## LA IGLESIA ROMÁNICA DE SANTA MARÍA LA MAYOR DE VILLACANTID (SANTANDER)

## Situación y ambiente histórico.

La iglesia de Santa María, de Villacantid, es el único resto románico que pervive en el valle de Campóo de Suso, región natural situada al Oeste de la villa de Reinosa y encenrada en la hoya que forman las sienras de Sejos y Abra, y que recome en toda su extensión, hasta desembocar en el Ebro, el corto y torrencial río Híjar, que pasa cerca de los muros de la vieja y casi ruinosa iglesia de Santa María.

No muy lejos, sin embargo, de esta iglesia de que vamos a ocuparnos, en los alrededores de Reinosa, en el valle de Enmedio, existe un foco románico de extraordinaria importancia que sigue las normas de la iglesia capital de estos valles durante los siglos románicos, esto es, la Colegiata de Cervatos, monumento nacional y ejemplar perfecto y completo de esta región. Ya fueron estudiados los principales monumentos de este centro a que hago referencia, aunque no de una forma muy detallada, por el señor Fernández Casanova y publicados en el Boletín de la Sociedad Española de Excursiones (1). Se trata de las iglesias de Retortillo, Bolmir y la ya citada de Cervatos, con las que guarda cierta semejanza la que nosotros particularmente vamos a estudiar.

El valle de Campóo de Suso (Fig. 1), ha sido siempre, geográfica e históricamente, un límite (2). Situado al S.O. de la actual provincia de Santander, las cumbres elevadas que le rodean se citan con los mismos nombres actuales en bastantes Fueros y Cartas Pueblas a partir de los comienzos del

<sup>(1)</sup> Año XIII, N.º 151.

<sup>(2)</sup> La primera expansión y repoblación de estas regiones de Campóo, desde el comienzo de la Reconquista, parece que se realiza a principios del siglo IX, cuando las victorias de Alfonso I permiten una estabilización en los valles del Sur de la antigua Cantabria. (Ver Pérez de Urbel; Historia del Condado de Castilla, I. pág. 109).

siglo IX. Y desde la creación de Castilla independiente (950), aparecen las líneas cumbrales de este valle como borde divisorio entre los territorios leoneses y castellamos, precisamente por el vértice de la cordillera que mira al territorio de Pernía, vértice que la carta puebla de Brañosera (año 824). nombra «Cobas Regis» y «Penna Robra», cuya denominación actual es Covarrés y Peña Rubia, ésta al N.E. de Brañosera. (3).

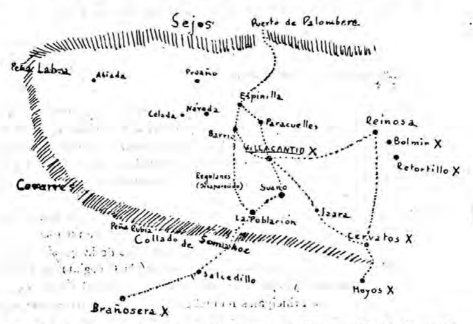


Fig. 1.—El valle de Campóo y alrededores de Villacantid. (Las líneas de puntos señalan los antiguos caminos que vienen de Palencia.—Los pueblos marcados con cruz tienen monumentos románicos.—Las cotas de Peña Rubia, Covarrés y Peña Labra determinan el antiguo límite entre León y Castilla).

Permía pertenecía al reimo asturiano-lconés donde a la sazón reinaba Alfonso II el Casto. Campóo y Brañosera al condado de Castilla, todavía no independiente en el año de la Carta de Brañosera (4), pero que con este mismo documento, dado por los primeros condes, Nuño Núñez y la condesa Argilo, comienza a señalar el principio de su idea independizadora lograda por Fernán González en la mitad del siglo X.

(4) Ver Laureano Pérez Mier: «El Condado de Pernía», pág. 10.

<sup>(3)</sup> per illum pradum porquerum, per illas cobas regis et per illa penna robra»:

El valle de Campóo, pues, juntamente con el de Brañosera, es, aun antes de la misma formación de Castilla, castellano.

Sin embargo, durante estos años del siglo 1X, estos territorios se ven inseguros por las razias árabes y, por otra parte, estám casi despoblados. El valle de Campóo y la montaña de Santander debieron de tener en estos primeros sigios de la Reconquista muy escasos habitantes.

Hacia el año 850, Ordoño I trata de asegurar y garantizar la vida de sus vasallos afianzando su dominación en Asturias y territorios todavía no bien estabilizados por esta inseguridad de fronteras que las luchas con los árabes necesariamente hacen suponer. Es ahora cuando parece fueron repobladas León (856), Túy, Astorga y Amaya (860), ciudad esta última a unos 45 kilómetros del territorio de Campóo, lo que hace pensar que por este año de 860 se aumentó la población del territorio campurtiano también.

De la intención de ampliar su territorio y de la seguridad que el rey Ordoño daba ya a sue vasallos, puede ser testigo el documento del año 851 por el cual los obispos Severino y Ariulfo donan a la Sede de Oviedo la iglesia de Santa Maria del Yermo, cercana a Torrelavega, lo que viene a demostrar que va podía ser atendida por el obispo ovetense. Este documento del año 851 es muy interesante para seguir el desarrollo de la historia de Campóo, pues se citan varias pertenencias de la citada iglesia, entre las cuales son cedidas a la Sede de Oviedo las brañas y los pastos de algunas montañas campurrianas, conforme se expresa en el siguiente párrafo, traducido de la mencionada donación:

"Y en territorio de Campóo, brañas y pastos que el vulgo llama seles y se hallan en el Lamar (hoy Lodar y Lamudo), y otras donde se dice Pitella y otra donde se dice Fuenfria (hoy Fuenfria), en los Sexos (hoy Sejos)». (5).

Unos años después, por lo tanto, a los primeros tanteos de independencia por parte de Castilla (Fuero de Brañosera, 824), reinando, como hemos visto, Ordoño I (851-866) y sucesores, se percibe un intento más fuerte, por parte de los reyes leoneses, de gobernar Castilla con soberanía sobre los condes, a quienes quieren mantener en el límite de sus atribuciones. Este afán de contener la independencia se ve en primer lugar en el intento de

<sup>(5)</sup> Angel de los Ríos: «Antiguas y modernas comunidades de pastos entre los valles de Campóo de Suso y Cabuérniga», 1878. El original latino es: «Et in territorio de Campo, braneas, pascua, quas vulgas dicit seles, inventrate ad illam Lamani, et altera ubi dicitur Pitella, et alteram ubi dicitur Fonte frigida, ad illos Sexos»...

repoblación de Amaya con Ordoño I, como una avanzada hacia Castilla, y en la cesión de la mayor parte de las Asturias de Santillana a la dióceais de Oviedo, conforme hemos hecho notar en el comentario al documento del año 851. Es a partir de Ordoño I cuamdo existe una tendencia de León hacia la Castilla aún no delimitada, que se concreta con Alfonso III, al llevar la línea de la reconquista al Duero. (6).

Durante esta época, Campóo está bajo la influencia directa de los reyes astur-leoneses, y en lo eclesiástico de la diócesis ovetense. Conviene tener en cuenta que esta influencia asturiana (que prueba el empuje hacia Castilla de los reyes leoneses), se junta en la iglesia de Santa María de Lebeña, construida hacia el año 930 y situada en los Picos de Europa, con las influencias mozárabes (muestra patente del ange de repoblación), como concrecionando en un edificio las dos tendencias de la época en las Asturias de Santillana. (7).

Pero llega el año 950, año de la independencia de Castilla, independencia que se venía fraguando, como he dicho, desde la carta de Brañosera, que se fué consolidando ann más con la creación de los jueces para resolver pleitos sin necesidad de acudir a León (hacia el 920), hasta hacerse sólida en el conde Fernán González, que se aprovechó de las luchas entre los propios reyes leoneses (Alfonso IV y Ramiro II). A partir de este año 950, Campóo pasa a ser castellano, limitando conforme a la tradicional línea de

<sup>(6)</sup> Conocida es la delegación de Ordoño I en la persona del primer conde. Ramiro, para el gobierno de Castilla, como una réplica al nombramiento popular de los jueces. (Pérez de Urbel. Obra citada, pág. 196).

<sup>(7)</sup> No seria aventurado suponer que restos de esta expansión asturiana hacia Castilla, comprendida entre 850 al 950, son, dentro del valle de Campóo, las necrópolis de Espinilla (Ayuntamiento de la Hermandad de Campóo de Suso) y Castrillo del Haya, donde han aparecido algunas estelas sepulcrales. Ni estas estelas, ni las mismas necrópolis, tienen las típicas características visigóticas aunque se asemejan a los enterramientos de este pueblo. Parecen, en todo, estar entre lo visigodo y los siglos románicos. En Castrillo del Haya hay una tesera sepulcral con el nombre de PELAIO y en el reverso cruz visigoda o asturiana. En Espinilla nombres como ARIBL; IERONCA o TERONCA; LUPINI o LOPINE, etc.

Aunque, quizás, conocimientos posteriores o estudios más profundos sobre estos enterramientos nos hagan asegurar su origen visigodo, como hasta ahora el mismo autor de estas líneas venía suponiendo. No sé nada del resultado de la necrópolis hallada en Retortillo, ni si se encontró material típicamente visigodo. Sólo recuerdo una estela sepulcral, que estaba en las mismas excavaciones, con el nombre de TEUDIS. El carácter de esta necrópolis podría orientarnos sobre las de Espinilla y Castrillo del Haya.

la carta de Brañosera con el Reino de León, al que ya dijimos pertenecía la Pennía, valle al otro lado de las sierras campurrianas hacia el poniente.

Con esto llegamos al año 999, cuando Sancho Garcés, conde independiente de Castilla, concede a Cervatos su Fuero. En éste vuelve a delimitarse el territorio de Campóo de Suso por las mismas líneas ya señaladas en el de Brañosera, para que en todo el territorio citado puedan pacer los ganados del monasterio como los del mismo conde. «Es el primer término—dice el tuero—el Collado (el Collado de Somahoz. Al pie casi de él se encuentra Santa María de Villacantid), Orvo y Panporquezo (Pradun Porquerum en el fuero de Brañosera), y desde allí a Covarres (hoy también llamado Covarres, en Sel de la Fuente, límite en la cumbre del territorio de Campóo y los pueblos de Redondo, del partido de Cervera) hasta lo alto de Peña Labra (hoy Peña Labran). (8).

En una copia de esta Carta de Cervatos, que el P. Unbel reproduce en siu libro "Historia del Condado de Castilla", y reconoce está "corrompida, adulterada y transformada por añadiduras de las diferentes épocas", se cita, por primera vez que yo conozca, el pueblo de Villacantid con la forma anticuada de Villa Cannis, nombre que es muy probable esté defectuosamente transcrito. Apunto la idea de que quizás diga en la carta Villa Cantis, fundado en una más fácil derivación normal hacia el actual Villacantid. Esta misma confusión en la transcripción la tuvo el copista del siglo XVIII del Becerro de la Universidad de Valladolid, que llamó a nuestro pueblo Villacannis, cuando realmente dice el original Villa Cantis.

Sea lo que quiera, el toponímico Villa Cannis o Villa Cantis coincide con el actual pueblo donde se levanta la iglesia de Santa Maria. La citada copia del Fuero de Cervatos no nombra nuestra iglesia y sí la otra del lugar, la dedicada a San Pedro, que en la fecha del Fuero debía de tener mayor importancia, pues se cita como monasterial, «in Villa Cannis monasterium Sacti Petri cum suis eclesiis». Quizás alguna de estas iglesias de él dependientes fuera esta de Santa María, todavía, como es natural, no en su fábrica románica.

Que esta cita del Fuero se refiere a nuestro Villacantid es indudable, pues se nombran pueblos vecinos como Fuent Uellida, Barrio, Isara, Celada de Campóo de Suso, Paracuellos, Nestares, etc.

Por lo tanto, si esta parte que cita la copia de Burgos está tomada del primitivo y auténtico Fuero de Cervatos, queda claro que, tanto San Pedro

<sup>(8) «</sup>Et est primum terminum, de Collado, et de Orvo, et de Panporquero, et deinde ad Covarrés, et usque ad summum de peña Lavra».

de Villacantid como Santa Marría, si entonces existía, se cedieron a Cervatos por el conde Sancho Garcés.

Consta por esto, pues, que desde la segunda mitad del siglo X, Campóo de Suso pertenece al conde castellamo, que cede parte de sus aprovechamientos en este territorio al Abad Juan de Cervatos. Esto en el aspecto político, pues en el eclesiástico también debió desgajarse Campóo de la tutela de la diócesis ovetense, ya que hasta 1095, según iFlórez (9), Santander y las Asturias de Santillana pertenecían a la diócesis de Valpuesta y a la de Oca. (10).

En este año de 1095 aparece la Bula de Unbano II que señala ya como propio de la diócesis de Burgos: "Desde las poblaciones que están en los montes Pirineos hasta el mar y las Asturias hasta el río Deva, que baja de los susodichos montes Pirineos y según corren las aguas hacia el mediodía entre Mutave y Rotundo hasta Peñaforada, y luego con el río Pisuerga hasta que entra en el Arlanza." (11).

Consideramos, pues, que desde 1095 Campóo de Suso queda en lo religioso dentro de la diócesis de Burgos (a la cual zím pertenece), y en lo político y administrativo bajo la autoridad del Rey de Castilla, que ve en este territorio el límite con la región leonesa. De aquí que figure Campóo de Suso como lugar de realengo, condición que debió de tener desde tan lejana antigüedad, pues el Marquesado de Argueso fué creación muy postenior.

En el año 1168 parece ser que Alfonso VIII hizo alguna modificación en el aspecto eclesiástico de esta parte de Campóo al ceder al Monasterio de Cardeña el lugar de Bárcena Mayor y el monasterio de Hozcaba (12). Y que juntamente con esto, antes o después, debió de ceder las iglesias de Santa María de Villacamtid, San Cristóbal de Espinilla y Santa Eulalia de Cabuér-

<sup>19)</sup> Flórez. España Sagrada XXVI, pág. 230.

<sup>(10)</sup> En la donación que el rey García hace a Nágera, pone como términos el episcopado de Valpuesta que dice llega hasta «Castrum Cutellium», en Asturias. Este castro Cutellium puede muy bien referirse al «Cuchillón» actual, en la cordillera campurriana (v. Flórez, XXVI pág. 113).

También en el privilegio del rey Sancho II —1068—, se cede a la iglesia de Oca, entre otras posesiones e iglesias, el derecho de poblar collazos, y en territorio de Campóo son citados SUANO y BERZOSILLA. (P. Serrano: Colección diplomática de San Salvador de El Moral, pag 13).

<sup>(11)</sup> Pérez Mier Ob. cit pág. 13.

<sup>(12) «</sup>Bárcena Mayor con sus términos que son desde Bárcena de Castrillo hasta la Guardia, desde Somahoz mediana hasta el Poyo, desde el Poyo hasta el hondo de Bárcena Troiz y hasta Azedillo, Bustalanes y hasta llegar al valle de Queriendo».

niga al dicho Monasterio, pues según Angel de los Ríos (13), estas iglesias se visitaban por parte de los abades de Cardeña, según consta en varios documentos. En otros por mí repasados, que se guardan en el Archivo parroquial de la iglesia de San Pedro, del lugar de Villacantid, consta el nombre de «monasterial» que se da a la iglesia de Santa María la Mayor a la que vamos a referimos en este estudio. (14). Título que claramente indica la antigua pertenencia a un monasterio, que pudo ser este de Cardeña.

Parece, pues, que tanto Santa María de Villacantid como San Cristóbal de Espinilla, como el propio Cervatos, eran propiedad del Rey de Castilla, y en lo eclesiástico eran dirigidas por la Sede de Burgos, pero las dos primeras (si es que ya existía una fábrica anterior a la románica), fueron cedidas a Cardeña; y Cervatos, que se sabe existía como abadía antes de la actual edificación románica, la conmutó Alfonso VIII por Santa Eufemia de Cozuelos, que era de la sede burguense, en el año 1186. (15).

Sin embargo, a mi entender, y fundado en la ausencia de sus nombres en los documentos citados en líneas anteriores, es muy probable que tanto Santa María de Villacantid como San Cristóbal de Espinilla, fueran edificadas a expensas del propio Monasterio de Cardeña, en lugares donde existia alguna advocación o pequeña ermita que Alfonso VIII cedió (como cedió Bárcena Mayor y Hozcaba), al Monasterio de Cardeña.

Pero la pertenencia de estas iglesias a la Sede de Burgos no debió de realizarse sin mediar protestas por parte del Obispado de Oviedo, pues consta que en 1184 se concluye un pleito sostenido por ambas sedes y que tenía por objeto precisamente las iglesias de las Asturias de Santillana y Campóo. Como consecuencia de él, y seguramente porque tuvo que ceder las disputadas iglesias, se compensa al Obispo ovetense, don Rodrigo, con 700 áureos, que inmediatamente entregó al rey Fernando II, que a la sazón cercaba Cáceres. (16).

Estamos con esto en los finales del siglo XII, alrededor de cuyos años debió de levantarse la actual fábrica románica de Santa María de Villacan-

<sup>(13)</sup> Ob cit. pág. 8.

<sup>(14)</sup> Archivo Parroquial de S. Pedro de Villacantid. Libro de Apeos y conocimientos de Aniversarios, 1757. Folio 2.

<sup>(15)</sup> Florez, XXVI. Pág. 286.

<sup>(16)</sup> A. C. Oviedo. Fernando II, con su hijo, da a la iglesia de Oviedo los castillos de Proaza, llamados Montegaudio y Pajares, «pro multo et bono servitio quod mihi fecistis in Caceres et presertim per septingentis aureis quos mihi dedistis, quos recepistis de compositione episcopi burgensis ecclesie per controversiam que vertebatur inter ovetensem et burgensem ecclesiam super ecclesias quae erant in Asturiis Sancte Iuliane et in Campo».

tid, cuando ya el territorio de Campóo de Suso tendía a una estabilización y organización que permanecena hasta los tiempos modernos. Es a fines del XII cuando surge este foco románico a que ya al principio aludimos, localizado en el valle de Campóo de Emmedio, con monumentos próximos unos a otros (véase en el mapa Retortillo, Bolmir, Cervatos y Villacantid), muestra palpable de una población bastante considerable en esta época.

Las iglesias de Santa Manía de Villacantid y San Cristóbal de Espinilla (hoy construcción modenna), parecían situarse precisamente por donde debió de pasar el camino que cruzaba el portillo de Somahoz (Fig. 1), paso natural hacia la región palentina, collado transitado desde muy remota antigüedad (véase Fueros de Brañosera-824, y Cervatos-999), y que muy probablemente debió de ser alguna antigua calzada o camino romano. De antiguo se estableció ya en este portillo una ermita o santuario dedicado a Nuestra Señora, cuya devoción se mantuvo firme hasta la ruina de este Monasterio, que debió de ocurrir en los años finales del XVII, trasladándose la Virgen a la ermita actual de Nuestra Señora de las Nieves. (17).

Si es seguro que Santa María de Villacantid se visitaba por los abades de Cardeña, como ya hemos dicho que apunta don Angel de los Ríos, prueba, no cabe duda, una pertenencia de esta iglesia al Monasterio de Cardeña, pertenencia que, o no debía ser más que nominal, en cuanto a las atenciones puramente religiosas, o desapareció muy pronto, ya que en 1351, fecha del apeo del libro Becerro, consta Villacantid como behetría cuyos «naturales» o señones son de la casa de los Ríos, y no (como parece más lógico de pertenecer al citado Monasterio), el Abad de Cardeña. (18).

Derechos del Rey. Pagan moneda e servicios e nunca pagaron yantar ni fonsadera,

<sup>(17)</sup> El collado de Somahoz debió pervivir como camino abierto al tránsito hasta época muy reciente, seguramente hasta que se construyó el camino real que comunicaba el valle de Campóo de Suso con Reinosa y que es hoy la carretera, pues en los «Acuerdos de Hermandad», del Archivo del Ayuntamiento, en Espinilla, aparecen hasta fines del siglo XVIII notas y cuentas sobre el arreglo del camino de Somahoz, y en 1705, concretamente, una escritura en Somahoz sobre el arreglo de la puente de Ruejedillo, sobre el rio Camessa. Escritura que se hace entre los vecinos de Salcedillo (al otro lado del collado, en territorio palentino) y la hermandad. (Legajo b. 1°. Folio 39).

<sup>. (18)</sup> VILLACANTIS, «Este lugar es behetría e son vasallos de Pedro Yáñez de los Ríos e son naturales el dicho Juan Rodriguez —de los Ríos— (le cita antes como «natural» de Ormas) e Gómez Gutiérrez Matiella e Fernando Ibáñez de los Ríos e Gonzalo Núñez de Castañeda e nietos de Gonzalo Ruiz de Fresno, e hijos de Gonzalo Gutiérrez, de Forna.

El mismo don Angel de los Ríos duda de la autenticidad de la escritura de donación de Bárcena a Cardeña, hecha en 1168 por Alfonso VIII durante su minoría, a la que nos hemos referido, basado en que Escalona (19) copia otra donación en el mismo año de 1168 y del mismo Bárcena Mayor a Sahagún. Hecho que pudiera también tener realidad, porque en el Becerro aparece el lugar de Naveda, en Campóo de Suso, a cuatro kilómetros de Villacantid, como señorio del Abad de Sahagún y de don Tello. Cuestión es ésta difícil de aclarar sobre si perteneció esto alguna vez a Cardeña o a Sahagún, pues en el citado Becerro también aparece un pueblo muy cercano a Villacantid, precisamente donde nace el Ebro, Fontibre, que hacia el año 1351 consta era la mitad abadengo de San Pedro de Cardeña.

A partir de los principios del siglo XIV en adelante, Campóo debió de sufrir un descenso de población, pues existen pueblos, antes habitados, que ya los llama yermos el Becerro, como Cervatos, en otro tiempo uno de los centros más vitales, y Villaescusa de Cervatos, ya entonces desaparecido y que luego dió nombre al actual Villaescusa Solaloma. Pero todavía a partir del apeo del Becerro debió disminuir la población del valle, porque el citado manuscrito nombra a Re(g)ulanes como vasallo de don Tello, pueblo que, aunque se conoce su localización, hoy no existe. Santa María de Villacantid debió también de decaer por esta época, pues dada la constitución actual de la iglesia, parece que la fábrica románica debió de entrar en ruina, si es que llegó a construirse completa. El caso es—y en el estudio arqueológico y artístico lo veremos—que no queda de ella más que el ábside y la portada y algunos capiteles en el interior, cuva colocación no es seguro sea la primitiva que tuvieron.

El arregio y fábrica actual debió de hacerse en trozos y ya en años bastante remotos, nunca después de 1640, pues las cuentas de la iglesia que existen en el Archivo parroquial de Villacantid comienzan hacia este año, y revisadas por mí no dan ningún arregio ni construcción seria después de la citada fecha.

DESCRIPCION DE LA IGLESIA: EXTERIOR.—(Lám. 1. a y b).— La iglesia de Santa María la Mayor de Villacantid se halla situada en una pequeña lomilla que, según se viene por el camino desde Espinilla, de

Derechos de los Señores. Dan cada año por infurción a cualquiera que sea su señor cada año un carnero, e el año que es bueno de monte un puerco e cuatro maravedis e dos celemines de cebada. Dan por martiniega cada año a D. Tello seis maravedis. (Becerro de las Behetrías de la Biblioteca de la Universidad de Valladolid. Folio CLXXVII).

<sup>(19)</sup> Historia del Monasterio de Sahagún.

N. a S., asciende muy suavemente como en delicada rampa, pero que en la porción que mira al mediodía se corta por la senda o carrera que lleva al alto valle de Campóo de Suso. Colocada, pues, en el cruce de dos caminos que siempre debieron de utilizarse, aparece Santa María como centro religioso de indudable antigüedad. Su orientación es la normal en las iglesias románicas; esto es, ábside en dirección de levante. Actualmente la iglesia de Santa María se aparece al exterior como una conmixtión de dos estilos arquitectónicos; de una parte el románico, perfectamente diferenciado, no solamente por su aparejo de sillería, sino también por el mismo color de la piedra; y de ofro, una fábrica de respetables proporciones (17 metros de larga por 16 de ancha, contando las medidas de la sacristía), cuya antigüedad debe seguramente llegar a los primeros años del siglo XVII. De esta última construcción prescindimos en este estudio, como es natural, no sólo por ser ajena al románico, sino también porque su pobreza y falta de estilo no merece que nos ocupemos de ella. De esta misma época es la torre, adosada al hastial, torre cuadrada, con tejado a cuatro aguas, como muchas de las iglesias del valle de Campóo, y de la que también prescindimos. incluse en el plano. (Fig. 2).

La fábrica románica que actualmente persiste en el exterior es solamente el ábside completo y la puerta. El ábside, aparte de algunas singularidades que luego anotaremos, tiene la forma, colocación, orientación y alzado, siguiendo las normas tradicionales del románico, pero la puerta es seguramente el enigma de esta pequeña iglesia, que juntamente con su primitivo plano son dos problemas que creo nunca podrán ser puestos en claro

LA PUERTA.—Si la puerta (Lám. II), tuvo siempre la posición y orientación que hoy día presenta, la ermita de Villacantid es, seguramente, el único ejemplar del románico con tales características constructivas. No conozco, mi recuerdo, iglesia románica, por grande e importante que sea, cuya entrada se adose al ábside, como ocurre en Santa María de Villacantid. Esta extraña excepción, que pienso no puede darse en una iglesia tan pequeña como ésta, me hace suponer que la primitiva colocación de la puerta de Santa María no debió de ser la actual, sino que se adosaría al muro que daba al Mediodía, como aparece en casi todos los monumentos románicos y vemos en las iglesias más cercanas a ella, como Bolmir. Cervatos y Retortillo, colocada en un cuerpo algo saliente con respecto al plano normal del muro y oubierta luego con un tejaroz al modo de las citadas de Bolmir y Cervatos.

Me inclina a asegurar más esto el corte rápido que se hace—en el muro actual del Sur—entre la fábrica románica y la moderna y la continuación

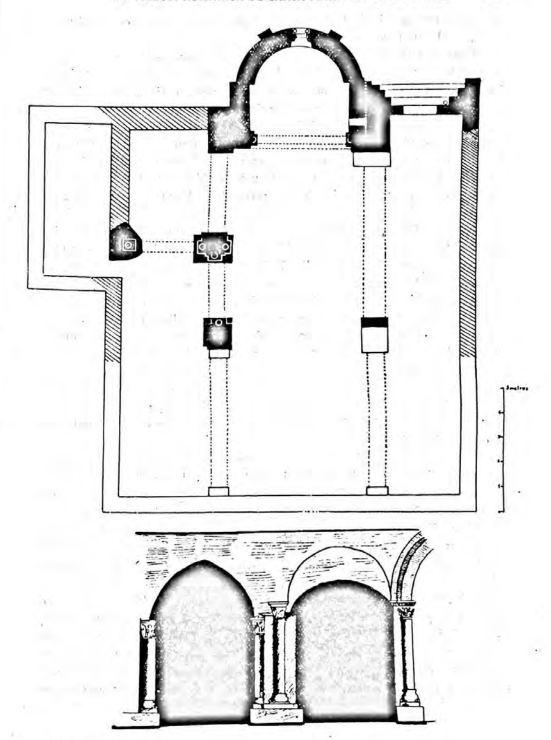


Fig. 2. - Santa María de Villacantid. Plano de las fábricas románica y actual y alzado de la iglesia en las arcaduras del Evangelio.

del ábside por debajo de los sillares de la puerta en el lugar en que ésta se le adosa. (Lám. I, a).

Sobre cuándo se colocó la puerta en el lugar que ocupa, es imposible asegurarlo, aunque es probable lo fuese cuando se amplió la iglesia en época moderna, en un año que, como he anotado anteriormente, debió de estar comprendido entre los cuarenta primeros de la XVII centuria.

Actualmente la puerta se halla aprisionada entre el ábside, a la derecha del espectador, y un ancho bastión o contrafuerte, a la izquierda, que hace esquina y que no es más que el arranque del muro Sur. Este bastión se halla cortado horizontalmente por una moldura, continuación de los ábacos de la puerta, aquí sin ninguna decoración. A partir de esta moldura o imposta, hacia el suelo, hay cuatro sillares sobre los cuales corre una decoración rehundida, con motivo que no es más que una adaptación de los dientes de sierra, pero cuya ejecución, a base de un plano cóncavo y otro convexo, es de suma originalidad dentro de la decoración románica. (Lám. I, a). Ya veremos en el estudio y descripción de los demás elementos de la iglessia el empleo de la decoración en zig-zag o en sierra empleada em Santa María de Villacantid con tanta libertad y belleza que hace de este pequeño edificio de que tratamos uno de los más interesantes en lo que se refiere al aprovechamiento y utilización de este motivo decorativo tan puramente románico.

Coronando este bastión lateral, así como a la puerta en general, corre una cornisa sumamente sencilla (Fig. 4. a), que bien creo pueda ser la primitiva, aunque en Bolmir y en Cervatos aparezca, como es general, con canecillos labrados.

La puerta, construida ya bajo la morma del arco apuntado, consta de cuatro arquivoltas, la más exterior decorada a base de círculos que se cortan v la siguiente por cinco baquetones totalmente lisos, el tercero v central más grueso. La tercera arquivolta se forma por otros cinco baquetones en la misma disposición que en la anterior, pero el central, en vez de ser liso, se decora con ajedrezado. La última arquivolta, va adosada al dovelaje del dintel, se forma por dos molduras, una lisa, levemente decorada en un borde, v la otra a base de 22 puntas de diamantes. Las dovelas que forman el arco de acceso al templo son completamente lisas. Todas las arquivoltas se apoyan en un ábaco o imposta corrido, decorado el izquierdo con guimaldas de hojas bi y trifoliadas, y el derecho con círculos secantes, pero menos incisos que los citados de la primera arquivolta. Este ábaco se apoyaba en columnas adosadas a los ángulos convexos, de las cuales no queda más que una, que recibe el empuje de la arquivolta de puntas de diamante en su

lado izquierdo y que lleva un capitel decorado con animales fantásticos afrontados, especie de carballos provistos de alas, de um sentimiento tosco y oriental. (Fig. 3).

El fuste es liso, y la basa con un grueso toro, una escocia y el inicio



Fig. 3.-Capitel de la columna de la puerta. finales del siglo XII. Teniendo

de otro torc. Entre los pilares que alternando con las columnas sostienen las arquivoltas, los centrales llevan en su ángulo un sogueado bastante marcado.

El hecho de que la puerta sea ya apuntada, aunque no es carácter suficiente para adelantar hacia el gótico la construcción de la iglesia, pues va sabemos se dá este arco en Santa María de Tarrasa, por ejemplo, consagrada en 1112, sim embargo, por convivir en Santa María de Villacantid con el de medio punto y por otras notas que tendremos ocasión de señalar a lo largo de este estudio, se puede colocar la construcción de esta iglesia campurriana hacia en cuenta la tradicional per-

manencia de las formas románicas en las construcciones rurales, no creo puedan fecharse antes de fines del XII ni Santa María de Villacantid ni las iglesias de Bolmir y Retortillo, que Gudiol y Gaya Nuño fijan a mediados de la duodécima centuria. (20).

EL ABSIDE.—Es indudablemente lo más bello de la fábrica románica de Santa María. (Lám. I, a y b). Sus proporciones, pequeñas pero admirables, causan en el espectador una grata sorpresa, al mismo tiempo que un singular gozo estético. Conozco, por citar los más cercanos, los ábsides de Cervatos, Retortillo y Bolmir, y minguno de ellos, ni siquiera el de la bella Colegiata, puedo asegurar me ha causado tan agradable impresión como el de Santa María de Villacantid. Las columnas pareadas que forman los con-

<sup>(20)</sup> Ars Hispaniae. El románico, pág. 245.

trafuertes componen, junto con la arcadura lisa del ábside y su magnifica ventana, una armonía tan sencilla como señorial. Sus mismas pequeñas proporciones permiten una contemplación más intima y conjunta, que no se logra en los más altos y amplios de Retortillo y Cervatos.

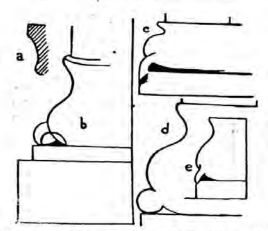


Fig. 4 - Cornisa y basas de la iglesia de Santa María de Villacantid.

Tratando de compararle con estos monumentos de su región, diremos que se asemeja mucho a los dos últimos citados, sobre todo al de Retortillo, donde también aparecen los fustes gemelos en el exterior del ábside, disposición arquitectónica que no es muy frecuente en el románico. Pero todo, en el de Villacantid, indica un cuidado en la labra de capiteles y canecillos que le hacen muy superior al del templo que se levanta sobre la romana Inlipobriga.

Consta el semicírculo del ábside, en sentido vertical, de tres cuerpos separados por dos contrafuertes de columnas pareadas que tienen más un fun decorativo que arquitectónico. En el cuerpo central aparece la ventana (Lám. III), bella y bien conservada, cuya organización decorativa es muy interesante. Consta, de arriba a abajo, de una imposta o falsa arquivolta de medio punto decorada en su intrados con puntas de clavo o flores cuatrifoliadas inscritas dentro de un doble círculo. Sobre el dovelaje corre una orla en zig-zag de los llamados dientes de sierra (21) que se apoya en cada uno de los ábacos de los capiteles, ábacos que están completamente lisos. La decoración de los capiteles sigue la tendencia zoomorfa, pero fantástica o fabulosa, del ya citado de la puerta. El izquierdo (Lám. VII. b) representa una especie de leones con sus melenas señaladas en la posición de rampantes, pero volviendo hacia atrás sus cabezas, que quedan unidas en la parte frontal del capitel. Sus rabos se introducen por debajo de las patas traseras y vuelven a aparecer como ciñendo la cintura de los apimales, que

<sup>(21)</sup> Idéntica decoración en el dovelaje de la ventana hay en la iglesia de Tartales de Cilla (Burgos) que nos indica relación entre el románico de Campóo y el de todo el núcleo primitivo castellano.

se muerden el extremo libre. Una de las patas de atrás la apoyan, doblada, sobre el collarino del capitel. El capitel derecho (Fig. 5) lo forman, en la misma disposición que el anterior, dos animales imaginarios con patas de león y dos pequeñas alas que enrollan con el rabo en disposición análoga a los leones citados.

Pero lo más original y extraño de esta ventana, cuyos precedentes

o consiguientes aún no he podido localizar, es la decoración de sus dos fustes, todos envueltos por dientes de sierra en dirección honizontal. Recuerdo ejemplares de columnas con estos mismos dibujos, pero que siguen la línea vertical del fuste, como algunos de la cripta de la Catedral de Santiago. Esta libertad de empleo del diente de sierra en la decoración de la originalidad de esta iglesia de Santa María de Villancantid.

La mayor relación la podemos encontrar en el románico nórdico, sobre todo de Inglaterra, donde la Catedral de Durhan nos da un tipo de pilares con esta decoración en zig-zag, pero rehundida. (Cfr. André Michel, "Histoire de L' Arts. Tomo II. Primera parte. Fig. 48).



Fig. 5.-Capitel derecho de la ventana del ábside.

Las basas de las columnas de la ventana se forman, también de arriba a abajo, por una iniciación de um toro, una ancha escocia, otro toro grueso y el planto; la unión de este toro se realiza por una especie de lengüeta que ocupa el lugar de las bolas tradicionales.

Los otros dos cuerpos verticales del semicirculo absidal carecen de ventanas, aunque su anchura hubiera dado muy ibien para la colocación de otra de idénticas proporciones a la descrita.

Las columnas pareadas unen la cornisa con una iniciación de contrafuertes como los de Retortillo, pero que aquí quedan reducidos a un aito plinto compuesto. No son columnas monolíticas, sino formadas por cuatro sillares cilíndricos cada una hasta la línea de imposta, y por seis sillares desde esta imposta hasta la basa. (Lám. I, a y b y Lám. IV).

El apoyo de la comisa del ábside sobre estas columnas lo hace por intermedio de un capitel monolítico y gemelo cuyas decoraciones son sumamente interesantes. (Lám. IV).

El capitel del grupo de columnas situado a la izquierda del espectador representa, muy probablemente, la caza del oso (Lám. VIII, a y Lám. I, a), argumento decorativo ya repetido en el románico, como vemos en el claustro de la Catedral de Tarragona, en la Cámara Santa de Oviedo y en otros muchos sitios, identificándolo casi en la colocación de las figuras con la caza del jabali, también repetida, y entre las que citaremos la iglesia de San Pedro de Caracena, en Soria. (22).

El oso, que parece trata de apresar con su zarpa a una persona caída, es perseguido por tres perros, alguno de los cuales consigue morderle en las ancas. Delante de la fiera (Lám. VIII, lo y Lám. IV), un ballestero y un lancero se disponen a herir al animal. (23). El espacio superior se rellena con unas volutas en relieve. La representación de esta caza no es extraña en un lugar donde siempre, sobre todo en aquella época, debió de abundar el oso, guarecido en estas montañas campurrianas invadidas por el bosque. (24).

El capitel que apoya sobre la otra doble columna del lado derecho (Lám. VIII, b y Lám. IV) tiene una representación de dos caballeros luchando en un torneo, motivo muy repetido en los capiteles románicos, y que Kingsley Porter supone de origen español. (25). Pero la decoración de

<sup>(22)</sup> Ver Gaya Nuño: El románico en la prov. de Soria. Fig. 74.

<sup>(23)</sup> Se percibe claramente la pica, que parece morder el animal, y la verga de la ballesta sujetada por la mano inquierda del arquero.

<sup>(24)</sup> El mismo nombre de Brañosera, pueblo tan cercano a estas tierras campurrianas, expresa la abundancia de osos en estos montes durante aquéllos siglos: Brannía-Osaria, como opina Pérez de Urbel en su citada obra.

<sup>(25)</sup> Transcribimos a continuación algo de lo que sobre este tema dice Porter:

El motivo de los caballeros combatientes, que se encuentra en el sarcófago de Jaca y, casi en idéntica forma, en San Stéfano de Pavía, es seguramente de origen español... En donde aparece porprimera vez este tema, que yo sepa, es en los pinjantes de Santa María de Naranco, que son del siglo ix... Indudablemente el motivo es de origen oriental, pues se encuentra en un cofre bizantino profano del Victoria and Albert Museum, como también en el arte sasánida... Este motivo

nuestro capitel lleva otros motivos, además de la lucha ecuestre, que probablemente están relacionados. Ya vemos que Porter cita ejemplos, como «la dama misteriosa de Verona», donde al combate se unem otros complementos historiados que amplían la probable escena de la lucha, marrada en algún cantar de gesta, pues en la Edad Media este combate caballeresco se acomoda a descripciones muy repetidas en esta clase de obras representativas de la poesía popular, como es el caso de su adaptación a la lucha entre Rolando y Ferragús.

Aparece en nuestro capitel, además de la lucha citada y tradicional, una figura central provista de una falda o traje corto que parece, en su actitud de brazos abiertos, querer relacionar el torneo de su derecha con otra figura un poco enigmática situada a su izquierda, que representa un caballero montado sobre un fabuloso animal y sujetando con sus manos la cabeza de la fiera.

Ya desde el primer momento me pareció interesante esta amalgama de

tan difundido aparece en España antes que en ningún otro lugar, y probablemente tenemos razón al suponer que fué aquí en donde se originó. También sospecho que si no era en un principio la ilustración de una Chanson de geste se asoció en seguida con ella... En el ábaco de un capitel del palacio ducal de Estella... está claro que aquí el escultor intentó representar el duelo entre Rolando y Ferragut. Creo que muchas de las representaciones de este asunto se imaginaron como ilustraciones de una Chanson de geste, pero que no siempre era la Chanson de Roland... En las tapas de libro, de siglo XII, que se conservan en el Museo Episcopal de Vich, hay una escena análoga; aquí el centro de la composición esta ocupada por una iglesia románica, que sin duda representa una ciudad...

En las esculturas de San Zeno de Verona, aparece una dama misteriosa, aunque tiene nombre, al lado de los caballeros; debe de ser una figura característica de alguna desconocida chanson de geste. En el Salterio de San Albans aparece esta escena con una inscripción, o mejor dicho, con un sermón marginal, que le da un significado distinto del que en su origen tenía. Lo que está representado corporaliter, el escriba nos indica que debe ser entendido spiritualiter. Es decir, que el combate de los caballeros viene a ser una especie de representación del conflicto que las buenas y malas pasiones sostienen en el alma humana.

Esto recuerda el hecho de que, en la tumba de D.ª Sancha y en Cluny, la escena del combate de los caballeros aparece en relación con la de Sansón y el león. Sorprende la la repetida yuxtaposición de estas dos escenas, al parecer tan poco relacionadas entre sí, y acaso no es resultado del azar. Sansón es el símbolo corriente del valor; el Salterio de San Albans demuestra que se dió a la lucha de los caballeros una significación análoga, aun cuando el asunto fundamental siguió siendo la ilustración de una chanson de geste...». La Escultura románica de España, l pág. 81 a 83.

temas, pues creí ver un nuevo ejemplo de la unión de la lucha ecuestre medieval con la figura de Sansón luchando con el león, temas decorativos que aparecen reunidos por segunda vez en el románico, como apunta el señor Porter, y que en España podemos comprobar en monumento tan bello y arcaico como el sarcófago de doña Sancha, en Jaca.

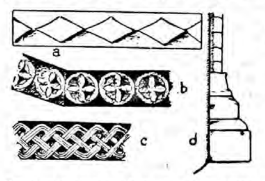


Fig. 6.—Impostas y basa de las columnas del exterior del ábside.

revidentemente, es casi seguro que la ngura montada socre et ammai rapuloso sea Sanson destrozando las mandibulas del feón, cuya melena se halla esquemáticamente representada a base de grupos de líneas que se cortan. La comparación con el relieve de doña Sancha casi nos permite asegurarlo.

Otros capiteles españoles y extranjeros, así como miniaturas y bronces,

cuando representan esta escena de Sansón la tratam de una forma muy análoga, colocándole montado sobre la fiera completamente, como el citado sarcófago de doña Sancha, en el relicario de San Vicente de Conques-en-Rouergue (Aveyron) (26), o en el capitel de la Catedral de Notre Dame des Doms, en Avignon, del siglo XII. (27). Otros, con un pie en el suelo, como en el capitel del claustro de San Cugat del Vallés. El nuestro sigue la norma más frecuente, que es la primera, cabalgando sobre el león, al que trata de reducir con el esfuerzo de sus brazos.

Este tema de Sansón se hace frecuentísimo en la Edad Media y muchas iglesias incluso le llegan a colocar en el timpano, como vemos en San Martín de Palmou o en San Mamed de Moldes, donde la immóvil actitud de Sansón, con sus manos paralelas desquijarando al león, puede compararse com la representación de Santa María de Villacantid. (28). Apareciendo también en numerosos capiteles, tratado unas veces con toda perfección realista, figurando otras en forma primitiva y tosca, como en la iglesia de Mon-

<sup>(26)</sup> Véase Lám 165 de «Les arts primitifs français», de León Gischia y Lucien Mazenod.

<sup>(27)</sup> Ver obra cit. lám. 198.

<sup>(28)</sup> Ver «Pelagio, maestro románico», por José Ramón Fernández, en el Arch. Esp. de Art, y Arq. XII, 1936, pág. 174, lám. I y II.

zón (Huesca), o llevado a un esquematismo que indica algo más que primitivismo, como en Santa María de Villacantid.

Mucho más difícil de identificar es la figura central que, con su aspecto mayestático, ya hemos hecho notar parece querer relacionar las dos escenas laterales. Su vestido es posiblemente temenino; lo que lleva en su mano izquierda no puedo precisar lo que quiere representar. No me gusta hacer suposiciones mientras no exista una base siquiera para fundamentarlas. En estas cuestiones la imaginación suele desbordarse y yo, por el momento, prehero que queden sólo para mi las interpretaciones, nunca asegurables, que he pretendido dar a esta figura. De lo que sí conviene que haga mencion es del tema que cita Mále, recogido ya por don Angel de Apraiz, existente en Sie. Croix, de burdeos, donde aparece una mujer al lado de un caballero—Constantino—que el mismo autor francés, dando una explicación simbólica, supone que es la Igiesia cristiana acogiendo a su campeón, vencedor del paganismo.

Si nos decidimos a introducir estos argumentos, basados en lo simbólico, podemos ver también en esta enigmática figura la representación de
alguna idea abstracta, como la Virtud, recibiendo y alentando a los que por
ella luchan contra las fuerzas del vicio, o bien, la misma o parecida idea de
Mâle de la Iglesia vencedora de las herejias. (Cfr. «L'Art religieux de XII
siécle en France.»)

Lo que si queda claro es que, por tercera vez que yo conozca (Porter cita la tumba de doña Sancha y Cluny), quedan relacionados en el románico la escena del combate ecuestre y la lucha de Sansón con el león. ¿Tendrá todo ello la significación del valor—como apunta Porter—o podrá representar la lucha del alma con las pasiones del cuerpo? Por el hecho de que aparezcan estos temas tan poco femeninos en el sepuloro de doña Sancha, ¿no será aventurado darles una explicación de base espiritual?

Prosiguiendo con la descripción exterior del ábside, es interesante hacer señalar la forma de las basas de las columnas gemelas, muy parecidas a las de la iglesia de Retortillo. Son basas pareadas, talladas en el mismo bloque de piedra y unidas íntimamente formando una basa compuesta. (Fig. 6, d). Están formadas por un pequeño toro, una suave escocia y otro toro sumamente alto que se une por medio de un pitón a un plinto estrecho que apoya sobre otro más alto que ya forma parte del verdadero contrafuerte absidal.

Todo el ábside se halla dividido horizontalmente por una imposta lisa que se adapta a las columnas y que es continuación de la arquivolta de la ventana. La parte alta del ábside se corona por una comisa adornada con

puntas de diamante que se apoya en canecillos bastante bien conservados

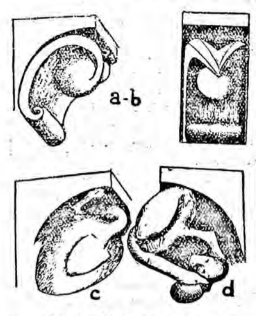


Fig. 7 .- Canecillos del abside.

y de muy variada inspiración. Vemos la bola que se une a un modillón, esculpida con una perfección matemática (Fig. 7, a-b); da oca que introduce su pico en el mismo canecillo (Fig. 7, c), y otra que sujeta um pequeño animal mostruoso (Fig. 7, d); leones que doblan su cuello para aprisionar entre sus dientes otros inexplicables animales; bichos fabulosos que se sujetan en alto sus patas, sacando entre ellas la cabeza, y otras desgastadas e undescifrables figuras algo semejantes a las que aparecen en los canecillos de Retortillo, Bolmir y Cervatos, y todas ellas empapadas de un pronunciado orientalismo.

INTERIOR DE LA IGLESIA.—La iglesia de Santa María de Villacantid decepciona en su interior, en primer lugar por la amalgama de estilos y la irregularidad de su trazado arquitectónico, causa de una serie de cambics o de arreglos cuyas fechas desconocemos, y de otra parte por el estado semirruinoso en que se halla actualmente la cubierta de la iglesia y por el encalado en colores extravagantes, que no ha respetado ni los mismos capiteles.

Lo mejor conservado del interior de la iglesia es, como en el exterior, la zona absidal, incluyendo el arco toral. (Lám. V). Todo ello debe mantener la misma estructura de la primitiva contrucción románica, exceptuando el luneto o ventana abierta en el arranque de la bóveda por el lado de la Epístola, que consta documentalmente se abrió en el año 1763 para dar luz a la capilla mayor. (29). La colocación de un pequeño altar barroco, pobre,

TOTAL THE STATE OF THE STATE OF

<sup>(29) «</sup>Más ciento y siete reales que tubon de costo dos ventanas para dar luz al cuerpo de la iglesia y capilla mayor». (Cuentas del libro de fábrica de Santa María. Folio 89).

dedicado a Santa María (30), adosado al mismo cascarón del ábside, hace difícil el estudio de esta parte, aunque parece existe un arco fajón o resaltamiento de muro entre la bóveda propiamente dicha y el cascarón.

En lo alto de los muros laterales, en el arranque de la bóveda de medio cañón que cubre el ábside, corre una imposta (Fig. 6, b), con hojas cuatrifoliadas inscritas en un círculo a la manera de la arquivolta de la ventana del ábside, ventana volteada en el interior por un arco de medio punto. Se abre el ábside hacia la iglesia por medio del arco toral, soportado en los ábacos de los capiteles. El del capitel del Evangelio se adorna con las mis-

mas hojas cuatrifoliadas de la imposta, pero en las esquinas ha colocado el escultor de Santa María unas ocas que introducen el pico en el ábaco (Fig. 8), modelo que ya hemos visto en los canecillos. Carátulas angulares se ven también en San Isidoro de León, bolas en San Martín de Frómista, cabezas de carnero o de buey en la Catedral de Tarragona; pero la aparición de la oca no la conozco, por ahora, sino en Santa Maria de Villancantid y también me parece que es posible las tuviera capitel del castillo de Leanre.



Fig. 8. – Ábaco del capitel de la columna del Evangelio en el arco toral.

El ábaco de la columna de la Epístola se decora con entrelazo, también como la imposta. (Fig 6, c).

Los capiteles del arco toral son también sumamente interesantes. Uno de ellos, el del Evangelio, sigue la norma escenográfica tan atrayente en esta ermita de Villacantid. (Lám. VI, b). Por si fuera poco una sola lucha de caballeros, vuelve a repetirse aquí el momento en que dos figuras ecuestres se disponen al combate o le concluyen por interposición de un personaje, probablemente el mismo extraño y enigmático personaje del capitel antes descrito, que sujeta con las manos las ibridas de ambos caballos. Viste faldón hasta casi los pies, lo que puede hacer pensar también en figura femenina o sacerdotal. (31). El caballero de la izquierda lleva la lanza

best

<sup>(30)</sup> Fué construído y colocado en el año 1739, según consta en el libro de cuentas de Santa María, Folio 23.

<sup>(31)</sup> Conocemos en la iglesia de Fruniz (Vizcaya) un capitel con lucha semejante en la que interviene como mediador un sacerdote: Habla de él el Sr. Gaya Nuño en su «El románico en la provincia de Vizcaya» y dice. «El papel eclesiástico de la mediación, es tema original en lo que se me alcanza». Arch. Esp. Art. 1944. Pág. 35.

en ristre y el de la derecha parece se dispone a meter o sacar la dagà de su empuñadura. Nuevamente la incógnita. ¿Qué se ha pretendido representar? ¿Qué hecho histórico o fantástico quisieron dejar esculpido en este capitel? ¿Qué simbolismo encierra?

Muy probablemente es la narración figurativa de un duelo medieval.

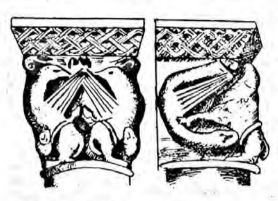


Fig. 9.—Capitel del arco toral en el lado de la Epístola.

Salbemos que el día señalado para hacer la batalla los combatientes, acompañados de un sacerdote y de sus padrinos, se presentaban a la lid a caballo y todos armados, cles glaives au point, epées et dagues ceintes», como escribe un historiador francés. (32). Esas mismas cabezas que, como en un segundo término, contemplan el combate: ¿No pueden representar los asistentes al duelo o los mismos padrinos? (33).

Indudablemente, los artistas románicos utilizaron esta tradicional lucha de caballeros para representar acciones y personajes diferentes que ellos mismos conocieron quizás. Por eso no se puede dar a este tema una explicación capaz de generalizarse; unas veces puede ser el combate de Rolando y Ferragut; otras el pasaje de una canción de gesta desconocida, como San Zeno de Verona; otras, como en Santa María de Villacantid, Santa Cruz de Rivas (Palencia), Santa María de Siones, Termes (Soria), Catedral vieja de Salamanca, San Pedro de Caracena, etc., la simple y naturalista representación de un torneo o duelo; y otras finalmente, una explicación puramente

<sup>(32) «</sup>Le Moyen Age et la Renaissance». Paris, 1848. Dirigido por Paul Lacroix.

<sup>(33)</sup> Por la descripción que el Sr. Uranga hace de un capitel de la ermita de Santa Catalina de Azcona es muy probable que este tipo de capitel sea cas. idéntico al de Santa María, pues en aquel hay además otras dos figuras como en el ahora estudiado por nosotros. (Ver «Príncipe de Viana». Año III N.º VII «Esculturas románicas del Real Monasterio de Irache», pág. 15).

simbólica de alguna relación espiritual, como en el sepulcro de doña Sancha o en el capitel del exterior del ábside de Villacamtid. (34).

La decoración del otro capitel del arco toral, del lado de la Epístola, es completamente diferente al anteriormente descrito. (Lám. VII, a). Aquí, los influjos orientales, manifestados sobre todo en esta fauma monstruoso e híbrida, están bien marcados. Las luchas de animales mitológicos llegan a lo cristiano medieval a través de lo árabe. Las representaciones de grifos y serpientes que se muerden, aparecen en las telas y manfiles arábigos e invaden muy prontamente todo el arte decorativo medieval. Cuando se construye Santa María de Villacantid, fines del XII, estos temas orientales se han prodigado en los primeros monumentos nománicos, de manera que huelga buscar semejanzas, pues como la mayor parte de la decoración románica, a todo se parece y a nada es igual, flotando por encima de influjos o tendencias una indudable originalidad.

Nuestro capitel muestra una doble lucha simétrica entre un grifo y una especie de serpiente alada. (Fig. 9). Las luchas de animales parecen derivar de la fábula persa de la lucha entre el bien y el mal, como apunta el señor Ferrandis (35), que tan frecuentemente vuelven a repetir las manifestaciones artísticas arábigas. Esta agrupación del grifo y la culebra con alas emparenta a este capitel con la inspiración de los de Silos. Y en el sepulcro de doña Sancha, ya citado, aparecen grifos alados en posición casi idéntica al capitel de Villacantid. (36).

Las basas de las columnas del arco toral se componen de un enorme plinto de 50 centímetros de alto, sobre el que se apoya la basa propiamente dicha, formada por un equino, un grueso y abombado toro y una escocia. El toro se une al equino por una especie de pitones en la columna del Evangelio (Fig. 4, b) y por bolas en la de la Epístola. (Fig. 4, d).

A continuación de las columnas del arco toral sobresalen unas pilastras

<sup>(34)</sup> Es también interesante hacer notar que en algunos Beatos medievales, concretamente en el de San Andrés del Arroyo, se figura a Cristo como el primero de los cuatro jinetes del Apocalipsis y aparece también en combate equestre con el demonio. (Ver «Influjo oriental en los temas iconográficos de la miniatura española», de M. Churruca. Lám. XIII).

<sup>(35)</sup> Marfiles árabes de Occidente, pág. 28.

Se ha dado también otra explicación hipotética a esta lucha de animales, al suponer que la figura de este animal monstruoso que hace presa en otros con sus dientes es la imagen del contagio del pecado (V. Gaya Nuño: «El románico en la provincia de Soria», pág. 86).

<sup>(36)</sup> Catálogo Monumental de Huesca. Fig. 879.

en cuyo cimacio, de idéntica decoración al ábaco del capitel correspondiente, apoya un arco doblado con el toral, también de medio punto.

Esto es lo más completo de la iglesia. De la pilastra antes citadas arranca, del lado del Evangelio, otro arco a la misma altura del doblado toral
(Fig. 2 alzado), que nos puede dar idea de cómo debió de ser la iglesia
primitiva, dentro, claro está, de una inseguridad perfectamente explicable.
La iglesia de Villacantid debió de empezar a levantarse con la idea de hacer
una pequeña iglesia de una sola nave, al estilo de las de Cervatos, Bolmir y
Retortillo. Esto me lo prueba el hecho de que la imposta exterior del ábside
esté embebida en la otra construcción postenior y señalando olaramente con
su acomodamiento la dirección del muro Norte. (Lám. I, b). Después, quizás incluso antes de terminar toda la fábrica románica primitiva, debió de
pensarse realizar unas capillas o naves laterales a los lados.

Esto se debió llegar a realizar por io que se refiere a la capilla del Evangelio, pues hoy todavía se cubre con bóveda apuntada, pero que ha debido de ser enormemente renovada, por presentar un trazado e irregularidad que desorienta.

Actualmente el muro que separa la nave central de la lateral del Evangelio (Fig. 2 alzado), se soporta en um arco alto de medio punto, rebajado por otro de una construcción muy posterior, rondando a la reforma del XVII, y por otro arco apuntado. Ambos apoyan sobre pilastras prismáticas e irregulares, rodeadas de columnas con sus capiteles románicos.

Estas columnas apoyan sobre fuertes bancos rectangulares y también inexplicablemente deformes, muestra clara de una serie de reformas que impiden el trazado de la probable planta de la románica Santa María.

En estas dos columnas nos interesan sobre todo sus capiteles. Uno de ellos, el único que se abre en la nave central, aparece decorado tan sólo con motivos geométricos formados por espirales, entre los que se adapta una especie de puntas de diamantes sin apenas resaltamiento, casi sólo dibujadas y toscas. Es el capitel menos interesante de toda la iglesia. Los que dan paso a la capilla del Evangelio están mejor trabajados. Uno tiene esculpidas dos figuras de animales que parecen representar lobos. (Fig. 10, a). Los huecos se rellenan con la misma decoración de espiral y líneas trazadas, y los ángulos con volutas bastante marcadas. Su ábaco, sencillo, lo forman salientes y entrantes escalonados. El otro capitel se llena de volutas y espirales entrelazadas con una armonía bellamente desordenada. (Fig. 10, b). Quedan todavía otros dos capiteles con figuración geométrica; uno de ellos, tosco y amazacotado, sin decoración no es más que un débil trazado de

líneas apenas resaltadas. El otro se adorna con volutas o caulículos de gran profundidad que forman, al reunirse en los ángulos, una especie de bolas o pitones. (Lám. VI, a). Esta aplicación tan reiterada de la espiral y la

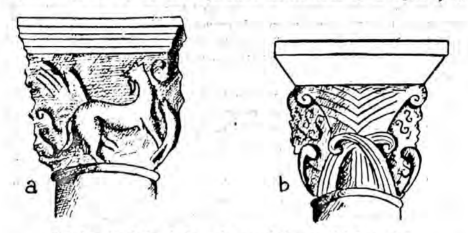


Fig. 10.-Capiteles de las columnas de la nave del Evangelio.

voluta recuerda bastante los capiteles de Frómista, salvando, naturalmente, las distancias; pero siempre el escultor de Santa María es más tosco y pobre de expresión.

La mayor parte de las basas de estas columnas, cuyos capiteles acabamos de describir, se forman por un pronunciado y estrecho toro, una escocia también aguda y hundida y otro toro suave que se une al plinto por una lengüeta u hoja (Fig. 4, c), como ya vimos en las basas de las columnas de la ventana.

CONCLUSIONES Y NOTAS.—La pequeña iglesia románica de Santa María de Villacantid se devanta en una región, Valle de Campóo, de antiguo perteneciente al Reino de Castilla y a la diócesis de Burgos en lo eclesiástico. Forma parte de un grupo románico popular, el románico de la región de la antigua Castilla (Asturias de Santillama y Norte de Burgos), que tiene muchas semejamzas formales y decorativas. El Valle de Campóo, sobre todo el de Enmedio, es pródigo en monumentos románicos, sencillos y pequeños, pero de bellas proporciones. Todo Campóo, por ser límite entre Castilla y León, así como por ser el paso natural de la meseta castellama al mar, tuvo siempre una particular atención por parte de los monarcas castellanos, que dictaron aquí sus primeros Fueros (Brañosera y Cervatos).

Santa María de Villacantid está dentro de este grupo de iglesias, que primitivamente debieron de tener una sola nave y cuyos ábsides suelen

reforzarse por contrafuertes mixtos de columnas y pilares. Sus características decorativas son parecidas a las más próximas iglesias de Cervatos, Bolmir, Retortillo y Elines; esto es, uma fuerte influencia orientalizante en sus camecillos y capiteles, umida a um excesivo verismo que no se para ante nimgún límite para expresar con toda crudeza la fealdad del pecado (Cervatos). Estas relaciones se perciben en la decoración de sus capiteles, em el empleo de la voluta, de la espiral y en la aplicación al capitel de monstruos y grifos.

Pero Santa María se separa algo de ellas por la utilización de las escenas historiadas, simbólicas o no, con un arcaísmo en los personajes y en sus vestidos que recuenda los de San Martín de Frómista. Asimismo la aplicación de ocas en los ángulos del ábaco recuerda algo a San Isidoro de León y al Castillo de Loarre.

A esto poden os añadir también algunas tendencias e influjos nórdicos, como es el empleo del zig-zag en sus columnas, que nos permiten suponer alguna relación por esta época con el románico inglés, supuesto nada extraño cuando sabemos las relaciones de Alfonso VIII con la corte británica.

Es también indudable y muy digna de tenerse en ouenta la relación de este nománico de Villacantid, y en general del románico de Campóo, con este múcleo original y de grandes influencias nórdicas de toda la región Norte de Palencia. Las relaciones de esta parte de la provincia montañesa con Palencia han sido siempre bastante intensas y mo cabe duda que en aquellos siglos las montañas no debieron significar nada para la expansión de este foco románico palentino tan lleno de carácter.

Un capitel de la iglesia de Zorita del Páramo, en el partido de Saldaña, representa en una forma casi idéntica de expresión, de carácter y de dibujo el tema de Sansón, que hasta pudiéramos pensar en el mismo escultor para las dos iglesias.

El románico de las iglesias del partido de Cervera, entre ellas Mave, Cabria. Cenera de Zalima, Pozancos, etc., es de una semejanza tal con el fle Villacantid, que no podemos menos de introducir a ésta dentro del foco palentino.

Sería absurdo pretender dar a la pequeña iglesia de Santa María una importancia excesiva, que no tiene, pero sí señalaremos entre sus notas más originales:

Printera. El empleo de la decoración de los dientes de sierra (fustes de las columnas de la ventana y rehundido del bastión lateral de la puerta). \*
con una libertad que no hemos visto en ningún otro edificio románico.

Segunda. La aparición en uno de sus capiteles de una escena reunida (Sansón fuchando con el león y la lucha ecuestre), de que ya habló Porter, y que sólo parece verse por ahora en tres representaciones románicas: el sarcófago de doña Sancha, Clumy y Santa María de Villacantid.

Tercera. El esculpido de un capitel del arco toral con la lucha, ofra vez, de dos caballeros a los que trata de contener, quizás, una dama o personaje desconocido, representación probable todo ello de un duelo medieval.

Antes de terminar nos inferesa hacer las siguientes notas, tomadas de los archivos del Ayuntamiento de Espinilla y San Pedro de Villacantid, y que, fuera de lo románico, amplían algo la historia de la iglesia de Santa María.

El apelativo de la Mayor dado a Santa María, ouya advocación lleva nuestra ermita, se debió de utilizar para indicar preeminencia sobre la iglesia de San Pedro, preeminencia no de temporalidad, pues es probable que el Monasterio de San Pedro, que cita la Carta de Cervatos, tuviera más antigüedad que la iglesia de Santa María, que incluso pudo ser alguna de estas iglesias que pertenecían a San Pedro, como consta en la frase del documento citado: «Monasterium Sacti Petri cum suis eclesiis.» Pero es muy probable que la de San Pedro quedase en olvido su antigüedad en épocas más recientes al derruirse su fábrica primitiva, y que la de Santa María viniera a ser entonces la más vieja, la Mayor, en el juicio de los pobladores del Valle.

Tradicionalmente debió de sentir todo el valle de Campóo de Suso una preeminente devoción por esta Virgen de Villacantid, devoción que el tiempo debió de ir borrando, pues actualmente, fuera del mismo pueblo, casi nadie en el Valle se acuerda o sabe que existe esta advocación. Consta en los testamentos y en las mandas que se hacen durante los siglos XVII y XVIII que Santa María de Villacantid se equiparaba con otras iglesias o ermitas de tradicional arraigo en la devoción del Valle, como Santa María de Somahoz (hoy desaparecida), San Miguel de Somacelada y Santa María de Montesclaros, a las que los difuntos donaban velas o misas.

Da idea de esta general devoción de la Hermandad de Campóo a Santa María de Villacantid el hecho de que en 1734 se hicieran novenas y rogativas por el Ayuntamiento de la Hermandad a Nuestra Señora del Abra y a Nuestra Señora de Villacantid, equiparándolas, y ya sabemos la devoción del Valle a la Virgen de las Nieves. (37). Y seis años antes, en 1728, consta

<sup>(37)</sup> Memorial de cuentas de la Hermandad 1734. Archivo de Espinilla.

se dijo uma novena a la Virgen de Villacantid, devolviéndose esta imagen, que se debió de traer a Espinilla. (38). Y en estos mismos acuerdos de Hermandad aparece en 1758 la entrega de limosnas por el Ayuntamiento de Espinilla apara adorno de Nuestra Señora que dominan de Villacantiz y Parroquia de Santa Marían. (39).

En cuanto a cofradías y altares que después del arreglo modenno tuvo Santa María y que hoy todavía conserva, podré dar algunos datos tomados en el archivo de San Pedro. Parece ser que tenía Santa María de Villacantid tres cofradías: la de la Vera Cruz, que ya regía en 1619; la del Rosario y la de las Benditas Animas; esta última debió ser fundada en 1758 a costa de una cesión de Bantolomé Gutiérrez de los Ríos y doña Ignacia Gabriela Pérez de Tezanos, vecimos de Bárcena Mayor.

Y para terminar, sólo me queda apuntar un detalle sumamente interesante que me gustaría poder comprobar en años sucesivos, sacado del Libro de Cuentas de fábrica de Santa María. En el libro del año 1739, folio 28, hay escrito esto: «Blanqueo del arco de la capilla quibando y borrando figuras indecentes que hay pintadas en el.»

Esto me ha sugerido, por comparación con los canecillos de Cervatos, de una crudeza immoral ya proverbial, si tal vez la iglesia de Santa María tuvo pinturas murales románicas. El adjetivo «indecentes» que se da a las figuras existentes en el arco de la capilla es seguro que equivale al actual «inmorales». ¿Y qué época era capaz de pintar temas de desenvuelta immoralidad dentro de una iglesia si no es la románica o la gótica?

Si el gerundio «quitando» no fuera tan taxativo y literal, quizás se pudiera pensar en que debajo de la cal idel arco toral o de la capilla pueden existir frescos románicos, lo que dana a Santa María de Villacantid un nuevo aspecto artístico sumamente interesante.

## MIGUEL ANGEL GARCIA-GUINEA

It is to get to good at my waterprochamate the earlier of the electric

to the a window subset of the Hart in the As

e o note of Kongoline incide the for Mercementary of Sciences Sciences in Africa or a Note that Schools did William (Millamental), considerate in the last or our city of the Construction

Monthly Charles I to Hemone C Continued to Comment

rishan More en autonomia de Valleiro

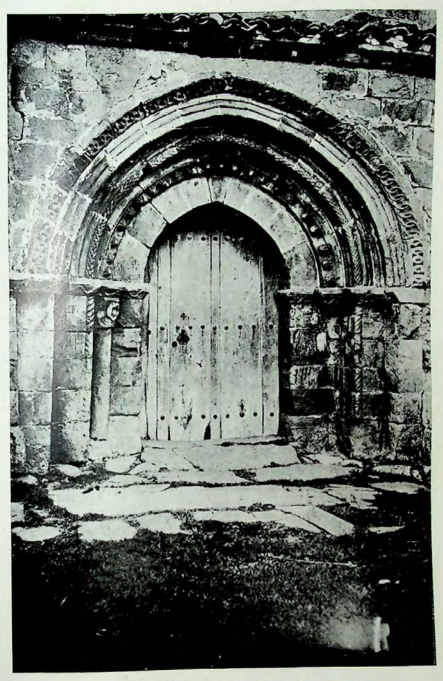
Predicador, que dijo el sermón en Villacantid el día que se bolvió a N. Señora a su Sta. Casa el día que se concluyó la novena».

<sup>(39)</sup> Leg. 42. Folio 16.





Lámina I.—a) Santa María de Villacantid. Exterior de la puerta y ábside desde el S. E. b) Exterior de la puerta y ábside desde el N. E.



LAMINA II.—Santa María de Villacantid, Puerta.

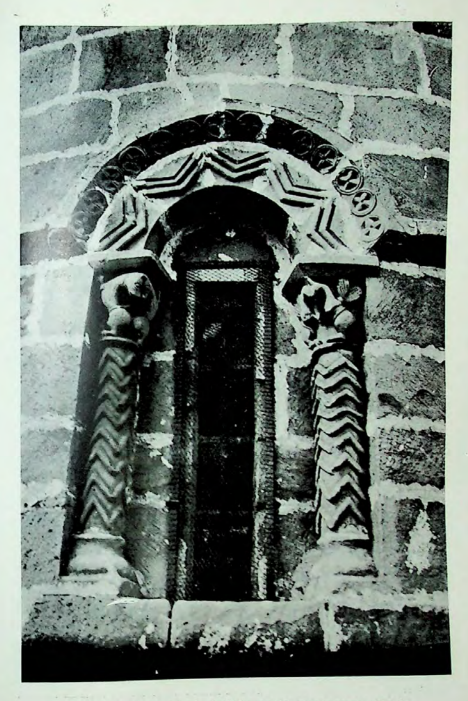
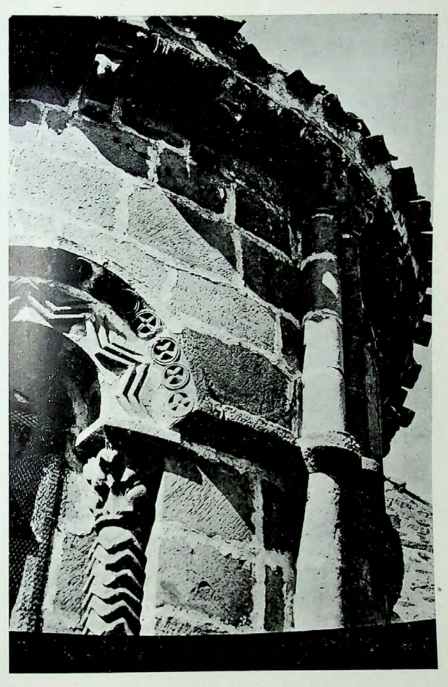


Lámina III.—Santa María de Villacantid. Ventana del ábside.

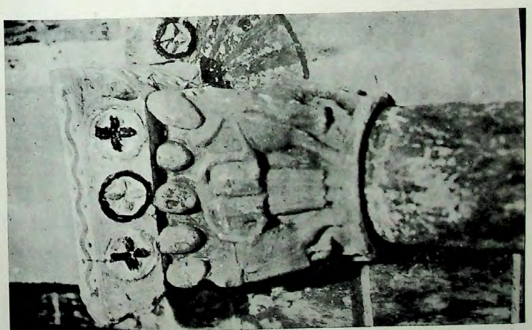


LAMINA IV.—Santa María de Villacantid. Ventana y parte superior del ábside.



LÁMINA V.—Santa María de Villacantid. Interior de la iglesia: ábside y arco toral.





LAMINA VI. - Santa María de Villacantid. Interior: a) Capitel de las arcaduras de la nave del Evangelio. b) Capitel del arco toral (Evangelio).

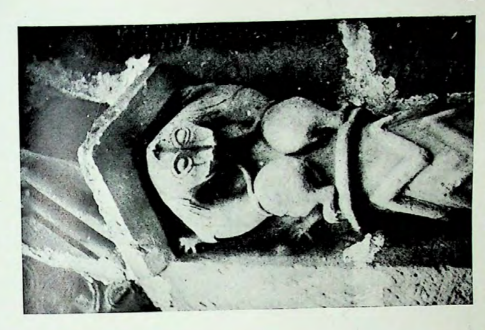
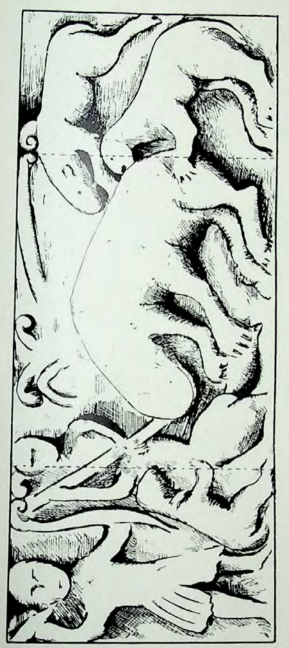




LÁMINA VII.—Santa María de Villacantid. a) Capitel del arco toral (Epístola). b) Capitel de la ventana del exterior del abside.





LAMINA VIII. - Santa Maria de Villacantid. Desarrollo de los capiteles del exterior del abside: a) La caza del oso. b) Sansón y el león y lucha de caballeros.