
 

TRABAJO DE FIN DE GRADO 

CURSO 2018/2019 

LA MITOLOGÍA EN LA POESÍA DE LUIS DE 
GÓNGORA 

SARA ROMO ANTOLÍN 

TUTOR ACADÉMICO: PEDRO PABLO CONDE PARRADO 



1. INTRODUCCIÓN…………………………..............................................................1       

2. BIOGRAFIA Y ESTILO 

2.1 VIDA………………………………………………………………………………..3 

2.2 ETAPAS…………………………………………………………………………….3 

2.3 LENGUA POÉTICA………………………………………………………………..4 

3.  ANÁLISIS DE SONETOS 

3.1 ETAPA DE JUVENTUD (1582-1586)……………………………………………..7 

3.2 SONETOS DEL PERÍODO 1588-1608………………………………………........30 

3.3 SONETOS DEL PERÍODO 1609-1616…………………………………………....36 

3.4 ÚLTIMA ETAPA (1617-1624)…………………………………………………….40 

4. CONCLUSIONES…………………………………………………………………..52 

5. BIBLIOGRAFÍA…………………… …………………………………………..….56 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 



1 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

1. INTRODUCCIÓN 

El objetivo de este trabajo es profundizar en el análisis de la poesía de Luis de Góngora y, en 

concreto, en un conjunto de sus sonetos con asunto mitológico o referencias y alusiones a la 

mitología grecolatina. Se intentará mostrar cómo en esas composiciones breves, que el poeta 

escribió a lo largo de casi toda su carrera literaria, ese aspecto resulta capital para captar de 

manera plena el sentido de cada una de ellas, poniendo de manifiesto que lo mitológico no 

funciona como mero ornato erudito, sino como elemento estructural sin el que no es posible 

entenderlos en toda su dimensión. 

Con el estudio del poeta cordobés, he podido descubrir su poesía de un modo diferente a como 

la entendía hasta ahora. El análisis de estos sonetos me ha permitido, como decía, ir más allá a 

la hora de interpretar el mensaje que el poeta ha querido transmitir. Este mensaje equipara 

frecuentemente la mitología con una historia real, jugando con diferentes planos interpretativos 

que son en muchos casos muy difíciles de disociar sin una lectura muy atenta y unos 

conocimientos sobre mitología que el poeta exige a su lector, demostrando que las dificultades 

para su comprensión quedan de parte de este y no del creador. Góngora gusta de plantear una 

especie de enigma o “acertijo” mitológico proporcionando al lector, por diferentes vías, los 

elementos mínimos, pero suficientes, para que este lo resuelva. Pero ello no se queda en un 

mero juego, sino que el lector percibe, cuando da con la solución, la nueva luz que adquiere el 

soneto precisamente visto a través de esas referencias y alusiones, y cómo la mitología puede 

ofrecer muy originales perspectivas de planteamiento e intelección del soneto en cuestión. 

Inicio el trabajo con una breve biografía para situar a Góngora en su época tanto desde el punto 

de vista histórico como literario. Posteriormente, paso a tratar su estilo poético y las diferentes 

fases de su obra. A continuación, analizo una sección de sonetos con tema mitológico que 

demuestran una sensibilidad especial del autor por la cultura grecolatina. Finalizo con unas 

conclusiones de las cuestiones más relevantes que me ha sugerido este estudio, algunas de ellas 

ya apuntadas en las líneas precedentes. 

 

 

 

 



2 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

2. BIOGRAFÍA 

2.1 VIDA 

Luis de Góngora y Argote nació en Córdoba el 11 de julio de 1561, en el seno de una familia 

acomodada, y falleció en la misma ciudad el 23 de mayo de 1627 tras haberse dedicado a la 

actividad literaria, aunque no de manera exclusiva, durante prácticamente toda su vida. Es el 

máximo representante del llamado “culteranismo” español, y uno de los principales creadores 

del Siglo de Oro. De hecho, es considerado uno de los mayores genios de la poesía mundial.  

Pasó su infancia en Córdoba, donde se convirtió en clérigo de órdenes menores a los catorce 

años, aunque por aquel entonces ya destacaba su sensibilidad literaria. Posteriormente, estudió 

en la Universidad de Salamanca, donde desarrolló su faceta retórica. Su ocupación, además de 

la poesía, fue la de racionero catedralicio en su ciudad natal, oficio que lo obligó a viajar por 

todo el reino y relacionarse con obispos, personas nobles, otros escritores y lo llevaba también 

a residir ocasionalmente en la Corte. 

Desengañado por la vida en esa corte, con dificultades económicas, decide asentarse en 

Córdoba en 1609. Allí, comienza una etapa cumbre en la poesía de Góngora y por ende, en el 

culteranismo. Sirva como ejemplo, El Polifemo, de 1612 y el comienzo de las Soledades en 

1613. Aunque estas obras sean la cúspide de la poesía gongorina, nuestro trabajo va a centrarse 

en un estudio de los principales sonetos de Góngora. 

Antes, señalaremos que Góngora regresó a Madrid al ser nombrado capellán real por Felipe III 

en 1617, permaneciendo en la capital hasta 1626, cuando regresó, pobre, enfermo y abatido, a 

su tierra, donde fallecería al año siguiente, según se ha señalado. 

 

2.2. ETAPAS  

A continuación, vamos a presentar las diferentes etapas de los Sonetos de Luis de Góngora: 

1. 1582-1586: es la etapa de juventud de Góngora, en la que estéticamente destaca el 

Manierismo, cuyas características son, entre otras: intelectualismo, frialdad expresiva, 

versos bimembres o plurimembres, paralelismos y el tema principal relegado a un 

segundo plano ocupando un mayor protagonismo el tema secundario. 



4 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

El asunto predominante en estos sonetos de juventud gongorinos es el amor, y en ellos 

se presenta una mujer idealizada que, en la mayoría de los casos, provoca, con su curel 

desdén, el desengaño amoroso, siguiendo la tradición petrarquista. 

Desde esta primera etapa se puede observar cómo la mitología comienza a cobrar 

notable protagonismo como elemento conceptual embellecedor de la poesía. 

 

2. 1588-1608: es la conocida como la etapa “circunstancial”, y se encuentra estéticamente 

entre el Manierismo y el Barroco. Trata diferentes temas, desde el amor, lo cortesano o 

lo heroico hasta asuntos satíricos y burlescos, pero el asunto fundamental serán las 

dedicatorias a personajes de alto rango para poder medrar en la Corte. 

 

3. 1609-1616: esta etapa también es conocida como “circunstancial”. Es la época en la 

que mayor y mejor contenido literario produce Góngora. En este periodo de tiempo 

podemos situar la poesía de Góngora en su punto culminante. 

Esta etapa destacan los sonetos de carácter fúnebre, así como los poemas satírico-

burlescos y la poesía laudatoria. 

El poeta deja entrever una cierta crisis existencial, pudiendo ser la causa de su calidad 

literaria en esta época. 

 

4. 1617-1624: esta etapa puede subdividirse internamente en dos partes: el ciclo de 

cortesanía poética y el de senectute. En el primer ciclo, se tratan temas laudatorios, 

fúnebres y satíricos a petición de la Corte. Mientras que en el segundo destacan los 

poemas sobre poesía filosófica y moral tratando tanto la esperanza como el desengaño. 

 

2.3 LENGUA POÉTICA 

Los rasgos fundamentales del lenguaje poético de Luis de Góngora son los siguientes: 

 Cultismos léxicos: palabras de carácter erudito cuya morfología es muy semejante a su 

origen etimológico, ya sea griego o latino. Dentro de estos cultismos están incluidos 

también los extranjerismos. 

Algunos de estos cultismos provienen de palabras en las que Góngora descubre otras 

acepciones y así trata de conferir a sus composiciones un sentido más culto. 

 



5 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

 Cultismos sintácticos: dentro de estos cultismos se encuentra el hipérbaton, por el que 

separa al sustantivo de su determinante; la deixis, con el fin de retratar a un personaje 

y así producir un efecto vocativo al lector, y el acusativo griego o los verbos deponentes, 

cuya conjugación es en voz pasiva, pero su significado es activo. 

 

 Sintagmas y expresiones: construcciones sintácticas que Góngora emplea en su poesía 

reiteradamente. Algunos de estos ejemplos son “las aguas mora”, “excelso muro”, “dar 

señas”, etc. 

 

 Perífrasis: técnicas alusivas y elusivas que son utilizadas por Góngora a lo largo de su 

poesía. La perífrasis es un conjunto de elementos clave para descifrar y ocultar un 

personaje de forma directa. Algunos tipos de perífrasis son: 

 

 Tópicos literarios: son frases breves que enlazan contenidos semánticos fijos 

con expresiones formales recurrentes y repetidas sin apenas variaciones. 

 

 Alusiones mitológicas: evocación implícita a los dioses o personajes 

mitológicos de manera indirecta o por implicación a través de distintas figuras 

literarias como la metáfora, el símbolo, la metonimia… 

Durante el análisis de los sonetos, señalaremos las alusiones mitológicas 

presentes en los versos. Este hincapié en las alusiones mitológicas se debe a que 

el tema principal del trabajo es la mitología en los sonetos de Luis de Góngora. 

 

 Metáforas: figura retórica por medio de la cual una realidad se representa por 

medio de otro concepto con el cual guarda una relación de semejanza.  

Este recurso estilístico es extremadamente recurrente en la poesía gongorina y 

su frecuente uso puede llegar a formar metáforas continuadas o alegorías. 

 



6 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

3. ANÁLISIS DE SONETOS 

3.1 ETAPA DE JUVENTUD (1582-1586) 

 

11 

1582 

EN LA MUERTE DE DOS SEÑORAS MOZAS HERMANAS, NATURALES DE CÓRDOBA 

 

 

Sobre dos urnas de cristal labradas, 

de vidrio en pedestales sostenidas, 

llorando está dos ninfas ya sin vidas 

el Betis en sus húmidas moradas, 

 

5        tanto por su hermosura de él amadas, 

que, aunque las demás ninfas doloridas 

se muestran, de su tierno fin sentidas, 

él, derramando lágrimas cansadas, 

 

«Almas ―les dice―, vuestro vuelo santo 

10   seguir pienso hasta aquesos sacros nidos, 

do el bien se goza sin temer contrario, 

 

que, vista esa belleza y mi gran llanto, 

por el cielo seremos convertidos, 

en Géminis2, vosotras; yo, en Acuario3». 

                                                           
1 Se recurre a la numeración (y datación de los poemas) empleada por Matas Caballero en su muy reciente edición 
(junio de 2019) de los sonetos gongorinos, que es, así mismo, por la que citamos los sonetos. 
2 Constelación que simboliza a los héroes gemelos o mellizos Pólux y Castor (llamados Dióscuros), que se 
conocían también bajo el nombre de ‘Gemini’. A su vez, se refiere a las dos ninfas que mueren, es decir, a la 
historia paralela sobre las hermanas cordobesas que han fallecido. 

3 Constelación que simboliza a alguien que está vertiendo agua. Representa el llanto, las lágrimas. Betis es el que 
se supone que llora, además de la propia voz poética, y alude a la figura humana que vierte agua desde una urna. 
Es una representación mitológica tradicional de los ríos, que mostraba a un joven o un anciano vertiendo agua 
desde un urna sobre la que se apoyaba y que era símbolo del nacimiento del río.  



8 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

 

La voz poética de Góngora equipara una historia real de dos hermanas cordobesas y su propia 

historia. El desenlace final será una especie de metamorfosis tanto en las ninfas como en la voz 

poética y todo esto alude a la metamorfosis de personajes mitológicos. 

 

Géminis y Acuario son las dos constelaciones en las que se convierten los personajes reales del 

soneto. Por tanto, esto nos remite a personajes mitológicos que fueron catasterizados en las 

mismas constelaciones que lo serán (metafóricamente, claro) los reales: Géminis (los dos 

hermanos Cástor y Pólux) y Acuario (tradicionalmente puesta en relación con el príncipe 

troyano Ganimedes). 

 

La palabra ‘urna’ remite a la urna de Acuario, desde la que la divinidad fluvial vierte el agua 

que simbolizan las lágrimas. En los versos 3-4 (llorando está dos ninfas ya sin vidas / el Betis 

en sus húmidas moradas) el río que llora es el Guadalquivir, aquí designado con su nombre 

antiguo clásico: Betis. Debe recordarse que es el río que pasa por Córdoba, ciudad del poeta y 

de las dos hermanas difuntas. 

 

Este fragmento muestra tres planos: el real (dos hermanas de Córdoba difuntas), el mitológico 

(dos ninfas del río Guadalquivir) y el astrológico (catasterización de las ninfas en la 

constelación de Géminis y, así mismo, de la voz poética en Acuario). 

 

9 

1582 

 

Ya besando unas manos cristalinas, 

ya anudándome a un blanco y liso cuello, 

ya esparciendo por él aquel cabello 

que Amor sacó entre el oro de sus minas, 

 

5   ya quebrando en aquellas perlas finas 

palabras dulces mil sin merecello, 

ya cogiendo de cada labio bello 

                                                           
 



9 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

purpúreas rosas sin temor de espinas, 

 

  estaba, oh claro Sol invidïoso, 

10  cuando tu luz, hiriéndome los ojos, 

mató mi gloria y acabó mi suerte. 

 

 

  Si el cielo ya no es menos poderoso, 

porque no den los tuyos más enojos, 

rayos, como a tu hijo, te den muerte. 

 

 

En los primeros cuartetos se presenta una mujer de forma idealizada de acuerdo con la tradición 

petrarquista. Además, relata una experiencia amorosa, seguramente solo imaginada, que al final 

es interrumpida por la aparición del sol, como se explica en los dos tercetos, y finaliza 

identificando la historia de la muerte de Faetón con el citado efecto del sol en la experiencia 

narrada por la voz poética en el soneto. Todo parece indicar que estamos ante el tópico literario 

del “sueño erótico”, porque este se relaciona con otros de temática amorosa donde sucede lo 

mismo. 

Esta breve composición presenta una alusión mitológica a Faetón, hijo del sol, debido a que la 

mención del sol en el verso 9, conectada con el 14 (rayos, como a tu hijo, te den muerte) revela 

la identidad del personaje eludido. Los ‘rayos’ tienen un valor plurifuncional, y presentan una 

dilogía, puesto que pueden interpretarse, a un tiempo, como los rayos de sol que despiertan a 

la voz poética y los que Júpiter lanza a Faetón en el mito. Otra alusión mitológica es la que 

aparece en el verso 9 (oh claro Sol invidïoso), que podría referirse al episodio de Marte, Venus 

y Vulcano que aparece tanto en La Odisea como en Las Metamorfosis, y en el que Febo-Apolo-

Sol delata, por envidia, a los dos dioses amantes, Venus y Marte, ante el marido de aquella, 

Vulcano. Del mismo modo que se mostró “invidioso” en aquella ocasión, lo ha hecho ahora 

con el propio poeta despertándolo de su dulce sueño. 

Como se puede ver en los últimos tercetos, hay una identificación de la historia de la muerte 

de Faetón y la del sueño erótico de Góngora, que más que ensalzar el sueño, increpa al sol, por 

haberlo despertado, y le desea la misma muerte al igual que sufrió su hijo por los rayos de 

Júpiter. 



10 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

En el soneto se encuentran rasgos propios del manierismo debido a que hay un uso repetido de 

la misma estructura sintáctica utilizando recursos estilísticos como la anáfora (ya), que 

introduce cinco proposiciones adverbiales con valor distributivo. 

 

10 

1582 

 

Oh piadosa pared, merecedora 

de que el tiempo os reserve de sus daños, 

pues sois tela do justan mis engaños 

con el fiero desdén de mi señora, 

 

5   cubra esas nobles faltas desde ahora, 

no estofa humilde de flamencos paños 

do el tiempo puede más, sino, en mil años, 

verde tapiz de yedra vividora; 

 

  y vos, aunque pequeño, fiel resquicio, 

10  porque del carro del crüel destino 

no pendan mis amores por trofeos, 

 

  ya que secreto, sedme más propicio 

que aquel que fue en la gran ciudad de Nino 

barco4 de vistas, puente de deseos. 

 

 

El soneto trata sobre una abertura en un muro por el cual pueden comunicarse los amantes al 

igual que sucedía en la historia de Píramo y Tisbe, incluida en Las Metamorfosis de Ovidio. 

Además, se relaciona con esa historia amorosa por la mención a Babilonia (lugar donde se 

desarrollan los hechos de Píramo y Tisbe). La voz poética equipara su historia a la de los dos 

amantes ovidianos, pero las únicas referencias que hay a ese mito son el resquicio al que se 

                                                           
4 Está escrito con ‘b’, aunque no se sabe si Góngora juega “al despiste” y si habría que editarlo con ‘v’, pues 
podría ser un italianismo, debido a que uno de los significados de ‘varco’ en esa lengua es el de ‘grieta’. 



11 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

dirige para que lo ayude, y la gran ciudad de Nino, que es una perífrasis mitológica referente 

a Babilonia. 

En este soneto la voz poética de Góngora se identifica con el amante y habla a la pared 

ensalzando su discreción en relación con su historia amorosa. Además, manifiesta su interés en 

no cubrir el hueco de la pared con ‘paños flamencos’, sino con ‘yedra’, que además se identifica 

con el amor, con el fin de poder seguir viendo a su amada entre sus ramas.  

La voz poética expresa su deseo de que se no repita el trágico final de la historia de los amantes 

de Babilonia en los protagonistas de este soneto. En los dos cuartetos, se dirige a la pared, 

mientras que en los tercetos, lo hace al resquicio abierto en esta. 

 

17 

1583 

 

 

Verdes hermanas del audaz mozuelo 

por quien orilla el Po5 dejastes presos 

en verdes ramas ya y en troncos gruesos 

el delicado pie, el dorado pelo, 

 

5   pues entre las rüinas de su vuelo 

sus cenizas bajar en vez de huesos, 

y sus errores largamente impresos 

de ardientes llamas vistes en el cielo, 

 

  acabad con mi loco pensamiento,6 

                                                           
5 Río del norte de Italia en el que se precipitó Faetón, llamado Erídano en la mitología clásica. 
6 La coma podría ser omitida, puesto que el verbo ‘acabar’ ("acabar con alguien que...") se usaba entonces en un 
sentido similar al de 'persuadir' o 'convencer', como en el primer ejemplo que da Covarrubias en su Tesoro de la 
lengua castellana: "No pude acabar con él que volviese". O como se dice en Autoridades, puede significar 
"conseguir, obtener y alcanzar" (véanse los ejemplos que allí se dan). Es decir, "conseguid que mi loco 
pensamiento no presuma gobernar tal carro" o "persuadid a mi loco pensamiento de que no presuma gobernar tal 
carro". 



12 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

10  que gobernar tal carro7 no presuma, 

antes que lo desate por el viento 

 

  con rayos de desdén la beldad suma, 

y las reliquias de su atrevimiento 

esconda el desengaño en poca espuma. 

 

La voz poética de Góngora remite en los cuartetos al mito de Faetón. En los tercetos, habla 

sobre su desengaño amoroso y compara las consecuencias del mismo con el trágico final de 

joven hijo del Sol, tal como sucedía en el soneto 10, ya analizado. Está intentando evitar el 

mismo final en el que puede terminar su historia. 

El soneto presenta una doble perífrasis mitológica en el verso 1 Verdes hermanas del audaz 

mozuelo: una con la que alude a las Helíades (hermanas de Faetón) convertidas en álamos tras 

la muerte de su hermano; y otra en la que que se refiere a Faetón (‘audaz mozuelo’) por su 

valentía (o más bien temeridad) para conducir el carro de su padre. El elemento que conecta y 

da la clave de que estas perífrasis se refieren a cada uno de esto elementos es el río Po, porque 

según la leyenda, Faetón cae en este río. 

En el verso 9 (acabad con mi loco pensamiento), la voz poética pide a las Helíades que no le 

dejen continuar con ese amor y lo persuadan de ello con el ejemplo de su hermano. Estas le 

sirven de recordatorio para no caer de nuevo en la telaraña del amor y que así la dama no le 

lance sus ‘rayos de desdén’ (rayos de Júpiter que aquí se identifican con el rechazo amoroso): 

esto puede observarse en el verso 12 (con rayos de desdén la beldad suma), en el que se 

introduce una comparación entre la belleza de la dama y los rayos lanzados por Júpiter que 

llevaron a la muerte a Faetón. Es una comparación de la amada con el Dios supremo, ambos 

invencibles y letales, una en su desdén y el otro en su ira justiciera. 

Este poema es más radical que otros compuestos por Góngora, porque no hay ninguna 

referencia mitológica explícita: por tanto, todo se compone de alusiones o perífrasis y debe 

descifrarse el contenido a partir de su decodificación.  

 

                                                           
7 Presenta una dilogía: en el plano mitológico, se refiere al carro del sol; en el real, al carro del amor que se desboca 
a causa de la amada. 
 



13 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

18 

1583 

 

Ni en este monte, este aire, ni este río 

corre fiera, vuela ave, pece nada, 

de quien con atención no sea escuchada 

la triste voz del triste llanto mío; 

 

5   y aunque en la fuerza sea del estío 

al viento mi querella encomendada, 

cuando a cada cual dellos más le agrada 

fresca cueva, árbol verde, arroyo frío, 

 

  a compasión movidos de mi llanto, 

10  dejan la sombra, el ramo y la hondura, 

cual8 ya por escuchar el dulce canto 

 

  de aquel que de Estrimón en la espesura 

los suspendía cien mil veces. ¡Tanto 

puede mi mal y pudo su dulzura! 

 

 

La voz poética de Góngora entrelaza la naturaleza y un elemento mitológico para hablar de su 

desengaño amoroso. Equipara su mal por la amada con el de Orfeo, que llora la muerte de 

Eurídice. Su desesperación amorosa se identifica con la de Orfeo y su efecto en la naturaleza 

es el mismo. 

El soneto presenta el espíritu manierista que Góngora manifestaba en sus composiciones. 

Dentro de esa línea manierista, en este fragmento se destaca el sentimiento amoroso a través 

de la mitología y la naturaleza, y cómo influye en esta última el lamento de la voz poética y de 

Orfeo. 

                                                           
8 ‘Como’, ‘igual que’. 



14 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

En los versos el dulce canto / de aquel que, de Estrimón en la espesura, / los suspendía cien 

mil veces se esconde una perífrasis mitológica que hace alusión a Orfeo, personaje mitológico 

de origen tracio que lloró en el río Estrimón la muerte de Eurídice.  

La estructura del soneto es trimembre y se puede observar en los versos 1, 2, 8 y 10, donde 

predomina una correlación entre elementos de la naturaleza: Ni en este monte, este aire, ni este 

río / corre fiera, vuela ave, pece nada  / fresca cueva, árbol verde, arroyo frío  / dejan la 

sombra, el ramo y la hondura. 

Góngora concluye el soneto con una epifonema en el que, a través de una exclamación, 

reflexiona sobre lo que acaba de exponer y cierra así el discurso de manera enfática. 

 

 

20 

1583 

A JUAN RUFO, JURADO DE CÓRDOBA, EXCELENTE POETA, PIDIENDO LE HAGA ALGÚN POEMA 

PARA CELEBRAR SU DAMA 

 

 

Culto jurado, si mi bella dama, 

en cuyo generoso mortal manto 

arde, como en cristal de templo santo, 

de un limpio amor la más ilustre llama, 

 

5   tu musa inspira, vivirá tu fama 

sin invidiar tu noble patria a Manto, 

y ornarte ha, en premio de tu dulce canto, 

no de verde laurel caduca rama, 

 

  sino de estrellas inmortal corona. 

10  Haga, pues, tu dulcísimo instrumento9 

bellos efectos, pues la causa es bella,10 

                                                           
9 Remite a la lira, el canto o la voz. Es poesía lírica y la prueba está en la alusión a Orfeo.  
 
10 Se trata la teoría de causa-efecto: el canto es bello porque la dama es bella; es la misma idea que se recoge en 
el último verso, según explicamos al final del análisis. 



15 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

 

  que no habrá piedra, planta, ni persona, 

que suspensa no siga el tierno acento, 

siendo tuya la voz, y el canto della. 

 

 

La voz poética de Góngora se dirige al célebre poeta Juan Rufo, autor del poema épico 

Austríada, para que le escriba un canto a su amada. La idea principal del mensaje de la voz 

poética en este soneto sería: ‘si mi bella dama, inspira tu musa (inspiración de él), y por tanto 

le escribe un poema, te harás famoso en todo el mundo, y te equipararás con Orfeo’. 

En el primer cuarteto, se apela al culto jurado que es una perífrasis bajo la que se esconde el 

citado poeta Juan Rufo, quien ejercía el cargo de ‘jurado’ en Córdoba, patria común de él y de 

Góngora. 

En los versos 8 y 9, donde dice no de verde laurel caduca rama, / sino de estrellas inmortal 

corona, identifica la corona de laurel que recibían los poetas como triunfo con la corona de 

estrellas que recibirá Juan Rufo por su canto, corona más valiosa que la de laurel porque le 

hace inmortal, mientras que el laurel, como planta que es, caduca. 

La voz poética de Góngora quiere ensalzar en los versos 12 y 13 (que no habrá piedra, planta, 

ni persona / que suspensa no siga el tierno acento) la composición como algo tan trascendente 

como el canto de Orfeo, el cual, según la mitología, era capaz de atraer a todo tipo de seres, 

además de a los humanos: animales, vegetales y minerales. Podría ser un claro ejemplo de 

alusión mitológica, pues, aunque no haya ningún dato explícito que hable de Orfeo, puede 

defenderse una referencia indirecta hacia él.  

La voz poética de Góngora cierra el poema alabando la creatividad de Juan Rufo y el canto a 

su propia amada en el último verso: siendo tuya la voz, y el canto della. Entendemos della en 

el sentido no de un complemento de nombre (el canto que entona la amada), pues no tiene 

sentido que ella cante (dado que no es poeta), sino como un complemento de materia: el canto 

de Juan Rufo que trate sobre ella y a ella se dedique. 

 

 



16 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

22 

1584 

 

Cantastes, Rufo, tan heroicamente 

de aquel César novel la augusta historia, 

que está dudosa entre los dos la gloria, 

y a cuál se deba dar ninguno siente; 

 

5   y así la Fama, que hoy de gente en gente 

quiere que de los dos la igual memoria 

del tiempo y del olvido haya victoria, 

ciñe de lauro a cada cual la frente. 

 

  Debéis con gran razón ser igualados, 

10  pues fuistes cada cual único en su arte: 

él solo en armas, vos en letras solo; 

 

  y al fin ambos igualmente ayudados: 

él de la espada del sangriento Marte, 

vos de la lira del sagrado Apolo. 

 

 

La voz poética de Góngora quiere ensalzar tanto la figura de Juan Rufo como la del infante 

Juan de Austria, cantado en el poema épico, ya citado, la Austríada. El primero por su canto y 

por contar las hazañas bélicas de Juan de Austria; el segundo, especialmente por su victoria en 

la batalla de Lepanto. El autor del poema iguala la importancia de las letras con la de las batallas 

de guerra y considera victoriosos en el mismo nivel a ambos (es el tópico de las armas y las 

letras). A su vez, correlaciona a estos dos personajes reales con dos mitológicos los cuales 

desempañaban las mismas funciones que ellos: en el verso 13 (él, de la espada del sangriento 

Marte) se relaciona a Juan de Austria con Marte (dios de la guerra) por su labor como militar, 

mientras que en el verso 14 (vos, de la lira del sagrado Apolo) se relaciona a Juan Rufo con 

Apolo (dios de la música y la poesía) por su actividad como poeta. 



17 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

Góngora lleva a cabo un juego de dualidades, puesto que a partir del verso 3 (que está dudosa 

entre los dos la gloria) todo es una “dualidad unitaria”, hasta que decide separarlas en los 

versos 13 y 14, ya citados: él, de la espada del sangriento Marte, / vos, de la lira del sagrado 

Apolo. Finalmente, los une y los equipara porque considera que los dos son igual de victoriosos 

en sus destrezas, según ha proclamado en los verso 9-10: Debéis con gran razón ser igualados, 

/ pues fuiste cada cual único en su arte.  

El recurso estilístico predominante en este fragmento es el paralelismo puesto que compara 

continuamente las valías de uno y de otro utilizando la misma estructura en distintos versos: 

‘él solo en armas, vos en letras solo, 

y al fin ambos igualmente ayudados: 

él, de la espada del sangriento Marte; 

vos, de la lira del sagrado Apolo.’ 

En estos versos se puede apreciar cierto influjo manierista en la mezcla de elementos 

mitológicos, instrumentos musicales o de guerra, artes, etc. 

 

 

23 

1584 

 

Con diferencia tal, con gracia tanta 

aquel ruiseñor11 llora, que sospecho 

que tiene otros cien mil dentro del pecho, 

que alternan su dolor por su garganta; 

 

5   y aun creo que el espíritu levanta, 

como en información de su derecho, 

a escribir del cuñado el atroz hecho 

en las hojas de aquella verde planta. 

 

                                                           
11 Representa la libertad porque a diferencia de la voz poética, que está petrificado, puede cantar. Alude al mito 
de Filomena, Procne y Tereo.  



18 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

  Ponga, pues, fin a las querellas que usa, 

10  pues ni quejarse ni mudar estanza 

por pico ni por pluma se le veda; 

 

  y llore solo aquel que su Medusa 

en piedra convirtió, por que no pueda 

ni publicar su mal ni hacer mudanza. 

 

 

La voz poética de Góngora compara su historia de desamor con dos mitos de Las Metamorfosis 

de Ovidio. En primer lugar el de Filomena, Procne y Tereo; en segundo lugar, el de Neptuno, 

Medusa, Minerva y Perseo. 

En el primer mito, Tereo viola a su cuñada Filomena, hermana de Procne. Para mantener su 

silencio, Tereo corta la lengua a su cuñada y la encierra en una torre. Filomena tejió en una tela 

lo que Tereo había hecho y se la hizo llegar a Procne. Ambas hermanas planean una venganza 

contra Tereo, matando al hijo que este había tenido con Procne. A consecuencia de esto, 

Filomena es convertida en ruiseñor, Procne en golondrina y Tereo en abubilla. 

El segundo mito, se inicia con el encuentro amoroso entre Neptuno y Medusa tras quedar este 

prendado de sus cabellos, acto que provocó la ira de Minerva, quien la castigó convirtiendo sus 

hermosos cabellos en culebras. Además, cualquier persona que mirase a Medusa sería 

petrificada. Finalmente, Perseo termina con la vida de Medusa protegiéndose de ella con un 

escudo muy pulido gracias al cual consigue que Medusa se refleje en él como en un espejo y 

se petrifique a sí misma. 

Una vez explicado esto, podemos profundizar en el lamento que la voz poética de Góngora 

manifiesta en este soneto. El poeta contrapone los dos mitos, y él se siente identificado con el 

segundo, ya que quedó petrificado por su ‘Medusa’ al igual que quedaban petrificados los que 

la miraban en el mito. Él desearía ser ruiseñor y poder cantar y expresarse libremente como 

sucedía en el mito de Filomena. El ruiseñor tiene libertad y él no: por tanto, está condenado a 

seguir amando. La medusa en el soneto es la amada de la voz poética. 

El poema es una especie de condena eterna. Perseo logró convertir a Medusa en piedra, pero 

aquí en este soneto se da la vuelta y es Medusa quien petrifica a la voz poética. 



19 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

En el verso 7 (a escribir del cuñado el atroz hecho) descubrimos una alusión mitológica a 

Filomena, a quien Tereo, como ya se explicó, violó y cortó la lengua para que guardara silencio 

y de quien Filomena se vengó junto con su hermana Procne. En el verso 12-13 (aquel que su 

Medusa / en piedra convirtió) es una mención mitológica que se refiere al mito de Medusa. La 

diferencia es que aquí la voz poética es quien queda petrificada y no el monstruo. 

En esta breve composición el ‘ruiseñor’ es un ave real. La voz poética se nos muestra 

escuchando a un ruiseñor. Al mismo tiempo es un ave mitológica que alude al mito de 

Filomena. Este ruiseñor representa la libertad, pues aún puede seguir llorando y quejándose. 

Podríamos explicar que, si en un texto poético de esta época nos encontramos con un ruiseñor, 

hay dos posibilidades: 

- Que sea el famoso ruiseñor de las Geórgicas de Virgilio, magistralmente estudiado por 

Mª Rosa Lida en su ensayo La tradición clásica en España. Este ruiseñor virgiliano se 

queja porque un labrador desalmado, sin piedad, le ha robado sus crías del nido. Es un 

ruiseñor real. Pero se convierte en un tópico literario, porque es una escena de las 

Geórgicas muy emotiva y que fue, por ello, muy imitada y aludida. 

- Si un ruiseñor llora, también puede referirse al mito de Filomena y Procne narrado por 

Ovidio en Las Metamorfosis. 

A medida que avanzamos en la lectura del soneto, nos damos cuenta que es esta 

posibilidad la que está aquí presente. Es lógico en cierta medida, porque si es un soneto 

amoroso, es más explicable que la referencia sea a una historia de amor trágica como 

la que cuenta Ovidio. 

En el verso 7 es cuando descubrimos que estamos ante el ruiseñor ovidiano y no el 

virgiliano. 

La idea del soneto es que la queja del ruiseñor (ovidiano), a pesar de haber sufrido algo tan 

duro como la violación (que sufrió Filomena), es inferior a lo que dice padecer la voz poética, 

y para establecer esta comparación, remite además al mito de Perseo y Medusa presentándose 

como una especie de Perseo que no ha logrado petrificar a Medusa, sino que ha sido él el 

petrificado. Por tanto, ni puede quejarse, ni mudar de condición o estado, cosa que sí puede 

hacer el ruiseñor. De los dos mitos, de uno de ellos no menciona ningún nombre propio 

relacionado con tal mito, solamente un ave ‘real’ que es el punto de contacto. En cambio, en el 

otro menciona el nombre clave que es Medusa. El autor nos presenta un juego continuo de 

elusión y alusión. 



20 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

24 

1584 

 

La dulce boca que a gustar convida 

un humor entre perlas distilado 

y a no invidiar aquel licor sagrado 

que a Júpiter ministra el garzón de Ida12,  

 

5   amantes, no toquéis, si queréis vida, 

porque entre un labio y otro colorado 

Amor está, de su veneno armado, 

cual entre flor y flor sierpe escondida. 

 

  No os engañen las rosas, que a la Aurora13 

10  diréis que aljofaradas y olorosas 

se le cayeron del purpúreo seno: 

 

  manzanas son de Tántalo y no rosas, 

que después huyen del que incitan ahora 

y solo del Amor queda el veneno. 

 

 

La voz poética de Góngora advierte sobre los peligros del amor. Pare ello recurre en el último 

terceto al mito de Tántalo y la manzana que se le desvanecía al intentar comerla. La manzana 

puede ser también un símbolo de carácter bíblico que recuerda al pecado, a partir del célebre 

relato de Eva y la serpiente en el Paraíso. En el último verso, se condesa la idea del desamor y 

el desdén que sufre el imprudente amante abandonado y que planea sobre todo el soneto. 

El poema es una contraposición de elementos con los que se avisa continuamente sobre las 

consecuencias que tiene caer en las tentaciones del amor y el posible final que pueden tener, 

semejante al de Tántalo. 

                                                           
12 Alusión a Ganimedes para asimilar su belleza a la de la amada. 
 
13 Simboliza el amanecer, el color rosa, como el de las mejillas. Es el alba divinizada, y la celebérrima imagen de 
‘la rosada Aurora’ procedente de Homero. 



21 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

En los versos 6 a 8 se advierte sobre el peligro que supone acercarse a la boca de la amada, 

puesto que en ella está escondido el dios Amor armado de su veneno. El veneno es una 

metonimia por las flechas envenenadas que lanza y recurre también al tópico procedente de las 

Bucólicas de Virgilio (III 3) sobre la serpiente escondida entre la hierba (latet anguis in herba). 

En el verso 12 (manzanas son de Tántalo y no rosas) se menciona el mito de Tántalo, según el 

cual este fue castigado con una pena eterna en el inframundo por matar a su hijo: allí fue 

condenado a pasar un hambre y una sed imposibles de saciar, pues cuando intentaba comer una 

manzana o beber del río, estos se desvanecían. En el soneto, predomina una condena de amor 

en la que el amante se queda “bloqueado” y enamorado sin lograr el fruto de su amor 

(recuérdese que en el soneto anterior era la petrificación por Medusa lo que simbolizaba esa 

situación). Es una especie de comparación entre lo humano y lo divino. 

En los versos 3 y 4 (aquel licor sagrado / que a Júpiter ministra el garzón de Ida) encontramos 

una perífrasis mitológica que alude a Ganimedes, garzón del monte Ida, y el más hermoso de 

los mortales, raptado por Júpiter (por su águila o convertido este en ella), que lo utilizará como 

copero para suministrarle el néctar, sustancia que compara con los besos de la amada. La 

estructura es la misma que se leerá en el comienzo de Las Soledades cuarenta años después, 

utilizando idéntico sintagma, así como el verbo ‘ministrar’.  

 

25 

1584 

 

No destrozada nave en roca dura 

tocó la playa más arrepentida 

ni pajarillo14 de la red tendida 

voló más temeroso a la espesura; 

 

5   bella ninfa, la planta mal segura, 

no tan alborotada ni afligida, 

hurtó de verde prado, que escondida 

víbora regalaba en su verdura,    

 

                                                           
14  El pájaro no huye más temeroso de una red como la voz poética huye de su enemiga, es decir, de su amada. 



22 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

  como yo, Amor, la condición airada, 

10  las rubias trenzas y la vista bella 

huyendo voy con pie ya desatado 

 

  de mi enemiga en vano celebrada. 

Adios, ninfa crüel; quedaos con ella, 

dura roca, red de oro, alegre prado. 

 

 

La voz poética de Góngora trata el tema del desengaño amoroso con claros recursos 

manieristas, fundamentalmente los paralelismos, para comparar el amante y la amada con la 

nave, el pajarillo y la ninfa (probablemente Eurídice) y los peligros que les acechan. 

En los cuartetos, cuenta los peligros a los que se enfrentan la nave (a la roca), el pajarillo (a la 

red), la ninfa (a la víbora oculta). En el primer terceto, se habla del sufrimiento del amante, y 

en el último de su despedida de la amada, identificándola con los peligros de la naturaleza. 

En el segundo cuarteto, en los versos bella ninfa, la planta mal segura […] / víbora regalaba 

en su verdura, existe una probable alusión mitológica a Eurídice, quien fue mordida el día de 

su enlace con Orfeo por una víbora mientras huía de Aristeo, lo que terminó causándole la 

muerte y, por extensión, la bella historia del descenso al infierno por parte de su amado con las 

conocidas consecuencias. Si bien, en el caso de estos versos, la ninfa, precavida (tal vez 

precisamente por los acontecido a Eurídice), sí “hurta su planta del verde prado” y, por tanto, 

se salva de la letal picadura. 

El poema presenta una diseminación recolectiva, ya que cada elemento de la naturaleza (nave-

roca), animal (pajarillo-red) o ser mitológico (ninfa-víbora) se relaciona con el peligro que lo 

acecha a cada uno. 

Lo que Góngora manifiesta claramente en su composición es el amor no correspondido, el 

desdén de la amada, el desengaño amoroso ante una belle dame sans merci, lo que en época 

posteriores, más recientes, se conocerá como el tópico de la femme fatale, y la actitud que debe 

tomar el amante ante ella.  

 

 



23 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

27 

1584 

A DON LUIS GAYTÁN DE AYALA, SEÑOR DE VILLAFRANCA DE GAYTÁN 

 

 

No enfrene tu gallardo pensamiento 

del animoso joven15 mal logrado 

el loco fin16, de cuyo vuelo osado 

fue ilustre tumba el húmido elemento17. 

 

5   Las dulces alas tiende al blando viento 

y, sin que el torpe mar del miedo helado 

tus plumas moje, toca levantado 

la encendida región del ardimiento18. 

 

  Corona en puntas19 la dorada esfera20 

10  do el pájaro real su vista afina, 

y al noble ardor desátese la cera, 

 

  que al mar do tu sepulcro se destina21 

gran honra le será, y a su ribera, 

que le hurte su nombre tu rüina. 

 

La voz poética de Góngora estimula a Luis Gaytán de Ayala a que se entregue a lo que anhela 

y lleve a cabo sus deseos (probablemente amorosos), ya que, porque a Ícaro le saliera mal su 

                                                           
15 Es un epíteto, ya que al ser joven se presume su energía y actividad. 
 
16 Hipálage que señala el fin de la vida de Ícaro. 
 
17 Metáfora del mar. 
 
18 Tiene doble significado, por homofonía, no por polisemia: ‘acto de arder’ y ‘valor’ (cf. DRAE). 
 
19 Volar lo más alto que se pueda, muchas veces aplicado a las aves rapaces. 
 
20 El sol. 
 
21 El mar donde cayó Ícaro y al que este dio nombre, el llamado mar Icario. 



24 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

sueño, no tiene que repetirse en él. Por tanto, estamos ante lo que podríamos considerar un 

exemplum mitológico, pero empleado de manera peculiar: se anima a una persona real a imitar 

a un personaje mitológico cuyo comportamiento, en principio, sería negativo. 

El soneto remite, como decíamos, al mito de Dédalo e Ícaro. Padre e hijo estaban encerrados 

en el famoso laberinto de Creta, diseñado y construido por aquel. Para escapar, Dédalo fabricó 

para ambos unas alas con plumas y cera. Advirtió a su hijo sobre los peligros de volar muy 

cerca del sol, ya que se derretiría la cera. La osadía de Ícaro fue más fuerte que las advertencias 

de su padre y, finalmente, se elevó en exceso, la cera se derritió y cayó al mar.  

En el primer cuarteto se presenta el uso del hipérbaton No enfrene tu gallardo pensamiento / 

del animoso joven mal logrado / el loco fin, de cuyo vuelo osado / fue ilustre tumba el húmido 

elemento, puesto que el orden sintáctico de la oración aparece alterado. Todo el cuarteto 

conforma una especie de “acertijo” mitológico, para cuya resolución se nos ofrecen los 

elementos clave de la historia, pero sin proporcionarnos ni un solo nombre que lo identifique 

con ella. Tenemos un joven que era animoso, que acabó mal por su insensatez, que voló y que 

acabó hallando su tumba en el mar (aludido a su vez por la perífrasis “húmido elemento”). 

Todos esos datos solo pueden coincidir con un único personaje mitológico: el joven Ícaro. 

Además, en el final del soneto se añade, de nuevo por medio de la alusión, un nuevo y último 

dato: el joven había dado nombre al mar en el que se precipitó. 

En el verso 10 ‘pájaro real’ es una perífrasis que alude al águila, a la que se denomina ‘pájaro 

real’ porque, además de su identificación con la monarquía (a través de su condición de ave 

consagrada el dios de dioses, Júpiter) y según una creencia y leyenda tradicionales entonces, 

era la única ave capaz de mirar al sol directamente sin recibir daño en su vista. 

El poema parece esconder una historia amorosa y la voz poética de Góngora anima a Luis 

Gaytán a luchar por el amor, en la idea de que esa lucha, aun cuando no culmine en éxito, es 

ya de por sí digna de emprenderse por la grandeza de la empresa. Es decir, que lo que importa 

es intentarlo, independientemente del resultado. 

 

28  

1584 

 

Gallardas plantas que con voz doliente 

al osado Faetón llorastes vivas, 



25 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

y ya sin invidiar palmas ni olivas 

muertas podéis ceñir cualquiera frente22: 

 

5   así del sol estivo al rayo ardiente 

blanco coro23 de náyades24 lascivas 

precie más vuestras sombras fugitivas 

que verde margen de escondida fuente, 

 

  y así bese, a pesar del seco estío, 

10  vuestros troncos, ya un tiempo pies humanos, 

el raudo curso de este undoso río, 

 

  que lloréis (pues llorar solo a vos toca 

locas empresas, ardimientos vanos) 

mi ardimiento en amar, mi empresa loca. 

 

La voz poética de Góngora hace una petición a las hermanas de Faetón, convertidas en álamos 

que lloran la muerte de su hermano (véase arriba el soneto 28), para que lo acompañen en su 

dolor causado por el desamor al igual que hicieron con su hermano.  

 

El asunto principal aparece en el último terceto y hace referencia a un amor ‘loco’ e imposible 

que desvela al poeta. A diferencia del tema secundario, que trata el mito de Faetón en los dos 

cuartetos y el primer terceto. 

 

El poema presenta dos alusiones mitológicas que remiten a las Helíades, hermanas de Faetón. 

La primera la encontramos en los dos primeros versos Gallardas plantas que con voz doliente 

/ al osado Faetón llorastes vivas, recordando su llanto a causa de la muerte de su hermano; la 

segunda, en el primer terceto vuestros troncos, ya un tiempo pies humanos, haciendo mención 

a la metamorfosis que sufrieron en álamos tras el trágico final de Faetón. 

 

                                                           
22 Generalmente las coronas con las que se premiaba a los vencedores eran de laurel o de olivo aunque en ocasiones 
se podía utilizar la corona de álamo como símbolo de fortaleza (árbol en el que se metamorfosearon las Helíades). 
23 Formulo una hipótesis teórica en las que el ‘coro’ además de las ninfas, podrían ser los planetas que rodean al 
sol, formando así una corona. 
24 Son las ninfas que residen en las fuentes y los ríos. 



26 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

Esta breve composición está muy relacionada con el soneto Verdes hermanas del audaz 

mozuelo, analizado anteriormente, debido a que en los dos sonetos la voz poética de Góngora 

se dirige a las Helíades de una manera indirecta. 

 

El poeta concluye el poema con un quiasmo en el que hay un cruce de términos en los dos 

últimos versos: empresas-ardimientos / ardimiento-empresa, singularizándolos para mostrar su 

situación personal.  

 

31 

1585 

 

Tres veces de Aquilón25 el soplo airado 

del verde honor privó las verdes plantas, 

y al animal de Colcos26 otras tantas 

ilustró Febo27 su vellón dorado,  

 

5   después que sigo (el pecho traspasado 

de aguda flecha) con humildes plantas, 

¡oh bella Clori!, tus pisadas santas 

por las floridas señas que da el prado. 

 

  A vista voy (tiñendo los alcores 

10  en roja sangre) de tu dulce vuelo, 

que el cielo pinta de cien mil colores, 

 

  tanto, que ya nos siguen los pastores 

por los extraños rastros que en el suelo 

dejamos, yo de sangre, tú de flores. 

 

                                                           
25 Viento septentrional frío y seco. Da entrada al otoño y al invierno. 
 
26 Región caucásica donde se hallaba el famoso Vellocino de oro. 
 
27 Nombre mitológico que designa al dios Apolo en su condición de sol.  



27 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

El soneto trata de nuevo un tema amoroso. En este caso, la voz poética está herida por una 

flecha de amor que le hace perseguir a su dama, pero nunca consigue alcanzarla. De ahí que 

ella deje rastros de flores por su belleza, y él de sangre por su dolor. 

 

Este soneto, que continúa la tradición petrarquista y neoplatónica, parece representar el tópico 

de la “caza de amor”. 

 

En los versos 3 y 4 (animal de Colcos otras tantas / ilustró Febo su vellón dorado) encontramos 

una cronografía (para significar el transcurso de tres años) que, a su vez, supone una perífrasis 

mitológica, la cual hace referencia al carnero que llevó a la Cólquide a Hele y Frixo. De ese 

carnero se originará el vellocino de oro, y será catasterizado en la constelación de Aries, que 

está relacionada con los meses (marzo y abril) que dan entrada a la primavera y el verano. 

 

32 

1585 

DEPRECACIÓN A APOLO POR LA SALUD DE UNA DAMA 

 

 

Sacra planta de Alcides cuya rama 

fue toldo de la hierba, fértil soto 

que al tiempo mil libreas le habéis roto 

de frescas hojas, de menuda grama, 

 

5   sed hoy testigos de estas que derrama 

lágrimas Licio28 y de este humilde voto 

que al rubio Febo29 hace, viendo a Cloto 

de su Clori30 romper la vital trama: 

 

  “Ardiente morador del sacro coro, 

                                                           
28 Sobrenombre que adopta Góngora en algunos poemas a lo largo de su producción literaria. 
 
29 Apelación alternativa para referirse a Apolo, como se ha explicado en nota al soneto anterior. 
 
30 Nombre que Góngora otorga aquí a su amada. 
 



28 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

10  si libre a Clori por tus manos deja 

de alguna hierba algún secreto jugo, 

 

  tus aras teñirá este blanco toro31, 

cuya cerviz así desprecia el yugo 

como el de Amor la enferma zagaleja”. 

 

Este soneto es una súplica a Apolo para la salvación de la amada, que se encuentra muy enferma 

y a la que se designa, como en el soneto anterior, con el nombre de Clori. Promete a Apolo, 

dios de la curación, que en caso de salvar a su amada, le sacrificará un toro blanco como 

muestra de agradecimiento. La voz poética hace partícipe a los álamos de su llanto, puesto que 

la alusión mitológica que se presenta en el primer verso (Sacra planta de Alcides) se refiere a 

al álamo, que es el árbol que simboliza a Hércules (cuyo más famoso epíteto en la tradición 

mitológico era el patronímico ‘Alcides’). En el primer verso del primer terceto (Ardiente 

morador del sacro coro) observamos otra perífrasis mitológica, en esta caso referida al dios 

Apolo, y se explica, bien porque era el corifeo de las musas (“sacro coro”), bien porque era el 

centro del sistema planetario, según la concepción de entonces, y cada planeta se asociaba a un 

dios: por ello es un “sacro coro”.  

 

En el verso 7 se menciona a ‘Cloto’, que es una de las tres parcas encargadas de hilar, devanar 

y cortar el hilo de la vida. En este caso, se le suplica a Apolo que esa divinidad no corte tal 

hilo, que es el de la vida de la amada. 

 

35 

1586 

EN UNA ENFERMEDAD DE DON ANTONIO DE PAZOS, OBISPO DE CÓRDOBA 

 

 

Deste más que la nieve blanco toro32, 

robusto honor de la vacada mía, 

y destas aves33 dos que al nuevo día 

                                                           
31 Representa la pureza y la castidad. 
32 Símbolo de pureza y castidad. 
33 Según Angulo y Pulgar, estas aves eran dos tórtolas. 



29 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

saludaban ayer con dulce lloro, 

 

5   a ti, el más rubio dios del alto coro, 

de sus entrañas hago ofrenda pía 

sobre este fuego que vencido envía 

su humo al ámbar y su llama al oro, 

 

  por que a tanta salud sea reducido34 

10  el nuestro sacro y docto pastor35 rico, 

que aun los que por nacer están lo vean, 

 

  ya que de tres coronas36 no ceñido, 

al menos mayoral del Tajo, y sean 

grana el gabán, armiños el pellico37. 

 

La voz poética de Góngora suplica a Apolo, dios de la Medicina, que salve al obispo de 

Córdoba de la muerte debido a su enfermedad a cambio del sacrificio del ‘blanco’ toro y de las 

aves y así su actividad religiosa alcance, al menos, la labor de arzobispo en Toledo y puedan 

conocerle aquellos que aún no han nacido. 

 

Se puede observar que este soneto está relacionado con el anterior Sacra planta de Alcides 

puesto que el ofrecimiento del sacrificio de un blanco toro a cambio de salvar la vida de los 

seres queridos del poeta ya lo había propuesto la voz poética gongorina. La diferencia está en 

la persona salvada, pues en el anterior soneto se pretendía salvar a la amada de la voz poética, 

y en este a un amigo religioso de Góngora. 

 

La perífrasis mitológica que aparece en el fragmento es en el verso 5 a ti, más rubio dios del 

alto coro alude a Apolo ya que además de ser dios de la Medicina, era el dios patrón de la 

música y la poesía. Además, era el jefe corifeo de las musas y se le identificaba con el sol. 

  

                                                           
34 Cultismo con significado de ‘recuperado’ o ‘reconducido’. 
35 Obispo. 
36 Tiara papal porque tiene tres coronas. 
37 Colores de la indumentaria religiosa con la que se vestían para llevar a cabo su labor. 



30 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

El poeta utiliza en esta composición uno de sus recursos más frecuentes en su poesía: la 

metonimia. Se puede observar en el segundo terceto en el verso 13 al menos mayoral del Tajo 

donde menciona al río en lugar de la ciudad por donde pasa que es Toledo. La voz poética 

realiza una súplica para que este religioso sea conocido como ‘Arzobispo de Toledo’. 

 

 

3.2 SONETOS DEL PERÍODO 1588-1608 

 

39 

1588 

A DON LUIS DE VARGAS 

 

 

Tú, cuyo ilustre (entre una y otra almena 

de la imperial ciudad38) patrio edificio 

al Tajo mira en su húmido ejercicio 

pintar los campos y dorar la arena: 

 

5   descuelga de aquel lauro enhorabuena 

aquellas dos, ya mudas en su oficio, 

reliquias dulces del gentil Salicio39, 

heroica lira, pastoral avena. 

 

  Llégalas, oh clarísimo mancebo, 

10  al docto pecho, a la süave boca, 

poniendo ley al mar, freno a los vientos;    

 

  sucede en todo al castellano Febo, 

que ahora es gloria mucha y tierra poca, 

en patria, en profesión, en instrumentos. 

                                                           
38 Perífrasis tradicional que identifica a la ciudad de Toledo. 
 
39 Pastor protagonista junto con Nemoroso en la Égloga primera Garcilaso de la Vega, toledano, como bien se 
sabe. 



31 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

 

La voz poética de Góngora alaba a don Luis de Vargas, poeta y mecenas del autor, 

equiparándolo con Garcilaso de la Vega (al que se alude en los versos 7 y 12), puesto que 

ambos eran toledanos y poetas de gran calidad. Por ello, Góngora considera en este soneto que 

Luis de Vargas es el sucesor poético de Garcilaso. 

En el último terceto, el verso 12 (sucede en todo al castellano Febo) alude que Don Luis de 

Vargas debe ser el sucesor de Garcilaso de la Vega. Asimismo, está identificando a este con el 

dios de la poesía, Apolo. 

En el segundo cuarteto, en el verso 5, el ‘lauro’ (el laurel) se refiere al símbolo de los poetas, 

dado que es el árbol en que se metamorfoseó Dafne, la ninfa amada por Apolo, quien decidió 

entonces que las hojas de ese árbol servirían para coronar a quienes destacaran tanto en lo 

militar como en lo poético. Hace referencia, además, al tópico por el cual el poeta deja colgado 

su instrumento musical a la espera de que un sucesor llegue a descolgarlo, como se observa en 

el verso 6 (ya mudas en su oficio, referido al género épico, representado por la lira, y al 

bucólico, simbolizado en la flauta pastoril o ‘avena’, latinismo procedente del segundo verso 

de la primera Bucólica de Virgilio: siluestrem tenui Musam meditaris auena). Identifica este 

tópico con la sucesión de Garcilaso por parte de Luis de Vargas en el “trono” de ambos tipos 

de poesía. 

En el verso 11 podemos observar, de nuevo, una casi segura alusión al poder de la poesía-

música sobre la naturaleza, que se atribuía a cantores míticos como Orfeo y Arión, ambos 

igualmente considerados sucesores legendarios de Apolo. 

En el último terceto, Góngora concluye el fragmento con una diseminación correlativa 

recolectiva, típica del manierismo, aludiendo con una estructura trimembre a la ciudad de 

Toledo, a la actividad poética y a los instrumentos que se emplean en esta. 

 

62 

1602 

 

 

Verdes juncos del Duero a mi pastora 

tejieron dulce generosa cuna; 



32 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

blancas palmas, si el Tajo tiene alguna, 

cubren su pastoral albergue ahora. 

 

5   Los montes mide y las campañas mora 

flechando una dorada media luna, 

cual dicen que a las fieras fue importuna 

del Eurota la casta cazadora. 

 

  De un blanco armiño el esplendor vestida, 

10  los blancos pies distinguen de la nieve 

los coturnos que calza esta homicida; 

 

  bien tal, pues, montaraz y endurecida, 

contra las fieras solo un arco mueve, 

y dos arcos tendió contra mi vida. 

 

La voz poética narra en el primer cuarteto la historia de una dama, representada bajo el bucólico 

disfraz de una pastora, que nació en las orillas del Duero y más tarde se trasladó a las del Tajo, 

donde al parecer vive aún. Allí, practica la actividad de la caza, y por ello, es comparada con 

Diana, diosa de esa actividad, afirmando que además de cazar animales ha conseguido 

conquistar al amado, pero no con el arco real, sino con los que conforman sus cejas, en una 

típica metáfora petrarquista (versos 13-14). Este soneto trata de nuevo el tópico de la caza 

amorosa. 

 

En el verso 6, la ‘media luna’ es una metáfora que se refiere al arco dorado con el que la amada 

lanzaba las flechas. Asimismo, la forma de ‘media luna’ vuelve a reiterarse de manera indirecta 

en los dos últimos versos, como decíamos. La diosa Diana se asimilaba a la Luna, y en concreto 

su arco (similar en figura al astro cuando está en sus cuartos menguante y creciente, y además 

se la identificaba con la castidad; por tanto, la perífrasis “casta cazadora que blande una media 

luna –un arco– en las inmediaciones del Eurota (río de la región griega de Esparta)” se 

decodifica en ‘diosa Diana’. Seguramente, tras estos versos se esconda una fuente clásica; en 

concreto, unos versos del libro primero de la Eneida de Virgilio (498-499): Qualis in Eurotae 

ripis aut per iuga Cynthi / exercet Diana choros. 

 



33 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

A lo largo del soneto, el poeta emplea la mezcla de colores para hacer énfasis en las imágenes 

que quiere presentar, como en ‘verdes juncos’, ‘blancas palmas’, ‘blanco armiño’, ‘dorada 

media luna’. Además, Góngora destaca la belleza y pureza de la amada caracterizándola con el 

color blanco. 

 

 

82 

1606 

A LA EMBARCACIÓN EN QUE SE ENTENDIÓ PASARAN A NUEVA ESPAÑA LOS MARQUESES DE 

AYAMONTE 

 

 

Velero bosque de árboles poblado 

que visten hojas de inquïeto lino40; 

puente instable41 y prolija que vecino 

el occidente haces apartado, 

 

5   mañana ilustrará tu seno alado 

soberana beldad, valor divino42, 

no ya el de la manzana de oro fino 

griego premio, hermoso, mas robado: 

 

  consorte es generosa del prudente 

10  moderador del freno mexicano43. 

Lisonjeen el mar vientos segundos, 

 

  que en su tiempo (cerrado el templo a Jano, 

coronada la paz) verá la gente 

multiplicarse imperios, nacer mundos. 

                                                           
40 Metáfora por las velas del barco. 
 
41 Metáfora que puede referirse al ‘Océano Atlántico’ o al propio barco en el que viajan los marqueses. 
42 Verso bimembre donde se utiliza la estructura adj. + sust. / sust. + adj. formando así un quiasmo. 
 
43 Perífrasis que designa al nuevo virrey, el Marqués de Ayamonte. 
 



34 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

 

La voz poética de Góngora se dirige al barco pidiéndole que el viaje del Marqués de Ayamonte, 

nombrado virrey de Nueva España, a América sea sosegado y le desea un mandato pacífico y 

exitoso en México. Se trata de un soneto que puede adscribirse al género del propempticon, 

tipo de composición poética en la que se desea un buen viaje a una persona que va a 

emprenderlo. El hecho de dirigirse al barco puede ser que imite la oda tercera del primer libro 

de Horacio, en la que este se dirige al barco en el que viajará su amigo el poeta Virgilio. 

 

En el soneto se pueden detectar algunas alusiones mitológicas: una de ellas la encontramos en 

los versos 7 y 8 (no ya el de la manzana de oro fino / griego premio, hermoso, mas robado), 

donde se hace referencia a la historia de Paris y el rapto de Helena. Cabe recordar que Paris 

juzgó a Venus más bella que Juno y Palas, y por ello, le entregó a aquella la manzana de oro 

que la diosa Discordia, en las bodas de los padres de Aquiles, Tetis y Peleo, había arrojado en 

la mesa nupcial, despechada porque no se la había invitado. Venus, a cambio, favorece el amor 

de Paris con la reina espartana Helena, considerada la mujer más bella del mundo. A esta se la 

identifica aquí con la esposa del Marqués de Ayamonte. Puede observarse la “cosificación” a 

la que se reduce a la heroína mitológica (un simple premio robado), lo cual parece contribuir a 

la idea de que la marquesa es superior a ella, pues, además, su marido, el marqués, no se ha 

visto obligado a “robarla” (o sea, a raptarla, como sí tuvo que hacer Paris con Helena, pues esta 

estaba casada con el rey espartano Menelao). 

 

Otra alusión mitológica presente en la composición es la que aparece en el verso 12 (cerrado 

el templo a Jano), donde a través de una construcción de ablativo absoluto se hace referencia 

alude al templo romano de Jano, dios de las puertas: dicho templo era abierto en tiempos de 

guerra y cerrado en tiempos de paz. Lo que pretende Góngora es afirmar que el mandato del 

Marqués de Ayamonte como virrey será tan próspero que reinará la paz y así conquistará 

nuevos territorios que pasarán a formar parte de la Monarquía Hispánica como se observa en 

el último verso (multiplicarse imperios, nacer mundos). Tal vez, la razón por la que Góngora 

introduce el mito del rapto de Helena es también la de contraponerlo al matrimonio de los 

marqueses, que es superior a la pareja adúltera precisamente por no serlo y porque su unión lo 

que traerá será un período de paz y no una guerra, como la de Troya. 

 

 

 



35 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

89 

1607 

A SU HIJO DEL MARQUÉS DE AYAMONTE, QUE EXCUSE LA MONTERÍA 

 

 

Deja el monte, garzón bello, no fíes 

tus años de él, y nuestras esperanzas, 

que murallas de red, bosques de lanzas 

menosprecian los fieros jabalíes. 

 

5   En sangre a Adonis, si no fue en rubíes, 

tiñeron mal celosas asechanzas, 

y en urna breve funerales danzas 

coronaron sus huesos de alhelíes. 

 

  Deja el monte, garzón: poco el luciente 

10  venablo en Ida aprovechó al mozuelo 

que estrellas pisa ahora en vez de flores. 

 

  Crüel verdugo el espumoso diente, 

torpe ministro fue el ligero vuelo 

(no sepas más) de celos y de amores. 

 

En el soneto la voz poética de Góngora aconseja al hijo del Marqués de Ayamonte que 

abandone la actividad cinegética a causa de los peligros que supone acercarse a las fieras. Para 

ello, utiliza un exemplum mitológico recordando los mitos de Adonis y Ganimedes. Cabe 

recordar que en la historia de Adonis, según se cuenta en las Metamorfosis de Ovidio, es Venus 

la que trata de disuadir (como aquí la voz poética) al bello joven de su dedicación a la caza, a 

causa de los peligros que entraña (allí Venus cuenta a Adonis la historia de Atalanta e 

Hipómenes). Aquí es el propio ejemplo de la muerte de Adonis (además del de Ganimedes) el 

que se emplea como exemplum. 

 

El mito de Adonis tiene dos versiones: la primera, en la que muere por la ira de Diana, diosa 

de la caza; en la segunda, su muerte es causada por la metamorfosis de Marte en jabalí, debido 



36 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

a los celos que sentía este por la relación que mantenían el apuesto joven y su amada, la diosa 

Venus. Aquí Góngora parece decantarse por esta segunda versión, dada la muy probable 

alusión a esos sentimientos del dios Marte presente en el verso 6 (mal celosas asechanzas). 

 

En los tercetos se presenta una alusión mitológica que hace referencia al bellísimo príncipe 

troyano Ganimedes, el otro joven de la mitología destacado por su belleza (junto a Adonis), 

que fue raptado por Júpiter, transformado en águila, mientras cazaba y pastoreaba en el monte 

Ida, próximo a Troya. Se convirtió en ministrador del néctar de la copa de Júpiter, pero en este 

fragmento lo es de ‘celos y amores’, en una casi segura alusión al odio que concibió la diosa 

Juno, esposa de Júpiter, hacia el adolescente a causa del afecto (probablemente con relación 

homosexual efébica) que su marido le prodigaba. Además en el verso 11 que (estrellas pisa 

ahora en vez de flores) se observa la catasterización de Ganimedes en la constelación de 

Acuario (véase arriba el soneto 1). 

 

En el inicio del primer cuarteto y del primer tercero en Deja el monte se observa una anáfora, 

puesto que repite las mismas palabras al comienzo de las dos estrofas, sin duda para insistir en 

el ruego por la inminencia del peligro.  

 

 

3.3 SONETOS DEL PERÍODO 1609-1616 

 

134 

1613 

A DON ANTONIO DE LAS INFANTAS, EN LA MUERTE DE UNA SEÑORA CON QUIEN ESTABA 

CONCERTADO DE CASAR EN SEGURA DE LA SIERRA 

 

 

Ceñida, si asombrada no, la frente 

de una y de otra verde rama obscura, 

a los pinos dejando de Segura 

su urna lagrimosa, en son doliente 

  



37 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

5   llora el Betis44, no lejos de su fuente, 

en poca tierra ya mucha hermosura, 

tiernos rayos en una piedra dura 

de un sol antes caduco que luciente. 

 

  ¡Cuán triste sobre el pórfido45 se mira 

10  casta Venus llorar su cuarta Gracia, 

si lágrimas las perlas son que vierte! 

 

  ¡Oh Antonio, oh tú del músico de Tracia 

prudente imitador! Tu dulce lira 

sus privilegios rompa hoy a la muerte. 

 

En este soneto, la voz poética escribe un soneto que trata de consolar a don Antonio de las 

Infantas por la muerte de su prometida. En los primero cuartetos, el río Guadalquivir llora la 

muerte de la hermosa difunta; en el primer terceto, es Venus quien lamenta su pérdida, y en el 

último terceto, el poeta encomienda sutilmente a don Antonio de las Infantas que continúe su 

actividad poética, recordando ahora con ella a su amada. Probablemente le incite a escribirle 

algún tipo de elegía. 

 

Estamos ante una composición fúnebre en la que, a pesar de que no se señale explícitamente 

(dejando a un lado el epígrafe del soneto), se confirma la muerte de la prometida de don 

Antonio en el verso 6 (en poca tierra ya mucha hermosura), muerte que se evita nombrar, en 

consonancia con la idea clave del soneto: que el propio prometido, que era poeta, puede hacerla 

ahora inmortal con sus versos, algo a lo que se lo invita e incita. 

 

En el primer terceto, Venus llora la muerte de ‘su cuarta gracia’ refiriéndose a la prometida de 

don Antonio y considerándola así por su indudable belleza. Las Gracias o Cárites eran 

divinidades de la belleza que solían acompañar a la diosa Venus.  

 

                                                           
44 Rio Guadalquivir, que representa la imagen del río llorando la muerte de la amada y simboliza una especie de 
‘urna’ donde esta yace. Véase el soneto 1, donde ya encontrábamos la misma imagen. 
 
45 Mineral semejante al mármol, de color rojo, que suele nombrar el poeta en sus composiciones funerarias, pues 
solían emplearse en los sepulcros lujosos: de hecho, en Góngora suele ser una metonimia por el propio sepulcro. 



38 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

En el último terceto, empezando por el verso 12 (oh tú del músico de Tracia) observamos una 

perífrasis mitológica iniciada con una antonomasia, porque se establece una suma de rasgos 

que caracterizan a Orfeo, quien con su lira consiguió captar la atención de los dioses de Averno 

e intentó salvar a su amada Eurídice llevándola a la superficie terrestre. El deseo de Orfeo se 

desvaneció por el incumplimiento de la condición de los dioses: no echar la vista atrás. La 

impaciencia de Orfeo pudo con él y de nuevo Eurídice fue arrebatada, por lo que “el músico 

de Tracia” (región de la que era originario Orfeo) no logró al fin romperle “sus privilegios” a 

la muerte. 

 

Góngora concluye el poema realizando una identificación de don Antonio de las Infantas con 

Orfeo y considerándolo igual de brillante que este por su condición de poeta: lo anima así a 

conseguir que su amada sea recordada siempre a través de su lira, “salvándola” de la muerte 

precisamente gracias a esa actividad poética. 

 

 

148 

1615 

A JUAN DE VILLEGAS, ALCALDE MAYOR DE LUQUE POR DON EGAS VENEGAS, SEÑOR DE 

AQUELLA VILLA 

 

 

En villa46 humilde sí, no en vida ociosa, 

vasallos riges con poder no injusto, 

vasallos de tu dueño, si no augusto47, 

de estirpe en nuestra España generosa48. 

  

5   Del bárbaro rüido a curïosa 

dulce lección te hurta tu buen gusto49: 

tal del muro50 abrasado hombro robusto 

                                                           
46 Según Matas, remite al apellido del destinatario, Villegas, que deriva de ‘villa’. 
47 Con significado de ‘imperial’ o ‘real’.  
48 Con significado de ‘noble’ o ‘ilustre de nacimiento’. 
49 El buen gusto de Villegas por su actividad a la lectura evitando la ignorancia de la ciudad. 
50 Sinécdoque por la ‘muralla’ de Troya. 



39 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

de Anquises redimió51 la edad dichosa52. 

 

  No invidies, oh Villegas, del privado 

10  el palacio gentil, digo, el convento 

adonde hasta el portero es presentado; 

 

  de la tranquilidad pisas contento 

la arena enjuta, cuando en mar turbado 

ambicioso bajel da lino al viento. 

 

La voz poética de Góngora se refiere a la asunción del cargo de alcalde mayor de Luque, villa 

cercana a Córdoba, por su amigo Juan de Villegas. Es un soneto amistoso en el que se ensalza 

la sencillez y humildad con la que Juan de Villegas gobierna esa ciudad. Villegas era un hombre 

culto que se dedicaba a la lectura, gracias a la cual podía abstraerse del ruido y distracción de 

la villa y su gobierno. 

 

Esta composición recuerda, sobre todo en los dos tercetos, el conocido tópico literario del 

menosprecio de corte y alabanza de aldea, por el que se elogia la vida en la aldea como un 

lugar tranquilo, silencioso, donde puedes dedicar tu actividad a la lectura lejos de los peligros 

de la ciudad. De ahí que en el primer terceto se le aconseje No invidies, oh Villegas, del privado 

el palacio gentil. Aunque no sea un miembro de la corte en palacio, no quiere decir que su 

labor como alcalde sea inferior. 

 

En los versos 7 y 8 (tal del muro abrasado hombro robusto / de Anquises redimió la edad 

dichosa) se puede observar una doble perífrasis mitológica: la primera, a través de la 

sinécdoque hombro robusto, que nos conduce a deducir que dicho hombro es el de Eneas, 

quien, llevándolo sobre él, salvó a su padre Anquises de la destrucción e incendio de Troya. 

Además, tras ellos iba el hijo de Eneas, Ascanio. La segunda sería del muro abrasado con la 

que se alude, también metonímicamente, a la ciudad de Troya. 

 

                                                           
51 Como alega Matas, con significado de ‘salvar’. 
52 Tiene doble interpretación: felicidad por la salvación de Anquises y también podría ser por la fundación de 
Roma. 



40 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

La comparación entre el soneto y el mito de Eneas podría ser la siguiente: al igual que los libros 

salvaron a Juan de Villegas de la ignorancia y del aburrimiento en la vida aldeana, Eneas libró 

a su padre Anquises de la muerte en Troya. 

 

 

3.4 ÚLTIMA ETAPA (1617-1624) 

 

160 

1617 

AL CONDE DE VILLAMEDIANA, DE SU FAETÓN 

 

 

En vez de las Helíades, ahora 

coronan las Pïérides el Pado, 

y tronco la más culta levantado 

suda electro53 en los números que llora. 

  

5   Plumas vestido, ya las aguas mora 

Apolo, en vez del pájaro nevado 

que a la fatal del joven fulminado 

alta rüina voz debe canora.    

 

  ¿Quién, pues, verdes cortezas, blanca pluma 

10  les dio? ¿Quién de Faetón el ardimiento54, 

a cuantos dora el sol, a cuantos baña 

 

  términos del océano la espuma, 

dulce fía? Tu métrico instrumento55, 

                                                           
53 Se refiere a la resina de color ámbar que exudan los troncos de ciertos árboles. En el soneto, alude a las lágrimas 
que expelían las Helíades convertidas en álamos, mito que ya se ha analizado en algunos sonetos anteriores. 
 
54 Puede actuar como sustantivo o como adjetivo. Dependiendo de cómo actúe, su significado puede ser el de 
‘arder, ‘quemarse’ o el de ‘valiente’ u ‘osado’. Alusión mitológica a la historia de Faetón. 
55 Siguiendo la teoría de Romojaro, estaríamos ante una nominación mitológica sustitutiva en la que se está 
nombrando a alguien a través de una referencia mitológica que lo sustituye. 



41 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

oh Mercurio del Júpiter de España. 

 

La voz poética de Góngora ensalza la figura de su amigo el conde de Villamediana (Juan de 

Tassis y Peralta, correo mayor de Felipe IV y seguidor poético del cordobés) y la creación de 

su obra Fábula de Faetón. Para ello sustituye a las Helíades (hermanas de Faetón) por las 

Piérides (musas) y a Cigno (hermanastro de Faetón) por Apolo, para alabar la obra literaria del 

marqués. 

En los primeros versos (En vez de las Helíades, ahora / coronan las Pïérides el Pado) 

encontramos esa sustitución de las Helíades por las Piérides y la mención del río Pado (actual 

Po y antiguamente Erídano), al que se precipitó Faetón con el carro de su padre, Apolo-Febo-

Sol, tras ser fulminado por Júpiter. Las Helíades, como ya se ha mencionado en otros 

fragmentos, eran las hermanas de Faetón que se convirtieron en álamos mientras lloraban la 

muerte de su hermano. Eran hijas del Sol y de Clímene. Ahora se nos presentan sustituidas por 

las Piérides que son las Musas, quienes, en lugar de llorar como las Helíades, cantan, en 

referencia a la fábula mitológica del conde, que aquí se quiere exaltar.  

En el segundo cuarteto (Plumas vestido, ya las aguas mora / Apolo […] / alta rüina voz debe 

canora) se esconde otra alusión mitológica al trágico final del mito de Faetón, de ahí su 

mención al ‘joven fulminado’. En esta estrofa, cabe destacar la aparición de Apolo (dios de la 

música y la poesía) transformado en cisne y sustituyendo la figura de Cigno, hermanastro de 

Faetón, quien también se metamorfoseó en cisne llorando la muerte de aquel, al que amaba 

profundamente. De Cigno procede el nombre del cisne, ave que está siempre en el agua porque 

odiaría el fuego a raíz, precisamente, de la historia de Faetón, quien murió abrasado y 

abrasando. La caída de Faetón en el Po tuvo, pues dos consecuencias trágicas derivadas en 

metamorfosis, pues afectó a sus hermanas, las Helíades (transformadas en álamos) y a su 

hermanastro y mejor amigo Cigno (transformado en cisne que canta la tragedia con su “voz 

canora”). 

En el último verso del soneto el poeta incluye una doble perífrasis mitológica en Mercurio del 

Júpiter de España: la primera hace referencia al conde de Villamediana, que ostentaba, como 

ya señalamos, el título de Correo Mayor del reino identificándolo con Mercurio, dios mensajero 

del dios Júpiter; la segunda alusión es a Felipe III, rey de España, identificándolo con el propio 

Júpiter, dios de todos los dioses. Asimismo, podría darse incluso una tercera alusión en el verso 



42 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

13 de este mismo terceto, en tu métrico instrumento, que se corresponde con la lira, cuyo 

creador fue Mercurio, quien se la regaló a su hermano Apolo.  

 

172 

1620 

EN LA MUERTE DE UN CABALLERO MOZO 

 

 

Ave real56 de plumas tan desnuda, 

que aun de carne voló jamás vestida, 

cuya garra, no en miembros dividida, 

inexorable es guadaña aguda, 

  

5   lisonjera a los cielos o sañuda 

contra los elementos de una vida 

florida en años, en beldad florida, 

cuál menos piedad árbitra lo duda, 

 

  no a deidad fabulosa hoy arrebata 

10  garzón que en vez del venatorio acero 

cristal ministre57 impuro, sino alado 

 

  espíritu que en cítara de plata 

al Júpiter dirige verdadero 

un dulce y otro cántico sagrado. 

 

En el soneto la voz poética de Góngora equipara la muerte del mozo caballero al rapto de 

Ganimedes por el águila de Júpiter.  

 

                                                           
56 Se refiere aquí a la muerte. 
 
57 Con significado de ‘sirva’, ‘administre’ o ‘escancie’. Hace referencia la labor de Ganimedes como copero de 
Júpiter. 



43 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

En los dos primeros cuartetos se observa una alegoría para hablar de la muerte a la que 

denomina ‘ave real’ pero sin plumas. Sería una metáfora en la que identifica la muerte del mozo 

con el águila, porque es el que arrebata a Ganimedes llevándolo al reino de los cielos. 

 

En el primer terceto se alude a Ganimedes, de nuevo presentado como un “garzón”, al igual 

que en el soneto 24 y en los primeros versos de la Soledad primera: el príncipe troyano, mu 

atractivo por su belleza y juventud, que fue raptado por el águila de Júpiter, o por Júpiter 

metamorfoseado en águila, para ser suministrador del néctar de este, como dice en los versos 

9,10 y 11 del primer terceto: no a deidad fabulosa [Júpiter] hoy arrebata / garzón [Ganimedes] 

que en vez del venatorio acero / cristal ministre impuro.  

 

El poema concluye con una posible perífrasis mitológica que haría referencia a la lira de Orfeo 

(verso 12: espíritu que en cítara de plata). También puede interpretarse como la constelación 

en la que fue catasterizada la propia lira de Orfeo. Asimismo, en este terceto se puede observar 

cómo se hace referencia al ‘Júpiter verdadero’ que no se refiere a la deidad mitológica, sino al 

Dios cristiano y verdadero al que el joven noble fallecido dirige su canto. 

         

180 

1621 

DEPRECACIÓN A ESCULAPIO EN LA ENFERMEDAD DE SU MAJESTAD PHILIPO CUARTO  

 

Los rayos que a tu padre son cabello, 

barba, Esculapio, a ti, peinas en oro; 

tu facultad en lira humilde imploro: 

dicte números Clío para ello. 

  

5   Asiste al que dos mundos, garzón bello, 

veneran rey y yo deidad adoro; 

purpureará58 tus aras blanco toro 

que ignore el yugo su lozano cuello. 

                                                           
58 Según Angulo y Pulgar, comentarista de Góngora, ‘teñirá de rojo con sangre’, lo que recuerda el sacrificio del 
‘blanco toro’ que no había estado destinado al yugo (citado en Matas, 2019: p. 1430). 
 



44 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

 

  Piedras lavó ya el Ganges, hierbas Ida 

10  escondió a otros; la de tu serpiente59 

o más limada hoy o más lamida60, 

 

  en polvo, en jugo virtüosamente 

soliciten salud, produzgan vida: 

humano primer Fénix61 siglos cuente. 

La voz poética de Góngora dedica un ruego religioso a Esculapio, hijo de Apolo y, al igual que 

este, dios de la Medicina, para pedirle que otorgue salud al rey Felipe IV, quien padece una 

enfermedad, a cambio del sacrificio de un ‘blanco toro’, tal como sucedía en el soneto 32, ya 

analizado. La lira del mismo dios Apolo, tañida humildemente por el poeta, cobra importancia 

en este soneto debido a que su uso conducirá al cumplimiento del ruego que se solicita. 

En el primer cuarteto se nos presenta una alusión mitológica que hace referencia al dios Apolo, 

padre, como se ha señalado, de Esculapio, que además de ser el dios de la curación y de la 

poesía lírica, se lo identificaba con el sol. De ahí que en los primeros versos la voz poética se 

refiera a Los rayos que a tu padre son cabello. 

En este primer cuarteto, también se hace mención a Clío, musa de la historia y de la poesía 

épica a la que, siguiendo el muy antiguo tópico de invocación, se le pide que inspire estos 

versos en los que ruega a Esculapio. Asimismo, en este cuarteto, se nos presenta un doble 

paralelismo, según Matas: “la barba de Esculapio, hijo de Apolo, está formada por los mismo 

rayos que brillan en la cabeza del padre” (2019: p. 1429).  

El poema concluye con dos tercetos en los que la voz poética de Góngora correlaciona la 

serpiente, el polvo de la piedra y el jugo de la hierba como las “armas” de Esculapio que pueden 

combatir la enfermedad del rey Felipe IV. 

 

 

                                                           
59 Animal enroscado en el bastón de Esculapio, uno de los atributos que lo caracterizan. 
 
60 Se refiere a un tipo de jarabe conocido en la época como ‘lamedor’. 
 
61 Ave que muere y renace de sus cenizas a la que aquí se equipara con el joven monarca, ahora enfermo. 



45 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

191 

1622 

DE LAS MUERTES DE DON RODRIGO CALDERÓN, DEL CONDE DE VILLAMEDIANA Y CONDE DE 

LEMUS 

 

 

Al tronco descansaba de una encina62 

que invidia de los bosques fue lozana, 

cuando segur63 legal una mañana 

alto horror me dejó con su rüina. 

  

5   Laurel64 que de sus ramas hizo dina 

mi lira, ruda sí, mas castellana, 

hierro luego fatal su pompa vana 

(culpa tuya, Calíope65) fulmina. 

 

  En verdes hojas cano el de Minerva66 

10  árbol culto67, del Sol yace abrasado, 

aljófar sus cenizas de la hierba. 

 

  ¡Cuánta esperanza miente a un desdichado! 

¿A qué más desengaños me reserva, 

a qué escarmientos me vincula el hado? 

 

                                                           
62 Árbol de Júpiter que simboliza el poder y con el que se refiere a don Rodrigo Calderón. 
 
63 Como se explica en Matas (2019: p. 1508), era sinónimo en latín de ‘ejecución legal por aplicación de la pena 
capital’. 
 
64 Árbol de Apolo, dios de la poesía, con el que Góngora se refiere al conde de Villamediana. 
 
65 Musa de la poesía épica y la elocuencia. Según Dámaso Alonso (citado en Matas, 2019: p. 1500), podría aquí 
culpar a esa musa de la muerte del conde de Villamediana porque su inspiración se la ocasionó a causa de los 
poemas satíricos que escribía. 
 
66 Diosa de la sabiduría. 
 
67 Perífrasis mitológica al olivo, árbol que se asocia a Minerva, diosa de la sabiduría y en el poema lo relaciona 
con el conde de Lemos. 
 



46 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

La voz poética de Góngora compone una magistral y soberbia composición fúnebre en la que 

canta y llora la muerte de personajes nobles como Rodrigo Calderón, el conde de Villamediana 

y el conde de Lemos, quienes habían sido sus protectores y murieron en menos de un año, lo 

que provocó que el poeta se deprimiera al haberse quedado así sin protección. 

 

El primer cuarteto está dedicado a Rodrigo Calderón, marqués de Sieteiglesias, que había sido 

la mano derecha del valido de Felipe III, el duque de Lerma; el segundo, al conde de 

Villamediana, del que acabamos de ver el soneto que Góngora le dedicó por su Fábula de 

Faetón; y el primer terceto, al conde de Lemos. Existe a su vez en estas estrofas una correlación 

puesto que asocia a cada uno de estos personajes nobles con un árbol: al conde de Siete Iglesias, 

con la encina (árbol consagrado a Júpiter) por su fortaleza y su relación con el poder y la 

monarquía; al conde de Villamediana, con el laurel (árbol consagrado a Apolo) por su actividad 

poética; y al conde de Lemos, con el olivo (árbol consagrado a Minerva), porque era un noble 

que destacaba por su gran cultura.  

 

En el segundo terceto, el poema concluye con el desengaño vital y desolación del poeta a causa 

de esas muertes. Según Matas (2019: p. 1498), es “el primer arranque de íntima y silenciosa 

amargura” donde el poeta expresa su dolor más sincero, lo que le inspirará para la composición 

de sonetos posteriores a causa de este desengaño. El poeta manifiesta su soledad y lanza una 

pregunta retórica en los últimos versos ¿A qué más desengaños me reserva, / a qué 

escarmientos me vincula el hado?, mostrando así su desesperanza. 

 

193 

1623 

AL MARQUÉS DE VELADA, HERIDO DE UN TORO QUE MATÓ LUEGO A CUCHILLADAS 

 

 

Con razón, gloria excelsa de Velada, 

te admira Europa, y tanto, que celoso 

su robador mentido pisa el coso, 

piel este día, forma no, alterada. 

  



47 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

5   Buscó tu fresno68, y extinguió tu espada 

en su sangre su espíritu fogoso, 

si de tus venas ya lo generoso 

poca arena dejó calificada. 

 

  Lloró su muerte el Sol, y del segundo 

10  lunado signo su esplendor vistiendo, 

a la satisfacción69 se disponía,  

 

  cuando el monarca deste y de aquel mundo 

dejar te mandó el circo, previniendo 

no acabes dos planetas en un día. 

 

 

El soneto recuerda una anécdota de un festejo taurino celebrado en presencia del rey Felipe IV 

en el que el Marqués de Velada resultó herido por un toro. El enojo del marqués impulsó su 

valentía y terminó por matar a la res a cuchilladas. 

 

En este fragmento encontramos una perífrasis mitológica en el verso 2 y 3 (te admira Europa, 

y tanto, que celoso / su robador mentido pisa el coso) que alude al Júpiter, quien 

metamorfoseado en un toro blanco raptó a la princesa fenicia Europa y la llevó a Creta sobre 

su lomo surcando el mar. En este soneto, el poeta cordobés “recicla” uno de sus más famosos 

versos, el segundo de la Soledad primera (en que el mentido robador de Europa), donde el 

participio ‘mentido’ indica la metamorfosis del padre de los dioses en el bello toro que sedujo 

a la citada princesa. Góngora relaciona la anécdota del marqués de Velada con este mito, y en 

concreto con la satisfacción y admiración que siente Europa (que aquí parece referirse tanto a 

la princesa fenicia como al continente al que dio nombre, tal vez porque estuvieran presentes 

embajadores extranjeros en el festejo) por la matanza del toro que la secuestró. 

 

                                                           
68 Metonimia por la que se refiere a ‘lanza’ ‘o ‘rejón’. 
 
69 Aquí equivale a ‘venganza’. 
 



48 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

En los versos 9 y 10 (y del segundo / lunado signo) hallamos una nueva referencia a un 

catasterismo mitológico, pues se refiere al ‘sol’ vestido de la constelación de Tauro, cuyas 

fechas establecidas para ella (es decir, cuando el sol “pasa” por dicho signo) coinciden con la 

celebración de los festejos taurinos; es un signo “lunado” por la forma de (media) luna que 

tienen sus cuernos (serían otros elementos que ponen en relación este soneto con los versos 

iniciales de la Soledad primera).  

 

En este poema se puede observar un triángulo amoroso cuyos participantes son el marqués que 

mata a Júpiter, quien roba a Europa, quien admira al marqués por su actuación con su 

secuestrador. En este soneto, la voz poética de Góngora no solo ensalza en este soneto la 

festividad taurina, sino la heroicidad que se le otorga al marqués por su cometido en la plaza. 

 

En el último terceto se hace referencia a la orden por parte del monarca Felipe IV hacia el 

marqués para evitar que este mate un segundo planeta: tras haber matado a uno, Júpiter bajo la 

forma del toro, se disponía ahora a dar muerte al Sol igualmente “disfrazado de toro” cuando 

entra en la constelación Tauro (probablemente se refiera a un segundo toro que saldría a ser 

lidiado tras el anterior; el marqués, valeroso, estaba dispuesto a matarlo también, pero, como 

el otro lo había herido, el monarca le ordenó que se retirara de la plaza). Se trata de una 

magistral miscelánea entre el plano mitológico y el real. 

 

201 

1623 

DE LA ESPERANZA 

 

 

Sople rabiosamente conjurado 

contra mi leño70 el austro embravecido, 

que me ha de hallar el último gemido, 

en vez de tabla71, al áncora abrazado. 

  

                                                           
70 Sinécdoque por ‘barco’, muy habitual en la poesía de la época y, en especial, en la de Góngora. 
 
71 Se refiere a la tabla a la que se aferran los náufragos para salvar la vida en el mar. Recuérdese que así lo hace 
el peregrino de las Soledades. 
 



49 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

5   ¿Qué mucho si, del mármol72 desatado, 

deidad no ingrata la Esperanza ha sido 

en templo que, de velas hoy vestido, 

se venera de mástiles besado? 

 

  Los dos lucientes ya del cisne pollos,  

10  de Leda hijos, adoptó: mi entena 

lo testifique dellos ilustrada. 

 

  ¿Qué fuera del cuitado, que entre escollos, 

que entre montes, que cela el mar, de arena, 

derrotado seis lustros ha que nada? 

 

El poeta se presenta a sí mismo como un ‘barco dentro de un mar’ y expone lo peligros a los 

que se ve expuesto en el mar. La voz poética de Góngora a través de una metáfora náutica 

compara la situación de la nave con la suya propia, puesto que los peligros a los que se enfrenta 

en el mar son los mismos a los que ha de someterse él durante su vida en la corte. 

En el primer terceto, se observa una alusión mitológica: Los dos lucientes ya del cisne pollos, 

/ de Leda hijos. Se refiere en origen al mito en el que Zeus se transformó en cisne para unirse 

a Leda. En concreto, alude a los hijos de Leda y Zeus, que son los mellizos Cástor y Pólux, los 

Dióscuros, quienes se catasterizaron en la constelación de Géminis, como ya vimos en el soneto 

1. 

Existe una relación tradicional entre los Dióscuros Cástor y Pólux y la navegación: la 

esperanza, pues se relacionaba a estas dos divinidades con ciertas reverberaciones luminosas 

que aparecían en los mástiles de los barcos cuando la tempestad estaba a punto de remitir. Es, 

de nuevo, una comparación entre el plano real (en este caso, la propia vida del poeta) y el 

mitológico.  

La composición es un canto de esperanza que la voz poética gongorina entona de manera 

alegórica tratando de equiparar los peligros que le acechan durante su vida en la corte con los 

                                                           
72 Probablemente sea metáfora por el mar. Fue muy usada ya por los autores clásicos. 
 



50 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

peligros del mar y cómo consigue superarlos gracias a la esperanza, pero ayudada esta también 

por la propia prudencia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 



52 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

 

4. CONCLUSIONES 

El precedente análisis de varios sonetos de Luis de Góngora, desde el punto de vista del recurso 

a la mitología grecolatina, nos ha proporcionado algunas claves para descifrar la personalidad 

y el estilo del poeta. Algunas de esas composiciones inician la carrera de Góngora como literato 

y serán una muestra de creatividad y de ensayo para sus grandes obras como el Polifemo, las 

Soledades, el Panegírico al duque de Lerma o la Fábula de Píramo y Tisbe. 

Estos sonetos son una especie de “taller” de experimentación donde Góngora exprime todos 

sus conocimientos y habilidades poéticas. A raíz de ellos, consigue crear y perfeccionar su 

estilo de camino hacia las citadas grandes obras que escribirá posteriormente, durante el ciclo 

de mayor auge literario en cuanto a calidad y cantidad. 

Por otro lado, debe destacarse que Góngora continuó escribiendo sonetos a lo largo de toda su 

vida, desde su juventud hasta su vejez, posiblemente porque es una composición corta, de 

carácter culto, que le permitía desarrollar una cuestión que quería expresar en pocas palabras y 

versos, pero con la suficiente profundidad como para conferirle el suficiente calado; por ello 

en muchos casos se convierten en ejemplos magistrales del conceptismo que dominaba la 

literatura en aquella época. 

Además, estos sonetos no han sido estudiados hasta ahora con tanta profundidad como lo han 

sido las obras más importantes de Góngora, en concreto, las Soledades y la Fábula de Polifemo 

y Galatea, por lo que considero necesario que se lleven a cabo estudios más pormenorizados 

de estas obras, porque nos muestran reducidas “cápsulas” del ingenio y la maestría alcanzados 

por uno de los poetas más importantes de todos los tiempos. 

Es de gran relevancia destacar que en estas pequeñas composiciones Góngora, generalmente, 

crea una historia principal con personajes reales remitiendo a una historia mitológica para 

contarla. Por tanto, puede decirse que el poeta encierra y oculta dentro del soneto una segunda 

trama que guarda una relación de semejanza con la primera, dando así gran protagonismo a la 

historia eludida bajo el mito y dejando a la real en un segundo plano.  

Asimismo, en estos ensayos gongorinos puede encontrarse incluso una tercera trama que 

finalmente se unirá a las otras dos del soneto debido a que siempre tienen al menos un vínculo 

común entre ellas.  



53 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

Estas pequeñas narraciones poéticas de Góngora son como un acertijo compuesto de mitología 

y realidad donde predomina un mensaje encriptado que el lector va a tener que descifrar a partir 

de sus conocimientos no solo de la mitología, sino también del propio estilo y usos poéticos 

gongorinos con el fin de poner en relación las dos o tres historias paralelas y decodificar cada 

una de las partes del texto, así como el enigma oculto que el autor ha querido transmitirnos de 

una manera indirecta. 

En cuanto al lenguaje poético que utiliza Góngora en sus breves composiciones, como los 

cultismos, expresiones, perífrasis, metáforas o alusiones, son técnicas retóricas a las que recurre 

el poeta con la particularidad de utilizar, en muchos casos, esos métodos en una misma estrofa 

e incluso en un mismo verso de manera acumulativa, intensificando los procedimientos de 

alusión y elusión. Esto nos lleva concluir que el poeta jugaba constantemente a variar unos 

determinados tipos de fórmulas constructivas que situaba en las mismas estrofas y versos de 

sus sonetos, muchos de los cuales coinciden en su construcción y disposición sintácticas. 

La sintaxis de estos poemas de Góngora responde en muchos casos a un orden marcado (sujeto-

objeto-verbo) a imitación de la sintaxis latina, puesto que el verbo suele estar colocado al final 

de la construcción sintáctica, aunque también puede aparecer el verbo principal en el primer 

terceto. Todo esto obliga al lector a realizar una reorganización de la sintaxis con el fin de 

comprender lo que el autor nos quiere transmitir en los sonetos.  

Esta “reorganización” y “traducción” es necesaria para casi todos los poemas de Góngora, 

puesto que la forma de escribir del genio cordobés hace que a primera vista sea muy difícil 

descubrir de qué está hablando. Por otra parte, el uso de palabras cultas, y desusadas en el 

lenguaje coloquial actual, hace necesario el uso de un diccionario para poder conocer con 

claridad que se está queriendo expresar. 

Asimismo, las alusiones mitológicas, que hemos analizado en profundidad, también hacen que 

sea necesario buscar en un diccionario mitológico los dioses o personajes legendarios que 

aparecen en los poemas, porque, si no se conoce y comprende el mito, resulta imposible 

entender el contenido del soneto y, sobre todo, apurar todas sus implicaciones y sentidos, que 

son muchos y variados. 

Del mismo modo sucede con algunos conectores oracionales, ya sean coordinantes o 

subordinantes, debido a que el significado que presentan en los sonetos no coincide con el 



54 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

actual significado castellano, sino que se corresponde con el que tenían esas construcciones en 

la lengua latina.  

En el estudio de estas breves composiciones, cabe destacar la brillante capacidad poética, 

retórica y literaria que Góngora muestra en cada uno de sus sonetos.  

Del análisis de Góngora además se puede extraer una conclusión básica, pero de gran 

importancia y definitiva de lo que este poeta ha supuesto: nadie pudo escribir poesía como lo 

hizo Luis de Góngora. Todas las figuras literarias que era capaz de condensar en un solo verso 

o estrofa, su amplísimo conocimiento de la mitología y de la tradición literaria anterior (que 

reescribía constantemente), su pulcritud y precisión técnicas, y, en definitiva, lo excelso de su 

obra, hacen del cordobés uno de los poetas más grandes de todos los tiempos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 
Universidad de Valladolid                                                                             Sara Romo Antolín 

5. BIBLIOGRAFÍA 

ALONSO, Dámaso, Estudios y ensayos gongorinos, Madrid, Gredos, 1955. 

CARREIRA, Antonio, “La especificidad del lenguaje gongorino”, Bulletin Hispanique 112.1 

(2010), pp. 89-112. 

GÓNGORA, Luis de, Soledades (ed. Robert Jammes), Madrid, Castalia, 1994. 

_Sonetos (ed. Juan Matas Caballero), Madrid, Cátedra, 2019. 

JAMMES, Robert, La obra poética de don Luis de Góngora y Argote (trad. esp. Manuel Moya), 

Madrid, Castalia, 1987. 

MICÓ, José María, Para entender a Góngora, Barcelona, Acantilado, 2015. 

ROMOJARO, Rosa, Lope de Vega y el mito clásico, Málaga, Thema, 1991. 

GRIMAL, Pierre, Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, 1951. 


