Universidad deValladolid

Grado en Espafnol: Lengua y Literatura

TRABAJO DE FIN DE GRADO
CURSO 2018/2019

LA MITOLOGIA EN LA POESIA DE LUIS DE
GONGORA

SARA ROMO ANTOLIN

TUTOR ACADEMICO: PEDRO PABLO CONDE PARRADO



L. INTRODUCCION. ..ot |

2. BIOGRAFIAY ESTILO

2l VD A 3
2 2 E T AP A . 3
2.3 LENGUA POETICA ... 4

3. ANALISIS DE SONETOS

3.1 ETAPA DE JUVENTUD (1582-1586). ... .cututniniiiiiaeiiaeeeee e 7

3.2 SONETOS DEL PERIODO 1588-1608...........cceevviiiieeeeeeeiiiee e, 30
3.3 SONETOS DEL PERIODO 1609-1616..........ccevvueeeiiiieeeeeieeeeee e, 36
3.4 ULTIMA ETAPA (1617-1624)......uveeeieeiiiiee e, 40
4. CONCLUSIONES. ... 52

5. BIBLIOGRAFI A .o e 56






1. INTRODUCCION

El objetivo de este trabajo es profundizar en el analisis de la poesia de Luis de Gongora y, en
concreto, en un conjunto de sus sonetos con asunto mitolégico o referencias y alusiones a la
mitologia grecolatina. Se intentara mostrar como en esas composiciones breves, que el poeta
escribio a lo largo de casi toda su carrera literaria, ese aspecto resulta capital para captar de
manera plena el sentido de cada una de ellas, poniendo de manifiesto que lo mitolégico no
funciona como mero ornato erudito, sino como elemento estructural sin el que no es posible

entenderlos en toda su dimension.

Con el estudio del poeta cordobés, he podido descubrir su poesia de un modo diferente a como
la entendia hasta ahora. El analisis de estos sonetos me ha permitido, como decia, ir mas alla a
la hora de interpretar el mensaje que el poeta ha querido transmitir. Este mensaje equipara
frecuentemente la mitologia con una historia real, jugando con diferentes planos interpretativos
que son en muchos casos muy dificiles de disociar sin una lectura muy atenta y unos
conocimientos sobre mitologia que el poeta exige a su lector, demostrando que las dificultades
para su comprension quedan de parte de este y no del creador. Gongora gusta de plantear una
especie de enigma o “acertijo” mitoldgico proporcionando al lector, por diferentes vias, los
elementos minimos, pero suficientes, para que este lo resuelva. Pero ello no se queda en un
mero juego, sino que el lector percibe, cuando da con la solucidn, la nueva luz que adquiere el
soneto precisamente visto a través de esas referencias y alusiones, y como la mitologia puede

ofrecer muy originales perspectivas de planteamiento e inteleccion del soneto en cuestion.

Inicio el trabajo con una breve biografia para situar a Gongora en su época tanto desde el punto
de vista histérico como literario. Posteriormente, paso a tratar su estilo poético y las diferentes
fases de su obra. A continuacion, analizo una seccion de sonetos con tema mitoldgico que
demuestran una sensibilidad especial del autor por la cultura grecolatina. Finalizo con unas
conclusiones de las cuestiones mas relevantes que me ha sugerido este estudio, algunas de ellas

ya apuntadas en las lineas precedentes.

Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



2. BIOGRAFIA
2.1 VIDA

Luis de Gongora y Argote nacié en Cérdoba el 11 de julio de 1561, en el seno de una familia
acomodada, y fallecié en la misma ciudad el 23 de mayo de 1627 tras haberse dedicado a la
actividad literaria, aunque no de manera exclusiva, durante practicamente toda su vida. Es el
maximo representante del Ilamado “culteranismo” espafiol, y uno de los principales creadores

del Siglo de Oro. De hecho, es considerado uno de los mayores genios de la poesia mundial.

Pasoé su infancia en Cérdoba, donde se convirtio en clérigo de 6rdenes menores a los catorce
afios, aunque por aquel entonces ya destacaba su sensibilidad literaria. Posteriormente, estudid
en la Universidad de Salamanca, donde desarroll6 su faceta retdrica. Su ocupacion, ademas de
la poesia, fue la de racionero catedralicio en su ciudad natal, oficio que lo oblig6 a viajar por
todo el reino y relacionarse con obispos, personas nobles, otros escritores y lo llevaba también

a residir ocasionalmente en la Corte.

Desengaiiado por la vida en esa corte, con dificultades econdémicas, decide asentarse en
Cordoba en 1609. Alli, comienza una etapa cumbre en la poesia de Gongora y por ende, en el
culteranismo. Sirva como ejemplo, El Polifemo, de 1612 y el comienzo de las Soledades en
1613. Aunque estas obras sean la cuspide de la poesia gongorina, nuestro trabajo va a centrarse

en un estudio de los principales sonetos de Gongora.

Antes, sefialaremos que Gongora regresé a Madrid al ser nombrado capellan real por Felipe 111
en 1617, permaneciendo en la capital hasta 1626, cuando regreso, pobre, enfermo y abatido, a

su tierra, donde falleceria al afio siguiente, segun se ha sefialado.

2.2. ETAPAS
A continuacion, vamos a presentar las diferentes etapas de los Sonetos de Luis de Gongora:

1. 1582-1586: es la etapa de juventud de Gongora, en la que estéticamente destaca el
Manierismo, cuyas caracteristicas son, entre otras: intelectualismo, frialdad expresiva,
versos bimembres o plurimembres, paralelismos y el tema principal relegado a un

segundo plano ocupando un mayor protagonismo el tema secundario.

Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



El asunto predominante en estos sonetos de juventud gongorinos es el amor, y en ellos
se presenta una mujer idealizada que, en la mayoria de los casos, provoca, con su curel
desdén, el desengafio amoroso, siguiendo la tradicion petrarquista.

Desde esta primera etapa se puede observar como la mitologia comienza a cobrar

notable protagonismo como elemento conceptual embellecedor de la poesia.

1588-1608: es la conocida como la etapa “circunstancial”, y se encuentra estéticamente
entre el Manierismo y el Barroco. Trata diferentes temas, desde el amor, lo cortesano o
lo heroico hasta asuntos satiricos y burlescos, pero el asunto fundamental seran las

dedicatorias a personajes de alto rango para poder medrar en la Corte.

1609-1616: esta etapa también es conocida como “circunstancial”. Es la época en la
que mayor y mejor contenido literario produce Géngora. En este periodo de tiempo
podemos situar la poesia de Géngora en su punto culminante.

Esta etapa destacan los sonetos de carécter funebre, asi como los poemas satirico-
burlescos y la poesia laudatoria.

El poeta deja entrever una cierta crisis existencial, pudiendo ser la causa de su calidad

literaria en esta época.

1617-1624: esta etapa puede subdividirse internamente en dos partes: el ciclo de
cortesania poética y el de senectute. En el primer ciclo, se tratan temas laudatorios,
fanebres y satiricos a peticion de la Corte. Mientras que en el segundo destacan los

poemas sobre poesia filoséfica y moral tratando tanto la esperanza como el desengafio.

2.3 LENGUA POETICA

Los rasgos fundamentales del lenguaje poético de Luis de Gongora son los siguientes:

Cultismos léxicos: palabras de caracter erudito cuya morfologia es muy semejante a su
origen etimoldgico, ya sea griego o latino. Dentro de estos cultismos estan incluidos
también los extranjerismos.

Algunos de estos cultismos provienen de palabras en las que Gongora descubre otras

acepciones y asi trata de conferir a sus composiciones un sentido mas culto.

Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



e Cultismos sintacticos: dentro de estos cultismos se encuentra el hipérbaton, por el que
separa al sustantivo de su determinante; la deixis, con el fin de retratar a un personaje
y asi producir un efecto vocativo al lector, y el acusativo griego o los verbos deponentes,

Cuya conjugacion es en voz pasiva, pero su significado es activo.

e Sintagmasy expresiones: construcciones sintacticas que Géngora emplea en su poesia
reiteradamente. Algunos de estos ejemplos son “las aguas mora”, “excelso muro”, “dar

senas”, etc.

e Perifrasis: técnicas alusivas y elusivas que son utilizadas por Géngora a lo largo de su
poesia. La perifrasis es un conjunto de elementos clave para descifrar y ocultar un

personaje de forma directa. Algunos tipos de perifrasis son:

« Topicos literarios: son frases breves que enlazan contenidos semanticos fijos

con expresiones formales recurrentes y repetidas sin apenas variaciones.

% Alusiones mitologicas: evocacion implicita a los dioses 0 personajes
mitolégicos de manera indirecta o por implicacion a través de distintas figuras
literarias como la metafora, el simbolo, la metonimia...

Durante el analisis de los sonetos, sefialaremos las alusiones mitoldgicas
presentes en los versos. Este hincapié en las alusiones mitoldgicas se debe a que

el tema principal del trabajo es la mitologia en los sonetos de Luis de Gongora.

% Metéforas: figura retorica por medio de la cual una realidad se representa por
medio de otro concepto con el cual guarda una relacion de semejanza.
Este recurso estilistico es extremadamente recurrente en la poesia gongorina y

su frecuente uso puede llegar a formar metaforas continuadas o alegorias.

Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



3. ANALISIS DE SONETOS

3.1 ETAPA DE JUVENTUD (1582-1586)

11
1582

EN LA MUERTE DE DOS SENORAS MOZAS HERMANAS, NATURALES DE CORDOBA

Sobre dos urnas de cristal labradas,
de vidrio en pedestales sostenidas,
Ilorando esta dos ninfas ya sin vidas

el Betis en sus himidas moradas,

5 tanto por su hermosura de él amadas,
que, aunque las demas ninfas doloridas
se muestran, de su tierno fin sentidas,

él, derramando lagrimas cansadas,

«Almas —les dice—, vuestro vuelo santo
10 seguir pienso hasta aquesos sacros nidos,

do el bien se goza sin temer contrario,

que, vista esa belleza y mi gran llanto,
por el cielo seremos convertidos,

en Géminis?, vosotras; yo, en Acuario®».

1 Se recurre a la numeracion (y datacion de los poemas) empleada por Matas Caballero en su muy reciente edicion
(junio de 2019) de los sonetos gongorinos, que es, asi mismo, por la que citamos los sonetos.
2 Constelacion que simboliza a los héroes gemelos o mellizos Pélux y Castor (llamados Didscuros), que se

conocian también bajo el nombre de ‘Gemini’. A su vez, se refiere a las dos ninfas que mueren, es decir, a la
historia paralela sobre las hermanas cordobesas que han fallecido.

3 Constelacion que simboliza a alguien que esta vertiendo agua. Representa el Ilanto, las lagrimas. Betis es el que
se supone que llora, ademas de la propia voz poética, y alude a la figura humana que vierte agua desde una urna.
Es una representacién mitoldgica tradicional de los rios, que mostraba a un joven o un anciano vertiendo agua
desde un urna sobre la que se apoyaba y que era simbolo del nacimiento del rio.

Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



La voz poética de Gongora equipara una historia real de dos hermanas cordobesas y su propia
historia. El desenlace final sera una especie de metamorfosis tanto en las ninfas como en la voz

poetica y todo esto alude a la metamorfosis de personajes mitolégicos.

Géminis y Acuario son las dos constelaciones en las que se convierten los personajes reales del
soneto. Por tanto, esto nos remite a personajes mitologicos que fueron catasterizados en las
mismas constelaciones que lo seran (metaféricamente, claro) los reales: Géminis (los dos
hermanos Castor y Pélux) y Acuario (tradicionalmente puesta en relacion con el principe

troyano Ganimedes).

La palabra ‘urna’ remite a la urna de Acuario, desde la que la divinidad fluvial vierte el agua
que simbolizan las lagrimas. En los versos 3-4 (llorando esta dos ninfas ya sin vidas / el Betis
en sus humidas moradas) el rio que llora es el Guadalquivir, aqui designado con su hombre
antiguo clésico: Betis. Debe recordarse que es el rio que pasa por Coérdoba, ciudad del poeta y
de las dos hermanas difuntas.

Este fragmento muestra tres planos: el real (dos hermanas de Cdrdoba difuntas), el mitoldgico
(dos ninfas del rio Guadalquivir) y el astrolégico (catasterizacion de las ninfas en la

constelacion de Géminis y, asi mismo, de la voz poética en Acuario).

1582

Ya besando unas manos cristalinas,
ya anudandome a un blanco y liso cuello,
ya esparciendo por él aquel cabello

gue Amor saco entre el oro de sus minas,

5 ya quebrando en aquellas perlas finas
palabras dulces mil sin merecello,

ya cogiendo de cada labio bello

Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



purpureas rosas sin temor de espinas,

estaba, oh claro Sol invidioso,
10 cuando tu luz, hiriéndome los ojos,

matd mi gloria y acabd mi suerte.

Si el cielo ya no es menos poderoso,
porgue no den los tuyos mas enojos,

rayos, como a tu hijo, te den muerte.

En los primeros cuartetos se presenta una mujer de forma idealizada de acuerdo con la tradicién
petrarquista. Ademas, relata una experiencia amorosa, seguramente solo imaginada, que al final
es interrumpida por la aparicién del sol, como se explica en los dos tercetos, y finaliza
identificando la historia de la muerte de Faeton con el citado efecto del sol en la experiencia
narrada por la voz poética en el soneto. Todo parece indicar que estamos ante el topico literario
del ““suefio erdtico”, porque este se relaciona con otros de tematica amorosa donde sucede lo

mismo.

Esta breve composicién presenta una alusion mitologica a Faeton, hijo del sol, debido a que la
mencion del sol en el verso 9, conectada con el 14 (rayos, como a tu hijo, te den muerte) revela
la identidad del personaje eludido. Los ‘rayos’ tienen un valor plurifuncional, y presentan una
dilogia, puesto que pueden interpretarse, a un tiempo, como los rayos de sol que despiertan a
la voz poética y los que Jupiter lanza a Faeton en el mito. Otra alusion mitoldgica es la que
aparece en el verso 9 (oh claro Sol invidioso), que podria referirse al episodio de Marte, Venus
y Vulcano que aparece tanto en La Odisea como en Las Metamorfosis, y en el que Febo-Apolo-
Sol delata, por envidia, a los dos dioses amantes, Venus y Marte, ante el marido de aquella,
Vulcano. Del mismo modo que se mostr6é “invidioso” en aquella ocasion, lo ha hecho ahora

con el propio poeta despertandolo de su dulce suefio.

Como se puede ver en los Gltimos tercetos, hay una identificacion de la historia de la muerte
de Faetdn y la del suefio erdtico de Gdngora, que méas que ensalzar el suefio, increpa al sol, por
haberlo despertado, y le desea la misma muerte al igual que sufrié su hijo por los rayos de
Jupiter.

Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



En el soneto se encuentran rasgos propios del manierismo debido a que hay un uso repetido de
la misma estructura sintactica utilizando recursos estilisticos como la anafora (ya), que

introduce cinco proposiciones adverbiales con valor distributivo.

10
1582

Oh piadosa pared, merecedora
de que el tiempo os reserve de sus dafios,
pues sois tela do justan mis engafos

con el fiero desdén de mi sefiora,

5 cubra esas nobles faltas desde ahora,
no estofa humilde de flamencos pafios
do el tiempo puede mas, sino, en mil afios,

verde tapiz de yedra vividora;

y VoS, aunque pequefio, fiel resquicio,
10 porque del carro del criel destino

no pendan mis amores por trofeos,

ya que secreto, sedme mas propicio
que aquel que fue en la gran ciudad de Nino

barco* de vistas, puente de deseos.

El soneto trata sobre una abertura en un muro por el cual pueden comunicarse los amantes al
igual que sucedia en la historia de Piramo y Tisbe, incluida en Las Metamorfosis de Ovidio.
Ademas, se relaciona con esa historia amorosa por la mencién a Babilonia (lugar donde se
desarrollan los hechos de Piramo y Tisbe). La voz poética equipara su historia a la de los dos

amantes ovidianos, pero las Unicas referencias que hay a ese mito son el resquicio al que se

4 Esta escrito con ‘b’, aunque no se sabe si Gongora juega “al despiste” y si habria que editarlo con ‘v’, pues
podria ser un italianismo, debido a que uno de los significados de ‘varco’ en esa lengua es el de ‘grieta’.

10
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



dirige para que lo ayude, y la gran ciudad de Nino, que es una perifrasis mitoldgica referente
a Babilonia.

En este soneto la voz poética de Gongora se identifica con el amante y habla a la pared
ensalzando su discrecién en relacion con su historia amorosa. Ademas, manifiesta su interés en
no cubrir el hueco de la pared con “pafios flamencos’, sino con ‘yedra’, que ademas se identifica

con el amor, con el fin de poder seguir viendo a su amada entre sus ramas.

La voz poética expresa su deseo de que se no repita el tragico final de la historia de los amantes
de Babilonia en los protagonistas de este soneto. En los dos cuartetos, se dirige a la pared,

mientras que en los tercetos, lo hace al resquicio abierto en esta.

17
1583

Verdes hermanas del audaz mozuelo
por quien orilla el Po® dejastes presos
en verdes ramas ya y en troncos gruesos

el delicado pie, el dorado pelo,

5 pues entre las ruinas de su vuelo
sus cenizas bajar en vez de huesos,
y sus errores largamente impresos

de ardientes llamas vistes en el cielo,

acabad con mi loco pensamiento,®

5 Rio del norte de Italia en el que se precipité Faeton, llamado Eridano en la mitologia clésica.
6 La coma podria ser omitida, puesto que el verbo ‘acabar’ (“acabar con alguien que...") se usaba entonces en un

sentido similar al de 'persuadir’ 0 ‘convencer', como en el primer ejemplo que da Covarrubias en su Tesoro de la
lengua castellana: "No pude acabar con él que volviese”. O como se dice en Autoridades, puede significar
"conseguir, obtener y alcanzar" (véanse los ejemplos que alli se dan). Es decir, "conseguid que mi loco
pensamiento no presuma gobernar tal carro” o "persuadid a mi loco pensamiento de que no presuma gobernar tal
carro".

11
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



10 que gobernar tal carro’ no presuma,
antes que lo desate por el viento

con rayos de desden la beldad suma,
y las reliquias de su atrevimiento

esconda el desengario en poca espuma.

La voz poética de Gongora remite en los cuartetos al mito de Faeton. En los tercetos, habla
sobre su desengafio amoroso y compara las consecuencias del mismo con el tragico final de
joven hijo del Sol, tal como sucedia en el soneto 10, ya analizado. Esta intentando evitar el

mismo final en el que puede terminar su historia.

El soneto presenta una doble perifrasis mitologica en el verso 1 Verdes hermanas del audaz
mozuelo: una con la que alude a las Heliades (hermanas de Faeton) convertidas en alamos tras
la muerte de su hermano; y otra en la que que se refiere a Faeton (‘audaz mozuelo’) por su
valentia (0 més bien temeridad) para conducir el carro de su padre. EI elemento que conecta y
da la clave de que estas perifrasis se refieren a cada uno de esto elementos es el rio Po, porque

segun la leyenda, Faeton cae en este rio.

En el verso 9 (acabad con mi loco pensamiento), la voz poética pide a las Heliades que no le
dejen continuar con ese amor y lo persuadan de ello con el ejemplo de su hermano. Estas le
sirven de recordatorio para no caer de nuevo en la telarafia del amor y que asi la dama no le
lance sus ‘rayos de desdén’ (rayos de Jupiter que aqui se identifican con el rechazo amoroso):
esto puede observarse en el verso 12 (con rayos de desdén la beldad suma), en el que se
introduce una comparacion entre la belleza de la dama y los rayos lanzados por Jupiter que
llevaron a la muerte a Faeton. Es una comparacion de la amada con el Dios supremo, ambos

invencibles y letales, una en su desdén y el otro en su ira justiciera.

Este poema es mas radical que otros compuestos por Gongora, porque no hay ninguna
referencia mitoldgica explicita: por tanto, todo se compone de alusiones o perifrasis y debe

descifrarse el contenido a partir de su decodificacion.

" Presenta una dilogia: en el plano mitolégico, se refiere al carro del sol; en el real, al carro del amor que se deshoca
a causa de la amada.

12
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



18
1583

Ni en este monte, este aire, ni este rio
corre fiera, vuela ave, pece nada,
de quien con atencion no sea escuchada

la triste voz del triste llanto mio;

5 y aunque en la fuerza sea del estio
al viento mi querella encomendada,
cuando a cada cual dellos mas le agrada

fresca cueva, arbol verde, arroyo frio,

a compasion movidos de mi llanto,
10 dejan la sombra, el ramo y la hondura,
cual® ya por escuchar el dulce canto

de aquel que de Estrimén en la espesura
los suspendia cien mil veces. jTanto

puede mi mal y pudo su dulzura!

La voz poética de Gongora entrelaza la naturaleza y un elemento mitoldgico para hablar de su
desengafio amoroso. Equipara su mal por la amada con el de Orfeo, que llora la muerte de
Euridice. Su desesperacion amorosa se identifica con la de Orfeo y su efecto en la naturaleza

es el mismo.

El soneto presenta el espiritu manierista que Gongora manifestaba en sus composiciones.
Dentro de esa linea manierista, en este fragmento se destaca el sentimiento amoroso a través
de la mitologia y la naturaleza, y como influye en esta Gltima el lamento de la voz poética y de
Orfeo.

8 <Como’, ‘igual que’.

13
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



En los versos el dulce canto / de aquel que, de Estrimon en la espesura, / los suspendia cien
mil veces se esconde una perifrasis mitolégica que hace alusion a Orfeo, personaje mitoldgico

de origen tracio que lloré en el rio Estrimon la muerte de Euridice.

La estructura del soneto es trimembre y se puede observar en los versos 1, 2, 8 y 10, donde
predomina una correlacion entre elementos de la naturaleza: Ni en este monte, este aire, ni este
rio / corre fiera, vuela ave, pece nada / fresca cueva, arbol verde, arroyo frio / dejan la
sombra, el ramo y la hondura.

Goéngora concluye el soneto con una epifonema en el que, a través de una exclamacion,

reflexiona sobre lo que acaba de exponer y cierra asi el discurso de manera enfatica.

20
1583
A JUAN RUFO, JURADO DE CORDOBA, EXCELENTE POETA, PIDIENDO LE HAGA ALGUN POEMA

PARA CELEBRAR SU DAMA

Culto jurado, si mi bella dama,
en cuyo generoso mortal manto
arde, como en cristal de templo santo,

de un limpio amor la mas ilustre llama,

5 tu musa inspira, vivira tu fama
sin invidiar tu noble patria a Manto,
y ornarte ha, en premio de tu dulce canto,

no de verde laurel caduca rama,

sino de estrellas inmortal corona.
10 Haga, pues, tu dulcisimo instrumento®

bellos efectos, pues la causa es bella,©

% Remite a la lira, el canto o la voz. Es poesia lirica y la prueba esta en la alusion a Orfeo.

10 Se trata la teoria de causa-efecto: el canto es bello porque la dama es bella; es la misma idea que se recoge en
el ultimo verso, segun explicamos al final del analisis.

14
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



que no habré piedra, planta, ni persona,
que suspensa no siga el tierno acento,

siendo tuya la voz, y el canto della.

La voz poética de Gdngora se dirige al celebre poeta Juan Rufo, autor del poema épico
Austriada, para que le escriba un canto a su amada. La idea principal del mensaje de la voz
poética en este soneto seria: ‘si mi bella dama, inspira tu musa (inspiracion de él), y por tanto

le escribe un poema, te hards famoso en todo el mundo, y te equipararas con Orfeo’.

En el primer cuarteto, se apela al culto jurado que es una perifrasis bajo la que se esconde el
citado poeta Juan Rufo, quien ejercia el cargo de ‘jurado’ en Cordoba, patria comiin de ¢l y de

Gobngora.

En los versos 8 y 9, donde dice no de verde laurel caduca rama, / sino de estrellas inmortal
corona, identifica la corona de laurel que recibian los poetas como triunfo con la corona de
estrellas que recibird Juan Rufo por su canto, corona mas valiosa que la de laurel porque le

hace inmortal, mientras que el laurel, como planta que es, caduca.

La voz poética de Gongora quiere ensalzar en los versos 12 y 13 (que no habra piedra, planta,
ni persona / que suspensa no siga el tierno acento) la composicion como algo tan trascendente
como el canto de Orfeo, el cual, segin la mitologia, era capaz de atraer a todo tipo de seres,
ademas de a los humanos: animales, vegetales y minerales. Podria ser un claro ejemplo de
alusion mitoldgica, pues, aunque no haya ningan dato explicito que hable de Orfeo, puede

defenderse una referencia indirecta hacia él.

La voz poética de Gongora cierra el poema alabando la creatividad de Juan Rufo y el canto a
su propia amada en el Gltimo verso: siendo tuya la voz, y el canto della. Entendemos della en
el sentido no de un complemento de nombre (el canto que entona la amada), pues no tiene
sentido que ella cante (dado que no es poeta), sino como un complemento de materia: el canto

de Juan Rufo que trate sobre ella y a ella se dedique.

15
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



22
1584

Cantastes, Rufo, tan heroicamente
de aquel César novel la augusta historia,
que esta dudosa entre los dos la gloria,

y a cudl se deba dar ninguno siente;

5 y asi la Fama, que hoy de gente en gente
quiere que de los dos la igual memoria
del tiempo y del olvido haya victoria,
cifie de lauro a cada cual la frente.

Debeis con gran razon ser igualados,
10 pues fuistes cada cual Gnico en su arte:

él solo en armas, vos en letras solo;

y al fin ambos igualmente ayudados:
él de la espada del sangriento Marte,
vos de la lira del sagrado Apolo.

La voz poética de Gongora quiere ensalzar tanto la figura de Juan Rufo como la del infante
Juan de Austria, cantado en el poema épico, ya citado, la Austriada. EI primero por su canto y
por contar las hazafas bélicas de Juan de Austria; el segundo, especialmente por su victoria en
la batalla de Lepanto. El autor del poema iguala la importancia de las letras con la de las batallas
de guerra y considera victoriosos en el mismo nivel a ambos (es el topico de las armas y las
letras). A su vez, correlaciona a estos dos personajes reales con dos mitologicos los cuales
desempafiaban las mismas funciones que ellos: en el verso 13 (él, de la espada del sangriento
Marte) se relaciona a Juan de Austria con Marte (dios de la guerra) por su labor como militar,
mientras que en el verso 14 (vos, de la lira del sagrado Apolo) se relaciona a Juan Rufo con

Apolo (dios de la masica y la poesia) por su actividad como poeta.

16
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



Gongora lleva a cabo un juego de dualidades, puesto que a partir del verso 3 (que estd dudosa
entre los dos la gloria) todo es una “dualidad unitaria”, hasta que decide separarlas en los
versos 13 y 14, ya citados: €l, de la espada del sangriento Marte, / vos, de la lira del sagrado
Apolo. Finalmente, los une y los equipara porque considera que los dos son igual de victoriosos
en sus destrezas, segun ha proclamado en los verso 9-10: Debéis con gran razon ser igualados,

/ pues fuiste cada cual Unico en su arte.

El recurso estilistico predominante en este fragmento es el paralelismo puesto que compara

continuamente las valias de uno y de otro utilizando la misma estructura en distintos versos:
‘él solo en armas, vos en letras solo,

y al fin ambos igualmente ayudados:

él, de la espada del sangriento Marte;

vos, de la lira del sagrado Apolo.”

En estos versos se puede apreciar cierto influjo manierista en la mezcla de elementos

mitoldgicos, instrumentos musicales o de guerra, artes, etc.

23
1584

Con diferencia tal, con gracia tanta
aquel ruisefior'! llora, que sospecho
que tiene otros cien mil dentro del pecho,

que alternan su dolor por su garganta;

5 y aun creo que el espiritu levanta,
como en informacion de su derecho,
a escribir del cunado el atroz hecho

en las hojas de aquella verde planta.

11 Representa la libertad porque a diferencia de la voz poética, que esté petrificado, puede cantar. Alude al mito
de Filomena, Procne y Tereo.

17
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



Ponga, pues, fin a las querellas que usa,
10 pues ni quejarse ni mudar estanza

por pico ni por pluma se le veda;

y llore solo aquel que su Medusa
en piedra convirtio, por que no pueda

ni publicar su mal ni hacer mudanza.

La voz poética de Gongora compara su historia de desamor con dos mitos de Las Metamorfosis
de Ovidio. En primer lugar el de Filomena, Procne y Tereo; en segundo lugar, el de Neptuno,

Medusa, Minerva y Perseo.

En el primer mito, Tereo viola a su cufiada Filomena, hermana de Procne. Para mantener su
silencio, Tereo corta la lengua a su cufiada y la encierra en una torre. Filomena tejio en una tela
lo que Tereo habia hecho y se la hizo llegar a Procne. Ambas hermanas planean una venganza
contra Tereo, matando al hijo que este habia tenido con Procne. A consecuencia de esto,

Filomena es convertida en ruisefior, Procne en golondrina y Tereo en abubilla.

El segundo mito, se inicia con el encuentro amoroso entre Neptuno y Medusa tras quedar este
prendado de sus cabellos, acto que provoco la ira de Minerva, quien la castigd convirtiendo sus
hermosos cabellos en culebras. Ademas, cualquier persona que mirase a Medusa seria
petrificada. Finalmente, Perseo termina con la vida de Medusa protegiéndose de ella con un
escudo muy pulido gracias al cual consigue que Medusa se refleje en el como en un espejo y

se petrifique a si misma.

Una vez explicado esto, podemos profundizar en el lamento que la voz poética de Gongora
manifiesta en este soneto. El poeta contrapone los dos mitos, y él se siente identificado con el
segundo, ya que quedo petrificado por su ‘Medusa’ al igual que quedaban petrificados los que
la miraban en el mito. El desearia ser ruisefior y poder cantar y expresarse libremente como
sucedia en el mito de Filomena. El ruisefior tiene libertad y él no: por tanto, esta condenado a

seguir amando. La medusa en el soneto es la amada de la voz poética.

El poema es una especie de condena eterna. Perseo logré convertir a Medusa en piedra, pero

aqui en este soneto se da la vuelta y es Medusa quien petrifica a la voz poética.

18
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



En el verso 7 (a escribir del cufiado el atroz hecho) descubrimos una alusién mitolégica a
Filomena, a quien Tereo, como ya se explicd, viold y corto la lengua para que guardara silencio
y de quien Filomena se vengo junto con su hermana Procne. En el verso 12-13 (aquel que su
Medusa / en piedra convirtio) es una mencion mitologica que se refiere al mito de Medusa. La

diferencia es que aqui la voz poética es quien queda petrificada y no el monstruo.

En esta breve composicion el ‘ruisefior’ es un ave real. La voz poética se nos muestra
escuchando a un ruisefior. Al mismo tiempo es un ave mitoldgica que alude al mito de
Filomena. Este ruisefior representa la libertad, pues ain puede seguir llorando y quejandose.
Podriamos explicar que, si en un texto poético de esta época nos encontramaos con un ruisefior,

hay dos posibilidades:

- Que sea el famoso ruisefior de las Georgicas de Virgilio, magistralmente estudiado por
M? Rosa Lida en su ensayo La tradicion clasica en Espafia. Este ruisefior virgiliano se
queja porque un labrador desalmado, sin piedad, le ha robado sus crias del nido. Es un
ruisefior real. Pero se convierte en un topico literario, porque es una escena de las
Gedrgicas muy emotiva y que fue, por ello, muy imitada y aludida.
- Siun ruisefior llora, también puede referirse al mito de Filomena y Procne narrado por

Ovidio en Las Metamorfosis.
A medida que avanzamos en la lectura del soneto, nos damos cuenta que es esta
posibilidad la que esta aqui presente. Es ldgico en cierta medida, porque si es un soneto
amoroso, es mas explicable que la referencia sea a una historia de amor tragica como
la que cuenta Ovidio.
En el verso 7 es cuando descubrimos que estamos ante el ruisefior ovidiano y no el
virgiliano.

La idea del soneto es que la queja del ruisefior (ovidiano), a pesar de haber sufrido algo tan

duro como la violacién (que sufrié Filomena), es inferior a lo que dice padecer la voz poética,

y para establecer esta comparacion, remite ademas al mito de Perseo y Medusa presentandose

como una especie de Perseo que no ha logrado petrificar a Medusa, sino que ha sido él el

petrificado. Por tanto, ni puede quejarse, ni mudar de condicion o estado, cosa que si puede

hacer el ruisefior. De los dos mitos, de uno de ellos no menciona ningdn nombre propio

relacionado con tal mito, solamente un ave ‘real’ que es el punto de contacto. En cambio, en el

otro menciona el nombre clave que es Medusa. El autor nos presenta un juego continuo de

elusion y alusion.

19
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



24
1584

La dulce boca que a gustar convida
un humor entre perlas distilado
y a no invidiar aquel licor sagrado

que a Jlpiter ministra el garzon de lda'?,

5 amantes, no toquéis, si queréis vida,
porque entre un labio y otro colorado
Amor esta, de su veneno armado,

cual entre flor y flor sierpe escondida.

No os engafien las rosas, que a la Aurora®3
10 diréis que aljofaradas y olorosas
se le cayeron del purpdreo seno:

manzanas son de Tantalo y no rosas,
que después huyen del que incitan ahora
y solo del Amor queda el veneno.

La voz poética de GAngora advierte sobre los peligros del amor. Pare ello recurre en el ultimo
terceto al mito de Tantalo y la manzana que se le desvanecia al intentar comerla. La manzana
puede ser también un simbolo de caracter biblico que recuerda al pecado, a partir del célebre
relato de Eva y la serpiente en el Paraiso. En el ultimo verso, se condesa la idea del desamor y

el desdén que sufre el imprudente amante abandonado y que planea sobre todo el soneto.

El poema es una contraposicion de elementos con los que se avisa continuamente sobre las
consecuencias que tiene caer en las tentaciones del amor y el posible final que pueden tener,

semejante al de Tantalo.

12 Alusion a Ganimedes para asimilar su belleza a la de la amada.

13 Simboliza el amanecer, el color rosa, como el de las mejillas. Es el alba divinizada, y la celebérrima imagen de
‘la rosada Aurora’ procedente de Homero.

20
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



En los versos 6 a 8 se advierte sobre el peligro que supone acercarse a la boca de la amada,
puesto que en ella estd escondido el dios Amor armado de su veneno. El veneno es una
metonimia por las flechas envenenadas que lanza y recurre también al topico procedente de las

Bucolicas de Virgilio (111 3) sobre la serpiente escondida entre la hierba (latet anguis in herba).

En el verso 12 (manzanas son de Tantalo y no rosas) se menciona el mito de Tantalo, segun el
cual este fue castigado con una pena eterna en el inframundo por matar a su hijo: alli fue
condenado a pasar un hambre y una sed imposibles de saciar, pues cuando intentaba comer una
manzana o beber del rio, estos se desvanecian. En el soneto, predomina una condena de amor
en la que el amante se queda “bloqueado” y enamorado sin lograr el fruto de su amor
(recuérdese que en el soneto anterior era la petrificacion por Medusa lo que simbolizaba esa

situacion). Es una especie de comparacion entre lo humano y lo divino.

En los versos 3 y 4 (aquel licor sagrado / que a Japiter ministra el garzén de Ida) encontramos
una perifrasis mitoldgica que alude a Ganimedes, garzon del monte Ida, y el mas hermoso de
los mortales, raptado por Jupiter (por su aguila o convertido este en ella), que lo utilizard como
copero para suministrarle el néctar, sustancia que compara con los besos de la amada. La
estructura es la misma que se leerd en el comienzo de Las Soledades cuarenta afios después,

utilizando idéntico sintagma, asi como el verbo ‘ministrar’.

25
1584

No destrozada nave en roca dura
tocd la playa mas arrepentida
ni pajarillo!* de la red tendida

volo mas temeroso a la espesura;

5 bella ninfa, la planta mal segura,
no tan alborotada ni afligida,
hurt6 de verde prado, que escondida

vibora regalaba en su verdura,

14 El pajaro no huye mas temeroso de una red como la voz poética huye de su enemiga, es decir, de su amada.

21
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



como yo, Amor, la condicidn airada,
10 las rubias trenzas y la vista bella

huyendo voy con pie ya desatado

de mi enemiga en vano celebrada.
Adios, ninfa criel; quedaos con ella,

dura roca, red de oro, alegre prado.

La voz poética de Goéngora trata el tema del desengafio amoroso con claros recursos
manieristas, fundamentalmente los paralelismos, para comparar el amante y la amada con la

nave, el pajarillo y la ninfa (probablemente Euridice) y los peligros que les acechan.

En los cuartetos, cuenta los peligros a los que se enfrentan la nave (a la roca), el pajarillo (a la
red), la ninfa (a la vibora oculta). En el primer terceto, se habla del sufrimiento del amante, y
en el ultimo de su despedida de la amada, identificandola con los peligros de la naturaleza.

En el segundo cuarteto, en los versos bella ninfa, la planta mal segura [...] / vibora regalaba
en su verdura, existe una probable alusién mitoldgica a Euridice, quien fue mordida el dia de
su enlace con Orfeo por una vibora mientras huia de Aristeo, lo que termind causandole la
muerte y, por extension, la bella historia del descenso al infierno por parte de su amado con las
conocidas consecuencias. Si bien, en el caso de estos versos, la ninfa, precavida (tal vez
precisamente por los acontecido a Euridice), si “hurta su planta del verde prado” y, por tanto,

se salva de la letal picadura.

El poema presenta una diseminacion recolectiva, ya que cada elemento de la naturaleza (nave-
roca), animal (pajarillo-red) o ser mitologico (ninfa-vibora) se relaciona con el peligro que lo
acecha a cada uno.

Lo que Gongora manifiesta claramente en su composicion es el amor no correspondido, el
desdén de la amada, el desengafio amoroso ante una belle dame sans merci, lo que en época
posteriores, mas recientes, se conocera como el topico de la femme fatale, y la actitud que debe

tomar el amante ante ella.

22
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



27
1584
A DON LUIS GAYTAN DE AYALA, SENOR DE VILLAFRANCA DE GAYTAN

No enfrene tu gallardo pensamiento
del animoso joven®® mal logrado
el loco fin'®, de cuyo vuelo osado

fue ilustre tumba el himido elemento®’.

5 Las dulces alas tiende al blando viento
y, sin que el torpe mar del miedo helado
tus plumas moje, toca levantado

la encendida region del ardimiento®®.

Corona en puntas®® la dorada esfera®
10 do el pajaro real su vista afina,

y al noble ardor desétese la cera,

que al mar do tu sepulcro se destina?:
gran honra le serd, y a su ribera,

que le hurte su nombre tu riina.

La voz poética de Gongora estimula a Luis Gaytan de Ayala a que se entregue a lo que anhela

y lleve a cabo sus deseos (probablemente amorosos), ya que, porque a icaro le saliera mal su

15 Es un epiteto, ya que al ser joven se presume su energia y actividad.

16 Hipalage que sefiala el fin de la vida de icaro.

17 Metéafora del mar.

18 Tiene doble significado, por homofonia, no por polisemia: ‘acto de arder’ y “valor’ (cf. DRAE).
9 Volar lo mas alto que se pueda, muchas veces aplicado a las aves rapaces.

20 El sol.

2L E| mar donde cayo icaro y al que este dio nombre, el llamado mar Icario.

23
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



suefio, no tiene que repetirse en él. Por tanto, estamos ante lo que podriamos considerar un
exemplum mitoldgico, pero empleado de manera peculiar: se anima a una persona real a imitar

a un personaje mitolégico cuyo comportamiento, en principio, seria negativo.

El soneto remite, como deciamos, al mito de Dédalo e icaro. Padre e hijo estaban encerrados
en el famoso laberinto de Creta, disefiado y construido por aquel. Para escapar, Dédalo fabricd
para ambos unas alas con plumas y cera. Advirtio a su hijo sobre los peligros de volar muy
cerca del sol, ya que se derretiria la cera. La osadia de icaro fue mas fuerte que las advertencias

de su padre y, finalmente, se elevo en exceso, la cera se derritié y cayo al mar.

En el primer cuarteto se presenta el uso del hipérbaton No enfrene tu gallardo pensamiento /
del animoso joven mal logrado / el loco fin, de cuyo vuelo osado / fue ilustre tumba el humido
elemento, puesto que el orden sintactico de la oracion aparece alterado. Todo el cuarteto
conforma una especie de “acertijo” mitologico, para cuya resolucion se nos ofrecen l0S
elementos clave de la historia, pero sin proporcionarnos ni un solo nombre que lo identifique
con ella. Tenemos un joven que era animoso, que acabd mal por su insensatez, que volo y que
acabo hallando su tumba en el mar (aludido a su vez por la perifrasis “humido elemento™).
Todos esos datos solo pueden coincidir con un Gnico personaje mitolégico: el joven icaro.
Ademas, en el final del soneto se afiade, de nuevo por medio de la alusion, un nuevo y ultimo

dato: el joven habia dado nombre al mar en el que se precipito.

En el verso 10 ‘pajaro real’ es una perifrasis que alude al aguila, a la que se denomina ‘pajaro
real’ porque, ademas de su identificacion con la monarquia (a través de su condicion de ave
consagrada el dios de dioses, Jupiter) y segin una creencia y leyenda tradicionales entonces,

era la unica ave capaz de mirar al sol directamente sin recibir dafio en su vista.

El poema parece esconder una historia amorosa y la voz poética de Gongora anima a Luis
Gaytan a luchar por el amor, en la idea de que esa lucha, aun cuando no culmine en éxito, es
ya de por si digna de emprenderse por la grandeza de la empresa. Es decir, que lo que importa

es intentarlo, independientemente del resultado.

28
1584

Gallardas plantas que con voz doliente
al osado Faeton llorastes vivas,

24
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



y ya sin invidiar palmas ni olivas

muertas podéis cefiir cualquiera frente??:

5 asi del sol estivo al rayo ardiente
blanco coro?® de nayades?* lascivas
precie mas vuestras sombras fugitivas

que verde margen de escondida fuente,

y asi bese, a pesar del seco estio,
10 vuestros troncos, ya un tiempo pies humanos,

el raudo curso de este undoso rio,

que lloréis (pues llorar solo a vos toca
locas empresas, ardimientos vanos)

mi ardimiento en amar, mi empresa loca.

La voz poética de Gongora hace una peticién a las hermanas de Faetdon, convertidas en alamos
que lloran la muerte de su hermano (véase arriba el soneto 28), para que lo acompafien en su

dolor causado por el desamor al igual que hicieron con su hermano.

El asunto principal aparece en el tltimo terceto y hace referencia a un amor ‘loco’ ¢ imposible
que desvela al poeta. A diferencia del tema secundario, que trata el mito de Faeton en los dos

cuartetos y el primer terceto.

El poema presenta dos alusiones mitoldgicas que remiten a las Heliades, hermanas de Faeton.
La primera la encontramos en los dos primeros versos Gallardas plantas que con voz doliente
/ al osado Faeton llorastes vivas, recordando su llanto a causa de la muerte de su hermano; la
segunda, en el primer terceto vuestros troncos, ya un tiempo pies humanos, haciendo mencion

a la metamorfosis que sufrieron en &lamos tras el tragico final de Faeton.

22 Generalmente las coronas con las que se premiaba a los vencedores eran de laurel o de olivo aunque en ocasiones
se podia utilizar la corona de alamo como simbolo de fortaleza (arbol en el que se metamorfosearon las Heliades).
23 Formulo una hipétesis tedrica en las que el ‘coro’ ademads de las ninfas, podrian ser los planetas que rodean al
sol, formando asi una corona.

24 Son las ninfas que residen en las fuentes y los rios.

25
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



Esta breve composicion estd muy relacionada con el soneto Verdes hermanas del audaz
mozuelo, analizado anteriormente, debido a que en los dos sonetos la voz poética de Gongora

se dirige a las Heliades de una manera indirecta.

El poeta concluye el poema con un quiasmo en el que hay un cruce de términos en los dos
altimos versos: empresas-ardimientos / ardimiento-empresa, singularizandolos para mostrar su

situacion personal.

31
1585

Tres veces de Aquilon® el soplo airado
del verde honor privé las verdes plantas,
y al animal de Colcos?® otras tantas

ilustrd Febo?’ su vellén dorado,

5 después que sigo (el pecho traspasado
de aguda flecha) con humildes plantas,
joh bella Clori!, tus pisadas santas
por las floridas sefias que da el prado.

A vista voy (tifiendo los alcores
10 en roja sangre) de tu dulce vuelo,

que el cielo pinta de cien mil colores,

tanto, que ya nos siguen los pastores
por los extrafos rastros que en el suelo

dejamos, yo de sangre, ti de flores.

% Viento septentrional frio y seco. Da entrada al otofio y al invierno.
26 Region caucasica donde se hallaba el famoso Vellocino de oro.

2 Nombre mitolégico que designa al dios Apolo en su condicién de sol.

26
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



El soneto trata de nuevo un tema amoroso. En este caso, la voz poética estd herida por una
flecha de amor que le hace perseguir a su dama, pero nunca consigue alcanzarla. De ahi que

ella deje rastros de flores por su belleza, y él de sangre por su dolor.

Este soneto, que continua la tradicion petrarquista y neoplatonica, parece representar el topico

de la “caza de amor”.

En los versos 3 y 4 (animal de Colcos otras tantas / ilustré Febo su vellon dorado) encontramos
una cronografia (para significar el transcurso de tres afios) que, a su vez, supone una perifrasis
mitoldgica, la cual hace referencia al carnero que llevo a la Colquide a Hele y Frixo. De ese
carnero se originara el vellocino de oro, y sera catasterizado en la constelacion de Aries, que

esta relacionada con los meses (marzo y abril) que dan entrada a la primavera y el verano.

32
1585

DEPRECACION A APOLO POR LA SALUD DE UNA DAMA

Sacra planta de Alcides cuya rama
fue toldo de la hierba, fértil soto
que al tiempo mil libreas le habéis roto

de frescas hojas, de menuda grama,

5 sed hoy testigos de estas que derrama
lagrimas Licio? y de este humilde voto
que al rubio Febo? hace, viendo a Cloto

de su Clori® romper la vital trama:

“Ardiente morador del sacro coro,

28 Sobrenombre que adopta Gongora en algunos poemas a lo largo de su produccidn literaria.
29 Apelacion alternativa para referirse a Apolo, como se ha explicado en nota al soneto anterior.
30 Nombre que Gongora otorga aqui a su amada.

27
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



10 si libre a Clori por tus manos deja

de alguna hierba algun secreto jugo,

tus aras tefiira este blanco toro®!,
cuya cerviz asi desprecia el yugo

como el de Amor la enferma zagaleja”.

Este soneto es una suplica a Apolo para la salvacion de la amada, que se encuentra muy enferma
y a la que se designa, como en el soneto anterior, con el nombre de Clori. Promete a Apolo,
dios de la curacion, que en caso de salvar a su amada, le sacrificara un toro blanco como
muestra de agradecimiento. La voz poética hace participe a los alamos de su llanto, puesto que
la alusion mitoldgica que se presenta en el primer verso (Sacra planta de Alcides) se refiere a
al alamo, que es el arbol que simboliza a Hércules (cuyo méas famoso epiteto en la tradicion
mitologico era el patronimico ‘Alcides’). En el primer verso del primer terceto (Ardiente
morador del sacro coro) observamos otra perifrasis mitoldgica, en esta caso referida al dios
Apolo, y se explica, bien porque era el corifeo de las musas (“sacro coro”), bien porque era el
centro del sistema planetario, segun la concepcion de entonces, y cada planeta se asociaba a un

dios: por ello es un “sacro coro”.

En el verso 7 se menciona a ‘Cloto’, que es una de las tres parcas encargadas de hilar, devanar
y cortar el hilo de la vida. En este caso, se le suplica a Apolo que esa divinidad no corte tal

hilo, que es el de la vida de la amada.

35
1586

EN UNA ENFERMEDAD DE DON ANTONIO DE PAZOS, OBISPO DE CORDOBA

Deste mas que la nieve blanco toro®,
robusto honor de la vacada mia,

y destas aves®® dos que al nuevo dia

31 Representa la pureza y la castidad.
32 Simbolo de pureza y castidad.
33 Seglin Angulo y Pulgar, estas aves eran dos tortolas.

28
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



saludaban ayer con dulce lloro,

5 a ti, el mas rubio dios del alto coro,
de sus entrafias hago ofrenda pia
sobre este fuego que vencido envia

su humo al ambar y su llama al oro,

por que a tanta salud sea reducido®*
10 el nuestro sacro y docto pastor rico,

que aun los que por nacer estan lo vean,

ya que de tres coronas®® no cefido,
al menos mayoral del Tajo, y sean

grana el gaban, armifios el pellico®’.

La voz poética de Gongora suplica a Apolo, dios de la Medicina, que salve al obispo de
Cordoba de la muerte debido a su enfermedad a cambio del sacrificio del ‘blanco’ toro y de las
aves y asi su actividad religiosa alcance, al menos, la labor de arzobispo en Toledo y puedan

conocerle aquellos que aun no han nacido.

Se puede observar que este soneto esta relacionado con el anterior Sacra planta de Alcides
puesto que el ofrecimiento del sacrificio de un blanco toro a cambio de salvar la vida de los
seres queridos del poeta ya lo habia propuesto la voz poética gongorina. La diferencia esta en
la persona salvada, pues en el anterior soneto se pretendia salvar a la amada de la voz poética,

y en este a un amigo religioso de Gongora.

La perifrasis mitoldgica que aparece en el fragmento es en el verso 5 a ti, mas rubio dios del
alto coro alude a Apolo ya que ademas de ser dios de la Medicina, era el dios patron de la

masica y la poesia. Ademas, era el jefe corifeo de las musas y se le identificaba con el sol.

34 Cultismo con significado de ‘recuperado’ o ‘reconducido’.

35 Obispo.

% Tiara papal porque tiene tres coronas.

37 Colores de la indumentaria religiosa con la que se vestian para llevar a cabo su labor.

29
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



El poeta utiliza en esta composicion uno de sus recursos mas frecuentes en su poesia: la
metonimia. Se puede observar en el segundo terceto en el verso 13 al menos mayoral del Tajo
donde menciona al rio en lugar de la ciudad por donde pasa que es Toledo. La voz poética

realiza una suplica para que este religioso sea conocido como ‘Arzobispo de Toledo’.

3.2 SONETOS DEL PERIODO 1588-1608

39
1588

A DON LUIS DE VARGAS

T4, cuyo ilustre (entre una y otra almena
de la imperial ciudad®) patrio edificio
al Tajo mira en su himido ejercicio

pintar los campos y dorar la arena:

5 descuelga de aquel lauro enhorabuena
aquellas dos, ya mudas en su oficio,
reliquias dulces del gentil Salicio®,

heroica lira, pastoral avena.

Llégalas, oh clarisimo mancebo,
10 al docto pecho, a la stiave boca,

poniendo ley al mar, freno a los vientos;

sucede en todo al castellano Febo,
que ahora es gloria mucha vy tierra poca,

en patria, en profesion, en instrumentos.

38 Perifrasis tradicional que identifica a la ciudad de Toledo.

3 pastor protagonista junto con Nemoroso en la Egloga primera Garcilaso de la Vega, toledano, como bien se
sabe.

30
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



La voz poética de Gongora alaba a don Luis de Vargas, poeta y mecenas del autor,
equiparandolo con Garcilaso de la Vega (al que se alude en los versos 7 y 12), puesto que
ambos eran toledanos y poetas de gran calidad. Por ello, Gongora considera en este soneto que

Luis de Vargas es el sucesor poético de Garcilaso.

En el Gltimo terceto, el verso 12 (sucede en todo al castellano Febo) alude que Don Luis de
Vargas debe ser el sucesor de Garcilaso de la Vega. Asimismo, esta identificando a este con el

dios de la poesia, Apolo.

En el segundo cuarteto, en el verso 5, el ‘lauro’ (el laurel) se refiere al simbolo de los poetas,
dado que es el arbol en que se metamorfosed Dafne, la ninfa amada por Apolo, quien decidio
entonces que las hojas de ese arbol servirian para coronar a quienes destacaran tanto en lo
militar como en lo poético. Hace referencia, ademas, al tépico por el cual el poeta deja colgado
su instrumento musical a la espera de que un sucesor llegue a descolgarlo, como se observa en
el verso 6 (ya mudas en su oficio, referido al género épico, representado por la lira, y al
bucolico, simbolizado en la flauta pastoril o ‘avena’, latinismo procedente del segundo verso
de la primera Bucdlica de Virgilio: siluestrem tenui Musam meditaris auena). Identifica este
topico con la sucesion de Garcilaso por parte de Luis de Vargas en el “trono” de ambos tipos

de poesia.

En el verso 11 podemos observar, de nuevo, una casi segura alusion al poder de la poesia-
musica sobre la naturaleza, que se atribuia a cantores miticos como Orfeo y Arién, ambos

igualmente considerados sucesores legendarios de Apolo.

En el Gltimo terceto, Géngora concluye el fragmento con una diseminacion correlativa
recolectiva, tipica del manierismo, aludiendo con una estructura trimembre a la ciudad de

Toledo, a la actividad poética y a los instrumentos que se emplean en esta.

62
1602

Verdes juncos del Duero a mi pastora

tejieron dulce generosa cuna;

31
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



blancas palmas, si el Tajo tiene alguna,
cubren su pastoral albergue ahora.

5 Los montes mide y las campafias mora
flechando una dorada media luna,
cual dicen que a las fieras fue importuna

del Eurota la casta cazadora.

De un blanco armifio el esplendor vestida,
10 los blancos pies distinguen de la nieve

los coturnos que calza esta homicida;

bien tal, pues, montaraz y endurecida,
contra las fieras solo un arco mueve,

y dos arcos tendi6 contra mi vida.

La voz poética narra en el primer cuarteto la historia de una dama, representada bajo el bucélico
disfraz de una pastora, que nacié en las orillas del Duero y mas tarde se traslado a las del Tajo,
donde al parecer vive aun. Alli, practica la actividad de la caza, y por ello, es comparada con
Diana, diosa de esa actividad, afirmando que ademas de cazar animales ha conseguido
conquistar al amado, pero no con el arco real, sino con los que conforman sus cejas, en una
tipica metafora petrarquista (versos 13-14). Este soneto trata de nuevo el topico de la caza

amorosa.

En el verso 6, la ‘media luna’ es una metafora que se refiere al arco dorado con el que la amada
lanzaba las flechas. Asimismo, la forma de ‘media luna’ vuelve a reiterarse de manera indirecta
en los dos ultimos versos, como deciamos. La diosa Diana se asimilaba a la Luna, y en concreto
su arco (similar en figura al astro cuando esta en sus cuartos menguante y creciente, y ademas
se la identificaba con la castidad; por tanto, la perifrasis “casta cazadora que blande una media
luna —un arco— en las inmediaciones del Eurota (rio de la region griega de Esparta)” se
decodifica en ‘diosa Diana’. Seguramente, tras estos versos se esconda una fuente clasica; en
concreto, unos versos del libro primero de la Eneida de Virgilio (498-499): Qualis in Eurotae

ripis aut per iuga Cynthi / exercet Diana choros.

32
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



A lo largo del soneto, el poeta emplea la mezcla de colores para hacer énfasis en las imagenes
que quiere presentar, como en ‘verdes juncos’, ‘blancas palmas’, ‘blanco armifo’, ‘dorada
media luna’. Ademas, Gongora destaca la belleza y pureza de la amada caracterizandola con el

color blanco.

82
1606
A LA EMBARCACION EN QUE SE ENTENDIO PASARAN A NUEVA ESPANA LOS MARQUESES DE

AYAMONTE

Velero bosque de arboles poblado
que visten hojas de inquieto lino*°;
puente instable*! y prolija que vecino
el occidente haces apartado,

5 mafana ilustrara tu seno alado
soberana beldad, valor divino*?,
no ya el de la manzana de oro fino

griego premio, hermoso, mas robado:

consorte es generosa del prudente
10 moderador del freno mexicano®,

Lisonjeen el mar vientos segundos,

que en su tiempo (cerrado el templo a Jano,
coronada la paz) vera la gente

multiplicarse imperios, nacer mundos.

40 Metafora por las velas del barco.

41 Metafora que puede referirse al ‘Océano Atlantico’ o al propio barco en el que viajan los marqueses.
42 Verso bimembre donde se utiliza la estructura adj. + sust. / sust. + adj. formando asi un quiasmo.

43 Perifrasis que designa al nuevo virrey, el Marqués de Ayamonte.

33
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



La voz poética de Gongora se dirige al barco pidiéndole que el viaje del Marqués de Ayamonte,
nombrado virrey de Nueva Espafia, a América sea sosegado y le desea un mandato pacifico y
exitoso en México. Se trata de un soneto que puede adscribirse al género del propempticon,
tipo de composicién poética en la que se desea un buen viaje a una persona que va a
emprenderlo. El hecho de dirigirse al barco puede ser que imite la oda tercera del primer libro

de Horacio, en la que este se dirige al barco en el que viajara su amigo el poeta Virgilio.

En el soneto se pueden detectar algunas alusiones mitoldgicas: una de ellas la encontramos en
los versos 7 y 8 (no ya el de la manzana de oro fino / griego premio, hermoso, mas robado),
donde se hace referencia a la historia de Paris y el rapto de Helena. Cabe recordar que Paris
juzg6 a Venus mas bella que Juno y Palas, y por ello, le entregd a aquella la manzana de oro
que la diosa Discordia, en las bodas de los padres de Aquiles, Tetis y Peleo, habia arrojado en
la mesa nupcial, despechada porque no se la habia invitado. Venus, a cambio, favorece el amor
de Paris con la reina espartana Helena, considerada la mujer mas bella del mundo. A esta se la
identifica aqui con la esposa del Marqués de Ayamonte. Puede observarse la “cosificacion” a
la que se reduce a la heroina mitoldgica (un simple premio robado), lo cual parece contribuir a
la idea de que la marquesa es superior a ella, pues, ademas, su marido, el marqués, no se ha
visto obligado a “robarla” (o sea, a raptarla, como si tuvo que hacer Paris con Helena, pues esta

estaba casada con el rey espartano Menelao).

Otra alusion mitoldgica presente en la composicion es la que aparece en el verso 12 (cerrado
el templo a Jano), donde a través de una construccion de ablativo absoluto se hace referencia
alude al templo romano de Jano, dios de las puertas: dicho templo era abierto en tiempos de
guerra y cerrado en tiempos de paz. Lo que pretende Gongora es afirmar que el mandato del
Marqués de Ayamonte como virrey sera tan prospero que reinard la paz y asi conquistara
nuevos territorios que pasaran a formar parte de la Monarquia Hispanica como se observa en
el dltimo verso (multiplicarse imperios, nacer mundos). Tal vez, la razon por la que Géngora
introduce el mito del rapto de Helena es también la de contraponerlo al matrimonio de los
marqueses, que es superior a la pareja adultera precisamente por no serlo y porque su unién lo

que traerd sera un periodo de paz y no una guerra, como la de Troya.

34
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



89
1607
A SU HIJO DEL MARQUES DE AYAMONTE, QUE EXCUSE LA MONTERIA

Deja el monte, garzon bello, no fies
tus afos de él, y nuestras esperanzas,
que murallas de red, bosques de lanzas

menosprecian los fieros jabalies.

5 En sangre a Adonis, si no fue en rubies,
tifieron mal celosas asechanzas,
y en urna breve funerales danzas

coronaron sus huesos de alhelies.

Deja el monte, garzon: poco el luciente
10 venablo en Ida aprovecho al mozuelo

que estrellas pisa ahora en vez de flores.

Criiel verdugo el espumoso diente,
torpe ministro fue el ligero vuelo

(no sepas mas) de celos y de amores.

En el soneto la voz poética de Gongora aconseja al hijo del Marqués de Ayamonte que
abandone la actividad cinegética a causa de los peligros que supone acercarse a las fieras. Para
ello, utiliza un exemplum mitolégico recordando los mitos de Adonis y Ganimedes. Cabe
recordar que en la historia de Adonis, segun se cuenta en las Metamorfosis de Ovidio, es Venus
la que trata de disuadir (como aqui la voz poética) al bello joven de su dedicacion a la caza, a
causa de los peligros que entrafia (alli Venus cuenta a Adonis la historia de Atalanta e
Hipomenes). Aqui es el propio ejemplo de la muerte de Adonis (ademas del de Ganimedes) el

que se emplea como exemplum.

El mito de Adonis tiene dos versiones: la primera, en la que muere por la ira de Diana, diosa
de la caza; en la segunda, su muerte es causada por la metamorfosis de Marte en jabali, debido

35
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



a los celos que sentia este por la relacion que mantenian el apuesto joven y su amada, la diosa
Venus. Aqui Géngora parece decantarse por esta segunda version, dada la muy probable

alusion a esos sentimientos del dios Marte presente en el verso 6 (mal celosas asechanzas).

En los tercetos se presenta una alusion mitoldgica que hace referencia al bellisimo principe
troyano Ganimedes, el otro joven de la mitologia destacado por su belleza (junto a Adonis),
que fue raptado por Jupiter, transformado en aguila, mientras cazaba y pastoreaba en el monte
Ida, proximo a Troya. Se convirtié en ministrador del néctar de la copa de Jupiter, pero en este
fragmento lo es de ‘celos y amores’, en una casi segura alusion al odio que concibi¢ la diosa
Juno, esposa de Jupiter, hacia el adolescente a causa del afecto (probablemente con relacion
homosexual efébica) que su marido le prodigaba. Ademas en el verso 11 que (estrellas pisa
ahora en vez de flores) se observa la catasterizacion de Ganimedes en la constelacion de

Acuario (véase arriba el soneto 1).

En el inicio del primer cuarteto y del primer tercero en Deja el monte se observa una anéfora,
puesto que repite las mismas palabras al comienzo de las dos estrofas, sin duda para insistir en

el ruego por la inminencia del peligro.

3.3 SONETOS DEL PERIODO 1609-1616

134

1613

A DON ANTONIO DE LAS INFANTAS, EN LA MUERTE DE UNA SENORA CON QUIEN ESTABA
CONCERTADO DE CASAR EN SEGURA DE LA SIERRA

Ceiiida, si asombrada no, la frente
de una y de otra verde rama obscura,
a los pinos dejando de Segura

su urna lagrimosa, en son doliente

36
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



5 llora el Betis*, no lejos de su fuente,
en poca tierra ya mucha hermosura,
tiernos rayos en una piedra dura

de un sol antes caduco que luciente.

iCuan triste sobre el porfido® se mira
10 casta Venus llorar su cuarta Gracia,

si lagrimas las perlas son que vierte!

iOh Antonio, oh tu del musico de Tracia
prudente imitador! Tu dulce lira
sus privilegios rompa hoy a la muerte.

En este soneto, la voz poética escribe un soneto que trata de consolar a don Antonio de las
Infantas por la muerte de su prometida. En los primero cuartetos, el rio Guadalquivir llora la
muerte de la hermosa difunta; en el primer terceto, es Venus quien lamenta su pérdida, y en el
altimo terceto, el poeta encomienda sutilmente a don Antonio de las Infantas que continGe su
actividad poética, recordando ahora con ella a su amada. Probablemente le incite a escribirle

algln tipo de elegia.

Estamos ante una composicion funebre en la que, a pesar de que no se sefiale explicitamente
(dejando a un lado el epigrafe del soneto), se confirma la muerte de la prometida de don
Antonio en el verso 6 (en poca tierra ya mucha hermosura), muerte que se evita nombrar, en
consonancia con la idea clave del soneto: que el propio prometido, que era poeta, puede hacerla

ahora inmortal con sus versos, algo a lo que se lo invita e incita.

En el primer terceto, Venus llora la muerte de ‘su cuarta gracia’ refiriéndose a la prometida de
don Antonio y considerandola asi por su indudable belleza. Las Gracias o Carites eran

divinidades de la belleza que solian acompafiar a la diosa Venus.

4 Rio Guadalquivir, que representa la imagen del rio llorando la muerte de la amada y simboliza una especie de
‘urna’ donde esta yace. Véase el soneto 1, donde ya encontrdbamos la misma imagen.

4 Mineral semejante al marmol, de color rojo, que suele nombrar el poeta en sus composiciones funerarias, pues
solian emplearse en los sepulcros lujosos: de hecho, en Gongora suele ser una metonimia por el propio sepulcro.

37
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



En el ultimo terceto, empezando por el verso 12 (oh td del masico de Tracia) observamos una
perifrasis mitoldgica iniciada con una antonomasia, porque se establece una suma de rasgos
que caracterizan a Orfeo, quien con su lira consiguio captar la atencion de los dioses de Averno
e intentd salvar a su amada Euridice llevandola a la superficie terrestre. EI deseo de Orfeo se
desvanecid por el incumplimiento de la condicion de los dioses: no echar la vista atras. La
impaciencia de Orfeo pudo con él y de nuevo Euridice fue arrebatada, por lo que “el musico
de Tracia” (region de la que era originario Orfeo) no logré al fin romperle “sus privilegios” a

la muerte.

Gédngora concluye el poema realizando una identificacion de don Antonio de las Infantas con
Orfeo y considerandolo igual de brillante que este por su condicion de poeta: lo anima asi a
conseguir que su amada sea recordada siempre a través de su lira, “salvandola” de la muerte

precisamente gracias a esa actividad poética.

148
1615
A JUAN DE VILLEGAS, ALCALDE MAYOR DE LUQUE POR DON EGAS VENEGAS, SENOR DE

AQUELLA VILLA

En villa*® humilde si, no en vida ociosa,
vasallos riges con poder no injusto,
vasallos de tu duefio, si no augusto*’,

de estirpe en nuestra Espaiia generosa®®,

5 Del barbaro ruido a curiosa
dulce leccion te hurta tu buen gusto®:

tal del muro® abrasado hombro robusto

4 Seglin Matas, remite al apellido del destinatario, Villegas, que deriva de ‘villa’.

47 Con significado de ‘imperial’ o ‘real’.

48 Con significado de ‘noble’ o ‘ilustre de nacimiento’.

49 El buen gusto de Villegas por su actividad a la lectura evitando la ignorancia de la ciudad.
%0 Sinécdoque por la ‘muralla’ de Troya.

38
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



de Anquises redimi¢®! la edad dichosa®.

No invidies, oh Villegas, del privado
10 el palacio gentil, digo, el convento

adonde hasta el portero es presentado;

de la tranquilidad pisas contento
la arena enjuta, cuando en mar turbado

ambicioso bajel da lino al viento.

La voz poética de Géongora se refiere a la asuncion del cargo de alcalde mayor de Luque, villa
cercana a Cérdoba, por su amigo Juan de Villegas. Es un soneto amistoso en el que se ensalza
la sencillez y humildad con la que Juan de Villegas gobierna esa ciudad. Villegas era un hombre
culto que se dedicaba a la lectura, gracias a la cual podia abstraerse del ruido y distraccién de

la villa y su gobierno.

Esta composicion recuerda, sobre todo en los dos tercetos, el conocido topico literario del
menosprecio de corte y alabanza de aldea, por el que se elogia la vida en la aldea como un
lugar tranquilo, silencioso, donde puedes dedicar tu actividad a la lectura lejos de los peligros
de la ciudad. De ahi que en el primer terceto se le aconseje No invidies, oh Villegas, del privado
el palacio gentil. Aunque no sea un miembro de la corte en palacio, no quiere decir que su

labor como alcalde sea inferior.

En los versos 7 y 8 (tal del muro abrasado hombro robusto / de Anquises redimié la edad
dichosa) se puede observar una doble perifrasis mitoldgica: la primera, a través de la
sinécdoque hombro robusto, que nos conduce a deducir que dicho hombro es el de Eneas,
quien, llevandolo sobre él, salvo a su padre Anquises de la destruccion e incendio de Troya.
Ademas, tras ellos iba el hijo de Eneas, Ascanio. La segunda seria del muro abrasado con la

que se alude, también metonimicamente, a la ciudad de Troya.

51 Como alega Matas, con significado de ‘salvar’.
%2 Tiene doble interpretacion: felicidad por la salvacion de Anquises y también podria ser por la fundacién de
Roma.

39
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



La comparacion entre el soneto y el mito de Eneas podria ser la siguiente: al igual que los libros
salvaron a Juan de Villegas de la ignorancia y del aburrimiento en la vida aldeana, Eneas librd

a su padre Anquises de la muerte en Troya.

3.4 ULTIMA ETAPA (1617-1624)

160
1617

AL CONDE DE VILLAMEDIANA, DE SU FAETON

En vez de las Heliades, ahora
coronan las Piérides el Pado,
y tronco la mas culta levantado

suda electro® en los nimeros que llora.

5 Plumas vestido, ya las aguas mora
Apolo, en vez del pajaro nevado
que a la fatal del joven fulminado

alta rtiina voz debe canora.

¢Quién, pues, verdes cortezas, blanca pluma
10 les dio? ¢Quién de Faeton el ardimiento®,

a cuantos dora el sol, a cuantos hafa

términos del océano la espuma,

dulce fia? Tu métrico instrumento®,

53 Se refiere a la resina de color &ambar que exudan los troncos de ciertos arboles. En el soneto, alude a las lagrimas
que expelian las Heliades convertidas en alamos, mito que ya se ha analizado en algunos sonetos anteriores.

54 Puede actuar como sustantivo o como adjetivo. Dependiendo de como actue, su significado puede ser el de
‘arder, ‘quemarse’ o el de ‘valiente’ u ‘osado’. Alusién mitoldgica a la historia de Faeton.

%5 Siguiendo la teoria de Romojaro, estariamos ante una nominacion mitoldgica sustitutiva en la que se esta
nombrando a alguien a través de una referencia mitolégica que lo sustituye.

40
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



oh Mercurio del Jupiter de Espafia.

La voz poética de Gongora ensalza la figura de su amigo el conde de Villamediana (Juan de
Tassis y Peralta, correo mayor de Felipe IV y seguidor poético del cordobés) y la creacion de
su obra Fabula de Faeton. Para ello sustituye a las Heliades (hermanas de Faeton) por las
Piérides (musas) y a Cigno (hermanastro de Faetdn) por Apolo, para alabar la obra literaria del

marques.

En los primeros versos (En vez de las Heliades, ahora / coronan las Piérides el Pado)
encontramos esa sustitucion de las Heliades por las Piérides y la mencion del rio Pado (actual
Po y antiguamente Eridano), al que se precipitd Faeton con el carro de su padre, Apolo-Febo-
Sol, tras ser fulminado por Jupiter. Las Heliades, como ya se ha mencionado en otros
fragmentos, eran las hermanas de Faeton que se convirtieron en alamos mientras lloraban la
muerte de su hermano. Eran hijas del Sol y de Climene. Ahora se nos presentan sustituidas por
las Piérides que son las Musas, quienes, en lugar de llorar como las Heliades, cantan, en
referencia a la fabula mitoldgica del conde, que aqui se quiere exaltar.

En el segundo cuarteto (Plumas vestido, ya las aguas mora / Apolo [...] / alta rlina voz debe
canora) se esconde otra alusion mitoldgica al tragico final del mito de Faetdn, de ahi su
mencion al ‘joven fulminado’. En esta estrofa, cabe destacar la aparicion de Apolo (dios de la
musica y la poesia) transformado en cisne y sustituyendo la figura de Cigno, hermanastro de
Faeton, quien también se metamorfosed en cisne llorando la muerte de aquel, al que amaba
profundamente. De Cigno procede el nombre del cisne, ave que esta siempre en el agua porque
odiaria el fuego a raiz, precisamente, de la historia de Faeton, quien murié abrasado y
abrasando. La caida de Faeton en el Po tuvo, pues dos consecuencias tragicas derivadas en
metamorfosis, pues afectdé a sus hermanas, las Heliades (transformadas en alamos) y a su
hermanastro y mejor amigo Cigno (transformado en cisne que canta la tragedia con su “voz

canora’).

En el dltimo verso del soneto el poeta incluye una doble perifrasis mitoldgica en Mercurio del
Jupiter de Espafia: la primera hace referencia al conde de Villamediana, que ostentaba, como
ya sefialamos, el titulo de Correo Mayor del reino identificandolo con Mercurio, dios mensajero
del dios Jupiter; la segunda alusion es a Felipe 11, rey de Espafia, identificAndolo con el propio

Jupiter, dios de todos los dioses. Asimismo, podria darse incluso una tercera alusion en el verso

41
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



13 de este mismo terceto, en tu métrico instrumento, que se corresponde con la lira, cuyo

creador fue Mercurio, quien se la regal6 a su hermano Apolo.

172
1620

EN LA MUERTE DE UN CABALLERO MOZO

Ave real®® de plumas tan desnuda,
que aun de carne vol6 jamas vestida,
cuya garra, no en miembros dividida,

inexorable es guadafia aguda,

5 lisonjera a los cielos o safiuda
contra los elementos de una vida
florida en afos, en beldad florida,

cual menos piedad arbitra lo duda,

no a deidad fabulosa hoy arrebata
10 garzon que en vez del venatorio acero

cristal ministre®” impuro, sino alado

espiritu que en citara de plata
al Jupiter dirige verdadero

un dulce y otro cantico sagrado.

En el soneto la voz poética de Gongora equipara la muerte del mozo caballero al rapto de

Ganimedes por el aguila de Jupiter.

% Se refiere aqui a la muerte.

57 Con significado de ‘sirva’, ‘administre’ o ‘escancie’. Hace referencia la labor de Ganimedes como copero de

Jupiter.

42
Universidad de Valladolid

Sara Romo Antolin



En los dos primeros cuartetos se observa una alegoria para hablar de la muerte a la que
denomina ‘ave real’ pero sin plumas. Seria una metafora en la que identifica la muerte del mozo

con el aguila, porgue es el que arrebata a Ganimedes llevandolo al reino de los cielos.

En el primer terceto se alude a Ganimedes, de nuevo presentado como un “garzon”, al igual
que en el soneto 24 y en los primeros versos de la Soledad primera: el principe troyano, mu
atractivo por su belleza y juventud, que fue raptado por el aguila de Jupiter, o por Jupiter
metamorfoseado en &guila, para ser suministrador del néctar de este, como dice en los versos
9,10y 11 del primer terceto: no a deidad fabulosa [JUpiter] hoy arrebata / garzon [Ganimedes]

que en vez del venatorio acero / cristal ministre impuro.

El poema concluye con una posible perifrasis mitoldgica que haria referencia a la lira de Orfeo
(verso 12: espiritu que en citara de plata). También puede interpretarse como la constelacion
en la que fue catasterizada la propia lira de Orfeo. Asimismo, en este terceto se puede observar
como se hace referencia al ‘Jupiter verdadero’ que no se refiere a la deidad mitoldgica, sino al

Dios cristiano y verdadero al que el joven noble fallecido dirige su canto.

180
1621

DEPRECACION A ESCULAPIO EN LA ENFERMEDAD DE SU MAJESTAD PHILIPO CUARTO

Los rayos que a tu padre son cabello,
barba, Esculapio, a ti, peinas en oro;
tu facultad en lira humilde imploro:

dicte numeros Clio para ello.

5 Asiste al que dos mundos, garzon bello,
veneran rey y yo deidad adoro;
purpureara® tus aras blanco toro

que ignore el yugo su lozano cuello.

%8 Seglin Angulo y Pulgar, comentarista de Gongora, ‘tefiira de rojo con sangre’, lo que recuerda el sacrificio del
‘blanco toro’ que no habia estado destinado al yugo (citado en Matas, 2019: p. 1430).

43
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



Piedras lavo ya el Ganges, hierbas Ida
10 escondid a otros; la de tu serpiente®

0 mas limada hoy o mas lamida®,

en polvo, en jugo virtlilosamente
soliciten salud, produzgan vida:

humano primer Fénix®! siglos cuente.

La voz poética de Gongora dedica un ruego religioso a Esculapio, hijo de Apolo y, al igual que
este, dios de la Medicina, para pedirle que otorgue salud al rey Felipe IV, quien padece una
enfermedad, a cambio del sacrificio de un ‘blanco toro’, tal como sucedia en el soneto 32, ya
analizado. La lira del mismo dios Apolo, tafiida humildemente por el poeta, cobra importancia

en este soneto debido a que su uso conducira al cumplimiento del ruego que se solicita.

En el primer cuarteto se nos presenta una alusion mitologica que hace referencia al dios Apolo,
padre, como se ha sefialado, de Esculapio, que ademas de ser el dios de la curacién y de la
poesia lirica, se lo identificaba con el sol. De ahi que en los primeros versos la voz poética se

refiera a Los rayos que a tu padre son cabello.

En este primer cuarteto, también se hace mencion a Clio, musa de la historia y de la poesia
épica a la que, siguiendo el muy antiguo tépico de invocacioén, se le pide que inspire estos
versos en los que ruega a Esculapio. Asimismo, en este cuarteto, se nos presenta un doble
paralelismo, segiin Matas: “la barba de Esculapio, hijo de Apolo, esta formada por los mismo

rayos que brillan en la cabeza del padre” (2019: p. 1429).

El poema concluye con dos tercetos en los que la voz poética de Gongora correlaciona la
serpiente, el polvo de la piedra y el jugo de la hierba como las “armas” de Esculapio que pueden

combatir la enfermedad del rey Felipe IV.

59 Animal enroscado en el baston de Esculapio, uno de los atributos que lo caracterizan.
%0 Se refiere a un tipo de jarabe conocido en la época como ‘lamedor’.

51 Ave que muere y renace de sus cenizas a la que aqui se equipara con el joven monarca, ahora enfermo.

44
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



191

1622

DE LAS MUERTES DE DON RODRIGO CALDERON, DEL CONDE DE VILLAMEDIANA Y CONDE DE
LEMUS

Al tronco descansaba de una encina®?
que invidia de los bosques fue lozana,
cuando segur®® legal una mafiana

alto horror me dejo con su riina.

5 Laurel® que de sus ramas hizo dina
mi lira, ruda si, mas castellana,
hierro luego fatal su pompa vana

(culpa tuya, Caliope®) fulmina.

En verdes hojas cano el de Minerva®®
10 arbol culto®’, del Sol yace abrasado,

aljofar sus cenizas de la hierba.

jCuanta esperanza miente a un desdichado!
¢A qué mas desengarios me reserva,

a qué escarmientos me vincula el hado?

62 Arbol de Japiter que simboliza el poder y con el que se refiere a don Rodrigo Calderdn.

8 Como se explica en Matas (2019: p. 1508), era sinénimo en latin de ‘ejecucion legal por aplicacion de la pena
capital’.

8 Arbol de Apolo, dios de la poesia, con el que Gongora se refiere al conde de Villamediana.

8 Musa de la poesia épica y la elocuencia. Segin Damaso Alonso (citado en Matas, 2019: p. 1500), podria aqui
culpar a esa musa de la muerte del conde de Villamediana porque su inspiracion se la ocasion6 a causa de los
poemas satiricos que escribia.

% Diosa de la sabidurfa.

67 Perifrasis mitoldgica al olivo, arbol que se asocia a Minerva, diosa de la sabiduria y en el poema lo relaciona

con el conde de Lemos.

45
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



La voz poética de GAngora compone una magistral y soberbia composicion fanebre en la que
canta y llora la muerte de personajes nobles como Rodrigo Calderdn, el conde de Villamediana
y el conde de Lemos, quienes habian sido sus protectores y murieron en menos de un afo, lo

que provoco que el poeta se deprimiera al haberse quedado asi sin proteccion.

El primer cuarteto esta dedicado a Rodrigo Calderdn, marqués de Sieteiglesias, que habia sido
la mano derecha del valido de Felipe Ill, el duque de Lerma; el segundo, al conde de
Villamediana, del que acabamos de ver el soneto que Géngora le dedico por su Fabula de
Faeton; y el primer terceto, al conde de Lemos. Existe a su vez en estas estrofas una correlacién
puesto que asocia a cada uno de estos personajes nobles con un arbol: al conde de Siete Iglesias,
con la encina (arbol consagrado a Jupiter) por su fortaleza y su relacion con el poder y la
monarquia; al conde de Villamediana, con el laurel (arbol consagrado a Apolo) por su actividad
poética; y al conde de Lemos, con el olivo (arbol consagrado a Minerva), porque era un noble

que destacaba por su gran cultura.

En el segundo terceto, el poema concluye con el desengafio vital y desolacion del poeta a causa
de esas muertes. Segin Matas (2019: p. 1498), es “el primer arranque de intima y silenciosa
amargura” donde el poeta expresa su dolor mas sincero, lo que le inspirara para la composicion
de sonetos posteriores a causa de este desengafio. El poeta manifiesta su soledad y lanza una
pregunta retorica en los Ultimos versos ¢(A qué mas desengafios me reserva, / a qué

escarmientos me vincula el hado?, mostrando asi su desesperanza.

193
1623

AL MARQUES DE VELADA, HERIDO DE UN TORO QUE MATO LUEGO A CUCHILLADAS

Con razon, gloria excelsa de Velada,
te admira Europa, y tanto, que celoso
su robador mentido pisa el coso,

piel este dia, forma no, alterada.

46
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



5 Buscd tu fresno®, y extinguio tu espada
en su sangre su espiritu fogoso,
si de tus venas ya lo generoso

poca arena dejé calificada.

Lloré su muerte el Sol, y del segundo
10 lunado signo su esplendor vistiendo,

a la satisfaccion®® se disponia,

cuando el monarca deste y de aquel mundo
dejar te mando el circo, previniendo

no acabes dos planetas en un dia.

El soneto recuerda una anécdota de un festejo taurino celebrado en presencia del rey Felipe IV
en el que el Marqueés de Velada resulté herido por un toro. El enojo del marqués impulsoé su

valentia y termin0 por matar a la res a cuchilladas.

En este fragmento encontramos una perifrasis mitolégica en el verso 2 y 3 (te admira Europa,
y tanto, que celoso / su robador mentido pisa el coso) que alude al Japiter, quien
metamorfoseado en un toro blanco raptd a la princesa fenicia Europa y la llevo a Creta sobre
su lomo surcando el mar. En este soneto, el poeta cordobés “recicla” uno de sus mas famosos
versos, el segundo de la Soledad primera (en que el mentido robador de Europa), donde el
participio ‘mentido’ indica la metamorfosis del padre de los dioses en el bello toro que sedujo
a la citada princesa. Gongora relaciona la anecdota del marqués de Velada con este mito, y en
concreto con la satisfaccion y admiracion que siente Europa (que aqui parece referirse tanto a
la princesa fenicia como al continente al que dio nombre, tal vez porque estuvieran presentes

embajadores extranjeros en el festejo) por la matanza del toro que la secuestro.

8 Metonimia por la que se refiere a ‘lanza’ ‘o ‘rejon’.

% Aqui equivale a ‘venganza’.

47
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



En los versos 9 y 10 (y del segundo / lunado signo) hallamos una nueva referencia a un
catasterismo mitoldgico, pues se refiere al ‘sol’ vestido de la constelacion de Tauro, cuyas
fechas establecidas para ella (es decir, cuando el sol “pasa” por dicho signo) coinciden con la
celebracion de los festejos taurinos; es un signo “lunado” por la forma de (media) luna que
tienen sus cuernos (serian otros elementos que ponen en relacion este soneto con los versos

iniciales de la Soledad primera).

En este poema se puede observar un tridngulo amoroso cuyos participantes son el marqués que
mata a Jupiter, quien roba a Europa, quien admira al marqués por su actuacién con su
secuestrador. En este soneto, la voz poética de Gongora no solo ensalza en este soneto la

festividad taurina, sino la heroicidad que se le otorga al marqués por su cometido en la plaza.

En el Gltimo terceto se hace referencia a la orden por parte del monarca Felipe IV hacia el
marqués para evitar que este mate un segundo planeta: tras haber matado a uno, Japiter bajo la
forma del toro, se disponia ahora a dar muerte al Sol igualmente “disfrazado de toro” cuando
entra en la constelacion Tauro (probablemente se refiera a un segundo toro que saldria a ser
lidiado tras el anterior; el marqués, valeroso, estaba dispuesto a matarlo también, pero, como
el otro lo habia herido, el monarca le ordend que se retirara de la plaza). Se trata de una

magistral miscelanea entre el plano mitoldgico y el real.

201
1623

DE LA ESPERANZA

Sople rabiosamente conjurado
contra mi lefio” el austro embravecido,
que me ha de hallar el ultimo gemido,

en vez de tabla’®, al &ncora abrazado.

70 Sinécdoque por ‘barco’, muy habitual en la poesia de la época y, en especial, en la de Gongora.
L Se refiere a la tabla a la que se aferran los naufragos para salvar la vida en el mar. Recuérdese que asf lo hace

el peregrino de las Soledades.

48
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



5 ¢Qué mucho si, del marmol’? desatado,
deidad no ingrata la Esperanza ha sido
en templo que, de velas hoy vestido,

se venera de mastiles besado?

Los dos lucientes ya del cisne pollos,
10 de Leda hijos, adopt6: mi entena
lo testifique dellos ilustrada.

¢ Qué fuera del cuitado, que entre escollos,
que entre montes, que cela el mar, de arena,

derrotado seis lustros ha que nada?

El poeta se presenta a si mismo como un ‘barco dentro de un mar’ y expone lo peligros a los
que se ve expuesto en el mar. La voz poética de Géngora a través de una metafora néutica
compara la situacion de la nave con la suya propia, puesto que los peligros a los que se enfrenta

en el mar son los mismos a los que ha de someterse él durante su vida en la corte.

En el primer terceto, se observa una alusién mitoldgica: Los dos lucientes ya del cisne pollos,
/ de Leda hijos. Se refiere en origen al mito en el que Zeus se transformo en cisne para unirse
a Leda. En concreto, alude a los hijos de Leda y Zeus, que son los mellizos Castor y Pélux, los
Didscuros, quienes se catasterizaron en la constelacién de Géminis, como ya vimos en el soneto
1.

Existe una relacion tradicional entre los Didscuros Castor y Pélux y la navegacion: la
esperanza, pues se relacionaba a estas dos divinidades con ciertas reverberaciones luminosas
que aparecian en los maéstiles de los barcos cuando la tempestad estaba a punto de remitir. Es,
de nuevo, una comparacion entre el plano real (en este caso, la propia vida del poeta) y el

mitoldgico.

La composicion es un canto de esperanza que la voz poética gongorina entona de manera

alegdrica tratando de equiparar los peligros que le acechan durante su vida en la corte con los

2 Probablemente sea metéafora por el mar. Fue muy usada ya por los autores clasicos.

49
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



peligros del mar y cdmo consigue superarlos gracias a la esperanza, pero ayudada esta también

por la propia prudencia.

50
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



51
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



4. CONCLUSIONES

El precedente analisis de varios sonetos de Luis de Gongora, desde el punto de vista del recurso
a la mitologia grecolatina, nos ha proporcionado algunas claves para descifrar la personalidad
y el estilo del poeta. Algunas de esas composiciones inician la carrera de Géngora como literato
y seran una muestra de creatividad y de ensayo para sus grandes obras como el Polifemo, las

Soledades, el Panegirico al dugue de Lerma o la Fabula de Piramo y Tisbe.

Estos sonetos son una especie de “taller” de experimentacion donde Gongora exprime todos
sus conocimientos y habilidades poéticas. A raiz de ellos, consigue crear y perfeccionar su
estilo de camino hacia las citadas grandes obras que escribira posteriormente, durante el ciclo

de mayor auge literario en cuanto a calidad y cantidad.

Por otro lado, debe destacarse que Gongora continu6 escribiendo sonetos a lo largo de toda su
vida, desde su juventud hasta su vejez, posiblemente porque es una composicién corta, de
caracter culto, que le permitia desarrollar una cuestion que queria expresar en pocas palabras y
versos, pero con la suficiente profundidad como para conferirle el suficiente calado; por ello
en muchos casos se convierten en ejemplos magistrales del conceptismo que dominaba la

literatura en aquella época.

Ademas, estos sonetos no han sido estudiados hasta ahora con tanta profundidad como lo han
sido las obras mas importantes de Gongora, en concreto, las Soledades y la Fabula de Polifemo
y Galatea, por lo que considero necesario que se lleven a cabo estudios mas pormenorizados
de estas obras, porque nos muestran reducidas “capsulas” del ingenio y la maestria alcanzados

por uno de los poetas mas importantes de todos los tiempos.

Es de gran relevancia destacar que en estas pequefias composiciones Gongora, generalmente,
crea una historia principal con personajes reales remitiendo a una historia mitoldgica para
contarla. Por tanto, puede decirse que el poeta encierra y oculta dentro del soneto una segunda
trama que guarda una relacion de semejanza con la primera, dando asi gran protagonismo a la

historia eludida bajo el mito y dejando a la real en un segundo plano.

Asimismo, en estos ensayos gongorinos puede encontrarse incluso una tercera trama que
finalmente se unira a las otras dos del soneto debido a que siempre tienen al menos un vinculo

comun entre ellas.

52
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



Estas pequefias narraciones poéticas de Gongora son como un acertijo compuesto de mitologia
y realidad donde predomina un mensaje encriptado que el lector va a tener que descifrar a partir
de sus conocimientos no solo de la mitologia, sino también del propio estilo y usos poéticos
gongorinos con el fin de poner en relacion las dos o tres historias paralelas y decodificar cada
una de las partes del texto, asi como el enigma oculto que el autor ha querido transmitirnos de

una manera indirecta.

En cuanto al lenguaje poético que utiliza Gongora en sus breves composiciones, como los
cultismos, expresiones, perifrasis, metaforas o alusiones, son técnicas retoricas a las que recurre
el poeta con la particularidad de utilizar, en muchos casos, esos métodos en una misma estrofa
e incluso en un mismo verso de manera acumulativa, intensificando los procedimientos de
alusion y elusién. Esto nos lleva concluir que el poeta jugaba constantemente a variar unos
determinados tipos de formulas constructivas que situaba en las mismas estrofas y versos de

sus sonetos, muchos de los cuales coinciden en su construccion y disposicion sintacticas.

La sintaxis de estos poemas de Gongora responde en muchos casos a un orden marcado (sujeto-
objeto-verbo) a imitacién de la sintaxis latina, puesto que el verbo suele estar colocado al final
de la construccién sintactica, aunque también puede aparecer el verbo principal en el primer
terceto. Todo esto obliga al lector a realizar una reorganizacion de la sintaxis con el fin de

comprender lo que el autor nos quiere transmitir en los sonetos.

Esta “reorganizacion” y “traduccion” es necesaria para casi todos los poemas de Géngora,
puesto que la forma de escribir del genio cordobés hace que a primera vista sea muy dificil
descubrir de qué estd hablando. Por otra parte, el uso de palabras cultas, y desusadas en el
lenguaje coloquial actual, hace necesario el uso de un diccionario para poder conocer con

claridad que se esta queriendo expresar.

Asimismo, las alusiones mitologicas, que hemos analizado en profundidad, también hacen que
sea necesario buscar en un diccionario mitolégico los dioses o personajes legendarios que
aparecen en los poemas, porque, si no se conoce y comprende el mito, resulta imposible
entender el contenido del soneto y, sobre todo, apurar todas sus implicaciones y sentidos, que

son muchos y variados.

Del mismo modo sucede con algunos conectores oracionales, ya sean coordinantes o

subordinantes, debido a que el significado que presentan en los sonetos no coincide con el

53
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



actual significado castellano, sino que se corresponde con el que tenian esas construcciones en

la lengua latina.

En el estudio de estas breves composiciones, cabe destacar la brillante capacidad poética,

retorica y literaria que Gongora muestra en cada uno de sus sonetos.

Del anélisis de Gongora ademas se puede extraer una conclusion béasica, pero de gran
importancia y definitiva de lo que este poeta ha supuesto: nadie pudo escribir poesia como lo
hizo Luis de Géngora. Todas las figuras literarias que era capaz de condensar en un solo verso
o0 estrofa, su amplisimo conocimiento de la mitologia y de la tradicién literaria anterior (que
reescribia constantemente), su pulcritud y precision técnicas, y, en definitiva, lo excelso de su

obra, hacen del cordobés uno de los poetas méas grandes de todos los tiempos.

54
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



55
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



5. BIBLIOGRAFIA
ALONSO, Damaso, Estudios y ensayos gongorinos, Madrid, Gredos, 1955.

CARREIRA, Antonio, “La especificidad del lenguaje gongorino”, Bulletin Hispanique 112.1
(2010), pp. 89-112.

GONGORA, Luis de, Soledades (ed. Robert Jammes), Madrid, Castalia, 1994.
_Sonetos (ed. Juan Matas Caballero), Madrid, Catedra, 2019.

JAMMES, Robert, La obra poética de don Luis de Gongoray Argote (trad. esp. Manuel Moya),
Madrid, Castalia, 1987.

MICO, José Maria, Para entender a Gongora, Barcelona, Acantilado, 2015.
ROMOJARO, Rosa, Lope de Vega y el mito clasico, Malaga, Thema, 1991.

GRIMAL, Pierre, Diccionario de mitologia griega y romana, Barcelona, 1951.

56
Universidad de Valladolid Sara Romo Antolin



