1
—p 3N

i i \ /
gl (

TEORIA DE LAJINTERIDEIDAD

Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno







TEORIA DE LA INTERIDEIDAD
Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno



Teoria de la interideidad : Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Una-
muno / Vladimer Luarsabishvili / Luarsabishvili, Vladimer. Vallado-
lid: Universidad de Valladolid, ed. 2022

132 p.; 24 cm. Literatura (Universidad de Valladolid) ; 100

ISBN 978-84-1320-198-6

1. Bécquer, Gustavo Adolfo (1836-1870) - Critica e interpretacion.
Unamuno, Miguel de (1864-1936) - Critica e interpretacion. 2.
Existencialismo. 3. Existencialismo en la Literatura. 4. Literatura
espafiola - Siglo XIX-XX. Romanticismo. I. Universidad de Valla-
dolid. ed. II. Serie

7.035/.036:82.134.2(460)"18/19"




VLADIMER LUARSABISHVILI

TEORIA DE LA INTERIDEIDAD
Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno

Universidad
Valladolid




©0cle)

Reconocimiento—NoComercial-SinObraDerivada (CC BY-NC-ND)

VLADIMER LUARSABISHVILI. Valladolid, 2022
EDICIONES UNIVERSIDAD DE VALLADOLID
Preimpresion: Ediciones Universidad de Valladolid
Disefio de cubierta: Ediciones Universidad de Valladolid
Motivo de cubierta: Psicodelia. Arte naif por Maia Kiladze

ISBN: 978-84-1320-198-6


http://www.publicaciones.uva.es/

Para Maia






INDICE

1o INEEOAUCCION...........oeeet ettt s s st et ese e s sesensasanan

2. La sucesion de ideas o la teoria de la interideidad ............
2.1. A modo de historia o de fabula.......
2.2, MEAIACION PIEVIA......currrrruerererreeseeeierseeseasessesssessessesseasessesssessessesssessessessesnessessesessessnes

2.3  BLANALISIS. ....ouceevieeceeeeeevetcteteteeeeeeesee ettt sttt sesessss s s s s s sesesesesesessasssssasasasasasanes

BuLAMIOMIA ..ottt et r s st ettt aeaeanan

3.1. Definicion, tipos y nacimiento de la ironia..........cecveeueee.

3.2. Lareforma de los tedricos del Romanticismo............cceuveee..

3.3. Laironia en Kierkegaard y Solger ..........cccoevurrvrunenee.

4. La metafora ............cooune.....

4.1. Definicion ¥ tipos ........cceeeereereereereserneneen.

4.2. La Retorica cultural y €l m0t0r MEtAOFICO ...........cvvvereererrrerereseresseiseesissssesissessenses

4.3. La lagrima solitaria como metafora rOMANLICA ...........ovevveeereereeereereereereereeneseseseeeeeees



S.LASOICAAU ...ttt et 59

5.1. La nocién de soledad como fendmeno psicologico .................. 60

5.2. Ejemplos de la nocioén de soledad en la Literatura Espafiola ...

5.3. La sensacion de la soledad como SINtOMa TOMANLICA .........c.cevevvevvieeeerereieieeeeneeeeeeennns

6. La cosmovision romantica de Gustavo Adolfo Bécquer...............cc..ccovverrvrrrrcrnnnnne 65
6.1. Laironia......ccocvververeererernernenenns .66
6.2. La lagrima solitaria en las Rimas y Leyendas de BECQUET ...........covvcvuveeireccireerreeennnnns 72
6.3. La sensacion de soledad en las Rimas y Leyendas de Bécquer ............ccocveunecercunenncce. 80
7. La cosmovision existencialista de Miguel de Unamuno...............ccccoveeeecvcnerccenennnn. 91
7.1. Unamuno: poesia € INTUICION. .......cc.eueeeeererrereecereeenereerersenane 91
7.2, Laironia. . e 93
8. Desde Bécquer hasta Unamuno: Mismos temas, tratamiento distinto.................. 101

8.1. La relacion existente entre la literatura y la filosofia

8.2. Las caracteristicas existencialistas de Kierkegaard en las Rimas de Bécquer y
su papel precursor en la formacion de la cosmovision unamuniana .............c..ce....... 103

8.3. Las confluencias en los textos de Bécquer y Unamuno

9. Meditaciones finales ..................c............ 111

10. BIDHOGIALIA ...........coooneiiiieice ettt bbb sas s sens 121




PROLOGO

Vladimer Luarsabishvili, traductor e hispanista, es actualmente profesor en New
Vision University (Tbilisi, Georgia). Georgiano de nacionalidad, es un apasionado de
la lengua y la literatura espaiolas y se dedica a la traduccion y a la ensefianza de estas
disciplinas. Especializado en traduccion literaria ha traducido obras literarias espafiolas
y vascas de Gustavo Adolfo Bécquer, Miguel de Unamuno, San Juan de la Cruz, Al-
fredo Pérez Alencart, Kirmen Uribe, Jon Kortazar y la trilogia social de Gabriel Aresti
al Georgiano. Esta profesion y su vocacion docente le llevo a realizar su doctorado en
la Universidad Autonoma de Madrid donde en 2016 obtuvo el titulo de Doctor con la
maxima calificacion de sobresaliente cum laude, con la tesis doctoral en cotutela inter-
nacional entre la Universidad Autonoma de Madrid y la Universidad Estatal de Ilia de
Thilisi (Georgia), bajo la direccion del Doctor Tomas Albaladejo Mayordomo, Cate-
dratico de Teoria de la Literatura y Literatura Comparada de la Universidad Autonoma
de Madrid y de la Doctora Manana Khoperia, Profesora Asociada de la Facultad de
Ciencias y Artes en la Universidad Estatal de Ilia de Tbilisi.

Esta tesis doctoral presentada bajo el titulo De la cosmovision romdantica en las
Rimas de Gustavo Adolfo Bécquer al pensamiento existencialista de Miguel de Una-
muno supuso la culminacion de una investigacion realizada sobre los problemas de la
traduccion literaria, sobre la traduccion de la metafora y los planteamientos intertextua-
les e interdiscursivos en el proceso de recepcion y traduccion de estos autores, sobre la
transduccion y la ironia, investigacion de la que dan cuenta buena parte de los articulos
publicados por el autor en distintas revistas especializadas en los tlltimos afios.

En este libro el profesor Luarsabishvili propone la teoria de la interideidad exis-
tencialista-roméantica, a proposito de la poesia de G. A. Bécquer y de Miguel de Una-
muno, un concepto (la interideidad) que desarrolla a partir de las propuestas iniciales
de los estudios intertextuales y del propio concepto de intertextualidad. Atraido el autor
desde hace muchos afos por la poesia de Bécquer, por su estética romantica, y por el
pensamiento existencialista de Unamuno, en este libro se establecen los vinculos entre



12 Vladimer Luarsabishvili

la ironia romantica en las Rimas de Bécquer y el pensamiento critico unamuniano. Es-
tudia la soledad y la lagrima solitaria en una eficaz seleccion de textos de Unamuno y
de Bécquer encontrando elementos comunes en los sintomas universales del romanti-
cismo. Y compone una feoria de la interideidad, teoria con la que explica la sucesion
de las ideas entre las distintas corrientes artisticas a proposito de los dos autores selec-
cionados. El autor construye en este libro, por lo tanto, esta nueva teoria segiin la cual
toda nueva idea seria derivada de una idea anterior, con la que se relaciona dialogica-
mente. Y basa su planteamiento inicial en la existencia de una feoria de la intertextua-
lidad, aceptada y desarrollada en los estudios de teoria y critica literarias por la comu-
nidad cientifica, que expone que todo libro es reflejo de otros libros, siendo la intertex-
tualidad una propiedad o cualidad esencial de todo texto.

Para el desarrollo de su teoria de la interideidad utiliza los planteamientos platoni-
cos sobre el conocimiento y la busqueda de las primeras ideas y describe los mecanis-
mos para entender la pervivencia de las ideas en distintos tipos de discursos, en el caso
concreto del presente libro, entre el discurso romantico y el discurso filosofico. Para
ello analiza el universo imaginario de estos dos citados escritores respecto a distintos
conceptos, como la soledad o la muerte, ante los que tanto el Romanticismo como el
Existencialismo se manifiestan de manera reiterada en la busqueda de la relacion entre
la vida y la muerte y sus distintas formas a lo largo de la historia. Si M. M. Bajtin pro-
ponia el concepto de dialogismo del discurso literario con polifonia frente a la voz mo-
noldgica, el profesor Luarsabishvili integra perfectamente en su analisis estos concep-
tos en el estudio de las estructuras literarias y en el estudio de la ironia tan presente en
el discurso romantico y en el discurso existencialista.

La ironia, como figura tropologica basada en la construccion metaférica, se pro-
pone aqui como el soporte de la interideidad; es una figura de la translacion de los sig-
nificados, inserta en lo que el profesor Albaladejo llama motor metaforico que actia
como impulsor de la creacion metaforica “desde la concepcion cognitiva de la misma
y como conductor del proceso metaforico hasta que queda constituida o verbalizada o
plasmada, la metéfora, gracias a la capacidad humana de determinar la semejanza por
semas comunes entre los elementos que intervienen en dicho proceso como elemento
presente y como elemento ausente” (Albaladejo, 2016a: 55).

En este libro Vladimer Luarsabishvili realiza una propuesta de analisis interdis-
cursivo entre dos corrientes (la romantica y la existencialista) con dos de sus represen-
tantes espafioles (Bécquer y Unamuno) realizando un andlisis intertextual en una acer-
tada seleccion de textos literarios de estos dos escritores. La descripcion de la intertex-
tualidad como la accion de unos textos en la génesis de otros textos y sobre los meca-
nismos de coOmo actiian estos textos entre si mueve los principios comparatistas del
trabajo realizado por el autor en este libro que ahora se presenta. El analisis interdiscur-
sivo también esta presente en los andlisis realizados sobre los textos explicitamente
analizados y sobre los que estan simplemente referidos o citados, por lo que ese analisis
trasciende la intertextualidad: el estudio que aqui se presenta tiene en cuenta, por un



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 13

lado, el analisis de los componentes microestructurales de las obras y sus relaciones y,
ademas, atiende a las relaciones macroestructurales (de semantica intensional y de se-
mantica extensional) en una dindmica integradora de estos dos aspectos del texto. Se
da, por lo tanto, una perspectiva hipertextual del analisis de cada obra y de la relacion
de las de un autor y movimiento estético con el otro autor y su movimiento, aportando
una gran flexibilidad a estos estudios. Igualmente, el profesor Luarsabishvili establece
un dialogo con la tradicion para establecer los principios de la ironia y construye un
marco teérico original que parte de la actualizacion de las propuestas poéticas y retori-
cas clasicas para aplicarlas al estudio comparado de los dos escritores, lo que propor-
ciona, a la postre, mucho rendimiento de analisis y un marco metateorico y metaanali-
tico nuevo (Gomez, 2017: 111). Este trabajo tiene en cuenta las relaciones existentes
entre los textos, que se definen tanto por lo que son como por lo que no son, y que
pueden existir al margen de la posible influencia detectable microestructuralmente.

Me atrevo a decir, para finalizar, que este trabajo puede enmarcarse en la novedosa
propuesta realizada por Tomas Albaladejo al plantear la Retérica Cultural, concebida
como una corriente en la investigacion que se ocupa del papel funcional de la Retorica
en la cultura y de sus elementos y rasgos culturales y que ha sido propuesta como un
instrumento para la explicacion del discurso retorico como fenémeno comunicativo li-
gado a la conciencia cultural de productores y receptores, ocupandose de la semiosis
del discurso retorico en sus distintas operaciones, atenta a las implicaciones sociales y
los diferentes ambitos del discurso. No es casualidad que Vladimer Luarsabishvili
forme parte del grupo de investigacion implicado en el Proyecto de investigacion
“Analogia, equivalencia, polivalencia y transferibilidad como fundamentos retorico-
culturales e interdiscursivos del arte de lenguaje: literatura, retérica, discurso”
(TRANSLATIO) cuyos investigadores principales son Tomas Albaladejo y Javier Ro-
driguez Pequefio, y que este trabajo sea resultado de la investigacion realizada en el
proyecto de [+D+i de referencia PGC2018-093852-B-100 del Ministerio de Ciencia,
Innovacion y Universidades.

Juan Carlos Gémez Alonso
Enero de 2022






Nota preliminar

El presente estudio es fruto de la investigacion realizada en la Universidad Auto-
noma de Madrid, en el departamento de Lingiiistica, Lenguas Modernas, Logica y Fi-
losofia de la Ciencia, Teoria de la Literatura y Literatura Comparada. Expreso aqui un
especial y gran agradecimiento al profesor Tomas Albaladejo Mayordomo, catedratico
de Teoria de la Literatura y Literatura Comparada, cuyos consejos guiaron mi trabajo.

Doy las gracias a los profesores Francisco Chico Rico, Javier Rodriguez Pequefio,
Maria Amelia Fernandez, Epicteto José Diaz Navarro, David Amezcua Gémez por sus
sabios consejos y sugerencias que me ayudaron muchisimo en la elaboracion de mis
reflexiones y en la formacion de mis ideas.

Un especial agradecimiento a Juan Carlos Gémez Alonso, profesor de Teoria de
la Literatura y Literatura Comparada en la Universidad Auténoma de Madrid, que es
un amigo fiel a quien respeto enormemente.

Vladimer Luarsabishvili
Marzo de 2022






1. Introduccion

El punto central de mi tesis —es decir, la fesis misma— vendria a ser el siguiente:
Miguel de Unamuno es para Antonio Machado un «excitador». Mas que influir en
su obra —y al decir su obra digo su pensamiento y su sentimiento—, le plantea proble-
mas que Machado por su cuenta ha de intentar solucionar; las soluciones no siempre
coinciden con las de Unamuno; por el contrario, podriamos decir que, en general, no
coinciden (Albornoz, 1968: 10).

Con estas palabras expresa Aurora de Albornoz el proposito y la idea central de su
estudio. He recordado este parrafo de la obra de la famosa escritora, porque su tesis
coincide parcialmente con el foco central de mi investigacion. En las paginas siguien-
tes, quiero poner de relieve, estimados lectores, la idea de que el pensamiento de Gus-
tavo Adolfo Bécquer sirve como un silex para una excitacion de la critica de Miguel de
Unamuno. No utilizo aqui la palabra critica en su sentido propio, porque, como decia
el mismo Unamuno, para ser critico le faltaban convicciones y le sobraba personalidad:
«Para critico me faltan convicciones, y me sobra acaso personalidad. Tampoco yo,
como de si dice Machado, he logrado nunca convertir mis ideas en opiniones. (Quiere
decir dogmas.)» (Unamuno, 1974: 81). Lo que intento descubrir siguiendo las huellas
de dos escritores es la formacion y el desarrollo de las mismas ideas en distintas estéti-
cas (literaria y filosofica) y diferentes modos de cosmovision (romantico y existencia-
lista).

Lo que me propongo en este trabajo no es escribir una obra mas para completar la
bibliografia rica y multiple becqueriana' o unamuniana,® sobre la que se ha vertido
mucha tinta. A pesar de que en los ultimos afios aumenten los estudios que relacionan

! A Bibliography of Literary Theory, Criticism and Philology (http://www.unizar.es/departamen-
tos/filologia_inglesa/garciala/bibliography.html) by José Angel Garcia Landa (University of Zara-
goza, Spain).

2 A Bibliography of Literary Theory, Criticism and Philology (http://www.unizar.es/departamen-
tos/filologia_inglesa/garciala/bibliography.html) by José Angel Garcia Landa (University of Zara-
goza, Spain).



http://www.unizar.es/departamentos/filologia_inglesa/garciala/bibliography.html
http://www.unizar.es/departamentos/filologia_inglesa/garciala/bibliography.html
http://www.unizar.es/departamentos/filologia_inglesa/garciala/bibliography.html
http://www.unizar.es/departamentos/filologia_inglesa/garciala/bibliography.html

18 Vladimer Luarsabishvili

los dos escritores (Godoy, 1970; Senabre, 1995; Vauthier, 2009; Belda Vazquez, 2012;
Luarsabishvili, 2017, 2018, 2021a), a mi modo de ver, todavia queda mucho que in-
vestigar. Lo que yo intento hacer —y permitanme la palabra infento— es destacar la po-
sible sucesion de ideas, pasando de un escritor a otro. Descubriendo la idea en su forma
primordial, sigo su evolucion, es decir, las diferentes interpretaciones en los distintos
tiempos y contextos. De tal manera, persigo evidenciar el problema del desarrollo de la
fantasia humana o, lo que es 1o mismo, el bajo indice de la mutacion de su pensamiento.

Cada estética artistica —sea literaria o filosofica— posee sus propias caracteristicas
que la forman y definen. La deteccion, el estudio y la comprension de la vision del
mundo ayudan a entender la evolucion de las ideas no solo dentro de la misma corriente
artistica, sino en distintas épocas y estéticas. Seguir el desarrollo de las ideas concretas
de un mundo literario hacia el filosofico es el papel que desempena este estudio.

Por una parte, hablaré del Romanticismo. Como corriente literaria, ya esta bien
definido, estudiado y reflexionado (Reid, 1934; Navas-Ruiz, 1971, 1998; Peers, 1973;
Abrams, 1975; Bousoilo, 1981; Pedraza Jiménez y Rodriguez Caceres, 1983; Man,
2007). Los sintomas y las metaforas que forman y condicionan su universalidad, es
decir, su presencia en numerosas culturas, también son bien destacados (Lacoue-La-
barthe y Jean-Luc, 1988; Sebold, 2011). Hay que estudiar el Romanticismo dentro de
su contexto historico-cultural, revelando sus vinculos con las estéticas antecedentes y
posteriores a él, porque las ideas que forman su pensamiento derivan de otras anterio-
res, de modo que contintian en el ambito concreto y en el ambiente vivo. Las ideas no
pueden ser tratadas o entendidas de manera individual, separadas tanto de su tiempo
contemporaneo como de su pasado. La reconstruccion historica del desarrollo de las
ideas puede arrojar luz al mensaje que estas contienen a lo largo de los siglos, asi como
a su posible relacion con las ideas de las otras estéticas artisticas, que a primera y a
simple vista pueden ser consideradas nuevas.

Por otra parte, hablaré del Existencialismo. Sus tres etapas de formacion (roman-
tica, metafisica y humanistica) (Prini, 1957) ya han sido evaluadas detalladamente (Jas-
pers, 1965, 1980; Roubiczek, 1966; Macquarre, 1976; Jolivet, 1976; Sartre, 2011). Por
este motivo, lo que busco en la doctrina existencialista no son sus caracteristicas auto-
biograficas o culturales, internacionales o nacionales, sino sus peculiaridades derivadas
de las estéticas cronologicamente anteriores, tanto filosoficas como literarias. Leyendo
los textos de Bécquer y profundizando en la estética romantica del poeta sevillano, algo
muy propio de él y, al mismo tiempo, bastante general en su tiempo atrajo mi atencion:
lo que encontré en la cosmovision romantica me parecid no solo perteneciente a la
época del fin del siglo XIX, sino también a los afios posteriores, principios del siglo
XX, pues esta cosmovision serd cultivada por Miguel de Unamuno en sus textos exis-
tenciales.

Me diran que Unamuno no es un filésofo y mucho menos un filésofo existencia-
lista. No voy a entrar en ese debate. Unamuno no ha formado ningiin sistema filosofico,
no cred ninguna escuela ni tuvo discipulos (Marias, 1953, 1967). Pero tampoco fue



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 19

filésofo Cervantes, quien en su obra tiene «entrafiada toda una Antropologia Axiolo-
gicay, como indica en la introduccion de su libro Agustin Basave Fernandez del Valle
(1959). Como Cervantes, Unamuno expresa las peculiaridades del hombre, de su vida
y de sus modos de accion.®

En la historia de las relaciones humanas, con frecuencia, dos artistas viven en un
tiempo fijo, en un contexto dado. Sus vidas discurren paralelamente, por lo que com-
parten convicciones y verdades, como indica en su interesante introduccion Alejandro
Garcia Schnetzer, reflexionando sobre las vidas de Carlos Alonso y Juan Gelman (Gar-
cia Schnetzer, cit. en Gelman, 2009). A pesar de que las vidas fisicas de Bécquer y
Unamuno no han discurrido paralelamente, lo que suena al unisono es su vida espiri-
tual, es decir, su pensamiento reflejado en sus textos. Creo que reunir a ambos autores
en un libro significa situarlos en un mismo plano filosofico-literario con el fin de revelar
tanto las consonancias como las disparidades en el tratamiento de los mismos temas.

Como se vera, este libro esta compuesto por diez apartados. Su sucesion cronolo-
gica me parece importante, por lo que he intentado reflejar un hilo conductor en mi
investigacion. Después de la introduccion, en el segundo apartado, formularé las dis-
tintas posibilidades de la sucesion de ideas, lo que entiendo bajo el concepto de teoria
de la interideidad. Entiendo perfectamente que acufiar un concepto nuevo no es facil;
en este caso, simplemente sera una herramienta util para la expresion de nuevas ideas
en el campo literario y comparativo.

En el apartado tercero, presentaré un breve panorama historico del desarrollo de la
ironia, demostrando, al mismo tiempo, que la ironia es una nocién profundamente sen-
tida y muy expresada en los textos de ambos escritores. *

El apartado cuarto muestra mi reflexion sobre la metafora: presentaré su definicion
y sus tipos, describiré la Retorica cultural propuesta por Tomas Albaladejo en el con-
texto de la Neorretorica junto con el motor metaforico como un componente central del
modelo tedrico de la metdfora; ademas, describiré la lagrima solitaria como la metafora
universal del Romanticismo.

En el apartado quinto presentaré mi reflexion sobre la soledad, en el que destacaré
la soledad como fenomeno psicologico, ofreceré los ejemplos de la nocion de la sole-
dad en la Literatura Espafiola y describir¢ la sensacion de la soledad como la sintoma
universal del Romanticismo.

El apartado sexto se trata de la poética de Bécquer. ;Para qué sirve esto? Enten-
diendo las peculiaridades de la cosmovision becqueriana, persigo el fin de comprender
los métodos de la expresion del poeta sevillano y su modo de encontrar su lugar en el
mundo.

3 Sobre la semejanza entre los textos de Cervantes y Unamuno, entre otros, véanse: Franz, 2007;
Garrido Ardila, 2010.

4 Sobre la ironia en los textos de Unamuno, véanse Vauthier, 2002; sobre la ironia en los textos de Béc-
quer, véanse: Mizrahi, 1998; Luarsabishvili, 2012.



20 Vladimer Luarsabishvili

En el apartado séptimo presentaré mi reflexion sobre la cosmovision existencia-
lista de Miguel de Unamuno, indicando el parentesco entre los pensamientos de Kier-
kegaard, Bécquer y Unamuno.

El apartado octavo cierra el circulo, es decir, después de la descripcion de las poé-
ticas becqueriana y unamuniana, me refiero a los mismos temas tratados por la manera
distinta por los escritores mencionados.

Las meditaciones finales forman el apartado noveno. No las llamo conclusiones,
sino meditaciones. Con esto quiero mostrar que no pretendo ni puedo hacer las conclu-
siones. Por ello, el proposito de esta investigacion no es llegar a una conclusion (la
palabra concluir significa ‘establecer’; 'finalizar’), sino ver este trabajo como el inicio
de las investigaciones futuras, de las reflexiones venideras. De esta manera, el fin que
persigo es suscitar las nuevas preguntas.

Los autores pueden escribir un solo libro y encerrar en €l toda su vision del mundo;
esto es lo que hizo Cervantes. Otros llenan montones de papeles, reflexionando y repi-
tiendo muchas veces las ideas centrales de su vision; es el caso de Unamuno. Pero no
es posible escribir una obra exhaustiva sobre los vinculos entre los diferentes pensa-
mientos. Por ello, espero que este libro sea controvertido.

Al final, proporcionaré la bibliografia. Para mi, este es uno de los apartados mas
importantes del proyecto, a pesar de la tradicion de situarlo al final de las investigacio-
nes. Con un estilo muy unamuniano, propondria romper con esta tradicion maliciosa e
incluir la bibliografia en el indice como capitulo segundo después de la introduccion,
porque las fuentes bibliograficas suelen dar a entender al lector las intenciones del au-
tor, su vision y el tratamiento de las ideas expresadas en los capitulos siguientes.



2. La sucesion de ideas o 1a feoria de la interideidad

Todo estudiante de Biologia o de Medicina conoce uno de los principios univer-
sales de la Fisiologia, segtin el cual un organismo vivo se encuentra en el estado dina-
mico de homeostasis (término acufiado por W. B. Cannon en 1932) que se llama /o-
meokinesis. Esta condicion facilita la adaptacion del organismo a las condiciones cam-
biantes de su entorno, garantizando su pervivencia. De tal manera, un organismo esta
acostumbrado a las oscilaciones que pueden darse en la naturaleza, adaptandose a sus
diferentes y multiples caracteristicas.

Leyendo la Historia de la evolucion de las especies, observamos un desarrollo y
una adaptacion bastante rapida (segiin un reloj historico-biologico) tanto del sistema
motorico como del sistema nervioso. El organismo, independientemente del lugar que
ocupa en la escalera de las especies, presenta un habito de transformacion, sea externo
o interno, para sobrevivir. Todos sus 6rganos, que componen diferentes sistemas para
cumplir distintas funciones, estan dispuestos a cambiar su estructura o su funcion en el
menor tiempo posible. Con frecuencia, visualizamos la pérdida de algin 6rgano o, in-
cluso, un desarrollo de nuevo.

Un organismo humano es muy parecido al de otros seres vivos en su anatomia y
en su fisiologia. Lo que lo distingue es una actividad mental especial que le permite
realizar determinadas funciones que no son accesibles para los animales.

Durante muchos siglos, los pensadores reflexionaron sobre los rasgos que distin-
guen al hombre del animal. Vamos a recordar, ahora, las palabras de Aristoteles: «la
razén de que el hombre sea un ser social, mas que cualquier abeja y que cualquier otro
animal gregario, es clara (...). Solo el hombre, entre los animales, posee la palabra»
(Politica, §1253). Cabe sefialar, también, la explicacién que propone Descartes: «pues
en lo que toca a la razén o al sentido, siendo, como es, la inica cosa que nos hace
hombres y nos distingue de los animales» (Descartes, 1970: 29).

Finalmente, debemos conocer la vision de Hannah Arendt, segtin la cual lo que
hace destacar al hombre respecto al animal es la palabra (Arendt, 1997).



22 Vladimer Luarsabishvili

Como acabamos de decir, el hombre es un organismo pensativo. Segin Ortega y
Gasset, el pensamiento es una funcion esencial en la vida humana, es un rasgo impres-
cindible, no porque el ser humano tenga la capacidad de pensar, sino porque tiene que
pensar para vivir (Ortega y Gasset, 1941). Nuestro pensamiento, formado mediante el
intercambio de ideas diferentes, se basa en el lenguaje. El lenguaje presenta una natu-
raleza dual: por una parte, es una herramienta interior y peculiar de cada individuo; por
otra, es un producto social, porque se forma gracias a la sociedad y al contacto con otros
individuos. De esta manera, el lenguaje es un substrato tanto privado e individual como
colectivo.

La utilizacion del lenguaje, la realizacion del acto de comunicacion y la posibilidad
del intercambio de ideas son los rasgos que caracterizan al hombre. Respecto a este
asunto, Julian Marias explicaba lo siguiente:

Ahora bien, que el hombre hable, que tenga lenguaje, es cosa distinta y que
pertenece a otro plano de la realidad. El lenguaje es la forma fonética y auditiva del
decir, posible porque la vida humana tiene una determinada estructura empirica.
Supone que el hombre es un animal aéreo — el sistema auditivo de los acuaticos es
excesivamente deficiente —, con una determinada estructura anatdmica, con muy
precisos organos vocales y actlisticos, ordenados en torno a ese musculo que llama-
mos lengua. El decir pertenece a la vida humana en cuanto tal, a su estructura ne-
cesaria y universal, tema de la teorfa analitica; el lenguaje, no: pertenece a la estruc-
tura empirica que esa vida tiene de hecho; si se prefiere, diremos que es una deter-
minacion del hombre, y por tanto tema de la antropologia (Marias, 1970: 270).

A propdsito de lo que hemos explicado, Francesc Calvo Ortega propone lo si-
guiente:

La lengua es la actividad que por si misma estd mas unida a las formas que a
los objetos, a las relaciones que a las cosas: la lengua, y por tanto, el hablar, el len-
guaje, es esencialmente una energia humanizante — en el sentido socioldgico que
en general el término poseia en la primera década del siglo XX: culturizante (Calvo
Ortega, 2012: 33-34).

De esta manera, el estudio de las funciones peculiares del hablar y del lenguaje
presenta una mayor importancia para el entendimiento del funcionamiento del orga-
nismo humano.

No hay duda de que el papel del lenguaje en la comunicacion es decisivo como
instrumento de comunicacion cotidiana y también como dmbito fértil para la formacion
del pensamiento. Como indica el profesor Tomas Albaladejo, «el lenguaje es un com-
ponente imprescindible para la comunicacion entre los seres humanos» (Albaladejo,
2013: 4), de modo que es un instrumento necesario para la realizacion de la comunica-
cion politico-social, «cumpliendo una funcion que es mas sociopoliticamente operativa
que epistemologica», como destaca Antonio Lopez Eire (2006: 16). La pluralidad de



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 23

la relacion humana manifestada en las dimensiones productiva e interpretativa (Alba-
ladejo, 2011a) se revela mediante la pluralidad de voces (Bajtin, 1968), que es expre-
sada por los personajes mediante la intensionalizacion (Albaladejo, 1998).

Historicamente, el lenguaje ha estado en el centro de los estudios humanisticos: ha
sido considerado un habito manipulable (Watson, 1924); ha sido destacado por sus tres
funciones, proponiendo un «modelo» especifico (Biihler, 1934); ha sido definido como
aquel conjunto finito o infinito de oraciones (Chomsky, 1974); y ha sido entendido
como codigo de simbolos designado por los objetos exteriores del mundo que rodea al
individuo (Luria, 1977).

Lo que caracteriza el lenguaje, que se expresa mediante las palabras, es su «reali-
dad» o la posibilidad del cambio continuo, sin poder fijarse un sistema estatico concreto
en ningin momento, como explica Eugenio Coseriu:

Las palabras cambian continuamente; no solo desde el punto de vista fonico,
sino también desde el punto de vista semantico, una palabra no es nunca exacta-
mente la misma; dirfamos mejor que una palabra, considerada en dos momentos
sucesivos de su continuidad de empleo en una comunidad, no es ‘wi tout a fait une
autre, ni tout a fait la méme’. En cada momento hay algo que ya existia y algo que
nunca existié antes: una innovacion en la forma de la palabra, en su empleo, en su
sistema de asociaciones. Este cambio continuo, este afan ininterrumpido de crea-
cion y re-creacion, en el que, como en un pafio ondulante de miles de matices o en
la superficie chispeante del mar bajo el sol, en ningin momento se puede fijar un
sistema estatico concreto, porque en cada momento el sistema se quiebra para re-
construirse y romperse nuevamente en los momentos inmediatamente sucesivos
—el cambio continuo es, precisamente, lo que llamamos la realidad del lenguaje
(Coseriu, 1977: 102).

Las ideas, que se expresan mediante el lenguaje, distinguiéndose de las palabras,
presentan un indice de mutacion o cambio bastante bajo. Queremos decir que lo que
cambia con el paso del tiempo no son las ideas, sino su interpretacion. Reflexionare-
mos, a lo largo del presente apartado, sobre la semejanza de las ideas en las diferentes
corrientes artisticas, intentando sistematizar y analizar la sucesion de ideas dentro del
marco de la teoria de la interideidad.

2. 1. A modo de historia o de fabula

Cada autor que decide formular su vision sobre un tema que lo ocupa, haya sido
tratado dicho tema en mayor o menor detalle por los autores anteriores, necesita un
punto de partida, es decir, una tierra ya elaborada sobre la que poder cultivar su propia
reflexion.



24 Vladimer Luarsabishvili

En la Historia del pensamiento, existen dos casos en los que se cumple lo que
acabamos de decir: por un lado, cuando un intelectual forma sus ideas basandose en las
visiones de los pensadores anteriores; y, por otro lado, cuando dicho intelectual propone
el punto de partida para los posteriores.

En cuanto a la «filosofia primera» de Bajtin, Adrian Bertorello presenta el mundo
contemporaneo del filésofo ruso como punto de partida para la formulacion de su pro-
pio analisis: el neokantismo y las escuelas de Baden (Windelband, Rickert, Lask), la
Escuela de Marburg (Cohen, Natorp, Cassirer), la fenomenologia de Husserl y diferen-
tes filosofias de la vida propuestas por personalidades como Dilthey, Simmel, Spren-
gler o Bergson (Bertorello, 2009: 133-134).

Como ejemplo del segundo caso, nos puede servir el planteamiento del problema
metafisico segiin Aristoteles, que influyd notablemente en las distintas escolasticas: en
la musulmana, como en el caso de Avicena o Averroes; en la cristiana, observandose
en las figuras de Santo Toméas y Duns Escoto; y en la judia, como en el caso de Mai-
monides (Marias, 1954). También, como intelectual que propone un punto de partida
de cara a los posteriores, tenemos el ejemplo de la figura de Kant, cuya filosofia orient6
a diferentes filosofos en la busqueda de la «metafisica futura», con distintas herramien-
tas, pero armadas por la misma idea: la doctrina kantiana (Domingo Centeno, 1996),
aceptando el punto de vista de Kant y negando o discutiendo la legitimidad de la meta-
fisica (Marias, 1954).

De este modo, en la Historia del pensamiento, aparece cierta sucesion de ideas que
tiene lugar en distintas épocas. Observar el nacimiento, el desarrollo (incluyendo la
profundizacion o la alteracion del significado) o la desaparicion de la idea es una tarea
atractiva en sumo grado para un profesional, sea amante o simple buscador de
sabiduria.

Para observar lo que acabamos de mencionar, no hace falta irse muy lejos en el
tiempo; basta con recordar la famosa Teoria de los Polisistemas, del autor israeli Itamar
Even Zohar, que se sirvio de los textos de los formalistas rusos y del estructuralismo de
la Escuela de Praga. Esta misma teoria, junto con las de la Sociocritica, de Edmond
Cros, y las de la Semiotica de la Cultura, de Y. Lotman, es considerada por Mirko
Lampis una revelacion del pensamiento sistémico (Lampis, 2013: 450).

De esta manera, un estudio sobre la alteracion de ideas en distintas épocas puede
arrojar luz sobre las relaciones entre los diferentes modos de pensar. En mi caso, me
sirven, como puntos de partida para definir la teoria de la interideidad, los siguientes
tres acercamientos: la primera es la reflexion de José Ortega y Gasset sobre las ideas y
creencias (Ortega y Gasset, 1959); la segunda es la propuesta de Giorgio Colli, seglin
la cual «...] la filosofia posterior, nuestra filosofia, no es otra cosa que una continua-
cion, un desarrollo de la forma literaria introducida por Platony (Colli, 2009: 13); v,
finalmente, la tercera es el estudio de Alfred Whitehead, segtin el cual la historia de la
filosofia occidental no es mas que una serie de notas a pie de pagina de Platon (Whi-
tehead, 1957: 63). He elegido estos tres puntos de vista porque en ellos se tratan dos
corrientes culturales que se trabajaran dentro del marco del presente estudio: Ortega y



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 25

Gasset habla sobre las ideas de manera general; Colli lo hace desde el punto de vista
literario; y, Whitehead, desde el filosofico.

Efectivamente, leyendo los textos de los autores clasicos y contemporaneos, ob-
servaba que aparecian las mismas ideas en distintas épocas. Lo que me suscitd un gran
interés fue el hecho de que las ideas que, a primera vista, me parecian nuevas fueron,
en realidad, la interpretacion de las expresadas anteriormente, ya articuladas y elabora-
das. Julian Marias, hablando sobre la Historia de la Metafisica, proponia el descubri-
miento y el abandono de ciertos problemas no debido al hallazgo de una solucion, sino
debido a un desvanecimiento de su problematicidad (Marias, 1954: 29). Sin embargo,
cuando la mente humana recupera las ideas olvidadas, no empieza a cultivarlas de
nuevo, sino que las interpreta de manera diferente.

La interpretacion, como método de la recepcion de las ideas, presenta un triple
significado:

En primer lugar, los textos de los filosofos anteriores suponen una interpretacion
para los filosofos posteriores. En cuanto a este asunto, José Solana Dueso dice lo si-
guiente: «[...] ya Platon y Aristoteles fueron intérpretes y analistas de la obra de sus
predecesores, y esta lectura critica y dialogica por parte de los filosofos se ha mantenido
vigente en toda la tradicion filosofica, hasta llegar en la modernidad a Espinosa, Kant
o Hegel (Solana Dueso, 2010: 171)».

Respecto a la existencia de la idea primaria, Descartes proponia la siguiente expli-
cacion:

Y si bien puede suceder que una idea produzca otra idea, esto no puede llegar
hasta lo infinito, sino que al cabo hay que detenerse en una idea primera, cuya causa
sea como un patron u original, en el cual esté contenida, formal y efectivamente,
toda la realidad o perfeccion que se encuentra solo objetivamente o por representa-
cion en esas ideas. De suerte que la luz natural me hace conocer evidentemente que
las ideas son en mi como cuadros o imagenes que pueden, es cierto, decaer facil-
mente de la perfeccion de las cosas de donde han sido sacados, pero que no pueden
contener nada que sea mas grande o perfecto que ellas (Descartes, 1970: 111-112).

Cito también a Giorgio Colli, segin el cual el «amor a la sabiduria no significaba,
para Platon, aspiracion a algo nunca alcanzado, sino tendencia a recuperar lo que ya se
habia realizado y vivido» (Colli, 2009: 14). De esta manera, evaluando las ideas origi-
nales de cualquier autor, hay que deducir la existencia de las ideas previas como ante-
cedentes de las ideas nuevas.

El segundo ejemplo es la interpretacion de los textos filosoficos por parte de los
traductores. El pensamiento filosofico se habia desarrollado en las traducciones (y en
las traducciones de las traducciones) del griego al arabe y del arabe al latin, lo que des-
cribe detalladamente el profesor Francisco Chico Rico, explicando que, hasta la Edad



26 Vladimer Luarsabishvili

Media, los pensadores griegos se abrieron paso mediante las traducciones (Chico Rico,
2015: 94).

El tercer ejemplo se observa cuando la interpretacion es una herramienta para la
transformacion del primer significado de la idea. Como he mencionado anteriormente,
parece bastante interesante imaginar y seguir el nacimiento, el desarrollo y la desapari-
cion de la idea. Digo imaginar porque me parece que la mayoria de las ideas culturales,
sean literarias o filosoficas, se originan en la Antigua Grecia como fruto de las reflexio-
nes de Socrates,' Platon y Aristoteles, reflexiones que, probablemente, tenian antece-
dentes en el pensamiento de presocraticos, sofistas, etc., llegando hasta nosotros, sin
embargo, a través de las figuras de estos grandes fildsofos.

Respecto al tema de la recepcion de los textos filosoficos, José Solana Dueso des-
taca que Socrates, Platon y Aristoteles forman el triangulo del cosmos filosofico, mien-
tras que los demads se presentan como «balbuceos previos» o como comentaristas de
sus textos (Solana Dueso, 2010: 172). Pero, si la biisqueda del nacimiento de las ideas
parece una tarea bastante dificil, observar el desarrollo de la idea suele ser mas facil.
Como ejemplo, nos puede servir la nocion de ironia socratica, de la que sabemos que
se origina en la cabeza de Sdcrates (sin excluir la posibilidad de que el maestro de Pla-
ton probablemente basara su reflexion en sus antecedentes o contemporaneos); poste-
riormente, se desarrolla en las mentes de los tedricos del Romanticismo, adquiriendo el
nombre de ironia romdntica;, y, mas tarde, sigue utilizandose en las épocas posteriores
(por ejemplo, en el Existencialismo). El ejemplo citado es muy caracteristico, porque
nos muestra la relacion histérica entre la Literatura y la Filosofia. No hay que olvidar
que, mediante su desarrollo, la ironia se fue transformando: los romanticos afadieron
nuevos petfiles a la nocion original de Socrates, aunque, antes de suftir los cambios
profundos, la primera sustancia de la idea desapareci6 totalmente. A lo largo de los
siglos, hasta la época romantica, la ironia fue considerada un mero tropo retorico.

2.2. Meditacion previa

Ha llegado el momento de definir lo que concibo bajo el término de teoria de la
interideidad. Ya sabemos que esta muy difundida la teoria de la intertextualidad, que
anuncia que todo texto es una absorcion y transformacion de los textos precedentes
(Kristeva, 1967). De esta manera, el texto adopta las dimensiones activa y pasiva
(Beaugrande y Dressler, 1981) con dos tipos de relaciones: la relacion entre los elemen-
tos de un texto determinado y la relacion entre las correspondencias de distintos textos
(Lemke, 1985). De esta forma, se dan las funciones activa y pasiva (Hatim y Mason,
1995), presentando rasgos de la época en que se da el texto (Luarsabishvili, 2013a).

! Cabe recordar las palabras de Hegel: «Socrates creo e hizo nacer, de este modo, la ética; por eso todas
las chacharas éticas y la filosofia popular de la posterioridad ven en €l su patron y su santo tutelar» (Hegel,
1995: 43).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 27

Lo que acabamos de explicar no se refiere al disefio grafico o a los parametros de
imprenta de distintos libros, sino a su contenido. Dicho contenido no es otra cosa que
las ideas expresadas en diferentes textos. Siguiendo la 16gica, me parece adecuado y
preciso formar una feoria de la interideidad, segiin la cual toda nueva idea derivaria de
una idea anterior.? Para explicar la sucesion de ideas en la Historia del pensamiento,
ideas que se forman mediante el lenguaje, destacaremos los rasgos inmutables y muta-
bles de dichas ideas.

Los rasgos inmutables se elevan sobre la plataforma firme de la parte colectiva del
lenguaje, mientras que los rasgos mutables se producen a través de cambios en la parte
individual del lenguaje. Ambos tipos son rasgos que coronan el pensamiento en una
época determinada, perdiéndose en la época siguiente y pudiendo reaparecer en una
€poca posterior. De este modo, encontramos, en distintas €épocas historicas, ideas com-
puestas tanto por la sociedad, a las que podemos llamar ideas generales, como por el
individuo, a las que podemos denominar ideas individuales.

Como el pensamiento es un producto parcialmente social, se puede observar su
transformacion en los cambios de la vida social. Las fluctuaciones sociales, la aparicion
de una nueva generacion, las vacilaciones climaticas, las guerras, las revoluciones, las
reformas y, en general, todo que pueda alterar el orden establecido durante un determi-
nado periodo de tiempo se refleja drasticamente en el pensamiento. Un buen ejemplo
de lo que acabamos de decir es el Idealismo alemén, que no es otra cosa sino la teori-
zacion de los cambios producidos por la Revolucion. En este periodo, la sociedad esta
dirigida por los individuos que cultivan las ideas con rasgos inmutables, ideas creadas
para las masas, ideas generales. Bajo estas condiciones, cambian los rasgos inmutables
de las ideas y quedan intactos los rasgos mutables. Me vienen a la memoria las palabras
de Ernst Cassirer, citadas en el articulo de Francesc Calvo Ortega: «El lenguaje no
puede concebirse como una forma abstracta del pensamiento, sino que debe entenderse
como una forma concreta de vida, y su explicacion no parte de los objetos ya que lo
importante en este punto radica en la diversidad del «animo interpretativo» (Calvo Or-
tega, 2012: 24)».

Después de establecer un nuevo orden social, una vez finalizada la guerra, realiza-
das las reformas y terminada la revolucion, se empiezan a desarrollar los rasgos muta-
bles de las ideas. Con el nuevo orden, se le pide al ciudadano un nuevo pensamiento;
no basta con la creacion de los rasgos inmutables, sino que es necesario contraponer
algo nuevo a lo establecido anteriormente.

En el primer plano de la vida social, aparecen los individuos que cultivan el pen-
samiento con el dominio de los rasgos mutables, que son fundamentales para un con-
texto determinado. Ortega y Gasset llamaba a esto e/ cardcter ortopédico de las ideas,
que se da cuando dichas ideas empiezan a actuar al romper o debilitar las creencias
(Ortega y Gasset, 1959). Aparece el pensamiento individual, que no esta destinado para

2 Sobre la teoria de la interideidad, véanse Luarsabishvili, 2016a.



28 Vladimer Luarsabishvili

las masas, debido a su naturaleza liberal. El filosofo ruso Piotr Chaadaev explica que
las masas no piensan, sino que obedecen a las fuerzas conocidas que estan en la cumbre
de la sociedad; entre ellos, estan ciertos pensadores que propulsan la conciencia de la
nacion, orientandola (Chaadaev, 2011: 14).

Efectivamente, reflexionando sobre el saber filosofico y distinguiéndolo de los co-
nocimientos artesanales y técnicos, Martin Heidegger observaba la imposibilidad de
proporcionar los efectos y las ocasiones histdricas inmediatamente, salvo en el caso de
unos pocos hombres, que son «los que transformaron y transponen las cosas con su
labor creadora» (Heidegger, 2003: 19). Son estas pocas personas, gente de ingenio crea-
dor y docta, quienes cultivan los rasgos mutables de las ideas para garantizar y condi-
cionar el desarrollo del pensamiento en un contexto historico dado.

De esta manera, el desarrollo del pensamiento esta vinculado al cambio en la vida
social. En el apartado siguiente, prestaremos atencion al hecho de que tanto los rasgos
inmutables como los mutables estan sometidos a determinados cambios, reflexionando,
asi, sobre su especificidad.

2.3. El analisis

Reflexionando sobre los tipos de ideas, dos pensadores prominentes se acercaron
al tema con una herramienta semejante. Me refiero a Descartes y a José Ortega y Gas-
set. Ambos destacan dos tipos de ideas: las que son hechas e inventadas por el individuo
y las que nacen con el individuo. Leamos, primero, a Descartes:

Pues bien: entre esas ideas unas me parecen nacidas conmigo, y otras extraflas
y oriundas de fuera, y otras hechas e inventadas por mi mismo. Pues si tengo la
facultad de concebir qué sea lo que, en general, se llama cosa o verdad o pensa-
miento, paréceme que no le debo sino a mi propia naturaleza; pero si oigo ahora un
ruido, si veo el sol, si siento el calor, he juzgado siempre que esos sentimientos
procedian de algunas cosas existentes fuera de mi; y, por tltimo, me parece que las
sirenas, los hipogrifos y otras fantasias por el estilo, son ficciones e invenciones de
mi espiritu. Pero también podria persuadirme de que todas esas ideas son de las que
llamo extrafias y oriundas de fuera, o bien que todas han nacido conmigo, o también
que todas han sido hechas por mi, puesto que atin no he descubierto su verdadero
origen. Y lo que principalmente he de hacer, en este lugar, es considerar las que me
parecen provenir de algunos objetos fuera de mi y cuales son las razones que me
obligan a creerlas semejantes a esos objetos (Descartes, 1970: 108-109).

Suele plantearse que existen distintos tipos de ideas. Segun Descartes, un pensa-
miento es un producto individual que un determinado individuo debe a su propia natu-
raleza, mientras que otras cosas proceden del ambiente que rodea a dicho individuo.
Ortega y Gasset propone una via semejante, distinguiendo las ideas que fenemos de las



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 29

que somos, llamando a estas tltimas creencias. Explica que estamos en ellas, mientras
que las ideas verdaderas son un fruto de nuestra labor intelectual. He aqui su propia
reflexion sobre las creencias:

Las creencias constituyen la base de nuestra vida, el terreno sobre que acon-
tece. Porque ellas nos ponen delante lo que para nosotros es la realidad misma.
Toda nuestra conducta, incluso la intelectual, depende de cudl sea el sistema de
nuestras creencias auténticas. En ellas “vivimos, nos movemos y somos”. Por lo
mismo, no solemos tener conciencia expresa de ellas, no las pensamos, sino que
actian latentes, como implicaciones de cuanto expresamente hacemos o pensamos.
Cuando creemos de verdad en una cosa, no tenemos la “idea” de esa cosa, sino que
simplemente “contamos con ella” (Ortega y Gasset, 1959: 24-25).

Respecto a las ideas, Ortega y Gasset explica lo siguiente:

En cambio, las ideas, es decir, los pensamientos que tenemos sobre las cosas,
sean originales o recibidos, no poseen en nuestra vida valor de realidad. Actiian en
ella precisamente como pensamientos nuestros y solo como tales. Esto significa
que toda nuestra “vida intelectual” es secundaria a nuestra vida real o auténtica y
representa en ésta solo una dimension virtual o imaginaria (Ortega y Gasset,
1959: 25).

Las creencias forman un mundo ya creado, que nos esta dado; mientras que, me-
diante las ideas, nosotros mismos formamos nuestro propio mundo. Considerando el
caso de cada individuo, este mundo seria tnico e irrepetible, dependiente de la época
en la que se vive y de los acontecimientos que la rodean. De este modo, las primeras
representan el mundo exterior y, las segundas, el mundo interior, mundos que caracte-
riza de manera brillante Ortega y Gasset. La vida del individuo es una escena en la que
ambos mundos desempefian un papel distinto y decisivo. Recordemos la vision de Des-
cartes sobre las «voluntades o afecciones» y los «juicios»:

Entre mis pensamientos unos son como las imagenes de las cosas, y solo a
éstos conviene propiamente el nombre de idea: como cuando me represento un
hombre, una quimera, el cielo, un angel o el mismo Dios. Otros, ademas, tienen
algunas otras formas: como cuando quiero, temo, afirmo, niego, pues si bien con-
cibo entonces alguna cosa como tema de la accion de mi espiritu, también afiado
alguna otra cosa, mediante esta accion, a la idea que tengo de aquélla; y de este
género de pensamientos, son unos, llamados voluntades o afecciones, y otros, jui-
cios (Descartes, 1970: 108).

Por analogia, podemos relacionar las creencias con la formacion de los rasgos in-
mutables, mientras que las ideas estarian construidas por los rasgos mutables. Efectiva-
mente, para que las creencias se sometan a ciertos cambios, es necesario que la mente



30 Vladimer Luarsabishvili

humana se desarrolle significativamente, adquiriendo y acumulando conocimiento. Re-
cordemos un ejemplo que utiliza Ortega y Gasset para evidenciar la posibilidad de los
cambios:

Si se nos pregunta qué es realmente eso sobre que pisan nuestros pies, respon-
demos al punto que es la Tierra. Bajo este vocablo entendemos un astro de tal cons-
titucion y tamaiio, es decir, una masa de cdsmica materia que se mueve alrededor
del Sol con regularidad y seguridad bastantes para que podamos confiar en ella. Tal
es la firme creencia en que estamos, y por eso nos es /a realidad, y porque nos es la
realidad contamos con ello sin mas, no nos hacemos cuestion del asunto en nuestra
vida cotidiana. Pero es el caso que, hecha la misma pregunta a un hombre del siglo
VI antes de Jesucristo, su respuesta hubiera sido muy distinta. La Tierra le era una
diosa, la diosa madre, Deméter. No un montén de materia, sino un poder divino
que tenia su voluntad y sus caprichos. Basta esto para advertirnos que la realidad
auténtica y primaria de la Tierra no es ni lo uno ni lo otro, que la Tierra-astro y la
Tierra-diosa no son sin mas ni mas la realidad, sino dos ideas, si se quiere, una idea
verdadera y una idea erronea sobre esa realidad que inventaron hombres determi-
nados un buen dia y a costa de grandes esfuerzos. De suerte que la realidad que nos
es la Tierra no procede sin mas ni mas de ésta, sino que la debemos a un hombre, a
muchos hombres antepasados, y ademas que depende su verdad de muchas difici-
les consideraciones; en suma, que es problematica y no incuestionable (Ortega y
Gasset, 1959: 43-44).

Respecto a la Tierra, su primera forma seria la de una diosa, con poder divino y
cierta voluntad; se trataria de una creencia o de un rasgo inmutable de la concepcion de
la Tierra. Sin embargo, su segunda forma, que consiste en que la Tierra sea una masa
de materia cosmica, es un rasgo mutable de la concepcion de la Tierra, porque es fruto
de la inteligencia y de la reflexion de los hombres doctos, no de un conocimiento dog-
matico.

Resulta que tanto los rasgos inmutables como los mutables pueden sufrir ciertos
cambios con el paso del tiempo. De esta manera, las ideas que, desde la propiedad in-
dividual, pasan a ser un bien de las masas pierden sus caracteristicas, lo que notaba
Julian Marias:

El pensamiento no es una actividad automatica del hombre, ni una mera fa-
cultad o disposicion natural, sino una accion dramatica a la que se ve obligando
cuando no sabe qué hay que hacer. Las ideas son el resultado de esa accion, son
descubiertas por ciertos hombres, tienen que tener agudeza, rigor, evidencia. Pero
estas ideas, que primero pertenecen a una minoria selecta, se vuelven después
asunto de las masas. Y pierden sus caracteristicas, porque las condiciones tedricas
de las ideas como tales son incompatibles con este nuevo papel. Las gentes fundan
su vida en las ideas que antes descubrieron o inventaron algunos hombres, y que
ya no son una realidad cientifica. La difusion de las ideas es la condicion de su
fuerza y de su eficacia historica, pero la consecuencia inevitable es su degeneracion



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 31

y desvalorizacion teorica, la pérdida de su auténtico caracter intelectual (Marias,
1953: 40).

En este apartado, me serviré del caso concreto de la sucesion de ideas. Intentaré
demostrar que, tras su nacimiento, la idea puede sufrir cambios profundos con el paso
del tiempo, conservando su significado primario. También, explicaré como una deter-
minada idea puede ser la continuacion del pensamiento tras su adaptacion a los cambios
sociales. Basandome en la teoria roméntica, trataré de explicar la vision existencialista
del mundo, siendo la segunda la continuacion de las ideas de la primera.

Es bien sabido que el Romanticismo surgié como consecuencia de la inestabilidad
tanto politica como economica (Garrido Pallardo, 1968; Furst, 1979). Es posible que
las ideas que dominaban la sociedad en un momento dado envejecieran, lo que derivo
en el desinterés por las tradiciones. Si afiadimos a lo dicho el desarrollo técnico (por
ejemplo, la industrializacion), que trajo el progreso a distintas ramas de la vida social,
entenderemos la necesidad del cambio de ideas respecto a la fe y a la libertad.

La posibilidad de disfrutar del libre albedrio tiende a ser muy atractiva para la
nueva generacion romantica y, también, para la generacion de los existencialistas. La
libertad no es otra cosa que el estudio de las posibilidades personales, para lo que es
totalmente necesario colocar el yo en primer plano. ;Qué fin se persigue con lo dicho?
Se persigue el fin de observar el yo, fijando la mirada en su interior para entenderse a
uno mismo. Tanto los romanticos como los existencialistas dedican muchas horas a la
autoreflexion, a estudiar su propia persona, a ensimismarse. Ambos movimientos basan
su cosmovision en este fundamento.

Por ello, trataré de destacar las ideas primordiales que se encuentran en la teoria
romantica y que continian en la vision existencialista. Desde mi punto de vista, existen
cuatro orientadores que destacan en la teoria romantica del mundo y que profundizan
en la vision existencialista:

Interioridad / Eternidad

Tronia Soledad

\_¢

Mundo propio / Mundo ficticio-real

Cada una de las cuatro caracteristicas deriva de las demas, transformandose cada
una de ellas en la siguiente; en total, componen tanto el circulo de la vision romantica
como el de la vision existencialista.

De esta manera, los romanticos y los existencialistas, para comprender el mundo
que los rodea, miran en su propia interioridad; respecto a esto, Unamuno decia: «Re-
cogete en ti mismo para mejor darte a los demas todo entero e indiviso» (Unamuno,



32 Vladimer Luarsabishvili

1951-1959: 952-953). La interioridad adquiere una mayor importancia para ellos, por-
que la identifican con la eternidad (Kierkegaard, 2013: 292). De esta manera, entienden
la miseria del mundo a través de la miseria propia, horrorizandose: «Mas, jay! de mi
corazon llegué al abismo/ y me indigné por verlo,/ y mi alma y mis ojos se turbaron:/
jtan hondo era y tan negro!» (Bécquer, 2003: 51). Ademas, intentan buscar una via para
explicar la recepcion de su ser, que suele darse mediante la vision irdnica de si mismos:
«Mi vida es un erial:/ flor que toco se deshoja;/ que en mi camino fatal/ alguien va
sembrando el mal/ para que yo lo recoja» (Bécquer, 2003: 57).

La ironia es un componente necesario para adquirir conocimiento sobre la vida;
también es necesaria la nocion de libertad. Esta iltima es una condicion imprescindible
para obtener la mirada ironica sobre uno mismo. La ironia y la libertad se complemen-
tan (para ser ironico, es necesario poseer cierto grado de libertad y, ademas, la ironia
libera al individuo).

Mediante la ironia, el individuo entiende su propia miseria, lo que complica su
relacion con la sociedad, de modo que es distinto al individuo ordinario de la sociedad:
«yo era huérfano y pobre... jEl mundo estaba/ desierto para mi!» (Bécquer, 2003: 59).
El individuo vuelve la espalda a la sociedad y recibe el mismo trato por parte de esta:
«Me ha traido, ya lo sabes, un nuevo ataque de misantropia, o0 mejor de antropofobia,
pues a los hombres, mas que los odio, los temo. [...] Pues son los que pasan por listos
que mas tonterias hacen y dicen» (Unamuno, 1972: 64). Ante la situacion que sufre
dicho individuo, existen dos soluciones: suicidarse (fue una tendencia muy difundida
en la época romantica) o, mediante la mirada ironica, crear un mundo propio dentro del
mundo comun y social. Respecto a la obra de Kierkegaard, Vidarte y Rampérez detec-
tan la idea explicada:

La huida hacia la colectividad, hacia la generalidad de la ética, como tiene
lugar en Kant y en Hegel, le parece a Kierkegaard renunciar a lo mas alto que hay
en el hombre: la posibilidad de llegar a la fe, de profundizar en su interior para
encontrar en ¢l no la norma, los preceptos morales, sino su absoluta soledad y su
desvinculacion de la esfera comunitaria. [...] Los individuos se horrorizan de su
soledad y se refugian en cualquier empresa colectiva, en cualquier ideal que los una
al resto y los redima — como funcionarios, trabajadores, adeptos a una causa, ciu-
dadanos — de su existencia finita a través de un infinito abstracto; escapan de la
angustia y con ello a su posibilidad méas propia, a su capacidad de relacionarse, sin
mediaciones, como individuos particulares, con el Infinito absoluto (Vidarte y
Rampérez, 2005: 22).

A pesar de la imposibilidad de recibir el mundo que lo rodea tal y como es, el
individuo continia creando un mundo nuevo. Dicho mundo nuevo se encuentra al
borde de la realidad y la ficcion: «De la luz que entra al alma por los ojos/ los parpados
velaban el reflejo;/mas otra luz el mundo de visiones/alumbraba por dentro» (Bécquer,
2003: 62).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 33

Siguiendo esta direccion, el individuo se encuentra solo y carente de relaciones
humanas. Se trata de una soledad que no solo se da respecto al mundo que rodea al
individuo, sino también respecto a la propia soledad, pues no hay nada mas alla de ella.
Entablando un dialogo consigo mismo, el individuo se convierte en un buscador de la
verdad, en un amante de la verdad metafisica, en un filésofo: «No hay mas dialogo
verdadero que el didlogo que entablas contigo mismo, y este didlogo solo puedes enta-
blarlo estando a solos. En la soledad, y solo en la soledad, puedes conocerte a ti mismo
como a projimo» (Unamuno, 1981: 32). De esta manera, el individuo se encuentra en-
cerrado en su interior, formando un microcosmos.






3. Laironia

En el presente apartado, intentaremos acercamos al tema de la evolucion historica
de la nocion de ironia. Revisando las ideas desarrolladas en torno al asunto en distintas
etapas del pensamiento (la Grecia Antigua, la Europa moderna y contemporanea, etc.),
reflexionaremos no solo sobre la evolucion historica de esta nocion, sino también sobre
un posible cambio en su significado, de modo que intentaremos evidenciar la presencia
o la ausencia de la historia de la ironia.

En la critica, existen investigaciones que afirman la ausencia de la ironia romantica
en los textos de los autores espafioles del periodo correspondiente; al mismo tiempo,
recientemente, han aparecido algunas publicaciones que muestran la presencia de la
ironia romantica en el Romanticismo espafiol (Romano, 2003; Comellas Aguirreza-
bal & Roman Gutiérrez, 2009; Muifioz De Morales Galiana, 2022). En particular,
en un conocido articulo, Navas Ruiz (1998) habla sobre la historia y los tipos de ironia
(retérica y romantica) y, también, sobre la presencia de la tltima en la Literatura ro-
mantica espafiola. Para ello, cita trabajos acerca de este tema, como los de D. C.
Muecke, J. T. Reid, O. Paz, 1. Zavala y E. Behler.

Relacionando la ironia con Niebla, dice D. C. Muecke (1969) que es imposible
captarlo. Pero, ;captar qué? ;La forma de expresion artistica que deseamos vestir con
el abrigo llamado ironia? ;Lo que entendemos como la diferencia entre realidad e ima-
ginacion?

J. T. Reid (1934) afirma que, en el Romanticismo espafiol, no existi6 la ironia
romantica schlegeliana, con la excepcion del caso de Espronceda. Esta afirmacion po-
dria ser objeto de debate, pues dependeria de qué tomemos como punto de partida res-
pecto al filésofo alemén. Si lo vemos con las mismas palabras que el autor, resulta que
«la ironia es la forma de la paradoja» y que «la paradoja es todo lo que a un tiempo es
bueno y grande», derramandose una elevacion sobre lo condicionado y sobre uno
mismo.

Esto no es una simple satira; esto es lo que se entiende con el nombre de ironia
romantica, lo cual nos hace libres y nos ayuda a elevarnos sobre nosotros mismos. Sin



36 Vladimer Luarsabishvili

embargo, si consideramos que la ironia romantica es una satira 0 un costumbrismo,
podemos estar de acuerdo con la estimacion del investigador. A propdsito de este tema,
escribia Octavio Paz lo siguiente:

Entre nosotros falta también la ironia, algo muy distinto al sarcasmo o a la
inventiva: disgregacion del objeto por la insercion del yo; desengafio de la concien-
cia, incapaz de anular la distancia que la separa del mundo exterior; didlogo insen-
sato entre el yo infinito y el espacio infinito o entre el hombre mortal y el universo
inmortal. Tampoco aparece la alianza entre suefio y vigilia; ni el pensamiento de
que la realidad es una constelacion de simbolos; ni la creencia en la imaginacion
creadora como la facultad mas alta del entendimiento. En suma, falta la conciencia
del ser dividido y la aspiracion hacia la unidad (Paz, 1965: 14).

Navas Ruiz formula la siguiente pregunta: «;no existio realmente o se ignora su
existencia?». En verdad, podemos decir que la critica ignord o, mejor dicho, mostrd
con poca claridad la presencia de la ironia romantica en los textos de los pensadores
alemanes y espafioles. De esto hablaba Iris Zavala en 1992: «Carecemos de un estudio
de la ironia romantica y sus formas y funciones». Decia Behler (1990) que el estudio
de la ironia romantica es muy importante, resultando «inseparable de la evolucion de
la conciencia modernay. Estamos de acuerdo con esto, como mostramos un poco mas
adelante en la investigacion de la evolucion de la idea romantica en los textos del Exis-
tencialismo.

En la segunda parte del articulo, Navas Ruiz muestra la manifestacion de la ironia
romantica en los textos de los escritores espafioles, mencionando a Gustavo Adolfo
Bécquer:

Repasando los articulos y tratados de critica espaiiola del siglo XIX, solo un
modesto trabajo de Gustavo Adolfo Bécquer parece querer aproximarse timida-
mente al concepto, si bien con otro nombre y sin ninguna intencioén programatica:
“La ridiculez” (Gaceta Literaria, 14 de marzo 1853). Bécquer, seguramente sin
tener conciencia de ello, califica la ridiculez con una serie de notas que fueron apli-
cadas a la ironia romantica por adversarios y amigos: es «una cosa horrible que
hace reir. Es algo que mata y regocija. .. Es Mefistofeles, con peor intencion y me-
nos profundidad, que se burla de todo lo santo... Es un monstruo que nos tiene
tendida una red inmensa y oculta»» (Navas Ruiz, 1998: 8).

Umberto Eco, en la introduccion de su conocido libro (Eco, 1986: 10), habla sobre
los sistemas de comunicacion «naturales» y «espontaneos», entre los que cita la kiné-
sica y la proxémica. Por elementos kinésicos ¢l entiende la modalidad del llanto. Por
otro lado, la proxémica nos interesa como herramienta romantica, pues nos muestra el
grado de distancia respecto a la amada cuando esta no se encuentra presente. En este
caso, la identificacion de la mujer se realiza mediante la lagrima.



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 37

En los apartados siguientes, definimos la ironia, destacamos sus distintos tipos, su
entendimiento por Kierkegaard y Solger y la reforma de los tedricos del Romanticismo.

3.1. Definicion, tipos y nacimiento de la ironia

Hace tiempo que la relacion entre la poesia del Romanticismo y los textos del
Existencialismo atrajo nuestra atencion. A través de la investigacion de las Rimas de
Gustavo Adolfo Bécquer y varios escritos de Miguel de Unamuno, reflexionamos so-
bre la relacion tedrica que podria existir entre distintas épocas y pensamientos y, en
particular, entre el Romanticismo y el Existencialismo. Progresivamente, nuestro in-
tento de explicar la vision romantica o existencial del mundo se encontraba en un am-
biente similar, con rasgos comunes, pertenecientes a un modo de pensar semejante. Asi,
nacio la necesidad de explicar lo comtin, lo semejante para poder entender lo diferente.
Y una de las nociones comunes para ambos periodos del pensamiento humano, la cual
expresa con exactitud las caracteristicas tanto de uno como de otro, es la ironia.

(Por qué la ironia? El motivo es que, después de la forma y la caracterizacion da-
das por los distintos pensadores griegos, fue el Romanticismo la época en la que la
nocion de ironia se transformé y cambio6 de significado. Posteriormente, el concepto
existencialista de ironia también guardd las caracteristicas de la ironia socratica. De
esta manera, observamos el nacimiento, el desarrollo y el renacimiento de esta nocion.
No hay que olvidar tampoco la época intermedia, durante la cual la ironia perdio total-
mente sus rasgos socraticos. Asi, la ironia se presenta ante nosotros como una nocioén
cuyo estudio merece la pena.

De la palabra ironia, el Diccionario de la Real Academia Espafiola nos ofrece
hasta tres acepciones: ‘burla fina y disimulada’; ‘tono burlon con que se dice algo’;
“figura retorica que consiste en dar a entender lo contrario de lo que se dice’ (RAE,
2001). Cipriano Suarez, ya en 1560, la definia asi: «Especie de alegoria, que no solo
muestra una cosa en las palabras y otra en el significado, sino precisamente lo contrario
[ironia quam illusionem vocant, allegoria est quae non solum aliud sensu, aliud verbis
ostendit, sed contrarium] (cit. en Garrido Gallardo, 2014: 195)».

Historicamente, observamos dos etapas en la evolucion de la ironia: la ironia so-
cratica, cuyo nacimiento esté relacionado con el nombre del filosofo griego, y la ironia
romantica, que aparecio en el siglo XIX como modificacion de la primera gracias a los
tedricos del Romanticismo.

En las obras comicas de Aristofanes, con el término eironeia (eironeia), se refirio
mas a la mentira que a la disimulacion compleja. La palabra fue utilizada por primera
vez para aludir al significado mafioso doble en los didlogos platonicos.

El concepto se formo en Grecia en el momento historico en el que se dio la transi-
cion de una comunidad cerrada a la polis. Eironeia ya no expresaba una mentira, sino



38 Vladimer Luarsabishvili

que se convirtid en una practica retdrica que servia para dar a entender lo contrario de
lo que se dice.

Teofrasto de Lesbos nos proporciona las caracteristicas del fingidor, indicando
rasgos personales como su mentalidad poco abierta y poco transparente. Si el fingi-
miento (eironeia) parece ser, en un sentido lato, una simulacion negativa tanto en pala-
bras como en obras, el fingidor (eirén) esta caracterizado por lo siguiente: esta dis-
puesto a entablar conversacion con sus enemigos sin dar pruebas de su odio; alaba,
cuando estan presentes, a aquellas personas a las que ataca disimuladamente, expresan-
doles, incluso, su pesar si son derrotadas; demuestra aceptar a quienes lo difaman; con-
versa sosegadamente con quienes se muestran indignados por haber sido victimas de
una injusticia; hace volver en otro momento a quienes desean verlo inmediatamente;
nunca confiesa haber participado en los hechos; finge que acaba de llegar, que ha lle-
gado tarde o que no se encuentra bien; responde que no se encuentra en una buena
posicion econdmicamente a quienes le piden dinero en calidad de amigos; afirma que
vende cuando no es asi y viceversa; finge no haber oido ni visto lo que ha presenciado
y, tras haber llegado a un acuerdo, simula haberlo olvidado; en ocasiones, responde que
tiene que meditar la respuesta y, en otras, que esta dubitativo o que ya habia llegado
también a dicha conclusion (Teofrasto, 2000: 46-49).

La filosofia de Socrates, que llegd hasta nosotros como dialogos platonicos, arroja
luz sobre el origen del concepto de ironia. Actuando en el didlogo como si no supiese
nada sobre el asunto de la conversacion, Socrates ataca paulatinamente la posicion de
su interlocutor mediante preguntas, sin mostrar su sabiduria. La certeza con la que el
interlocutor habla sobre el asunto y la autoadmiracion con la que muestra sus conoci-
mientos abren la puerta a Socrates para profundizar en el asunto y revelar los puntos
débiles de su adversario. Creando un plan para destruirlo paso a paso, Socrates revela
la poca fiabilidad de la reflexion del otro interlocutor, que se encuentra en una posicion
indefensa. Solamente después de esto, Socrates empieza a reflexionar sobre el tema,
desarrolla sus ideas y muestra la verdad filosofica. Asi nos lo explica el mismo Sécra-
tes:

Mi arte es similar al de las parteras, pero se diferencia en que asiste a los hom-
bres y no a las mujeres, y examina las almas de los que dan a luz, y no sus cuerpos.
Ahora bien, lo més grande que hay en mi arte es la capacidad que tiene de poner a
prueba por todos los medios si lo que engendra el pensamiento del joven es algo
imaginario y falso o fecundo y verdadero. Eso es asi porque tengo, igualmente, en
comun con las parteras esta caracteristica: que soy estéril en sabiduria. Muchos, en
efecto, me reprochan que siempre pregunto a otros y yo mismo nunca doy ninguna
respuesta acerca de nada por mi falta de sabiduria, y es, efectivamente, un justo
reproche. La causa de ello es que el dios me obligue a asistir a otros pero a mi me
impide engendrar. Asi que no soy sabio en modo alguno, ni he logrado ningiin
descubrimiento que haya sido engendrado por mi propia alma (Platon, 2000: 150).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 39

Desde entonces, eironeia no denota una simple mentira,' como lo entendia Aris-
tofanes, sino una simulacion planeada que la audiencia o el interlocutor ha de recono-
cer.

Asi, la ironia socrdtica, como modo de comunicacion y ambito fértil para el desa-
rrollo de ideas filosoficas, persigue el fin de evidenciar la verdad verdadera, es decir,
dar a entender que una idea puede ser comentada desde distintos prismas. De este
modo, es posible realizar la interpretacion de las ideas y de los textos en diferentes épo-
cas. Como ejemplo de lo dicho, nos puede servir el caso de E/ Quijote, interpretado y
comentado de diferentes maneras durante los siglos.

El hecho de que la ironia no es solo el arte de hablar ni una simple figura o tropo
retorico es resaltado por Sécrates, distinguiendo el arte de hablar del arte de vivir. Re-
sulta que hay diferencia entre el contenido de distintos términos (por ejemplo, verdad,
belleza, etc.) como nosotros lo entendemos y su significado real. La ironia socrdtica
no intenta decir lo contrario de lo que se dice, sino que indica que no es correcto ofrecer
conocimientos como estrategias retoricas sin estar comprometidos con sus significados.
Laironia socrdtica esta vinculada a la pedagogia, porque, mediante el didlogo, Socrates
no ofrece un punto de vista distinto de la vision sofista; ¢l guia a su interlocutor para
descubrir y aceptar la definicion razonada y no recibida. Ademas, Socrates intenta no
solo mostrar que los argumentos de su interlocutor son débiles, sino condicionarle para
que descubra la verdad.

La ironia socratica es la via para alcanzar la formacion personal mediante la opo-
sicion de significados, convirtiéndose asi en un estilo de vida y dandose una formacion
perpetua durante toda la vida.

Distinguiendo dos significados del mismo concepto, uno aceptado y otro real, So-
crates germino la idea del conocimiento puro, el cual seria independiente de la praxis
humana. Asi, naci6 la imagen del filésofo: el hombre que ama la sabiduria.

La ironia de Socrates o la habilidad de Socrates de vivir en un continuo estado de
rechazo de los valores aceptados por la sociedad (los podemos observar como analogo
de la duda en los textos de Miguel de Unamuno) puede ser considerada un fundamento
para el nacimiento de la filosofia occidental, a pesar de que, hasta el Renacimiento, la
sabiduria socratica llegaba a los intelectuales a través de los textos de Ciceron y Quin-
tiliano, que estudiaron la ironia inicamente como figura o tropo retorico.

Pero el Renacimiento tampoco devolvié al término de ironia su significacion so-
cratica. Lo entendieron como un método retdrico que ofrecia las posibilidades para for-
mar, con éxito, los discursos juridicos, los del elogio o los de la persuasion publica. La

! Jankélévitch dice: «El mentiroso no se ocupa mas que de esperar el allo [alio] de su alegoria, de hacer
de €l una pantalla opaca y un seudéonimo impenetrable, mientras que la alegoria ironica no tiene otra
preocupacion que volver su allo mas transparente, tan transparente, tan fino, tan diafano que este allo
coincide al limite con zavto y que pueda leerse en filigrana la intencion misma del irénico» (Jankélévitch,
cit. en Bruzos, 2005: 35).



40 Vladimer Luarsabishvili

ironia condicionaba la expresion efectiva, de modo que era una técnica bastante limi-
tada; no era una sensibilidad o una actitud. En el siglo XIX, los romanticos redescu-
brieron las caracteristicas originales y primordiales de la ironia.

(Como fue la recepcion de la ironia socrdtica y de la figura del pensador griego
después de su muerte? La respuesta es ambigua: por una parte, se concibio la ironia
socratica como aquella idea contraria a la que se expresa en un principio; por otra,
como una figura retorica.

Ciceron acus6 a Socrates de entender la vida de manera contraria y de distinguir
entre la verdad pura para su contemplacion y el discurso orientado a la persuasion y a
la formacién de uno mismo. Cicerdn distinguia tres tipos de ironia: la simple, la del
receptor y la genérica. Primeramente, la ironia simple consiste en decir algo distinto
de lo que se expresa en un principio; esto es la antifrasis. En segundo lugar, la ironia
del receptor tiene lugar en el momento en que se entiende algo distinto de lo que se ha
dicho. Finalmente, la ironia genérica introduce aspectos elocutivos, incluyendo con-
ceptos como el de contexto (Lausberg, 1966-1967-1968: 582-585, 902-904).

Quintiliano destaca dos niveles en los que operaria la ironia, de modo que puede
entenderse como #ropo o como figura: «La ironia puede operar a dos niveles diferentes:
siendo un tropo o siendo una figura del pensamiento; en el tropo la oposicion es solo
verbal, en la figura, el pensamiento y a veces toda la exposicion de la causa estan en
oposicion con el lenguaje y el tono de la voz adoptados (Quintiliano, 1947: 183)».

Después de Quintiliano, el énfasis recae sobre el aspecto retorico de la ironia. Aris-
toteles distingue al irdnico del jactancioso, basandose en el hecho de mentir a sabiendas
y exagerar su propio mérito, sin olvidar mencionar el fenémeno del hombre veraz en
oposicion a los amantes de la falsedad:

El hombre veraz y sencillo (alethéskaiaploiis) 1lamado auténtico (o sincero =
authékaston) es el término medio entre el ironico y el jactancioso (o simulante y
fanfarron = eironoskaialadsonos). E1 que a sabiendas miente y dice las peores cosas
sobre si mismo es el ironico (eirén), mientras que el que exagera su mérito es jac-
tancioso (aladson). El que, en cambio, habla de si mismo conforme a la realidad es
el hombre veraz y, en frase de Homero, circunspecto (o inspirado = pepnuménos),
y en general uno es amigo de la verdad y los otros de la falsedad (kaiholés o men-
filalethesoi de filopseudes) (Aristoteles, 1995: 1233).

Asi, lo decisivo es utilizar la ironia obteniendo una reaccion agradable y diferen-
ciandose, por tanto, del jactancioso: «En cambio los que usan con moderacion la ironia,
ironizando en cosas que no saltan demasiado a la vista 0 no son manifiestas, nos resul-
tan agradables. El jactancioso parece, pues, ser opuesto al veraz, ya que es peor que el
irénico (Aristoteles, 1995: 1127)».

Para Aristoteles, la exageracion es una habilidad defectiva en el momento en que
lo ficticio modifica la verdad, de modo que llama «fanfarrony al individuo en cuestion;
al mismo tiempo, el que aminora las cosas se llamara «disimulador»: «La ficcion que



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 41

altera la verdad, se llamara, si exagera las cosas, fanfarroneria, y el que tenga este de-
fecto serd un fanfarron; si, por el contrario, disminuye las cosas, se llamara disimulacion
(eironeia), y el que lo haga, un disimulador (eiron) (Aristoteles, 1992: 116)».

Elirénico tiende a poseer un mayor caracter en comparacion con el fanfarrén, que
se ufana de la existencia de elementos que en realidad le faltan: «El fanfarron (aladson)
es el que se ufana de tener mas de lo que tiene, y el irénico (eiron), al contrario, es el
que se atribuye menosy (Aristoteles, 1992: 1221). Ademas, cabe destacar que el irénico
es mucho mas inteligente, como podemos concluir leyendo esta linea: «El irénico hace
el chiste para si mismo, el chocarrero para divertir a otro» (Aristoteles, 1971: 212).

Después de la vision formada por Ciceron, Quintiliano y Aristoteles, la ironia per-
di6 su significado primario, es decir, su significado socratico, y se convirtié en una
figura meramente retorica.

Pasaban los siglos, pero el concepto de ironia no salia de las fronteras retoricas.
David Wolfsdorf cita a N. Knox, quien no observa el desarrollo de esta nocion en los
tiempos posteriores a Quintiliano:

[...]N. Knox claims that until modernity, the concept underwent no substan-
tial further development: “In the fifteen centuries between Quintilian’s death and
the first appearance of irony in English little that was new happened to the word.
The rhetorical definition of it as saying one thing and meaning the contrary... was
passed on from one rhetorician to another.” When the Latin word did surface into
English as ‘yronye’ in 1502, it was and remained among Anglophones until the
early eighteenth century as “esotheric and technical” concept (Wolfsdorf, 2007:
176).

Wayne Booth hablaba sobre la ironia antes del siglo XVIII: «Solo un recurso re-
torico entre muchos otros, el menos importante de los tropos; al concluir el romanti-
cismo, se habia convertido en un gran concepto hegeliano [...] e incluso un atributo de
Dios, y en nuestro siglo es un elemento distintivo de toda la literatura, o al menos de la
buena literatura (Booth, 1974: I)».

El fin del siglo XVIII y la entrada del XIX traen una concepcion profunda de la
ironia, concepcion que Wolfsdorf denomina «radical transformation» (Wolfsdorf,
2007: 176). Durante este periodo, la ironia adquiere una naturaleza doble, pues se con-
vierte en una herramienta util y, por tanto, en una herramienta con mayor presencia:

Where before irony had been thought of as essentially intentional and instru-
mental, someone realizing a purpose by using language ironically. . . it now became
possible to think of irony as something that could instead be unintentional, some-
thing observable and hence representable in art, something that happened or that
one became or could be made aware of... from now on irony is double-natured,
sometimes instrumental, sometimes observable. Where before irony had been
thought of as being practiced only locally or occasionally. . . it now became possible
to generalize it and see all the world as an ironic stage and all mankind as merely



42 Vladimer Luarsabishvili

players... And where before irony had been thought of as a finite act or at most an
adopted manner (as with Socrates), it could now be thought of as a permanent and
self-conscious commitment: the ideal ironist would be always an ironist, alert even
to the irony of being always an ironist; irony, in short, could be seen as obligatory,
dynamic, and dialectical (Wolfsdorf, 2007: 176).

3.2. La reforma de los tedricos del Romanticismo

Elsiglo XIX fue un periodo decisivo para el desarrollo de la ironia. Los romanticos
que reflexionaban sobre el papel del ser humano en el universo y prestaban una aten-
cion especial al papel del yo en la formacion del mundo modificaron la nocion de ironia
afiadiéndole nuevos perfiles.

En cuanto a las razones del nacimiento de la ironia romantica, Vicente Raga Ro-
saleny dice lo siguiente: «La ironia romantica nace en parte como una reaccion antirre-
toricista, asi como con pretensiones de critica social y revision de los ideales heredados,
una critica del periodo de la critica, esto es, de la Ilustracion» (Raga Rosaleny, 2007:
148). Efectivamente, ¢l arte equilibrado ya no podia responder a las necesidades del
pensamiento nuevo. Las guerras napolednicas, que provocaron el sentimiento de galo-
fobia y despertaron las ideas nacionalistas, condicionaron el rechazo a los esquemas
franceses pseudoclasicos. Los intelectuales fijaron la mirada en la Edad Media, reci-
biendo, asi, la influencia de la edicion de los manuscritos medievales en el siglo X VIIL
La conocida frase de Victor Hugo que afirma que el Romanticismo es el liberalismo en
literatura definio, desde el inicio del movimiento, el papel de la libertad en la nueva
estética literaria.

Antes de intentar definir la ironia romdntica, nos vienen a la memoria las palabras
de Walter Biemel, que, tratando el mismo tema, observo la dificultad que conllevaba
definir dicho concepto: «Debemos intentar una caracterizacion de la ironia romantica.
No sabemos atin con certeza si esta caracterizacion puede darse en forma de definicion.
Podria ser que hubiese otros caminos para aprehender una cosa» (Biemel, 1962: 32). A
pesar de lo dicho, nos parece importante definir dicha ironia romantica para poder en-
tender, dentro de la evolucion del concepto de ironia, el momento histérico en que nos
encontramos.

En su definicion general, la ironia romantica se entiende como estado del ser hu-
mano que abraza el subjetivismo: el sujeto ya no es la razon que percibe el juicio, sino
el proceso de creacion. El sujeto romantico tiene por finalidad la autodestruccion, como
decia Novalis.

El hecho de que los roméanticos valorasen la cultura y el pensamiento griegos es
evidente, viéndose reflejado en el nombre de la revista en la que los autores de Jena
publicaron sus textos: Athencium.> A pesar de la gran influencia de los autores mas

2Los aforismos también aparecen en el Lyceum der SchonenKiinste.



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 43

cercanos cronologicamente (Diderot, Goethe, Shakespeare, etc.) el influjo griego es
muy palpable en los romanticos.?

Los romanticos fijaron su mirada en la ironia socratica. Prestaron atencion a la
aspiracion filosofica de Socrates, a la dimension dialogica de su pensamiento y a las
caracteristicas de la ironia. Dicha ironia adquirid no solo un caracter reflexivo, sino
también liberador, liberando tanto a la obra de arte como al lector.

Segun Schlegel, el arte no es una repeticion exacta del mundo o la expresion de la
vida humana, sino que es esencialmente otra cosa. A pesar de la creatividad que ofrece
la naturaleza, se observa en ella la incapacidad de ser irdnica, es decir, de presentarse
de otro modo a como realmente es. Frente al proceso de creacion de la naturaleza, el
ser humano puede crear otra naturaleza distinta, una naturaleza supra-natural, una crea-
cion llevada a cabo segun los deseos del autor y seglin el producto del arte, no segiin la
produccion ciega y deshumanizada.

Para los romanticos, la creacion es una liberacion del dinamismo vital. En el Sch-
legel-Lyceums-Fragment 48, el autor define la nocion de ironia («Ironie ist die Form
des Paradoxen. [...] Paradox ist alles, was zugleich gut und gross ist»), explicando la
estructura paraddjica de la ironia, que es, al mismo tiempo, buena y grande.

En el fragmento 108, Schlegel dice que la ironia «es la mas libre de todas las li-
cencias porque por ella uno se eleva sobre uno mismoy. Este signo es decisivo para la
ironia romantica. De este modo, la ironia se convierte, para los romanticos, en un estilo
de vida, en una forma de comportamiento.

Considerando la libertad como elemento vital primordial, la ironia se convierte en
la herramienta mas importante. La ironia y la libertad estan tan fuertemente ligadas
entre si que no pueden ser entendidas la una sin la otra. El ser humano, siendo libre,
participa en un proceso de autocreacion, que conlleva, a su vez, un proceso de autoani-
quilacion. Sobre esto ultimo, leeremos el fragmento 116: «Schein der Selbstverni-
chtung ist Erscheinung der unbedingten Freiheit, der Selbstschopfungy. Es necesario
alejarse y guardar cierta distancia respecto a uno mismo para poder alcanzar la libertad.
Actuando de este modo, podremos percibir lo infinito, podremos apaciguar el anhelo
de infinitud que desgarra al autor roméantico. «Ser para si mismo» (0, como lo llama
Fichte, yoidad), es un estado al que se llega gracias a la libertad. El yo denota pura
libertad; se trata de una tendencia infinita que actiia, desde su actividad heroica, me-
diante un ideal infinito. Sobre la semejanza entre los pensamientos de Fichte y Cervan-
tes, Francisco Romero explica lo siguiente:

Su santidad injertada en heroismo se forja el mundo requerido para salir a luz
para cobrar sustantividad. La mentira que fragua es la indispensable para que surja
su verdad. Su yo ha creado el no-yo que necesita para que llegue a ser realidad
efectiva lo que sin €l no seria sino latencia, espera, demanda. Una verdad, pues, y
las condiciones para que se afirme y publique, para que abandone el refugio donde

3En uno de los fragmentos, entre las importantes tendencias de su tiempo, Schlegel observaba la Revo-
lucion Francesa, la Teoria de la Ciencia de Fichte y la novela Wilhelm Meister de Goethe.



44 Vladimer Luarsabishvili

dormita y pruebe sus fuerzas a la intemperie. El engafio como método para que esa
verdad se encuentre a si misma. Es, aproximadamente, lo que ocurre con la filosofia
de Fichte [...] Tanto en Don Quijote como en Ficte, el sujeto, pues, se crea el con-
torno de incitaciones o resistencias que necesita para ser, ya que en ambos [...] no
hay para el sujeto otro modo de existencia que la contienda, la actualizacion de
ciertas energias espirituales que no saldrian de su suefio sin un adversario capaz de
despertarlas y cuya funcion es exclusivamente esa (Romero, 1947, citado en Ba-
save Fernandez del Valle, 1959: 99-100).

Efectivamente, reabsorbiendo el 70-yo mediante la reflexion, el yo actia para re-
construir la propia naturaleza. De este modo, los limites se borran mediante el senti-
miento; de aqui nace la preferencia del sentimiento sobre el pensamiento, preferencia
tan esencial para los romanticos.

Entre los sentimientos que condicionan la supresion de los limites y la desapari-
cion de lo condicionado, es la nostalgia la que permite al individuo expresar su propia
identidad sin encontrar barreras artificiales alzadas por la sociedad. Pero, con esto, no
pretendo decir que la estética cervantina sea lo mismo que la estética romantica. No
pueden ser lo mismo, porque la estética es fruto de su tiempo y la evolucion del pensa-
miento humano aleja a los romanticos de la vision del mundo cervantino. A esto mismo
se refiere Agustin Basave Fernandez del Valle al indicar la ausencia del yo puro en E/

Quijote:

Menester es, sin embargo, no extremar el paralelo. Entre Don Quijote y Fichte
median capitales diferencias. Para Don Quijote, individualista hasta los tuétanos,
no hay ninglin yo puro sino millones de personas de carne y hueso. Aunque su
locura forje un mundo “ad hoc”, no se puede decir que sienta que su yo empirico
es la raiz del ser y resuelva en si todo el ser (Basave Fernandez del Valle, 1959:
100).

La libertad, como problema filosofico, ha tenido una tradicion pobre. Hannah
Arendt dedica un interesante ensayo al problema existente entre la politica y la libertad.
Titula el ensayo con el encabezamiento ;Qué es la libertad? y desarrolla un texto en el
que se refleja su investigacion acerca de la relacion historica que existio durante siglos
entre la politica y la libertad.

Segun Arendt, la libertad es la tltima nocion en aparecer en el pensamiento filo-
so6fico. Su nacimiento se explica como consecuencia de la difusion del cristianismo (a
través de las figuras de San Pablo y San Agustin).

En cuanto a la razén principal de la convivencia humana bajo un sistema politico,
Arendt estudia la libertad en la Raison d’étre de la politica. Pero esta libertad es distinta
a la libertad interior, que nada tiene que ver con la politica. La libertad interior es un
refugio necesario e impenetrable en el caso de estar ausente la libertad exterior en la
sociedad. Ya Epicteto advirtido que una persona es libre cuando puede prescindir de
todo lo que esté en su poder (Dialexis, §75).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 45

Segun Arendt, es notable la aparicion de la idea de /ibertad en la filosofia de San
Agustin como intento de separar las nociones de libertad y politica. El hombre es ver-
daderamente libre mientras actiie, porque ser libre y actuar son lo mismo (Arendt,
1961). En el Romanticismo, la politica y la libertad estan fuertemente vinculadas y li-
gadas. Citamos aqui un retrato costumbrista de Garcia Tassara titulado La politicoma-
nia, en el que el autor dice, respecto a la politica, lo siguiente: «es la gran enfermedad
de nuestra época». No olvidemos que los romanticos liberales Iucharon por establecer
el sistema constitucional; entre los espafioles, podriamos mencionar a Martinez de la
Rosa, Larra, Trueba y Cossio, Espronceda y Nicomedes Pastor Diaz, entre otros.

Naturalmente, la nueva cosmovision condiciono la forma de los textos romanticos,
distintos a los de la época precedente. El poeta romantico ha creado su texto en un
estadio intermedio, sin llegar a alcanzar su forma perfecta. Se formularon las nociones
de prosa poética y verso prosaico, y desaparecio el uniformismo clasicista, dandose la
polimetria. Asi, un texto romantico impregnado de ironia presentaba tres caracteristi-
cas: aparecia fragmentado (fruto de la libre decision del autor); no era una obra (mos-
traba cierta incoherencia, siendo, su ironia, contradictoria); y, finalmente, presentaba
una critica (el arte ya no era algo bello, sino que ahora contenia una reflexion).

La ironia se convirti6 en un punto de apoyo para los romanticos. Pero no todos los
intelectuales la recibieron como una estética propia, una estética que los representase.
Por ejemplo, Hegel criticaba el entendimiento de la ironia romantica desde la optica
de los autores romanticos. La ironia schlegeliana seria una amenaza para las institucio-
nes, puesto que proponia una libertad absoluta, aspirando a la idealidad y al infinito
resultantes de la negatividad absoluta.

Hegel, en sus Lecciones sobre la Historia de la Filosofia, identificaba la ironia
socrdtica como una especie de relacion interpersonal y la llamaba «forma subjetiva de
la dialéctica». Al mismo tiempo, para el pensador aleman, fue muy importante distin-
guir los dos tipos de ironia, por lo que estudi6 detalladamente la ironia socratica y la
consider6 un factor de verdad, refiriéndose a ella como «la ironia general del mundo»
(Hegel, 1995).

Lo que vemos aqui es un doble tratamiento de la ironia: por una parte, como forma
subjetiva de la dialéctica; y, por otra, como factor de verdad. En ambos casos, para
Hegel, la ironia es una potencia negativa, es lo que puede abolir todo lo que es impor-
tante en la sociedad y en la vida. Para Hegel, la ironia socratica, debido a su significado
limitado, es solamente un modo de conversacion, de modo que mantiene alguna seme-
janza con la dialéctica, pero no con la ironia roméntica. Hegel rechaza el intento de
convertir la ironia socratica en un principio universal como lo hicieron los roméanticos,
de manera que entiende la ironia como una concepcion del mundo. A pesar de esto, no
rechaza la subjetividad absoluta, sino que la critica cuando el sujeto cree errdneamente
que ha alcanzado la libertad. La subjetividad y la libertad estan separadas, y la ironia
consiste en creer encontrarse en plena libertad.



46 Vladimer Luarsabishvili

Rosario Casas Dupuy hace referencia a Charles Taylor, autor que explica la in-
coherencia que existe entre Hegel y los autores romanticos, sefialando el papel de la
razon en el primer caso y de la intuicion en el segundo:

Charles Taylor cree también que lo que separa a Hegel de los romanticos es
la escogencia de un camino diferente para llegar al mismo fin. Mientras Hegel
apoya una sintesis mediante la razon, los romanticos la logran a través de la intui-
cion y de la imaginacion. Ese fin comun que Taylor les atribuye a Hegel y a los
romanticos es el “expresivismo”, es decir, “la ambicion de combinar la mas plena
autonomia racional con la mayor unidad expresiva” (Casas Dupuy, 1999: 26-27).

Efectivamente, en el conocido articulo de Russell P. Sebold titulado «La cosmo-
vision romantica: siete sintomas y cinco metaforas», encontramos, en primer lugar, el
siguiente sintoma: «El sentimiento supera al pensamiento» (Sebold, 2011: 312). La
tendencia al intimismo, a la nostalgia y a la angustia es una inclinacion muy habitual
en el Romanticismo, mediante la cual los autores romanticos huyen de la realidad que
los rodea. Esta huida se entiende como una entrada en el mundo imaginario, en el
mundo de la leyenda y del cuento, idea que explica con claridad Kierkegaard, como
veremos en el siguiente apartado.

Respecto al papel que representa el sentimiento en el Romanticismo, Walter Bie-
mel explica lo siguiente:

Los romanticos colocan el sentimiento en primer término porque en el sentimiento se
realiza la identidad y la supresion de los limites. Por eso mismo un sentimiento como la
nostalgia adquiere para los romanticos un rango tan especial entre los otros sentimientos:
la nostalgia por su misma esencia no es limitada, no se dirige a nada limitado ni admite
frontera alguna (Biemel, 1962: 42).

3.3. Laironia en Kierkegaard y Solger

Vinculando la ironia con la subjetividad, Kierkegaard observa dos manifestacio-
nes de este concepto: en primer lugar, al tomar su origen en la figura de Sécrates, la
ironia muestra una manifestacion historica; y, en segundo lugar, dicha ironia presenta
una manifestacion universal, gracias a la cual se relaciona con la «segunda potencia de
la subjetividad», es decir, con la «subjetividad de la subjetividad». De esta manera, la
ironia presenta una manifestacion histdrico-universal, relacionandose con la filosofia
moderna (especialmente, con los textos de Kant y Fichte). La diferencia entre las dos
manifestaciones yace en que la segunda fue «aniquiladay, mientras que la primera fue
«satisfecha al ser reconocidos los derechos de la subjetividad» (Kierkegaard, 2006:
272).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 47

La figura central en la produccion irdnica es el sujeto, quien debe tener conciencia
de la ironia que presenta. La ironia del sujeto aparece poniendo de manifiesto y desa-
rrollando su subjetividad, de modo que el sujeto revele su falta de conformidad con la
realidad (Ibid., 289). Se trata de un sujeto «para si que en su incesante agilidad no deja
nada en pie, y que en razon de esta agilidad no puede captar en una perspectiva de
conjunto el hecho mismo de que la ironia no deja nada en pie». Como la ironia es una
herramienta que sirve para liberarse de algo, al final, nos quedamos sin nada. Pero in-
cluso a la nada no se le puede conceder seriedad (Ibid., 294).

Tras analizar el asunto de Sdcrates, Kierkegaard concluye que consistio en «dejar
que lo abstracto se hiciese visible en virtud de lo inmediatamente concreto», distin-
guiendo otra posibilidad de ironia, cuyo fundamento es «mostrarse también cuando el
ironista busca despistar al mundo circundante respecto de si mismo» (Ibid., 278-294).

Esta segunda habilidad de la ironia puede ser un rasgo definitivo para la ironia
romantica. De aqui toma su origen la pregunta respecto al nacimiento de la ironia o,
mejor dicho, respecto al ambito en el que se puede originar la respuesta irénica del
sujeto. Segun el filosofo danés, la ironia surge de la pregunta metafisica en torno a la
relacion entre la idea y la realidad. Mientras se halle en un registro metafisico, el ironista
parecera distinto de lo que es (Ibid., 283-301). La ironia ayuda al sujeto a percibir la
realidad y concebirla como una tarea que necesita ser realizada.

Hay otra posibilidad, también: cuando la realidad se presenta «como un dony, re-
lacionandose con el pasado del individuo. Primeramente, el rasgo caracteristico del iro-
nista, estar libre, lo ayuda a concebir la realidad; y, en segundo lugar, el pasado debe
ser aceptable para el ironista para que sea posible jugar con él. Aqui, se presenta el
pasado, ante nosotros, en su representacion mistica, incluyendo la leyenda, el cuento y
el mundo imaginario (Ibid., 300-302).

La relacion entre la ironia y la realidad es compleja: la primera nos ensefia a reali-
zar la segunda, colocando el «acento sobre la realidad». En su sentido metafisico, la
ironia es el camino e indica el camino, el camino «por el cual el resultado se le sustrae»
(Ibid., 340-341). Este rasgo de indicar el camino relaciona la ironia romantica con la
filosofia, especialmente con la filosofia existencial. Lo primero que nos viene a la me-
moria es el poema de Antonio Machado en el que el poeta hace referencia al camino
reflexionando sobre el andar o, como decia Miguel de Unamuno, el obrar.

Antes de terminar este apartado, queremos emplear algunas palabras para resaltar
el concepto de ironia segin Solger, quien merece ser tenido en cuenta, debido a su
acercamiento a dicha nocion de manera tan distinta. Wolfhart Henckmann, en un ar-
ticulo muy interesante llamado «El concepto de ironia en K.W.F. Solger», estima que
la teoria de Solger sobre la ironia (el mismo Solger la denomina ironia tragica) es una
teoria de la existencia. Henckmann cita a Solger al observar la ironia como algo que
parte del ser humano, como rasgo especifico del hombre:

La verdadera ironia parte de que el hombre, durante su vida, solo puede cum-
plir el propio destino — incluso bajo la acepcion suprema de la palabra — en este



48 Vladimer Luarsabishvili

mundo presente... También lo sumo estd dado para nuestra accion solamente en
una configuracion limitada y finita. Y por esto, en nosotros, es tan nulo como lo
minimo, y perece necesariamente con nosotros y con la nulidad de nuestro sentido.
En verdad, lo sumo esta solamente en Dios. Y en nuestro caso se transfigura como
algo divino, como algo en lo que nosotros no participariamos ni como seres finitos,
ni como seres que con sus pensamientos pueden divagar en apariencia mas alla de
lo finito, si no se diera una presencia inmediata de este divino que se revela en la
desaparicion de nuestra realidad. Y la ironia tragica es el templo de animo que ilu-
mina esa presencia inmediata de lo divino en las cosas humanas (Solger, cit. en
Henckmann 1988: 21-22).

Lo que encontramos diferente en el pensamiento de Solger es que, para él, es ne-
cesaria la presencia de la realidad para el desarrollo de la idea. Los romanticos necesitan
negar lo limitado para alcanzar lo infinito. Solger observa la idea en su unién con la
realidad, pero también admite que, en esta union, se pierde la idea. Por ello, el empare-
jamiento, para Solger, es el entusiasmo, mientras que la pérdida de la idea es la ironia.

Para los romanticos, el arte es una esfera importante. Para entender la obra de arte
segun Solger, se requiere de la union del entusiasmo con la ironia. El sentimiento de
claridad esta visible tanto en la ironia socratica (cuando Socrates descubre lo dispara-
tado y dudoso en el pensamiento de su interlocutor) como en la ironia romantica (sur-
gido del sentimiento de libertad), pero no en la reflexion sobre la ironia tragica. Debido
al caracter melancolico de la ironia tragica, se observa la conclusion de la idea. De esta
manera, a primera vista, la ironia, tal como la comprende Solger, es distinta de la com-
prension socratica y romantica.



4. La metafora

Aristoteles entendio la metafora! como «la traslacion de un nombre ajeno, o desde
el género a la especie, o desde la especie al género, o desde una especie a otra especie,
o por analogia» (Aristoteles, 2011: 92). Ademas, entre las caracteristicas particulares
de la metéfora, subrayaba el rasgo de la claridad: «Y la metafora posee, como ninguna
otra cosa, la claridad, lo agradable y el giro extraiio; y esta no es posible aprenderla de
otra personay (Aristoteles, 1971: 190). Jakobson, por otro lado, distingui6 las categorias
basicas del tropo (metafora y metonimia), vinculandolas con los ejes paradigmatico y
sintagmatico:

Quisiera insistir en mi antigua teoria de que el estudio de los tropos poéticos
ha sido dirigido hacia la metéafora, en primer lugar, y la llamada literatura realista —
intimamente ligada con el principio metonimico — atin desafia a la interpretacion, a
pesar de que la misma metodologia de la poética emplea a analizar el estilo meta-
forico de la poesia romantica, se aplica, por entero, a la textura metonimica de la
prosa realista (Jakobson, 1988: 67).

Cohen (1970) demostro que los ejes mencionados? no pueden ser separados como
constituyentes de las figuras retéricas. Todorov, sin embargo, relacion6 la metafora con
una duplicacion de la sinécdoque, y Grupo p elaboro una clasificacion taxométrica de
los tropos, clasificacion criticada posteriormente por N. Ruwet y P. Schofer desde las

! Respecto a las figuras retoricas, indicaba Lotman lo siguiente: «podriamos sefialar también épocas en-
teras en que precisamente la renuncia a las figuras retdricas se vuelve artisticamente significativa, y el
discurso, para que se lo perciba como artistico, debe reproducir normas del discurso no artistico. Como
épocas orientadas al tropo podemos mencionar el periodo mitopoético, el medioevo, el barroco, el ro-
manticismo, el simbolismo y la vanguardia» (Lotman, 2003: 7).

2 Seg(in Jean Cohen, la metéfora se sitta en el plano paradigmético, siendo el eje de los cambios retoricos.
Cohen advirti6 que la Retorica no habia distinguido los distintos planos: «Asi, las distintas figuras no son,
como pensaba la retorica clésica, la rima, la inversion, la metafora, etc. [...] La retdrica no ha sabido
distinguir entre el plano sintagmatico y el plano paradigmatico; no ha visto que, lejos de oponerse, ambos
planos se completaban» (Cohen, 1984: 113).



50 Vladimer Luarsabishvili

perspectivas lingiisticas y literarias. Por otro lado, el profesor Tomas Albaladejo resalta
el estudio de la metafora dentro del ambito de la Lingiiistica y Literatura:

Metaphor is one of the main rhetorical and poetic devices (Le Guern 1985
[1976]; Ricoeur 1980 [1975]; Garcia Berrio 1985; Pujante 2003: 207 ff.; Bobes
Naves 2004; Haverkamp 2007). The cognitive theory of metaphor is receiving an
increasing attention and is being stimulated in the areas of cognitive linguistics and
literary criticism and theory (Arduini 2000; Arduini, ed. 2007; Fernandez Cozman
2008; Pérez, Langer 2008). Despite the problems which this perspective of the
study of metaphor has, it is no doubt a valuable methodological position for con-
necting rhetoric and the production and interpretation of discourses as to the cog-
nitive foundations of them (Albaladejo, 2013: 14).

David Pujante detecto la existencia de dos modos de expresar el mundo, siendo el
segundo el modo retdrico basado en la metafora:

La metafora es la expresion mas caracteristica de la Retorica. Existe un modo
racional de expresar el mundo, cuya piedra angular es el concepto; y existe una
forma retorica de expresion, basada en la metafora. Estas formas expresivas no son
ajenas al problema del conocimiento, por lo que podemos incluso decir que la me-
tafora es el modo expresivo por excelencia del mecanismo de conocimiento reto-
rico (Pujante, 2003: 206).

Esta posibilidad de expresar el mundo interpretandolo es tan importante que hace
posible vincular la expresion presente con la expresion ausente. De esta manera, se hace
posible la construccion del sentido al incorporarlo en el plano real, como lo indica Ste-
fano Arduini: «This ability allows them to interpret reality, providing it with structure.
In this sense figurative activity is not the depiction of a given world, but rather the con-
struction of a possible meaning, the ability to construct world images employed in re-
ality (Arduini, 2007: 8)».

4.1. Definicion y tipos

A pesar de que los estudios sobre la metafora gozan de actualidad desde los tiem-
pos mas remotos, la definicion de su naturaleza es bien distinta, tanto en el periodo del
desarrollo de la Retorica como en la época contemporanea. Draaisma subraya la im-
portancia de dos palabras en la definicion aristotélica — de lo «ajeno» y de la «trasla-
cion» (Draaisma 1999). En los estudios contemporaneos las metaforas estan clasifica-
das en distintas clases: Fontanier (1821) distingue «las metaforas de uso» de las «me-
taforas de imaginaciony, Richards (1936) diferencia la metafora presente en el lenguaje
de la otra que se llama «poéticay, Konrad (1939) distingue la metafora «lingiiistica»
(que podemos considerar como un primer tipo de Richards) y «poética». Sobre el papel



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 51

de la metafora en los estudios poéticos notaba Jakobson (1988: 67). Con el paso del
tiempo, la metafora, junto con las caracteristicas lingiiisticas, adquirio las peculiarida-
des cotidianas y literarias, como lo muestran Lakoff and Johnson: «We have found [...]
that metaphor is pervasive in everyday life, not just in language but in thought and ac-
tion. Our ordinary conceptual system, in terms of which we both think and act, is fun-
damentally metaphorical in nature» (Lakoff and Johnson 1981: 3). Carmen Bobes Na-
ves distinguiendo tres tipos de la metafora: lingiiistica, del habla cotidiana y literaria
(2004: 10-11), afirma que:

La metéfora se ofrece un paso hacia el mundo sobrenatural, y da forma a expe-
riencias suprasensibles, cuyas frases no han sido recogidas y analizadas en el len-
guaje, pero es obvio que el poeta puede muy bien proponer un mundo de amor divino
analégico al mundo del amor humano, y el lector puede muy bien leer el poema
transluciéndolo al mundo del amor divino (Bobes Naves 2004: 133).

Un paso adelante fue atribuir a la metafora las caracteristicas de lo imaginario, lo
que hicieron Brandt (1995), Eco (1984) y Steen (2014); este tltimo destaca un nuevo
tipo que denomina deliberate metaphors:

The paradox of metaphor has revealed an awkward issue that needs addres-
sing: we have just discovered the ubiquity of metaphor in all language and thought,
but we now seem forced to allow that most of this metaphor ‘in thought’ does not
really count as metaphor ‘in thought’, if that is taken in its psychological sense of
language processing. Acknowledging this problema has led to the formulation of a
new, alternative position (Steen 2008, 2011). It has led to a revaluation of the fact
that there is a substantial group of metaphors that clearly are used as metaphors ‘in
thought’ and that do not need to be processed via cross-domain comparison after
all. [...] T have suggested that the metaphors that are used as metaphors in this way,
and that presumably require processing by crossdomain mapping, may be called
‘deliberate metaphors’ (Steen 2014: 17).

Le Guern (1985) ve un papel de la metafora en la necesidad de expresar un senti-
miento que necesita ser compartida, y Paul Ricceur ofrece seis proposiciones sobre el
tema: 1) La metafora es un tropo, una figura del discurso que tiene que ver con la de-
nominacion. 2) Representa la amplitud o prolongacion del sentido de un nombre por
medio de la desviacion del sentido literal de las palabras. 3) El motivo para esta desvia-
cion es la semejanza. 4) La funcion de la semejanza es la de fundamentar la sustitucion
del sentido literal —l cual podria haber sido utilizado en el mismo lugar— por el sentido
figurativo de una palabra. 5) Por lo tanto, la significacion sustitutiva no representa nin-
guna innovacion semantica. Podemos traducir una metafora, esto es, restituir el sentido
literal que la palabra figurativa sustituye. En efecto, sustitucion mas restitucion es igual
acero. 6) Ya que no representa una innovacion semantica, una metafora no proporciona



52 Vladimer Luarsabishvili

ninguna nueva informacién acerca de la realidad. Es por esto por lo que puede contarse
como una de las funciones emotivas del discurso (Ricceur 2003: 61-62).

Otro asunto relacionado con el estudio de la metafora es el problema de su tradu-
cibilidad. Estudiado y discutido durante los siglos pasados, el problema de la traduccioén
de la metafora no pierde su actualidad en la época contemporanea. Peter Newmark, tras
distinguir seis tipos de metafora y ofrecer las herramientas ttiles para la traduccion de
cada una, concluye:

En principio, sin embargo, la traduccion de cualquier metafora es el epitome
de toda la traduccion, a no ser que “funcione’ una traduccion literal o sea obligato-
ria, porque siempre ofrece posibilidades en la direccion del sentido o en la de la
imagen, o modifica una de ellas, o combina ambas, como he demostrado, depen-
diendo una vez mas de los factores contextuales y, en no menor medida, de la im-
portancia de la metéfora dentro del texto (Newmark, 2010: 159).

Gideon Toury nos ofrece seis posibilidades de traduccion de la metafora: 1) meta-
fora por la «misma» metafora; 2) metafora por una metafora «diferentex; 3) metafora
por no-metafora; 4) metafora por 0 (es decir, la omision completa, sin dejar rastro en el
texto meta); 5) no metafora por metafora; 6) 0 por metafora (es decir, pura y simple
adicion, sin ninguna motivacion lingiiistica en el texto origen) (Toury, 2004: 126-127).
Mary Snell-Hornby indica la importancia de la cultura en el proceso de traduccion de
la metafora, subrayando que las diferentes lenguas crean los simbolos de manera dis-
tinta, lo que complica la busqueda de la metéfora equivalente en la lengua meta: «en la
traduccion, el problema fundamental que plantea la metafora es el hecho de que las
diferentes culturas, y por lo tanto las diferentes lenguas, expresan los conceptos y crean
los simbolos de manera distinta, y de ahi que el sentido de una metafora sea en muchos
casos de origen cultural» (Snell-Hornby, 1999: 81). Kurth resume la problematica que
presenta la metafora, que para autor es «a frequent translation problema that is still terra
incognita — largerly unmapped by translation theory, and entirely un accounted-for in
the academic training of translators» (Kurth, 1995: 1).

Stefano Arduini ve el problema de la traduccion de la metafora de la siguiente
manera: «Yo creo que traducir metafora sea, en realidad, traducir esquemas comporta-
mentales y, por lo tanto, la cuestion de la metafora es central en cualquier estudio sobre
la traduccidn, dado que muestra la manera en que ésta tiene que ver, sobre todo, con las
relaciones entre culturas mas que con las relaciones entre lenguas» (Arduini, 2002: 7).
En su interesante articulo titulado «Prescripcion y descripcion: la metafora en los estu-
dios de traducciony», Eva Samaniego Fernandez agrupa cuatro opiniones de autores
destacados del ambito sobre la traducibilidad de la metafora: a) cuando la metafora es
intraducible (lo que aportan Nida (1964) y Vinay y Darbelnet (1958)), b) cuando es
traducible y «no presenta problemas especiales de trasvase» (basandose en Kloepfer
(1981), Reiss (1971) y Mason (1982)); c) la metafora es traducible pero presenta un



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 53

grado alto de inequivalencia interlingiiistica (Van Den Broeck (1981), Rabadan Alva-
rez (1991), Toury (1985 y 1995) y Newmark (1988)); y d) «postura conciliadora
(Snell-Hornby, 1988) (Samaniego Fernandez, 2002: 55).

La idea de que la identificacion de la metafora posee una mayor importancia, es
subrayado por Gerard Steen, que sefala asimismo la validez de la metafora:

Metaphor identification is crucial for assessing the quality of metaphor re-
search, also for translation: if researchers cannot agree on what counts as an ins-
tance of a particular phenomenon by independent observations, then their findings
are not much more than personal constructions and interpretations. Yet reliable me-
taphor identification is not ‘just’ an important methodological issue, but also invol-
ves the heart of the matter of the cognitive-linguistic approach to metaphor: its va-
lidity (Steen, 2014: 15).

Zoltan Kdvecses distingue cinco casos de dificultad en la traduccion de la meta-
fora: la dificultad puede ser condicionada por los factores del contexto, por las diferen-
tes vias de la traduccion de la metafora, por la posibilidad de traducir conceptos abs-
tractos por metafora o metonimia y el papel de los «matching conditions» (Kovecses,
2014: 37). Karin Riedemann y Morales Isabel Diéguez en su articulo sobre la traduc-
cion de metafora ofrecen la siguiente solucion: 1. Revision exhaustiva del texto original
y clasificacion del mismo segln tipo y clase de texto. 2. Identificacion y analisis de las
metaforas presentes en el texto original desde el punto de vista de su tipologia, de sus
implicaciones semanticas y estilisticas, y desde el punto de vista pragmatico o funcio-
nal. 3. Clasificacion de las metaforas del texto original atendiendo a los criterios men-
cionados en los puntos anteriores. 4. Proposicion de traduccion de cada una de las me-
taforas justificando dicha proposicion. 5. Identificacion y justificacion de los recursos
de traduccion empleados en cada caso (Riedemann y Diéguez, 1999: 366-367).

Basando en mi propia experiencia de traducir los textos literarios y filosoficos, he
podido concluir que es conveniente traducir la metafora del texto original con la meta-
fora equivalente de la cultura meta; en algunos casos, especialmente cuando entran en
contacto culturas histéricamente muy alejadas, seria posible traducir la metafora por
no-metafora; pero hasta en estas condiciones me parece inaceptable realizar la traduc-
cion de la metafora por 0. Traducir la metafora por no-metafora es conveniente en caso
de la traduccion de los textos filosoficos (Luarsabishvili, 2016b, 2016¢).

4.2. La Retorica cultural y el motor metaforico

En la historia de la ciencia hay pocas disciplinas que tienen tanto un pasado rico
como un futuro prometedor. Una de ellas es la Retérica, una ciencia clasica del dis-
curso, inventada por los griegos y desarrollada en el Imperio Romano, que formo parte



54 Vladimer Luarsabishvili

de la cultura en distintas épocas y de diferentes corrientes artisticas, en la Edad Media,
en el Clasicismo y en el Romanticismo.

La Retorica tiene una relacion fundamental con la cultura, bidireccional por su
caracter historico: siendo, por una parte, la técnica discursiva utilizada en la Antigiiedad
grecolatina y, por otra, llevando las peculiaridades culturales en su naturaleza comuni-
cativa y persuasiva. La Retorica tiene unas estrechas relaciones con la historia, el pen-
samiento y las acciones humanas. Los acontecimientos historicos se reflejan en la cul-
tura formando parte del discurso histdrico y literario compuestos por las seis operacio-
nes retoricas (intellectio, inventio, dispositio, elocutio, memoria, actio/pronuntatio)
(Lausberg 1966-1967-1968; Albaladejo 1989; Chico Rico 1989, 1998).

Al final del siglo XX, tres tendencias bien destacadas fueron distinguidas por José
Maria Pozuelo Yvancos (1987): la Retérica de la argumentacion, representada por
Chaim Perelman y Lucie Olbrechts-Tyteca; la Retorica estructuralista, representada por
el Grupo 1; y la Retorica general de caracter textual, presupuestada por Antonio Garcia
Berrio. Esta tltima tendencia, por su entendimiento de la retérica como de la «técnica
de la persuasion» con una dimension discursiva y, por tanto, textual (Garcia Berrio,
1994: 34), conduce al entendimiento y a la formulacion de la Retérica cultural, pro-
puesta por Tomas Albaladejo, la cual se centra en las relaciones histdricas, sociales,
comunicativas y discursivas entre la Retorica y la Cultura.

El siglo pasado fue decisivo para un desarrollo de la Retdrica y también para la
recuperacion de su funcion historica, convirtiéndose la Retdrica en un &mbito fértil para
una produccion y para un analisis de los discursos. La Retorica general de caracter tex-
tual intenta no solamente reactivar las posibilidades retoricas formadas durante su larga
historia, «[...] sino que también supone una ampliacion del instrumental teérico con
las contribuciones retoricas producidas desde los actuales planteamientos textuales, con
la consiguiente extension del instrumental teorico» (Albaladejo, 1989: 39). Antonio
Garcia Berrio abrié un camino hacia la formacion de la disciplina con una nueva pers-
pectiva, de indole retdrico-cultural, persiguiendo el fin de destacar las posibilidades re-
toricas en la formacion de la cultura y, al mismo tiempo, evaluar el papel de las pecu-
liaridades culturales en la composicion del discurso retorico.* La propia historia de la
Retorica facilitaba la mencionada aproximacion de la Retorica a la cultura: tanto en la
cultura griega como en la romana, la Retérica cumplia un papel definitivo en el avance
cultural, siendo considerada como una de las posibilidades claves en la ensefianza (Jae-
ger, 1978; Lopez Eire, 1996, 2006; Monzon-Laurencio, 2014), comunicacion (Pereda,
2000) y, consecuentemente, en el desarrollo de la sociedad (Partyka, 2015; Acebal,
2016). Teniendo en cuenta las operaciones retoricas (inventio, dispositio, elocutio, me-
moria, actio o pronuntiatio (Lausberg, 1966-1967-1968; Albaladejo, 1989: 57-64) con
intellectio (Chico Rico, 1989, 1998), y la dimension textual, semidtica y pragmatica en

3 Otra linea del desarrollo de la Neorretorica es la Retorica constructivista (Albaladejo y Chico Rico, 2020; Chico Rico,
2020).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 55

la que ejerce sus funciones en la sociedad, aparece como imprescindible el acerca-
miento transdisciplinario realizado por Tomas Albaladejo en una serie de las publica-
ciones en la que propuso la Retodrica cultural en el contexto de la Neorretorica (Albala-
dejo, 1998, 2009, 2012, 2014).

Hay que distinguir los Estudios Culturales de los Estudios de la Cultura (Studies
in Culture en inglés) que sobreentienden el estudio de distintas ramas de la cultura (Al-
baladejo, 2016b). Esta tiltima denominacion subraya la existencia de una variedad de
componentes culturales, de diferentes planteamientos para su compleja investigacion
(epistemologicos o metodoldgicos) teniendo en cuenta distintas escuelas o diferentes
lineas de estudio que pueden sintetizar una investigacion cultural vinculandola con la
filosofia, etnografia, historia, semiotica o critica literaria:

Los Estudios de la Cultura son mas amplios que los Estudios Culturales y en
ellos se incluyen varios planteamientos epistemoldgicos y metodologicos, varias
escuelas o lineas consolidadas, una de las cuales es precisamente la de los men-
cionados Estudios Culturales. Entre otras, se pueden tener en cuenta en los Estudios
de la Cultura las siguientes lineas: los Estudios Antropologicos y Etnograficos de
la cultura, en los que destaca la obra de James Frazer (1986), 1a Filosofia de la Cul-
tura, representada por Ernst Cassirer (2005), la Historia Cultural, con Johan
Huizinga (1972), los Estudios Culturales, planteados por la Escuela de Birming-
ham, la Semidtica de la Cultura de la Escuela de Tartu (Lotman y Escuela de Tartu
1973), la Critica de la Cultura, en la que se incluyen las aportaciones de Wlad
Godzich (1998) y la Retdrica cultural (Albaladejo 2019d).

Desde esta perspectiva, la Retorica cultural viene a ser una disciplina nueva que
estudia sus componentes como constituyentes de distintas culturas y, al mismo tiempo,
evalla las caracteristicas culturales en la composicion del discurso. Basandose en los
componentes culturales y haciendo posible un analisis de diferentes textos o discursos*
—politicos, literarios, filosoficos, lingliisticos, etc.—, la Retorica cultural no solamente
explica un origen y desarrollo de la produccion de las operaciones mentales, sino que
cumple un papel decisivo en el acercamiento de distintas ciencias del ambito de las
Humanidades, las Ciencias Sociales y las Ciencias de la Salud: las herramientas anali-
tico-criticas del sistema retorico pueden ser utilizadas para estudiar los autores y sus
textos, grupos y movimientos literarios (Doucet, 2017), para describir la retorica misma
como una parte del legado cultural, como rhetorica recepta (Albaladejo, 1989) conec-
tandola con la recuperacion del pensamiento histdrico (Garcia Berrio, 1985, 1992), para
facilitar el proceso de la reconstruccion historica junto con materiales archivisticos y
analizando las obras ectopicas escritas por autores ectopicos (Albaladejo, 2011b,
2019¢; Amezcua Gomez, 2016a, 2016b; Hellin Nistal, 2015, 2019; Gallor Guarin,
2020; Mora Lépez, 2020; Luarsabishvili, 2013b, 2020, 2022a, 2022b), para entender

4 Entiendo el término fexto como una entidad estructural y discurso como una entidad comunicativa de la expresion
verbal.



56 Vladimer Luarsabishvili

mejor las investigaciones en torno a memoria (Gonzalez-Marin, 1998; Phillips, 2019)
y neurociencia actual (Martin Jiménez, 2014; Nufiez Fidalgo, 2020).

Dentro de la Retorica se destaca un componente retorico-cultural que engloba to-
dos los componentes de diferente indole, es decir, por su caracter retdrico, literario,
filosofico y otros, proyectados tanto en el discurso retorico, como en los textos literarios
o filosoficos, y de lo que forma parte el codigo retorico-cultural comunicativo (Al-
baladejo, 2016b). Uno de los elementos clave del mencionado codigo es la metd-
fora «[...] por su capacidad de conexion entre la instancia productora y la instancia
receptora, al estar basada en el salto semantico que se produce en la poiesis y también
en la interpretacion» (Albaladejo, 2019b: 174-175). Basandose en los procesos seman-
ticos, sintacticos y pragmaticos de la creacion metaférica y proponiendo un concepto
del motor translaticio que deja un espacio a otros tropos o elementos de la serie meta-
forica, Tomas Albaladejo cred el modelo tedrico de la metdfora con un componente
central —el motor metaforico— que consta de los siguientes componentes:

1) El componente constituido por la serie metaforica, de la que forman parte
la metafora, el simbolo, la catacresis, la red metaforica, la alegoria y otros dis-
positivos de base translacional, como el simil o comparacion, que, como es sa-
bido, no es un tropo, sino una figura de pensamiento; los elementos de esta serie
se caracterizan por poseer metaforicidad, aunque en distintos grados segun el
elemento del que se trate. 2) El componente formado por diversos mecanismos
que intervienen en la construccion metaforica: comparacion, transferencia, sus-
titucion, interaccion, combinacion y armonizacion. 3) El componente consis-
tente en el motor metaforico. 4) El componente formado por el contexto y la
sociedad, donde se producen la creacion metaforica y la recepcion metaforica,
que se proyectan como procesos culturales transversales en diferentes espacios
comunicativos (Albaladejo, 2019a: 568).

La activacion del motor metaforico en su fundamentacion retérico-cultural
(Albaladejo, 2019a, 2019b; Fernandez Rodriguez, 2019; Gdémez Alonso, 2020;
Luarsabishvili, 2021b, 2022c) puede facilitar el entendimiento del mensaje semantico
en la dimension discursiva del texto.

4.3. La ldagrima solitaria como metafora romantica

En su articulo «L.a cosmovision romantica: siete sintomas y cinco metaforas»
(2011), Sebold plantea la cuestion del «mundo o cosmovision» del autor romantico, es
decir, su estado de animo, que se refleja en ciertos sintomas y metaforas universales,
propias de cualquier autor de esta corriente literaria.



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 57

De esta manera, Sebold especifica los siguientes sintomas: e/ sentimiento supera
al pensamiento, se funden el alma del poeta y el alma de la naturaleza, la seudo-divi-
nidad del romantico; la sensacion de la soledad; la actitud de superioridad, el fastidio
universal; y, finalmente, el goce en el dolor. A su vez, Sebold propone las siguientes
metaforas: la juventud o, mejor dicho, la pérdida de la juventud, el satanismo del alma
inocente o la inocencia del alma satanica; el amor, la lagrima solitaria; y, por Gltimo,
la contemplacion del suicidio.

Acerca de la lagrima solitaria y del llanto, Sebold propone la siguiente explica-
cion:

El llanto copioso no es caracteristico de quienes representan los extremos de
la mayor virtud o el mayor vicio. La lagrima solitaria representa la explosion del
dolor en un corazén no habituado a expresarlo. Cuan profundo tendra que ser su
dolor para que un individuo tan excepcional llegue a derramar una sola lagrima!
Zorilla explica asi la lagrima solitaria en un personaje profundamente apenado: “La
verdad es que una lagrima/que a su parpado asoma/viene anunciado un torrente/en
que el corazon se ahoga” (1964: 308). En fin, la lagrima solitaria es como un ice-
berg: lo que se ve no es nada en comparacion con lo que se halla bajo la superficie
del agua. Al final del siglo XVIII, Cienfuegos escribe en la dedicatoria de su trage-
dia Zoraida a Celima: “Zoraida es tuya [...] y se dard por muy recompensada si
alguna vez suspendes su lectura para una lagrima, una sola lagrima a la memoria
de Nicasio Alvarez de Cienfuegos” (1798: 236). En la novela de Larra, EI doncel
de don Enrigue el Doliente, desde su escondite en un gabinete de armas Macias ve
besarse a Elvira y su marido, Fernan Pérez de Vadillo. “iSe aman, se aman! — ex-
clamo¢ el doncel con una voz ronca y apenas inteligible — jMaldicion, maldicion
sobre ellos y sobre mi! — y una lagrima, pero una lagrima sola, se abri6 paso con
dificultad a lo largo de su mejilla, fria como el marmol” (1978: 306). Saldaia tiene
preso al hermano de Leonor, y ella intercede por €l: “El tono de la voz de Leonor
era tan dulce... que no pudo menos Saldafia de apartar la vista a otro lado para en-
jugarse una lagrima (quiza la primera que habia derramado en su vida)” (Espron-
ceda, 1974: 11, 299). En la rima XXX de Bécquer, se recoge este intercambio amo-
roso “Asomaba a sus ojos una lagrima/ y a mi labio una frase de perdon” (1991:
251) (Sebold, 2011: 319-320).

De esta manera, la lagrima solitaria, como metafora universal del Romanticismo,
adquiere una gran relevancia. En el capitulo 6 mostraremos como la utiliza Bécquer en
sus Rimas 'y Leyendas.






5. La soledad

Investigando un papel de la nocion de soledad en la cosmovision de Bécquer, re-
sulta util recordar las palabras de Julio Nombela sobre «la vida que hacia Bécquer»:

La vida que hacia Bécquer, que seguramente es lo que mas deseara saber el
lector, era monétona y triste; pero como la tristeza era su elemento, ni se afligia ni
se quejaba. En vez de vivir en el mundo, vivia en su cerebro y en su corazon. Las
miserias y pequefieces de que esta llena la existencia, no alternaban su ritmo habi-
tual que era la calma, la serenidad, la resignacion. Jamas sintio el aburrimiento; la
soledad, que le agradaba en extremo, estaba para ¢l llena de seres, de ideas, de sen-
timientos que formaban un mundo en el que hallaba sus mas puras y hermosas
satisfacciones (Nombela, cit. en Sebold, 1982: 28).

Karl Vossler subrayaba el papel que desempefia la soledad como sitio de encuen-
tro de los sentimientos del artista:

Para estas almas de artista, la soledad es el sitio donde pena y gozo se dan cita
y se compensan, el sitio donde se aplacan los apremios y angustias de la lucha y
queda anulado todo género de emocion inquieta y toda avidez terrenal. Es el atrio
que transponemos para entrar en el reino del arte puro. En la soledad nos sacudimos
el polvo del 4gora, nos despojamos de todo lo falso de esta estorbosa vida del diario
quehacer, de todo lo espurio que mancilla y afea la gracia y la dignidad de la cria-
tura (Vossler, 1946: 45).

Respecto al mundo romantico, creado por el poeta mediante la confusion de lo real
con lo abstracto, el doctor Victorino Polo Garcia destaca la capacidad del autor roméan-
tico de modificar la realidad con la que no puede vivir:

Encerrado sobre si mismo, el poeta se aleja cada minuto mas del mundo, de
las cosas de los hombres. Quiere hacer su propio mundo, tiene sus propias ideas
que, en un momento dado, no sabe si son ideas abstractas o la realidad misma. [...]
Con ello el mundo de la realidad deja de existir para el poeta romantico, que se ha
convertido en un profeta, en un visionario. Entre sus suefios y la realidad no hay



60 Vladimer Luarsabishvili

barrera divisoria. Su creacion tiene tanta fuerza que captara la realidad no tal como
es, sino modificada por su propia fantasia. La consecuencia solo es una: el poeta
vive divorciado de la realidad, como una sombra solitaria frente a ella (Polo Garcia,
1965-1966: 77).

De este modo, la tristeza y la soledad, como elementos inseparables de la vida del
poeta, facilitan la expresion de las ideas becquerianas (sus origenes, su formacion, su
riqueza y su magnitud).

5.1. Lanocién de soledad como fendomeno psicologico

Antes de mostrar las caracteristicas de la sensacion de soledad, haremos una breve
resefia acerca de la soledad como fendmeno psicologico. Dicha resefia puede ayudar-
nos a entender los rasgos personales del poeta, rasgos que condicionan su concepcion
romantica del mundo.

Eva Muchinik y Susana Seidmann (Muchinik, Seidmann, 2004: 35) distinguen
dos tipos de soledad:

- la soledad por aislamiento emocional, que deriva de la ausencia de una rela-
cion intima con una figura de apego. Esta es la experiencia mas desagradable; y

- la soledad por aislamiento social que ocurre por falta de lazos con un grupo
social cohesivo de pertenencia (una red social de amigos o una organizacion veci-
nal).

Torres Ferman, entre otros, presenta seis sinonimos para la palabra soledad: aban-
dono, aislamiento, alejamiento de un lugar, melancolia,' pena'y pesar (Torres Ferman,
Beltran Guzman, Saldivar Gonzalez, Lin Ochoa, Barrientos Gomez, Monje Reyna,
2012: 3). Cada sinonimo mencionado puede arrojar luz sobre los mensajes encontra-
dos en las Leyendas de Bécquer, a los que prestaremos una atencion especial en el
capitulo 6.

Montero Lopez Lena y Sanchez-Sosa (2001: 19) estudian la soledad dentro de las
perspectivas conceptuales, prestando atencion a los enfoques filosoficos («como una
condicion ineludible en la biisqueda de la autoconcienciay), socio-antropologicos (la
presencia de la soledad en distintas actividades artisticas) y psicologicos.

' Armando Lopez Castro destaca el conflicto entre dos mundos (el ideal y el real), que provoca un estado
melancolico. El autor hace distincion entre el triste y el melancélico, deseando, con este tltimo, «cambiar
la realidad presente»: «La contraposicion entre el mundo ideal y la realidad presente provoca estados
melancolicos, padecidos por quienes, desengafiados de un mundo sin sentido, persiguen la belleza impe-
recedera. [...] Al contrario del triste, el melancolico busca cambiar la realidad presente, convirtiéndose
en arquetipo del artista creador» (Lopez Castro, 2002: 205-206).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 61

Perleau y Perlman ofrecen una tipologia de la soledad en la que subrayan las ca-
racteristicas emocionales de la misma (felicidad, miedo o incertidumbre): «el tipo de
privacion referente a las relaciones ausentes que la persona considera significativasy y
la perspectiva del tiempo, que puede ser momentanea, situacional, cronica o perma-
nente (cit. en Torres Férman, 2012: 13).

Weiss concibe la soledad como la consecuencia surgida de una relacion determi-
nada, mientras que Larson, entre otros, la considera un estado subjetivo que contrasta
con el aislamiento fisico (cit. en Montero Lopez Lena y Sanchez-Sosa, 2001).

5.2. Ejemplos de la nocion de soledad en la Literatura Espafiola

Tanto la soledad como el dolor son nociones vinculadas al problema filosofico
moderno, como explica claramente José Luis Abellan: «La soledad y el dolor le plan-
tearon en carne viva un problema filoséfico que le va a atormentar durante el resto de
su vida: el del subjetivismo gnoseoldgico y la imposibilidad logica de resolverlo» (Abe-
1lan, 1979: 78).

Esta nocion es caracteristica no solo del Romanticismo, sino también del Clasi-
cismo. Por ejemplo, el doctor Victorino Polo Garcia plantea la diferencia que existe
entre la soledad que aparece en los textos clasicos y la que aparece en los romanticos
(Polo Garcia, 1965-1966: 73). El autor clasifica la soledad segin la condicion fisica y
el grado de expresion:

En nuestra opinion, la soledad se escinde en dos primeros y grandes campos:
A) Soledad fisica B) Soledad espiritual, respondiendo a los dos grandes ingredien-
tes fundamentales que componen el complejo hombre. Partiendo del interior, una
flecha apunta a lo externo y tangible: soledad fisica que empieza en el hombre mas
cercano y acaba en lo ignoto, abarcando el universo entero. Y soledad espiritual,
con la flecha dirigida desde el interior hacia dentro; pero también empieza en el
hombre mas cercano — hombre-espiritu — y acaba en Dios, en la ausencia de Dios,
mejor dicho. Y en otro sentido, ya expresado, también la soledad se divide en dos:
A) Soledad absoluta B) Soledad relativa. Se trata ahora de un concepto cuantitativo
que apenas necesita explicacion, pero intimamente relacionado con lo que decimos
mas arriba: la soledad relativa es la soledad-adjetivo, una parte de la soledad, mien-
tras el resto se encuentra ausente, es decir, no se da. Por ejemplo, cuando el hombre
experimenta soledad divina: no tiene a Dios; pero tiene, o puede tener, todo lo de-
mas: posee la soledad divina, pero no posee el resto de la soledad. La soledad ab-
soluta seria la soledad sin adjetivo, es decir, la SOLEDAD (Polo Garcia, 1965-
1966: 71, 73).

La soledad se enriquece en los textos de los escritores del siglo XX. Pensadores
como Miguel de Unamuno o Antonio Machado la convierten en una herramienta ttil



62 Vladimer Luarsabishvili

para encontrar la verdad verdadera,? para conocerse a ellos mismos y para comprender
la propia miseria®, que ayuda a entender lo eterno.*

Para poder ver el interior personal, es necesario aislarse,” encontrarse en la mas
profunda soledad, distanciandose de la sociedad humana. Antonio Machado subrayaba
las horas que pasaba en soledad meditando sobre los enigmas del hombre,® lo que nos
muestra su «anti-filosofia», como advierte José M* Valverde.” Machado subrayaba la
soledad en la que se encontraba,® la soledad que le hacia sentir triste y estar pensativo,’
la soledad profunda y agnostica'°que lo convertia en un solitario sin camino.'!

5.3. La sensacion de la soledad

(Por qué la soledad? Elegimos la soledad, porque es uno de los sintomas mas ca-
racteristicos del Romanticismo. Segtin Victorino Polo Garcia, uno de los hallazgos de
la poesia romantica es «la soledad del hombre, con posibilidad de comunicacion, pero
con la deliberada mala intencion de no ser asi» (Polo Garcia, 1965-66: 80); para Karl
Vossler, la soledad es mundana, ascética y mistica (Vossler, 1946); y, segiin Russell P.
Sebold, entre los sintomas universales del Romanticismo, ha de mencionarse la sensa-
cion de la soledad.

2Asi lo definia Miguel de Unamuno: «Voy a la soledad, me refugio en ella, y alli, a solas, prestando
oido a mi corazdn, oigo decir la verdad a todos» (Unamuno, 1951-1959: 1254).

3Miguel de Unamuno lo decia claramente: «Yo mismo, ahora sano y fuerte, bastante olvidado de
mis aprensiones, con mis hijos y mi mujer sanos, con todo lo que el mundo cree que puede constituir
felicidad, estoy pasando uno de mis temporadas de mayor miseria interior, de mas honda soledad»
(Unamuno, 1951-1959: 202).

4Uno de los puntos de orientacion del pensamiento de Unamuno es el intento de comprender lo
eterno: «Recodgete en ti mismo para mejor darte a los demas todo entero ¢ indiviso» (Unamuno,
1951-1959: 952-953).

SLa soledad, segun el filosofo bilbaino, es una condicion sine qua non para encontrar su propia
persona: «Sélo a la soledad (que supone la intimidad) nos derrite esa capa de pudor que nos aisla a
los unos de los otros; en la soledad nos encontramos, y al encontrarnos, encontramos en nosotros a
todos nuestros hermanos en la soledad» (Unamuno, 1951-1959: 1253.)

«Algunas rimas revelan las muchas horas de mi vida gastadas - alguien dira: perdidas - en meditar
sobre los enigmas del hombre y del mundo» (Machado, 1962: 11).

7«Antonio Machado no es simplemente lo que suele entenderse por un poeta, sino una suerte de
pensador-poeta, que incluso llega a crear unos imaginarios filosofos - Abel Martin y su discipulo
Juan de Mairena - para presentar en ellos, no su propia filosofia, sino mas bien su anti-filosofia, al
mostrar por medio de ellos el destino negativo, y aun nihilista, de la inteligencia racional, que s6lo
deja un resquicio a la esperanza humana a condicion de no creer en ellay (Valverde, José M*, 1989:
1383).

8«Yo en este viejo pueblo paseando/ solo, como un fantasmax» (Machado, 2001: 62).

«voy caminando solo,/ triste, cansado, pensativo y viejo» (Machado, 2001: 144).

10«Tan pobre me estoy quedando,/ que ya ni siquiera estoy/ conmigo, ni sé si voy/ conmigo a solas
viajando» (Machado, 2001: 160).

1«0 ser lo que nunca he sido:/ uno, sin sombra y sin suefio,/ un solitario que avanza/ sin camino
y sin espejo?» (Machado, 2001: 228).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 63

4. La sensacion de la soledad: soledad divina y soledad humana. El romantico
se da cuenta, en el fondo de su alma, de que jugar a ser un nuevo Dios todopode-
1050, solo en su remoto cielo, no es mas que una compensacion psicologica para
escaparse de su horrible sensacion de soledad humana. Su soledad siempre sugiere
también las notas paralelas de injusticia y de abandono, de injusto abandono por
Dios y de injusto abandono por los hombres. Se encuentra el romantico solo porque
se encuentra abandonado. El personaje Tediato (siglo XVIII) expresa asi su sensa-
cion de abandono: “En vano les diria [a los hombres] mi inocencia. [...] Y los astros
darfan su giro sin cuidarse del virtuoso que padece ni del inicuo que triunfa” (Ca-
dalso, 2008: 393-394). Meléndez Valdés (1777) reconoce su perturbadora situa-
cion: “Por mas que al cielo mi dolor implora,/ no amaina, no, el tormento,/ ni yo
jay! puedo secar en mi gemido,/huérfano, joven, solo y desvalido” (2004, 562).
Espronceda (siglo XIX), solo y aturdido, contempla mundo y cielo: “Los ojos
vuelvo en incesante anhelo,/ y gira en torno indiferente el mundo,/ y en torno gira
indiferente el cielo” (1970: 265). Francisco Navarro Villoslada (siglo XIX) pone
estas palabras en boca de un personaje novelistico: “Estoy solo en el mundo; nadie
me conoce; no tengo un amigo ni una mirada que se fije en mi” (1975: 273). Es-
pronceda, en una digresion en El estudiante de Salamanca (siglo XIX) pinta este
aparente autorretrato: Y él mismo, la befa del mundo temblando,/ su pena en su
pecho profunda escondid,/ y dentro en su alma su llanto tragando/con falsa sonrisa
su labio vistio” (1978: 128). Aqui la soledad se interioriza. La aparente armonia
humana, la sonrisa, es ironica; pues mientras mas alegre parece el exterior, mas
triste es el interior por el aislamiento. La soledad interior es la mas corrosiva; y ese
tragar el llanto dentro en su alma es soledad interior (Sebold, 2011: 313-314).

De esta manera, la soledad, como sintoma universal del Romanticismo, adquiere
una gran relevancia. En el capitulo 6 mostraremos como la utiliza Bécquer en sus Rimas
y Leyendas.






6. La cosmovision romantica de Gustavo Adolfo Bécquer

Antes de explicar las caracteristicas de la estética becqueriana, mencionaremos la
formacion literaria del poeta sevillano, es decir, mencionaremos a los autores que leyo
y que dejaron huella en sus textos.

Julio Nombela, uno de los mas intimos amigos del poeta, aport6 los nombres que
Gustavo Adolfo Bécquer ley6 y releyo: Chateaubriand, Madame Staél, Jorge Sand,
Balzac, Byron, Musset, Hugo, Espronceda, Hoffmann, Walter Scott (Alonso, 1972:
63).

En cuanto a la lectura de las Odas de Horacio y las poesias de Zorrilla, Nombela
indicaba, sobre las primeras, que «le admiraban por su belleza clasica», y, sobre las
segundas, que «le entusiasmaban por su romanticismo fantastico, y fluctuando entre
aquellos dos polos vivio dos afos» (Lopez Castro, 2002: 196).

Segiin Jos¢ Manuel del Pino Cabello, «en Bécquer, el neoplatonismo serd una de
las influencias mas claras de su obra (junto a la germanica —Heine —, y la popular —el
cantar—)» (Pino Cabello, 1986: 93). Ya Ren¢ Wellek indicaba que el Romanticismo «is
arevival of Neoplatonism, a pantheism (whatever its concessions to orthodoxy), a mon-
ism which arrived at identification of God and the world, soul and body, subject and
object» (Wellek, 1949: 150).

En esta investigacion, no nos referiremos al mundo pre-becqueriano;' tampoco
estudiaremos las influencias de distintos autores en la formacion del mundo de Béc-
quer. Nos limitaremos a descubrir la formacion de algunas ideas en los textos del poeta
sevillano y su posible desarrollo en los textos del pensador bilbaino. Intentaremos en-
contrar un punto de acercamiento entre las expresiones artisticas de ambas épocas, que

! Sobre el tema, entre otros, véanse: Alonso, Damaso (1952), «Originalidad de Bécquer», en Poetas es-
parioles contemporaneos, Madrid, Gredos; Diez Taboada, José Maria (1961), EIl germanismo y la reno-
vacion de la lirica espaiiola en el siglo XIX, Revista de Filologia Moderna, Madrid; De Balbin, Rafael
(1969), Poética becqueriana, Madrid, Prosa Espafiola; Cenizo Jiménez, José¢ (2006), «Tipologia y poé-
tica de la mirada en Bécquer y Heinew, Estudios filologicos alemanes: Revista del Grupo de Investigacion
Filologia Alemana, 12, pp. 333-340.



66 Vladimer Luarsabishvili

pueden ser convertidas en perspectiva de lectura similar y analdgica. La poesia roman-
tica podria ser una herramienta 1til para vincular las diferentes estéticas, sobre lo cual
Claudio Guillén comentaba lo siguiente:

Las convenciones poéticas fueron por primera vez reconocidas como tales
por el movimiento histérico que habia empezado por separarse de ellas, a saber, el
Romanticismo (con sus origenes en el siglo XVIII). Es a veces el rebelde quien
mejor comprende a su contrincante o a su enemigo. La enajenacion y la rebeldia
hicieron posible, al parecer, una comprension mas profunda de las instituciones
combatidas — como la literatura misma (Guillén, 1979: 93).

En los articulos de la profesora Ana Bundgérd (2000, 2004, 2005), encontramos
una reflexion profunda sobre el asunto de las multiples confluencias entre el pensa-
miento de Maria Zambrano y el de otros autores esparioles. Ademas de otras cuestio-
nes, la investigadora muestra los vinculos entre la vision del mundo zambraniano y la
poética becqueriana, indicando lo siguiente:

La ideologia romantica que caracteriza el pensamiento de Zambrano no pro-
cede de corrientes foraneas, sino del romanticismo espafiol que tuvo [...] una tras-
cendencia en la mentalidad de épocas posteriores, sobre todo en la mentalidad de
la llamada generacion del 98 con la que tantas coincidencias tiene el pensamiento
de nuestra autora (Bundgard, 2005: 8).

6.1. La ironia
Leamos la rima XIII de Bécquer:

Tu pupila es azul, y cuando ries,
su claridad suave me recuerda
el trémulo fulgor de la mafiana

que en el mar se refleja.

Tu pupila es azul, y cuando lloras,
las transparentes lagrimas en ella
se me figuran gotas de rocio
sobre una violeta.

Tu pupila es azul, y si en su fondo
como un punto de luz radia una idea,
me parece en el cielo de la tarde
juna perdida estrella!



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 67

En la rima XI1II, las tres estrofas empiezan de la misma manera: tu pupila es azul.
Ademas, la primera y la segunda estan ligadas con verbos opuestos (reir y lorar),
mientras que, en la tercera, aparece un nuevo verbo: radiar.

Los puntos esenciales de la primera estrofa son tu pupila es azul, ries, fulgor y se
refleja; en la segunda estrofa, fu pupila es azul, lloras y gotas de rocio; y, en la tercera
estrofa, tu pupila es azul, radia y estrella.

Esta rima suscita nuestro interés, también, por otro motivo: empieza la rima con
amanecer, seguida de tu pupila es azul, ries, fulgor y se refleja; en la segunda estrofa,
destacan tu pupila es azul, lloras y gotas de rocio (el término gota puede ser entendido
como sinénimo de ligrimas); y, finalmente, la rima concluye con anochecer.

Hay que advertir, ademas, que Bécquer atribuye un epiteto, perdida, a la estrella.
La idea que propone este epiteto suscita el dolor que esta ligado con el gusto que genera
ser libre. No hay duda de que se trata de una vision romantica, segin la cual, si nos
remitimos a Kierkegaard, la ironia debe nacer al final de todo.

En esta rima, Bécquer ve, al mismo tiempo, una sonrisa y unas lagrimas en la
pupila de la mujer. La sonrisa y las lagrimas nacen a la vez, por lo que son inseparables.
Ademias, se relacionan con el epiteto perdida. Esta idea es totalmente romantica; se da
cuando el hombre entiende que esta solo, de modo que le queda solamente una idea
(«como un punto de luz radia una idea»). Dicha idea no se llama sol o amanecer, pero
nos recuerda al «cielo de la tarde, el fin de todo, que se expresa mediante la ironia.

A continuacion, leeremos la rima XXXI:

Nuestra pasion fue un tragico sainete,
en cuya absurda fabula,
lo comico y lo grave confundidos
risas y llanto arrancan.

Pero fue lo peor de aquella historia,
que, al fin de la jornada,
a ella tocaron lagrimas y risas,
iy a mi solo lagrimas!

En la rima XXXI, nos encontramos, como explicaria Y. Lotman, con los «casos
mas complicados». Nos referimos a las palabras destacadas al final de la primera estrofa
(risas y llanto) y, también, en el tercer verso de la segunda estrofa (lagrimas y risas).
Y. Lotman presenta como caso semejante un verso de Pushkin: #iste y alegre estan en
la misma posicion sintactica y presentan la misma forma gramatical. Segun este autor,
entre ellos surge el paralelismo, de modo que dichos vocablos se entenderian, en el
texto artistico, como términos mutuo-analogicos (Lotman, 1972).

La antitesis lagrima/llanto esta presente en las dos estrofas del poema. En la pri-
mera, Bécquer utiliza el llanto (junto con la risa) para subrayar lo absurdo de la pasion



68 Vladimer Luarsabishvili

(esto lo observamos en «en cuya absurda fabulay). En la segunda, el poeta no ve lo peor
en el fin de su historia amorosa, sino en el hecho de que a él solo le quedan lagrimas.
Por ello, podemos concluir lo siguiente: Bécquer emplea el término ldgrima como me-
tafora del Romanticismo, cuya proxémica muestra cierta distancia entre los dos aman-
tes («al fin de la jornada»?® equivaldria a «al fin de la historia» o «al fin del amor», es
decir, el amor se ha acabado y los amantes ya no estan juntos).

A continuacion, trataremos de analizar esta rima como expresion de la estética
romantica. Dice Novalis que lo mejor es, siempre, el sentimiento. Con sentimiento, los
romanticos buscaban una elevacion sobre lo condicionado, constituyendo el signo de-
cisivo de la ironia romantica. Esta tiene la funcion de elevar sobre uno mismo al hom-
bre, haciendo que se libere. Por una parte, esto se debe a que un hombre no puede ser
ironico sin tener cierto grado de libertad y, por otra, se debe a que la ironia misma lo
libera. Por ello, segun la vision romantica, la ironia equivale a la libertad. Es evidente
que Bécquer utiliza la ironia roméantica para demostrar que el amor puede ser absurdo
y desaparecer sin dejar huella. De la misma manera, mediante la ironia, es posible en-
contrar, en esto mismo, lo divino del Romanticismo: las lagrimas. Al mismo tiempo,
Bécquer se rie de si mismo («jy a mi solo lagrimas!»), asi como de su historia pasada
con la «absurda fabulay gracias a la ironia romantica. Bécquer se distancio, se mir6 con
cierto grado de ironia y, por ello, le quedaron solo lagrimas.

Veamos la tercera estrofa de la rima XXXIV:

Rie, y su carcajada tiene notas
del agua fugitiva;
llora, y es cada lagrima un poema
de ternura infinita.

Aqui, percibimos, también, los contrastes rie/llora y notas/poema, contrastes que
consideraremos miembros mutuo-analogicos. Es muy interesante observar la expre-
sion «cada lagrimay, pues representa la importancia de la ldgrima solitaria y no del
«llanto copioso», como explica Sebold (2011: 319).

La segunda estrofa de la rima XLII finaliza con los siguientes versos:

iY entonces comprendi por qué se llora,
y entonces comprendi por qué se mata!

He aqui, en la expresion «se lloray, una triple significacion de la estética roman-
tica: en primer lugar, nos interesa como modalidad del /lanto, uno de los elementos de
la kinésica; en segundo lugar, genera cierta proxémica (todo se ha acabado, luego surge

2 Podemos proponer la hipotesis de que Bécquer utiliza la palabra jornada de modo irénico.



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 69

la distancia); y, en tercer lugar, como metafora universal del Romanticismo (/d-
grima/llora).

La expresion «se matay esta ligada al punto de vista de Hegel, quien explica que
la ironia transforma lo que es valido en pura vanidad, dejando al sujeto hueco y vacio.
Y, como no es posible permanecer en el vacio, el sujeto cae en una nostalgia imponente.
La misma sensacion se observa en la rima XL VI 'y, mas concretamente, en el momento
final: «jPorque el muerto esta en pie!»

Leeremos la rima XLIX:

Alguna vez la encuentro por el mundo
y pasa junto a mi,
y pasa sonriéndose y yo digo:
(como puede reir?

Luego asoma a mi labio otra sonrisa,
mascara del dolor,
y entonces pienso: acaso ella se rie
como me rio yo.

La segunda estrofa refleja la ironia roméantica: por una parte, percibimos la sonrisa
como «mascara del dolor»; y, por otra, el final de la estrofa muestra la libertad en la que
nos hallamos a través de la ironia («Acaso ella se rie como me rio yo»), evocando la
definicion de ironia ofrecida por K.W.F. Solger. Dice Henckmann que «la teoria de
Solger sobre ironia tragica es una teoria de la finitud del hombre, una teoria de la exis-
tencia» (Henckmann, 1988: 22). En verdad, es imposible no pensar en la filosofia una-
muniana y, mas concretamente, en los fragmentos que tratan el dolor, la congoja y la
existencia:

El dolor es el camino de la conciencia y es por él como los seres vivos llegan
atener conciencia de si. Porque tener conciencia de si mismo [...] es saber y sentirse
distinto de los demas seres, y a sentir esta distincion solo se llega por el choque, por
el dolor [...], por la sensacion del propio limite. La conciencia de si mismo no es
sino la conciencia de la propia limitacion. Me siento yo mismo al sentirme que no
soy los demas; saber y sentir hasta donde soy, es saber donde acabo de ser, desde
donde no soy (Unamuno, 1961a: 111).

Los romanticos decian lo mismo: la ironia romantica suscita el dolor, que podria
considerarse un analogo del dolor unamuniano; esta idea, mas tarde, sera expresada
muy claramente por el mismo Unamuno. De aqui, nace la concepcion de sumergirse
no en lo racional, sino en lo emocional. Recordamos, de nuevo, a Novalis (lo mejor es



70 Vladimer Luarsabishvili

siempre el sentimiento) para empezar un nuevo circulus vitiosus que puede ligar el Ro-
manticismo con el Existencialismo.
Leamos la rima XLIV:

Como en un libro abierto
leo de tus pupilas en el fondo.
(A qué fingir el labio
risas que se desmienten con los 0jos?
iLlora! No te avergiiences
de confesar que me quisiste un poco.
iLlora! Nadie nos mira.
Ya ves; yo soy un hombre... y también lloro.

Estas «risas que desmienten con los 0jos» expresan ironia, pero no romantica, sino
socratica. Bécquer puede leer los ojos de la mujer, pero esta prefiere mentir y no mostrar
sus sentimientos. Ella no entiende nada de lo que dice, pero Bécquer, fiel al estilo so-
cratico, crea un plano comun para destruirlo después, mostrandole, con ello, que ella
no posee el saber en sentido estricto.

Ademas, le da un consejo: «jLlora!». Esta expresion es muy interesante porque el
verbo llorar puede expresar un aspecto de la ironia roméntica a la que sucumben todos
independientemente del sexo («Ya ves; yo soy un hombre... y también lloro»). Esto
confirma que los vocablos lagrima, llorary llanto son, realmente, metaforas universa-
les del Romanticismo (Sebold, 2011: 311-323).

En esta rima, por tanto, estan presentes ambos tipos de ironia: la socratica y la
romantica. La primera revela la realidad de las cosas, y la segunda ayuda a entender la
tragedia romantica.

Leamos, ahora, la rima LXVIII:

No sé lo que he sofiado
en la noche pasada.
Triste, muy triste debio ser el suefio,
pues despierto la angustia me duraba.

Noté al incorporarme
htimeda la almohada,
y por primera vez senti al notarlo
de un amargo placer henchirse el alma.

Triste cosa es el suefio
que llanto nos arranca,
mas tengo en mi tristeza una alegria...
iSé que atin me quedan lagrimas!



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 71

Con el fin de analizar el poema, destacaremos, en la primera estrofa, las palabras
angustia y suerio y, en la segunda estrofa, el vocablo placer. Dice Bécquer que el suefio
fue triste y que lo desperté la angustia. Asi, nacié en su alma un placer que tiene caracter
especifico y que es amargo. Respecto a este tema, segtin Unamuno, existe algo con una
sensacion suprema que no es otra cosa mas que la angustia, que nos ayuda a entender
los asuntos vitales:

No la muerte, sino algo peor, una sensacion de anonadamiento, una suprema
sensacion de angustia. Y esta angustia, arrancandonos del conocimiento aparencial,
nos lleva de golpe y porrazo al conocimiento sustancial de las cosas (Unamuno,
1961a: 180).

Y esta misma angustia llena su alma de placer, un placer amargo. Sin duda, he
aqui el placer como sinénimo del juicio de gusto de Kant, donde el gusto esta entendido
como camino de acceso al ente, el cual universalizaron los romanticos mas tarde (des-
pués de expresar lo bello y 1o bueno, se convirtié en una herramienta util para entender
toda relacion con el ente).

Existe un puente asociativo entre la vision romantica del conjunto de ideas acerca
de larealidad y el ente de ficcion unamuniana, expresada muy bien en la novela Niebla,
especialmente en el capitulo XXXI, durante el didlogo entre Augusto y Unamuno:

- (Como que no existo? — exclamo.

- No, no existes mas que como ente de ficcion; no eres, pobre Augusto, mas
que un producto de mi fantasia y de las de aquellos de mis lectores que lean el relato
que de tus fingidas venturas y malandanzas he escrito yo; ti no eres mas que un
personaje de novela, o de nivola, o como quieras llamarle. Ya sabes, pues, tu se-
creto (Unamuno, 2002a: 279).

Muestra, aqui, don Miguel su punto de vista existencial cuando, hablando sobre el
protagonista, expresa su vision del mundo. Realmente, si no existe Augusto o, mejor
dicho, si existe en nuestra lectura, lo mismo puede decirse de Unamuno: ¢l existe sola-
mente en sus escritos. Esto nos lleva a la teoria de la intertextualidad (Kristeva, 1967)
con la muerte del autor (Barthes, 1968: 65-71 y 73-82). El propio Unamuno admite esta
idea cuando dice lo siguiente a través de las palabras de Augusto:

- No sea, mi querido don Miguel — afiadié —, que sea usted y no yo el ente
de ficcion, el que no existe en realidad, ni vivo ni muerto... No sea usted que

no pase de ser un pretexto para que mi historia llegue al mundo... (Unamuno,
2002a: 279).



72 Vladimer Luarsabishvili

Observamos esta idea en las reflexiones del filosofo bilbaino sobre la existencia,
en las que explica que una condicion obligatoria de la existencia es la muerte. También
percibimos este punto de vista en Vida de Don Quijote y Sancho:

Pero ;existen? (Existen de verdad? Yo creo que no; pues si existieran, si
existieran de verdad, suftirian de existir y no se contentarian de ello. Si real y
verdaderamente existieran en el tiempo y el espacio, sufririan de no ser en lo
eterno y lo infinito (Unamuno, 1961b: 14).

Este mismo sufrimiento es ofrecido por Bécquer a través de las expresiones «hu-
meda la almohaday y «amargo placer henchirse el alma». Por tanto, lo tnico que le
queda al poeta son las lagrimas. Esto se debe a que, por una parte, las lagrimas son una
expresion de la ironia roméantica y, por otra, dicha ironia lo hace libre.

En suma, en este apartado, hemos intentado abordar la presencia de la ironia ro-
mantica en las Rimas de Bécquer. En efecto, analizando las rimas XIII, XXXI, XXXIV,
XLII, XLIV, XLVI y XLIX, LXVIII podemos concluir que Bécquer utiliza la ironia
romantica para distanciarse y entender la organizacion del mundo. La ironia romantica
en los textos poéticos de Bécquer representa el fundamento en el que el autor basa su
cosmovision.

En lo que se refiere a la ironia roméantica y la filosofia existencialista unamuniana,
existe una relacion indudable entre una y otra, pues la funcion de la primera revela la
idea basica de la segunda. La cosmovision roméantica tiene mucho que ver con la vision
del mundo que tenia el filésofo bilbaino, por lo que negar la influencia de la primera en
la segunda es imposible. Es patente el papel de la estética romantica en la formacion de
la vision de Unamuno, asi como en la construccion de las ideas. El alejamiento de si
mismo es un intento de hacer una discusion sobre temas varios y una via para entender
un determinado asunto desde muchos prismas, lo que mostraba don Miguel en sus no-
velas o nivolas y lo que esta, por entero, basado en la ironia romantica.

Parece ser que Schlegel, en su tiempo, tomo la ironia socratica y, enriqueciéndola,
la transformé en la ironia romantica. Para ello, tom6 como base la dimension dialogica
(el modo irénico de una forma velada y el contacto entre la teoria y la praxis), afiadiendo
una vision reflexiva y liberadora. Lo mismo hizo Unamuno: afiadio a la ironia roméan-
tica un elemento del dialogismo que no perseguia el fin de revelar, de manera directa,
los puntos débiles del interlocutor, sino buscar «palabras ajenas» en sus teorias para
mostrar dichos puntos débiles. Asi, transformo la ironia romantica en la ironia existen-
cial, como veremos mas adelante.

6.2. La lagrima solitaria en las Rimas y Leyendas de Bécquer

La lagrima solitaria (o el llanto) es una metafora universal esencial del Romanti-
cismo. Vamos a intentar mostrar como la utiliza Bécquer en sus Rimas y Leyendas con



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 73

el fin de entender la importancia de su semantica. ;Qué funcion presenta la metafora
elegida en las Rimas de Bécquer? ;Qué mensaje semantico-cultural contiene? Nos pro-
ponemos acercarnos a las respuestas de estas preguntas.

Analizaremos las rimas XIII, XXX, XXXI, XXXIV, XLII y XLIX y las leyendas
Maese Pérez el organista, Los ojos verdes, La promesa y La venta de los gatos para
estudiar su estructura, asi como la funcion de la metafora elegida:

The textual organisation of narrative as well as that of some poems de-
pends on a structure of introduction, exposition, climax and resolution, which
is similar to the structure of the parts of the rhetorical discourse. Rhetoric is able
to offer a rich instrument for the analysis of order in the presentation of events
in literary texts, advertisements, essays, text of scientific spreading (Fernandez
Rodriguez 2008), etc. The macrostructural order of discourse (Garcia Berrio
1994, Albaladejo 1988) is ruled by the attention paid by the speaker or author
to the paths of interpretation of the hearer, spectator or reader (Albaladejo,
2013: 10).

Estudiaremos la rima XIII:

Tu pupila es azul, y cuando ries,
su claridad suave me recuerda
el trémulo fulgor de la mafiana

que en el mar se refleja.

Tu pupila es azul, y cuando lloras,
las transparentes lagrimas en ella
se me figuran gotas de rocio
sobre una violeta.

Tu pupila es azul, y si en su fondo
como un punto de luz radia una idea,
me parece en el cielo de la tarde
juna perdida estrella!

Observamos, en este poema, la antitesis ries/lloras, asi como una descripcion de
la naturaleza (el segundo sintoma universal del Romanticismo segun Sebold: «se fun-
den el alma del poeta y el alma de la naturaleza»). Aparece una descripcion de la ma-
fiana, como algo que empieza, como algo nuevo (como la cosmovision roméantica). En
la mafiana, es caracteristica la presencia del rocio, que representaria las lagrimas (me-
tafora romantica). Concluye el poema con el fin del dia, con la tarde, que trae consigo
una idea (este es el vinculo con el Existencialismo), proponiendo, también, el senti-
miento de estar perdido (la sensacion de soledad, el cuarto sintoma segin Sebold).



74 Vladimer Luarsabishvili

A continuacion, analizaremos la rima XXX:

Asomaba a sus 0jos una lagrima
y a mi labio una frase de perdon;
hablé el orgullo y enjugé su llanto,
y la frase en mis labios expiro.

Yo voy por un camino, ella por otro;
pero al pensar en nuestro mutuo amor,
yo digo atin: “;Por qué callé aquel dia?

y ella dira: “;Por qué no lloré yo?

En esta rima, de nuevo, el nucleo semantico del poema esta basado en la metafora
lagrima o llanto, expresando lo que mueve al autor. Se trata de otra metafora universal
del Romanticismo. Hay que advertir la presencia del verbo pensar, que nos recuerda
que la cosmovision romantica se caracteriza por el pensamiento (a pesar de que «el
sentimiento supera al pensamiento») y estd muy ligada a la mirada filosdfica del
mundo, particularmente a la mirada existencial.

En la rima XXXI, encontramos la ironia romantica:

Nuestra pasion fue un tragico sainete,
en cuya absurda fabula,
lo comico y lo grave confundidos
risas y llanto arrancan.

Pero fue lo peor de aquella historia,
que, al fin de la jornada,
a ella tocaron lagrimas y risas,
jy a mi so6lo lagrimas!

El amor es absurdo y termina por marcharse. En este poema, encontramos lo di-
vino del Romanticismo, las lagrimas, cuando el poeta se rie de si mismo, lo que le
resulta posible gracias a la ironia romantica. Bécquer toma distancia y se mira a si
mismo con cierto grado de ironia.

Leeremos la rima XXXIV:

Cruza callada, y son sus movimientos
silenciosa armonia:
suenan sus pasos, y al sonar recuerdan
del himno alado la cadencia ritmica.



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 75

Los ojos entreabren, aquellos ojos
tan claros como el dia;

y la tierra y el cielo, cuanto abarcan,
arden con nueva luz en sus pupilas.
Rie, y su carcajada tiene notas
del agua fugitiva;
llora, y es cada lagrima un poema
de ternura infinita.

Ella tiene la luz, tiene el perfume,
el color y la linea,
la forma engendradora de deseos,
la expresion, fuente eterna de poesia.
(Que es estipida? {Bah! Mientras callando
guarde oscuro el enigma,
siempre valdra lo que yo creo que calla
mas que lo que cualquiera otra me diga.

En esta rima, observamos los contrastes rie/llora y notas/poema, que son miem-
bros mutuo-analogicos. Ademas, percibimos «cada lagrimay, subrayandose la impor-
tancia de todas y cada una de las lagrimas (Sebold, 2011: 319).

Analizaremos la rima XLII:

Cuando me lo contaron senti el frio
de una hoja de acero en las entrafias;
me apoyé contra el muro, y un instante
la conciencia perdi de donde estaba.
Cay0 sobre mi espiritu la noche,
en ira'y en piedad se aneg6 el alma.

i'Y entonces comprendi por qué se llora,
y entonces comprendi por qué se mata!
Paso la nube de dolor.... Con pena
logré balbucear breves palabras...
(Quién me dio la noticia?... Un fiel amigo...
Me hacia un gran favor... Le di las gracias.

Percibimos, en este poema, el paralelismo /lora/mata y, al mismo tiempo, la me-
tafora de la lagrima o el llanto. Aqui, la cuarta metafora influye en la quinta (segin
Sebold, la quinta metafora universal del Romanticismo es «la contemplacion del suici-
dio»). De esta manera, en la misma estrofa, se utilizan dos metaforas universales, ex-
presandose tanto las caracteristicas lingtiisticas (los paralelismos) como las culturales
(las metaforas).



76 Vladimer Luarsabishvili

Leamos la rima XLIX:

Alguna vez la encuentro por el mundo
y pasa junto a mi,
y pasa sonriéndose y yo digo:
(como puede reir?

Luego asoma a mi labio otra sonrisa,
mascara del dolor,
y entonces pienso: acaso ella se rie
como me rio yo.

Encontramos, por una parte, la sonrisa como «mascara del dolor» y, por otra, la
libertad, que se muestra al final de la estrofa a través de la ironia («Acaso ella se rie/
como me rio yo»). Esto nos hace recordar la definicion de ironia ofrecida por K.W.F.
Solger, quien distingue la ironia aparente de la verdadera ironia (la ironia trdagica).

Ahora intentaremos acercarnos a la ldgrima solitaria, metafora universal del Ro-
manticismo, analizando las Leyendas de Gustavo Adolfo Bécquer. A mi juicio, la /i-
grima solitaria expresa dos condiciones del espiritu en que se encuentra el héroe ro-
mantico: por una parte, es el sentimiento que relaciona a los seres humanos con los
seres no humanos, y, por otra, es la sensacion de hondura en que se halla el estado del
alma.

Jean-Francois Lyotard, en su obra titulada ;Por qué filosofar?, refiriéndose a He-
gel, reflexiona sobre la importancia de la pérdida de la unidad y la muerte del sentido.
En particular, el autor ve la necesidad de filosofar como resultado de dicha pérdida:

En una obra de juventud, Diferencia entre el sistema de filosofia de Fichte y
el de Schelling (1801), Hegel escribe: “Cuando la fuerza de la unificacion desapa-
rece de la vida de los hombres, cuando las oposiciones han perdido su relacion y su
interaccion activas y han adquirido la autonomia, aparece entonces la necesidad de
la filosofia” (Lasson, 1, 14). He aqui una respuesta clara a nuestra pregunta: ;por
qué filosofar? Hay que filosofar porque se ha perdido la unidad. El origen de la
filosofia es la pérdida del uno, la muerte del sentido [...] la pérdida de la unidad es
el motivo de la filosofia en el sentido de que es lo que nos impulsa a filosofar; con
la pérdida de la unidad, el desco se reflexiona [...] Ahora bien, el filosofar co-
mienza precisamente cuando Dios enmudece, en tiempos de desamparo, como de-
cia Holderin, en el momento en que se pierde la unidad de la multiplicidad que
forman las cosas, cuando lo diferente deja de hablar, lo disonante de consonar, la
guerra de ser armonia, para utilizar las palabras de Heraclito. La paradoja de la
filosofia consiste en ser una palabra que se alza cuando el mundo y el hombre pa-
recen haberse callado, en ser una palabra que de-siderat, desea, una palabra a la que
el silencio de los astros ha privado de la palabra de los dioses (Lyotard, 1964: 13-
28).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 77

De este modo, al perder la unidad, comienza la reflexion. Lyotard subraya el sur-
gimiento de la palabra en el &mbito silencioso del hombre y del mundo, lo que recono-
ceremos en una de las escenas pintadas por Bécquer. Citaremos un parrafo de la le-
yenda Maese Pérez el organista:

De cada una de las notas que formaban aquel magnifico acorde se desarrolld
un tema, y unos cerca, otros lejos, éstos brillantes, aquéllos sordos, diriase que las
aguas y los pajaros, la brisa y las frondas, los hombres y los dngeles, la tierra y los
cielos, cantaban, cada cual en su idioma, un himno al nacimiento del Salvador. La
multitud escuchaba atonita y suspendida. En todos los ojos habia una lagrima; en
todos los espiritus, un profundo recogimiento (Bécquer, 2003: 90).

Por tanto, lo individual o lo solitario es lo que condiciona la formacion de la uni-
dad. Cada nota aislada, solitaria, forma la unidad (un «magnifico acorde»). Al mismo
tiempo, lo humano (los hombres) y 1o no humano (los angeles, la tierra, los cielos) se
unen con el apoyo de esta unidad: «en todos los ojos habia una lagrima». No hay llanto,
no hay muchas lagrimas, sino «una lagrimay, por lo que Bécquer subraya la importan-
cia de lo individual en la formacion de la unidad.

La escena que pinta Bécquer es una escena callada («La multitud escuchaba ato-
nita y suspendida»); se trata de una escena a cuyos personajes les falta la palabra de
Dios, de modo que escuchan «un himno al nacimiento del Salvador». Segin Lyotard,
esta idea consistiria en «una palabra a la que el silencio de los astros ha privado de la
palabra de los diosesy» (Lyotard, 1964: 28).

Para finalizar el analisis del parrafo citado, prestaremos atencion al enunciado que
cierra la cita: «en todos los espiritus, un profundo recogimiento». Esta expresion, que
caracteriza tanto lo humano (los hombres) como lo no humano (los angeles, la tierra y
los cielos), nos recuerda el papel del espiritu en la formacion del hombre segin el filo-
sofo Kierkegaard, quien define al hombre mediante la sintesis de dos componentes (el
alma y el cuerpo) unidos por un tercero (el espiritu):

El hecho de la aparicion de la angustia es la clave de todo este problema. El
hombre es una sintesis de alma y cuerpo. Ahora bien, una sintesis es inconcebible
si los dos extremos no se unen mutuamente en un tercero. Este tercero es el espiritu.
[...] Enla medida de su presencia indudable, el espiritu es en cierto modo un poder
hostil, puesto que continuamente perturba la relacion entre el alma y el cuerpo. Esta
relacion, desde luego, es subsistente, pero en realidad no alcanza la subsistencia
sino en cuanto el espiritu se la confiere. Por otra parte, el espiritu es un poder amigo,
ya que cabalmente quiere construir la relacion. Ahora salta la pregunta: ;Cual es la
relacion del hombre con este poder ambiguo? ;Como se relaciona el espiritu con-
sigo mismo y con su condicion? Respuesta: esta relacion es la de la angustia (Kier-
kegaard, 2013: 104-105).



78 Vladimer Luarsabishvili

Me parece muy interesante interpretar las ideas de Bécquer con la vision kierke-
gaardiana. Es bien sabido que la angustia es uno de los componentes romanticos, es
decir, uno de los estados del alma solitaria del autor romantico. Dice Kierkegaard que,
en el espiritu, se unen el cuerpo y el alma y que el espiritu se relaciona consigo mismo
mediante la angustia. Utilizando la palabra espiritu, que une los seres humanos con los
no humanos, es posible que Bécquer quisiera subrayar la unidad del cuerpo y el alma
en la busqueda del misterio, que estaria encerrado en un himno al nacimiento del Sal-
vador.

Junto con el espiritu, en el que se unen el cuerpo y el alma, adquiere importancia
el nuevo médium: la sintesis de lo temporal y lo eterno. Asi lo describe Kierkegaard:

El hombre, segin queda dicho, es una sintesis de alma y cuerpo, pero también
es una sinfesis de lo temporal y lo eterno. [ ...] Lo eterno, en cambio, es el presente.
Para el pensamiento lo eterno es el presente en cuanto sucesion abolida — el tiempo
era la sucesion que pasa —. Para la representacion lo eterno es un avanzar que a
pesar de todo no se mueve del sitio, ya que lo eterno equivale para ella a lo infini-
tamente 1leno. En lo eterno tampoco se da ninguna discriminacion del pasado y
futuro, pues el presente estd puesto como la sucesion abolida (Kierkegaard, 2013:
177-180).

Este nuevo médium es la expresion de la sintesis sostenida por el espiritu: «La
sintesis de lo temporal y lo eterno no es una segunda sintesis, sino la expresion de aque-
1la misma sintesis en virtud de la cual el hombre es una sintesis de alma y cuerpo, sos-
tenida por el espiritu» (Kierkegaard, 2013: 183). Asi, podemos suponer que, utilizando
la palabra espiritu, Bécquer subraya el mensaje filosofico en el texto. Esto no nos sor-
prende, puesto que el papel de Kierkegaard fue muy relevante en el surgimiento del
existencialismo roméantico (desde el plano tedrico), mientras que Bécquer fue un escri-
tor romantico (desde el plano practico). Bécquer actualizo en sus textos practicos lo que
Kierkegaard desarrollo en sus textos tedricos.

El parrafo que citamos a continuacion pertenece a la leyenda Los ojos verdes:

- (Sabes t1 lo que mas amo en el mundo? ;Sabes ti por qué daria yo el amor
de mi padre, los besos de la que me dio la vida y todo el carifio que puede atesorar
las mujeres de la Tierra? Por una mirada, por una sola mirada de esos ojos. .. jMira
codmo podré yo dejar de buscarlos! Dijo Fernando estas palabras con tal acento, que
la lagrima que temblaba en los parpados de Iiligo se resbalo silenciosa por su me-
jilla, mientras exclamé con acento sombrio: — jCiimplase la voluntad del Cielo!
(Bécquer, 2003: 104).

Se trata de un fragmento muy interesante desde varios puntos de vista:
En primer lugar, prestaremos atencion a la relacion que existe entre la expresion
«por una sola mirada» y la rima XXIII, en la que Bécquer ofrece «Por una mirada, un



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 79

mundo» (Bécquer, 2003: 39). Tanto en la rima como en la leyenda, Bécquer esta dis-
puesto a ofrecer todo el mundo por una sola mirada. Podemos considerar que la mirada
y los ojos son analogos del mundo en la cosmovision becqueriana. Mediante los 0jos,
en la mirada, ve el poeta el mundo, tanto el real (el amor de su padre, los besos de su
madre, el carifio de la mujer), como el irreal (la mirada o los ojos de la mujer que vive
en la imaginacion poética, en los suefios de Bécquer). También se relaciona la expre-
sién mencionada con la rima XI de Bécquer: «-Yo soy un suefio, un imposible, /vano
fantasma de niebla y luz; /soy incorporea, soy intangible; /no puedo amarte. - jOh, ven;
ven ta! /» (Bécquer, 2003: 34). De esta manera, lo real choca con lo irreal, dejando al
poeta al margen de la realidad y del mundo ficticio.

En segundo lugar, la ldgrima solitaria expresa, en las Leyendas de Bécquer, una
sensacion de hondura en el estado del alma. Con el término hondura nos referimos a la
profundidad de los sentimientos de los héroes roméanticos, que se encuentran ante difi-
ciles situaciones vitales. De esta manera, la ldgrima solitaria aparece en la faz de los
héroes en los momentos de descontento espiritual.

Leamos el siguiente parrafo de la leyenda La promesa:

El escudero se enjugd una lagrima que corria por sus mejillas. Creyendo loco
a su seflor, no insistio, sin embargo, en contrariar sus ideas, y se limit6 a decirle con
voz profundamente conmovida: - Venid..., salgamos un momento de la tienda.
Acaso la brisa de la tarde refrescara vuestras sienes, calmando ese incomprensible
dolor, para el que yo no hallo palabras de consuelo (Bécquer, 2003: 153).

A continuacion, prestaremos atencion a las expresiones que describen la condicion
en la que se encuentra el escudero: «voz profundamente conmoviday; «no hallo pala-
bras de consuelo». El escudero se halla en una situacion ambigua: por una parte, esta
convencido de que su sefior esta loco, 1o que le entristece mucho; por otra, no pierde la
esperanza de que todavia no es tarde para ayudarle («Acaso la brisa de la tarde refres-
cara vuestras sienes, calmando ese incomprensible dolor»). En esta doble situacion,
perdiendo la esperanza y creyendo al mismo tiempo en la posibilidad de recuperarla, el
autor expresa la condicion espiritual del escudero con la ldgrima solitaria «que corria
por sus mejillas». De esta manera, la metafora universal expresa la hondura de los sen-
timientos que llenan el personaje romantico.

La misma metafora universal vuelve a aparecer en La venta de los gatos. A pesar
de que en esta leyenda la metafora expresa lo mismo que en la leyenda previa, esta vez
observamos su significado como un indicador de la condicion espiritual del héroe ro-
mantico:

Cuando el pobre viejo llegaba a este punto de su narracion, entraron en la
venta dos enterradores, de siniestra figura y aspecto repugnante. Acabada su tarea,



80 Vladimer Luarsabishvili

venian a echar un trago a la salud de los muertos, como dijo uno de ellos, acompa-
nando el chiste con una estipida sonrisa. El ventero se enjugd una lagrima con el
dorso de la mano y fue a servirles (Bécquer, 2003: 189).

En este texto, la lagrima solitaria aparece al final de la narracion. El ventero acaba
de contar la historia de su familia; la ldgrima solitaria expresa los sentimientos del
«pobre viejoy.

Podemos concluir que la ldgrima solitaria, como metafora universal del Roman-
ticismo, estd vigente en las Rimas y Leyendas de Bécquer. Dicha metafora expresa
tanto el sentimiento de unidad como la sensacion de hondura del estado del alma.

Bécquer, por una parte, emplea la ldgrima solitaria para buscar la unidad, lo que
aproxima su vision literaria al pensamiento filosofico y, mas concretamente, al Exis-
tencialismo; y, por otra parte, emplea esta metafora para subrayar el papel de lo indivi-
dual en la formacion de la unidad.

Mediante la lagrima solitaria, Bécquer expresa la condicion espiritual del héroe
romantico. Ademas de la hondura del sentimiento, esta metafora presenta un sumario
de la narracion, sefialando el fin de la escena romantica.

6.3. La sensacion de soledad en las Rimas 'y Leyendas de Bécquer

En este apartado, intentaremos acercarnos a la sensacion de soledad, sintoma uni-
versal del Romanticismo, en las Rimas y Leyendas de Bécquer. Investigaremos el papel
que desempena el sintoma elegido en los textos de Bécquer, asi como su posible vin-
culacion con la cosmovision existencialista del mundo.

Armados con las ideas elaboradas por José Manuel del Pino Cabello (1986), Clau-
dio Guillén (1979) y Ana Bundgard (2000, 2004, 2005), intentaremos realizar un acer-
camiento entre la poética becqueriana y las posibles confluencias con los autores pos-
teriores a él. Para ello, comenzaremos con la rima LI:

Y esta vida mortal, y de la eterna
lo que me toque, si me toca algo
por saber lo que a solas
de mi has pensado.

La estrofa suscita nuestro interés por dos motivos:

En primer lugar, los dos primeros versos expresan claramente la idea neoplatonista
de ver del mundo, por lo que se reconoce, por una parte, que la vida es corta (es decir,
mortal) y, por otra, que la vida breve puede ser, al mismo tiempo, eferna. De este modo,
nos formulamos la siguiente pregunta: ;qué le puede tocar al autor de la vida eterna?
La emanacion de la pérdida de la vida se muestra frente al conocimiento, lo que se



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 81

realiza mediante el amor en un estilo neoplatonico. Ademas, Bécquer expresa la vision
kierkegaardiana. Como es bien sabido, el filosofo danés pretendia introducir la ideali-
dad en la realidad.? Por una parte, Bécquer expone el dilema neoplatonista y, por otra,
lo incorpora a la realidad mediante la reflexion sobre la vida (mortal, eterna) y la cone-
Xion con su experiencia personal (me foca, de mi has pensado). Probablemente, Béc-
quer esta dispuesto a perder la esencia (sus mejores afios y su vida) a favor de la exis-
tencia (en torno al amor y en torno al pensamiento de la mujer amada).
Leeremos la rima LII:

Llevadme, por piedad, a donde el vértigo
con la razébn me arranque la memoria...
iPor piedad!... {Tengo miedo de quedarme
con mi dolor a solas!

El autor nos presenta dos sintomas universales en una sola estrofa: la superacion
del sentimiento sobre el pensamiento en «jTengo miedo de quedarme/ con mi dolor a
solas!» (el primer sintoma, segun Sebold), y la sensacion de soledad (el cuarto sintoma,
segun Sebold).

Ademas, atrae nuestra atencion la expresion «miedo de quedarme. .. a solas!» desde
el punto de vista existencial. Por otro lado, resulta interesante el empleo de la palabra
vertigo, cargada de sustancia romantica, a pesar de ser una expresion utilizada posterior-
mente por los autores existencialistas, como indica el profesor Alberto Acereda:

Aunque el motivo del “vértigo™ ha sido empleado en el siglo XX por el exis-
tencialismo filosofico, el “vértigo” al que se refiere aqui Bécquer es distinto y se
ubica en la sensibilidad del Romanticismo y en relacion con los precipicios y sui-
cidios romanticos de la pintura de Leonardo Alenza (1807-1845) o Jenaro Pérez
Villaamil (1807-1854): es una angustia vivencial romantica y una desolacion re-
sultante otra vez de la decepcion amorosa (Acereda, 1999: 492).

En cuanto a las tres rimas siguientes (XCII, LXV y LXXXVI), atraen nuestra
atencion dos palabras concretas: huérfano y desierto. Bécquer expresa, asi, su condi-
cion romantica, siendo, ante todo, huérfano, es decir, no tiene a nadie a su lado, vive
solo, en soledad (el cuarto sintoma, segtin Sebold); y, al mismo tiempo, se presenta ante
nosotros como el autor de la poesia metafisica («;El mundo estaba/ desierto. .. para
mi!» y «como queda un viandante en el desierto/ ja solas con un Dios!»).

3 «Tal y como ya Lukécs supo ver, el problema de Kierkegaard es el gesto: el punto en que se cruzan
realidad y posibilidad. Lo que Kierkegaard pretende es introducir la idealidad en la realidad, las formas
en la vida — si seguimos la terminologia de Lukacs» (Llevadot, 2009: 272).



82 Vladimer Luarsabishvili

XCIl
Apoyando mi frente calurosa
en el frio cristal de la ventana,
en el silencio de la oscura noche
de su balcon mis ojos no apartaba.
En medio de la sombra misteriosa
su vidriera lucia iluminada,
dejando que mi vista penetrase
en el puro santuario de su estancia.
Palido como el marmol el semblante;
la blonda cabellera destrenzada,
acariciando sus sedosas ondas,
sus hombros de alabastro y su garganta,
mis ojos la veian, y mis ojos
al verla tan hermosa, se turbaban.
Mirabase al espejo; dulcemente
sonreia a su bella imagen languida,
y sus mudas lisonjas al espejo
con un beso dulcisimo pagaba...
Mas la luz se apagd; la vision pura
desvanecidse como sombra vana,
y dormido quedé, dandome celos
el cristal que su boca acariciara.

LXV
Llego la noche y no encontré un asilo,
iy tuve sed...! Mis lagrimas bebi;

iy tuve hambre! jLos hinchados ojos

cerré para morir!
jEstaba en un desierto! Aunque a mi oido
de las turbas llegaba el ronco hervir,
yo era huérfano y pobre... jEl mundo estaba

desierto... para mi!

LXXXVI
La gota de rocio que en el caliz
duerme de la blanquisima azucena,
es el palacio de cristal en donde
vive el genio feliz de la pureza.
El le da su misterio y poesia,
¢l su aroma balsamico le presta;
jay de la flor si de la luz al beso
se evapora esa perla!



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 83

Respecto a las rimas mostradas, Alberto Acereda explica lo siguiente: «la orfani-
dad vital y la vida como desierto en el que camina el hombre prueban aqui una timida
actitud metafisica, pero siempre bajo la sensibilidad romantica, al contrastar la razén
con el sentimiento bajo la categoria de anécdota» (Acereda 1999: 492). Por nuestra
parte, anadiremos que «la sensibilidad romantica» no solo se refiere a la experiencia
amorosa de Bécquer, sino que, evocando un estilo neoplaténico, intenta acercarnos al
tema de la vida humana, es decir, a la existencia.

Lo que conduce a Bécquer ante Dios es la experiencia subjetiva del poeta. An-
dando por el desierto, el alma se purifica y, de esta manera, se acerca a lo individual.
Tras haber pasado el nivel del intelecto pensante, Bécquer alcanza un segundo nivel: el
del intelecto naciente. Se trata de una experiencia mistica para el yo romantico, que
puede originar un discurso filosofico-existencial dentro de la tradicion idealista. Revi-
sando un fragmento becqueriano («tl creces de mi vida en el desierto/ como crece en
un paramo la flor»), recordamos «the moral genre of the fragment», como lo denomi-
nan Philippe Lacoue-Labarthe and Nancy Jean-Luc:

The moral genre of the fragment is no doubt nothing other, in the last analysis,
than the specifically Latin model of philosophy. In other words, the model of an
essentially oral philosophy of facts, without the least trace of an original "first phi-
losophy," but simply anchored in Stoic, Epicurean, or Cynical (which is far from
indifferent in relation to the formal problematic) post-Platonism, and intersecting
on various registers and at the same time with the edifying historiography of Rome,
quasiphilosophical doxologies, and the genre of exemplary biography as summa-
rized or fixed in Plutarch (Lacoue-Labarthe and Jean-Luc, 1988: 65).

En efecto, encontramos una muestra de la soledad del individuo, que desea hallar
la salvacion mediante el amor, es decir, mediante el sentimiento (Pino Cabello, 1986:
94).

Finalmente, en estas rimas, observamos la presencia del segundo sintoma, segun
Sebold: se funden el alma del poeta y el alma de la naturaleza (Sebold, 2011: 312). El
poeta se halla tan solo que el mundo le parece desierto y, su propio ser, huérfano.

Leamos la rima LXXVI:

Cansado del combate

en que luchando vivo,
alguna vez recuerdo con envidia
aquel rincén oscuro y escondido.

La Iucha de Bécquer es vivir, interpretando la vida como un «combate» del que el
autor esta cansado. A pesar de esto, Bécquer sigue luchando, de modo que se desarrolla
la idea existencial que argumentara Unamuno con tanto vigor. Esta lucha no se puede
entender como una simple revelacion de la cosmovision romantica, sino también como



84 Vladimer Luarsabishvili

un acercamiento a la estética existencialista, acercamiento condicionado por las ideas
neoplatonicas del poeta sevillano.

Ahora estudiaremos el papel que desempeiia la sensacion de soledad en las Leyen-
das de Gustavo Adolfo Bécquer. Para ello, como material para nuestra investigacion,
hemos elegido las leyendas El rayo de luna, El «Miserere» y La venta de los gatos.

Para el poeta, la soledad es un medio especial con el que se encuentra como una
materia inseparable, como una substancia tan monolitica que ni siquiera tiene sombra.
A través de la soledad, funciona la imaginacion del poeta, que expresa lo irreal y lo
fantastico, pues en ella habitan las creaciones ficticias (los entes de ficcion), los objetos
y los sujetos de los suefios de Bécquer. Manrique es, sin duda alguna, el prototipo del
poeta sevillano, resultandole dificil formar ideas y encerrarlas en oraciones:

En efecto, Manrique amaba la soledad, y la amaba de tal modo, que algunas
veces hubiera deseado no tener sombra, porque su sombra no le siguiese a todas
partes. Amaba la soledad, porque en su seno, dando rienda suelta a la imaginacion,
forjaba un mundo fantéstico, habitado por extrafias creaciones, hijas de sus delirios
y ensueilos de poeta; porque Manrique era poeta, tanto, que nunca le habian satis-
fecho las formas en que pudiera encerrar sus pensamientos, y nunca los habia en-
cerrado al escribirlos (Bécquer, 2003: 108).

Por tanto, lo que «amaba» Manrique era la idea de su vida: la soledad. Solo en la
soledad es posible encontrarse, junto a las creaciones de la imaginacion, en un mundo
fantastico, en los suefios del poeta. De este modo, Bécquer nos muestra el mundo poé-
tico e irreal tan dificil de describir. Efectivamente, en el inicio de algunas leyendas,
Bécquer subraya la dificultad de contar la historia, como ocurre en la introduccion de
la leyenda Tres fechas:

Si a la mafiana siguiente de uno de estos nocturnos y extravagantes delirios
hubiera podido escribir los extrafios episodios de las historias imposibles que forjo
antes que se cierren del todo mis parpados [...] seguramente formaria un libro dis-
paratado, pero original y acaso interesante (Bécquer, 2003: 118).

Otro ejemplo seria La rosa de pasion: «si yo la pudiera referir con el suave encanto
y la tierna sencillez que tenia en su boca, os conmoveria, como a mi me conmovio, la
historia de la infeliz Sara» (Bécquer, 2003: 137).

La soledad presenta algunos elementos o componentes que nos ayudan a entender
sus rasgos fundamentales. Entre estos elementos, cabe mencionar la noche, el misterio,
el suefio y el silencio. No podemos olvidarnos de la importancia de las ruinas como
componente clave en la descripcion del paisaje romantico.

El poeta romantico crea un mundo imaginario lleno de fantasmas. Este mundo,
carente de elementos propios de la realidad, estd especialmente vigente durante la no-
che. Un ejemplo seria la leyenda El Miserere:



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 85

Mal envueltos en los jirones de sus habitos, caladas las capuchas, bajo los pliegues de
las cuales contrastaban con sus descarnadas mandibulas y los blancos dientes las oscuras
cavidades de los ojos de sus calaveras, vio los esqueletos de los monjes que fueron arroja-
dos desde el pretil de la iglesia a aquel precipicio salir del fondo de las aguas, y agarrandose
con los largos dedos de sus manos de hueso a las grietas de las pefias, trepar por ellas hasta
tocar el borde, diciendo en voz baja y sepulcral, pero con una desgarradora expresion de
dolor, el primer versiculo del salmo de David: Miserere mei, Deus, secundum magnam
misericordiam tuam! (Bécquer, 2003: 175-176).*

Lo que pinta Bécquer es un mundo imaginario al borde de la realidad: por una
parte, visualizamos los esqueletos de los monjes muertos, es decir, los esqueletos de los
seres del pasado; por otra, estos forman parte de la realidad en la que se encuentra el
musico, que busca la melodia verdadera. De esta manera, Bécquer se encuentra entre
dos mundos, de modo que trata de crear un ambiente propio y originario.

Con este mundo nuevo y ficticio esta asociado el fenomeno del misterio, especial-
mente durante la noche, cuando los entes de ficcion adquieren su forma caracteristica:

En la oscuridad, en la noche todo se funde y se confunde, desapareciendo todo
elemento de realidad material para perderse en los mundos nuevos y desconocidos,
donde la imaginacion, la fantasia tengan su realeza auténtica. La noche viene a ser
la pirueta definitiva en que se pierde el hombre real, positivo, existente en el mundo
bajo y chato de la vivencia diaria para aparecer en este otro arquetipico y esencial,
en que el sentimiento - y por tanto lo misterioso e intrigante - dominan en plenitud.
iY todo esto resulta tan querido para los romanticos, sentimentales, oscuros y mis-
teriosos! (Polo Garcia, 1965-1966: 87).

Existen distintos motivos por los que la noche esta asociada a la soledad: los habi-
tantes de la noche, los personajes ficticios, son mas cercanos al poeta romantico; y,
ademas, la noche contiene una belleza que no es revelada ni mostrada, lo que afiade
perfiles estéticos a la vida o al argumento del texto romantico. No hay que olvidar,
ademas, el elemento negativo, también vinculado a la cosmovision romantica del
mundo:

La noche, pues, como elemento de suprema soledad, por cuanto el hombre se
encuentra en medio de un mundo extrahumano, poblado de fantasmas, tumbas, va-
pores que fingen compaiiia, con lo que la soledad humana es peor. [...] Ademas se
canta a la noche también por la belleza oscura que encierra, por motivos puramente
estéticos, por una posible belleza objetiva al modo tradicional; o, por contraste, con
el elemento feo o negativo poetizado al mundo romantico (Polo Garcia, 1965-
1966: 88).

“Los seres ficticios y los paisajes imaginarios aparecen en las Rimas de Bécquer: «deformes siluetas/ de
seres imposibles;/ paisajes que aparecen/ como a través de un tuly» (Bécquer, 2003: 26).



86 Vladimer Luarsabishvili

De esta manera, la noche se convierte en un medio a través del cual puede ser
revelado el misterio que busca el poeta romantico. La soledad, como medio o ambiente,
presenta caracteristicas semejantes al estado de animo denominado melancolia: una
tristeza, un sentimiento frio acompafiado por el silencio. Por tanto, el silencio estd aso-
ciado a la soledad, al igual que el suefio y la muerte:

Bien fuese que la tarde estaba un poco encapotada, bien que la disposicion de mi
animo me inclinaba a las ideas melancoélicas, lo cierto es que senti frio y tristeza, y noté un
silencio que me recordaba la completa soledad, como el suefio recuerda la muerte (Béc-
quer, 2003: 187).

Polo Garcia destaca el papel del suefio en la soledad del poeta. En sus suefios, el
poeta crea un mundo imaginario, donde aparece la libertad, siendo posible encontrarse
en una absoluta y verdadera soledad, rasgo muy propio de los autores romanticos:

Mediante el suefio la soledad se reduce a la expresion unitaria. Se escapa el
mundo, desaparece bajo los pies y todo se torna inmaterial, ingravido, de apariencia
angélica. El poeta es un angel, no importa si bueno o malo, que va a crear mundos
nuevos a expensas de su sueflo, de su vision, como resultado de haberse encerrado
en si mismo, de haber roto la atadura tempo-espacial para surgir en libertad al
mundo nuevo de los suefios. [...] Es preciso sofiar, es necesario absolutamente sofiar
para poder empezar a sentir la soledad verdadera, auténtica, la soledad del alma en
su profundidad. Los romanticos lo saben bien y suefian (Polo Garcia, 1965-1966:
89).

El silencio es un ambiente que subraya la hondura o la profundidad de la soledad.
Para enfatizar esta impresion, Bécquer pinta el silencio de la medianoche, combinando
el silencio con la noche y anadiendo otras caracteristicas irreales, como las «voces con-
fusas» (voces que son dificiles de comprender) o las «palabras ininteligibles»:

Después, silencio; un silencio lleno de rumores extranos, el silencio de la me-
dianoche, con un murmullo monétono de agua distante, lejanos ladridos de perros,
voces confusas, palabras ininteligibles, ecos de pasos que van y vienen, crujir de
ropas que se arrastran, suspiros que se ahogan, respiraciones fatigosas que casi no
se sienten, estremecimientos involuntarios que anuncian la presencia de algo que
no se ve y cuya aproximacion se nota, no obstante, en la oscuridad (Bécquer, 2003:
165).

La soledad, como medio para la melancolia, adquiere una gran importancia para
Bécquer. Armando Loépez Castro cita la carta de Narciso Campillo a Eduardo de la
Barra, en la que se subraya el caracter melancdlico del poeta sevillano:



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 87

En una carta de Narciso Campillo a Eduardo de la Barra, de 1889, sefala
aquél: “(Bécquer) fue desgraciado, en lo que influyd no poco su cardcter melanco-
lico, altivo y descuidadisimo hasta en el arreglo de su persona”. Su predisposicion
melancolica es lo que le lleva a rechazar la realidad del mundo que le ha tocado
vivir, una realidad que asume como carga personal, y a aceptar ese clima de vague-
dad, lo inefable del amor o de la poesia, que tiene su origen en la disolucion del
espiritu romantico y esta presente en el ambiente prebecqueriano (Lopez Castro,
2002: 196-197).

En cuanto al caracter de Bécquer, no solo sus amigos verifican que el autor tenia
una personalidad sofiadora, sino que también lo afirman los investigadores de la Lite-
ratura romantica espafiola:

Gustavo era de los hombres que suefian despiertos hasta el punto de asistir
como espectadores al drama de su propia vida (31). Gustavo era un poeta y, como
tal, sofiador. Porque a Gustavo, como a Hoffmann, “no le afectara solo el suefio
que surge cuando se esta bajo la dulce invasion del suefio, sino el que se suefia a lo
largo de toda la vida (32)” (cit. en Polo Garcia, 1965-1966: 86).

Por otra parte, el paisaje cumple un papel fundamental en la pintura del estado del
alma del poeta romantico. El paisaje es una parte de la escenografia romantica, pero no
se encuentra estatica, sino que condiciona la formacion de las nuevas ideas y expresio-
nes del poeta, que se halla aislado de la realidad humana. Esto se observa claramente
en la leyenda £l Miserere, cuando Bécquer describe la busqueda de la melodia, la bus-
queda del «verdadero Misererey:

Las gotas de agua que se filtraban por entre las grietas de los rotos arcos y
caian sobre las losas con un rumor acompasado, como el de la péndola de un reloj;
los gritos del buho, que graznaba refugiado bajo el nimbo de piedra de una imagen,
de pie atn en el hueco de un muro; el ruido de los reptiles, que, despiertos de su
letargo por la tempestad, sacaban sus deformes cabezas de los agujeros donde duer-
men o se arrastraban por entre los jaramagos y los zarzales que crecian al pie del
altar, entre las junturas de la lapidas sepulcros que formaban el pavimento de la
iglesia, todos estos extrafios y misteriosos murmullos del campo, de la soledad y
de la noche llegaban perceptibles al oido del romero, que, sentado sobre la mutilada
estatua de una tumba, aguardaba ansioso la hora en que debiera realizarse el prodi-
gio (Bécquer, 2003: 174).



88 Vladimer Luarsabishvili

Nos llama la atencion el conjunto de sonidos que utiliza Bécquer para pintar el
paisaje romantico: el sonido de las gotas que caen («sobre las losas con un rumor acom-
pasado»),® los gritos graznados y el sonido de los reptiles, caracterizados todos estos
sonidos por su caracter ritmico. Por tanto, Bécquer no pinta un paisaje caotico, sino un
paisaje muy ordenado y, al mismo tiempo, mistico, porque en este paisaje ordenado
tiene que revelarse un misterio. De este modo, lo logico y lo irreal se encuentran en un
mismo marco.

El hecho de que el paisaje presente tanta importancia en los textos de Bécquer es
verificado por Armando Loépez Castro, quien destaca, concretamente, las ruinas, que
muestran la ruptura de la oposicion dada entre «la Naturaleza y el espiritu»:

En la obra de Bécquer, el paisaje no es un elemento decorativo o estatico, sino
que desempeiia un papel activo como proyeccion de un estado de animo. Lejos de
la fria impasibilidad neoclésica, tenemos aqui una muestra de paisaje solidario, de
fusion de lo apolineo con lo dionisiaco, en el que la apasionada energia de las rui-
nas, nunca lisas y perfiladas sino retorcidas y tortuosas, revela un predominio de lo
natural sobre lo artificial. Formalmente, la construccion simétrica de los parrafos,
sostenida por la continuidad del imperfecto, tiempo de la narracion, y el simbo-
lismo de las plantas trepadoras, que representan la permanencia de la fuerza natural,
mantienen la hermosura a pesar de la degradacion y envuelven a las ruinas en un
aura melancoélica. Si recordamos que la hiedra, verde en toda estacion, es uno de
los adornos habituales de Dionisio, simbolizando la supervivencia de lo natural y
la persistencia del deseo, entonces comprendemos que todo va en la funcion de esta
destruccion final (“pregonaban la victoria de la destruccion y la ruina”), revela-
dora de la nueva sensibilidad romantica: la ruptura del equilibrio entre la Naturaleza
y el espiritu a favor de la Naturaleza. El encanto peculiar de las ruinas consiste en
su destruccion humana, que anula la oposicion entre la Naturaleza y el espiritu y
vuelve a hacer posible el ciclo indefinido de la muerte y los renacimientos (Lopez
Castro, 2002: 201).

De este modo, la soledad es la atmosfera diaria de Bécquer. El poeta vive en sole-
dad, imaginando y creando su propio mundo, lleno de fantasmas y elementos irreales.
Ademas de la soledad, existen otros conceptos en los textos becquerianos, como el mis-
terio, el suefio, el paisaje y la noche. Todos estos conceptos forman un complejo, cons-
truyendo, asi, el mundo romantico de Bécquer.

La soledad es el estado caracteristico del escritor romantico, convirtiendo, asi, la
sensacion de soledad en el sintoma universal del Romanticismo. El romantico no se
encuentra solo en su propia soledad, sino al contrario: llena esta soledad de seres ima-
ginarios e ideas irreales, formando, de esta manera, su cosmovision y modificando la
realidad en que se encuentra.

5 Cabe mencionar la rima LVI de Bécquer: «Moviéndose a compés, como una estipida/ maquina, el
corazon;/ la torpe inteligencia del cerebro/ dormia en un rincén./ [...] gota de agua monétona que cae/ 'y
cae sin cesar» (Bécquer, 2003: 55).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 89

La sensacion de soledad, como sintoma universal del Romanticismo, esta vigente
en las Rimas y Leyendas de Bécquer. A través de su propia soledad, Bécquer llena su
mundo imaginario de habitantes ficticios que, con frecuencia, aparecen durante la no-
che, subrayando el estado profundo de su soledad. De este modo, se relaciona la vida
real con el suefio y la muerte, es decir, se relaciona con el misterio existencial.

La soledad no solo forma parte de los textos previos al Romanticismo (recordemos
las Odas brillantes de Horacio), sino que también pertenece a la época posterior, con-
virtiéndose en una herramienta util para entender la verdad existencial, tema sobre el
que hablaremos en el siguiente apartado.






7. La cosmovision existencialista de Miguel de Unamuno

Considero que las ideas que vamos a expresar en este capitulo pueden ayudar a
entender la carga filosofica que conlleva la Literatura romantica espafiola (la de Béc-
quer, en particular) y, al mismo tiempo, pueden facilitar la comprension de los perfiles
romanticos del pensamiento filoséfico espafiol (el de Unamuno, concretamente). Para
ello, analizaremos las ideas del Romanticismo espafiol que se cultivan en los textos de
Unamuno.

Entre los antecedentes inmediatos del Existencialismo, Rafael Gambra menciona
al filosofo danés Soren Kierkegaard, cuya filosofia «brota del atormentado problema
humano de su propia existencia». Dicha filosofia mantiene una gran conexion con la
de Unamuno, reconociendo «como hilo conductor la radical e ineludible cuestion de la
propia supervivencia personal» (Gambra 1952: 405).

El Existencialismo es un «modo de filosofar irracionalista ¢ inmanente, que esta
colocando al pensamiento continuamente en las posiciones del subjetivismo, del rela-
tivismo y del pesimismo» (Perdomo Garcia 1949: 472); al mismo tiempo, «el Roman-
ticismo se vera muy influido por la correccion neoplatdnica» (Pino Cabello 1986: 93).
Por ello, evaluaremos el hilo conductor del pensamiento filosofico-literario, el cual
puede vincular distintas épocas y pensamientos.

Pietro Prini destaca tres etapas en el desarrollo del Existencialismo: la etapa ro-
mantica, la metafisica y la humanistica (Prini,1957). Para nuestra investigacion, seran
mas relevantes las dos primeras, debido a varias razones: en primer lugar, Bécquer es
el representante de la poesia romantica, y el Existencialismo romantico tiene como pa-
tron al filosofo danés Kierkegaard; y, en segundo lugar, el mismo Kierkegaard es uno
de los filésofos que mas influyeron sobre la formacion artistica de don Miguel de Una-
muno, uno de los representantes del Existencialismo metafisico espatiol.

7.1. Unamuno: poesia e intuicion

En el contenido analitico de los conceptos kierkegaardianos, se pueden encontrar
simbolos de la poesia becqueriana, que, al mismo tiempo, pueden ayudar a entender las



92 Vladimer Luarsabishvili

intuiciones unamunianas, que, a la vez, serian simbolos de los conceptos kierkegaar-
dianos. En este caso, podemos destacar el caracter dual de la expresion de la existencia,
la cual se realiza desde el contexto de la validez objetiva y desde la intuicion real (Vi-
llacanas Berlanga, 1980: 74). De esta manera, observamos tanto el parentesco entre
Bécquer y Unamuno (la proyeccion del Romanticismo al Existencialismo) como la in-
fluencia de Kierkegaard sobre Unamuno. !

Considero que es posible encontrar cierta relacion entre la cosmovision romantica
del poeta sevillano y el mundo existencial del filosofo bilbaino. A pesar de que algunos
autores observen la conexion entre la mencionada corriente artistica y la doctrina filo-
sofica (Binetti, 1989; Lynch, 2006), dicha conexién no implica que se haya dado asi,
obligatoriamente, en el caso espafiol.? Para afirmar esto, nos basamos en dos hechos:
en primer lugar, el neoplatonismo fue una de las constantes de la obra becqueriana
(Pino Cabello, 1986; Moreno Hernandez, 2010); y, en segundo lugar, Unamuno estaba
bien familiarizado con la filosofia idealista (Ribas Ribas, 1971, 1978, 1994), 1a cual se
servia de una base romantica. De este modo, podemos deducir que el Romanticismo
becqueriano, existente dentro de la tradicion idealista, pudo aportar los antecedentes de
las ideas existenciales que, posteriormente, cultivaria el filosofo bilbaino.

Es bien sabido que el Romanticismo no es solo una corriente literaria o una fase
en la evolucion del arte, sino también una expresion del cambio en el pensamiento, una
revolucion en la concepcion de las ideas.® El Romanticismo es un nuevo estilo de ex-
presion, es una crisis de costumbres (con el consecuente desarrollo de la corriente ar-
tistica llamada Costumbrismo), asi como el producto de una experiencia personal pro-

! Fasel, Oscar A. (1955), «Observations on Unamuno and Kierkegaard», Hispania, 38, 4, pp. 443-
450; Tornos, Andrés M. (1962), «Sobre Unamuno y Kierkegaardy», Pensamiento, 70, pp. 1-18; We-
ber, Ruth (1964), «Kierkegaard and the Elaboration of Unamuno's Niebla», Hispanic Review, 32,
2, pp. 118-134; Evans, Jan (2006), «Kierkegaard, Unamuno, and Don Quijote as the Knight of
Faith», Symposium, 60, pp. 3-16; Evans, Jan (2005), «Passion, Paradox, and Indirect Communica-
tion. The Influence of 'Postscript’ on Miguel de Unamuno», Kierkegaard Studies, Berlin/New York,
Yearbook 2005 (Cappelern, Niels Jorgen, Hermann Deuser & K. Brian Séderquist, eds.); Collado,
Jesus Antonio (1962), Kierkegaard y Unamuno. La existencia religiosa, Barcelona, Gredos; Ga-
rrido Ardila, Juan Antonio (2008), «Nueva lectura de Niebla: Kierkegaard y el amor», Revista de
Literatura, LXX, 139, pp. 85-118.

2 Cabe recordar las palabras de Arthur O. Lovejoy: «[W]e should learn to use the word ‘Romanticism’
in the plural. This, of course, is already the practice of the more cautious and observant literary historians,
in so far as they recognize that the ‘Romanticism’ of one country may have little in common with that of
another, and at all events ought to be defined in distinctive terms» (O. Lovejoy, Arthur (1924), «On the
Discrimination of Romanticismsy, in Essays in the History of Ideas, Westport, Conn., Greenwood Press,
pp- 228-253).

3 Segin Larra, el Romanticismo es «una literatura nueva, expresion de la sociedad nueva que compone-
mos, toda de verdad como de verdad es nuestra sociedad, sin mas reglas que es verdad misma, sin mas
maestros que la naturaleza. [...] Libertad en literatura, como en las artes, como en la industria, como en
el comercio, como en la conciencia» (Mariano José¢ de Larra, «Literatura», £l espariol (18 de enero de
1836), reproducido en Navas-Ruiz, R. (1971), EI Romanticismo espaiiol. Documentos, Salamanca,
Anaya, p. 139).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 93

funda (Bousofio, 1981). La importancia del Romanticismo en el ambito del pensa-
miento filosofico se expresa claramente en la concepcion del nuevo tipo de ironia, la
ironia roméantica, que persigue un fin distinto al que perseguia la ironia socratica.

7.2. Laironia

El Romanticismo prepar6 un terreno fértil para el nacimiento de la estética exis-
tencialista. No queremos decir que el Romanticismo equivalga al Existencialismo o al
Pre-existencialismo. Lo que intentamos mostrar es que, en la vision romantica del
mundo, estan los origenes o, mejor dicho, las raices del Existencialismo. Las visiones
del roméntico y del existencialista tienen un procedimiento distinto y persiguen un fin
diferente. Pero sus caracteristicas coinciden con frecuencia y esa coincidencia cronolo-
gica, siendo la segunda la continuacion de la primera, merece ser evaluada.

El Existencialismo elevo a una gran altura la vision roméantica. La modifico y en-
riquecio, como lo hicieron los roménticos con la ironia socratica. Incluso podemos de-
cir que la desarrollé e hizo mas aceptable para la vida cotidiana. La aproximo al ser
humano, la convirtié en un substrato humano con el objetivo de hacerla mas compren-
sible.

Partiendo de los textos del romantico Gustavo Adolfo Bécquer y del existencialista
Miguel de Unamuno, intentaremos mostrar este desarrollo del pensamiento humano en
cuya evolucion la ironia desempefi6 un papel decisivo.

Para no romper la cronologia historica, empezaremos evaluando las caracteristicas
profundamente roméanticas en las Rimas y en las Leyendas de Bécquer y, luego, los
rasgos existencialistas en el texto de Unamuno Vida de Don Quijote y Sancho. No per-
demos de vista los tres tipos de ironia, destacados por Pere Ballart: las ironias de con-
traste en el texto, las ironias de contraste entre el texto y su contexto comunicativo, y
las ironias de contraste entre el texto y otros textos (Ballart, 1994: 326).

Antes de entrar en el tema, me gustaria explicar el porqué de la eleccion del texto
mencionado de don Miguel. En primer lugar, se ha seleccionado dicho texto, porque
los roméanticos valoraban el pasado y la actitud caballeresca; en segundo lugar, porque
El Quijote es el libro que mejor expone las caracteristicas de la libertad humana y la
originalidad de su pensamiento, lo que constituye «la dptica filosdfica» de Unamuno,
utilizando la expresion de M. Holquist. Aqui, también recordamos la reflexion del pro-
fesor Miguel Angel Garrido Gallardo:

La ironia, como procedimiento comunicativo, ofrece a Cervantes una herra-
mienta que utiliza de forma magistral, utilizacion que, a su vez, enriquece histori-
camente los perfiles de la formula irénica. En el Quijote, la mirada ironica es el
principio constructivo basico que se realimenta dialécticamente con un sinfin de
ironias de persona y realidad (Garrido Gallardo, 2014: 198).



94 Vladimer Luarsabishvili

Otra cita relevante de este mismo autor seria aquella en la que habla de la «op-
cion abarcadora de la mirada irdnica, que se puede detectar por las condiciones prag-
maticas y que constituye como obra irénica «El Quijote en concretoy» (Garrido Ga-
llardo, 2010: 3).

Entre las cinco metaforas de la cosmovision romantica, el conocido estudioso Rus-
sell P. Sebold senala la existencia del amor y afiade lo siguiente: «El amor auténtico,
compartido, generoso, abnegado, es imposible en un ser tan egoista como el romantico»
(Sebold, 2011: 318). Recordemos la rima XI de Bécquer, en la que el autor rechaza lo
real, es decir, los distintos tipos de mujeres llenas de goces y dichas, de modo que desea
encontrar a aquella mujer que sea incorporea e intangible, un producto de la niebla, de
la luz, a pesar de que ella no pueda amar al poeta:

— Yo soy ardiente, yo soy morena,
yo soy el simbolo de la pasion;
de ansia de goces mi alma esta llena.
(A mi me buscas? — No es a ti; no.

— Mi frente es palida; mis trenzas de oro;
puedo brindarte dichas sin fin;
yo de ternura guardo un tesoro.
(A mi me llamas? — No; no es a ti.

— Yo soy un suefio, un imposible,
vano fantasma de niebla y luz;
soy incorporea, soy intangible;

no puedo amarte. — jOh, ven; ven ti!

El amor que busca y desea encontrar el autor romantico es, de antemano, imposi-
ble de realizar. Pero, precisamente, es ese el tipo de amor que busca. Suele suceder (no
solo para el romantico, sino también para el existencialista) que el amor que no puede
ser compartido es el deseable o, por 1o menos, el comprensible. En cuanto al tratamiento
del amor en la figura de Don Quijote, Unamuno explica las razones que llevaron a
nuestro caballero a ocultar sus sentimientos:

Y tu amor fue, Don Quijote mio, desgraciado por causa de tu insuperado y
heroico encojimiento. Temiste acaso profanarlo confesandolo a la misma que te lo
encendia; temiste tal vez mancharlo primero y después malgastarlo y perderlo si lo
llevabas a su cumplimiento vulgar y usado. Temblaste de matar en tus brazos la
pureza de tu Aldonza, criada por sus padres en grandisimo recato y encerramiento
(Unamuno, 2005: 228).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 95

Bécquer también prefiere ser invisible; la inica explicacion de este deseo es poder
estar al lado de la mujer amada, para acercarse a ella y respirar a su lado:

Si te turba medroso en la alta noche
tu corazén
al sentir en tus labios un aliento
abrasador,
sabe que, aunque invisible, al lado tuyo
Tespiro yo.

Ambos autores persiguen un mismo fin: mostrar que, al revelarlo y al tocarlo, el
amor pierde su divinidad y aparece la amenaza de mancharlo y malgastarlo, mientras
que el amor que vive en las fantasias del individuo es duradero y se proyecta al infinito,
como lo divino, tanto para el autor romantico como para el existencialista.

Pero, en el Existencialismo, las contradicciones aparecen.* Alejandose del amor
en este mundo y cultivando la imagen de la mujer en su propio mundo imaginado, la
semilla de lo humano persiste, sin desvanecerse. Por ello, pregunta Unamuno a Don
Quijote:

Yo creo que ahora mismo, mientras te tiene apretado a su pecho tu Dulcinea,
y lleva tu memoria de siglo en siglo, yo creo que ahora todavia te envuelve cierta
melancolia pesadumbre al pensar que ya no puedes recibir en tu pecho el abrazo ni
en tus labios el beso de Aldonza, ese beso que muri6 sin haber nacido, ese abrazo
que se fue para siempre y sin haber nunca llegado, ese recuerdo de una esperanza
en todo secreto y tan a solas y a calladas acariciada (Unamuno, 2005: 229-230).

La misma sensacion encontramos en Bécquer, que guarda la imagen de la mujer
y corre tras la figura pintada por la propia ilusion:

iYo, que a tus ojos, en mi agonia,
los ojos vuelvo de noche y dia;
yo, que incansable corro demente
tras una sombra, tras la hija ardiente
de una ilusion!

He aqui la semejanza y, al mismo tiempo, la diferencia entre el entendimiento del
mundo romantico y el del existencialista. El romantico pierde todo lo humano y no se

4 Laprofesora Iris M. Zavala explica lo siguiente: «En toda la obra de su vida encontramos el principio
de contradiccion como punto de partida y como base de su logica y su teoria del conocimiento, y si
bien Unamuno es victima de las contradicciones, con su espada de guerrero rompe lanzas por la
filosofia de la vida» (Zavala, 1991: 104).



96 Vladimer Luarsabishvili

vuelve para preguntarse sobre su camino, al tiempo que el existencialista sigue culti-
vando en su alma un germen de lo que queda del hombre pensativo, de lo que le da
forma y lo caracteriza para ser un hombre de hoy (preocupado por el futuro, pero vi-
viendo la vida contemporanea).

Unamuno se muestra seguro ante la idea de que una buena parte de los hombres
inmortales darian su fama y su nombre por un beso de la mujer deseada durante su vida
terrena:

jCuantos pobres mortales inmortales, cuyo recuerdo florece en la memoria de
las gentes, darian esa inmortalidad del nombre y de la fama por un beso de toda la
boca, no mas que por un beso que sofiaron durante su vida mortal toda! (Unamuno,
2005: 230).

Y, por supuesto, hemos de recordar ahora la famosa rima XXIII de Bécquer, en la
que el autor sevillano esta dispuesto a dar todo por un beso: «por un beso... yo no s¢/
qué te diera por un beso!» (Bécquer, 2003: 39). La estética similar es evidente.

Tanto Peers como Bousofio intentaron explicar por qué el pasado atraia a los ro-
manticos. Peers notaba la popularidad de la Edad Media en el siglo X VIII (Peers, 1973),
mientras que Bousofio lo veia como fruto de la dignificacion de una realidad concreta
(Bousoiio, 1981). La contemplacion del pasado aparece en los textos de Bécquer; por
ejemplo, recordemos la leyenda 7res fechas, en la que el autor cuenta lo siguiente:

Figuraos un palacio arabe, con sus puertas en forma de herradura; sus muros
engalanados con largas hileras de arcos que se cruzan cien y cien veces entre si, y
corren sobre una franja de azulejos brillantes (.. .) El opulento arabe que poseia este
edificio lo abandona al fin. La accion de los afios comienza a desmoronar sus pa-
redes, a deslustrar los colores y a corroer hasta los marmoles. Un monarca caste-
llano escoge entonces para su residencia aquel alcazar que se derrumba, y en este
punto rompe un lienzo y abre un arco ojival y lo adorna con una cenefa de escudos,
por entre los cuales se enrosca una guirnalda de hojas de cardo y de trébol (....) pero
llega el dia en que el monarca abandona también aquel recinto, cediéndolo a una
comunidad de religiosas, y éstas, a su vez, fabrican de nuevo, afiadiendo otros ras-
gos ala ya extrafia fisonomia del alcazar morisco. Cierran las ventanas con celosias;
entre dos arcos arabes colocan el escudo de su religion esculpido en piedra berro-
quefia; donde antes crecian tamarindos y laureles, plantan cipreses melancélicos y
oscuros; y aprovechando unos restos y levantando sobre otros, forman las combi-
naciones mas pintorescas y extravagantes que pueden concebirse (Bécquer, 2003:
125-126).

Unamuno observa la vigencia del pasado, la cual entiende como una condicion
necesaria para la conquista del porvenir:



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 97

No nos sorprenda oir a Don Quijote cantar los tiempos que fueron. Es vision
del pasado lo que nos empuja a la conquista del porvenir; con madera de recuerdos
armamos las esperanzas. Solo lo pasado es hermoso; la muerte lo hermosea todo
(Unamuno, 2005: 212-213).

Ambos autores coinciden en la reflexion del pasado; lo que los distingue es que
Bécquer mira al pasado con cierta mirada nostalgica, mientras que Unamuno se apoya
en el pasado. Esta es la diferencia entre la recepcion del tiempo pasado por parte del
romantico y del existencialista.

La libertad es otro rasgo puramente romantico. Reflejando artisticamente la lucha
por el poder en el siglo XIX, el Romanticismo valora los principios caballerescos. Los
autores necesitan ver al individuo libre, valiente y feliz. De aqui nace «el sentimiento
mdividualista», como lo denomina Bousofio. El Romanticismo, como nueva corriente
literaria, busca la libertad, la libertad en las acciones humanas. Pero a esta libertad de
accion afiadieron los existencialistas la libertad de pensamiento, ya vigente y creciente
en el siglo XIX. Dice Unamuno lo siguiente:

No hay, en efecto, fuerza humana que pueda esclavizar y enjaular de veras a otro
hombre, pues cargado de grilletes y esposas y cadenas sera siempre libre y si alguien se ve
sin movimiento es que se halla encantado. Hablais de libertad y buscais la de fuera; pedis
libertad de pensamiento, en vez de ejercitaros en pensar (Unamuno, 2005: 315).

La diferencia radica en el hecho de que la libertad romantica es la libertad mas
universal y con rasgos ironicos, mientras que la libertad existencialista es la libertad
menos universal y mas individual.

Finalizamos esta parte de nuestra investigacion sefialando la diferencia entre la
ironia romantica del entendimiento y la ironia que nosotros llamariamos existencial re-
cordando a Kierkegaard:

Cuando se va en busca de un desarrollo completo y coherente de este concepto, de
hecho, se llega de inmediato a la conclusion de que la historia del mismo es extraiia, o, mas
bien, que no tiene ninguna historia (Kierkegaard, 2006: 272-273).

Efectivamente, recordando a Kierkegaard, nos parece inevitable comprender la
hondura de esta expresion del filosofo danés. ; Qué queria decir con esto?: ;que la ironia
permanecio sin cambios evidentes durante toda la filosofia?, ;que todos los cambios
que suftio son distintas caras de la misma moneda?, ;que no merece la pena estudiar la
ironia como concepto original y metafisico?

Respecto a la ironia que encontramos en los textos de Unamuno (la entenderemos
como ironia existencial), adelantamos nuestra reflexion y subrayamos la transforma-
cion que suftio la ironia convirtiéndose en un concepto mas individual que el de ironia



98 Vladimer Luarsabishvili

romdntica. La ironia existencial se presenta ante nosotros como un modo de pensa-
miento que tiene por finalidad profundizar en los acontecimientos del ser humano para
entender la verdad verdadera o la sabiduria de lo cotidiano, es decir, lo existencial.

Socrates perseguia el fin de revelar los puntos débiles de su interlocutor para de-
mostrar la necesidad de la filosofia. Los romanticos intentan alejarse de si mismos para
obtener la libertad. Los existencialistas (Unamuno, en particular) utilizan la ironia para
descubrir la filosofia contemporanea del hombre. Digo contempordnea, porque, con el
paso del tiempo, los valores humanos se modifican y se diversifican. Respecto al libro
En torno al casticismo, Iris M. Zavala explica lo siguiente: «Lo que sobresale del texto
es el origen temporal de las preguntas; Unamuno se preocupa por el presente, por los
problemas de la actualidad. [...] Lo determinante es que parte del presente para sus
reflexiones (Zavala, 1991: 17)».

Ya hemos visto que la ironia desempefia un papel decisivo en la cosmovision ro-
mantica. Ayuda tanto a liberarse como a escapar de la realidad para irse al mundo ima-
ginario, a los suefios. Pero este tipo de ironia, muy 1til en el siglo XIX, ya no puede
satisfacer al existencialista en el siglo XX. La liberacion del yo es el primer paso que
necesita una continuacion, es decir, un desarrollo de su significado. Y, para conseguir
este desarrollo, es necesario inventar alguna formula nueva que permita facilitar el en-
tendimiento y la diferencia entre lo real y lo imaginario. Esta formula suele ser el dia-
logo: «El progresivo desarrollo de la dialogia va alejando a Unamuno de los ejes opues-
tos de la conciencia dividida, de lo especular, de la ironia romantica y la victoriosa
liberacion del yo, en la permanente superacion de su limitacion (Zavala, 1991: 32-33)».

El pensamiento dialogico, como modo de existencia en los textos de Dostoievsky,
fue estudiado por Mijail Bajtin.’ Esto mismo, en la obra de Unamuno, fue analizado
por la profesora Iris M. Zavala. El dialogo ayuda a revelar distintos planos, es decir, la
pluralidad del sujeto. Naturalmente, esta pluralidad revela el caracter contradictorio del
hombre. Por este motivo, Unamuno eligi6 el didlogo como método para el entendi-
miento de la ironia existencial, es decir, una via de busqueda de la verdad verdadera.

Reflexionando sobre la metafora de la niebla en el mundo unamuniano, la profe-
sora Iris. M. Zavala nota su efecto de cultivacion en las contradicciones. Cito aqui todo
el parrafo para no perder su significado en mi interpretacion:

[...] la niebla, lo sustantivo, surge por oposicion a res, cosa: algo concreto,
unitario y también sustantivo (Del sentimiento, 11, 734, donde se define el término).
Tratemos de entender que la niebla se entrega en un método para representar la
confusion de la conciencia, siempre dual, siempre otra. En la introspeccion de esta
niebla se confunde todo en lucha interna de distancias; alli, en este interior, rige la
logica del suefio y se duplican las contradicciones. El vasto fondo de esta metafora
lo destina Unamuno a representar confrontaciones de instancias discursivas, donde
se practica la contradiccion permanente: didlogo e interrogacion siempre. Ninguna

3 Bajtin, Mijail (1986), Problemas de la poética de Dostoievsky, México, Fondo de Cultura Econémica.



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 99

de las evocaciones es falsa, pero todas corresponden a verdades parciales y se con-
tradicen. El pensador espafiol mantiene la coexistencia y contradiccion de los po-
los; todo existe en la frontera de lo otro. En la conciencia, lo uno es lo otro, su
opuesto; siempre alternancia, la conciencia revela un yo y un ti intercambiables.
No solo dualidad, sino pluralidad de cada sujeto. En la obra de Unamuno lo uno y
lo otro son inseparables. Se complace en dirigir la mirada a aquellos puntos — nie-
bla, suefio, espejo — donde el movimiento del espiritu se separa en corrientes opues-
tas y los opuestos aun confunden sus aguas. El ojo, la percepcion, se conoce en su
duplicacion e intenta en vano reducir las conversiones (Zavala, 1991: 78).

El didlogo ayuda a Unamuno a entender el yo en el plano real, en la vida cotidiana.
Mientras que el yo romantico se forma en el mundo imaginario y se desarrolla mediante
el suefio, el yo existencial es el fundamento para la comunicacion social, para un en-
cuentro consigo mismo en la vida contemporanea y en la realidad del sujeto. Alejarse
mediante la ironia romantica es caracteristico de los romanticos; distanciarse mediante
la ironia existencial es un rasgo esencial para los existencialistas. La liberacion del pro-
pio yo es un fin romantico; el entendimiento del propio yo como via para la liberacion
es un fin existencialista. Lo que los romanticos crean en suefios es transportado a la
vida real por los existencialistas. Ambos elaboran el yo propio, pero persiguen un fin
distinto después de formarlo. El yo existencialista es mas cercano al yo socratico que al
Yo romantico.

Antes de proponer conclusiones, merece la pena recordar las caracteristicas basi-
cas de todo discurso, cuya presencia, segiin Pere Ballart, es necesaria en el discurso
irénico: un dominio o campo de observacion, un contraste de valores argumentativos,
un determinado grado de disimulacion, una estructura comunicativa especifica, una co-
loracion afectiva y una significacion estética (Ballart, 1994: 311). La ultima caracteris-
tica, una significacion estética, es la mas importante para el presente estudio. Con esto,
volvemos a la formulacion de Kierkegaard sobre la historia de la ironia.

Estudiando la ironia en distintos tiempos y revelaciones, estamos parcialmente de
acuerdo con el filosofo danés. Decimos parcialmente, porque nos parece que, después
de su nacimiento en la imaginacion de Sdcrates, la ironia vuelve a ser la misma herra-
mienta en el siglo XX. Queremos decir que tanto Socrates como Unamuno la utilizan
para encontrar la verdad auténtica. Para ambos, existe la contradiccion humana perma-
nente que se revela mediante el dialogo y la interrogacion. No hay significados falsos;
toda expresion o significado puede ser verdadero hasta cierto punto, bajo la 6ptica in-
dividual. Desde este punto de vista, no hay historia de la ironia.

Pero existe también otra vision de la ironia, que se denomina ironia romantica.
Esta presenta un doble sentido en el desarrollo del pensamiento: primeramente, nace
como derivado de la ironia socratica, porque surge como interpretacion de esta; y, en
segundo lugar, se trataria del antecedente de la ironia existencial. Por ello, considero
que la ironia si que presenta una historia propia, rica e innovadora.



100 Vladimer Luarsabishvili

Como puente entre la ironia socratica y la ironia romantica, tenemos el concepto
de ironia formulado por Kierkegaard: la «segunda potencia de la subjetividad» hace
visible la importancia de la ironia socratica para la filosofia moderna. La ironia vincula
la idea con la realidad, hace la realidad mas aceptable.

Pero también existe un puente entre la ironia romantica y la ironia existencial: la
ironia tragica de Solger. Este es un intento, un antecedente de la ironia existencial, por-
que se entiende esta nocidén como parte constituyente del hombre; sin embargo, se
pierde la idea después de vincularla con la realidad. La idea, mas tarde, estara presente
en la vision existencialista del mundo, devolviendo, asi, a la ironia su concepcion so-
cratica.

Podemos concluir que la nocion de ironia presenta una historia rica y contradicto-
ria. Decimos rica, porque, a lo largo de los siglos, ha cambiado de significacion, for-
mando parte tanto del sistema filosofico como del retérico. Decimos contradictoria,
porque la ironia es una parte integral del individuo, cuya existencia esta compuesta por
contradicciones cotidianas. Cada época interpreta la ironia desde su Optica particular,
lo que hace necesario estudiarla en un tiempo determinado, dentro de un discurso con-
creto, revelando las semejanzas entre las épocas para poder observar las diferencias.



8. Desde Bécquer hasta Unamuno:
Mismos temas, tratamiento distinto

En este capitulo me refiero a los mismos temas tratados por Bécquer y Unamuno
desde diferentes perspectivas. Después de breve introduccion sobre la relacion que ex-
iste entre la literatura y la filosofia, explicaré las caracteristicas existenciales en los tex-
tos de Kierkegaard que se observan en las Rimas de Bécquer, sin perder de vista su
papel precursor en la formacion de la cosmovision unamuniana. Al final, detectaré
ciertas confluencias en los textos de Bécquer y Unamuno.

8.1. Larelacion existente entre la literatura y la filosofia

Yaen las obras de los clasicos antiguos, encontramos un vinculo entre la Literatura
y la Filosofia: Aristoteles distinguia las funciones del historiador y las del poeta, desta-
cando el caracter filosdfico de la poesia por su habilidad de narrar «mas bien lo gene-
ral»: «La diferencia estriba en que uno narra lo que ha sucedido, y el otro lo que podria
suceder. De ahi que la poesia sea més filosofica y elevada que la historia, pues la poesia
narra mas bien lo general, mientras que la historia, lo particular (Aristoteles, 2011: 56)».

Esta vision aristotélica fue interpretada por el profesor Antonio Garcia Berrio,
quien subrayaba la posibilidad que otorga la poesia al hombre de duplicar la realidad:
«La Poética es para Aristoteles una facultad complementaria del conocimiento filoso-
fico. La poesia supone la posibilidad que el hombre tiene de duplicar la realidad,
creando a través de la imitacion o mimesis un mundo ficcional que él mismo estructura
y gobierna (Garcia Berrio, 1994: 27)».

Después de la reforma platdnica, muchas ideas filosoficas penetraron en la Litera-
tura, adquiriendo sus rasgos estéticos. Sin embargo, lo inteligible se convierte en mate-
rial primordial y evoluciona en el contexto literario. Por este motivo, se da el parentesco
entre las reflexiones de los discursos filosoficos y las de los literarios.



102 Vladimer Luarsabishvili

Varios autores destacan la relacion que existe entre la novela y la Filosofia, subra-
yando la posibilidad de que el texto literario cultive distintas corrientes filosoficas. Ma-
ria Zambrano explica el papel de la novela en el desarrollo de la Filosofia espafiola,
sirviéndose, por ejemplo, de los textos de Cervantes e igualando la novela espaiiola a
la Filosofia europea (Zambrano, 1989).

El profesor José Luis Mora Garcia, interpretando la vision de Maria Zambrano,
subraya el desarrollo del pensamiento desde el Renacimiento hasta el Barroco. Para
ello, lista los puntos decisivos de los cambios mencionados, indicando el papel de la
revision de los géneros de expresion y la importancia de la novela como ejemplo de
diversidad y unidad (Mora Garcia, 2002). El profesor ve la Literatura «en el horizonte
de la filosofia», de modo que esta acude en nuestra ayuda para explicar lo escondido
en nuestro tiempo, para encontrar la verdad y comprender la realidad:

Desde este punto de vista, pues, la literatura reaparece en el horizonte de la
filosofia cuando ésta da muestras de inadecuacion para explicar en términos de glo-
balidad una situacion, algo que se ha agudizado en nuestro siglo aunque viniera de
largo. Vivimos tiempos de literatura, es decir, de grandes dificultades para construir
una vision de totalidad, aspiracion vieja de la vieja filosofia. La tltima crisis de
unidad ha estallado mas recientemente, y aunque estaba germinalmente apuntada
con anterioridad, no ha podido ser detectada sino desde las ultimas décadas del XIX
y a lo largo de todo el XX y por eso los filésofos nos hemos lanzado a hablar de
literatura con un afan autoexplicativo, en defensa propia muchas veces, en discur-
sos circulares que concluyen en el punto de partida, es decir, en la supuesta supe-
rioridad de la filosofia frente a este otro lenguaje que compite, también, por ofrecer
verdad, por dar cuenta de la realidad y tratar de comprenderla (Mora Garcia, 2002:
35-37).

Podemos concluir que la Filosofia y la Literatura son dos esferas con la misma
trayectoria cultural, humanistica y religiosa. Los métodos de expresion, los fines perse-
guidos y las caracteristicas que presentan se cruzan con frecuencia y, a menudo, influ-
yen la una en la otra respecto a la reflexion sobre la verdad metafisica.

A pesar de que en la misma época pueda desarrollarse mas una disciplina que otra
(la Literatura, concretamente la novela, se desarrolld enormemente en Espafia y, la Fi-
losofia, en otros paises de Europa), la funcién creativa de ambas es innegable. Lo tra-
gico y lo comico no son solo dos caras de la misma moneda que pueden representar las
diferentes facetas del mundo (la vida y la muerte, la realidad y la ficcion, etc.), sino que
también explican e interpretan la contemporaneidad del individuo que reflexiona. Ade-
mas, con el paso del tiempo, no se agotan las posibilidades de interpretacion, pues el
mismo texto puede ser interpretado desde diferentes puntos de vista, desde distintos
prismas. Un buen ejemplo de lo dicho es, sin duda alguna, el magnifico texto de Cer-
vantes.



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 103

8.2. Las caracteristicas existencialistas de Kierkegaard en las Rimas de Bécquer y
su papel precursor en la formacion de la cosmovision unamuniana

Empezaremos este apartado con la busqueda de las caracteristicas del Existencia-
lismo romantico de Kierkegaard en las Rimas de Bécquer. Considero que, en los textos
del poeta sevillano, se pueden encontrar rasgos del Existencialismo metafisico que,
posteriormente, seran cultivados por el filésofo bilbaino. Estamos hablando de elemen-
tos como la angustia, el suefio y la libertad.

Segun Kierkegaard, la angustia condiciona la originalidad del hombre y esta vin-
culada con la nocion de pecaminosidad. El hecho de poder experimentar la angustia es
lo que distingue al hombre del animal (Kierkegaard, 2013: 121-122).

Decia Kierkegaard que la angustia se parece a la nostalgia y que nos puede anun-
ciar la crisis en la que se encuentra el individuo, asi como su deseo de salir de ella: «La
expresion de una nostalgia semejante es la angustia; pues en la angustia se anuncia
aquel estado del cual el individuo desea salir, y precisamente se anuncia porque el solo
deseo no basta para salvarlo» (Ibid, 131).

Podemos recordar la rima LXVIII de Bécquer (2003: 60), en la que el suefio anun-
cia, como en el texto de Kierkegaard, un estado del alma («de un amargo placer hen-
chirse el alma»). Al despertar, el suefio contintia, adoptando la forma de angustia. Béc-
quer entiende la naturaleza de la angustia (un placer amargo) y, probablemente, quiere
salir de ella, pues el suefio es triste. Como explicaba Kierkegaard, «el solo deseo no
basta para salvarlo, luego lo tinico que le queda a Bécquer son las lagrimas («;sé que
aun me quedan lagrimas!»).

Un paso hacia la libertad es entender la propia angustia, que es comparable con el
vértigo. Al mirar en nuestro interior, comprendemos nuestra debilidad, la impotencia
que sentimos por no poder alcanzar la libertad (Kierkegaard, 2013: 136). En la rima
LIIL, Bécquer busca un espacio donde el vértigo le pueda arrancar la memoria para no
quedarse solo con el dolor (Bécquer, 2003: 53). Asi, la angustia, el abismo y el vértigo
hacen patente la necesidad de libertad. En la Rima XLVII, los ojos desempefian un
papel importante a la hora de mirar y entender el interior del poeta («o con los ojos/ o
con el pensamiento).

La diferencia entre Kierkegaard y Bécquer se encuentra en el camino elegido para
alcanzar la libertad: el camino de Kierkegaard es el pensamiento filosofico mediante el
deseo del individuo, que es la suma de la carne y el alma unidas por el espiritu (Kier-
kegaard, 2013: 104); mientras que el camino que elige Bécquer lo conduce al abismo
«de un corazdny. Esto ultimo no nos sorprende, pues Bécquer es un autor romantico
con rasgos metafisicos, a pesar de que dichos rasgos sean plasmados desde el punto de
vista literario, no desde el filosofico.

Respecto a la comparacion entre la belleza del varon y la de la mujer, Kierkegaard
destaca la faz del primero y la sabiduria de la segunda (dicha sabiduria se representa
por medio del silencio y por medio de una «suprema belleza» (Ibid, 144). Este mismo



104 Vladimer Luarsabishvili

rasgo es advertido por Bécquer (rima XXXIV, 2003: 45-46), quien dice que la mujer
guarda el enigma «callando», por lo que opone este modelo de mujer a aquel que se
expresa mediante las palabras. Por tanto, estar callada o guardar silencio muestra la
sabiduria de la mujer, rasgo que presenta cierto valor para el poeta. En este poema,
también encontramos la metafora de la lagrima solitaria cuando el poeta hace referen-
cia a «cada lagrimay.

En la rima X1, Bécquer rechazaba la mujer real, es decir, la mujer llena de goces y
dichas, de modo que deseaba encontrar a aquella que fuera incorpdrea e intangible, un
producto de la niebla, de la luz, a pesar de que ella no pudiera amarlo. Parece ser que la
vida de Bécquer estuvo llena de tristeza y soledad, por lo que el poeta prestaba atencion
a su imaginacion, a lo irreal. En efecto, respecto a la vida de Bécquer, Julio Nombela
contaba que, en lugar de encontrarse en la vida real, el poeta se hallaba dentro de un
mundo imaginario con sus propios pensamientos, ideas y sentimientos (Nombela, Apud
Sebold, 1982: 28).

Podemos concluir que las caracteristicas del Existencialismo romantico de Kier-
kegaard son evidentes en las Rimas de Bécquer. La inclinacion hacia la angustia, el
suefio y la libertad, mostrados mediante diferentes modos de expresion, estan vigentes
tanto en los textos de Kierkegaard como en los del poeta sevillano. Cabe recordar la
importancia del misterio tanto filoséfico como poético. El sentido intimo que guia al
espiritu hacia la libertad esta escondido dentro del individuo, que busca la inmortalidad
(lo veremos posteriormente, cuando reflexionemos sobre este mismo tema mediante la
interpretacion unamuniana).

Existen muchas referencias a la influencia de Kierkegaard en la vision de Una-
muno. Bénédicte Vauthier dedica un interesante articulo a este tema (Vauthier, 2002).
Al mismo tiempo, el filosofo bilbaino utilizaba en sus textos algunas citas de Bécquer.
Una de las ultimas referencias publicadas es un articulo de Juan Antonio Garrido Ar-
dila. En dicho articulo, se muestra la intertextualidad tanto de Kierkegaard como de
Bécquer en la obra de Unamuno. Para ello, se proponen ejemplos como Niebla:

No solamente experimenta Unamuno con esa corriente novelistica durea, sino
que construyo6 Niebla sobre una fabulosa estructura de referencias literarias que la
hacen, quiza, la novela mas intertextual de la literatura espafiola contemporanea.
En Niebla, novela metafisica como se la designa en el prologo, se parodia la co-
rriente naturalista (novelistas pornogrdficos por un lado, y Galdds por otro); se des-
pliega toda la enjundia filosofica que Unamuno habia vertido en Del sentimiento
tragico de la vida de 1913; se recrea el Diario del seductor de Kierkegaard; se
emplean motivos becquerianos, y se recogen y perfeccionan las innovaciones téc-
nicas que el mismo Unamuno habia empleado en Amor y pedagogia y que tenian
como precursores, en Espafia, a Ganivet y a las novelas espiritualistas de gentes
como Pardo Bazan y Clarin [...] En definitiva, las novelas de Unamuno se distin-
guen como flor entre las mas originales e innovadoras de nuestro tiempo, y como



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 105

las mas densas filosoéficamente, ademas de estar escritas en un estilo tnico. Una-
muno es, pues, origen y sima de la novela contemporanea espaiola (Garrido Ar-
dila, 2014: 2-6).

En cuanto a los inicios de las reflexiones sobre la tragedia, cabe recordar las pala-
bras de Aristoteles, para quien la tragedia es la imitacion de la vida, de la accion, mos-
trando personajes felices o infelices:

Pues la tragedia es imitacion no de personas, sino de accion y de vida, y la felicidad
y la infelicidad estan en accion, y el objetivo es un tipo de accion, no la calidad. Y los
personajes son tales o cuales segun su caracter; pero segun las acciones son felices o lo
contrario (Aristoteles, 1450a).

Respecto a lo que acabamos de mencionar, hemos de recordar la rima XXXI de
Bécquer (2003: 45), en la que el poeta ve la vida como una tragedia («tragico sainete»)
llena de contradicciones («lo comico y lo grave confundidos...»), rasgo que tanta im-
portancia presenta en los textos de Miguel de Unamuno.

La tragedia significa lo mismo para Unamuno: es una lucha (una accion, segiin
Aristoteles), una lucha sin nada, una contradiccion (Unamuno, 1961a). La accion aris-
totélica y la lucha unamuniana nos guian hacia el Existencialismo filosofico. En con-
creto, Unamuno se pregunta acerca de su propia existencia, profundizando no solo en
el de donde venimos, sino también en la muerte, de modo que destaca diferentes posi-
bilidades de morir, afiadiendo el componente pesimista de la lucha a una de ellas (Ibid,
77).

La misma pregunta se hace Bécquer, diciendo que anda «al acaso» y sin finalidad
en la vida, como se observa en la rima II: «eso soy yo, que al acaso/ cruzo el mundo,
sin pensar/ de donde vengo, ni donde/ mis pasos me llevaran» (Bécquer, 2003: 26). La
idea becqueriana de no saber adonde le llevaran sus pasos le interesa a Unamuno, quien
descubre la importancia de la finalidad, del para qué de su vida (Unamuno, 2011: 76).
A este para qué le sigue la comprension de que la vida tiene una naturaleza temporal
(la vida pasa): «jTodo pasa! Tal es el estribillo de los que han bebido de la fuente de la
vida, boca al chorro, de los que han gustado del fruto del arbol de la ciencia del bien y
del mal» (Kierkegaard, 2013: 82).

A pesar de adoptar esta vision, Unamuno desea vivir eternamente (Unamuno,
2011: 83). Unamuno no quiere morir, resultando insoportable esta idea para él (Ibid,
87). El vivir eternamente esta vinculado al arregosto de vivir. Sin embargo, tiene lugar
una paradoja: es la muerte la que nos libera (Ibid, 86-87). Asi, la angustia, el «para qué»
y el intento de entender la vida ocupan un lugar importante en el pensamiento del filo-
sofo bilbaino. La huida roméantica, el temor por estar solo y la ironia se transforman en
las herramientas del Existencialismo, convirtiéndose en contradicciones. Sin llegar a
formar un sistema filosofico bien estructurado, Unamuno nos guia por los caminos del



106 Vladimer Luarsabishvili

pensamiento propio y original, interpretando las mismas cosas, pero desde un prisma
diferente.

El suefio becqueriano se transforma en la angustia. Pero la angustia no es un estado
del alma aceptable para Bécquer, por lo que el poeta pretende salir de é1. Al intentarlo,
Bécquer entiende que este deseo supera sus propias posibilidades, agotandosele las
fuerzas y sintiendo impotencia. Por este motivo, nace en €l el deseo de huir, de escapar
de los acontecimientos vitales y de encontrarse en el mundo ficticio e imaginario. Lo
unico que vincula al poeta con este mundo es el dolor. Encontrandose en un estadio
intermedio (ni en un mundo ni en otro), Bécquer intenta entender donde se halla, de
donde viene y adonde va.

De esta manera, Bécquer crea un plano romantico (con elementos como las lagri-
mas, la huida, la angustia, el dolor, etc.), pero también empieza a cultivar algunas ideas
del Existencialismo romantico (la angustia kierkegaardiana, el mundo imaginario, el
rechazo del mundo real, el intento de entender adonde se va, etc.). De esta forma, el
Existencialismo romantico espaiiol prepara un campo fértil para el desarrollo del Exis-
tencialismo metafisico espariol.

Desde mi punto de vista, la diferencia entre los dos escritores reside en el hecho
de que Unamuno no se limita a una simple reflexion acerca del estado confuso en que
se encuentra. El filosofo bilbaino intenta comprender la naturaleza de lo real y de lo
ficticio, afiadiendo perfiles metafisicos a los temas romanticos. De esta manera, Una-
muno desarrolla un plano filoséfico y, mas concretamente, existencialista, mediante la
interpretacion y la profundizacion de las ideas del Existencialismo romantico.

Lo que conecta a los dos escritores es una personalizacion del pensamiento. De
esta manera, Bécquer se coloca a si mismo en el centro del universo como autor ro-
mantico clasico; mientras que Unamuno hace lo mismo pero, esta vez, como hombre
mortal, relacionando su propia angustia con la muerte.

El hecho de que la muerte presente un caracter liberador ayuda a Unamuno a en-
tender la locura de Don Quijote, afiadiendo nuevos perfiles. Mediante la bisqueda de
determinadas ideas en Cervantes y en San Juan de la Cruz, tomando como punto de
partida diferentes prismas,! Unamuno forma una vision llena de contradicciones.

'El profesor Pedro Ribas advierte la vacilacion de los representantes de la Generacion del 98 en cuanto
al pasado de Espaiia: «Los aires renovadores venian de Europa. En el caso del modernismo catalan, el
entusiasmo por Wagner y por Nietzsche indica que se miraba mas hacia los valores de fuera que hacia la
tradicion propia. En el caso de la Generacion del 98 la mirada hacia el pasado es bastante mas ambigua.
No les gusta a los noventayochistas la Espafia que encuentran, pero no ven nada claro qué actitud tomar:
por un lado, es demasiado importante el rico siglo de oro castellano, como se ve en los ensayos de Una-
muno En torno al casticismo; por otro, hay que salir del anquilosamiento. La figura de don Quijote, en
su mezcla esperpéntica de personaje del pasado y, a la vez, de luchador contra los dogmas de ese mismo
pasado, parece uno de los simbolos que mas certeramente permiten vislumbrar el rumbo seguido por los
miembros de esa famosa Generacion» (Ribas, 1998: 69-70).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 107

8.3. Las confluencias en los textos de Bécquer y Unamuno

Acerca de la nueva lectura de Niebla, el profesor J. A. Garrido Ardila indica que
«Unamuno imposta e hiperboliza la estética becqueriana y, de este modo, hace de su
protagonista una sublimacion de lo romantico» (Garrido Ardila, 2008: 95). Lo que in-
tentaremos demostrar en este apartado es que las Rimas de Bécquer tuvieron cierta re-
percusion en el desarrollo del pensamiento metafisico de Miguel de Unamuno. No
cuestionaremos la importancia del papel que los textos clasicos de los pensadores exis-
tencialistas tuvieron en la formacion de la cosmovision de Unamuno, pero si subraya-
remos la relevancia que desempefiaron los textos del poeta sevillano en el pensamiento
del filosofo bilbaino. La intertextualidad que podemos observar en los textos de Una-
muno, quien mas de una vez cita los textos de Bécquer, puede ser una de las evidencias
mas claras.

Grene relaciona el pensamiento kierkegaardiano con el Existencialismo contem-
poraneo, que muestra la constante presencia de la muerte en la vida, convirtiendo cada
dia en el ultimo e interpretando, por tanto, la vida desde el punto de vista existencial
(Grene, 1961: 55). De este modo, es logico vincular el pensamiento kierkegaardiano
con el de Unamuno, en cuyos textos la presencia de la muerte es permanente. Ademas,
la muerte esta ligada a la cuestion religiosa tan destacada en Kierkegaard y, al mismo
tiempo, esta ligada a la vida como lucha, de la que advierte Miguel de Azaola que
«Unamuno es mucho mas kierkegaardiano que la inmensa mayoria de los existencia-
listas posteriores a él» (Azaola, 1951: 42).

Ademas, Maria Salmeron Jiménez subraya el individualismo y la subjetividad en
los textos de Kierkegaard y Unamuno (Salmerén Jiménez, 1998: 109), mientras que
Alberto Acereda destaca el tema de la brevedad de la vida, observando cierto tono me-
tafisico en las Rimas de Bécquer (Acereda, 1999: 491).

En efecto, en los poemas del poeta sevillano, es evidente esta preocupacion meta-
fisica, expresada mediante un sintoma universal del Romanticismo: la soledad. Dice
Acereda al respecto que «es cierto que Bécquer cuestiona a veces la soledad del hombre
en el mundo asi como la conciencia del tiempo efimero y aniquilador de la existencia»
(Acereda, 1999: 490).

Cuando el individuo tiene miedo de su propia soledad, el autor romantico trata de
escapar de la angustia, dirigiéndose hacia la colectividad. El caso de Bécquer no es una
excepcion: el poeta expresa su miedo («jTengo miedo de quedarme/ con mi dolor a
solas!»); advierte su presencia en el desierto («jEl mundo estaba/ desierto para mi!»,
«como queda un viandante en el desierto:/ ja solas con un Dios!»); y, finalmente, ad-
vierte su orfandad («yo era huérfano y pobre...»). Vidarte y Rampérez (2005: 22) ob-
servan las mismas sensaciones en la obra de Kierkegaard.

Es posible que Bécquer no conociera los textos clasicos de los pensadores existen-
cialistas ni de Kierkegaard, pero, como bien sefala Alberto Acereda (1999: 488), el
ambiente socio-cultural y la propia experiencia del poeta le hicieron plantear y tratar



108 Vladimer Luarsabishvili

los temas existenciales. Los mismos temas existenciales (la vida y la muerte) ocupan
un lugar vigente en el pensamiento del filosofo bilbaino.

Evidentemente, la vida necesita tener un sentido o un sinsentido; es precioso saber
si existe o si queda algo después de la vida. No hay que olvidar que Kierkegaard y
Unamuno ven la filosofia existencial desde el punto de vista subjetivo, de modo que
esta ligada al individuo concreto. Desde esta perspectiva, adquiere una mayor impor-
tancia la expresion becqueriana «si me toca algo», asi como el «seré lo que paso» una-
muniano.

Como Bécquer, Unamuno se pregunta sobre el tema de la mafiana: qué es lo que
pasa y, dependiendo de esto, qué es lo que queda («se quedan las que quedan, las fic-
cionesy). Aqui es muy importante la referencia a «las cosas que pasaron», como a las
«que quedan» («el poso de la espumay), (Unamuno, 2002b: 130).

Respecto al tema del vértigo, mencionado anteriormente, Bécquer subraya la so-
ledad en la que se encuentra. Esta soledad, en el discurso filosofico, esta relacionada
con el absurdo, la nada y el vértigo, conceptos que ya estan cargados de sustancia me-
tafisica. En efecto, Unamuno advierte la necesidad de la existencia del mundo, asi como
la existencia de Dios, para no encontrarse en el absurdo, para no llegar al vértigo:

.Y qué necesidad habia de que existan ni mundo ni Dios ni nada? Y por este
camino se llega siempre al vértigo y al absurdo... Y no se llega a ellos afirmando
con la voluntad que el mundo existe para que exista yo, y yo existo para que exista
el mundo, porque yo debo recibir su sello y darle el mio, y perpetuarse €l en mi y
yo en él. Y solo sintiendo asi se siente uno vivir en una creacion continua (Una-
muno, 2007: 664).

Unamuno subraya el sentimiento, refiriéndose a la logica del corazon (la llama
cardiaca). El sentimiento, que para Bécquer es la expresion del estado del alma, para
Unamuno adquiere el caracter tragico de la existencia. Ahora, la expresion del alma ya
no es un simple estado, sino una accion, un comportamiento, un modo de actuar que
parte de las circunstancias del yo. Por este motivo, Unamuno destaca la logica cardiaca,
con la que el individuo actia en un entorno existencial, mostrando su naturaleza con-
tradictoria y cambiante. En el Existencialismo, adquiere relevancia la accion concreta,
la accion realizada en un momento fijo, y no el comportamiento condicionado por la
actitud racional.

Solo existe lo que obra. Ese investigar si un sujeto existié o no existio proviene
de que nos empeflamos en cerrar los ojos al misterio del tiempo. Lo que fue y ya
no es, no es mas que lo que no es, pero serd algln dia; el pasado no existe mas que
el porvenir ni obra mas que ¢él sobre el presente. ;Qué dirlamos de un caminante
empefiando en negar el camino que le resta por recorrer y no teniendo por verda-
dero y cierto sino el recorrido ya? Y ;quién os dice que esos sujetos cuya existencia
real negais no han de existir un dia, y por tanto, existen ya en la eternidad, y hasta



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 109

que no hay nada concebible que en la eternidad no sea real y efectivo? (Unamuno,
2005: 287).

Para Unamuno, la vida esta fuertemente vinculada a la filosofia, observando el
sentido de la vida en la obra, en la construccion y en la formacion de la misma para,
asi, poder entenderla. A pesar de que niega la importancia de la razon y del sistema
formado y definido, Unamuno utiliza la filosofia como método para descubrir la verdad
metafisica. Reflexionando sobre el caracter tragico de la vida, el pensador bilbaino in-
tenta encontrar la verdad en la vida mediante el combate y la lucha.

La soledad, como sintoma universal del Romanticismo, esta vigente en las Rimas
de Bécquer. Mediante la soledad, el autor sevillano expresa su condicion espiritual,
relacionando la experiencia propia con la realidad. Tratando los temas del amor, la des-
esperanza, el miedo y, por supuesto, la soledad, Bécquer se acerca al pensamiento me-
tafisico mediante la interpretacion de nociones existenciales como la vida y la muerte
o0 lo mortal y lo eterno.

Los puntos de acercamiento entre las Rimas de Bécquer y el pensamiento de Una-
muno son evidentes. Miguel de Unamuno, para el desarrollo de sus ideas, con frecuen-
cia toma los temas becquerianos, enriqueciéndolos y modificandolos. En los textos del
filésofo bilbaino, encontramos no solo la intertextualidad directa, es decir, fragmentos
de textos becquerianos en el discurso unamuniano, sino también el tratamiento de los
mismos temas existenciales: la expresion «donde habite el olvido», de Bécquer, esta
fuertemente ligada al «;seré lectura mafiana también yo?», de Unamuno.

También, el combate becqueriano esta relacionado con la /ucha unamuniana, de
manera que ambos entienden la vida como una lucha necesaria. Los dos autores tratan
los mismos temas, pasandolos por un prisma contemporaneo que se basa en la expe-
riencia personal, lo cual les acerca al pensamiento kierkegaardiano. Ambos, como Kier-
kegaard, niegan la posibilidad de formar un sistema universal en oposicion a Hegel, de
modo que no finalizan la idea, sino que siempre ponen un signo de interrogacion, de-
jando un espacio para nuevas interpretaciones.

Si reflexionamos sobre los textos de Bécquer y Unamuno, es posible vincular sus
distintas épocas y pensamientos. Lo que tiene su origen en el Romanticismo se trans-
forma, adquiriendo nuevos rasgos, en el Existencialismo. Ambos autores elaboran tex-
tos con ideas orientadas al futuro, cargadas de sustancias diferentes (romantica y exis-
tencialista), pero actuales en sus respectivas épocas.

La mirada hacia el neoplatonismo no es otra cosa que la evidencia de la perviven-
cia de ideas similares en cada época. Volver a lo sustancial de los tiempos pasados,
afiadiendo nuevos perfiles, es el estilo romantico; ampliar lo individual hacia la recep-
cion global (la sociedad, la vida, la muerte, lo absurdo, la nada o Dios) es la vision
existencialista.

En ambos casos, lo importante es el momento dado, el momento fijo, debido a su
caracter unico e irrepetible. Lo que vincula los pensamientos de ambos autores es la
importancia del yo, asi como su lugar (en el Romanticismo) y su comportamiento (en



110 Vladimer Luarsabishvili

el Existencialismo) en la situacion concreta. Por tanto, una misma idea incomoda a
ambos autores: definir lo que mueve el mundo en el contexto concreto. En otro am-
biente, en un discurso diferente, el comportamiento del autor romantico y el del exis-
tencialista pueden ser diferentes, pero ambos se caracterizan por destacar los rasgos y
las peculiaridades de la accion concreta y de hoy.



9. Meditaciones finales

Las ideas forman el pensamiento. Cuanto mas profundo es el cambio de las ideas,
mas visible es el desarrollo del pensamiento. Existe cierta relacion entre el cambio de
pensamiento y la pérdida de la estabilidad social. Por una parte, una época de inestabi-
lidad es un terreno fértil para el desarrollo del pensamiento; por otra, el cambio de pen-
samiento tiene como resultado una oscilacion social.!

Las ideas cambian por una necesidad social. Cuando una nueva generacion decide
romper con las tradiciones y propone una estética nueva, aparece una desavenencia, un
periodo intermedio o revolucionario en el que se escribe la nueva historia del pensa-
miento. Y los cambios, como frutos de la fluctuacion social, se reflejan en las distintas
ramas de la cultura, y, entre ellas, en la Literatura.

El Romanticismo es el fruto cultural resultante de la inestabilidad politico-econo-
mica. El progreso, la industrializacion y el agotamiento del interés por las tradiciones
provocaron cambios en las normas sociales dominantes. La fe en la posibilidad de al-
canzar la libertad se convirtié en una idea fija para las nuevas generaciones.>

1Sobre la relacion que existe entre el pensamiento y la sociedad, sirviéndose, como ejemplo, del
pensamiento de Unamuno, Katrine Helene Andersen aclara, de modo brillante, lo siguiente: «El
pensamiento es el lenguaje interior pero en su origen es un producto social. Esto obviamente con-
lleva muchos problemas porque esquematiza nuestro modo de pensar y acerca el pensamiento a la
razon alejandolo de la vida, cosa que quiere evitar el pensador vasco. Busca en el lenguaje mismo
para llegar a una solucion. El lenguaje que mas margen deja a una reflexion acerca del mundo y de
nuestra existencia es el lenguaje poético, ya que, al fin y al cabo, «el poeta y el filosofo son herma-
nos gemelos, si es que no la misma cosa. El lenguaje poético le proporciona la solucion que necesita
para poder filosofar de una manera vital. Porque, en vez de acercar la filosofia definitivamente a la
razon, la acerca a la vida» (Andersen, 2011: 86-87).

2Sobre el problema de la libertad en Niebla, Carlos Alex Longhurst se explica con estas palabras:
«El verdadero problema de Augusto no son, empero, las mujeres, sino la voluntad: no sabe si puede
ejercerla o no. Aqui esta ubicado, filoséficamente, el fondo de la cuestion, la de si podemos o no
saber si verdaderamente disfrutamos de libre albedrio. Lo que parece decirnos Unamuno es que
tenemos libertad siempre que no pensemos en ella; en el momento en que nos pongamos a deliberar
sobre la problematica del libre albedrio surgen las dudas y nos vemos perdidos. Creo que lo mas
original de esta novela es que Unamuno pone a bullir las sustancias que componente lo que llama-
mos libertad en distintos crisoles, el crisol de las pasiones, el del caracter o temperamento, y el de
la literatura (Incluso podriamos afiadir el del sentimiento religioso, que segun Augusto Pérez le



112 Vladimer Luarsabishvili

La libertad conlleva el estudio profundo de uno mismo. Colocando ¢l yo en el
primer plano, el individuo empieza a observarse, tratando de explicar su propio com-
portamiento en un contexto dado. Al fijar la mirada en su interior, el hombre se horro-
riza («Mas, jay!, de un corazon llegué al abismo/ y me incliné por verlo,/ y mi alma y
mis ojos se turbaron:/ jtan hondo era y tan negro!» (Rima XLVII de Bécquer).

Respecto al papel que adquiere el yo en la obra unamuniana, Katrine Helene An-
dersen explica lo siguiente:

Otra de las grandes inquietudes filosoficas de Unamuno es la busqueda del yo. En
esta busqueda su vida personal influye mucho porque desencadena una serie de reflexiones
acerca de la existencia del hombre. Le preocupa el yo y el yo en el mundo. Sin embargo,
la relacion entre yo y el mundo no le resuelve las dudas y las especulaciones de su interior,
de modo que, empieza a mirar hacia dentro para encontrar una identidad y un yo real. Aqui,
en su interior encuentra la sede de su verdadera desesperacion. En el interior del hombre,
igual que en el exterior, tiene lugar una lucha eterna, la lucha entre el yo escéptico y el yo
mistico. Esta guerra continua en el interior del hombre es la condicion bajo la que vive el
hombre y la que verdaderamente le constituye (Andersen, 201 1: 80).

Efectivamente, el yo unamuniano esté ligado a la existencia, como bien dice don
Miguel: «Cada hijo de mis dias que pasaron/ devor? al de la vispera;/ de la muerte del
hoy surge la mafiana,/ joh, mis yos, que fueron!/ Y mi tltimo yo, ¢l de la muerte,/ ;mo-
rira solo?» (Unamuno, 2002b: 86).

El tema de la interioridad es muy interesante: la interioridad va ligada a la eterni-
dad del hombre. Segtin Kierkegaard, la interioridad es la propia eternidad (Kierkegaard,
2013: 292). Mirando en su interior, el individuo empieza a entender su propia miseria.
La primera reaccion es la autoproteccion, por lo que el individuo trata de buscar los
puntos débiles de su projimo. A pesar de que la tarea puede parecer bastante facil, es
mas asequible, en realidad, entender la propia miseria que la de otra persona.

Pero, (qué debe hacer uno mismo mientras esta de pie mirando al fondo de su
alma? (Como puede consolarse al descubrir tanto su miseria personal como la impo-
tencia que siente al no vencerla? Las respuestas a estas preguntas, entre otras, forman
una reflexion nueva y distinta sobre uno mismo que facilita la recepcion de la miseria
personal. Esta recepcion puede considerarse una mirada irdnica hacia uno mismo.

De esta manera, la ironia es fruto de una época critica, como observaba Kierke-
gaard. La ironia es la otra cara de la moneda, la cara llamada /ibertad. Debido a que la
libertad es una condicion sine qua non, para que el individuo tenga la posibilidad de
dirigir la mirada ironica hacia su interior, la propia ironia lo libera.

En el siglo XIX, no resulté muy dificil utilizar la ironia como herramienta para el
desarrollo personal, pues los griegos ya la tenian muy presente para conocerse a si mis-
mos. Lo que hicieron los romanticos fue una transformacion, no una invencion. Pero

viene a uno de herencia, como le ocurre al anteriormente ateo y ahora creyente don Avito Carras-
cal)» (Longhurst, 2012: 87).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 113

este hecho no resta importancia a la labor romantica. Cabe recordar un periodo inter-
medio de la historia del desarrollo de la ironia en el que era considerada una mera figura
retorica. Teniendo en cuenta esto, podemos entender la labor titanica de los pensadores
romanticos, quienes, transformando la ironia, afiadieron nuevos perfiles y le devolvie-
ron, al mismo tiempo, el significado que habia adquirido en primer lugar: el socratico.?

Hemos de destacar un rasgo importante de la ironia al que no hemos prestado una
atencion especial. Nos referimos al hecho de que la ironia muestra una contradiccion:
por una parte, ayuda al individuo a entender su propia miseria; y, por otra, le da una
esperanza de cara a su propia existencia.

La ironia es aceptada por el individuo, porque este es una criatura contradictoria,
cambiante y poco estatica. El organismo humano, que se encuentra en un estado conti-
nuo de homeokinesis, presenta una actividad mental dinamica que le permite sobrevivir
ante determinadas ocasiones. He aqui el primer vinculo entre el Romanticismo y el
Existencialismo.

El Romanticismo, especialmente en su etapa de formacion, fue un movimiento
muy revolucionario. En efecto, poder cambiar el pensamiento significa romper con las
miradas tradicionales y dogmaticas, ruptura que va acompanada por el aislamiento del
individuo, debido a su caracter rebelde. La sociedad le vuelve la espalda y el individuo
se encuentra al margen de ella. Por estos motivos, la inica herramienta que le queda es
la ironia, recurso que, por una parte, le permitira defenderse ante los ataques y, por otra,
subrayara su prioridad sobre cualquier miembro de la sociedad. De esta manera, la iro-
nia lo rescata.

Actuando de este modo, la ironia ayuda al individuo a crear un mundo propio den-
tro del mundo comiin y social. Este universo nuevo esta al borde de la realidad y la
ficcion. Cuanto mas inaceptable es el mundo comun, mas ficticio es el mundo propio.
Como consecuencia de esta mezcla de lo real con lo imaginario, el individuo profundiza
en su propio ser y empieza a reflexionar sobre las circunstancias de segundo orden, es
decir, sobre todo aquello que sea mas abstracto, emprendiendo la busqueda de la sabi-
duria.

Bénédicte Vauthier explica lo siguiente acerca de la utilizacion de la ironia en los
textos de don Miguel:

Mientras tanto, apostemos a que Unamuno podria haber buscado y elegido el
recurso discursivo — la ironia — y el género — la novela — que le iban a permitir ser
critico al tiempo que le evitarian caer en la sangrienta polémica. Unamuno no ataca
nunca directamente, pero no se cansa de criticar implicitamente. Son precisamente
sus elecciones genéricas y estilisticas las que me hacen pensar que Unamuno es un

3Bénédicte Vauthier advierte lo siguiente: «retomé el rumbo de la conclusioén que habia sacado de
Niebla, es decir, de una conclusion que apuntaba un posible valor ideoldgico y no solamente esté-
tico de los elementos ironizados y parodiados. Y con ello, una vision de la ironia que se acomoda
mejor a su origen socratico y posterior transformacion cervantina que a su acepcion en el romanti-
cismo aleman, recogida luego en las lecturas posmodernas» (Vauthier, 2002: 220).



114 Vladimer Luarsabishvili

escritor sumamente irébnico — no un autor satirico ni menos aun un polemista —
(Vauthier, 2002: 213).

El hecho de que la realidad esté, en el mundo unamuniano, fuertemente vinculada
a la creacion es advertido por Katrine Helene Andersen. Segun la investigadora, crear
significa «querer ser», y esto tltimo es una condicion imprescindible para la existencia.
Al mismo tiempo, querer ser otra persona es inviable:

La realidad est4 vinculada a la creacion y a la poética. Esta es la realidad in-
tima del hombre porque la creacion en el fondo es una articulacion del deseo de ser
y de la voluntad del hombre. Sin embargo, el hombre ideal y volitivo tiene que
existir en un mundo fenomeénico, realista y racional, y del choque entre los hombres
salen la tragedia, la comedia y la novela, pero todo empieza por la realidad intima
que es una realidad creativa. Si el hombre no quiere ser tampoco puede crear, es
decir, la creacion y la poética son articulaciones del empuje fundamental de todo
vivir y existir humano, el querer ser es la base de la creacion y de la existencia. El
que no quiere ser o el que quiere ser otro se pierde en el abismo de la nada. El ser
del hombre nace de una realidad intima que aloja la voluntad y el deseo de ser. Es
la fuerza vital mas importante y la fuerza que capacita al hombre para crear, ;po-
demos entonces identificar la realidad intima con el yo? (Andersen, 2011: 82).

En La novela de Don Sandalio, jugador de ajedrez, don Miguel describe detalla-
damente el anhelo del protagonista por abandonar a los hombres con sus tonterias y
encontrarse solo en la naturaleza, un deseo muy propio del Romanticismo: «Me ha
traido, ya lo sabes, un nuevo ataque de misantropia, o mejor de antropofobia, pues a los
hombres, mas que los odio, los temo. [...] Pues son los que pasan por los listos los que
mas tonterias hacen y dicen» (Unamuno, 1972: 63). Incluso la naturaleza puede adqui-
rir caracteristicas humanas (todo lo que toque el hombre pierde sus peculiaridades y
adquiere algo nuevo, formando parte de la civilizacion):

Ayer fui por el monte; pero al acercarme a la carretera, por donde van los
hombres, a ese camino calzado que hicieron hacer por mano de siervos, de obreros
alquilados [...] tuve que volver a internarme en el bosque, me echaron a él todos
esos anuncios con que han estropeado el verdor de la naturaleza. jHasta a los arbo-
les de los bordes de la carretera los han convertido en anunciadores! (Unamuno,
1972: 68).

Pero lo que vincula la huida a la existencia o lo que vincula el estar aislado a la
sociedad es lo mismo que le condiciona para huir: la sociedad, que atrae a todo aquel
que no puede imaginar su vida fuera de ella: «Y pensaba que por mucho que quiera
huir de los hombres, de sus tonterias, de su estipida civilizacion, sigo siendo hombre,
mucho méas hombre de lo que me figuro, y que no puedo vivir lejos de ellos. Si es una



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 115

misma necedad lo que me atrae! ;Si la necesito para irritarme por dentro de mi! (Ibid.,
9.4

He aqui un segundo vinculo entre el Romanticismo y el Existencialismo.

Al igual que un partido politico expresa su vision en un programa concreto y bien
argumentado, actuando contra las fuerzas distintas a él, el movimiento revolucionario
romantico se basa en la expresion de los sintomas y metaforas claramente definidos.
Utilizandolos en una escena ironica, el autor romantico crea un mundo especial, lleno
de visiones reales y ficticias, para poder explicar la realidad tan poco comprensible, que
es fruto del cambio de pensamiento. El héroe romantico busca la unidad perdida,> mos-
trada claramente por Bécquer mediante la lagrima solitaria en sus Rimas 'y Leyendas.
Con el uso de este recurso, el autor busca la unidad y, al mismo tiempo, subraya el
papel de lo individual en la formacion de la unidad. He aqui un tercer vinculo entre el
Romanticismo y el Existencialismo.

Es natural que, en una lucha perpetua consigo mismo y contra la sociedad, el ro-
mantico se encuentre totalmente aislado y solo. La soledad, como uno de los sintomas
universales del Romanticismo, hace que el individuo se encuentre solo no solamente
dentro de la sociedad, de la que intenta escapar, sino también dentro de su propia sole-
dad. No hay nada mas alla de la propia soledad, que convierte al hombre, partiendo de
una creacion vacia y miserable, en individuo. Don Miguel, en el ensayo titulado Sole-
dad, explica lo siguiente:

Lo mejor que se les ocurre a los hombres es lo que se les ocurre a solas, aquello que
no se atreven a confesar, no ya al projimo, sino ni aun a si mismos muchas veces, aquello
de que huyen, aquello que encierran en si cuando esta en puro pensamiento y antes de que
pueda florecer en palabras (Unamuno, 1981: 50).

Se presta atencion a la soledad, al didlogo que uno entabla consigo mismo, porque
lo importante se expresa cuando el individuo se encuentra solo. Asi lo indican Bécquer
y Unamuno: «Y esta vida mortal, y de la eterna/ lo que me toque, si me toca algo/ por

“Efectivamente, sobre €l papel del entorno humano en el pensamiento de don Miguel, Longhurst se
explica mediante estas palabras: «Acabamos de ver que la comunidad, el entorno humano en que
uno se encuentra, desempeiia un papel crucial en el concepto unamuniano de identidad. La idea de
comunidad es una de las constantes unamunianas, y se da en varios ambitos: en el ambito de la
familia, de la institucion, del pueblo, de la nacion, e incluso de los lectores (en la forma en que
Unamuno intenta constantemente crearse una comunidad de lectores). Puede parecer paradojico
que un escritor tan obsesionado con su propio ser y con la pérdida de su propia conciencia le dé
tanta importancia a la comunidad. Pero para Unamuno la vida es, o debe ser, una actividad comu-
nitaria» (Longhurst, 2012: 95).

SFranco Quinziano, tomando Niebla como ejemplo, observa un 4mbito comin en que conviven el
autor y su héroe: «El creador y sus criaturas habitan, pues, un mismo plano de la realidad; se en-
cuentran enlazados en un mismo suefio, unidos por un idéntico destino en una relaciéon de subordi-
nacion en la que se incorpora ademas al lector/receptor» (Quinziano, 1998: 142).



116 Vladimer Luarsabishvili

saber lo que a solas/ de mi has pensado» (Rima LI); «No hay mas didlogo verdadero
que el didlogo que entablas contigo mismo, y este didlogo solo puedes entablarlo es-
tando a solas. En la soledad, y s6lo en la soledad, puedes conocerte a ti mismo como a
préjimo» (Unamuno, 1981: 32).°

Hasta aqui, hemos destacado los tres vinculos o los tres puntos de acercamiento
entre el Romanticismo y el Existencialismo: el primer lugar, hemos dicho que la ironia
es una condicion, un estado que permite al individuo, tras entender su propia miseria,
sobrevivir; en segundo lugar, hemos explicado que, para sobrevivir, el individuo crea
un mundo nuevo, en el que vive reflexionando sobre temas abstractos; y, finalmente,
hemos advertido que, en sus reflexiones, el individuo busca la unidad e investiga el
papel que desempeiia lo individual en dicha unidad.

Cada novedad en el modo de pensar es consecuencia de su época. Hegel observa
la relacion cronoldgica entre la Filosofia y el tiempo en el que se origina. Por este mo-
tivo, las reflexiones del individuo amante de la sabiduria no son otra cosa, sino su pre-
sente, su tiempo actual. Cuando la unidad entre el individuo y la sociedad se pierde,
comienza la reflexion. Unamuno advierte, al respecto, que la Filosofia espafiola brota
del sentimiento hacia la vida.” En efecto, segin el pensador bilbaino, el que filosofa
puede reflexionar por varios motivos: para resignarse de la vida, para buscar alguna
finalidad, para olvidar sus penas, etc.

Considero que los origenes del Existencialismo deben buscarse, sin lugar a dudas,
en el Romanticismo. Naturalmente, no hay que olvidar el nacimiento comun de las
ideas filosoficas, que surgen con la figura de Platon, su gran maestro. Pero cada nueva
corriente necesita apoyarse no solo en la tradicion griega de reflexionar, sino también
en algo més cercano y nacional. Asi, el Existencialismo espafiol se apoya en el Roman-
ticismo espafiol. No queremos decir con esto que el Existencialismo sea una continua-
cion estética o ideologica del Romanticismo; lo que proponemos es evaluar las raices
del Existencialismo, las cuales pueden encontrarse en los textos romanticos. Las causas
se pueden detectar en el hecho de que el Romanticismo y el Existencialismo sean, en

% Cabe recordar la recomendacion de Landsberg sobre la polifonia del dialogo interior de Unamuno: «debe-
mos tomar en serio las explicaciones de don Miguel sobre si mismo» (Landsberg, 1935: 22-23).

Sobre el papel de la autobiografia en la vida del pensador bilbaino, Armando Zubizarreta percibe
lo siguiente: «La obra entera de Unamuno resulta siempre, en gran medida, una confesion autobio-
grafica romantica. La obra leida puede ser cualquier obra concreta suya, novela, drama o recuerdos.
Pero con mayor rigor puede ser Como se hace una novela. No se debe olvidar que Unamuno es un
hombre de la Espafia de las ‘nuevas’, del Quijote, de Las Meninas de Velazquez. Notese también
que el fenémeno del integralismo hispanico — siempre al nivel de la existencia — aparece como
caracteristico de la vida y obra de don Miguel de Unamuno. No podia ser de otra manera puesto
que es uno de los primeros hombres occidentales que descubre, por su parte, desde un terreno filo-
sofico, la existencia. El cardcter mismo de la obra estudiada y sus estructuras permiten afirmar la
posibilidad del fenomeno apuntado» (Zubizarreta, 1960: 13). Lo mismo indica Katrine Helene An-
dersen: «su vida personal y su persona tifien su pensamiento porque el filosofar es un asunto perso-
nal que le sale de la vida misma» (Andersen, 2011: 77).



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 117

este sentido, estéticas similares. Sobre la importancia del legado de Bécquer en la obra
de Unamuno, la profesora Bénédicte Vauthier explica lo siguiente:

Esa comprension del legado becqueriano en Unamuno, e incluso del papel
precursor de Bécquer en la poesia espafiola moderna, tiene numerosos antecedentes
en la obra critica de Ricardo Senabre. La “idea nuclear”, mejor dicho, la matriz
poética, que mas atinadamente reflejaria el parentesco Bécquer-Unamuno, se en-
contraria en “el concepto del creador como ‘padre’ de sus obras, materializado in-
cluso, en algunos poemas [...], mediante la creacion de una figura maternal del
segundo; una idea que se puede vincular a los “extravagantes hijos de [la] fantasia”
de Bécquer (Vauthier, 2009: 50).

En primer lugar, «el gran danés» es uno de los fundadores del Existencialismo ro-
mantico;® posteriormente, el poeta sevillano es quien lleva la teoria kierkegaardiana a
la practica; y, finalmente, el pensador bilbaino es quien dibuja el Existencialismo espa-
fiol,” leyendo, por una parte, a Kierkegaard y, por otra, a Bécquer.

En el caso del Existencialismo espafiol, podemos hablar de una sucesion de ideas
filosofico-literarias. La Filosofia y la Literatura tienen mucho en comin y es archico-
nocido el debate acerca de la influencia del discurso de una disciplina sobre la otra.
Ademas, es bien sabido que don Miguel subraya varias veces su vocacion poética
(deseaba ser poeta). En su pensamiento complejo, multifacético y sistematico, ' presta

8Don Miguel decia lo siguiente con respecto a su encuentro con Kierkegaard: «Fue el critico de
Ibsen, Brandeés, quien me llevd a conocer a Kierkegaard, y si empecé a aprender el danés tradu-
ciendo antes que otra cosa el Brand ibseniano, han sido las obras de Kierkegaard, su padre espiri-
tual, las que sobre todo me han hecho felicitarme de haberlo aprendido» (Unamuno, 1951-1959:
426).

9«La extraordinaria versatilidad de Miguel de Unamuno como escritor es tal vez su rasgo mas ca-
racteristico. Podemos decir justificadamente que Unamuno fue fil6logo, novelista, poeta, drama-
turgo, docente, conferenciante, articulista, ensayista, polemista en diversos ambitos (principalmente
el politico, pero también el religioso), corresponsal prolifico, y filésofo. Sin embargo, esta Gltima
atribucion, el estatus filosofico de Unamuno, es lo que no ha convencido del todo al mundo erudito.
Hoy en dia, a Unamuno se le estudia mucho en departamentos universitarios de filologia o literatura
y casi nada en los de filosofia. En Espaa (o paises de habla espafiola), en ciertos circulos bastante
limitados, si se le ha tenido por filésofo, como demuestran los estudios ya veteranos de especialistas
en filosofia como José Ferrater Mora (1944) y Julian Marias (1953), o los mas recientes de Pedro
Cerezo Galan (1996) y Pedro Ribas (2002), a los que cabria afiadir el estudio cuasi-filoséfico de
Carlos Paris (1968). Esta tendencia, modesta en cualquier caso, de rescatar a Unamuno como filo-
sofo tal vez se deba a que en su tiempo no hubo filosofos espafioles — Ortega aparte — de particular
distincion. En cambio, fuera de Espaiia, y sobre todo en el mundo anglo-sajon, el perfil filos6fico
de Unamuno apenas es perceptible y su nombre no aparece citado en las obras de los principales
filésofos contemporaneos; no asi su obra novelesca, poética, y dramatica, sobre todo la primera,
considerada una de las mas originales en lengua espafiola de las primeras tres décadas del siglo
XX» (Longhurst, 2012: 84).

19Ciriaco Mor6n Arroyo afirma lo siguiente: «Unamuno es un pensador muy sistematico, pero no
segun el modelo de los tratados filosoficos de la neoescolastica o de los idealistas alemanes. Ni
siquiera lo es en el sentido de que elaborase un libro tratando de presentar un tema por todas sus



118 Vladimer Luarsabishvili

atencion tanto a las corrientes filos6ficas como a los movimientos literarios, buscando
siempre una sintesis, un marco comim para la reflexion filosofica acerca de temas lite-
rarios o para la reflexion literaria acerca de temas filosoficos.!! Su estilo es contradic-
torio'? y 1ogico, por lo que es muy dificil someterlo a clasificacion. No queremos hablar
ahora mismo de sus influencias, sino de las palabras ajenas en sus textos.

Las ideas viajan, viajan desde un tipo de discurso hasta otro. Al pasar de una rama
de la cultura a otra, las ideas cambian de significado. Podemos considerar que, para la
historia del pensamiento, tiene poca importancia el significado concreto de una idea en
un discurso dado; en realidad, lo que es esencial es la formulacion primera, el punto de
partida con el que la idea entra en un nuevo discurso. Por el contrario, para el estudio
de un discurso concreto, en un momento fijo, es relevante el caracter temporal que ad-
quiere la idea. De aqui se deduce la diferencia entre lo temporal y lo eterno de dicha
idea.

Si existe una teoria de la intertextualidad que anuncie que todo libro es una deri-
vacion de otro, jpor qué no componemos una feoria de la interideidad, segin la cual
toda idea nueva derive de otra anterior? Socrates y Platon pueden ser considerados los
padres de muchas ideas primarias (por ejemplo, del archiconocido «solo sé que no s¢
nada», que puede estar vinculada a la famosa sentencia helénica de «condcete a ti
mismo»). El intento de encontrar los origenes de las ideas puede darse in succum et
sanguinem o, como dicen los espafioles, «hasta la médulay.

La estética romantica tiene raices en el pensamiento filoséfico. Por este motivo,
las ideas romanticas son facilmente aceptadas durante el desarrollo del Existencialismo.
La relacién entre ambas corrientes es muy parecida a la relacion del individuo con la
especie, como advertia Kierkegaard: «el individuo comienza de nuevo mientras la es-
pecie avanza» (Kierkegaard, 2013: 88). Las ideas continfian evolucionando, pero las
corrientes, sean literarias o filoséficas, se desarrollan de nuevo. De este modo, merece
la pena investigar las raices de las ideas para poder entender las peculiaridades de su
formacion en un discurso concreto.

caras. Es sistematico porque en su inmensa obra se repiten unos cuantos temas y un estilo que es el
hombre Unamuno» (Morén Arroyo, 1997: 170).

H«Podriamos decir que Unamuno no fue filosofo en el sentido més tradicional de la palabra, ni
quiso serlo. Pero tal vez si lo fue en un sentido que tiene que ver menos con la disciplina que se
practica en los departamentos universitarios de filosofia y més con la forma de explorar ideas in-
tuitivamente de algunos creadores de mundos imaginados. Unamuno parece estar a medio camino
entre el fildsofo puro y el literato puro. Pero precisamente esta hibridez es lo que le da a su obra esa
fascinacion, ese reto, que sigue lanzando tras mas de siete décadas de estudio. El ejemplo mas claro
lo tenemos en su novela Niebla» (Longhurst, 2012: 84).

12K atrine Helene Andersen advierte lo siguiente: «La contradiccion es una corriente que fluye en
toda la obra de Unamuno. Es un antagonismo irreconciliable que influye a varios niveles y que, por
un lado, conduce a la tragica realidad existencial del hombre consciente y que, por otro lado, repre-
senta una situacion dindmica afirmante. Desde las primeras publicaciones, Unamuno parece hacerse
las preguntas buscando la respuesta en la afirmacion de un posible contrario» (Andersen, 2011: 77).
13Sobre la palabra ajena, véase Leibov y Ospovat, 2006.



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 119

Al hombre le incomoda la idea de la muerte. Este tema esta muy trabajado en la
Literatura romantica. El suicidio y la contemplacion del propio yo son una revelacion
del pensamiento romantico. La fama, el quedarse en la memoria de la gente y el anhelo
de inmortalidad son los puntos de partida del pensamiento unamuniano. Pero la mente
humana no conoce la substancia de la eternidad, luego lo inico que puede hacer es
imaginarla. Unamuno imagina la eternidad, reinterpretandola. Kierkegaard concibe la
eternidad de un modo metafisico. La busqueda de la relacion entre la vida y la muerte
esta vigente tanto en el Romanticismo como en el Existencialismo.

Los romanticos suefian en su mundo imaginario, escribiendo leyendas y cuentos.
Los filosofos reflexionan sobre el papel del suefio en la novela, preguntandose si suefia
el autor o si suefia la eternidad con él. En ambos casos, el tema es comun: un intento de
alcanzar la sabiduria, es decir, un intento de entender las razones del de donde venimos,
del conocimiento de uno mismo y del papel de cada uno en esta vida (Unamuno: «de
lo que fue, lo que es, lo que serd, misterio/torturador, eterno»).

Por una parte, en esta vida, como explican Bécquer y Unamuno, nada cambia:
«Hoy como ayer, mafiana como hoy/ y jsiempre igual!» (Bécquer); «Vivir el dia de
hoy bajo la ensefia/ del ayer deshaciéndose en mafiana;/ vivir encadenado a la desgana/
(es acaso vivir? ;Y esto qué ensefia?» (Unamuno). Por otra parte, la pregunta sobre la
otra vida, sobre la eternidad, permanece abierta: «;Quién, en fin, al otro dia/ cuando el
sol vuelva a brillar,/ de que pasé por el mundo,/ quién se acordara?» (Bécquer); «El
mas profundo problema,/ el de la inmortalidad/ del cangrejo, que tiene alma,/ una almita
de verdad./ Que si el cangrejo se muere/ todo en su totalidad/ con él nos morimos todos/
por toda una eternidad» (Unamuno). No quedan dudas de que las lineas del argumento
romantico y las del existencialista coinciden.

Una de las nociones que utilizan los autores, tanto en el discurso romantico como
en el existencialista, es la nocion de ironia, cuyo desarrollo histdrico merece ser estu-
diado. En efecto, es una de las ideas, nociones o figuras que facilmente caben dentro
del marco de la feoria de la interideidad.

Empezando su desarrollo en el discurso socratico (recibe el nombre de ironia so-
cratica), se transforma en una figura retorica para convertirse, en el siglo XIX, en una
herramienta Util en la estética romantica. Transformandola, los romanticos le devuelven
su primer significado. Y, posteriormente, en el Existencialismo, se utiliza, mas bien, al
estilo socratico, schlegeliano, hegeliano o, incluso, kierkegaardiano. De esta manera, al
utilizarse como método de expresion, la ironia viaja durante siglos desde un discurso
filosofico hasta un literario para volver, luego, a su origen: el discurso existencialista.
He aqui la sucesion de ideas, el ejemplo claro de la teoria de la interideidad.

Asi, cada idea puede contener rasgos eternos y, también, rasgos mutables. Los pri-
meros son la base sobre la que se eleva la idea, como las paredes sobre los cimientos;
los segundos son el conjunto de las peculiaridades que adquiere la idea al pasar de un
discurso a otro.

Decia Kierkegaard que «se concibe lo eterno de una manera completamente abs-
tracta» y «se introduce la eternidad en el tiempo, doblegandola por medio de fantasia»



120 Vladimer Luarsabishvili

(Kierkegaard, 2013: 294). De esta manera, ¢l autor intenta fijar la idea en un discurso,
en un tiempo concreto, mediante su imaginacion. Pero, tratando de entender la idea ya
fijada, el escritor choca con la dificultad de encontrar el limite entre la realidad y el
suefio: «Yo sigo en raudo vértigo/ los mundos que voltean,/ y mi pupila abarca/la crea-
cion enteray (Bécquer); «;Sofiar la muerte no es matar el suefio?/ ; Vivir el suefio no es
matar la vida?» (Unamuno).

Por este motivo, Unamuno presta una atencion especial a la lectura de los textos,
reinterpretandolos. Por ejemplo, existen varios Quijotes: el de Cervantes, el de Una-
muno, el de Ortega y Gasset, el mio propio y el de cada lector que lee la obra inmortal
de la Literatura espafiola. El autor, el mismo don Miguel, esta vigente en sus propios
textos, y Niebla es una muestra clara de lo dicho. Viviendo en su obra, vive dentro de
la imaginacion del lector: «Aqui os dejo mi alma libro,/ hombre-mundo verdadero./
Cuando vibres todo entero,/ soy yo, lector, que en ti vibro» (Unamuno). Asi, Unamuno
vence no solo a la muerte, sino también a la vida, porque su vida no se acaba, su vida
continda junto con los lectores. Lo que queda de él, de don Miguel de Unamuno, des-
pués de su muerte, son sus ideas, que siguen creciendo como «las flores de la plumay,
las creaciones que lo eternizan. Unamuno vibra en nosotros, tal como explica Bécquer:
«Yo soy el invisible/anillo que sujeta/el mundo de la forma/al mundo de la idea». Por
tanto, las ideas no mueren, sino que se abren paso al desarrollo continuo del pensa-
miento humano.

Las ideas son omnipresentes. Las encontramos en todas partes, perdiendo, afia-
diendo o modificando sus peculiaridades inmutables y sus peculiaridades temporales.
Y, como es una cuestion de interpretacion, se interpreta la eternidad de una manera
metafisica (Kierkegaard). Por tanto, ;qué queda de lo temporal? Lo que queda es una
mirada ironica de la vida, del hombre y de la existencia, nada mas. Asi, la existencia se
convierte en algo temporal, en un deseo inalcanzable de convertir lo momentaneo en
eterno. Por ello, es necesario el empleo de la ironia en la bisqueda de la verdad, sea
romantica o existencialista.



10. Bibliografia

Abellan, José Luis (1979), «La filosofia de Antonio Machado y su teoria de lo apocrifo», El
basilisco, 7, pp. 77-83.

Abrams, Meyer Howard (1975), El espejo y la lampara, Barcelona, Barral.

Acebal, Martin (2016), «La retorica inagotable. Practica social y proceso semiotico», Réfor, VI,
1, pp. 1-27.

Acereda, Alberto (1999), «Bécquer, ;Portico de la poesia espafiola del siglo XXI? Una revision
metafisica de las Rimasy, La Torre: Revista de la Universidad de Puerto Rico, 13, pp. 483-
504.

Albaladejo, Tomas (1989), Retorica, Madrid, Sintesis.

Albaladejo, Tomas (1998), «Polyacroasis in Rhetorical Discourse», The Canadian Journal of
Rhetorical Studies/ La Revue Canadienne d'Etudes Rhetoriques, 9, pp. 155-167.

Albaladejo, Tomas (2009), «La poliacroasis en la representacion literaria: un componente de la
Retorica Culturaly, Castilla. Estudios de Literatura. Nueva serie, 2009, pp. 1-26, https://re-
vistas.uva.es/index.php/castilla/article/view/1 (consultado 30-1-2022).

Albaladejo, Tomas (201 1a), «Los discursos del conflicto y los conflictos del discurso. Analisis
interdiscursivo y Retorica cultural», en Ana Gabriela Macedo, Carlos mendes de Sousa,
Vitor Moura (ed.), Vozes, Discursos e Identidades em Conflito, Braga, Himus - Centro de
Estudios Humanisticos, Universidade do Minho, 2011, pp. 41-60.

Albaladejo, Tomas (2011b), «Sobre la literatura ectopica», en Adrian Bieniec, Szilvia Lengl,
Sandrine Okou, Natalia Shchyhlebska (eds.), Rem tene, verba sequentur! Gelebte Interkul-
turalitit. Festsschrift zum 65. Geburstag des Wissenschaftlers und Dichters Carmine/Gino
Chiellino, Dresden, Thelem, 2011, pp. 141-153.

Albaladejo, Tomas (2012), «La semiosis en el discurso retdrico: relaciones intersemiodticas y
Retorica cultural», en Ana Gabriela Macedo (et al., orgs.): Estética, cultura material e dia-
logos intersemioticos. Braga, Himus-Centro de Estudios Humanisticos, 2012, pp. 89-101.

Albaladejo, Tomas (2013), «Retorica cultural, lenguaje retérico y lenguaje literario», Tonos Di-
gital, 25, pp. 1-21.

Albaladejo, Tomas (2014), «La Retorica cultural ante el discurso de Emilio Castelar», en Gomez
Alonso, Juan Carlos (etal., eds.): Constitucion republicana de 1873 autografa de D. Emilio
Castelar, Madrid, UAM Ediciones, 2014, pp. 293-319.



https://revistas.uva.es/index.php/castilla/article/view/1
https://revistas.uva.es/index.php/castilla/article/view/1

122 Vladimer Luarsabishvili

Albaladejo, Tomas (2016a): «Teoria de la Literatura y Estética», Laocoonte: revista de estética
y teoria de las artes, vol. 3, n° 3, pp. 49-58.

Albaladejo, Tomas (2016b): «Cultural Rhetoric. Foundations and perspectives», Res Rhetorica,
1, pp. 17-29, https://resrhetorica.com/index.php/RR/article/view/2016-1-2/0 (consultado
4/27/2022).

Albaladejo, Tomas (2019a), «El motor metaférico y la fundamentacion retorico-cultural de su
activaciony, Castilla. Estudios de Literatura, 10, pp. 559-583.

Albaladejo, Tomas (2019b), «Generacion metaforica y redes semanticas en la poesia de Antonio
Cabrera: En la estacion perpetuay, en Sergio Arlandis, (ed.): Contraluz de pensamiento.
La poesia de Antonio Cabrera, Sevilla, Renacimiento, pp. 160-195.

Albaladejo, Tomas (2019c¢), «European crisis, fragmentation and cohesion: The contribution of
ectopic literatura to Europeannessy, Journal of European Studies, 49, pp. 394-4009.

Albaladejo, Tomas (2019d), «Retorica cultural y textualidad. A propdsito de un discurso forense
de Juan Meléndez Valdésy, en Ramon Gonzalez Ruiz, Inés Olza y Oscar Loureda Lamas,
(eds.). Lengua, cultura, discurso. Estudios ofrecidos al profesor Manuel Casado Velarde,
Pamplona, Eunsa, 2019 pp. 83-98.

Albaladejo, Tomas and Chico Rico, Francisco (2020), «Retdrica y estudios del discurso/Rhetoric
and Discourse Studiesy», en C. Lopez Ferrero, LE. Carranza and T.A. van Dijk (eds.), The
Routledge Handbook of Spanish Language Discourse Studies, London/New York,
Routledge, 2020.

Albornoz, Aurora de (1968), La presencia de Miguel de Unamuno en Antonio Machado, Ma-
drid, Gredos.

Alonso, Martin (1972), Segundo estilo de Bécquer, Madrid, Ediciones Guadarrama.

Amezcua Gomez, David (2016a), «La nocién de TERCER PAIS en BORDERLANDS/LA
FRONTERA como metafora de la escritura transfronteriza de Gloria Anzaldtay, Actio
Nova. Revista de Teoria de la Literatura y Literatura Comparada, 0, pp. 1-18.

Amezcua Gomez, David (2016b), «Literatura ectopica: la traduccion como topos en Out of Place
de Edward Said», Revista académica liLETRAd, 2, pp. 709-715.

Andersen, Katrine Hellen (2011), «Miguel de Unamuno: hombre, vida y novela», Annales Uni-
versitatis Mariae Curie-Skiodowska, 36, pp. 77-90.

Arduini, Stefano (2002), «Metéfora y cultura en la traducciony», Tonos Digital: Revista electro-
nica de estudios filologicos, 4, pp. 1-8.

Arduini, Stefano (2007), Metaphors, Roma, Edizioni di Storia e Litteratura.

Arendt, Hannah (1961), Between Past and Future. Eight exercises in political thought, New
York, Viking.

Arendt, Hannah (1997), ; Qué es la politica? Barcelona, Paidds.

Aristoteles (1971), Retorica, Madrid, Instituto de Estudios Politicos.

Aristoteles (1992), Moral a Nicomaco, Madrid, Espasa Calpe.

Aristoteles (1995), Etica Eudemia, Etica Nicomaquea, Madrid, Gredos.

Aristoteles (1998), Politica, Madrid, Alianza Editorial.

Aristoteles (2011), Poética, Madrid, Alianza Editorial.

Azaola, Jos¢ Miguel de (1951), «Las cinco batallas de Unamuno contra la muerte», Cuadernos
de la Catedra Miguel de Unamuno, 2, pp. 33-109.

Bajtin, Mijail (1968), Dostoevskij, Turin, Einaudi.



https://resrhetorica.com/index.php/RR/article/view/2016-1-2/0

Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 123

Ballart, Pere (1994), Eironeia. La figuracion ironica en el discurso literario moderno, Barcelona,
Quaderns Crema.

Barthes, Roland (1968), «La muerte del autor», en Roland Barthes, El susurro del lenguaje. Mas
alla de la palabra y de la escritura, Barcelona, Paidos.

Basave Fernandez del Valle, Agustin (1959), Filosofia del Quijote (Un estudio de antropologia
axioldogica), México, Espasa-Calpe Mexicana.

Beaugrande, Robert de y Dressler, Wolfgang (1981), Introduction to Text Linguistic, Nueva
York, Longman.

Bécquer, Gustavo Adolfo (2003), Rimas y Leyendas, Madrid, Alba.

Behler, Ernst (1990), Irony and the Discourse of Modernity, Seattle, University of Washington
Press.

Belda Vazquez, Maria Consuelo (2012), «Teresay, de Miguel de Unamuno: entre la tradicion y
la renovacion literaria, Barcelona, Universidad Pompeu Fabra.

Bertorello, Adrian (2009), «Bajtin: acontecimiento y lenguaje», Signa, 18, pp. 131-157.

Biemel, Walter (1962), «La ironia romantica y la filosofia del idealismo aleméan», Covivium, 13-
14, pp. 27-48.

Binetti, Maria J. (1989), «Hacia un nuevo Kierkegaard: la reconsideracion historico-especulativa
de J. Stewarty, La Mirada Kierkegaardiana, 0, pp. 1-15.

Bobes Naves, Carmen (2004), La metdfora, Madrid, Gredos.

Booth, Waine (1974), A Rhetoric of Irony, Chicago, The University of Chicago Press.

Bousoiio, Carlos (1981), Epocas literarias y evolucion. Edad Media, Romanticismo, época con-
temporanea, Madrid, Gredos.

Brandt, Per Aage (1995), The Meaning of Metaphor. Grammars of Metaphor, Urbino, Centro
Internazionale de Semiotica e Lingiiistica.

Bruzos Moro, Alberto (2005), «Anélisis de la enunciacion ironica: del tropo a la polifoniay,
Pragmalingiiistica, 13, pp. 25-49.

Bundgérd, Ana (2000), Mas alld de la filosofia. Sobre el pensamiento filosofico-mistico de Ma-
ria Zambrano, Madrid, Trotta.

Bundgard, Ana (2004), «La creacion al modo humano o el rostro de la nada: Maria Zambrano y
Nietzschey, en Maria Zambrano 1904-1991. De la razon civica a la razon poética, Ma-
drid, Residencia de Estudiantes/ Fundacion M. Zambrano, 2004, pp. 467-482.

Bundgérd, Ana (2005), «Raices becquerianas de la razon poética», Aurora: papeles del “Semi-
nario Maria Zambrano”, 7, pp. 7-15.

Biihler, Karl (1934), Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache [Das Organon-Mo-
dell], Jena, Verlag von Gustav Fischer.

Calvo Ortega, Francesc (2012), «Ernst Cassirer y la filosofia del lenguaje», Daimon. Revista
Internacional de Filosofia, 56, pp. 21-35.

Casas Dupuy, Rosario (1999), «Apuntes sobre la critica hegeliana de la ironia», Ideas y Valores,
11, pp. 21-31.

Chaadaev, Piotr (2011), Las cartas filosoficas, Moscu, RIMIS.

Chico Rico, Francisco (1989), Pragmdtica y construccion literaria. Discurso retorico y discurso
narrativo, Alicante, Universidad de Alicante.

Chico Rico, Francisco (1998), «Intellection, en Ueding, Gert (ed.): Historisches Worterbuch der
Rhetorik, Tiibingen, Niemeyer, vol. IV, 1988, pp. 448-451.



124 Vladimer Luarsabishvili

Chico Rico, Francisco (2015), «La traduccion del texto filosofico: entre la literatura y la cienciay,
Castilla. Estudios de Literatura, 6, pp. 94-112.

Chico Rico, Francisco (2020), «Desarrollos actuales de los estudios retoricos en Espafia: La re-
torica desde la Teoria de la Literaturay, Rétor, 10 (2), pp. 133-164.

Chomsky, Noam (1974), Estructuras sintacticas, México, Siglo XXI.

Cohen, Jean (1970), «Théorie de la Figure», Comunications, 16, pp. 3-25.

Cohen, Jean (1984), Estructura del lenguaje poético, Madrid, Gredos.

Colli, Georgio (2009), EI nacimiento de la filosofia, Barcelona, Tusquets Editores.

Comellas Aguirrezabal, Mercedes & Roman Gutiérrez, Isabel (2009), «“El diablo mundo™: la
ironia y la nueva mitologia romdnticas. Claves de la poética de Espronceda», en José¢ de
Espronceda en su centenario: (1808-2008), coord. José Luis Bernal Salgado & Miguel
Angel Lama Hernandez, Mérida, Editora Regional de Extremadura, pp. 115-58.

Coseriu, Eugenio (1977), «La creacion metaforica en el lenguaje», en Eugenio Coseriu, £l hom-
brey su lenguaje (Estudios de teoria y metodologia lingiiistica), Madrid, Gredos.

Descartes, René (1970), Discurso del método. Meditaciones metafisicas, Madrid, Espasa-Calpe.

Domingo Centeno, Miguela (1996), «La Ilustracion y el Romanticismo como cuna del idea-
lismoy, Endoxa: Series Filoséficas, 7, pp. 201-215.

Doucet, Montserrat (2017), «El Grupo Bilbao: de grupo ectopico y alografo a movimiento lite-
rario», RLLCGV, XXII, pp. 193-206.

Draaisma, Douwe (1999), Las metdforas de la memoria: Una historia de la mente, Madrid,
Alianza.

Eco, Umberto (1984), Semiotica e filosofia del linguaggio, Torino, Einaudi Editore (Traduccion
espafiola (1995), Semiotica y filosofia del lenguaje, Barcelona, Lumen.

Eco, Umberto (1986), La estructura ausente. Introduccion a la semiotica, Barcelona, Lumen.

Fernandez Rodriguez, M.* Amelia (2019), «Transcreacion: Retorica cultural y traduccion pu-
blicitaria», Castilla. Estudios De Literatura, (10), pp. 223-250.

Fontanier, Pierre (1821), Manuel classique pour ['étude des tropes, ou Eléments de la science
du sens des mots, Paris/ Berlin, Leprieur.

Franz, Thomas (2007), «Niebla y El Quijote (otra vez)», Cuadernos Catedra Miguel de Una-
muno, 44,2, pp. 13-26.

Furst, Lilian (1979), Romanticism in perspective. A comparative study of the romantic move-
ments in England, France and Germany, London, The Macmillan Press.

Gallor Guarin, Jorge Orlando (2020), «El Didlogo de la lengua de Juan de Valdés’ como obra
ectopicay, Literatura: Teoria, Historia, Critica, 22, 1, pp. 243-270.

Gambra, Rafael (1952), «Posibilidades éticas en el existencialismo, Revista de Filosofia, X1,
42, pp. 401-442.

Garcia Berrio, Antonio (1985), La construccion imaginaria en « Canticoy de Jorge Guillén, Li-
moges, Université de Limoges.

Garcia Berrio, Antonio (1992), A Theory of the Literary Text, Berlin/ New York, De Gruyter.

Garcia Berrio, Antonio (1994), Teoria de la Literatura, Madrid, Catedra.

Garrido Ardila, Juan Antonio (2008), «Nueva lectura de Niebla: Kierkegaard y el amor», Revista
de Literatura, 70, pp. 83—115.

Garrido Ardila, Juan Antonio (2010), «Unamuno y Cervantes: narradores y narracion en Nie-
bla», MLN, 125, 2, pp. 348-368.



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 125

Garrido Ardila, Juan Antonio (2014), «Miguel de Unamuno: génesis de la novela contempora-
neay, Insula, 807, p. 6.

Garrido Gallardo, Miguel Angel (2010), «/RONIA», Gran Enciclopedia Cervantina VII (C. Al-
var. dir), Madrid, Castalia.

Garrido Gallardo, Miguel Angel (2014), «Cervantes y la preceptiva literaria», Anales Cervanti-
nos, XLVI, pp. 179-202.

Garrido Pallardo, Fernando (1968), Los origenes del Romanticismo, Barcelona, Labor.

Gelman, Juan (2009), Bajo la lluvia ajena, Barcelona, Libros del Zorro Rojo.

Godoy, Gustavo J. (1970), «Bécquer en Unamuno», Dusquense Hispanic Review, 9, 3, pp. 106-
133.

Gomez Alonso, Juan Carlos (2017), «Intertextualidad, interdiscursividad y retorica culturaly,
Tropelias. Revista de Teoria de la literatura y Literatura comparada, nimero extraordina-
rio 1, pp. 107-115.

Gomez Alonso, Juan Carlos (2020), «El estudio de la metafora desde la Retorica Cultural: Las
greguerias de Ramon Gomez de la Sernay, Piedras Lunares, 4, pp. 191-212.

Gonzalez-Marin, Carmen (1998), «Memoria y Retoricay, Epos, XIV, pp. 341-361.

Gran Enciclopedia Cervantina (2010), t. VIL (C. Alvar dir.), Madrid, Castalia.

Grene, Marjorie (1961), El sentimiento tragico de la existencia. Andlisis del existencialismo,
Madrid, Aguilar.

Guillén, Claudio (1979), «De influencias y convencionesy, 1616: Anuario de la Sociedad Espa-
fiola de Literatura General y Comparada, 11, pp. 87-97.

Hatim, Basil y Mason, lan (1995), Teoria de la traduccion. Una aproximacion al discurso, Ma-
drid, Editorial Ariel.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1995), Lecciones sobre la historia de la filosofia, vol. I, Mé-
xico, Fondo de Cultura Economica.

Heidegger, Martin (2003), Introduccion a la metafisica, Barcelona, Editorial Gedisa.

Hellin Nistal, Lucia (2015), «Literatura ectopica: Party im Blitz de Elias Canetti», Tonos Digital:
Revista electronica de estudios filologicos, 28, pp.1-32.

Hellin Nistal, Lucia (2019), «La literatura ectopica: de las fronteras a lo universaly, en Mas alld
de la frontera: Migraciones en las literaturas y culturas hispano-americanas, edited by
Carmen Luna Sellés, Rocio Hernandez Arias, Peter Lang, pp. 111-122.

Henckmann, Wolfhart (1988), «El concepto de ironia en K.W.F. Solger», Enrahonar, 14, pp.
22.

Jaeger, Werner (1978), Paiedia: los ideales de la cultura griega, México D.F., Fondo de Cultura
Econdmica.

Jakobson, Roman (1988), Lingiiistica y poética, Madrid, Catedra.

Jaspers, Karl (1965), La filosofia desde el punto de vista de la existencia, México, Fondo de
Cultura Econdémica.

Jaspers, Karl (1980), Filosofia de la existencia, Buenos Aires, Aguilar.

Jolivet, Régis (1976), Las doctrinas existencialistas, Madrid, Gredos.

Kierkegaard, Soren (2006), De los papeles de alguien que todavia vive. Sobre el concepto de
ironia, Madrid, Editorial Trotta.

Kierkegaard, Soren (2013), El concepto de la angustia, Madrid, Alianza Editorial.

Konrad, Hedwig (1939), Etudes sur la métaphore, Paris, Lavergne.



126 Vladimer Luarsabishvili

Kovecses, Zoltan (2014), «Conceptual metaphor theory and the nature of difficulties in metaphor
translation», en Tradurre Figure, A xura di Donna R. Miller & Enrico Monti, Bologna,
Quaderni del Ceslic, 2014/Translating Figurative Language, Donna R. Miller & Enrico
Monti (eds.), Bologna, Quaderni del Ceslic.

Kristeva, Yulia (1967), «Bakhtine, le mot, le dialogue et le romany, Critigue, 239, pp. 438-465.

Kurth, Ernst-Norbert, (1995), «Altered images: Cognitive and Pragmatic Aspects of Metaphor
Translation», Conference on Literary Translation, Warwick University, Leuven, CETRA.

Lacoue-Labarthe, Philippe y Jean-Luc, Nancy (1988), The Literary Absolute: The Theory of Lit-
erature in German Romanticism Intersepections, New York, State University of New
York Press.

Lakoff, George and Johnson, Mark (1981), Metaphors we live by, Chicago, The University of
Chicago Press, 1981.

Lampis, Mirko (2013), «Del texto a la cultura. Apuntes sobre el pensamiento sistémico aplicado
a los estudios culturalesy, Signa, 22, pp. 447-462.

Landsberg, Paul (1935), «Reflexiones sobre Unamunoy, Cruz y Raya, 9, pp. 22-23.

Lausberg, Heinrich (1966-1967-1968), Manual de retorica literaria, Madrid, Gredos.

Le Guern, Michel (1985), La metafora y la metonimia, Madrid, Cétedra.

Leibov, Roman y Ospovat, Aleksandr (2006), «La palabra ajena en Tiutchev», Toronto Slavic
Quarterly, 15.

Lemke, Jay (1985), Ideology, intertextuality and notion of register. Systemic perspectives on
Discourse 1, en J.D. Benson and W.S. Greaves (eds.), Norwood, N.J., Ablex.

Llevadot, Laura (2009), «Negatividad: La figura de Socrates en la obra de Kierkegaardy, Con-
trastes. Revista Internacional de Filosofia, XIV, pp. 269-280.

Longhurst, Carlos (2012), «Unamuno o la novela como empresa filosofica. Tres conceptos: li-
bertad, identidad, comunidady, Itinerarios, 15, pp. 83-99.

Lopez Castro, Armando (2002), «La pasion melancolica de Bécquer», Cuadernos para investi-
gacion de la Literatura Hispanica, 27, pp. 193-206.

Lopez Eire, Antonio (1996), Esencia y objeto de la retorica, México D.F., Universidad Nacional
Auténoma de México.

Lopez Eire, Antonio (2006), La naturaleza retorica del lenguaje, Salamanca, Logo.

Lotman, Yuri (1972), Analiz poeticheskogo teksta: struktura stikha, Leningrad, Prosveschenie.

Lotman, Yuri (2003), «La retérica», Entretextos. Revista Electronica Semestral de Estu-
dios Semioticos de la Cultura: http://www.ugr.es/~mcaceres/entretextos/pdf/en-
tre2/escritos/escritos 3.pdf (consultado 17/5/2021).

Luarsabishvili, Vladimer (2012), «La ironia romantica en las Rimas de Bécquer», AdVersusS, IX,
22, pp. 136-149.

Luarsabishvili, Vladimer (2013a), «Nuevo tipo de intertextualidad: ;qué es el intertexto de
época? El papel del intertexto de época en el proceso de traducciony, Tonos Digital, 24,
pp. 1-19.

Luarsabishvili, Vladimer (2013b), «Literatura ectopica y literatura del exilio: apuntes teoricos»,
Castilla. Estudios de Literatura, 4, pp. 19-38.

Luarsabishvili, Vladimer (2016a), «Sobre teoria de interideidad (La sucesion de las ideas o del
Romanticismo al Existencialismo)», Aufkldrung, Revista de Filosofia, 2, pp. 43-54.




Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 127

Luarsabishvili, Vladimer (2016b), «La traduccion de la metafora — una reflexion del traductor»,
Revista de Investigacion Lingiiistica, 19, pp. 251-268.

Luarsabishvili, Vladimer (2016¢), «La traduccion de la metafora — apuntes tedrico-practicos»,
trans-kom, 9[2], pp. 305-314.

Luarsabishvili, Vladimer (2017), «La sensacion de la soledad en las Rimas de Bécquer.
Aproximacion a la poesia metafisica», Revista de Filosofia, 42 (2), pp. 247-259.

Luarsabishvili, Vladimer (2018), «Del Romanticismo al existencialismo: ironia, el yo, amor,
pasado 'y libertad», Boletin Hispdnico Helvético, volumen 31, pp. 55-65.

Luarsabishvili, Vladimer (ed.) (2020), Out of the prison of memory. Nations and Future, New
Vision University Press, 2020.

Luarsabishvili, Vladimer (2021a), «Del pensamiento de Kierkegaard y Rimas de Bécquer a la
cosmovision de Unamuno: la teoria y la préctica del existencialismo espaiiol», Daimon.
Revista Internacional de Filosofia, 2021, 82, pp. 21-29.

Luarsabishvili, Vladimer (2021b), «Un papel del motor metaforico en la formacion del dis-
curso: el contexto centroamericano desde la Retorica culturaly, Boletin Hispanico Hel-
vetico, volumen 37-38, pp. 315-331.

Luarsabishvili, Vladimer (2022a), Ideas and Methodologies in Historical Research (1st ed.),
London & New York, Routledge.

Luarsabishvili, Vladimer (2022b), «Reconstructing history: Postmemory and ectopic
literaturey», Pensamiento. Revista de Investigacion e Informacion Filosofica, vol. 78
(297), pp. 229-238.

Luarsabishvili, Vladimer (2022c), «Cultural rhetoric and metaphorical engine: The metaphor of
stone in the social poetry of Gabriel Aresti», Circulo de Lingiiistica Aplicada a la Comu-
nicacion, mam. 92 (en prensa).

Luria, Alexander (1977), Introduccion evolucionista a la psicologia, Barcelona, Fontanella.

Lynch, Enrique (2006), Filosofia y/o literatura. Identidad y/o diferencia, Pamplona, Catedra
Jorge Oteiza-Universidad Publica de Navarra.

Lyotard, Jean Frangoise (1964), «;Por qué filosofar?», Escuela de Filosofia,Universidad. Arcis:
http://www.philosophia.cl/biblioteca/lyotard/Por%20qu%E9%20filosofar.pdf (consul-
tado17/5/2021).

Machado, Antonio (1962), Poesias, Buenos Aires, Losada.

Machado, Antonio (2001), Campos de Castilla, Zurich, Amman Verlag.

Macquarre, John (1976), Existentialism, Harmondsworth, Penguin Books.

Man, Paul de (2007), La Retorica del Romanticismo, Madrid, Ediciones Akal.

Marias, Julian (1953), El existencialismo en Espania, Bogota, Ediciones Universidad Nacional
de Colombia.

Marias, Julian (1954), Ideas de la metafisica, Buenos Aires, Editorial Columba.

Marias, Julian (1967), Miguel de Unamuno, Madrid, Espasa Calpe.

Marias, Julian (1970), Antropologia metafisica, Madrid, Revista de Occidente.

Martin Jiménez, Alfonso (2014), «La retdrica clasica y la neurociencia actual: las emociones y
la persuasion», Rétor, IV, 1, pp. 56-83.

Mizrahi, Irene (1998), La poética dialégica de Bécquer, Amsterdam-Atlanta, Georgia, Rodopi.

Montero Lopez Lena, Maria y Juan José Sanchez-Sosa (2001), «La soledad como fenémeno
psicologico: un analisis conceptualy, Salud mental, 24,1, 19, pp. 27.



http://www.philosophia.cl/biblioteca/lyotard/Por%20qu%E9%20filosofar.pdf

128 Vladimer Luarsabishvili

Monzén-Laurencio, Luis Antonio (2014), «La retérica, otra ciencia de la educaciony», La Col-
mena, 81, pp. 29-40.

Mora Garcia, José Luis (2002), «EI valor filosofico de la literatura del 98», actas del XI Semi-
nario de Historia de la Filosofia Espafiola e Iberoamericana, Universidad de Salamanca,
Facultad de Filosofia, 21 al 25 de septiembre de 1998 / coord. por Roberto Albares Albares,
Antonio Heredia Soriano, Ricardo Isidro Pifiero Moral, Salamanca, Universidad de Sala-
manca, 2002, pp. 33-66.

Mora Lépez, Sandra (2020), «Sobre literatura ectopica y traduccion. Concepto y aplicacionesy,
Dialogia, 14, pp. 268-297.

Moreno Hernandez, Carlos (2010), «Bécquer y Byron: imitacion y emulaciony, Bulletin of Spa-
nish Studies, LXXXVIL 2, pp. 163-175.

Mor6n Arroyo, Ciriaco (1997), «Hacia el sistema de Unamunoy, Cuadernos Catedra Miguel de
Unamuno, 32, pp. 169-187.

Muchinik, Eva y Seidmann, Susana (2004), Aislamiento y soledad, Buenos Aires, Eudeba.

Muecke, Douglas Colin (1969), The compass of Irony, London, Methuen.

Muiioz De Morales Galiana, Javier (2022), «La ironia romantica en Nireyniroque (1835), de
Patricio de la Escosuray, Bulletin of Spanish Studies, pp. 1-18.

Navas-Ruiz, Ricardo (1971), El Romanticismo Espariol. Documentos, Salamanca, Anaya.

Navas-Ruiz, Ricardo (1998), El modo ironico y la literatura romantica espariola, Diaz Larios
Luis Felipe, Miralles Enrique (ed.), Del Romanticismo al realismo: Actas del I Coloquio
de la Sociedad de Literatura Espariola del Siglo XIX, Barcelona, Universitat, 1998, pp.
223-238.

Newmark, Peter (2010), Manual de traduccion, Madrid, Catedra.

Nuiez Fidalgo, Maria Virtudes (2020), «La literatura en el marco de las neurociencias cogniti-
vas. Nuevas perspectivas de estudio», Archivum, LXX(I), pp. 165-191.

Ortega y Gasset, José (1941), «Apuntes sobre el pensamiento: su teurgia y su demiurgiay, en
José Ortega y Gasset, Obras completas, V1, Madrid, Alianza Editorial, pp. 3-24.

Ortega y Gasset, José (1959), Ideas y creencias, Madrid, Espasa-Calpe.

Partyka, Joanna (2015), «La retorica, fundamento de la educacion humanista y civica en la Po-
lonia antiguay, Réfor, V, 2, pp. 211-219.

Paz, Octavio (1965), El caracol y la sirena, Cuadrivio, México, Mortiz.

Pedraza Jiménez, Felipe y Milagros Rodriguez Caceres (1983), Manual de Literatura Espariola,
Pamplona, Cenlit.

Peers, Edward Allison (1973), Historia del movimiento romdntico espaiiol, Madrid, Gredos.

Pereda, Carlos (2000), «Sobre la Retoricay, Endoxa: Series Filosdficas, 12, pp. 607-626.

Perdomo Garcia, José (1949), «Precisiones en torno al existencialismo de Pascal», Revista de
Filosofia, V11, 30, pp. 469-477.

Phillips, Kendall R. (2019), «Proofs of the Past: Rhetorical Approaches to Difficult Memories»,
Rétor, IX, 2, pp. 139-152.

Pino Cabello Manuel (1986), «Algunas observaciones sobre el neoplatonismo becqueriano»,
Dicenda. Cuadernos de filologia hispdanica, 5, pp. 91-101.

Platon (2000), Teeteto, en Didlogos V, Parménides- Teeteto-Sofista-Politico, Madrid, Gredos.

Polo Garcia, Victorino (1965-1966), «La soledad en la poesia romantica espafiolay, Anales de
la universidad de Murcia, Filosofia y Letras, 24, 1-2, pp. 1-243.



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 129

Pozuelo Yvancos, Jos¢ Maria (1987), «Retorica general y Neorretorica», en Pozuelo Yvancos,
José Maria (ed.), Del Formalismo a la Neorretorica, Madrid, Castalia.

Prini, Prieto (1957), «Las tres edades del existencialismo», Monteagudo. Revista de literatura
espariola, hispanoamericana y teoria de la literatura, 19, pp. 4-19.

Pujante, David (2003), Manual de Retorica, Madrid, Castalia.

Quintiliano, Marco Fabio (1947), Institutio Oratoria, Madrid, Sintesis.

Quinziano, Franco (1998), «Niebla: Miguel de Unamuno y el suefio de la “nivola™», Atti del
XVII Convegno [Associacione Ispanisti Italiani], (pp. 135-148), Milano, 1998, pp. 135-
148.

RAE, Diccionario de la Lengua Espariola (2001), Madrid, Espasa Calpe.

Raga Rosaleny, Vicente (2007), «Schlegel y los enemigos de la ironia romantica», Anales del
Seminario de Historia de la Filosofia, 24, pp. 155-170.

Reid, Jeffrey (1934), «Romantic Irony and Satire», Hispania, nimero especial, pp. 81-96.

Ribas Ribas, Pedro (1971), «El Volksgeist de Hegel y la intrahistoria de Unamuno», Cuadernos
de la Catedra Miguel de Unamuno, 21, pp. 23-33.

Ribas Ribas, Pedro (1978), «Unamuno y Hegel», Cuadernos de la Catedra Miguel de Una-
muno, 25-26, pp. 55-89.

Ribas Ribas, Pedro (1994), «Unamuno, lector de Hegel», Cuadernos de la Catedra Miguel de
Unamuno, 29, pp. 111-122.

Ribas Ribas, Pedro (1998), «Contexto sociocultural de la generacion del 98 (1895-1905)», Anua-
rio filosofico, 31, 60, pp. 55-70.

Richards, Ivor Armstrong (1936), The Philosophy of the Rhetoric, New York, Oxford University
Press.

Ricoeur, Paul (2003), Teoria de la interpretacion. Discurso y excedente de sentido, México D.F.,
Siglo XXI editores.

Riedemann, Karin e Diéguez Morales, Isabel (1999), «La traduccion de metéforas: ;un acto de
rebeldia permanente?», Onomazein, 4, pp. 345- 369.

Romano, Marcela (2003), «Las ilusiones perdidas: figuras de la ironia romantica en Espron-
ceda», CELEHIS. Revista del Centro de Letras Hispanoamericanas, 15, pp. 67-83.

Romero, Francisco (1947), «Don Quijote y Fichte», Revista Realidad, Homenaje a Cervantes,
Buenos Aires, citado en Basave Fernandez del Valle, 1959, pp. 99-100.

Roubiczek, Paul (1966), El existencialismo, Madrid, Labor.

Samaniego Fernandez, Eva (2002), «Prescripcion y descripcion: la metafora en los estudios de
traducciony, Trans, 6, pp. 47-61.

Sartre, Jean-Paul (2011), E! existencialismo es un humanismo. La trascendencia del Ego, Ma-
drid, Editorial Alternativa.

Sebold, Russell (1982), Gustavo Adolfo Bécquer, Madrid, Taurus Ediciones.

Sebold, Russell (2011), «La cosmovision romantica: siete sintomas y cinco metaforasy, Castilla.
Estudios de Literatura, 2, pp. 311-323.

Senabre, Ricardo (1995), Bécquer. Origen y estética de la modernidad, Barcelona, Anthropos.

Snell-Hornby, Mary (1999), Estudios de traduccion. Hacia una perspectiva integradora, Sala-
manca, Almar.

Solana Dueso, José (2010), «La filosofia griega en el siglo XXI», Daimon. Revista Internacional
de Filosofia, 50, pp. 169-178.



130 Vladimer Luarsabishvili

Steen, Gerard (2014), «Translating Metaphor: What’s the Problem?», en Miller, Conna R./
Monti, Enrico (eds.): Tradurre Figurel Translating Figurative Language, Bologna, Qua-
derni del Ceslic, 2014, pp. 11-24.

Teofrasto (2000), Cardcteres, Madrid, Gredos.

Torres Ferman, Aida, Beltran Guzman, Francisco, Saldivar Gonzalez Atendgenes, Lin Ochoa,
Dolores, Barrientos Gémez, Carmen y Monje Reyna, Daniel (2012), «La soledad ;un mal
de nuestro tiempo?», Revista Electronica Medicina, Salud y Sociedad, 3, pp. 1-25.

Toury, Gideon (2004), Los estudios descriptivos de la traduccion y mdas alla: metodologia de la
investigacion en estudios de traduccion, Madrid, Catedra.

Unamuno, Miguel de (1951-1959), Obras completas, Madrid, Afrodisio Aguado.

Unamuno, Miguel de (1961a), Del sentimiento tragico de la vida, México, Azteca.

Unamuno, Miguel de (1961b), Vida de Don Quijote y Sancho, Madrid, Espasa-Calpe.

Unamuno, Miguel de (1972), San Manuel Bueno, Martir y tres historias mas, Madrid, Espasa-
Calpe.

Unamuno, Miguel de (1974), Manuel Machado y yo, en Miguel de Unamuno De mi vida, Ma-
drid, Espasa-Calpe, pp. 81-85.

Unamuno, Miguel de (1981), Soledad, Madrid, Espasa-Calpe.

Unamuno, Miguel de (2002a), Niebla, Madrid, Catedra.

Unamuno, Miguel de (2002b), Antologia poética, Madrid, Catedra.

Unamuno, Miguel de (2005), Vida de Don Quijote y Sancho, Madrid, Catedra.

Unamuno, Miguel de (2007), «jPlenitud de plenitudes y toda plenitud!», en Miguel de Unamuno
Ensayos VIII, Madrid, Biblioteca Castro.

Unamuno, Miguel de (2011), Del sentimiento tragico de la vida, Madrid, Espasa Calpe.

Valverde, José (1989), «Antonio Machado, poeta pensador», en 4. Machado: el poeta y su do-
ble. Intervencion en Congreso Internacional sobre A. Machado, (1383-1394), Barcelona,
Universidad de Barcelona.

Vauthier, Bénédicte (2002), «El arte de escribir de Miguel de Unamuno. Paralipdémenos estilis-
ticos: Unamuno y sus maestros», Cuaderno Gris, 6, pp. 205-244.

Vauthier, Bénédicte (2009), «Releyendo Teresa. Rimas de un poeta desconocido presentadas y
presentado por Miguel de Unamuno a la luz de una cuartilla inédita. Un alegato unamu-
niano a favor de la modernidad de Bécquer», Ana Chaguaceda Toledano (ed.), Miguel de
Unamuno estudio sobre su obra IV: actas de las VII Jornadas unamunianas, Salamanca,
Ediciones Universidad de Salamanca, 2009, pp. 47-57.

Vidarte, Francisco Javier y Rampérez, José¢ Fernando (2005), Filosofias del siglo XX, Madrid,
Sintesis.

Villacafias Berlanga, José Luis (1980), «Las tesis de Kant sobre la nocion de existencia», Teo-
rema. Revista internacional de filosofia, 10, 1, pp. 55-84.

Vossler, Karl (1946), La poesia de la soledad en Esparia, Buenos Aires, Losada.

Watson, John (1924), Behaviorism, New York, Norton.

Wellek, René (1949), «The Concept of ‘Romanticism’ in Literary History», Comparative Liter-
ature, 1,2, pp. 147-172.

Whitehead, Alfred (1957), Process and Reality, New York, Macmillan.

Wolfsdorf, David (2007), «The irony of Socratesy, The Journal of Aesthetics and Art Criticism,
65, pp. 175-187.



Teoria de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 131

Zambrano, Maria (1989), Senderos, Barcelona, Anthropos.

Zavala, Iris (1991), Unamuno y el pensamiento dialogico, Barcelona, Anthropos.

Zavala, Iris (1992), Romanticismo y realismo, Barcelona, Critica.

Zubizarreta, Armando (1960), «Unamuno en su nivola (Estudio de como se hace una novela)y,
Cuadernos de la Catedra Miguel de Unamuno, 10, pp. 5-27.






Proponiendo la teoria de la interideidad romdntica-existencialista, el autor
deslinda con presicion y desde una perspectiva multiple (literaria, filoséfica,
linglistica, retdrica) las diferentes cosmovisiones del mundo, basando su
planteamiento inicial en la existencia de una teoria de la intertextualidad,
aceptada y desarrollada en los estudios de teoria y critica literarias por la
comunidad cientifica. Realizando un analisis intertextual en una acertada
seleccidn de textos literarios de Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamu-
no, el estudio que aqui se presenta tiene en cuenta el analisis de los compo-
nentes microestructurales de las obras y sus relaciones y, ademas, atiende a
las relaciones macroestructurales (de semantica intensional y de semantica
extensional) en una dindmica integradora de estos dos aspectos del texto.

» EDICIONES
FUniversidad
Valladolid




	TEORÍA DE LA INTERIDEIDAD
	Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno
	TEORÍA DE LA INTERIDEIDAD
	Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno
	Para Maia
	ÍNDICE
	Nota preliminar 15
	1. Introducción 17
	Nota preliminar

	Página en blanco



