
o o o 

o o 
o <( w 
<( <( 

f- l.'J l.'J 
ce l.'J w 

o 
w w ...J 
...J 

...J a.. 
u a.. 

a.. 
w 

w w w 
o 

o o o 

<( <( <( 
<( w 

w w w 
z 

z z z 
...J 

::J ...J 
::J 

LINEA DE CORTE 

LINEA DE CORTE 

o o 
o o 
<( <( 
l.'J l.'J 

w 
w w 
...J ...J 

o a.. a.. 

<( w w 
w o o 
z 

<( <( 
::J w w 

z z 
::J ...J 

' ,, ' • 
' 
'" 

• 

TEORI INTERIDEIDAD 

Gustavo Adolfo Bécquery Miguel de Unamuno 

o 
o 
<( 
l.'J 
LU 
...J 

a.. 
LU 

o 

<( 
LU 

z 

::::J 

• 

· r Luarsabishvil ·

,- . 

• 

o w 
o f-
<( ce 

l.'J o 
w u 
...J w 
a.. 

o 
w 
o <( 

w 
<( z 
w 

::J 
z 

::J LINEA DE CORTE 

LINEA DE CORTE 
o 

w 

o ce 

<( o 
l.'J u 
w w 
...J 

a.. o 

w <( 
o w 

<( 
z 

w ::J 

z 

::J 



  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TEORÍA DE LA INTERIDEIDAD 
Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Teoría de la interideidad : Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Una-
muno / Vladimer Luarsabishvili / Luarsabishvili, Vladimer. Vallado-
lid: Universidad de Valladolid, ed. 2022 
 
132 p. ; 24 cm.  Literatura (Universidad de Valladolid) ; 100 
 
ISBN  978-84-1320-198-6 
 
1. Bécquer, Gustavo Adolfo (1836-1870) - Crítica e interpretación. 
Unamuno, Miguel de (1864-1936) - Crítica e interpretación. 2. 
Existencialismo. 3. Existencialismo en la Literatura. 4. Literatura 
española - Siglo XIX-XX. Romanticismo. I. Universidad de Valla-
dolid. ed. II. Serie 
 
7.035/.036:82.134.2(460)"18/19" 

 

 



VLADIMER LUARSABISHVILI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TEORÍA DE LA INTERIDEIDAD 
Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

Reconocimiento–NoComercial–SinObraDerivada (CC BY-NC-ND) 
 
 
 
 
 
 
 
VLADIMER LUARSABISHVILI. Valladolid, 2022 
 
EDICIONES UNIVERSIDAD DE VALLADOLID 
 
Preimpresión: Ediciones Universidad de Valladolid 
 
Diseño de cubierta: Ediciones Universidad de Valladolid 
 
Motivo de cubierta: Psicodelia. Arte naif por Maia Kiladze 
 
ISBN: 978-84-1320-198-6 
 

 

http://www.publicaciones.uva.es/


 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 

Para Maia 
 





 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 

ÍNDICE 
 
 
 
 

Prólogo ........................................................................................................................................ 11 
 
Nota preliminar .......................................................................................................................... 15 
 
1. Introducción.......................................................................................................................... 17 
 
2. La sucesión de ideas o la teoría de la interideidad  ......................................................... 21 
2.1. A modo de historia o de fábula ......................................................................................... 23 
2.2. Meditación previa ............................................................................................................... 26 
2.3. El análisis ............................................................................................................................. 28 
 
3. La ironía ................................................................................................................................ 35 
3.1. Definición, tipos y nacimiento de la ironía ...................................................................... 37 
3.2. La reforma de los teóricos del Romanticismo ................................................................. 42 
3.3. La ironía en Kierkegaard y Solger  ................................................................................... 46 
 
4. La metáfora .......................................................................................................................... 49 
4.1. Definición y tipos ............................................................................................................... 50 
4.2. La Retórica cultural y el motor metafórico ...................................................................... 53 
4.3. La lágrima solitaria como metáfora romántica  ............................................................. 56 



 
5. La soledad ............................................................................................................................. 59 
5.1. La noción de soledad como fenómeno psicológico ....................................................... 60 
5.2. Ejemplos de la noción de soledad en la Literatura Española ........................................ 61 
5.3. La sensación de la soledad como síntoma romántica  ................................................... 62 
 
6. La cosmovisión romántica de Gustavo Adolfo Bécquer ............................................. 65 
6.1. La ironía ............................................................................................................................... 66 
6.2. La lágrima solitaria en las Rimas y Leyendas de Bécquer ............................................ 72 
6.3. La sensación de soledad en las Rimas y Leyendas de Bécquer .................................... 80 
 
7. La cosmovisión existencialista de Miguel de Unamuno .............................................. 91 
7.1. Unamuno: poesía e intuición ............................................................................................. 91 
7.2. La ironía ............................................................................................................................... 93 
 
8. Desde Bécquer hasta Unamuno: Mismos temas, tratamiento distinto .................. 101 
8.1. La relación existente entre la literatura y la filosofía  ................................................... 101 
8.2. Las características existencialistas de Kierkegaard en las Rimas de Bécquer y 
 su papel precursor en la formación de la cosmovisión unamuniana  .......................... 103 
8.3. Las confluencias en los textos de Bécquer y Unamuno  .............................................. 107 
  
9. Meditaciones finales .......................................................................................................... 111 
 
10. Bibliografía ....................................................................................................................... 121 
 

 

 



 
 
 
 
 
 
 

PRÓLOGO 
 
 
 

Vladimer Luarsabishvili, traductor e hispanista, es actualmente profesor en New 
Vision University (Tbilisi, Georgia). Georgiano de nacionalidad, es un apasionado de 
la lengua y la literatura españolas y se dedica a la traducción y a la enseñanza de estas 
disciplinas. Especializado en traducción literaria ha traducido obras literarias españolas 
y vascas de Gustavo Adolfo Bécquer, Miguel de Unamuno, San Juan de la Cruz, Al-
fredo Pérez Alencart, Kirmen Uribe, Jon Kortazar y la trilogía social de Gabriel Aresti 
al Georgiano. Esta profesión y su vocación docente le llevó a realizar su doctorado en 
la Universidad Autónoma de Madrid donde en 2016 obtuvo el título de Doctor con la 
máxima calificación de sobresaliente cum laude, con la tesis doctoral en cotutela inter-
nacional entre la Universidad Autónoma de Madrid y la Universidad Estatal de Ilia de 
Tbilisi (Georgia), bajo la dirección del Doctor Tomás Albaladejo Mayordomo, Cate-
drático de Teoría de la Literatura y Literatura Comparada de la Universidad Autónoma 
de Madrid y de la Doctora Manana Khoperia, Profesora Asociada de la Facultad de 
Ciencias y Artes en la Universidad Estatal de Ilia de Tbilisi. 

Esta tesis doctoral presentada bajo el título De la cosmovisión romántica en las 
Rimas de Gustavo Adolfo Bécquer al pensamiento existencialista de Miguel de Una-
muno supuso la culminación de una investigación realizada sobre los problemas de la 
traducción literaria, sobre la traducción de la metáfora y los planteamientos intertextua-
les e interdiscursivos en el proceso de recepción y traducción de estos autores, sobre la 
transducción y la ironía, investigación de la que dan cuenta buena parte de los artículos 
publicados por el autor en distintas revistas especializadas en los últimos años. 

En este libro el profesor Luarsabishvili propone la teoría de la interideidad exis-
tencialista-romántica, a propósito de la poesía de G. A. Bécquer y de Miguel de Una-
muno, un concepto (la interideidad) que desarrolla a partir de las propuestas iniciales 
de los estudios intertextuales y del propio concepto de intertextualidad. Atraído el autor 
desde hace muchos años por la poesía de Bécquer, por su estética romántica, y por el 
pensamiento existencialista de Unamuno, en este libro se establecen los vínculos entre 



12 Vladimer Luarsabishvili 

la ironía romántica en las Rimas de Bécquer y el pensamiento crítico unamuniano. Es-
tudia la soledad y la lágrima solitaria en una eficaz selección de textos de Unamuno y 
de Bécquer encontrando elementos comunes en los síntomas universales del romanti-
cismo. Y compone una teoría de la interideidad, teoría con la que explica la sucesión 
de las ideas entre las distintas corrientes artísticas a propósito de los dos autores selec-
cionados. El autor construye en este libro, por lo tanto, esta nueva teoría según la cual 
toda nueva idea sería derivada de una idea anterior, con la que se relaciona dialógica-
mente. Y basa su planteamiento inicial en la existencia de una teoría de la intertextua-
lidad, aceptada y desarrollada en los estudios de teoría y crítica literarias por la comu-
nidad científica, que expone que todo libro es reflejo de otros libros, siendo la intertex-
tualidad una propiedad o cualidad esencial de todo texto.  

Para el desarrollo de su teoría de la interideidad utiliza los planteamientos platóni-
cos sobre el conocimiento y la búsqueda de las primeras ideas y describe los mecanis-
mos para entender la pervivencia de las ideas en distintos tipos de discursos, en el caso 
concreto del presente libro, entre el discurso romántico y el discurso filosófico. Para 
ello analiza el universo imaginario de estos dos citados escritores respecto a distintos 
conceptos, como la soledad o la muerte, ante los que tanto el Romanticismo como el 
Existencialismo se manifiestan de manera reiterada en la búsqueda de la relación entre 
la vida y la muerte y sus distintas formas a lo largo de la historia. Si M. M. Bajtin pro-
ponía el concepto de dialogismo del discurso literario con polifonía frente a la voz mo-
nológica, el profesor Luarsabishvili integra perfectamente en su análisis estos concep-
tos en el estudio de las estructuras literarias y en el estudio de la ironía tan presente en 
el discurso romántico y en el discurso existencialista. 

La ironía, como figura tropológica basada en la construcción metafórica, se pro-
pone aquí como el soporte de la interideidad; es una figura de la translación de los sig-
nificados, inserta en lo que el profesor Albaladejo llama motor metafórico que actúa 
como impulsor de la creación metafórica “desde la concepción cognitiva de la misma 
y como conductor del proceso metafórico hasta que queda constituida o verbalizada o 
plasmada, la metáfora, gracias a la capacidad humana de determinar la semejanza por 
semas comunes entre los elementos que intervienen en dicho proceso como elemento 
presente y como elemento ausente” (Albaladejo, 2016a: 55). 

En este libro Vladimer Luarsabishvili realiza una propuesta de análisis interdis-
cursivo entre dos corrientes (la romántica y la existencialista) con dos de sus represen-
tantes españoles (Bécquer y Unamuno) realizando un análisis intertextual en una acer-
tada selección de textos literarios de estos dos escritores. La descripción de la intertex-
tualidad como la acción de unos textos en la génesis de otros textos y sobre los meca-
nismos de cómo actúan estos textos entre sí mueve los principios comparatistas del 
trabajo realizado por el autor en este libro que ahora se presenta. El análisis interdiscur-
sivo también está presente en los análisis realizados sobre los textos explícitamente 
analizados y sobre los que están simplemente referidos o citados, por lo que ese análisis 
trasciende la intertextualidad: el estudio que aquí se presenta tiene en cuenta, por un 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 13 

lado, el análisis de los componentes microestructurales de las obras y sus relaciones y, 
además, atiende a las relaciones macroestructurales (de semántica intensional y de se-
mántica extensional) en una dinámica integradora de estos dos aspectos del texto. Se 
da, por lo tanto, una perspectiva hipertextual del análisis de cada obra y de la relación 
de las de un autor y movimiento estético con el otro autor y su movimiento, aportando 
una gran flexibilidad a estos estudios. Igualmente, el profesor Luarsabishvili establece 
un diálogo con la tradición para establecer los principios de la ironía y construye un 
marco teórico original que parte de la actualización de las propuestas poéticas y retóri-
cas clásicas para aplicarlas al estudio comparado de los dos escritores, lo que propor-
ciona, a la postre, mucho rendimiento de análisis y un marco metateórico y metaanalí-
tico nuevo (Gómez, 2017: 111). Este trabajo tiene en cuenta las relaciones existentes 
entre los textos, que se definen tanto por lo que son como por lo que no son, y que 
pueden existir al margen de la posible influencia detectable microestructuralmente.  

Me atrevo a decir, para finalizar, que este trabajo puede enmarcarse en la novedosa 
propuesta realizada por Tomás Albaladejo al plantear la Retórica Cultural, concebida 
como una corriente en la investigación que se ocupa del papel funcional de la Retórica 
en la cultura y de sus elementos y rasgos culturales y que ha sido propuesta como un 
instrumento para la explicación del discurso retórico como fenómeno comunicativo li-
gado a la conciencia cultural de productores y receptores, ocupándose de la semiosis 
del discurso retórico en sus distintas operaciones, atenta a las implicaciones sociales y 
los diferentes ámbitos del discurso. No es casualidad que Vladimer Luarsabishvili 
forme parte del grupo de investigación implicado en el Proyecto de investigación 
“Analogía, equivalencia, polivalencia y transferibilidad como fundamentos retórico-
culturales e interdiscursivos del arte de lenguaje: literatura, retórica, discurso” 
(TRANSLATIO) cuyos investigadores principales son Tomás Albaladejo y Javier Ro-
dríguez Pequeño, y que este trabajo sea resultado de la investigación realizada en el 
proyecto de I+D+i de referencia PGC2018-093852-B-I00 del Ministerio de Ciencia, 
Innovación y Universidades. 

 
Juan Carlos Gómez Alonso 

Enero de 2022 
 





 
 
 
 
 

 

Nota preliminar 
 
 

 
El presente estudio es fruto de la investigación realizada en la Universidad Autó-

noma de Madrid, en el departamento de Lingüística, Lenguas Modernas, Lógica y Fi-
losofía de la Ciencia, Teoría de la Literatura y Literatura Comparada. Expreso aquí un 
especial y gran agradecimiento al profesor Tomás Albaladejo Mayordomo, catedrático 
de Teoría de la Literatura y Literatura Comparada, cuyos consejos guiaron mi trabajo. 

Doy las gracias a los profesores Francisco Chico Rico, Javier Rodríguez Pequeño, 
María Amelia Fernández, Epicteto José Díaz Navarro, David Amezcua Gómez por sus 
sabios consejos y sugerencias que me ayudaron muchísimo en la elaboración de mis 
reflexiones y en la formación de mis ideas.  

Un especial agradecimiento a Juan Carlos Gómez Alonso, profesor de Teoría de 
la Literatura y Literatura Comparada en la Universidad Autónoma de Madrid, que es 
un amigo fiel a quien respeto enormemente. 

 
Vladimer Luarsabishvili  

Marzo de 2022   
 
 
 





 
 
 
 
 
 

1. Introducción 
 
 

 
El punto central de mi tesis –es decir, la tesis misma– vendría a ser el siguiente: 

Miguel de Unamuno es para Antonio Machado un «excitador». Más que influir en 
su obra –y al decir su obra digo su pensamiento y su sentimiento–, le plantea proble-
mas que Machado por su cuenta ha de intentar solucionar; las soluciones no siempre 
coinciden con las de Unamuno; por el contrario, podríamos decir que, en general, no 
coinciden (Albornoz, 1968: 10). 

 
Con estas palabras expresa Aurora de Albornoz el propósito y la idea central de su 

estudio. He recordado este párrafo de la obra de la famosa escritora, porque su tesis 
coincide parcialmente con el foco central de mi investigación. En las páginas siguien-
tes, quiero poner de relieve, estimados lectores, la idea de que el pensamiento de Gus-
tavo Adolfo Bécquer sirve como un sílex para una excitación de la crítica de Miguel de 
Unamuno. No utilizo aquí la palabra crítica en su sentido propio, porque, como decía 
el mismo Unamuno, para ser crítico le faltaban convicciones y le sobraba personalidad: 
«Para crítico me faltan convicciones, y me sobra acaso personalidad. Tampoco yo, 
como de sí dice Machado, he logrado nunca convertir mis ideas en opiniones. (Quiere 
decir dogmas.)» (Unamuno, 1974: 81). Lo que intento descubrir siguiendo las huellas 
de dos escritores es la formación y el desarrollo de las mismas ideas en distintas estéti-
cas (literaria y filosófica) y diferentes modos de cosmovisión (romántico y existencia-
lista). 

Lo que me propongo en este trabajo no es escribir una obra más para completar la 
bibliografía rica y múltiple becqueriana1 o unamuniana,2 sobre la que se ha vertido 
mucha tinta. A pesar de que en los últimos años aumenten los estudios que relacionan 

  
1 A Bibliography of Literary Theory, Criticism and Philology (http://www.unizar.es/departamen-
tos/filologia_inglesa/garciala/bibliography.html) by José Ángel García Landa (University of Zara-
goza, Spain). 
2 A Bibliography of Literary Theory, Criticism and Philology (http://www.unizar.es/departamen-
tos/filologia_inglesa/garciala/bibliography.html) by José Ángel García Landa (University of Zara-
goza, Spain). 

http://www.unizar.es/departamentos/filologia_inglesa/garciala/bibliography.html
http://www.unizar.es/departamentos/filologia_inglesa/garciala/bibliography.html
http://www.unizar.es/departamentos/filologia_inglesa/garciala/bibliography.html
http://www.unizar.es/departamentos/filologia_inglesa/garciala/bibliography.html


18 Vladimer Luarsabishvili 

los dos escritores (Godoy, 1970; Senabre, 1995; Vauthier, 2009; Belda Vázquez, 2012; 
Luarsabishvili, 2017, 2018, 2021a), a mi modo de ver, todavía queda mucho que in-
vestigar. Lo que yo intento hacer –y permítanme la palabra intento– es destacar la po-
sible sucesión de ideas, pasando de un escritor a otro. Descubriendo la idea en su forma 
primordial, sigo su evolución, es decir, las diferentes interpretaciones en los distintos 
tiempos y contextos. De tal manera, persigo evidenciar el problema del desarrollo de la 
fantasía humana o, lo que es lo mismo, el bajo índice de la mutación de su pensamiento. 

Cada estética artística –sea literaria o filosófica– posee sus propias características 
que la forman y definen. La detección, el estudio y la comprensión de la visión del 
mundo ayudan a entender la evolución de las ideas no solo dentro de la misma corriente 
artística, sino en distintas épocas y estéticas. Seguir el desarrollo de las ideas concretas 
de un mundo literario hacía el filosófico es el papel que desempeña este estudio. 

Por una parte, hablaré del Romanticismo. Como corriente literaria, ya está bien 
definido, estudiado y reflexionado (Reid, 1934; Navas-Ruiz, 1971, 1998; Peers, 1973; 
Abrams, 1975; Bousoño, 1981; Pedraza Jiménez y Rodríguez Cáceres, 1983; Man, 
2007). Los síntomas y las metáforas que forman y condicionan su universalidad, es 
decir, su presencia en numerosas culturas, también son bien destacados (Lacoue-La-
barthe y Jean-Luc, 1988; Sebold, 2011). Hay que estudiar el Romanticismo dentro de 
su contexto histórico-cultural, revelando sus vínculos con las estéticas antecedentes y 
posteriores a él, porque las ideas que forman su pensamiento derivan de otras anterio-
res, de modo que continúan en el ámbito concreto y en el ambiente vivo. Las ideas no 
pueden ser tratadas o entendidas de manera individual, separadas tanto de su tiempo 
contemporáneo como de su pasado. La reconstrucción histórica del desarrollo de las 
ideas puede arrojar luz al mensaje que estas contienen a lo largo de los siglos, así como 
a su posible relación con las ideas de las otras estéticas artísticas, que a primera y a 
simple vista pueden ser consideradas nuevas. 

Por otra parte, hablaré del Existencialismo. Sus tres etapas de formación (román-
tica, metafísica y humanística) (Prini, 1957) ya han sido evaluadas detalladamente (Jas-
pers, 1965, 1980; Roubiczek, 1966; Macquarre, 1976; Jolivet, 1976; Sartre, 2011). Por 
este motivo, lo que busco en la doctrina existencialista no son sus características auto-
biográficas o culturales, internacionales o nacionales, sino sus peculiaridades derivadas 
de las estéticas cronológicamente anteriores, tanto filosóficas como literarias. Leyendo 
los textos de Bécquer y profundizando en la estética romántica del poeta sevillano, algo 
muy propio de él y, al mismo tiempo, bastante general en su tiempo atrajo mi atención: 
lo que encontré en la cosmovisión romántica me pareció no solo perteneciente a la 
época del fin del siglo XIX, sino también a los años posteriores, principios del siglo 
XX, pues esta cosmovisión será cultivada por Miguel de Unamuno en sus textos exis-
tenciales. 

Me dirán que Unamuno no es un filósofo y mucho menos un filósofo existencia-
lista. No voy a entrar en ese debate. Unamuno no ha formado ningún sistema filosófico, 
no creó ninguna escuela ni tuvo discípulos (Marías, 1953, 1967). Pero tampoco fue 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 19 

filósofo Cervantes, quien en su obra tiene «entrañada toda una Antropología Axioló-
gica», como indica en la introducción de su libro Agustín Basave Fernández del Valle 
(1959). Como Cervantes, Unamuno expresa las peculiaridades del hombre, de su vida 
y de sus modos de acción.3 

En la historia de las relaciones humanas, con frecuencia, dos artistas viven en un 
tiempo fijo, en un contexto dado. Sus vidas discurren paralelamente, por lo que com-
parten convicciones y verdades, como indica en su interesante introducción Alejandro 
García Schnetzer, reflexionando sobre las vidas de Carlos Alonso y Juan Gelman (Gar-
cía Schnetzer, cit. en Gelman, 2009). A pesar de que las vidas físicas de Bécquer y 
Unamuno no han discurrido paralelamente, lo que suena al unísono es su vida espiri-
tual, es decir, su pensamiento reflejado en sus textos. Creo que reunir a ambos autores 
en un libro significa situarlos en un mismo plano filosófico-literario con el fin de revelar 
tanto las consonancias como las disparidades en el tratamiento de los mismos temas. 

Como se verá, este libro está compuesto por diez apartados. Su sucesión cronoló-
gica me parece importante, por lo que he intentado reflejar un hilo conductor en mi 
investigación. Después de la introducción, en el segundo apartado, formularé las dis-
tintas posibilidades de la sucesión de ideas, lo que entiendo bajo el concepto de teoría 
de la interideidad. Entiendo perfectamente que acuñar un concepto nuevo no es fácil; 
en este caso, simplemente será una herramienta útil para la expresión de nuevas ideas 
en el campo literario y comparativo. 

En el apartado tercero, presentaré un breve panorama histórico del desarrollo de la 
ironía, demostrando, al mismo tiempo, que la ironía es una noción profundamente sen-
tida y muy expresada en los textos de ambos escritores.4  

El apartado cuarto muestra mi reflexión sobre la metáfora: presentaré su definición 
y sus tipos, describiré la Retórica cultural propuesta por Tomás Albaladejo en el con-
texto de la Neorretórica junto con el motor metafórico como un componente central del 
modelo teórico de la metáfora; además, describiré la lágrima solitaria como la metáfora 
universal del Romanticismo. 

 En el apartado quinto presentaré mi reflexión sobre la soledad, en el que destacaré 
la soledad como fenómeno psicológico, ofreceré los ejemplos de la noción de la sole-
dad en la Literatura Española y describiré la sensación de la soledad como la síntoma 
universal del Romanticismo.  

El apartado sexto se trata de la poética de Bécquer. ¿Para qué sirve esto? Enten-
diendo las peculiaridades de la cosmovisión becqueriana, persigo el fin de comprender 
los métodos de la expresión del poeta sevillano y su modo de encontrar su lugar en el 
mundo. 

  
3 Sobre la semejanza entre los textos de Cervantes y Unamuno, entre otros, véanse: Franz, 2007; 
Garrido Ardila, 2010. 
4 Sobre la ironía en los textos de Unamuno, véanse Vauthier, 2002; sobre la ironía en los textos de Béc-
quer, véanse: Mizrahi, 1998; Luarsabishvili, 2012. 



20 Vladimer Luarsabishvili 

En el apartado séptimo presentaré mi reflexión sobre la cosmovisión existencia-
lista de Miguel de Unamuno, indicando el parentesco entre los pensamientos de Kier-
kegaard, Bécquer y Unamuno. 

El apartado octavo cierra el círculo, es decir, después de la descripción de las poé-
ticas becqueriana y unamuniana, me refiero a los mismos temas tratados por la manera 
distinta por los escritores mencionados. 

Las meditaciones finales forman el apartado noveno. No las llamo conclusiones, 
sino meditaciones. Con esto quiero mostrar que no pretendo ni puedo hacer las conclu-
siones. Por ello, el propósito de esta investigación no es llegar a una conclusión (la 
palabra concluir significa ‘establecer’; 'finalizar’), sino ver este trabajo como el inicio 
de las investigaciones futuras, de las reflexiones venideras. De esta manera, el fin que 
persigo es suscitar las nuevas preguntas.  

Los autores pueden escribir un solo libro y encerrar en él toda su visión del mundo; 
esto es lo que hizo Cervantes. Otros llenan montones de papeles, reflexionando y repi-
tiendo muchas veces las ideas centrales de su visión; es el caso de Unamuno. Pero no 
es posible escribir una obra exhaustiva sobre los vínculos entre los diferentes pensa-
mientos. Por ello, espero que este libro sea controvertido.  

Al final, proporcionaré la bibliografía. Para mí, este es uno de los apartados más 
importantes del proyecto, a pesar de la tradición de situarlo al final de las investigacio-
nes. Con un estilo muy unamuniano, propondría romper con esta tradición maliciosa e 
incluir la bibliografía en el índice como capítulo segundo después de la introducción, 
porque las fuentes bibliográficas suelen dar a entender al lector las intenciones del au-
tor, su visión y el tratamiento de las ideas expresadas en los capítulos siguientes. 



 
 
 
 
 
 

2. La sucesión de ideas o la teoría de la interideidad 
 
 
 

Todo estudiante de Biología o de Medicina conoce uno de los principios univer-
sales de la Fisiología, según el cual un organismo vivo se encuentra en el estado diná-
mico de homeostasis (término acuñado por W. B. Cannon en 1932) que se llama ho-
meokinesis. Esta condición facilita la adaptación del organismo a las condiciones cam-
biantes de su entorno, garantizando su pervivencia. De tal manera, un organismo está 
acostumbrado a las oscilaciones que pueden darse en la naturaleza, adaptándose a sus 
diferentes y múltiples características. 

Leyendo la Historia de la evolución de las especies, observamos un desarrollo y 
una adaptación bastante rápida (según un reloj histórico-biológico) tanto del sistema 
motórico como del sistema nervioso. El organismo, independientemente del lugar que 
ocupa en la escalera de las especies, presenta un hábito de transformación, sea externo 
o interno, para sobrevivir. Todos sus órganos, que componen diferentes sistemas para 
cumplir distintas funciones, están dispuestos a cambiar su estructura o su función en el 
menor tiempo posible. Con frecuencia, visualizamos la pérdida de algún órgano o, in-
cluso, un desarrollo de nuevo. 

Un organismo humano es muy parecido al de otros seres vivos en su anatomía y 
en su fisiología. Lo que lo distingue es una actividad mental especial que le permite 
realizar determinadas funciones que no son accesibles para los animales.  

Durante muchos siglos, los pensadores reflexionaron sobre los rasgos que distin-
guen al hombre del animal. Vamos a recordar, ahora, las palabras de Aristóteles: «la 
razón de que el hombre sea un ser social, más que cualquier abeja y que cualquier otro 
animal gregario, es clara (…). Solo el hombre, entre los animales, posee la palabra» 
(Política, §1253). Cabe señalar, también, la explicación que propone Descartes: «pues 
en lo que toca a la razón o al sentido, siendo, como es, la única cosa que nos hace 
hombres y nos distingue de los animales» (Descartes, 1970: 29).  

Finalmente, debemos conocer la visión de Hannah Arendt, según la cual lo que 
hace destacar al hombre respecto al animal es la palabra (Arendt, 1997).  



22 Vladimer Luarsabishvili 

Como acabamos de decir, el hombre es un organismo pensativo. Según Ortega y 
Gasset, el pensamiento es una función esencial en la vida humana, es un rasgo impres-
cindible, no porque el ser humano tenga la capacidad de pensar, sino porque tiene que 
pensar para vivir (Ortega y Gasset, 1941). Nuestro pensamiento, formado mediante el 
intercambio de ideas diferentes, se basa en el lenguaje. El lenguaje presenta una natu-
raleza dual: por una parte, es una herramienta interior y peculiar de cada individuo; por 
otra, es un producto social, porque se forma gracias a la sociedad y al contacto con otros 
individuos. De esta manera, el lenguaje es un substrato tanto privado e individual como 
colectivo.  

La utilización del lenguaje, la realización del acto de comunicación y la posibilidad 
del intercambio de ideas son los rasgos que caracterizan al hombre. Respecto a este 
asunto, Julián Marías explicaba lo siguiente: 

 
Ahora bien, que el hombre hable, que tenga lenguaje, es cosa distinta y que 

pertenece a otro plano de la realidad. El lenguaje es la forma fonética y auditiva del 
decir, posible porque la vida humana tiene una determinada estructura empírica. 
Supone que el hombre es un animal aéreo – el sistema auditivo de los acuáticos es 
excesivamente deficiente –, con una determinada estructura anatómica, con muy 
precisos órganos vocales y acústicos, ordenados en torno a ese músculo que llama-
mos lengua. El decir pertenece a la vida humana en cuanto tal, a su estructura ne-
cesaria y universal, tema de la teoría analítica; el lenguaje, no: pertenece a la estruc-
tura empírica que esa vida tiene de hecho; si se prefiere, diremos que es una deter-
minación del hombre, y por tanto tema de la antropología (Marías, 1970: 270).  
 
A propósito de lo que hemos explicado, Francesc Calvo Ortega propone lo si-

guiente:  
 

La lengua es la actividad que por sí misma está más unida a las formas que a 
los objetos, a las relaciones que a las cosas: la lengua, y por tanto, el hablar, el len-
guaje, es esencialmente una energía humanizante – en el sentido sociológico que 
en general el término poseía en la primera década del siglo XX: culturizante (Calvo 
Ortega, 2012: 33-34).  
 
De esta manera, el estudio de las funciones peculiares del hablar y del lenguaje 

presenta una mayor importancia para el entendimiento del funcionamiento del orga-
nismo humano. 

No hay duda de que el papel del lenguaje en la comunicación es decisivo como 
instrumento de comunicación cotidiana y también como ámbito fértil para la formación 
del pensamiento. Como indica el profesor Tomás Albaladejo, «el lenguaje es un com-
ponente imprescindible para la comunicación entre los seres humanos» (Albaladejo, 
2013: 4), de modo que es un instrumento necesario para la realización de la comunica-
ción político-social, «cumpliendo una función que es más sociopolíticamente operativa 
que epistemológica», como destaca Antonio López Eire (2006: 16). La pluralidad de 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 23 

la relación humana manifestada en las dimensiones productiva e interpretativa (Alba-
ladejo, 2011a) se revela mediante la pluralidad de voces (Bajtín, 1968), que es expre-
sada por los personajes mediante la intensionalización (Albaladejo, 1998).  

Históricamente, el lenguaje ha estado en el centro de los estudios humanísticos: ha 
sido considerado un hábito manipulable (Watson, 1924); ha sido destacado por sus tres 
funciones, proponiendo un «modelo» específico (Bühler, 1934); ha sido definido como 
aquel conjunto finito o infinito de oraciones (Chomsky, 1974); y ha sido entendido 
como código de símbolos designado por los objetos exteriores del mundo que rodea al 
individuo (Luria, 1977).  

Lo que caracteriza el lenguaje, que se expresa mediante las palabras, es su «reali-
dad» o la posibilidad del cambio continuo, sin poder fijarse un sistema estático concreto 
en ningún momento, como explica Eugenio Coseriu: 

 
Las palabras cambian continuamente; no solo desde el punto de vista fónico, 

sino también desde el punto de vista semántico, una palabra no es nunca exacta-
mente la misma; diríamos mejor que una palabra, considerada en dos momentos 
sucesivos de su continuidad de empleo en una comunidad, no es ‘ni tout à fait une 
autre, ni tout à fait la même’. En cada momento hay algo que ya existía y algo que 
nunca existió antes: una innovación en la forma de la palabra, en su empleo, en su 
sistema de asociaciones. Este cambio continuo, este afán ininterrumpido de crea-
ción y re-creación, en el que, como en un paño ondulante de miles de matices o en 
la superficie chispeante del mar bajo el sol, en ningún momento se puede fijar un 
sistema estático concreto, porque en cada momento el sistema se quiebra para re-
construirse y romperse nuevamente en los momentos inmediatamente sucesivos 
–el cambio continuo es, precisamente, lo que llamamos la realidad del lenguaje 
(Coseriu, 1977: 102). 
 
Las ideas, que se expresan mediante el lenguaje, distinguiéndose de las palabras, 

presentan un índice de mutación o cambio bastante bajo. Queremos decir que lo que 
cambia con el paso del tiempo no son las ideas, sino su interpretación. Reflexionare-
mos, a lo largo del presente apartado, sobre la semejanza de las ideas en las diferentes 
corrientes artísticas, intentando sistematizar y analizar la sucesión de ideas dentro del 
marco de la teoría de la interideidad.   

 
 
2. 1. A modo de historia o de fábula 
 
Cada autor que decide formular su visión sobre un tema que lo ocupa, haya sido 

tratado dicho tema en mayor o menor detalle por los autores anteriores, necesita un 
punto de partida, es decir, una tierra ya elaborada sobre la que poder cultivar su propia 
reflexión.  



24 Vladimer Luarsabishvili 

En la Historia del pensamiento, existen dos casos en los que se cumple lo que 
acabamos de decir: por un lado, cuando un intelectual forma sus ideas basándose en las 
visiones de los pensadores anteriores; y, por otro lado, cuando dicho intelectual propone 
el punto de partida para los posteriores.  

En cuanto a la «filosofía primera» de Bajtín, Adrián Bertorello presenta el mundo 
contemporáneo del filósofo ruso como punto de partida para la formulación de su pro-
pio análisis: el neokantismo y las escuelas de Baden (Windelband, Rickert, Lask), la 
Escuela de Marburg (Cohen, Natorp, Cassirer), la fenomenología de Husserl y diferen-
tes filosofías de la vida propuestas por personalidades como Dilthey, Simmel, Spren-
gler o Bergson (Bertorello, 2009: 133-134).  

Como ejemplo del segundo caso, nos puede servir el planteamiento del problema 
metafísico según Aristóteles, que influyó notablemente en las distintas escolásticas: en 
la musulmana, como en el caso de Avicena o Averroes; en la cristiana, observándose 
en las figuras de Santo Tomás y Duns Escoto; y en la judía, como en el caso de Mai-
mónides (Marías, 1954). También, como intelectual que propone un punto de partida 
de cara a los posteriores, tenemos el ejemplo de la figura de Kant, cuya filosofía orientó 
a diferentes filósofos en la búsqueda de la «metafísica futura», con distintas herramien-
tas, pero armadas por la misma idea: la doctrina kantiana (Domingo Centeno, 1996), 
aceptando el punto de vista de Kant y negando o discutiendo la legitimidad de la meta-
física (Marías, 1954).  

De este modo, en la Historia del pensamiento, aparece cierta sucesión de ideas que 
tiene lugar en distintas épocas. Observar el nacimiento, el desarrollo (incluyendo la 
profundización o la alteración del significado) o la desaparición de la idea es una tarea 
atractiva en sumo grado para un profesional, sea amante o simple buscador de 
sabiduría.  

Para observar lo que acabamos de mencionar, no hace falta irse muy lejos en el 
tiempo; basta con recordar la famosa Teoría de los Polisistemas, del autor israelí Itamar 
Even Zohar, que se sirvió de los textos de los formalistas rusos y del estructuralismo de 
la Escuela de Praga. Esta misma teoría, junto con las de la Sociocrítica, de Edmond 
Cros, y las de la Semiótica de la Cultura, de Y. Lotman, es considerada por Mirko 
Lampis una revelación del pensamiento sistémico (Lampis, 2013: 450). 

De esta manera, un estudio sobre la alteración de ideas en distintas épocas puede 
arrojar luz sobre las relaciones entre los diferentes modos de pensar. En mi caso, me 
sirven, como puntos de partida para definir la teoría de la interideidad, los siguientes 
tres acercamientos: la primera es la reflexión de José Ortega y Gasset sobre las ideas y 
creencias (Ortega y Gasset, 1959); la segunda es la propuesta de Giorgio Colli, según 
la cual «[…] la filosofía posterior, nuestra filosofía, no es otra cosa que una continua-
ción, un desarrollo de la forma literaria introducida por Platón» (Colli, 2009: 13); y, 
finalmente, la tercera es el estudio de Alfred Whitehead, según el cual la historia de la 
filosofía occidental no es más que una serie de notas a pie de página de Platón (Whi-
tehead, 1957: 63). He elegido estos tres puntos de vista porque en ellos se tratan dos 
corrientes culturales que se trabajarán dentro del marco del presente estudio: Ortega y 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 25 

Gasset habla sobre las ideas de manera general; Colli lo hace desde el punto de vista 
literario; y, Whitehead, desde el filosófico.  

Efectivamente, leyendo los textos de los autores clásicos y contemporáneos, ob-
servaba que aparecían las mismas ideas en distintas épocas. Lo que me suscitó un gran 
interés fue el hecho de que las ideas que, a primera vista, me parecían nuevas fueron, 
en realidad, la interpretación de las expresadas anteriormente, ya articuladas y elabora-
das. Julián Marías, hablando sobre la Historia de la Metafísica, proponía el descubri-
miento y el abandono de ciertos problemas no debido al hallazgo de una solución, sino 
debido a un desvanecimiento de su problematicidad (Marías, 1954: 29). Sin embargo, 
cuando la mente humana recupera las ideas olvidadas, no empieza a cultivarlas de 
nuevo, sino que las interpreta de manera diferente.  

La interpretación, como método de la recepción de las ideas, presenta un triple 
significado:  

En primer lugar, los textos de los filósofos anteriores suponen una interpretación 
para los filósofos posteriores. En cuanto a este asunto, José Solana Dueso dice lo si-
guiente: «[…] ya Platón y Aristóteles fueron intérpretes y analistas de la obra de sus 
predecesores, y esta lectura crítica y dialógica por parte de los filósofos se ha mantenido 
vigente en toda la tradición filosófica, hasta llegar en la modernidad a Espinosa, Kant 
o Hegel (Solana Dueso, 2010: 171)».  

 
Respecto a la existencia de la idea primaria, Descartes proponía la siguiente expli-

cación: 
 

Y si bien puede suceder que una idea produzca otra idea, esto no puede llegar 
hasta lo infinito, sino que al cabo hay que detenerse en una idea primera, cuya causa 
sea como un patrón u original, en el cual esté contenida, formal y efectivamente, 
toda la realidad o perfección que se encuentra solo objetivamente o por representa-
ción en esas ideas. De suerte que la luz natural me hace conocer evidentemente que 
las ideas son en mí como cuadros o imágenes que pueden, es cierto, decaer fácil-
mente de la perfección de las cosas de donde han sido sacados, pero que no pueden 
contener nada que sea más grande o perfecto que ellas (Descartes, 1970: 111-112). 
 
Cito también a Giorgio Colli, según el cual el «amor a la sabiduría no significaba, 

para Platón, aspiración a algo nunca alcanzado, sino tendencia a recuperar lo que ya se 
había realizado y vivido» (Colli, 2009: 14). De esta manera, evaluando las ideas origi-
nales de cualquier autor, hay que deducir la existencia de las ideas previas como ante-
cedentes de las ideas nuevas.  

El segundo ejemplo es la interpretación de los textos filosóficos por parte de los 
traductores. El pensamiento filosófico se había desarrollado en las traducciones (y en 
las traducciones de las traducciones) del griego al árabe y del árabe al latín, lo que des-
cribe detalladamente el profesor Francisco Chico Rico, explicando que, hasta la Edad 



26 Vladimer Luarsabishvili 

Media, los pensadores griegos se abrieron paso mediante las traducciones (Chico Rico, 
2015: 94).  

El tercer ejemplo se observa cuando la interpretación es una herramienta para la 
transformación del primer significado de la idea. Como he mencionado anteriormente, 
parece bastante interesante imaginar y seguir el nacimiento, el desarrollo y la desapari-
ción de la idea. Digo imaginar porque me parece que la mayoría de las ideas culturales, 
sean literarias o filosóficas, se originan en la Antigua Grecia como fruto de las reflexio-
nes de Sócrates,1 Platón y Aristóteles, reflexiones que, probablemente, tenían antece-
dentes en el pensamiento de presocráticos, sofistas, etc., llegando hasta nosotros, sin 
embargo, a través de las figuras de estos grandes filósofos.  

Respecto al tema de la recepción de los textos filosóficos, José Solana Dueso des-
taca que Sócrates, Platón y Aristóteles forman el triángulo del cosmos filosófico, mien-
tras que los demás se presentan como «balbuceos previos» o como comentaristas de 
sus textos (Solana Dueso, 2010: 172). Pero, si la búsqueda del nacimiento de las ideas 
parece una tarea bastante difícil, observar el desarrollo de la idea suele ser más fácil. 
Como ejemplo, nos puede servir la noción de ironía socrática, de la que sabemos que 
se origina en la cabeza de Sócrates (sin excluir la posibilidad de que el maestro de Pla-
tón probablemente basara su reflexión en sus antecedentes o contemporáneos); poste-
riormente, se desarrolla en las mentes de los teóricos del Romanticismo, adquiriendo el 
nombre de ironía romántica; y, más tarde, sigue utilizándose en las épocas posteriores 
(por ejemplo, en el Existencialismo). El ejemplo citado es muy característico, porque 
nos muestra la relación histórica entre la Literatura y la Filosofía. No hay que olvidar 
que, mediante su desarrollo, la ironía se fue transformando: los románticos añadieron 
nuevos perfiles a la noción original de Sócrates, aunque, antes de sufrir los cambios 
profundos, la primera sustancia de la idea desapareció totalmente. A lo largo de los 
siglos, hasta la época romántica, la ironía fue considerada un mero tropo retórico.  

 
 
2.2. Meditación previa 
 
Ha llegado el momento de definir lo que concibo bajo el término de teoría de la 

interideidad. Ya sabemos que está muy difundida la teoría de la intertextualidad, que 
anuncia que todo texto es una absorción y transformación de los textos precedentes 
(Kristeva, 1967). De esta manera, el texto adopta las dimensiones activa y pasiva 
(Beaugrande y Dressler, 1981) con dos tipos de relaciones: la relación entre los elemen-
tos de un texto determinado y la relación entre las correspondencias de distintos textos 
(Lemke, 1985). De esta forma, se dan las funciones activa y pasiva (Hatim y Mason, 
1995), presentando rasgos de la época en que se da el texto (Luarsabishvili, 2013a).  

  
1 Cabe recordar las palabras de Hegel: «Sócrates creó e hizo nacer, de este modo, la ética; por eso todas 
las chácharas éticas y la filosofía popular de la posterioridad ven en él su patrón y su santo tutelar» (Hegel, 
1995: 43). 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 27 

Lo que acabamos de explicar no se refiere al diseño gráfico o a los parámetros de 
imprenta de distintos libros, sino a su contenido. Dicho contenido no es otra cosa que 
las ideas expresadas en diferentes textos. Siguiendo la lógica, me parece adecuado y 
preciso formar una teoría de la interideidad, según la cual toda nueva idea derivaría de 
una idea anterior.2 Para explicar la sucesión de ideas en la Historia del pensamiento, 
ideas que se forman mediante el lenguaje, destacaremos los rasgos inmutables y muta-
bles de dichas ideas. 

Los rasgos inmutables se elevan sobre la plataforma firme de la parte colectiva del 
lenguaje, mientras que los rasgos mutables se producen a través de cambios en la parte 
individual del lenguaje. Ambos tipos son rasgos que coronan el pensamiento en una 
época determinada, perdiéndose en la época siguiente y pudiendo reaparecer en una 
época posterior. De este modo, encontramos, en distintas épocas históricas, ideas com-
puestas tanto por la sociedad, a las que podemos llamar ideas generales, como por el 
individuo, a las que podemos denominar ideas individuales. 

Como el pensamiento es un producto parcialmente social, se puede observar su 
transformación en los cambios de la vida social. Las fluctuaciones sociales, la aparición 
de una nueva generación, las vacilaciones climáticas, las guerras, las revoluciones, las 
reformas y, en general, todo que pueda alterar el orden establecido durante un determi-
nado período de tiempo se refleja drásticamente en el pensamiento. Un buen ejemplo 
de lo que acabamos de decir es el Idealismo alemán, que no es otra cosa sino la teori-
zación de los cambios producidos por la Revolución. En este período, la sociedad está 
dirigida por los individuos que cultivan las ideas con rasgos inmutables, ideas creadas 
para las masas, ideas generales. Bajo estas condiciones, cambian los rasgos inmutables 
de las ideas y quedan intactos los rasgos mutables. Me vienen a la memoria las palabras 
de Ernst Cassirer, citadas en el artículo de Francesc Calvo Ortega: «El lenguaje no 
puede concebirse como una forma abstracta del pensamiento, sino que debe entenderse 
como una forma concreta de vida, y su explicación no parte de los objetos ya que lo 
importante en este punto radica en la diversidad del «ánimo interpretativo» (Calvo Or-
tega, 2012: 24)».  

Después de establecer un nuevo orden social, una vez finalizada la guerra, realiza-
das las reformas y terminada la revolución, se empiezan a desarrollar los rasgos muta-
bles de las ideas. Con el nuevo orden, se le pide al ciudadano un nuevo pensamiento; 
no basta con la creación de los rasgos inmutables, sino que es necesario contraponer 
algo nuevo a lo establecido anteriormente.  

En el primer plano de la vida social, aparecen los individuos que cultivan el pen-
samiento con el dominio de los rasgos mutables, que son fundamentales para un con-
texto determinado. Ortega y Gasset llamaba a esto el carácter ortopédico de las ideas, 
que se da cuando dichas ideas empiezan a actuar al romper o debilitar las creencias 
(Ortega y Gasset, 1959). Aparece el pensamiento individual, que no está destinado para 

  
2 Sobre la teoría de la interideidad, véanse Luarsabishvili, 2016a. 
 



28 Vladimer Luarsabishvili 

las masas, debido a su naturaleza liberal. El filósofo ruso Piotr Chaadaev explica que 
las masas no piensan, sino que obedecen a las fuerzas conocidas que están en la cumbre 
de la sociedad; entre ellos, están ciertos pensadores que propulsan la conciencia de la 
nación, orientándola (Chaadaev, 2011: 14).  

Efectivamente, reflexionando sobre el saber filosófico y distinguiéndolo de los co-
nocimientos artesanales y técnicos, Martin Heidegger observaba la imposibilidad de 
proporcionar los efectos y las ocasiones históricas inmediatamente, salvo en el caso de 
unos pocos hombres, que son «los que transformaron y transponen las cosas con su 
labor creadora» (Heidegger, 2003: 19). Son estas pocas personas, gente de ingenio crea-
dor y docta, quienes cultivan los rasgos mutables de las ideas para garantizar y condi-
cionar el desarrollo del pensamiento en un contexto histórico dado.  

De esta manera, el desarrollo del pensamiento está vinculado al cambio en la vida 
social. En el apartado siguiente, prestaremos atención al hecho de que tanto los rasgos 
inmutables como los mutables están sometidos a determinados cambios, reflexionando, 
así, sobre su especificidad. 

 
 
2.3. El análisis  
 
Reflexionando sobre los tipos de ideas, dos pensadores prominentes se acercaron 

al tema con una herramienta semejante. Me refiero a Descartes y a José Ortega y Gas-
set. Ambos destacan dos tipos de ideas: las que son hechas e inventadas por el individuo 
y las que nacen con el individuo. Leamos, primero, a Descartes: 

 
Pues bien: entre esas ideas unas me parecen nacidas conmigo, y otras extrañas 

y oriundas de fuera, y otras hechas e inventadas por mí mismo. Pues si tengo la 
facultad de concebir qué sea lo que, en general, se llama cosa o verdad o pensa-
miento, paréceme que no le debo sino a mi propia naturaleza; pero si oigo ahora un 
ruido, si veo el sol, si siento el calor, he juzgado siempre que esos sentimientos 
procedían de algunas cosas existentes fuera de mí; y, por último, me parece que las 
sirenas, los hipogrifos y otras fantasías por el estilo, son ficciones e invenciones de 
mi espíritu. Pero también podría persuadirme de que todas esas ideas son de las que 
llamo extrañas y oriundas de fuera, o bien que todas han nacido conmigo, o también 
que todas han sido hechas por mí, puesto que aún no he descubierto su verdadero 
origen. Y lo que principalmente he de hacer, en este lugar, es considerar las que me 
parecen provenir de algunos objetos fuera de mí y cuáles son las razones que me 
obligan a creerlas semejantes a esos objetos (Descartes, 1970: 108-109). 

 
Suele plantearse que existen distintos tipos de ideas. Según Descartes, un pensa-

miento es un producto individual que un determinado individuo debe a su propia natu-
raleza, mientras que otras cosas proceden del ambiente que rodea a dicho individuo. 
Ortega y Gasset propone una vía semejante, distinguiendo las ideas que tenemos de las 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 29 

que somos, llamando a estas últimas creencias. Explica que estamos en ellas, mientras 
que las ideas verdaderas son un fruto de nuestra labor intelectual. He aquí su propia 
reflexión sobre las creencias: 

 
Las creencias constituyen la base de nuestra vida, el terreno sobre que acon-

tece. Porque ellas nos ponen delante lo que para nosotros es la realidad misma. 
Toda nuestra conducta, incluso la intelectual, depende de cuál sea el sistema de 
nuestras creencias auténticas. En ellas “vivimos, nos movemos y somos”. Por lo 
mismo, no solemos tener conciencia expresa de ellas, no las pensamos, sino que 
actúan latentes, como implicaciones de cuanto expresamente hacemos o pensamos. 
Cuando creemos de verdad en una cosa, no tenemos la “idea” de esa cosa, sino que 
simplemente “contamos con ella” (Ortega y Gasset, 1959: 24-25). 
 
Respecto a las ideas, Ortega y Gasset explica lo siguiente: 
 

En cambio, las ideas, es decir, los pensamientos que tenemos sobre las cosas, 
sean originales o recibidos, no poseen en nuestra vida valor de realidad. Actúan en 
ella precisamente como pensamientos nuestros y solo como tales. Esto significa 
que toda nuestra “vida intelectual” es secundaria a nuestra vida real o auténtica y 
representa en ésta solo una dimensión virtual o imaginaria (Ortega y Gasset, 
1959: 25). 
 
Las creencias forman un mundo ya creado, que nos está dado; mientras que, me-

diante las ideas, nosotros mismos formamos nuestro propio mundo. Considerando el 
caso de cada individuo, este mundo sería único e irrepetible, dependiente de la época 
en la que se vive y de los acontecimientos que la rodean. De este modo, las primeras 
representan el mundo exterior y, las segundas, el mundo interior, mundos que caracte-
riza de manera brillante Ortega y Gasset. La vida del individuo es una escena en la que 
ambos mundos desempeñan un papel distinto y decisivo. Recordemos la visión de Des-
cartes sobre las «voluntades o afecciones» y los «juicios»: 

 
Entre mis pensamientos unos son como las imágenes de las cosas, y solo a 

éstos conviene propiamente el nombre de idea: como cuando me represento un 
hombre, una quimera, el cielo, un ángel o el mismo Dios. Otros, además, tienen 
algunas otras formas: como cuando quiero, temo, afirmo, niego, pues si bien con-
cibo entonces alguna cosa como tema de la acción de mi espíritu, también añado 
alguna otra cosa, mediante esta acción, a la idea que tengo de aquélla; y de este 
género de pensamientos, son unos, llamados voluntades o afecciones, y otros, jui-
cios (Descartes, 1970: 108). 

 
Por analogía, podemos relacionar las creencias con la formación de los rasgos in-

mutables, mientras que las ideas estarían construidas por los rasgos mutables. Efectiva-
mente, para que las creencias se sometan a ciertos cambios, es necesario que la mente 



30 Vladimer Luarsabishvili 

humana se desarrolle significativamente, adquiriendo y acumulando conocimiento. Re-
cordemos un ejemplo que utiliza Ortega y Gasset para evidenciar la posibilidad de los 
cambios: 

 
Si se nos pregunta qué es realmente eso sobre que pisan nuestros pies, respon-

demos al punto que es la Tierra. Bajo este vocablo entendemos un astro de tal cons-
titución y tamaño, es decir, una masa de cósmica materia que se mueve alrededor 
del Sol con regularidad y seguridad bastantes para que podamos confiar en ella. Tal 
es la firme creencia en que estamos, y por eso nos es la realidad, y porque nos es la 
realidad contamos con ello sin más, no nos hacemos cuestión del asunto en nuestra 
vida cotidiana. Pero es el caso que, hecha la misma pregunta a un hombre del siglo 
VI antes de Jesucristo, su respuesta hubiera sido muy distinta. La Tierra le era una 
diosa, la diosa madre, Deméter. No un montón de materia, sino un poder divino 
que tenía su voluntad y sus caprichos. Basta esto para advertirnos que la realidad 
auténtica y primaria de la Tierra no es ni lo uno ni lo otro, que la Tierra-astro y la 
Tierra-diosa no son sin más ni más la realidad, sino dos ideas, si se quiere, una idea 
verdadera y una idea errónea sobre esa realidad que inventaron hombres determi-
nados un buen día y a costa de grandes esfuerzos. De suerte que la realidad que nos 
es la Tierra no procede sin más ni más de ésta, sino que la debemos a un hombre, a 
muchos hombres antepasados, y además que depende su verdad de muchas difíci-
les consideraciones; en suma, que es problemática y no incuestionable (Ortega y 
Gasset, 1959: 43-44). 
 
Respecto a la Tierra, su primera forma sería la de una diosa, con poder divino y 

cierta voluntad; se trataría de una creencia o de un rasgo inmutable de la concepción de 
la Tierra. Sin embargo, su segunda forma, que consiste en que la Tierra sea una masa 
de materia cósmica, es un rasgo mutable de la concepción de la Tierra, porque es fruto 
de la inteligencia y de la reflexión de los hombres doctos, no de un conocimiento dog-
mático.  

Resulta que tanto los rasgos inmutables como los mutables pueden sufrir ciertos 
cambios con el paso del tiempo. De esta manera, las ideas que, desde la propiedad in-
dividual, pasan a ser un bien de las masas pierden sus características, lo que notaba 
Julián Marías: 

 
El pensamiento no es una actividad automática del hombre, ni una mera fa-

cultad o disposición natural, sino una acción dramática a la que se ve obligando 
cuando no sabe qué hay que hacer. Las ideas son el resultado de esa acción, son 
descubiertas por ciertos hombres, tienen que tener agudeza, rigor, evidencia. Pero 
estas ideas, que primero pertenecen a una minoría selecta, se vuelven después 
asunto de las masas. Y pierden sus características, porque las condiciones teóricas 
de las ideas como tales son incompatibles con este nuevo papel. Las gentes fundan 
su vida en las ideas que antes descubrieron o inventaron algunos hombres, y que 
ya no son una realidad científica. La difusión de las ideas es la condición de su 
fuerza y de su eficacia histórica, pero la consecuencia inevitable es su degeneración 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 31 

y desvalorización teórica, la pérdida de su auténtico carácter intelectual (Marías, 
1953: 40). 
 
En este apartado, me serviré del caso concreto de la sucesión de ideas. Intentaré 

demostrar que, tras su nacimiento, la idea puede sufrir cambios profundos con el paso 
del tiempo, conservando su significado primario. También, explicaré cómo una deter-
minada idea puede ser la continuación del pensamiento tras su adaptación a los cambios 
sociales. Basándome en la teoría romántica, trataré de explicar la visión existencialista 
del mundo, siendo la segunda la continuación de las ideas de la primera. 

Es bien sabido que el Romanticismo surgió como consecuencia de la inestabilidad 
tanto política como económica (Garrido Pallardó, 1968; Furst, 1979). Es posible que 
las ideas que dominaban la sociedad en un momento dado envejecieran, lo que derivó 
en el desinterés por las tradiciones. Si añadimos a lo dicho el desarrollo técnico (por 
ejemplo, la industrialización), que trajo el progreso a distintas ramas de la vida social, 
entenderemos la necesidad del cambio de ideas respecto a la fe y a la libertad.  

La posibilidad de disfrutar del libre albedrío tiende a ser muy atractiva para la 
nueva generación romántica y, también, para la generación de los existencialistas. La 
libertad no es otra cosa que el estudio de las posibilidades personales, para lo que es 
totalmente necesario colocar el yo en primer plano. ¿Qué fin se persigue con lo dicho? 
Se persigue el fin de observar el yo, fijando la mirada en su interior para entenderse a 
uno mismo. Tanto los románticos como los existencialistas dedican muchas horas a la 
autoreflexión, a estudiar su propia persona, a ensimismarse. Ambos movimientos basan 
su cosmovisión en este fundamento.  

Por ello, trataré de destacar las ideas primordiales que se encuentran en la teoría 
romántica y que continúan en la visión existencialista. Desde mi punto de vista, existen 
cuatro orientadores que destacan en la teoría romántica del mundo y que profundizan 
en la visión existencialista: 

 
            Interioridad / Eternidad 

       
            Ironía                                        Soledad 
 

 
Mundo propio / Mundo ficticio-real 

 
Cada una de las cuatro características deriva de las demás, transformándose cada 

una de ellas en la siguiente; en total, componen tanto el círculo de la visión romántica 
como el de la visión existencialista.  

De esta manera, los románticos y los existencialistas, para comprender el mundo 
que los rodea, miran en su propia interioridad; respecto a esto, Unamuno decía: «Re-
cógete en ti mismo para mejor darte a los demás todo entero e indiviso» (Unamuno, 



32 Vladimer Luarsabishvili 

1951-1959: 952-953). La interioridad adquiere una mayor importancia para ellos, por-
que la identifican con la eternidad (Kierkegaard, 2013: 292). De esta manera, entienden 
la miseria del mundo a través de la miseria propia, horrorizándose: «Mas, ¡ay! de mi 
corazón llegué al abismo/ y me indigné por verlo,/ y mi alma y mis ojos se turbaron:/ 
¡tan hondo era y tan negro!» (Bécquer, 2003: 51). Además, intentan buscar una vía para 
explicar la recepción de su ser, que suele darse mediante la visión irónica de sí mismos: 
«Mi vida es un erial:/ flor que toco se deshoja;/ que en mi camino fatal/ alguien va 
sembrando el mal/ para que yo lo recoja» (Bécquer, 2003: 57).  

La ironía es un componente necesario para adquirir conocimiento sobre la vida; 
también es necesaria la noción de libertad. Esta última es una condición imprescindible 
para obtener la mirada irónica sobre uno mismo. La ironía y la libertad se complemen-
tan (para ser irónico, es necesario poseer cierto grado de libertad y, además, la ironía 
libera al individuo).  

Mediante la ironía, el individuo entiende su propia miseria, lo que complica su 
relación con la sociedad, de modo que es distinto al individuo ordinario de la sociedad: 
«yo era huérfano y pobre… ¡El mundo estaba/ desierto para mí!» (Bécquer, 2003: 59). 
El individuo vuelve la espalda a la sociedad y recibe el mismo trato por parte de esta: 
«Me ha traído, ya lo sabes, un nuevo ataque de misantropía, o mejor de antropofobia, 
pues a los hombres, más que los odio, los temo. […] Pues son los que pasan por listos 
que más tonterías hacen y dicen» (Unamuno, 1972: 64). Ante la situación que sufre 
dicho individuo, existen dos soluciones: suicidarse (fue una tendencia muy difundida 
en la época romántica) o, mediante la mirada irónica, crear un mundo propio dentro del 
mundo común y social. Respecto a la obra de Kierkegaard, Vidarte y Rampérez detec-
tan la idea explicada: 

 
La huida hacia la colectividad, hacia la generalidad de la ética, como tiene 

lugar en Kant y en Hegel, le parece a Kierkegaard renunciar a lo más alto que hay 
en el hombre: la posibilidad de llegar a la fe, de profundizar en su interior para 
encontrar en él no la norma, los preceptos morales, sino su absoluta soledad y su 
desvinculación de la esfera comunitaria. […] Los individuos se horrorizan de su 
soledad y se refugian en cualquier empresa colectiva, en cualquier ideal que los una 
al resto y los redima – como funcionarios, trabajadores, adeptos a una causa, ciu-
dadanos – de su existencia finita a través de un infinito abstracto; escapan de la 
angustia y con ello a su posibilidad más propia, a su capacidad de relacionarse, sin 
mediaciones, como individuos particulares, con el Infinito absoluto (Vidarte y 
Rampérez, 2005: 22). 
 
A pesar de la imposibilidad de recibir el mundo que lo rodea tal y como es, el 

individuo continúa creando un mundo nuevo. Dicho mundo nuevo se encuentra al 
borde de la realidad y la ficción: «De la luz que entra al alma por los ojos/ los párpados 
velaban el reflejo;/mas otra luz el mundo de visiones/alumbraba por dentro» (Bécquer, 
2003: 62).  



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 33 

Siguiendo esta dirección, el individuo se encuentra solo y carente de relaciones 
humanas. Se trata de una soledad que no solo se da respecto al mundo que rodea al 
individuo, sino también respecto a la propia soledad, pues no hay nada más allá de ella. 
Entablando un diálogo consigo mismo, el individuo se convierte en un buscador de la 
verdad, en un amante de la verdad metafísica, en un filósofo: «No hay más diálogo 
verdadero que el diálogo que entablas contigo mismo, y este diálogo solo puedes enta-
blarlo estando a solos. En la soledad, y solo en la soledad, puedes conocerte a ti mismo 
como a prójimo» (Unamuno, 1981: 32). De esta manera, el individuo se encuentra en-
cerrado en su interior, formando un microcosmos. 





 
 
 
 
 
 

3. La ironía 
 
 
 

En el presente apartado, intentaremos acercarnos al tema de la evolución histórica 
de la noción de ironía. Revisando las ideas desarrolladas en torno al asunto en distintas 
etapas del pensamiento (la Grecia Antigua, la Europa moderna y contemporánea, etc.), 
reflexionaremos no solo sobre la evolución histórica de esta noción, sino también sobre 
un posible cambio en su significado, de modo que intentaremos evidenciar la presencia 
o la ausencia de la historia de la ironía. 

En la crítica, existen investigaciones que afirman la ausencia de la ironía romántica 
en los textos de los autores españoles del período correspondiente; al mismo tiempo, 
recientemente, han aparecido algunas publicaciones que muestran la presencia de la 
ironía romántica en el Romanticismo español (Romano, 2003; Comellas Aguirrezá-
bal & Román Gutiérrez, 2009; Muñoz De Morales Galiana, 2022). En particular, 
en un conocido artículo, Navas Ruiz (1998) habla sobre la historia y los tipos de ironía 
(retórica y romántica) y, también, sobre la presencia de la última en la Literatura ro-
mántica española. Para ello, cita trabajos acerca de este tema, como los de D. C. 
Muecke, J. T. Reid, O. Paz, I. Zavala y E. Behler.  

Relacionando la ironía con Niebla, dice D. C. Muecke (1969) que es imposible 
captarlo. Pero, ¿captar qué? ¿La forma de expresión artística que deseamos vestir con 
el abrigo llamado ironía? ¿Lo que entendemos como la diferencia entre realidad e ima-
ginación? 

J. T. Reid (1934) afirma que, en el Romanticismo español, no existió la ironía 
romántica schlegeliana, con la excepción del caso de Espronceda. Esta afirmación po-
dría ser objeto de debate, pues dependería de qué tomemos como punto de partida res-
pecto al filósofo alemán. Si lo vemos con las mismas palabras que el autor, resulta que 
«la ironía es la forma de la paradoja» y que «la paradoja es todo lo que a un tiempo es 
bueno y grande», derramándose una elevación sobre lo condicionado y sobre uno 
mismo.  

Esto no es una simple sátira; esto es lo que se entiende con el nombre de ironía 
romántica, lo cual nos hace libres y nos ayuda a elevarnos sobre nosotros mismos. Sin 



36 Vladimer Luarsabishvili 

embargo, si consideramos que la ironía romántica es una sátira o un costumbrismo, 
podemos estar de acuerdo con la estimación del investigador. A propósito de este tema, 
escribía Octavio Paz lo siguiente: 

 
Entre nosotros falta también la ironía, algo muy distinto al sarcasmo o a la 

inventiva: disgregación del objeto por la inserción del yo; desengaño de la concien-
cia, incapaz de anular la distancia que la separa del mundo exterior; diálogo insen-
sato entre el yo infinito y el espacio infinito o entre el hombre mortal y el universo 
inmortal. Tampoco aparece la alianza entre sueño y vigilia; ni el pensamiento de 
que la realidad es una constelación de símbolos; ni la creencia en la imaginación 
creadora como la facultad más alta del entendimiento. En suma, falta la conciencia 
del ser dividido y la aspiración hacia la unidad (Paz, 1965: 14). 
 
Navas Ruiz formula la siguiente pregunta: «¿no existió realmente o se ignora su 

existencia?». En verdad, podemos decir que la crítica ignoró o, mejor dicho, mostró 
con poca claridad la presencia de la ironía romántica en los textos de los pensadores 
alemanes y españoles. De esto hablaba Iris Zavala en 1992: «Carecemos de un estudio 
de la ironía romántica y sus formas y funciones». Decía Behler (1990) que el estudio 
de la ironía romántica es muy importante, resultando «inseparable de la evolución de 
la conciencia moderna». Estamos de acuerdo con esto, como mostramos un poco más 
adelante en la investigación de la evolución de la idea romántica en los textos del Exis-
tencialismo. 

En la segunda parte del artículo, Navas Ruiz muestra la manifestación de la ironía 
romántica en los textos de los escritores españoles, mencionando a Gustavo Adolfo 
Bécquer: 

 
Repasando los artículos y tratados de crítica española del siglo XIX, solo un 

modesto trabajo de Gustavo Adolfo Bécquer parece querer aproximarse tímida-
mente al concepto, si bien con otro nombre y sin ninguna intención programática: 
“La ridiculez” (Gaceta Literaria, 14 de marzo 1853). Bécquer, seguramente sin 
tener conciencia de ello, califica la ridiculez con una serie de notas que fueron apli-
cadas a la ironía romántica por adversarios y amigos: es «una cosa horrible que 
hace reír. Es algo que mata y regocija… Es Mefistófeles, con peor intención y me-
nos profundidad, que se burla de todo lo santo… Es un monstruo que nos tiene 
tendida una red inmensa y oculta» (Navas Ruiz, 1998: 8). 
 
Umberto Eco, en la introducción de su conocido libro (Eco, 1986: 10), habla sobre 

los sistemas de comunicación «naturales» y «espontáneos», entre los que cita la kiné-
sica y la proxémica. Por elementos kinésicos él entiende la modalidad del llanto. Por 
otro lado, la proxémica nos interesa como herramienta romántica, pues nos muestra el 
grado de distancia respecto a la amada cuando esta no se encuentra presente. En este 
caso, la identificación de la mujer se realiza mediante la lágrima.  
 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 37 

En los apartados siguientes, definimos la ironía, destacamos sus distintos tipos, su 
entendimiento por Kierkegaard y Solger y la reforma de los teóricos del Romanticismo. 

 
 
3.1. Definición, tipos y nacimiento de la ironía 
 
Hace tiempo que la relación entre la poesía del Romanticismo y los textos del 

Existencialismo atrajo nuestra atención. A través de la investigación de las Rimas de 
Gustavo Adolfo Bécquer y varios escritos de Miguel de Unamuno, reflexionamos so-
bre la relación teórica que podría existir entre distintas épocas y pensamientos y, en 
particular, entre el Romanticismo y el Existencialismo. Progresivamente, nuestro in-
tento de explicar la visión romántica o existencial del mundo se encontraba en un am-
biente similar, con rasgos comunes, pertenecientes a un modo de pensar semejante. Así, 
nació la necesidad de explicar lo común, lo semejante para poder entender lo diferente. 
Y una de las nociones comunes para ambos períodos del pensamiento humano, la cual 
expresa con exactitud las características tanto de uno como de otro, es la ironía.  

¿Por qué la ironía? El motivo es que, después de la forma y la caracterización da-
das por los distintos pensadores griegos, fue el Romanticismo la época en la que la 
noción de ironía se transformó y cambió de significado. Posteriormente, el concepto 
existencialista de ironía también guardó las características de la ironía socrática. De 
esta manera, observamos el nacimiento, el desarrollo y el renacimiento de esta noción. 
No hay que olvidar tampoco la época intermedia, durante la cual la ironía perdió total-
mente sus rasgos socráticos. Así, la ironía se presenta ante nosotros como una noción 
cuyo estudio merece la pena.  

 De la palabra ironía, el Diccionario de la Real Academia Española nos ofrece 
hasta tres acepciones: ‘burla fina y disimulada’; ‘tono burlón con que se dice algo’; 
‘figura retórica que consiste en dar a entender lo contrario de lo que se dice’ (RAE, 
2001). Cipriano Suárez, ya en 1560, la definía así: «Especie de alegoría, que no solo 
muestra una cosa en las palabras y otra en el significado, sino precisamente lo contrario 
[ironia quam illusionem vocant, allegoria est quae non solum aliud sensu, aliud verbis 
ostendit, sed contrarium] (cit. en Garrido Gallardo, 2014: 195)».  

Históricamente, observamos dos etapas en la evolución de la ironía: la ironía so-
crática, cuyo nacimiento está relacionado con el nombre del filósofo griego, y la ironía 
romántica, que apareció en el siglo XIX como modificación de la primera gracias a los 
teóricos del Romanticismo. 

En las obras cómicas de Aristófanes, con el término eiróneia (eirōneía), se refirió 
más a la mentira que a la disimulación compleja. La palabra fue utilizada por primera 
vez para aludir al significado mañoso doble en los diálogos platónicos. 

El concepto se formó en Grecia en el momento histórico en el que se dio la transi-
ción de una comunidad cerrada a la polis. Eironeia ya no expresaba una mentira, sino 



38 Vladimer Luarsabishvili 

que se convirtió en una práctica retórica que servía para dar a entender lo contrario de 
lo que se dice. 

Teofrasto de Lesbos nos proporciona las características del fingidor, indicando 
rasgos personales como su mentalidad poco abierta y poco transparente. Si el fingi-
miento (eirôneía) parece ser, en un sentido lato, una simulación negativa tanto en pala-
bras como en obras, el fingidor (eirôn) está caracterizado por lo siguiente: está dis-
puesto a entablar conversación con sus enemigos sin dar pruebas de su odio; alaba, 
cuando están presentes, a aquellas personas a las que ataca disimuladamente, expresán-
doles, incluso, su pesar si son derrotadas; demuestra aceptar a quienes lo difaman; con-
versa sosegadamente con quienes se muestran indignados por haber sido víctimas de 
una injusticia; hace volver en otro momento a quienes desean verlo inmediatamente; 
nunca confiesa haber participado en los hechos; finge que acaba de llegar, que ha lle-
gado tarde o que no se encuentra bien; responde que no se encuentra en una buena 
posición económicamente a quienes le piden dinero en calidad de amigos; afirma que 
vende cuando no es así y viceversa; finge no haber oído ni visto lo que ha presenciado 
y, tras haber llegado a un acuerdo, simula haberlo olvidado; en ocasiones, responde que 
tiene que meditar la respuesta y, en otras, que está dubitativo o que ya había llegado 
también a dicha conclusión (Teofrasto, 2000: 46-49). 

La filosofía de Sócrates, que llegó hasta nosotros como diálogos platónicos, arroja 
luz sobre el origen del concepto de ironía. Actuando en el diálogo como si no supiese 
nada sobre el asunto de la conversación, Sócrates ataca paulatinamente la posición de 
su interlocutor mediante preguntas, sin mostrar su sabiduría. La certeza con la que el 
interlocutor habla sobre el asunto y la autoadmiración con la que muestra sus conoci-
mientos abren la puerta a Sócrates para profundizar en el asunto y revelar los puntos 
débiles de su adversario. Creando un plan para destruirlo paso a paso, Sócrates revela 
la poca fiabilidad de la reflexión del otro interlocutor, que se encuentra en una posición 
indefensa. Solamente después de esto, Sócrates empieza a reflexionar sobre el tema, 
desarrolla sus ideas y muestra la verdad filosófica. Así nos lo explica el mismo Sócra-
tes:  

 
Mi arte es similar al de las parteras, pero se diferencia en que asiste a los hom-

bres y no a las mujeres, y examina las almas de los que dan a luz, y no sus cuerpos. 
Ahora bien, lo más grande que hay en mi arte es la capacidad que tiene de poner a 
prueba por todos los medios si lo que engendra el pensamiento del joven es algo 
imaginario y falso o fecundo y verdadero. Eso es así porque tengo, igualmente, en 
común con las parteras esta característica: que soy estéril en sabiduría. Muchos, en 
efecto, me reprochan que siempre pregunto a otros y yo mismo nunca doy ninguna 
respuesta acerca de nada por mi falta de sabiduría, y es, efectivamente, un justo 
reproche. La causa de ello es que el dios me obligue a asistir a otros pero a mí me 
impide engendrar. Así que no soy sabio en modo alguno, ni he logrado ningún 
descubrimiento que haya sido engendrado por mi propia alma (Platón, 2000: 150). 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 39 

Desde entonces, eironeia no denota una simple mentira,1 como lo entendía Aris-
tófanes, sino una simulación planeada que la audiencia o el interlocutor ha de recono-
cer. 

Así, la ironía socrática, como modo de comunicación y ámbito fértil para el desa-
rrollo de ideas filosóficas, persigue el fin de evidenciar la verdad verdadera, es decir, 
dar a entender que una idea puede ser comentada desde distintos prismas. De este 
modo, es posible realizar la interpretación de las ideas y de los textos en diferentes épo-
cas. Como ejemplo de lo dicho, nos puede servir el caso de El Quijote, interpretado y 
comentado de diferentes maneras durante los siglos.  

El hecho de que la ironía no es solo el arte de hablar ni una simple figura o tropo 
retórico es resaltado por Sócrates, distinguiendo el arte de hablar del arte de vivir. Re-
sulta que hay diferencia entre el contenido de distintos términos (por ejemplo, verdad, 
belleza, etc.) como nosotros lo entendemos y su significado real. La ironía socrática 
no intenta decir lo contrario de lo que se dice, sino que indica que no es correcto ofrecer 
conocimientos como estrategias retóricas sin estar comprometidos con sus significados. 
La ironía socrática está vinculada a la pedagogía, porque, mediante el diálogo, Sócrates 
no ofrece un punto de vista distinto de la visión sofista; él guía a su interlocutor para 
descubrir y aceptar la definición razonada y no recibida. Además, Sócrates intenta no 
solo mostrar que los argumentos de su interlocutor son débiles, sino condicionarle para 
que descubra la verdad. 

La ironía socrática es la vía para alcanzar la formación personal mediante la opo-
sición de significados, convirtiéndose así en un estilo de vida y dándose una formación 
perpetua durante toda la vida. 

Distinguiendo dos significados del mismo concepto, uno aceptado y otro real, Só-
crates germinó la idea del conocimiento puro, el cual sería independiente de la praxis 
humana. Así, nació la imagen del filósofo: el hombre que ama la sabiduría.  

La ironía de Sócrates o la habilidad de Sócrates de vivir en un continuo estado de 
rechazo de los valores aceptados por la sociedad (los podemos observar como análogo 
de la duda en los textos de Miguel de Unamuno) puede ser considerada un fundamento 
para el nacimiento de la filosofía occidental, a pesar de que, hasta el Renacimiento, la 
sabiduría socrática llegaba a los intelectuales a través de los textos de Cicerón y Quin-
tiliano, que estudiaron la ironía únicamente como figura o tropo retórico. 

Pero el Renacimiento tampoco devolvió al término de ironía su significación so-
crática. Lo entendieron como un método retórico que ofrecía las posibilidades para for-
mar, con éxito, los discursos jurídicos, los del elogio o los de la persuasión pública. La 

  
1 Jankélévitch dice: «El mentiroso no se ocupa más que de esperar el allo [ɑλλo] de su alegoría, de hacer 
de él una pantalla opaca y un seudónimo impenetrable, mientras que la alegoría irónica no tiene otra 
preocupación que volver su allo más transparente, tan transparente, tan fino, tan diáfano que este allo 
coincide al límite con τɑυτo y que pueda leerse en filigrana la intención misma del irónico» (Jankélévitch, 
cit. en Bruzos, 2005: 35). 



40 Vladimer Luarsabishvili 

ironía condicionaba la expresión efectiva, de modo que era una técnica bastante limi-
tada; no era una sensibilidad o una actitud. En el siglo XIX, los románticos redescu-
brieron las características originales y primordiales de la ironía.   

¿Cómo fue la recepción de la ironía socrática y de la figura del pensador griego 
después de su muerte? La respuesta es ambigua: por una parte, se concibió la ironía 
socrática como aquella idea contraria a la que se expresa en un principio; por otra, 
como una figura retórica.  

Cicerón acusó a Sócrates de entender la vida de manera contraria y de distinguir 
entre la verdad pura para su contemplación y el discurso orientado a la persuasión y a 
la formación de uno mismo. Cicerón distinguía tres tipos de ironía: la simple, la del 
receptor y la genérica. Primeramente, la ironía simple consiste en decir algo distinto 
de lo que se expresa en un principio; esto es la antífrasis. En segundo lugar, la ironía 
del receptor tiene lugar en el momento en que se entiende algo distinto de lo que se ha 
dicho. Finalmente, la ironía genérica introduce aspectos elocutivos, incluyendo con-
ceptos como el de contexto (Lausberg, 1966-1967-1968: 582-585, 902-904). 

Quintiliano destaca dos niveles en los que operaría la ironía, de modo que puede 
entenderse como tropo o como figura: «La ironía puede operar a dos niveles diferentes: 
siendo un tropo o siendo una figura del pensamiento; en el tropo la oposición es solo 
verbal, en la figura, el pensamiento y a veces toda la exposición de la causa están en 
oposición con el lenguaje y el tono de la voz adoptados (Quintiliano, 1947: 183)».  

Después de Quintiliano, el énfasis recae sobre el aspecto retórico de la ironía. Aris-
tóteles distingue al irónico del jactancioso, basándose en el hecho de mentir a sabiendas 
y exagerar su propio mérito, sin olvidar mencionar el fenómeno del hombre veraz en 
oposición a los amantes de la falsedad:  

 
El hombre veraz y sencillo (alethéskaiaploûs) llamado auténtico (o sincero = 

authékaston) es el término medio entre el irónico y el jactancioso (o simulante y 
fanfarrón = eirônoskaialadsónos). El que a sabiendas miente y dice las peores cosas 
sobre sí mismo es el irónico (eirôn), mientras que el que exagera su mérito es jac-
tancioso (aladsón). El que, en cambio, habla de sí mismo conforme a la realidad es 
el hombre veraz y, en frase de Homero, circunspecto (o inspirado = pepnuménos), 
y en general uno es amigo de la verdad y los otros de la falsedad (kaiholôs o men-
filalethesoi de filopseudes) (Aristóteles, 1995: 1233). 
 
Así, lo decisivo es utilizar la ironía obteniendo una reacción agradable y diferen-

ciándose, por tanto, del jactancioso: «En cambio los que usan con moderación la ironía, 
ironizando en cosas que no saltan demasiado a la vista o no son manifiestas, nos resul-
tan agradables. El jactancioso parece, pues, ser opuesto al veraz, ya que es peor que el 
irónico (Aristóteles, 1995: 1127)».  

Para Aristóteles, la exageración es una habilidad defectiva en el momento en que 
lo ficticio modifica la verdad, de modo que llama «fanfarrón» al individuo en cuestión; 
al mismo tiempo, el que aminora las cosas se llamará «disimulador»: «La ficción que 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 41 

altera la verdad, se llamará, si exagera las cosas, fanfarronería, y el que tenga este de-
fecto será un fanfarrón; si, por el contrario, disminuye las cosas, se llamará disimulación 
(eironeia), y el que lo haga, un disimulador (eirón) (Aristóteles, 1992: 116)».  

El irónico tiende a poseer un mayor carácter en comparación con el fanfarrón, que 
se ufana de la existencia de elementos que en realidad le faltan: «El fanfarrón (aladsón) 
es el que se ufana de tener más de lo que tiene, y el irónico (eirôn), al contrario, es el 
que se atribuye menos» (Aristóteles, 1992: 1221). Además, cabe destacar que el irónico 
es mucho más inteligente, como podemos concluir leyendo esta línea: «El irónico hace 
el chiste para sí mismo, el chocarrero para divertir a otro» (Aristóteles, 1971: 212). 

Después de la visión formada por Cicerón, Quintiliano y Aristóteles, la ironía per-
dió su significado primario, es decir, su significado socrático, y se convirtió en una 
figura meramente retórica. 

Pasaban los siglos, pero el concepto de ironía no salía de las fronteras retóricas. 
David Wolfsdorf cita a N. Knox, quien no observa el desarrollo de esta noción en los 
tiempos posteriores a Quintiliano:  

 
[…] N. Knox claims that until modernity, the concept underwent no substan-

tial further development: “In the fifteen centuries between Quintilian’s death and 
the first appearance of irony in English little that was new happened to the word. 
The rhetorical definition of it as saying one thing and meaning the contrary… was 
passed on from one rhetorician to another.” When the Latin word did surface into 
English as ‘yronye’ in 1502, it was and remained among Anglophones until the 
early eighteenth century as “esotheric and technical” concept (Wolfsdorf, 2007: 
176). 
 
Wayne Booth hablaba sobre la ironía antes del siglo XVIII: «Solo un recurso re-

tórico entre muchos otros, el menos importante de los tropos; al concluir el romanti-
cismo, se había convertido en un gran concepto hegeliano […] e incluso un atributo de 
Dios, y en nuestro siglo es un elemento distintivo de toda la literatura, o al menos de la 
buena literatura (Booth, 1974: I)». 

El fin del siglo XVIII y la entrada del XIX traen una concepción profunda de la 
ironía, concepción que Wolfsdorf denomina «radical transformation» (Wolfsdorf, 
2007: 176). Durante este período, la ironía adquiere una naturaleza doble, pues se con-
vierte en una herramienta útil y, por tanto, en una herramienta con mayor presencia:  

 
Where before irony had been thought of as essentially intentional and instru-

mental, someone realizing a purpose by using language ironically… it now became 
possible to think of irony as something that could instead be unintentional, some-
thing observable and hence representable in art, something that happened or that 
one became or could be made aware of… from now on irony is double-natured, 
sometimes instrumental, sometimes observable. Where before irony had been 
thought of as being practiced only locally or occasionally… it now became possible 
to generalize it and see all the world as an ironic stage and all mankind as merely 



42 Vladimer Luarsabishvili 

players… And where before irony had been thought of as a finite act or at most an 
adopted manner (as with Socrates), it could now be thought of as a permanent and 
self-conscious commitment: the ideal ironist would be always an ironist, alert even 
to the irony of being always an ironist; irony, in short, could be seen as obligatory, 
dynamic, and dialectical (Wolfsdorf, 2007: 176). 
 
 
3.2. La reforma de los teóricos del Romanticismo 
 
El siglo XIX fue un período decisivo para el desarrollo de la ironía. Los románticos 

que reflexionaban sobre el papel del ser humano en el universo y prestaban una aten-
ción especial al papel del yo en la formación del mundo modificaron la noción de ironía 
añadiéndole nuevos perfiles.  

En cuanto a las razones del nacimiento de la ironía romántica, Vicente Raga Ro-
saleny dice lo siguiente: «La ironía romántica nace en parte como una reacción antirre-
toricista, así como con pretensiones de crítica social y revisión de los ideales heredados, 
una crítica del período de la crítica, esto es, de la Ilustración» (Raga Rosaleny, 2007: 
148). Efectivamente, el arte equilibrado ya no podía responder a las necesidades del 
pensamiento nuevo. Las guerras napoleónicas, que provocaron el sentimiento de galo-
fobia y despertaron las ideas nacionalistas, condicionaron el rechazo a los esquemas 
franceses pseudoclásicos. Los intelectuales fijaron la mirada en la Edad Media, reci-
biendo, así, la influencia de la edición de los manuscritos medievales en el siglo XVIII. 
La conocida frase de Victor Hugo que afirma que el Romanticismo es el liberalismo en 
literatura definió, desde el inicio del movimiento, el papel de la libertad en la nueva 
estética literaria.  

Antes de intentar definir la ironía romántica, nos vienen a la memoria las palabras 
de Walter Biemel, que, tratando el mismo tema, observó la dificultad que conllevaba 
definir dicho concepto: «Debemos intentar una caracterización de la ironía romántica. 
No sabemos aún con certeza si esta caracterización puede darse en forma de definición. 
Podría ser que hubiese otros caminos para aprehender una cosa» (Biemel, 1962: 32). A 
pesar de lo dicho, nos parece importante definir dicha ironía romántica para poder en-
tender, dentro de la evolución del concepto de ironía, el momento histórico en que nos 
encontramos.   

En su definición general, la ironía romántica se entiende como estado del ser hu-
mano que abraza el subjetivismo: el sujeto ya no es la razón que percibe el juicio, sino 
el proceso de creación. El sujeto romántico tiene por finalidad la autodestrucción, como 
decía Novalis. 

El hecho de que los románticos valorasen la cultura y el pensamiento griegos es 
evidente, viéndose reflejado en el nombre de la revista en la que los autores de Jena 
publicaron sus textos: Athenäum.2 A pesar de la gran influencia de los autores más 

  
2Los aforismos también aparecen en el Lyceum der SchönenKünste. 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 43 

cercanos cronológicamente (Diderot, Goethe, Shakespeare, etc.) el influjo griego es 
muy palpable en los románticos.3 

Los románticos fijaron su mirada en la ironía socrática. Prestaron atención a la 
aspiración filosófica de Sócrates, a la dimensión dialógica de su pensamiento y a las 
características de la ironía. Dicha ironía adquirió no solo un carácter reflexivo, sino 
también liberador, liberando tanto a la obra de arte como al lector.  

Según Schlegel, el arte no es una repetición exacta del mundo o la expresión de la 
vida humana, sino que es esencialmente otra cosa. A pesar de la creatividad que ofrece 
la naturaleza, se observa en ella la incapacidad de ser irónica, es decir, de presentarse 
de otro modo a como realmente es. Frente al proceso de creación de la naturaleza, el 
ser humano puede crear otra naturaleza distinta, una naturaleza supra-natural, una crea-
ción llevada a cabo según los deseos del autor y según el producto del arte, no según la 
producción ciega y deshumanizada.  

Para los románticos, la creación es una liberación del dinamismo vital. En el Sch-
legel-Lyceums-Fragment 48, el autor define la noción de ironía («Ironie ist die Form 
des Paradoxen. […] Paradox ist alles, was zugleich gut und gross ist»), explicando la 
estructura paradójica de la ironía, que es, al mismo tiempo, buena y grande.  

En el fragmento 108, Schlegel dice que la ironía «es la más libre de todas las li-
cencias porque por ella uno se eleva sobre uno mismo». Este signo es decisivo para la 
ironía romántica. De este modo, la ironía se convierte, para los románticos, en un estilo 
de vida, en una forma de comportamiento.  

Considerando la libertad como elemento vital primordial, la ironía se convierte en 
la herramienta más importante. La ironía y la libertad están tan fuertemente ligadas 
entre sí que no pueden ser entendidas la una sin la otra. El ser humano, siendo libre, 
participa en un proceso de autocreación, que conlleva, a su vez, un proceso de autoani-
quilación. Sobre esto último, leeremos el fragmento 116: «Schein der Selbstverni-
chtung ist Erscheinung der unbedingten Freiheit, der Selbstschöpfung». Es necesario 
alejarse y guardar cierta distancia respecto a uno mismo para poder alcanzar la libertad. 
Actuando de este modo, podremos percibir lo infinito, podremos apaciguar el anhelo 
de infinitud que desgarra al autor romántico. «Ser para sí mismo» (o, como lo llama 
Fichte, yoidad), es un estado al que se llega gracias a la libertad. El yo denota pura 
libertad; se trata de una tendencia infinita que actúa, desde su actividad heroica, me-
diante un ideal infinito. Sobre la semejanza entre los pensamientos de Fichte y Cervan-
tes, Francisco Romero explica lo siguiente:  

 
Su santidad injertada en heroísmo se forja el mundo requerido para salir a luz 

para cobrar sustantividad. La mentira que fragua es la indispensable para que surja 
su verdad. Su yo ha creado el no-yo que necesita para que llegue a ser realidad 
efectiva lo que sin él no sería sino latencia, espera, demanda. Una verdad, pues, y 
las condiciones para que se afirme y publique, para que abandone el refugio donde 

  
3En uno de los fragmentos, entre las importantes tendencias de su tiempo, Schlegel observaba la Revo-
lución Francesa, la Teoría de la Ciencia de Fichte y la novela Wilhelm Meister de Goethe. 



44 Vladimer Luarsabishvili 

dormita y pruebe sus fuerzas a la intemperie. El engaño como método para que esa 
verdad se encuentre a sí misma. Es, aproximadamente, lo que ocurre con la filosofía 
de Fichte […] Tanto en Don Quijote como en Ficte, el sujeto, pues, se crea el con-
torno de incitaciones o resistencias que necesita para ser, ya que en ambos […] no 
hay para el sujeto otro modo de existencia que la contienda, la actualización de 
ciertas energías espirituales que no saldrían de su sueño sin un adversario capaz de 
despertarlas y cuya función es exclusivamente esa (Romero, 1947, citado en Ba-
save Fernández del Valle, 1959: 99-100). 
 
Efectivamente, reabsorbiendo el no-yo mediante la reflexión, el yo actúa para re-

construir la propia naturaleza. De este modo, los límites se borran mediante el senti-
miento; de aquí nace la preferencia del sentimiento sobre el pensamiento, preferencia 
tan esencial para los románticos.  

Entre los sentimientos que condicionan la supresión de los límites y la desapari-
ción de lo condicionado, es la nostalgia la que permite al individuo expresar su propia 
identidad sin encontrar barreras artificiales alzadas por la sociedad. Pero, con esto, no 
pretendo decir que la estética cervantina sea lo mismo que la estética romántica. No 
pueden ser lo mismo, porque la estética es fruto de su tiempo y la evolución del pensa-
miento humano aleja a los románticos de la visión del mundo cervantino. A esto mismo 
se refiere Agustín Basave Fernández del Valle al indicar la ausencia del yo puro en El 
Quijote: 

 
Menester es, sin embargo, no extremar el paralelo. Entre Don Quijote y Fichte 

median capitales diferencias. Para Don Quijote, individualista hasta los tuétanos, 
no hay ningún yo puro sino millones de personas de carne y hueso. Aunque su 
locura forje un mundo “ad hoc”, no se puede decir que sienta que su yo empírico 
es la raíz del ser y resuelva en sí todo el ser (Basave Fernández del Valle, 1959: 
100). 
 
La libertad, como problema filosófico, ha tenido una tradición pobre. Hannah 

Arendt dedica un interesante ensayo al problema existente entre la política y la libertad. 
Titula el ensayo con el encabezamiento ¿Qué es la libertad? y desarrolla un texto en el 
que se refleja su investigación acerca de la relación histórica que existió durante siglos 
entre la política y la libertad.  

Según Arendt, la libertad es la última noción en aparecer en el pensamiento filo-
sófico. Su nacimiento se explica como consecuencia de la difusión del cristianismo (a 
través de las figuras de San Pablo y San Agustín).  

En cuanto a la razón principal de la convivencia humana bajo un sistema político, 
Arendt estudia la libertad en la Raison d’être de la política. Pero esta libertad es distinta 
a la libertad interior, que nada tiene que ver con la política. La libertad interior es un 
refugio necesario e impenetrable en el caso de estar ausente la libertad exterior en la 
sociedad. Ya Epicteto advirtió que una persona es libre cuando puede prescindir de 
todo lo que está en su poder (Dialexis, §75).  



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 45 

Según Arendt, es notable la aparición de la idea de libertad en la filosofía de San 
Agustín como intento de separar las nociones de libertad y política. El hombre es ver-
daderamente libre mientras actúe, porque ser libre y actuar son lo mismo (Arendt, 
1961). En el Romanticismo, la política y la libertad están fuertemente vinculadas y li-
gadas. Citamos aquí un retrato costumbrista de García Tassara titulado La politicoma-
nía, en el que el autor dice, respecto a la política, lo siguiente: «es la gran enfermedad 
de nuestra época». No olvidemos que los románticos liberales lucharon por establecer 
el sistema constitucional; entre los españoles, podríamos mencionar a Martínez de la 
Rosa, Larra, Trueba y Cossío, Espronceda y Nicomedes Pastor Díaz, entre otros. 

Naturalmente, la nueva cosmovisión condicionó la forma de los textos románticos, 
distintos a los de la época precedente. El poeta romántico ha creado su texto en un 
estadio intermedio, sin llegar a alcanzar su forma perfecta. Se formularon las nociones 
de prosa poética y verso prosaico, y desapareció el uniformismo clasicista, dándose la 
polimetría. Así, un texto romántico impregnado de ironía presentaba tres característi-
cas: aparecía fragmentado (fruto de la libre decisión del autor); no era una obra (mos-
traba cierta incoherencia, siendo, su ironía, contradictoria); y, finalmente, presentaba 
una crítica (el arte ya no era algo bello, sino que ahora contenía una reflexión). 

La ironía se convirtió en un punto de apoyo para los románticos. Pero no todos los 
intelectuales la recibieron como una estética propia, una estética que los representase. 
Por ejemplo, Hegel criticaba el entendimiento de la ironía romántica desde la óptica 
de los autores románticos. La ironía schlegeliana sería una amenaza para las institucio-
nes, puesto que proponía una libertad absoluta, aspirando a la idealidad y al infinito 
resultantes de la negatividad absoluta.  

Hegel, en sus Lecciones sobre la Historia de la Filosofía, identificaba la ironía 
socrática como una especie de relación interpersonal y la llamaba «forma subjetiva de 
la dialéctica». Al mismo tiempo, para el pensador alemán, fue muy importante distin-
guir los dos tipos de ironía, por lo que estudió detalladamente la ironía socrática y la 
consideró un factor de verdad, refiriéndose a ella como «la ironía general del mundo» 
(Hegel, 1995). 

Lo que vemos aquí es un doble tratamiento de la ironía: por una parte, como forma 
subjetiva de la dialéctica; y, por otra, como factor de verdad. En ambos casos, para 
Hegel, la ironía es una potencia negativa, es lo que puede abolir todo lo que es impor-
tante en la sociedad y en la vida. Para Hegel, la ironía socrática, debido a su significado 
limitado, es solamente un modo de conversación, de modo que mantiene alguna seme-
janza con la dialéctica, pero no con la ironía romántica. Hegel rechaza el intento de 
convertir la ironía socrática en un principio universal como lo hicieron los románticos, 
de manera que entiende la ironía como una concepción del mundo. A pesar de esto, no 
rechaza la subjetividad absoluta, sino que la critica cuando el sujeto cree erróneamente 
que ha alcanzado la libertad. La subjetividad y la libertad están separadas, y la ironía 
consiste en creer encontrarse en plena libertad.  



46 Vladimer Luarsabishvili 

Rosario Casas Dupuy hace referencia a Charles Taylor, autor que explica la in-
coherencia que existe entre Hegel y los autores románticos, señalando el papel de la 
razón en el primer caso y de la intuición en el segundo: 

 
Charles Taylor cree también que lo que separa a Hegel de los románticos es 

la escogencia de un camino diferente para llegar al mismo fin. Mientras Hegel 
apoya una síntesis mediante la razón, los románticos la logran a través de la intui-
ción y de la imaginación. Ese fin común que Taylor les atribuye a Hegel y a los 
románticos es el “expresivismo”, es decir, “la ambición de combinar la más plena 
autonomía racional con la mayor unidad expresiva” (Casas Dupuy, 1999: 26-27). 
 
Efectivamente, en el conocido artículo de Russell P. Sebold titulado «La cosmo-

visión romántica: siete síntomas y cinco metáforas», encontramos, en primer lugar, el 
siguiente síntoma: «El sentimiento supera al pensamiento» (Sebold, 2011: 312). La 
tendencia al intimismo, a la nostalgia y a la angustia es una inclinación muy habitual 
en el Romanticismo, mediante la cual los autores románticos huyen de la realidad que 
los rodea. Esta huida se entiende como una entrada en el mundo imaginario, en el 
mundo de la leyenda y del cuento, idea que explica con claridad Kierkegaard, como 
veremos en el siguiente apartado.  

Respecto al papel que representa el sentimiento en el Romanticismo, Walter Bie-
mel explica lo siguiente:  

 
Los románticos colocan el sentimiento en primer término porque en el sentimiento se 

realiza la identidad y la supresión de los límites. Por eso mismo un sentimiento como la 
nostalgia adquiere para los románticos un rango tan especial entre los otros sentimientos: 
la nostalgia por su misma esencia no es limitada, no se dirige a nada limitado ni admite 
frontera alguna (Biemel, 1962: 42).  
 
 
3.3. La ironía en Kierkegaard y Solger  
 
Vinculando la ironía con la subjetividad, Kierkegaard observa dos manifestacio-

nes de este concepto: en primer lugar, al tomar su origen en la figura de Sócrates, la 
ironía muestra una manifestación histórica; y, en segundo lugar, dicha ironía presenta 
una manifestación universal, gracias a la cual se relaciona con la «segunda potencia de 
la subjetividad», es decir, con la «subjetividad de la subjetividad». De esta manera, la 
ironía presenta una manifestación histórico-universal, relacionándose con la filosofía 
moderna (especialmente, con los textos de Kant y Fichte). La diferencia entre las dos 
manifestaciones yace en que la segunda fue «aniquilada», mientras que la primera fue 
«satisfecha al ser reconocidos los derechos de la subjetividad» (Kierkegaard, 2006: 
272).  



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 47 

La figura central en la producción irónica es el sujeto, quien debe tener conciencia 
de la ironía que presenta. La ironía del sujeto aparece poniendo de manifiesto y desa-
rrollando su subjetividad, de modo que el sujeto revele su falta de conformidad con la 
realidad (Ibíd., 289). Se trata de un sujeto «para sí que en su incesante agilidad no deja 
nada en pie, y que en razón de esta agilidad no puede captar en una perspectiva de 
conjunto el hecho mismo de que la ironía no deja nada en pie». Como la ironía es una 
herramienta que sirve para liberarse de algo, al final, nos quedamos sin nada. Pero in-
cluso a la nada no se le puede conceder seriedad (Ibíd., 294).  

Tras analizar el asunto de Sócrates, Kierkegaard concluye que consistió en «dejar 
que lo abstracto se hiciese visible en virtud de lo inmediatamente concreto», distin-
guiendo otra posibilidad de ironía, cuyo fundamento es «mostrarse también cuando el 
ironista busca despistar al mundo circundante respecto de sí mismo» (Ibíd., 278-294).  

Esta segunda habilidad de la ironía puede ser un rasgo definitivo para la ironía 
romántica. De aquí toma su origen la pregunta respecto al nacimiento de la ironía o, 
mejor dicho, respecto al ámbito en el que se puede originar la respuesta irónica del 
sujeto. Según el filósofo danés, la ironía surge de la pregunta metafísica en torno a la 
relación entre la idea y la realidad. Mientras se halle en un registro metafísico, el ironista 
parecerá distinto de lo que es (Ibíd., 283-301). La ironía ayuda al sujeto a percibir la 
realidad y concebirla como una tarea que necesita ser realizada.  

Hay otra posibilidad, también: cuando la realidad se presenta «como un don», re-
lacionándose con el pasado del individuo. Primeramente, el rasgo característico del iro-
nista, estar libre, lo ayuda a concebir la realidad; y, en segundo lugar, el pasado debe 
ser aceptable para el ironista para que sea posible jugar con él. Aquí, se presenta el 
pasado, ante nosotros, en su representación mística, incluyendo la leyenda, el cuento y 
el mundo imaginario (Ibíd., 300-302).  

La relación entre la ironía y la realidad es compleja: la primera nos enseña a reali-
zar la segunda, colocando el «acento sobre la realidad». En su sentido metafísico, la 
ironía es el camino e indica el camino, el camino «por el cual el resultado se le sustrae» 
(Ibíd., 340-341). Este rasgo de indicar el camino relaciona la ironía romántica con la 
filosofía, especialmente con la filosofía existencial. Lo primero que nos viene a la me-
moria es el poema de Antonio Machado en el que el poeta hace referencia al camino 
reflexionando sobre el andar o, como decía Miguel de Unamuno, el obrar.  

Antes de terminar este apartado, queremos emplear algunas palabras para resaltar 
el concepto de ironía según Solger, quien merece ser tenido en cuenta, debido a su 
acercamiento a dicha noción de manera tan distinta. Wolfhart Henckmann, en un ar-
tículo muy interesante llamado «El concepto de ironía en K.W.F. Solger», estima que 
la teoría de Solger sobre la ironía (el mismo Solger la denomina ironía trágica) es una 
teoría de la existencia. Henckmann cita a Solger al observar la ironía como algo que 
parte del ser humano, como rasgo específico del hombre: 

 
La verdadera ironía parte de que el hombre, durante su vida, solo puede cum-

plir el propio destino – incluso bajo la acepción suprema de la palabra – en este 



48 Vladimer Luarsabishvili 

mundo presente… También lo sumo está dado para nuestra acción solamente en 
una configuración limitada y finita. Y por esto, en nosotros, es tan nulo como lo 
mínimo, y perece necesariamente con nosotros y con la nulidad de nuestro sentido. 
En verdad, lo sumo está solamente en Dios. Y en nuestro caso se transfigura como 
algo divino, como algo en lo que nosotros no participaríamos ni como seres finitos, 
ni como seres que con sus pensamientos pueden divagar en apariencia más allá de 
lo finito, si no se diera una presencia inmediata de este divino que se revela en la 
desaparición de nuestra realidad. Y la ironía trágica es el templo de ánimo que ilu-
mina esa presencia inmediata de lo divino en las cosas humanas (Solger, cit. en 
Henckmann 1988: 21-22). 
 
Lo que encontramos diferente en el pensamiento de Solger es que, para él, es ne-

cesaria la presencia de la realidad para el desarrollo de la idea. Los románticos necesitan 
negar lo limitado para alcanzar lo infinito. Solger observa la idea en su unión con la 
realidad, pero también admite que, en esta unión, se pierde la idea. Por ello, el empare-
jamiento, para Solger, es el entusiasmo, mientras que la pérdida de la idea es la ironía.  

Para los románticos, el arte es una esfera importante. Para entender la obra de arte 
según Solger, se requiere de la unión del entusiasmo con la ironía. El sentimiento de 
claridad está visible tanto en la ironía socrática (cuando Sócrates descubre lo dispara-
tado y dudoso en el pensamiento de su interlocutor) como en la ironía romántica (sur-
gido del sentimiento de libertad), pero no en la reflexión sobre la ironía trágica. Debido 
al carácter melancólico de la ironía trágica, se observa la conclusión de la idea. De esta 
manera, a primera vista, la ironía, tal como la comprende Solger, es distinta de la com-
prensión socrática y romántica.  



 

 
 
 
 
 
 

4. La metáfora 
 
 
 

Aristóteles entendió la metáfora1 como «la traslación de un nombre ajeno, o desde 
el género a la especie, o desde la especie al género, o desde una especie a otra especie, 
o por analogía» (Aristóteles, 2011: 92). Además, entre las características particulares 
de la metáfora, subrayaba el rasgo de la claridad: «Y la metáfora posee, como ninguna 
otra cosa, la claridad, lo agradable y el giro extraño; y esta no es posible aprenderla de 
otra persona» (Aristóteles, 1971: 190). Jakobson, por otro lado, distinguió las categorías 
básicas del tropo (metáfora y metonimia), vinculándolas con los ejes paradigmático y 
sintagmático: 

 
Quisiera insistir en mi antigua teoría de que el estudio de los tropos poéticos 

ha sido dirigido hacía la metáfora, en primer lugar, y la llamada literatura realista – 
íntimamente ligada con el principio metonímico – aún desafía a la interpretación, a 
pesar de que la misma metodología de la poética emplea a analizar el estilo meta-
fórico de la poesía romántica, se aplica, por entero, a la textura metonímica de la 
prosa realista (Jakobson, 1988: 67). 
 
Cohen (1970) demostró que los ejes mencionados2 no pueden ser separados como 

constituyentes de las figuras retóricas. Todorov, sin embargo, relacionó la metáfora con 
una duplicación de la sinécdoque, y Grupo μ elaboró una clasificación taxométrica de 
los tropos, clasificación criticada posteriormente por N. Ruwet y P. Schofer desde las 
  
1 Respecto a las figuras retóricas, indicaba Lotman lo siguiente: «podríamos señalar también épocas en-
teras en que precisamente la renuncia a las figuras retóricas se vuelve artísticamente significativa, y el 
discurso, para que se lo perciba como artístico, debe reproducir normas del discurso no artístico. Como 
épocas orientadas al tropo podemos mencionar el período mitopoético, el medioevo, el barroco, el ro-
manticismo, el simbolismo y la vanguardia» (Lotman, 2003: 7). 
2 Según Jean Cohen, la metáfora se sitúa en el plano paradigmático, siendo el eje de los cambios retóricos. 
Cohen advirtió que la Retórica no había distinguido los distintos planos: «Así, las distintas figuras no son, 
como pensaba la retórica clásica, la rima, la inversión, la metáfora, etc. [...] La retórica no ha sabido 
distinguir entre el plano sintagmático y el plano paradigmático; no ha visto que, lejos de oponerse, ambos 
planos se completaban» (Cohen, 1984: 113). 



50 Vladimer Luarsabishvili 

perspectivas lingüísticas y literarias. Por otro lado, el profesor Tomás Albaladejo resalta 
el estudio de la metáfora dentro del ámbito de la Lingüística y Literatura: 

 
Metaphor is one of the main rhetorical and poetic devices (Le Guern 1985 

[1976]; Ricoeur 1980 [1975]; García Berrio 1985; Pujante 2003: 207 ff.; Bobes 
Naves 2004; Haverkamp 2007). The cognitive theory of metaphor is receiving an 
increasing attention and is being stimulated in the areas of cognitive linguistics and 
literary criticism and theory (Arduini 2000; Arduini, ed. 2007; Fernández Cozman 
2008; Pérez, Langer 2008). Despite the problems which this perspective of the 
study of metaphor has, it is no doubt a valuable methodological position for con-
necting rhetoric and the production and interpretation of discourses as to the cog-
nitive foundations of them (Albaladejo, 2013: 14). 
 
David Pujante detectó la existencia de dos modos de expresar el mundo, siendo el 

segundo el modo retórico basado en la metáfora: 
 

La metáfora es la expresión más característica de la Retórica. Existe un modo 
racional de expresar el mundo, cuya piedra angular es el concepto; y existe una 
forma retórica de expresión, basada en la metáfora. Estas formas expresivas no son 
ajenas al problema del conocimiento, por lo que podemos incluso decir que la me-
táfora es el modo expresivo por excelencia del mecanismo de conocimiento retó-
rico (Pujante, 2003: 206).   
 
Esta posibilidad de expresar el mundo interpretándolo es tan importante que hace 

posible vincular la expresión presente con la expresión ausente. De esta manera, se hace 
posible la construcción del sentido al incorporarlo en el plano real, como lo indica Ste-
fano Arduini: «This ability allows them to interpret reality, providing it with structure. 
In this sense figurative activity is not the depiction of a given world, but rather the con-
struction of a possible meaning, the ability to construct world images employed in re-
ality (Arduini, 2007: 8)».  

 
 
4.1. Definición y tipos 
 
A pesar de que los estudios sobre la metáfora gozan de actualidad desde los tiem-

pos más remotos, la definición de su naturaleza es bien distinta, tanto en el período del 
desarrollo de la Retórica como en la época contemporánea. Draaisma subraya la im-
portancia de dos palabras en la definición aristotélica – de lo «ajeno» y de la «trasla-
ción» (Draaisma 1999). En los estudios contemporáneos las metáforas están clasifica-
das en distintas clases: Fontanier (1821) distingue «las metáforas de uso» de las «me-
táforas de imaginación», Richards (1936) diferencia la metáfora presente en el lenguaje 
de la otra que se llama «poética», Konrad (1939) distingue la metáfora «lingüística» 
(que podemos considerar como un primer tipo de Richards) y «poética». Sobre el papel 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 51 

de la metáfora en los estudios poéticos notaba Jakobson (1988: 67). Con el paso del 
tiempo, la metáfora, junto con las características lingüísticas, adquirió las peculiarida-
des cotidianas y literarias, como lo muestran Lakoff and Johnson: «We have found […] 
that metaphor is pervasive in everyday life, not just in language but in thought and ac-
tion. Our ordinary conceptual system, in terms of which we both think and act, is fun-
damentally metaphorical in nature» (Lakoff and Johnson 1981: 3). Carmen Bobes Na-
ves distinguiendo tres tipos de la metáfora: lingüística, del habla cotidiana y literaria 
(2004: 10-11), afirma que: 

 
La metáfora se ofrece un paso hacia el mundo sobrenatural, y da forma a expe-

riencias suprasensibles, cuyas frases no han sido recogidas y analizadas en el len-
guaje, pero es obvio que el poeta puede muy bien proponer un mundo de amor divino 
analógico al mundo del amor humano, y el lector puede muy bien leer el poema 
transluciéndolo al mundo del amor divino (Bobes Naves 2004: 133).  

 
Un paso adelante fue atribuir a la metáfora las características de lo imaginario, lo 

que hicieron Brandt (1995), Eco (1984) y Steen (2014); este último destaca un nuevo 
tipo que denomina deliberate metaphors:  

 
The paradox of metaphor has revealed an awkward issue that needs addres-

sing: we have just discovered the ubiquity of metaphor in all language and thought, 
but we now seem forced to allow that most of this metaphor ‘in thought’ does not 
really count as metaphor ‘in thought’, if that is taken in its psychological sense of 
language processing. Acknowledging this problema has led to the formulation of a 
new, alternative position (Steen 2008, 2011). It has led to a revaluation of the fact 
that there is a substantial group of metaphors that clearly are used as metaphors ‘in 
thought’ and that do not need to be processed via cross-domain comparison after 
all. […] I have suggested that the metaphors that are used as metaphors in this way, 
and that presumably require processing by crossdomain mapping, may be called 
‘deliberate metaphors’ (Steen 2014: 17).  
 
Le Guern (1985) ve un papel de la metáfora en la necesidad de expresar un senti-

miento que necesita ser compartida, y Paul Ricœur ofrece seis proposiciones sobre el 
tema: 1) La metáfora es un tropo, una figura del discurso que tiene que ver con la de-
nominación. 2) Representa la amplitud o prolongación del sentido de un nombre por 
medio de la desviación del sentido literal de las palabras. 3) El motivo para esta desvia-
ción es la semejanza. 4) La función de la semejanza es la de fundamentar la sustitución 
del sentido literal –el cual podría haber sido utilizado en el mismo lugar– por el sentido 
figurativo de una palabra. 5) Por lo tanto, la significación sustitutiva no representa nin-
guna innovación semántica. Podemos traducir una metáfora, esto es, restituir el sentido 
literal que la palabra figurativa sustituye. En efecto, sustitución más restitución es igual 
a cero. 6) Ya que no representa una innovación semántica, una metáfora no proporciona 



52 Vladimer Luarsabishvili 

ninguna nueva información acerca de la realidad. Es por esto por lo que puede contarse 
como una de las funciones emotivas del discurso (Ricœur 2003: 61-62). 

Otro asunto relacionado con el estudio de la metáfora es el problema de su tradu-
cibilidad. Estudiado y discutido durante los siglos pasados, el problema de la traducción 
de la metáfora no pierde su actualidad en la época contemporánea. Peter Newmark, tras 
distinguir seis tipos de metáfora y ofrecer las herramientas útiles para la traducción de 
cada una, concluye:  

 
En principio, sin embargo, la traducción de cualquier metáfora es el epítome 

de toda la traducción, a no ser que “funcione” una traducción literal o sea obligato-
ria, porque siempre ofrece posibilidades en la dirección del sentido o en la de la 
imagen, o modifica una de ellas, o combina ambas, como he demostrado, depen-
diendo una vez más de los factores contextuales y, en no menor medida, de la im-
portancia de la metáfora dentro del texto (Newmark, 2010: 159). 
 
Gideon Toury nos ofrece seis posibilidades de traducción de la metáfora: 1) metá-

fora por la «misma» metáfora; 2) metáfora por una metáfora «diferente»; 3) metáfora 
por no-metáfora; 4) metáfora por 0 (es decir, la omisión completa, sin dejar rastro en el 
texto meta); 5) no metáfora por metáfora; 6) 0 por metáfora (es decir, pura y simple 
adición, sin ninguna motivación lingüística en el texto origen) (Toury, 2004: 126-127). 
Mary Snell-Hornby indica la importancia de la cultura en el proceso de traducción de 
la metáfora, subrayando que las diferentes lenguas crean los símbolos de manera dis-
tinta, lo que complica la búsqueda de la metáfora equivalente en la lengua meta: «en la 
traducción, el problema fundamental que plantea la metáfora es el hecho de que las 
diferentes culturas, y por lo tanto las diferentes lenguas, expresan los conceptos y crean 
los símbolos de manera distinta, y de ahí que el sentido de una metáfora sea en muchos 
casos de origen cultural» (Snell-Hornby, 1999: 81). Kurth resume la problemática que 
presenta la metáfora, que para autor es «a frequent translation problema that is still terra 
incognita – largerly unmapped by translation theory, and entirely un accounted-for in 
the academic training of translators» (Kurth, 1995: 1).  

Stefano Arduini ve el problema de la traducción de la metáfora de la siguiente 
manera: «Yo creo que traducir metáfora sea, en realidad, traducir esquemas comporta-
mentales y, por lo tanto, la cuestión de la metáfora es central en cualquier estudio sobre 
la traducción, dado que muestra la manera en que ésta tiene que ver, sobre todo, con las 
relaciones entre culturas más que con las relaciones entre lenguas» (Arduini, 2002: 7). 
En su interesante artículo titulado «Prescripción y descripción: la metáfora en los estu-
dios de traducción», Eva Samaniego Fernández agrupa cuatro opiniones de autores 
destacados del ámbito sobre la traducibilidad de la metáfora: a) cuando la metáfora es 
intraducible (lo que aportan Nida (1964) y Vinay y Darbelnet (1958)), b) cuando es 
traducible y «no presenta problemas especiales de trasvase» (basándose en Kloepfer 
(1981), Reiss (1971) y Mason (1982)); c) la metáfora es traducible pero presenta un 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 53 

grado alto de inequivalencia interlingüística (Van Den Broeck (1981), Rabadán Álva-
rez (1991), Toury (1985 y 1995) y Newmark (1988)); y d) «postura conciliadora» 
(Snell-Hornby, 1988) (Samaniego Fernández, 2002: 55).  

La idea de que la identificación de la metáfora posee una mayor importancia, es 
subrayado por Gerard Steen, que señala asimismo la validez de la metáfora: 

 
Metaphor identification is crucial for assessing the quality of metaphor re-

search, also for translation: if researchers cannot agree on what counts as an ins-
tance of a particular phenomenon by independent observations, then their findings 
are not much more than personal constructions and interpretations. Yet reliable me-
taphor identification is not ‘just’ an important methodological issue, but also invol-
ves the heart of the matter of the cognitive-linguistic approach to metaphor: its va-
lidity (Steen, 2014: 15). 
 
Zoltán Kövecses distingue cinco casos de dificultad en la traducción de la metá-

fora: la dificultad puede ser condicionada por los factores del contexto, por las diferen-
tes vías de la traducción de la metáfora, por la posibilidad de traducir conceptos abs-
tractos por metáfora o metonimia y el papel de los «matching conditions» (Kövecses, 
2014: 37). Karin Riedemann y Morales Isabel Diéguez en su artículo sobre la traduc-
ción de metáfora ofrecen la siguiente solución: 1. Revisión exhaustiva del texto original 
y clasificación del mismo según tipo y clase de texto. 2. Identificación y análisis de las 
metáforas presentes en el texto original desde el punto de vista de su tipología, de sus 
implicaciones semánticas y estilísticas, y desde el punto de vista pragmático o funcio-
nal. 3. Clasificación de las metáforas del texto original atendiendo a los criterios men-
cionados en los puntos anteriores. 4. Proposición de traducción de cada una de las me-
táforas justificando dicha proposición. 5. Identificación y justificación de los recursos 
de traducción empleados en cada caso (Riedemann y Diéguez, 1999: 366-367). 

Basando en mi propia experiencia de traducir los textos literarios y filosóficos, he 
podido concluir que es conveniente traducir la metáfora del texto original con la metá-
fora equivalente de la cultura meta; en algunos casos, especialmente cuando entran en 
contacto culturas históricamente muy alejadas, sería posible traducir la metáfora por 
no-metáfora; pero hasta en estas condiciones me parece inaceptable realizar la traduc-
ción de la metáfora por 0. Traducir la metáfora por no-metáfora es conveniente en caso 
de la traducción de los textos filosóficos (Luarsabishvili, 2016b, 2016c).  

 
 
4.2. La Retórica cultural y el motor metafórico 
 
En la historia de la ciencia hay pocas disciplinas que tienen tanto un pasado rico 

como un futuro prometedor. Una de ellas es la Retórica, una ciencia clásica del dis-
curso, inventada por los griegos y desarrollada en el Imperio Romano, que formó parte 



54 Vladimer Luarsabishvili 

de la cultura en distintas épocas y de diferentes corrientes artísticas, en la Edad Media, 
en el Clasicismo y en el Romanticismo. 

La Retórica tiene una relación fundamental con la cultura, bidireccional por su 
carácter histórico: siendo, por una parte, la técnica discursiva utilizada en la Antigüedad 
grecolatina y, por otra, llevando las peculiaridades culturales en su naturaleza comuni-
cativa y persuasiva. La Retórica tiene unas estrechas relaciones con la historia, el pen-
samiento y las acciones humanas. Los acontecimientos históricos se reflejan en la cul-
tura formando parte del discurso histórico y literario compuestos por las seis operacio-
nes retóricas (intellectio, inventio, dispositio, elocutio, memoria, actio/pronuntatio) 
(Lausberg 1966-1967-1968; Albaladejo 1989; Chico Rico 1989, 1998).  

Al final del siglo XX, tres tendencias bien destacadas fueron distinguidas por José 
María Pozuelo Yvancos (1987): la Retórica de la argumentación, representada por 
Chaïm Perelman y Lucie Olbrechts-Tyteca; la Retórica estructuralista, representada por 
el Grupo μ; y la Retórica general de carácter textual, presupuestada por Antonio García 
Berrio. Esta última tendencia, por su entendimiento de la retórica como de la «técnica 
de la persuasión» con una dimensión discursiva y, por tanto, textual (García Berrio, 
1994: 34), conduce al entendimiento y a la formulación de la Retórica cultural, pro-
puesta por Tomás Albaladejo, la cual se centra en las relaciones históricas, sociales, 
comunicativas y discursivas entre la Retórica y la Cultura.  

El siglo pasado fue decisivo para un desarrollo de la Retórica y también para la 
recuperación de su función histórica, convirtiéndose la Retórica en un ámbito fértil para 
una producción y para un análisis de los discursos. La Retórica general de carácter tex-
tual intenta no solamente reactivar las posibilidades retóricas formadas durante su larga 
historia, «[…] sino que también supone una ampliación del instrumental teórico con 
las contribuciones retóricas producidas desde los actuales planteamientos textuales, con 
la consiguiente extensión del instrumental teórico» (Albaladejo, 1989: 39). Antonio 
García Berrio abrió un camino hacia la formación de la disciplina con una nueva pers-
pectiva, de índole retórico-cultural, persiguiendo el fin de destacar las posibilidades re-
tóricas en la formación de la cultura y, al mismo tiempo, evaluar el papel de las pecu-
liaridades culturales en la composición del discurso retórico.3 La propia historia de la 
Retórica facilitaba la mencionada aproximación de la Retórica a la cultura: tanto en la 
cultura griega como en la romana, la Retórica cumplía un papel definitivo en el avance 
cultural, siendo considerada como una de las posibilidades claves en la enseñanza (Jae-
ger, 1978; López Eire, 1996, 2006; Monzón-Laurencio, 2014), comunicación (Pereda, 
2000) y, consecuentemente, en el desarrollo de la sociedad (Partyka, 2015; Acebal, 
2016). Teniendo en cuenta las operaciones retóricas (inventio, dispositio, elocutio, me-
moria, actio o pronuntiatio (Lausberg, 1966-1967-1968; Albaladejo, 1989: 57-64) con 
intellectio (Chico Rico, 1989, 1998), y la dimensión textual, semiótica y pragmática en 

  
3 Otra línea del desarrollo de la Neorretórica es la Retórica constructivista (Albaladejo y Chico Rico, 2020; Chico Rico, 
2020). 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 55 

la que ejerce sus funciones en la sociedad, aparece como imprescindible el acerca-
miento transdisciplinario realizado por Tomás Albaladejo en una serie de las publica-
ciones en la que propuso la Retórica cultural en el contexto de la Neorretórica (Albala-
dejo, 1998, 2009, 2012, 2014).  

Hay que distinguir los Estudios Culturales de los Estudios de la Cultura (Studies 
in Culture en inglés) que sobreentienden el estudio de distintas ramas de la cultura (Al-
baladejo, 2016b). Esta última denominación subraya la existencia de una variedad de 
componentes culturales, de diferentes planteamientos para su compleja investigación 
(epistemológicos o metodológicos) teniendo en cuenta distintas escuelas o diferentes 
líneas de estudio que pueden sintetizar una investigación cultural vinculándola con la 
filosofía, etnografía, historia, semiótica o crítica literaria: 

 
Los Estudios de la Cultura son más amplios que los Estudios Culturales y en 

ellos se incluyen varios planteamientos epistemológicos y metodológicos, varias 
escuelas o líneas consolidadas, una de las cuales es precisamente la de los men-
cionados Estudios Culturales. Entre otras, se pueden tener en cuenta en los Estudios 
de la Cultura las siguientes líneas: los Estudios Antropológicos y Etnográficos de 
la cultura, en los que destaca la obra de James Frazer (1986), la Filosofía de la Cul-
tura, representada por Ernst Cassirer (2005), la Historia Cultural, con Johan 
Huizinga (1972), los Estudios Culturales, planteados por la Escuela de Birming-
ham, la Semiótica de la Cultura de la Escuela de Tartu (Lotman y Escuela de Tartu 
1973), la Crítica de la Cultura, en la que se incluyen las aportaciones de Wlad 
Godzich (1998) y la Retórica cultural (Albaladejo 2019d).  

 
Desde esta perspectiva, la Retórica cultural viene a ser una disciplina nueva que 

estudia sus componentes como constituyentes de distintas culturas y, al mismo tiempo, 
evalúa las características culturales en la composición del discurso. Basándose en los 
componentes culturales y haciendo posible un análisis de diferentes textos o discursos4 
—políticos, literarios, filosóficos, lingüísticos, etc.—, la Retórica cultural no solamente 
explica un origen y desarrollo de la producción de las operaciones mentales, sino que 
cumple un papel decisivo en el acercamiento de distintas ciencias del ámbito de las 
Humanidades, las Ciencias Sociales y las Ciencias de la Salud: las herramientas analí-
tico-críticas del sistema retórico pueden ser utilizadas para estudiar los autores y sus 
textos, grupos y movimientos literarios (Doucet, 2017), para describir la retórica misma 
como una parte del legado cultural, como rhetorica recepta (Albaladejo, 1989) conec-
tándola con la recuperación del pensamiento histórico (García Berrio, 1985, 1992), para 
facilitar el proceso de la reconstrucción histórica junto con materiales archivísticos y 
analizando las obras ectópicas escritas por autores ectópicos (Albaladejo, 2011b, 
2019c; Amezcua Gómez, 2016a, 2016b; Hellín Nistal, 2015, 2019; Gallor Guarín, 
2020; Mora López, 2020; Luarsabishvili, 2013b, 2020, 2022a, 2022b), para entender 

  
4 Entiendo el término texto como una entidad estructural y discurso como una entidad comunicativa de la expresión 
verbal. 



56 Vladimer Luarsabishvili 

mejor las investigaciones en torno a memoria (González-Marín, 1998; Phillips, 2019) 
y neurociencia actual (Martín Jiménez, 2014; Núñez Fidalgo, 2020).  

Dentro de la Retórica se destaca un componente retórico-cultural que engloba to-
dos los componentes de diferente índole, es decir, por su carácter retórico, literario, 
filosófico y otros, proyectados tanto en el discurso retórico, como en los textos literarios 
o filosóficos, y de lo que forma parte el código retórico-cultural comunicativo (Al-
baladejo, 2016b). Uno de los elementos clave del mencionado código es la metá-
fora « […] por su capacidad de conexión entre la instancia productora y la instancia 
receptora, al estar basada en el salto semántico que se produce en la poiesis y también 
en la interpretación» (Albaladejo, 2019b: 174-175). Basándose en los procesos semán-
ticos, sintácticos y pragmáticos de la creación metafórica y proponiendo un concepto 
del motor translaticio que deja un espacio a otros tropos o elementos de la serie meta-
fórica, Tomás Albaladejo creó el modelo teórico de la metáfora con un componente 
central —el motor metafórico— que consta de los siguientes componentes: 

 
1) El componente constituido por la serie metafórica, de la que forman parte 

la metáfora, el símbolo, la catacresis, la red metafórica, la alegoría y otros dis-
positivos de base translacional, como el símil o comparación, que, como es sa-
bido, no es un tropo, sino una figura de pensamiento; los elementos de esta serie 
se caracterizan por poseer metaforicidad, aunque en distintos grados según el 
elemento del que se trate. 2) El componente formado por diversos mecanismos 
que intervienen en la construcción metafórica: comparación, transferencia, sus-
titución, interacción, combinación y armonización. 3) El componente consis-
tente en el motor metafórico. 4) El componente formado por el contexto y la 
sociedad, donde se producen la creación metafórica y la recepción metafórica, 
que se proyectan como procesos culturales transversales en diferentes espacios 
comunicativos (Albaladejo, 2019a: 568). 

 
La activación del motor metafórico en su fundamentación retórico-cultural 

(Albaladejo, 2019a, 2019b; Fernández Rodríguez, 2019; Gómez Alonso, 2020; 
Luarsabishvili, 2021b, 2022c) puede facilitar el entendimiento del mensaje semántico 
en la dimensión discursiva del texto.  

 
 
4.3. La lágrima solitaria como metáfora romántica  
 
En su artículo «La cosmovisión romántica: siete síntomas y cinco metáforas» 

(2011), Sebold plantea la cuestión del «mundo o cosmovisión» del autor romántico, es 
decir, su estado de ánimo, que se refleja en ciertos síntomas y metáforas universales, 
propias de cualquier autor de esta corriente literaria.  



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 57 

De esta manera, Sebold especifica los siguientes síntomas: el sentimiento supera 
al pensamiento; se funden el alma del poeta y el alma de la naturaleza; la seudo-divi-
nidad del romántico; la sensación de la soledad; la actitud de superioridad; el fastidio 
universal; y, finalmente, el goce en el dolor. A su vez, Sebold propone las siguientes 
metáforas: la juventud o, mejor dicho, la pérdida de la juventud; el satanismo del alma 
inocente o la inocencia del alma satánica; el amor; la lágrima solitaria; y, por último, 
la contemplación del suicidio.  

Acerca de la lágrima solitaria y del llanto, Sebold propone la siguiente explica-
ción: 

 
El llanto copioso no es característico de quienes representan los extremos de 

la mayor virtud o el mayor vicio. La lágrima solitaria representa la explosión del 
dolor en un corazón no habituado a expresarlo. ¡Cuán profundo tendrá que ser su 
dolor para que un individuo tan excepcional llegue a derramar una sola lágrima! 
Zorilla explica así la lágrima solitaria en un personaje profundamente apenado: “La 
verdad es que una lágrima/que a su párpado asoma/viene anunciado un torrente/en 
que el corazón se ahoga” (1964: 308). En fin, la lágrima solitaria es como un ice-
berg: lo que se ve no es nada en comparación con lo que se halla bajo la superficie 
del agua. Al final del siglo XVIII, Cienfuegos escribe en la dedicatoria de su trage-
dia Zoraida a Celima: “Zoraida es tuya [...] y se dará por muy recompensada si 
alguna vez suspendes su lectura para una lágrima, una sola lágrima a la memoria 
de Nicasio Álvarez de Cienfuegos” (1798: 236). En la novela de Larra, El doncel 
de don Enrique el Doliente, desde su escondite en un gabinete de armas Macías ve 
besarse a Elvira y su marido, Fernán Pérez de Vadillo. “¡Se aman, se aman! – ex-
clamó el doncel con una voz ronca y apenas inteligible –. ¡Maldición, maldición 
sobre ellos y sobre mí! – y una lágrima, pero una lágrima sola, se abrió paso con 
dificultad a lo largo de su mejilla, fría como el mármol” (1978: 306). Saldaña tiene 
preso al hermano de Leonor, y ella intercede por él: “El tono de la voz de Leonor 
era tan dulce... que no pudo menos Saldaña de apartar la vista a otro lado para en-
jugarse una lágrima (quizá la primera que había derramado en su vida)” (Espron-
ceda, 1974: II, 299). En la rima XXX de Bécquer, se recoge este intercambio amo-
roso “Asomaba a sus ojos una lágrima/ y a mi labio una frase de perdón” (1991: 
251) (Sebold, 2011: 319-320). 
 
De esta manera, la lágrima solitaria, como metáfora universal del Romanticismo, 

adquiere una gran relevancia. En el capítulo 6 mostraremos cómo la utiliza Bécquer en 
sus Rimas y Leyendas. 

 
 
 
 
 
 





 

 
 
 
 

5. La soledad 
 
 
 

Investigando un papel de la noción de soledad en la cosmovisión de Bécquer, re-
sulta útil recordar las palabras de Julio Nombela sobre «la vida que hacía Bécquer»: 

 
La vida que hacía Bécquer, que seguramente es lo que más deseará saber el 

lector, era monótona y triste; pero como la tristeza era su elemento, ni se afligía ni 
se quejaba. En vez de vivir en el mundo, vivía en su cerebro y en su corazón. Las 
miserias y pequeñeces de que está llena la existencia, no alternaban su ritmo habi-
tual que era la calma, la serenidad, la resignación. Jamás sintió el aburrimiento; la 
soledad, que le agradaba en extremo, estaba para él llena de seres, de ideas, de sen-
timientos que formaban un mundo en el que hallaba sus más puras y hermosas 
satisfacciones (Nombela, cit. en Sebold, 1982: 28). 

 
Karl Vossler subrayaba el papel que desempeña la soledad como sitio de encuen-

tro de los sentimientos del artista: 
 

Para estas almas de artista, la soledad es el sitio donde pena y gozo se dan cita 
y se compensan, el sitio donde se aplacan los apremios y angustias de la lucha y 
queda anulado todo género de emoción inquieta y toda avidez terrenal. Es el atrio 
que transponemos para entrar en el reino del arte puro. En la soledad nos sacudimos 
el polvo del ágora, nos despojamos de todo lo falso de esta estorbosa vida del diario 
quehacer, de todo lo espurio que mancilla y afea la gracia y la dignidad de la cria-
tura (Vossler, 1946: 45). 
 
Respecto al mundo romántico, creado por el poeta mediante la confusión de lo real 

con lo abstracto, el doctor Victorino Polo García destaca la capacidad del autor román-
tico de modificar la realidad con la que no puede vivir: 

 
Encerrado sobre sí mismo, el poeta se aleja cada minuto más del mundo, de 

las cosas de los hombres. Quiere hacer su propio mundo, tiene sus propias ideas 
que, en un momento dado, no sabe si son ideas abstractas o la realidad misma. […] 
Con ello el mundo de la realidad deja de existir para el poeta romántico, que se ha 
convertido en un profeta, en un visionario. Entre sus sueños y la realidad no hay 



60 Vladimer Luarsabishvili 

barrera divisoria. Su creación tiene tanta fuerza que captará la realidad no tal como 
es, sino modificada por su propia fantasía. La consecuencia solo es una: el poeta 
vive divorciado de la realidad, como una sombra solitaria frente a ella (Polo García, 
1965-1966: 77). 
 
De este modo, la tristeza y la soledad, como elementos inseparables de la vida del 

poeta, facilitan la expresión de las ideas becquerianas (sus orígenes, su formación, su 
riqueza y su magnitud). 

 
 
5.1. La noción de soledad como fenómeno psicológico 

 
Antes de mostrar las características de la sensación de soledad, haremos una breve 

reseña acerca de la soledad como fenómeno psicológico. Dicha reseña puede ayudar-
nos a entender los rasgos personales del poeta, rasgos que condicionan su concepción 
romántica del mundo.  

Eva Muchinik y Susana Seidmann (Muchinik, Seidmann, 2004: 35) distinguen 
dos tipos de soledad: 

 
- la soledad por aislamiento emocional, que deriva de la ausencia de una rela-

ción íntima con una figura de apego. Esta es la experiencia más desagradable; y 
- la soledad por aislamiento social que ocurre por falta de lazos con un grupo 

social cohesivo de pertenencia (una red social de amigos o una organización veci-
nal). 
 
Torres Ferman, entre otros, presenta seis sinónimos para la palabra soledad: aban-

dono, aislamiento, alejamiento de un lugar, melancolía,1 pena y pesar (Torres Ferman, 
Beltrán Guzmán, Saldivar González, Lin Ochoa, Barrientos Gómez, Monje Reyna, 
2012: 3). Cada sinónimo mencionado puede arrojar luz sobre los mensajes encontra-
dos en las Leyendas de Bécquer, a los que prestaremos una atención especial en el 
capítulo 6. 

Montero López Lena y Sánchez-Sosa (2001: 19) estudian la soledad dentro de las 
perspectivas conceptuales, prestando atención a los enfoques filosóficos («como una 
condición ineludible en la búsqueda de la autoconciencia»), socio-antropológicos (la 
presencia de la soledad en distintas actividades artísticas) y psicológicos.  

  
1Armando López Castro destaca el conflicto entre dos mundos (el ideal y el real), que provoca un estado 
melancólico. El autor hace distinción entre el triste y el melancólico, deseando, con este último, «cambiar 
la realidad presente»: «La contraposición entre el mundo ideal y la realidad presente provoca estados 
melancólicos, padecidos por quienes, desengañados de un mundo sin sentido, persiguen la belleza impe-
recedera. […] Al contrario del triste, el melancólico busca cambiar la realidad presente, convirtiéndose 
en arquetipo del artista creador» (López Castro, 2002: 205-206). 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 61 

Perleau y Perlman ofrecen una tipología de la soledad en la que subrayan las ca-
racterísticas emocionales de la misma (felicidad, miedo o incertidumbre): «el tipo de 
privación referente a las relaciones ausentes que la persona considera significativas» y 
la perspectiva del tiempo, que puede ser momentánea, situacional, crónica o perma-
nente (cit. en Torres Férman, 2012: 13). 

Weiss concibe la soledad como la consecuencia surgida de una relación determi-
nada, mientras que Larson, entre otros, la considera un estado subjetivo que contrasta 
con el aislamiento físico (cit. en Montero López Lena y Sánchez-Sosa, 2001). 

 
 
5.2. Ejemplos de la noción de soledad en la Literatura Española  

 
Tanto la soledad como el dolor son nociones vinculadas al problema filosófico 

moderno, como explica claramente José Luis Abellán: «La soledad y el dolor le plan-
tearon en carne viva un problema filosófico que le va a atormentar durante el resto de 
su vida: el del subjetivismo gnoseológico y la imposibilidad lógica de resolverlo» (Abe-
llán, 1979: 78).  

Esta noción es característica no solo del Romanticismo, sino también del Clasi-
cismo. Por ejemplo, el doctor Victorino Polo García plantea la diferencia que existe 
entre la soledad que aparece en los textos clásicos y la que aparece en los románticos 
(Polo García, 1965-1966: 73). El autor clasifica la soledad según la condición física y 
el grado de expresión: 

 
En nuestra opinión, la soledad se escinde en dos primeros y grandes campos: 

A) Soledad física B) Soledad espiritual, respondiendo a los dos grandes ingredien-
tes fundamentales que componen el complejo hombre. Partiendo del interior, una 
flecha apunta a lo externo y tangible: soledad física que empieza en el hombre más 
cercano y acaba en lo ignoto, abarcando el universo entero. Y soledad espiritual, 
con la flecha dirigida desde el interior hacia dentro; pero también empieza en el 
hombre más cercano – hombre-espíritu – y acaba en Dios, en la ausencia de Dios, 
mejor dicho. Y en otro sentido, ya expresado, también la soledad se divide en dos: 
A) Soledad absoluta B) Soledad relativa. Se trata ahora de un concepto cuantitativo 
que apenas necesita explicación, pero íntimamente relacionado con lo que decimos 
más arriba: la soledad relativa es la soledad-adjetivo, una parte de la soledad, mien-
tras el resto se encuentra ausente, es decir, no se da. Por ejemplo, cuando el hombre 
experimenta soledad divina: no tiene a Dios; pero tiene, o puede tener, todo lo de-
más: posee la soledad divina, pero no posee el resto de la soledad. La soledad ab-
soluta sería la soledad sin adjetivo, es decir, la SOLEDAD (Polo García, 1965-
1966: 71, 73). 
 
La soledad se enriquece en los textos de los escritores del siglo XX. Pensadores 

como Miguel de Unamuno o Antonio Machado la convierten en una herramienta útil 



62 Vladimer Luarsabishvili 

para encontrar la verdad verdadera,2 para conocerse a ellos mismos y para comprender 
la propia miseria3, que ayuda a entender lo eterno.4  

Para poder ver el interior personal, es necesario aislarse,5 encontrarse en la más 
profunda soledad, distanciándose de la sociedad humana. Antonio Machado subrayaba 
las horas que pasaba en soledad meditando sobre los enigmas del hombre,6 lo que nos 
muestra su «anti-filosofía», como advierte José Ma. Valverde.7 Machado subrayaba la 
soledad en la que se encontraba,8 la soledad que le hacía sentir triste y estar pensativo,9 
la soledad profunda y agnóstica10que lo convertía en un solitario sin camino.11 

 
 
5.3. La sensación de la soledad  
 
¿Por qué la soledad? Elegimos la soledad, porque es uno de los síntomas más ca-

racterísticos del Romanticismo. Según Victorino Polo García, uno de los hallazgos de 
la poesía romántica es «la soledad del hombre, con posibilidad de comunicación, pero 
con la deliberada mala intención de no ser así» (Polo García, 1965-66: 80); para Karl 
Vossler, la soledad es mundana, ascética y mística (Vossler, 1946); y, según Russell P. 
Sebold, entre los síntomas universales del Romanticismo, ha de mencionarse la sensa-
ción de la soledad: 
  
2Así lo definía Miguel de Unamuno: «Voy a la soledad, me refugio en ella, y allí, a solas, prestando 
oído a mí corazón, oigo decir la verdad a todos» (Unamuno, 1951-1959: 1254). 
3Miguel de Unamuno lo decía claramente: «Yo mismo, ahora sano y fuerte, bastante olvidado de 
mis aprensiones, con mis hijos y mi mujer sanos, con todo lo que el mundo cree que puede constituir 
felicidad, estoy pasando uno de mis temporadas de mayor miseria interior, de más honda soledad» 
(Unamuno, 1951-1959: 202).  
4Uno de los puntos de orientación del pensamiento de Unamuno es el intento de comprender lo 
eterno: «Recógete en ti mismo para mejor darte a los demás todo entero e indiviso» (Unamuno, 
1951-1959: 952-953). 
5La soledad, según el filósofo bilbaíno, es una condición sine qua non para encontrar su propia 
persona: «Sólo a la soledad (que supone la intimidad) nos derrite esa capa de pudor que nos aísla a 
los unos de los otros; en la soledad nos encontramos, y al encontrarnos, encontramos en nosotros a 
todos nuestros hermanos en la soledad» (Unamuno, 1951-1959: 1253.) 
6«Algunas rimas revelan las muchas horas de mi vida gastadas - alguien dirá: perdidas - en meditar 
sobre los enigmas del hombre y del mundo» (Machado, 1962: 11). 
7«Antonio Machado no es simplemente lo que suele entenderse por un poeta, sino una suerte de 
pensador-poeta, que incluso llega a crear unos imaginarios filósofos - Abel Martín y su discípulo 
Juan de Mairena - para presentar en ellos, no su propia filosofía, sino más bien su anti-filosofía, al 
mostrar por medio de ellos el destino negativo, y aun nihilista, de la inteligencia racional, que sólo 
deja un resquicio a la esperanza humana a condición de no creer en ella» (Valverde, José Ma., 1989: 
1383).  
8«Yo en este viejo pueblo paseando/ solo, como un fantasma» (Machado, 2001: 62). 
9«voy caminando solo,/ triste, cansado, pensativo y viejo» (Machado, 2001: 144). 
10«Tan pobre me estoy quedando,/ que ya ni siquiera estoy/ conmigo, ni sé si voy/ conmigo a solas 
viajando» (Machado, 2001: 160). 
11«¿O ser lo que nunca he sido:/ uno, sin sombra y sin sueño,/ un solitario que avanza/ sin camino 
y sin espejo?» (Machado, 2001: 228). 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 63 

4. La sensación de la soledad: soledad divina y soledad humana. El romántico 
se da cuenta, en el fondo de su alma, de que jugar a ser un nuevo Dios todopode-
roso, solo en su remoto cielo, no es más que una compensación psicológica para 
escaparse de su horrible sensación de soledad humana. Su soledad siempre sugiere 
también las notas paralelas de injusticia y de abandono, de injusto abandono por 
Dios y de injusto abandono por los hombres. Se encuentra el romántico solo porque 
se encuentra abandonado. El personaje Tediato (siglo XVIII) expresa así su sensa-
ción de abandono: “En vano les diría [a los hombres] mi inocencia. […] Y los astros 
darían su giro sin cuidarse del virtuoso que padece ni del inicuo que triunfa” (Ca-
dalso, 2008: 393-394). Meléndez Valdés (1777) reconoce su perturbadora situa-
ción: “Por más que al cielo mi dolor implora,/ no amaina, no, el tormento,/ ni yo 
¡ay! puedo secar en mi gemido,/huérfano, joven, solo y desvalido” (2004, 562). 
Espronceda (siglo XIX), solo y aturdido, contempla mundo y cielo: “Los ojos 
vuelvo en incesante anhelo,/ y gira en torno indiferente el mundo,/ y en torno gira 
indiferente el cielo” (1970: 265). Francisco Navarro Villoslada (siglo XIX) pone 
estas palabras en boca de un personaje novelístico: “Estoy solo en el mundo; nadie 
me conoce; no tengo un amigo ni una mirada que se fije en mí” (1975: 273). Es-
pronceda, en una digresión en El estudiante de Salamanca (siglo XIX) pinta este 
aparente autorretrato: “Y él mismo, la befa del mundo temblando,/ su pena en su 
pecho profunda escondió,/ y dentro en su alma su llanto tragando/con falsa sonrisa 
su labio vistió” (1978: 128). Aquí la soledad se interioriza. La aparente armonía 
humana, la sonrisa, es irónica; pues mientras más alegre parece el exterior, más 
triste es el interior por el aislamiento. La soledad interior es la más corrosiva; y ese 
tragar el llanto dentro en su alma es soledad interior (Sebold, 2011: 313-314). 
 
De esta manera, la soledad, como síntoma universal del Romanticismo, adquiere 

una gran relevancia. En el capítulo 6 mostraremos cómo la utiliza Bécquer en sus Rimas 
y Leyendas.  

 





 

 
 
 
 
 
 

6. La cosmovisión romántica de Gustavo Adolfo Bécquer 
 
 
 

Antes de explicar las características de la estética becqueriana, mencionaremos la 
formación literaria del poeta sevillano, es decir, mencionaremos a los autores que leyó 
y que dejaron huella en sus textos.  

Julio Nombela, uno de los más íntimos amigos del poeta, aportó los nombres que 
Gustavo Adolfo Bécquer leyó y releyó: Chateaubriand, Madame Staël, Jorge Sand, 
Balzac, Byron, Musset, Hugo, Espronceda, Hoffmann, Walter Scott (Alonso, 1972: 
63).  

En cuanto a la lectura de las Odas de Horacio y las poesías de Zorrilla, Nombela 
indicaba, sobre las primeras, que «le admiraban por su belleza clásica», y, sobre las 
segundas, que «le entusiasmaban por su romanticismo fantástico, y fluctuando entre 
aquellos dos polos vivió dos años» (López Castro, 2002: 196).   

Según José Manuel del Pino Cabello, «en Bécquer, el neoplatonismo será una de 
las influencias más claras de su obra (junto a la germánica –Heine –, y la popular –el 
cantar–)» (Pino Cabello, 1986: 93). Ya René Wellek indicaba que el Romanticismo «is 
a revival of Neoplatonism, a pantheism (whatever its concessions to orthodoxy), a mon-
ism which arrived at identification of God and the world, soul and body, subject and 
object» (Wellek, 1949: 150).  

En esta investigación, no nos referiremos al mundo pre-becqueriano;1 tampoco 
estudiaremos las influencias de distintos autores en la formación del mundo de Béc-
quer. Nos limitaremos a descubrir la formación de algunas ideas en los textos del poeta 
sevillano y su posible desarrollo en los textos del pensador bilbaíno. Intentaremos en-
contrar un punto de acercamiento entre las expresiones artísticas de ambas épocas, que 

  
1 Sobre el tema, entre otros, véanse: Alonso, Dámaso (1952), «Originalidad de Bécquer», en Poetas es-
pañoles contemporáneos, Madrid, Gredos; Díez Taboada, José María (1961), El germanismo y la reno-
vación de la lírica española en el siglo XIX, Revista de Filología Moderna, Madrid; De Balbín, Rafael 
(1969), Poética becqueriana, Madrid, Prosa Española; Cenizo Jiménez, José (2006), «Tipología y poé-
tica de la mirada en Bécquer y Heine», Estudios filológicos alemanes: Revista del Grupo de Investigación 
Filología Alemana, 12, pp. 333-340. 



66 Vladimer Luarsabishvili 

pueden ser convertidas en perspectiva de lectura similar y analógica. La poesía román-
tica podría ser una herramienta útil para vincular las diferentes estéticas, sobre lo cual 
Claudio Guillén comentaba lo siguiente: 

 
Las convenciones poéticas fueron por primera vez reconocidas como tales 

por el movimiento histórico que había empezado por separarse de ellas, a saber, el 
Romanticismo (con sus orígenes en el siglo XVIII). Es a veces el rebelde quien 
mejor comprende a su contrincante o a su enemigo. La enajenación y la rebeldía 
hicieron posible, al parecer, una comprensión más profunda de las instituciones 
combatidas – como la literatura misma (Guillén, 1979: 93).  
 
En los artículos de la profesora Ana Bundgård (2000, 2004, 2005), encontramos 

una reflexión profunda sobre el asunto de las múltiples confluencias entre el pensa-
miento de María Zambrano y el de otros autores españoles. Además de otras cuestio-
nes, la investigadora muestra los vínculos entre la visión del mundo zambraniano y la 
poética becqueriana, indicando lo siguiente:  

 
La ideología romántica que caracteriza el pensamiento de Zambrano no pro-

cede de corrientes foráneas, sino del romanticismo español que tuvo […] una tras-
cendencia en la mentalidad de épocas posteriores, sobre todo en la mentalidad de 
la llamada generación del 98 con la que tantas coincidencias tiene el pensamiento 
de nuestra autora (Bundgård, 2005: 8).  
 
 
6.1. La ironía 
 
Leamos la rima XIII de Bécquer: 
 

Tu pupila es azul, y cuando ríes, 
su claridad suave me recuerda 
el trémulo fulgor de la mañana 

que en el mar se refleja. 
 

Tu pupila es azul, y cuando lloras, 
las transparentes lágrimas en ella 

se me figuran gotas de rocío 
sobre una violeta. 

 
Tu pupila es azul, y si en su fondo 

como un punto de luz radia una idea, 
me parece en el cielo de la tarde 

¡una perdida estrella! 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 67 

En la rima XIII, las tres estrofas empiezan de la misma manera: tu pupila es azul. 
Además, la primera y la segunda están ligadas con verbos opuestos (reír y llorar), 
mientras que, en la tercera, aparece un nuevo verbo: radiar. 

Los puntos esenciales de la primera estrofa son tu pupila es azul, ríes, fulgor y se 
refleja; en la segunda estrofa, tu pupila es azul, lloras y gotas de rocío; y, en la tercera 
estrofa, tu pupila es azul, radia y estrella. 

Esta rima suscita nuestro interés, también, por otro motivo: empieza la rima con 
amanecer, seguida de tu pupila es azul, ríes, fulgor y se refleja; en la segunda estrofa, 
destacan tu pupila es azul, lloras y gotas de rocío (el término gota puede ser entendido 
como sinónimo de lágrimas); y, finalmente, la rima concluye con anochecer.  

Hay que advertir, además, que Bécquer atribuye un epíteto, perdida, a la estrella. 
La idea que propone este epíteto suscita el dolor que está ligado con el gusto que genera 
ser libre. No hay duda de que se trata de una visión romántica, según la cual, si nos 
remitimos a Kierkegaard, la ironía debe nacer al final de todo.  

En esta rima, Bécquer ve, al mismo tiempo, una sonrisa y unas lágrimas en la 
pupila de la mujer. La sonrisa y las lágrimas nacen a la vez, por lo que son inseparables. 
Además, se relacionan con el epíteto perdida. Esta idea es totalmente romántica; se da 
cuando el hombre entiende que está solo, de modo que le queda solamente una idea 
(«como un punto de luz radia una idea»). Dicha idea no se llama sol o amanecer, pero 
nos recuerda al «cielo de la tarde», el fin de todo, que se expresa mediante la ironía. 

A continuación, leeremos la rima XXXI: 
 

Nuestra pasión fue un trágico sainete, 
en cuya absurda fábula, 

lo cómico y lo grave confundidos 
risas y llanto arrancan. 

 
Pero fue lo peor de aquella historia, 

que, al fin de la jornada, 
a ella tocaron lágrimas y risas, 

¡y a mí solo lágrimas! 
 

En la rima XXXI, nos encontramos, como explicaría Y. Lotman, con los «casos 
más complicados». Nos referimos a las palabras destacadas al final de la primera estrofa 
(risas y llanto) y, también, en el tercer verso de la segunda estrofa (lágrimas y risas). 
Y. Lotman presenta como caso semejante un verso de Pushkin: triste y alegre están en 
la misma posición sintáctica y presentan la misma forma gramatical. Según este autor, 
entre ellos surge el paralelismo, de modo que dichos vocablos se entenderían, en el 
texto artístico, como términos mutuo-analógicos (Lotman, 1972).  

 La antítesis lágrima/llanto está presente en las dos estrofas del poema. En la pri-
mera, Bécquer utiliza el llanto (junto con la risa) para subrayar lo absurdo de la pasión 



68 Vladimer Luarsabishvili 

(esto lo observamos en «en cuya absurda fábula»). En la segunda, el poeta no ve lo peor 
en el fin de su historia amorosa, sino en el hecho de que a él solo le quedan lágrimas. 
Por ello, podemos concluir lo siguiente: Bécquer emplea el término lágrima como me-
táfora del Romanticismo, cuya proxémica muestra cierta distancia entre los dos aman-
tes («al fin de la jornada»2 equivaldría a «al fin de la historia» o «al fin del amor», es 
decir, el amor se ha acabado y los amantes ya no están juntos). 

A continuación, trataremos de analizar esta rima como expresión de la estética 
romántica. Dice Novalis que lo mejor es, siempre, el sentimiento. Con sentimiento, los 
románticos buscaban una elevación sobre lo condicionado, constituyendo el signo de-
cisivo de la ironía romántica. Esta tiene la función de elevar sobre uno mismo al hom-
bre, haciendo que se libere. Por una parte, esto se debe a que un hombre no puede ser 
irónico sin tener cierto grado de libertad y, por otra, se debe a que la ironía misma lo 
libera. Por ello, según la visión romántica, la ironía equivale a la libertad. Es evidente 
que Bécquer utiliza la ironía romántica para demostrar que el amor puede ser absurdo 
y desaparecer sin dejar huella. De la misma manera, mediante la ironía, es posible en-
contrar, en esto mismo, lo divino del Romanticismo: las lágrimas. Al mismo tiempo, 
Bécquer se ríe de sí mismo («¡y a mí solo lágrimas!»), así como de su historia pasada 
con la «absurda fábula» gracias a la ironía romántica. Bécquer se distanció, se miró con 
cierto grado de ironía y, por ello, le quedaron solo lágrimas. 

 
Veamos la tercera estrofa de la rima XXXIV: 
 

Ríe, y su carcajada tiene notas 
del agua fugitiva; 

llora, y es cada lágrima un poema 
de ternura infinita. 

 
Aquí, percibimos, también, los contrastes ríe/llora y notas/poema, contrastes que 

consideraremos miembros mutuo-analógicos. Es muy interesante observar la expre-
sión «cada lágrima», pues representa la importancia de la lágrima solitaria y no del 
«llanto copioso», como explica Sebold (2011: 319).  

La segunda estrofa de la rima XLII finaliza con los siguientes versos: 
 

¡Y entonces comprendí por qué se llora, 
y entonces comprendí por qué se mata! 

 
He aquí, en la expresión «se llora», una triple significación de la estética román-

tica: en primer lugar, nos interesa como modalidad del llanto, uno de los elementos de 
la kinésica; en segundo lugar, genera cierta proxémica (todo se ha acabado, luego surge 

  
2 Podemos proponer la hipótesis de que Bécquer utiliza la palabra jornada de modo irónico. 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 69 

la distancia); y, en tercer lugar, como metáfora universal del Romanticismo (lá-
grima/llora). 

La expresión «se mata» está ligada al punto de vista de Hegel, quien explica que 
la ironía transforma lo que es válido en pura vanidad, dejando al sujeto hueco y vacío. 
Y, como no es posible permanecer en el vacío, el sujeto cae en una nostalgia imponente. 
La misma sensación se observa en la rima XLVI y, más concretamente, en el momento 
final: «¡Porque el muerto está en pie!» 

 
Leeremos la rima XLIX: 
 

Alguna vez la encuentro por el mundo 
y pasa junto a mí, 

y pasa sonriéndose y yo digo: 
¿cómo puede reír? 

 
Luego asoma a mi labio otra sonrisa, 

máscara del dolor, 
y entonces pienso: acaso ella se ríe 

como me río yo. 
 

La segunda estrofa refleja la ironía romántica: por una parte, percibimos la sonrisa 
como «máscara del dolor»; y, por otra, el final de la estrofa muestra la libertad en la que 
nos hallamos a través de la ironía («Acaso ella se ríe como me río yo»), evocando la 
definición de ironía ofrecida por K.W.F. Solger. Dice Henckmann que «la teoría de 
Solger sobre ironía trágica es una teoría de la finitud del hombre, una teoría de la exis-
tencia» (Henckmann, 1988: 22). En verdad, es imposible no pensar en la filosofía una-
muniana y, más concretamente, en los fragmentos que tratan el dolor, la congoja y la 
existencia: 

 
El dolor es el camino de la conciencia y es por él como los seres vivos llegan 

a tener conciencia de sí. Porque tener conciencia de sí mismo [...] es saber y sentirse 
distinto de los demás seres, y a sentir esta distinción sólo se llega por el choque, por 
el dolor [...], por la sensación del propio límite. La conciencia de sí mismo no es 
sino la conciencia de la propia limitación. Me siento yo mismo al sentirme que no 
soy los demás; saber y sentir hasta dónde soy, es saber dónde acabo de ser, desde 
dónde no soy (Unamuno, 1961a: 111). 
 
Los románticos decían lo mismo: la ironía romántica suscita el dolor, que podría 

considerarse un análogo del dolor unamuniano; esta idea, más tarde, será expresada 
muy claramente por el mismo Unamuno. De aquí, nace la concepción de sumergirse 
no en lo racional, sino en lo emocional. Recordamos, de nuevo, a Novalis (lo mejor es 



70 Vladimer Luarsabishvili 

siempre el sentimiento) para empezar un nuevo circulus vitiosus que puede ligar el Ro-
manticismo con el Existencialismo. 

Leamos la rima XLIV: 
 

Como en un libro abierto 
leo de tus pupilas en el fondo. 

¿A qué fingir el labio 
risas que se desmienten con los ojos? 

¡Llora! No te avergüences 
de confesar que me quisiste un poco. 

¡Llora! Nadie nos mira. 
Ya ves; yo soy un hombre... y también lloro. 

 
Estas «risas que desmienten con los ojos» expresan ironía, pero no romántica, sino 

socrática. Bécquer puede leer los ojos de la mujer, pero esta prefiere mentir y no mostrar 
sus sentimientos. Ella no entiende nada de lo que dice, pero Bécquer, fiel al estilo so-
crático, crea un plano común para destruirlo después, mostrándole, con ello, que ella 
no posee el saber en sentido estricto.  

Además, le da un consejo: «¡Llora!». Esta expresión es muy interesante porque el 
verbo llorar puede expresar un aspecto de la ironía romántica a la que sucumben todos 
independientemente del sexo («Ya ves; yo soy un hombre... y también lloro»). Esto 
confirma que los vocablos lágrima, llorar y llanto son, realmente, metáforas universa-
les del Romanticismo (Sebold, 2011: 311-323). 

En esta rima, por tanto, están presentes ambos tipos de ironía: la socrática y la 
romántica. La primera revela la realidad de las cosas, y la segunda ayuda a entender la 
tragedia romántica. 

Leamos, ahora, la rima LXVIII: 
 

No sé lo que he soñado 
en la noche pasada. 

Triste, muy triste debió ser el sueño, 
pues despierto la angustia me duraba. 

 
Noté al incorporarme 
húmeda la almohada, 

y por primera vez sentí al notarlo 
de un amargo placer henchirse el alma. 

 
Triste cosa es el sueño 
que llanto nos arranca, 

mas tengo en mi tristeza una alegría... 
¡Sé que aún me quedan lágrimas! 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 71 

Con el fin de analizar el poema, destacaremos, en la primera estrofa, las palabras 
angustia y sueño y, en la segunda estrofa, el vocablo placer. Dice Bécquer que el sueño 
fue triste y que lo despertó la angustia. Así, nació en su alma un placer que tiene carácter 
específico y que es amargo. Respecto a este tema, según Unamuno, existe algo con una 
sensación suprema que no es otra cosa más que la angustia, que nos ayuda a entender 
los asuntos vitales:  

 
No la muerte, sino algo peor, una sensación de anonadamiento, una suprema 

sensación de angustia. Y esta angustia, arrancándonos del conocimiento aparencial, 
nos lleva de golpe y porrazo al conocimiento sustancial de las cosas (Unamuno, 
1961a: 180). 
 
Y esta misma angustia llena su alma de placer, un placer amargo. Sin duda, he 

aquí el placer como sinónimo del juicio de gusto de Kant, donde el gusto está entendido 
como camino de acceso al ente, el cual universalizaron los románticos más tarde (des-
pués de expresar lo bello y lo bueno, se convirtió en una herramienta útil para entender 
toda relación con el ente).  

Existe un puente asociativo entre la visión romántica del conjunto de ideas acerca 
de la realidad y el ente de ficción unamuniana, expresada muy bien en la novela Niebla, 
especialmente en el capítulo XXXI, durante el diálogo entre Augusto y Unamuno: 

 
- ¿Cómo que no existo? – exclamó. 
- No, no existes más que como ente de ficción; no eres, pobre Augusto, más 

que un producto de mi fantasía y de las de aquellos de mis lectores que lean el relato 
que de tus fingidas venturas y malandanzas he escrito yo; tú no eres más que un 
personaje de novela, o de nivola, o como quieras llamarle. Ya sabes, pues, tu se-
creto (Unamuno, 2002a: 279). 
 
Muestra, aquí, don Miguel su punto de vista existencial cuando, hablando sobre el 

protagonista, expresa su visión del mundo. Realmente, si no existe Augusto o, mejor 
dicho, si existe en nuestra lectura, lo mismo puede decirse de Unamuno: él existe sola-
mente en sus escritos. Esto nos lleva a la teoría de la intertextualidad (Kristeva, 1967) 
con la muerte del autor (Barthes, 1968: 65-71 y 73-82). El propio Unamuno admite esta 
idea cuando dice lo siguiente a través de las palabras de Augusto: 

 
- No sea, mi querido don Miguel – añadió –, que sea usted y no yo el ente 

de ficción, el que no existe en realidad, ni vivo ni muerto… No sea usted que 
no pase de ser un pretexto para que mi historia llegue al mundo… (Unamuno, 
2002a: 279). 
 



72 Vladimer Luarsabishvili 

Observamos esta idea en las reflexiones del filósofo bilbaíno sobre la existencia, 
en las que explica que una condición obligatoria de la existencia es la muerte. También 
percibimos este punto de vista en Vida de Don Quijote y Sancho: 

 
Pero ¿existen? ¿Existen de verdad? Yo creo que no; pues si existieran, si 

existieran de verdad, sufrirían de existir y no se contentarían de ello. Si real y 
verdaderamente existieran en el tiempo y el espacio, sufrirían de no ser en lo 
eterno y lo infinito (Unamuno, 1961b: 14). 
 
Este mismo sufrimiento es ofrecido por Bécquer a través de las expresiones «hú-

meda la almohada» y «amargo placer henchirse el alma». Por tanto, lo único que le 
queda al poeta son las lágrimas. Esto se debe a que, por una parte, las lágrimas son una 
expresión de la ironía romántica y, por otra, dicha ironía lo hace libre. 

En suma, en este apartado, hemos intentado abordar la presencia de la ironía ro-
mántica en las Rimas de Bécquer. En efecto, analizando las rimas XIII, XXXI, XXXIV, 
XLII, XLIV, XLVI y XLIX, LXVIII podemos concluir que Bécquer utiliza la ironía 
romántica para distanciarse y entender la organización del mundo. La ironía romántica 
en los textos poéticos de Bécquer representa el fundamento en el que el autor basa su 
cosmovisión.  

En lo que se refiere a la ironía romántica y la filosofía existencialista unamuniana, 
existe una relación indudable entre una y otra, pues la función de la primera revela la 
idea básica de la segunda. La cosmovisión romántica tiene mucho que ver con la visión 
del mundo que tenía el filósofo bilbaíno, por lo que negar la influencia de la primera en 
la segunda es imposible. Es patente el papel de la estética romántica en la formación de 
la visión de Unamuno, así como en la construcción de las ideas. El alejamiento de sí 
mismo es un intento de hacer una discusión sobre temas varios y una vía para entender 
un determinado asunto desde muchos prismas, lo que mostraba don Miguel en sus no-
velas o nivolas y lo que está, por entero, basado en la ironía romántica.  

Parece ser que Schlegel, en su tiempo, tomó la ironía socrática y, enriqueciéndola, 
la transformó en la ironía romántica. Para ello, tomó como base la dimensión dialógica 
(el modo irónico de una forma velada y el contacto entre la teoría y la praxis), añadiendo 
una visión reflexiva y liberadora. Lo mismo hizo Unamuno: añadió a la ironía román-
tica un elemento del dialogismo que no perseguía el fin de revelar, de manera directa, 
los puntos débiles del interlocutor, sino buscar «palabras ajenas» en sus teorías para 
mostrar dichos puntos débiles. Así, transformó la ironía romántica en la ironía existen-
cial, como veremos más adelante. 

 
 
6.2. La lágrima solitaria en las Rimas y Leyendas de Bécquer 
 
La lágrima solitaria (o el llanto) es una metáfora universal esencial del Romanti-

cismo. Vamos a intentar mostrar cómo la utiliza Bécquer en sus Rimas y Leyendas con 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 73 

el fin de entender la importancia de su semántica. ¿Qué función presenta la metáfora 
elegida en las Rimas de Bécquer? ¿Qué mensaje semántico-cultural contiene? Nos pro-
ponemos acercarnos a las respuestas de estas preguntas.  

Analizaremos las rimas XIII, XXX, XXXI, XXXIV, XLII y XLIX y las leyendas 
Maese Pérez el organista, Los ojos verdes, La promesa y La venta de los gatos para 
estudiar su estructura, así como la función de la metáfora elegida: 

 
The textual organisation of narrative as well as that of some poems de-

pends on a structure of introduction, exposition, climax and resolution, which 
is similar to the structure of the parts of the rhetorical discourse. Rhetoric is able 
to offer a rich instrument for the analysis of order in the presentation of events 
in literary texts, advertisements, essays, text of scientific spreading (Fernández 
Rodríguez 2008), etc. The macrostructural order of discourse (García Berrio 
1994, Albaladejo 1988) is ruled by the attention paid by the speaker or author 
to the paths of interpretation of the hearer, spectator or reader (Albaladejo, 
2013: 10).  
 
Estudiaremos la rima XIII: 

 
Tu pupila es azul, y cuando ríes, 
su claridad suave me recuerda 
el trémulo fulgor de la mañana 

que en el mar se refleja. 
 

Tu pupila es azul, y cuando lloras, 
las transparentes lágrimas en ella 

se me figuran gotas de rocío 
sobre una violeta. 

 
Tu pupila es azul, y si en su fondo 

como un punto de luz radia una idea, 
me parece en el cielo de la tarde 

¡una perdida estrella! 
 
Observamos, en este poema, la antítesis ríes/lloras, así como una descripción de 

la naturaleza (el segundo síntoma universal del Romanticismo según Sebold: «se fun-
den el alma del poeta y el alma de la naturaleza»). Aparece una descripción de la ma-
ñana, como algo que empieza, como algo nuevo (como la cosmovisión romántica). En 
la mañana, es característica la presencia del rocío, que representaría las lágrimas (me-
táfora romántica). Concluye el poema con el fin del día, con la tarde, que trae consigo 
una idea (este es el vínculo con el Existencialismo), proponiendo, también, el senti-
miento de estar perdido (la sensación de soledad, el cuarto síntoma según Sebold). 



74 Vladimer Luarsabishvili 

A continuación, analizaremos la rima XXX: 
 

Asomaba a sus ojos una lágrima 
y a mi labio una frase de perdón; 

habló el orgullo y enjugó su llanto, 
y la frase en mis labios expiró. 

 
Yo voy por un camino, ella por otro; 

pero al pensar en nuestro mutuo amor, 
yo digo aún: “¿Por qué callé aquel día? 

y ella dirá: “¿Por qué no lloré yo? 
 
En esta rima, de nuevo, el núcleo semántico del poema está basado en la metáfora 

lágrima o llanto, expresando lo que mueve al autor. Se trata de otra metáfora universal 
del Romanticismo. Hay que advertir la presencia del verbo pensar, que nos recuerda 
que la cosmovisión romántica se caracteriza por el pensamiento (a pesar de que «el 
sentimiento supera al pensamiento») y está muy ligada a la mirada filosófica del 
mundo, particularmente a la mirada existencial. 

 
En la rima XXXI, encontramos la ironía romántica: 
 

Nuestra pasión fue un trágico sainete, 
en cuya absurda fábula, 

lo cómico y lo grave confundidos 
risas y llanto arrancan. 

 
Pero fue lo peor de aquella historia, 

que, al fin de la jornada, 
a ella tocaron lágrimas y risas, 

¡y a mí sólo lágrimas! 
 

El amor es absurdo y termina por marcharse. En este poema, encontramos lo di-
vino del Romanticismo, las lágrimas, cuando el poeta se ríe de sí mismo, lo que le 
resulta posible gracias a la ironía romántica. Bécquer toma distancia y se mira a sí 
mismo con cierto grado de ironía. 

 
Leeremos la rima XXXIV: 

 
Cruza callada, y son sus movimientos  

silenciosa armonía:  
suenan sus pasos, y al sonar recuerdan  
del himno alado la cadencia rítmica. 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 75 

Los ojos entreabren, aquellos ojos  
tan claros como el día;  

y la tierra y el cielo, cuanto abarcan,  
arden con nueva luz en sus pupilas. 

Ríe, y su carcajada tiene notas  
del agua fugitiva;  

llora, y es cada lágrima un poema  
de ternura infinita. 

Ella tiene la luz, tiene el perfume,  
el color y la línea,  

la forma engendradora de deseos, 
la expresión, fuente eterna de poesía. 

¿Que es estúpida? ¡Bah!  Mientras callando  
guarde oscuro el enigma,  

siempre valdrá lo que yo creo que calla  
más que lo que cualquiera otra me diga. 

 
En esta rima, observamos los contrastes ríe/llora y notas/poema, que son miem-

bros mutuo-analógicos. Además, percibimos «cada lágrima», subrayándose la impor-
tancia de todas y cada una de las lágrimas (Sebold, 2011: 319). 

 
Analizaremos la rima XLII: 

 
Cuando me lo contaron sentí el frío  
de una hoja de acero en las entrañas;  

me apoyé contra el muro, y un instante  
la conciencia perdí de dónde estaba. 

Cayó sobre mi espíritu la noche,  
en ira y en piedad se anegó el alma.  

¡Y entonces comprendí por qué se llora,  
y entonces comprendí por qué se mata! 

Pasó la nube de dolor.... Con pena  
logré balbucear breves palabras...  

¿Quién me dio la noticia?... Un fiel amigo...  
Me hacía un gran favor... Le di las gracias. 

 
Percibimos, en este poema, el paralelismo llora/mata y, al mismo tiempo, la me-

táfora de la lágrima o el llanto. Aquí, la cuarta metáfora influye en la quinta (según 
Sebold, la quinta metáfora universal del Romanticismo es «la contemplación del suici-
dio»). De esta manera, en la misma estrofa, se utilizan dos metáforas universales, ex-
presándose tanto las características lingüísticas (los paralelismos) como las culturales 
(las metáforas). 

 



76 Vladimer Luarsabishvili 

Leamos la rima XLIX: 
 

Alguna vez la encuentro por el mundo 
y pasa junto a mí, 

y pasa sonriéndose y yo digo: 
¿cómo puede reír? 

 
Luego asoma a mi labio otra sonrisa, 

máscara del dolor, 
y entonces pienso: acaso ella se ríe 

como me río yo. 
 

Encontramos, por una parte, la sonrisa como «máscara del dolor» y, por otra, la 
libertad, que se muestra al final de la estrofa a través de la ironía («Acaso ella se ríe/ 
como me río yo»). Esto nos hace recordar la definición de ironía ofrecida por K.W.F. 
Solger, quien distingue la ironía aparente de la verdadera ironía (la ironía trágica).  

Ahora intentaremos acercarnos a la lágrima solitaria, metáfora universal del Ro-
manticismo, analizando las Leyendas de Gustavo Adolfo Bécquer. A mi juicio, la lá-
grima solitaria expresa dos condiciones del espíritu en que se encuentra el héroe ro-
mántico: por una parte, es el sentimiento que relaciona a los seres humanos con los 
seres no humanos, y, por otra, es la sensación de hondura en que se halla el estado del 
alma.  

Jean-François Lyotard, en su obra titulada ¿Por qué filosofar?, refiriéndose a He-
gel, reflexiona sobre la importancia de la pérdida de la unidad y la muerte del sentido. 
En particular, el autor ve la necesidad de filosofar como resultado de dicha pérdida: 

 
En una obra de juventud, Diferencia entre el sistema de filosofía de Fichte y 

el de Schelling (1801), Hegel escribe: “Cuando la fuerza de la unificación desapa-
rece de la vida de los hombres, cuando las oposiciones han perdido su relación y su 
interacción activas y han adquirido la autonomía, aparece entonces la necesidad de 
la filosofía” (Lasson, 1, 14). He aquí una respuesta clara a nuestra pregunta: ¿por 
qué filosofar? Hay que filosofar porque se ha perdido la unidad. El origen de la 
filosofía es la pérdida del uno, la muerte del sentido […] la pérdida de la unidad es 
el motivo de la filosofía en el sentido de que es lo que nos impulsa a filosofar; con 
la pérdida de la unidad, el deseo se reflexiona […] Ahora bien, el filosofar co-
mienza precisamente cuando Dios enmudece, en tiempos de desamparo, como de-
cía Hölderin, en el momento en que se pierde la unidad de la multiplicidad que 
forman las cosas, cuando lo diferente deja de hablar, lo disonante de consonar, la 
guerra de ser armonía, para utilizar las palabras de Heráclito. La paradoja de la 
filosofía consiste en ser una palabra que se alza cuando el mundo y el hombre pa-
recen haberse callado, en ser una palabra que de-siderat, desea, una palabra a la que 
el silencio de los astros ha privado de la palabra de los dioses (Lyotard, 1964: 13-
28). 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 77 

 
De este modo, al perder la unidad, comienza la reflexión. Lyotard subraya el sur-

gimiento de la palabra en el ámbito silencioso del hombre y del mundo, lo que recono-
ceremos en una de las escenas pintadas por Bécquer. Citaremos un párrafo de la le-
yenda Maese Pérez el organista: 

 
De cada una de las notas que formaban aquel magnífico acorde se desarrolló 

un tema, y unos cerca, otros lejos, éstos brillantes, aquéllos sordos, diríase que las 
aguas y los pájaros, la brisa y las frondas, los hombres y los ángeles, la tierra y los 
cielos, cantaban, cada cual en su idioma, un himno al nacimiento del Salvador. La 
multitud escuchaba atónita y suspendida. En todos los ojos había una lágrima; en 
todos los espíritus, un profundo recogimiento (Bécquer, 2003: 90). 
 
Por tanto, lo individual o lo solitario es lo que condiciona la formación de la uni-

dad. Cada nota aislada, solitaria, forma la unidad (un «magnífico acorde»). Al mismo 
tiempo, lo humano (los hombres) y lo no humano (los ángeles, la tierra, los cielos) se 
unen con el apoyo de esta unidad: «en todos los ojos había una lágrima». No hay llanto, 
no hay muchas lágrimas, sino «una lágrima», por lo que Bécquer subraya la importan-
cia de lo individual en la formación de la unidad.  

La escena que pinta Bécquer es una escena callada («La multitud escuchaba ató-
nita y suspendida»); se trata de una escena a cuyos personajes les falta la palabra de 
Dios, de modo que escuchan «un himno al nacimiento del Salvador». Según Lyotard, 
esta idea consistiría en «una palabra a la que el silencio de los astros ha privado de la 
palabra de los dioses» (Lyotard, 1964: 28). 

Para finalizar el análisis del párrafo citado, prestaremos atención al enunciado que 
cierra la cita: «en todos los espíritus, un profundo recogimiento». Esta expresión, que 
caracteriza tanto lo humano (los hombres) como lo no humano (los ángeles, la tierra y 
los cielos), nos recuerda el papel del espíritu en la formación del hombre según el filó-
sofo Kierkegaard, quien define al hombre mediante la síntesis de dos componentes (el 
alma y el cuerpo) unidos por un tercero (el espíritu): 

 
El hecho de la aparición de la angustia es la clave de todo este problema. El 

hombre es una síntesis de alma y cuerpo. Ahora bien, una síntesis es inconcebible 
si los dos extremos no se unen mutuamente en un tercero. Este tercero es el espíritu. 
[…] En la medida de su presencia indudable, el espíritu es en cierto modo un poder 
hostil, puesto que continuamente perturba la relación entre el alma y el cuerpo. Esta 
relación, desde luego, es subsistente, pero en realidad no alcanza la subsistencia 
sino en cuanto el espíritu se la confiere. Por otra parte, el espíritu es un poder amigo, 
ya que cabalmente quiere construir la relación. Ahora salta la pregunta: ¿Cuál es la 
relación del hombre con este poder ambiguo? ¿Cómo se relaciona el espíritu con-
sigo mismo y con su condición? Respuesta: esta relación es la de la angustia (Kier-
kegaard, 2013: 104-105). 
 



78 Vladimer Luarsabishvili 

Me parece muy interesante interpretar las ideas de Bécquer con la visión kierke-
gaardiana. Es bien sabido que la angustia es uno de los componentes románticos, es 
decir, uno de los estados del alma solitaria del autor romántico. Dice Kierkegaard que, 
en el espíritu, se unen el cuerpo y el alma y que el espíritu se relaciona consigo mismo 
mediante la angustia. Utilizando la palabra espíritu, que une los seres humanos con los 
no humanos, es posible que Bécquer quisiera subrayar la unidad del cuerpo y el alma 
en la búsqueda del misterio, que estaría encerrado en un himno al nacimiento del Sal-
vador. 

Junto con el espíritu, en el que se unen el cuerpo y el alma, adquiere importancia 
el nuevo médium: la síntesis de lo temporal y lo eterno. Así lo describe Kierkegaard: 

 
El hombre, según queda dicho, es una síntesis de alma y cuerpo, pero también 

es una síntesis de lo temporal y lo eterno. […] Lo eterno, en cambio, es el presente. 
Para el pensamiento lo eterno es el presente en cuanto sucesión abolida – el tiempo 
era la sucesión que pasa –. Para la representación lo eterno es un avanzar que a 
pesar de todo no se mueve del sitio, ya que lo eterno equivale para ella a lo infini-
tamente lleno. En lo eterno tampoco se da ninguna discriminación del pasado y 
futuro, pues el presente está puesto como la sucesión abolida (Kierkegaard, 2013: 
177-180). 
 
Este nuevo médium es la expresión de la síntesis sostenida por el espíritu: «La 

síntesis de lo temporal y lo eterno no es una segunda síntesis, sino la expresión de aque-
lla misma síntesis en virtud de la cual el hombre es una síntesis de alma y cuerpo, sos-
tenida por el espíritu» (Kierkegaard, 2013: 183). Así, podemos suponer que, utilizando 
la palabra espíritu, Bécquer subraya el mensaje filosófico en el texto. Esto no nos sor-
prende, puesto que el papel de Kierkegaard fue muy relevante en el surgimiento del 
existencialismo romántico (desde el plano teórico), mientras que Bécquer fue un escri-
tor romántico (desde el plano práctico). Bécquer actualizó en sus textos prácticos lo que 
Kierkegaard desarrolló en sus textos teóricos. 

El párrafo que citamos a continuación pertenece a la leyenda Los ojos verdes: 
 

- ¿Sabes tú lo que más amo en el mundo? ¿Sabes tú por qué daría yo el amor 
de mi padre, los besos de la que me dio la vida y todo el cariño que puede atesorar 
las mujeres de la Tierra? Por una mirada, por una sola mirada de esos ojos… ¡Mira 
cómo podré yo dejar de buscarlos! Dijo Fernando estas palabras con tal acento, que 
la lágrima que temblaba en los párpados de Iñigo se resbaló silenciosa por su me-
jilla, mientras exclamó con acento sombrío: – ¡Cúmplase la voluntad del Cielo! 
(Bécquer, 2003: 104). 

 
Se trata de un fragmento muy interesante desde varios puntos de vista: 
En primer lugar, prestaremos atención a la relación que existe entre la expresión 

«por una sola mirada» y la rima XXIII, en la que Bécquer ofrece «Por una mirada, un 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 79 

mundo» (Bécquer, 2003: 39). Tanto en la rima como en la leyenda, Bécquer está dis-
puesto a ofrecer todo el mundo por una sola mirada. Podemos considerar que la mirada 
y los ojos son análogos del mundo en la cosmovisión becqueriana. Mediante los ojos, 
en la mirada, ve el poeta el mundo, tanto el real (el amor de su padre, los besos de su 
madre, el cariño de la mujer), como el irreal (la mirada o los ojos de la mujer que vive 
en la imaginación poética, en los sueños de Bécquer). También se relaciona la expre-
sión mencionada con la rima XI de Bécquer: «-Yo soy un sueño, un imposible, /vano 
fantasma de niebla y luz; /soy incorpórea, soy intangible; /no puedo amarte. - ¡Oh, ven; 
ven tú! /» (Bécquer, 2003: 34). De esta manera, lo real choca con lo irreal, dejando al 
poeta al margen de la realidad y del mundo ficticio. 

En segundo lugar, la lágrima solitaria expresa, en las Leyendas de Bécquer, una 
sensación de hondura en el estado del alma. Con el término hondura nos referimos a la 
profundidad de los sentimientos de los héroes románticos, que se encuentran ante difí-
ciles situaciones vitales. De esta manera, la lágrima solitaria aparece en la faz de los 
héroes en los momentos de descontento espiritual. 

Leamos el siguiente párrafo de la leyenda La promesa: 
 

El escudero se enjugó una lágrima que corría por sus mejillas. Creyendo loco 
a su señor, no insistió, sin embargo, en contrariar sus ideas, y se limitó a decirle con 
voz profundamente conmovida: - Venid…, salgamos un momento de la tienda. 
Acaso la brisa de la tarde refrescará vuestras sienes, calmando ese incomprensible 
dolor, para el que yo no hallo palabras de consuelo (Bécquer, 2003: 153). 
 
A continuación, prestaremos atención a las expresiones que describen la condición 

en la que se encuentra el escudero: «voz profundamente conmovida»; «no hallo pala-
bras de consuelo». El escudero se halla en una situación ambigua: por una parte, está 
convencido de que su señor está loco, lo que le entristece mucho; por otra, no pierde la 
esperanza de que todavía no es tarde para ayudarle («Acaso la brisa de la tarde refres-
cará vuestras sienes, calmando ese incomprensible dolor»). En esta doble situación, 
perdiendo la esperanza y creyendo al mismo tiempo en la posibilidad de recuperarla, el 
autor expresa la condición espiritual del escudero con la lágrima solitaria «que corría 
por sus mejillas». De esta manera, la metáfora universal expresa la hondura de los sen-
timientos que llenan el personaje romántico. 

La misma metáfora universal vuelve a aparecer en La venta de los gatos. A pesar 
de que en esta leyenda la metáfora expresa lo mismo que en la leyenda previa, esta vez 
observamos su significado como un indicador de la condición espiritual del héroe ro-
mántico: 

 
Cuando el pobre viejo llegaba a este punto de su narración, entraron en la 

venta dos enterradores, de siniestra figura y aspecto repugnante. Acabada su tarea, 



80 Vladimer Luarsabishvili 

venían a echar un trago a la salud de los muertos, como dijo uno de ellos, acompa-
ñando el chiste con una estúpida sonrisa. El ventero se enjugó una lágrima con el 
dorso de la mano y fue a servirles (Bécquer, 2003: 189). 
 
En este texto, la lágrima solitaria aparece al final de la narración. El ventero acaba 

de contar la historia de su familia; la lágrima solitaria expresa los sentimientos del 
«pobre viejo». 

Podemos concluir que la lágrima solitaria, como metáfora universal del Roman-
ticismo, está vigente en las Rimas y Leyendas de Bécquer. Dicha metáfora expresa 
tanto el sentimiento de unidad como la sensación de hondura del estado del alma. 

Bécquer, por una parte, emplea la lágrima solitaria para buscar la unidad, lo que 
aproxima su visión literaria al pensamiento filosófico y, más concretamente, al Exis-
tencialismo; y, por otra parte, emplea esta metáfora para subrayar el papel de lo indivi-
dual en la formación de la unidad. 

Mediante la lágrima solitaria, Bécquer expresa la condición espiritual del héroe 
romántico. Además de la hondura del sentimiento, esta metáfora presenta un sumario 
de la narración, señalando el fin de la escena romántica. 

 
 
6.3. La sensación de soledad en las Rimas y Leyendas de Bécquer 
 
En este apartado, intentaremos acercarnos a la sensación de soledad, síntoma uni-

versal del Romanticismo, en las Rimas y Leyendas de Bécquer. Investigaremos el papel 
que desempeña el síntoma elegido en los textos de Bécquer, así como su posible vin-
culación con la cosmovisión existencialista del mundo. 

Armados con las ideas elaboradas por José Manuel del Pino Cabello (1986), Clau-
dio Guillén (1979) y Ana Bundgård (2000, 2004, 2005), intentaremos realizar un acer-
camiento entre la poética becqueriana y las posibles confluencias con los autores pos-
teriores a él. Para ello, comenzaremos con la rima LI: 
 

Y esta vida mortal, y de la eterna 
lo que me toque, si me toca algo 

por saber lo que a solas 
de mí has pensado. 

 
La estrofa suscita nuestro interés por dos motivos: 
En primer lugar, los dos primeros versos expresan claramente la idea neoplatonista 

de ver del mundo, por lo que se reconoce, por una parte, que la vida es corta (es decir, 
mortal) y, por otra, que la vida breve puede ser, al mismo tiempo, eterna. De este modo, 
nos formulamos la siguiente pregunta: ¿qué le puede tocar al autor de la vida eterna? 
La emanación de la pérdida de la vida se muestra frente al conocimiento, lo que se 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 81 

realiza mediante el amor en un estilo neoplatónico. Además, Bécquer expresa la visión 
kierkegaardiana. Como es bien sabido, el filósofo danés pretendía introducir la ideali-
dad en la realidad.3 Por una parte, Bécquer expone el dilema neoplatonista y, por otra, 
lo incorpora a la realidad mediante la reflexión sobre la vida (mortal, eterna) y la cone-
xión con su experiencia personal (me toca, de mí has pensado). Probablemente, Béc-
quer está dispuesto a perder la esencia (sus mejores años y su vida) a favor de la exis-
tencia (en torno al amor y en torno al pensamiento de la mujer amada). 

Leeremos la rima LII: 
 

Llevadme, por piedad, a dónde el vértigo 
con la razón me arranque la memoria... 

¡Por piedad!... ¡Tengo miedo de quedarme 
con mi dolor a solas! 

 
El autor nos presenta dos síntomas universales en una sola estrofa: la superación 

del sentimiento sobre el pensamiento en «¡Tengo miedo de quedarme/ con mi dolor a 
solas!» (el primer síntoma, según Sebold), y la sensación de soledad (el cuarto síntoma, 
según Sebold).  

Además, atrae nuestra atención la expresión «miedo de quedarme… a solas!» desde 
el punto de vista existencial. Por otro lado, resulta interesante el empleo de la palabra 
vértigo, cargada de sustancia romántica, a pesar de ser una expresión utilizada posterior-
mente por los autores existencialistas, como indica el profesor Alberto Acereda:  

 
Aunque el motivo del “vértigo” ha sido empleado en el siglo XX por el exis-

tencialismo filosófico, el “vértigo” al que se refiere aquí Bécquer es distinto y se 
ubica en la sensibilidad del Romanticismo y en relación con los precipicios y sui-
cidios románticos de la pintura de Leonardo Alenza (1807-1845) o Jenaro Pérez 
Villaamil (1807-1854): es una angustia vivencial romántica y una desolación re-
sultante otra vez de la decepción amorosa (Acereda, 1999: 492).  
 
En cuanto a las tres rimas siguientes (XCII, LXV y LXXXVI), atraen nuestra 

atención dos palabras concretas: huérfano y desierto. Bécquer expresa, así, su condi-
ción romántica, siendo, ante todo, huérfano, es decir, no tiene a nadie a su lado, vive 
solo, en soledad (el cuarto síntoma, según Sebold); y, al mismo tiempo, se presenta ante 
nosotros como el autor de la poesía metafísica («¡El mundo estaba/ desierto… para 
mí!» y «como queda un viandante en el desierto/ ¡a solas con un Dios!»). 
  

  
3 «Tal y como ya Lukács supo ver, el problema de Kierkegaard es el gesto: el punto en que se cruzan 
realidad y posibilidad. Lo que Kierkegaard pretende es introducir la idealidad en la realidad, las formas 
en la vida – si seguimos la terminología de Lukács» (Llevadot, 2009: 272). 



82 Vladimer Luarsabishvili 

XCII 
Apoyando mi frente calurosa 
en el frío cristal de la ventana, 

en el silencio de la oscura noche 
de su balcón mis ojos no apartaba. 
En medio de la sombra misteriosa 

su vidriera lucía iluminada, 
dejando que mi vista penetrase 

en el puro santuario de su estancia. 
Pálido como el mármol el semblante; 

la blonda cabellera destrenzada, 
acariciando sus sedosas ondas, 

sus hombros de alabastro y su garganta, 
mis ojos la veían, y mis ojos 

al verla tan hermosa, se turbaban. 
Mirábase al espejo; dulcemente 

sonreía a su bella imagen lánguida, 
y sus mudas lisonjas al espejo 

con un beso dulcísimo pagaba... 
Mas la luz se apagó; la visión pura 
desvanecióse como sombra vana, 
y dormido quedé, dándome celos 
el cristal que su boca acariciara.  

 
LXV 

Llegó la noche y no encontré un asilo, 
¡y tuve sed...! Mis lágrimas bebí; 

¡y tuve hambre! ¡Los hinchados ojos 
cerré para morir!  

¡Estaba en un desierto! Aunque a mi oído 
de las turbas llegaba el ronco hervir, 

yo era huérfano y pobre... ¡El mundo estaba 
desierto... para mí! 

 
LXXXVI 

La gota de rocío que en el cáliz 
duerme de la blanquísima azucena, 

es el palacio de cristal en donde 
vive el genio feliz de la pureza. 
Él le da su misterio y poesía, 

él su aroma balsámico le presta; 
¡ay de la flor si de la luz al beso 

se evapora esa perla!  
 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 83 

Respecto a las rimas mostradas, Alberto Acereda explica lo siguiente: «la orfani-
dad vital y la vida como desierto en el que camina el hombre prueban aquí una tímida 
actitud metafísica, pero siempre bajo la sensibilidad romántica, al contrastar la razón 
con el sentimiento bajo la categoría de anécdota» (Acereda 1999: 492). Por nuestra 
parte, añadiremos que «la sensibilidad romántica» no solo se refiere a la experiencia 
amorosa de Bécquer, sino que, evocando un estilo neoplatónico, intenta acercarnos al 
tema de la vida humana, es decir, a la existencia.  

Lo que conduce a Bécquer ante Dios es la experiencia subjetiva del poeta.  An-
dando por el desierto, el alma se purifica y, de esta manera, se acerca a lo individual. 
Tras haber pasado el nivel del intelecto pensante, Bécquer alcanza un segundo nivel: el 
del intelecto naciente. Se trata de una experiencia mística para el yo romántico, que 
puede originar un discurso filosófico-existencial dentro de la tradición idealista. Revi-
sando un fragmento becqueriano («tú creces de mi vida en el desierto/ como crece en 
un páramo la flor»), recordamos «the moral genre of the fragment», como lo denomi-
nan Philippe Lacoue-Labarthe and Nancy Jean-Luc:  

 
The moral genre of the fragment is no doubt nothing other, in the last analysis, 

than the specifically Latin model of philosophy. In other words, the model of an 
essentially oral philosophy of facts, without the least trace of an original "first phi-
losophy," but simply anchored in Stoic, Epicurean, or Cynical (which is far from 
indifferent in relation to the formal problematic) post-Platonism, and intersecting 
on various registers and at the same time with the edifying historiography of Rome, 
quasiphilosophical doxologies, and the genre of exemplary biography as summa-
rized or fixed in Plutarch (Lacoue-Labarthe and Jean-Luc, 1988: 65).  
 
En efecto, encontramos una muestra de la soledad del individuo, que desea hallar 

la salvación mediante el amor, es decir, mediante el sentimiento (Pino Cabello, 1986: 
94).  

Finalmente, en estas rimas, observamos la presencia del segundo síntoma, según 
Sebold: se funden el alma del poeta y el alma de la naturaleza (Sebold, 2011: 312). El 
poeta se halla tan solo que el mundo le parece desierto y, su propio ser, huérfano. 

Leamos la rima LXXVI: 
 

Cansado del combate 
en que luchando vivo, 

alguna vez recuerdo con envidia 
aquel rincón oscuro y escondido. 

 
La lucha de Bécquer es vivir, interpretando la vida como un «combate» del que el 

autor está cansado. A pesar de esto, Bécquer sigue luchando, de modo que se desarrolla 
la idea existencial que argumentará Unamuno con tanto vigor. Esta lucha no se puede 
entender como una simple revelación de la cosmovisión romántica, sino también como 



84 Vladimer Luarsabishvili 

un acercamiento a la estética existencialista, acercamiento condicionado por las ideas 
neoplatónicas del poeta sevillano. 

Ahora estudiaremos el papel que desempeña la sensación de soledad en las Leyen-
das de Gustavo Adolfo Bécquer. Para ello, como material para nuestra investigación, 
hemos elegido las leyendas El rayo de luna, El «Miserere» y La venta de los gatos. 

Para el poeta, la soledad es un medio especial con el que se encuentra como una 
materia inseparable, como una substancia tan monolítica que ni siquiera tiene sombra. 
A través de la soledad, funciona la imaginación del poeta, que expresa lo irreal y lo 
fantástico, pues en ella habitan las creaciones ficticias (los entes de ficción), los objetos 
y los sujetos de los sueños de Bécquer. Manrique es, sin duda alguna, el prototipo del 
poeta sevillano, resultándole difícil formar ideas y encerrarlas en oraciones: 

 
En efecto, Manrique amaba la soledad, y la amaba de tal modo, que algunas 

veces hubiera deseado no tener sombra, porque su sombra no le siguiese a todas 
partes. Amaba la soledad, porque en su seno, dando rienda suelta a la imaginación, 
forjaba un mundo fantástico, habitado por extrañas creaciones, hijas de sus delirios 
y ensueños de poeta; porque Manrique era poeta, tanto, que nunca le habían satis-
fecho las formas en que pudiera encerrar sus pensamientos, y nunca los había en-
cerrado al escribirlos (Bécquer, 2003: 108). 
 
Por tanto, lo que «amaba» Manrique era la idea de su vida: la soledad. Solo en la 

soledad es posible encontrarse, junto a las creaciones de la imaginación, en un mundo 
fantástico, en los sueños del poeta. De este modo, Bécquer nos muestra el mundo poé-
tico e irreal tan difícil de describir. Efectivamente, en el inicio de algunas leyendas, 
Bécquer subraya la dificultad de contar la historia, como ocurre en la introducción de 
la leyenda Tres fechas: 

 
Si a la mañana siguiente de uno de estos nocturnos y extravagantes delirios 

hubiera podido escribir los extraños episodios de las historias imposibles que forjo 
antes que se cierren del todo mis párpados [...] seguramente formaría un libro dis-
paratado, pero original y acaso interesante (Bécquer, 2003: 118). 
 
Otro ejemplo sería La rosa de pasión: «si yo la pudiera referir con el suave encanto 

y la tierna sencillez que tenía en su boca, os conmovería, como a mí me conmovió, la 
historia de la infeliz Sara» (Bécquer, 2003: 137). 

La soledad presenta algunos elementos o componentes que nos ayudan a entender 
sus rasgos fundamentales. Entre estos elementos, cabe mencionar la noche, el misterio, 
el sueño y el silencio. No podemos olvidarnos de la importancia de las ruinas como 
componente clave en la descripción del paisaje romántico.  

El poeta romántico crea un mundo imaginario lleno de fantasmas. Este mundo, 
carente de elementos propios de la realidad, está especialmente vigente durante la no-
che. Un ejemplo sería la leyenda El Miserere: 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 85 

Mal envueltos en los jirones de sus hábitos, caladas las capuchas, bajo los pliegues de 
las cuales contrastaban con sus descarnadas mandíbulas y los blancos dientes las oscuras 
cavidades de los ojos de sus calaveras, vio los esqueletos de los monjes que fueron arroja-
dos desde el pretil de la iglesia a aquel precipicio salir del fondo de las aguas, y agarrándose 
con los largos dedos de sus manos de hueso a las grietas de las peñas, trepar por ellas hasta 
tocar el borde, diciendo en voz baja y sepulcral, pero con una desgarradora expresión de 
dolor, el primer versículo del salmo de David: Miserere mei, Deus, secundum magnam 
misericordiam tuam! (Bécquer, 2003: 175-176).4 

 
Lo que pinta Bécquer es un mundo imaginario al borde de la realidad: por una 

parte, visualizamos los esqueletos de los monjes muertos, es decir, los esqueletos de los 
seres del pasado; por otra, estos forman parte de la realidad en la que se encuentra el 
músico, que busca la melodía verdadera. De esta manera, Bécquer se encuentra entre 
dos mundos, de modo que trata de crear un ambiente propio y originario. 

Con este mundo nuevo y ficticio está asociado el fenómeno del misterio, especial-
mente durante la noche, cuando los entes de ficción adquieren su forma característica: 

 
En la oscuridad, en la noche todo se funde y se confunde, desapareciendo todo 

elemento de realidad material para perderse en los mundos nuevos y desconocidos, 
donde la imaginación, la fantasía tengan su realeza auténtica. La noche viene a ser 
la pirueta definitiva en que se pierde el hombre real, positivo, existente en el mundo 
bajo y chato de la vivencia diaria para aparecer en este otro arquetípico y esencial, 
en que el sentimiento - y por tanto lo misterioso e intrigante - dominan en plenitud. 
¡Y todo esto resulta tan querido para los románticos, sentimentales, oscuros y mis-
teriosos! (Polo García, 1965-1966: 87). 
 
Existen distintos motivos por los que la noche está asociada a la soledad: los habi-

tantes de la noche, los personajes ficticios, son más cercanos al poeta romántico; y, 
además, la noche contiene una belleza que no es revelada ni mostrada, lo que añade 
perfiles estéticos a la vida o al argumento del texto romántico. No hay que olvidar, 
además, el elemento negativo, también vinculado a la cosmovisión romántica del 
mundo: 

 
La noche, pues, como elemento de suprema soledad, por cuanto el hombre se 

encuentra en medio de un mundo extrahumano, poblado de fantasmas, tumbas, va-
pores que fingen compañía, con lo que la soledad humana es peor. […] Además se 
canta a la noche también por la belleza oscura que encierra, por motivos puramente 
estéticos, por una posible belleza objetiva al modo tradicional; o, por contraste, con 
el elemento feo o negativo poetizado al mundo romántico (Polo García, 1965-
1966: 88). 
 

  
4Los seres ficticios y los paisajes imaginarios aparecen en las Rimas de Bécquer: «deformes siluetas/ de 
seres imposibles;/ paisajes que aparecen/ como a través de un tul» (Bécquer, 2003: 26). 



86 Vladimer Luarsabishvili 

De esta manera, la noche se convierte en un medio a través del cual puede ser 
revelado el misterio que busca el poeta romántico. La soledad, como medio o ambiente, 
presenta características semejantes al estado de ánimo denominado melancolía: una 
tristeza, un sentimiento frío acompañado por el silencio. Por tanto, el silencio está aso-
ciado a la soledad, al igual que el sueño y la muerte:  

 
Bien fuese que la tarde estaba un poco encapotada, bien que la disposición de mi 

ánimo me inclinaba a las ideas melancólicas, lo cierto es que sentí frío y tristeza, y noté un 
silencio que me recordaba la completa soledad, como el sueño recuerda la muerte (Béc-
quer, 2003: 187). 
 
Polo García destaca el papel del sueño en la soledad del poeta. En sus sueños, el 

poeta crea un mundo imaginario, donde aparece la libertad, siendo posible encontrarse 
en una absoluta y verdadera soledad, rasgo muy propio de los autores románticos: 

 
Mediante el sueño la soledad se reduce a la expresión unitaria. Se escapa el 

mundo, desaparece bajo los pies y todo se torna inmaterial, ingrávido, de apariencia 
angélica. El poeta es un ángel, no importa si bueno o malo, que va a crear mundos 
nuevos a expensas de su sueño, de su visión, como resultado de haberse encerrado 
en sí mismo, de haber roto la atadura tempo-espacial para surgir en libertad al 
mundo nuevo de los sueños. [...] Es preciso soñar, es necesario absolutamente soñar 
para poder empezar a sentir la soledad verdadera, auténtica, la soledad del alma en 
su profundidad. Los románticos lo saben bien y sueñan (Polo García, 1965-1966: 
85). 
 
El silencio es un ambiente que subraya la hondura o la profundidad de la soledad. 

Para enfatizar esta impresión, Bécquer pinta el silencio de la medianoche, combinando 
el silencio con la noche y añadiendo otras características irreales, como las «voces con-
fusas» (voces que son difíciles de comprender) o las «palabras ininteligibles»: 

 
Después, silencio; un silencio lleno de rumores extraños, el silencio de la me-

dianoche, con un murmullo monótono de agua distante, lejanos ladridos de perros, 
voces confusas, palabras ininteligibles, ecos de pasos que van y vienen, crujir de 
ropas que se arrastran, suspiros que se ahogan, respiraciones fatigosas que casi no 
se sienten, estremecimientos involuntarios que anuncian la presencia de algo que 
no se ve y cuya aproximación se nota, no obstante, en la oscuridad (Bécquer, 2003: 
165). 
 
La soledad, como medio para la melancolía, adquiere una gran importancia para 

Bécquer. Armando López Castro cita la carta de Narciso Campillo a Eduardo de la 
Barra, en la que se subraya el carácter melancólico del poeta sevillano: 

 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 87 

En una carta de Narciso Campillo a Eduardo de la Barra, de 1889, señala 
aquél: “(Bécquer) fue desgraciado, en lo que influyó no poco su carácter melancó-
lico, altivo y descuidadísimo hasta en el arreglo de su persona”. Su predisposición 
melancólica es lo que le lleva a rechazar la realidad del mundo que le ha tocado 
vivir, una realidad que asume como carga personal, y a aceptar ese clima de vague-
dad, lo inefable del amor o de la poesía, que tiene su origen en la disolución del 
espíritu romántico y está presente en el ambiente prebecqueriano (López Castro, 
2002: 196-197). 
 
En cuanto al carácter de Bécquer, no solo sus amigos verifican que el autor tenía 

una personalidad soñadora, sino que también lo afirman los investigadores de la Lite-
ratura romántica española: 

 
Gustavo era de los hombres que sueñan despiertos hasta el punto de asistir 

como espectadores al drama de su propia vida (31). Gustavo era un poeta y, como 
tal, soñador. Porque a Gustavo, como a Hoffmann, “no le afectará sólo el sueño 
que surge cuando se está bajo la dulce invasión del sueño, sino el que se sueña a lo 
largo de toda la vida (32)” (cit. en Polo García, 1965-1966: 86). 
 
Por otra parte, el paisaje cumple un papel fundamental en la pintura del estado del 

alma del poeta romántico. El paisaje es una parte de la escenografía romántica, pero no 
se encuentra estática, sino que condiciona la formación de las nuevas ideas y expresio-
nes del poeta, que se halla aislado de la realidad humana. Esto se observa claramente 
en la leyenda El Miserere, cuando Bécquer describe la búsqueda de la melodía, la bús-
queda del «verdadero Miserere»: 

 
Las gotas de agua que se filtraban por entre las grietas de los rotos arcos y 

caían sobre las losas con un rumor acompasado, como el de la péndola de un reloj; 
los gritos del búho, que graznaba refugiado bajo el nimbo de piedra de una imagen, 
de pie aún en el hueco de un muro; el ruido de los reptiles, que, despiertos de su 
letargo por la tempestad, sacaban sus deformes cabezas de los agujeros donde duer-
men o se arrastraban por entre los jaramagos y los zarzales que crecían al pie del 
altar, entre las junturas de la lápidas sepulcros que formaban el pavimento de la 
iglesia, todos estos extraños y misteriosos murmullos del campo, de la soledad y 
de la noche llegaban perceptibles al oído del romero, que, sentado sobre la mutilada 
estatua de una tumba, aguardaba ansioso la hora en que debiera realizarse el prodi-
gio (Bécquer, 2003: 174). 
 



88 Vladimer Luarsabishvili 

Nos llama la atención el conjunto de sonidos que utiliza Bécquer para pintar el 
paisaje romántico: el sonido de las gotas que caen («sobre las losas con un rumor acom-
pasado»),5 los gritos graznados y el sonido de los reptiles, caracterizados todos estos 
sonidos por su carácter rítmico. Por tanto, Bécquer no pinta un paisaje caótico, sino un 
paisaje muy ordenado y, al mismo tiempo, místico, porque en este paisaje ordenado 
tiene que revelarse un misterio. De este modo, lo lógico y lo irreal se encuentran en un 
mismo marco. 

El hecho de que el paisaje presente tanta importancia en los textos de Bécquer es 
verificado por Armando López Castro, quien destaca, concretamente, las ruinas, que 
muestran la ruptura de la oposición dada entre «la Naturaleza y el espíritu»: 

 
En la obra de Bécquer, el paisaje no es un elemento decorativo o estático, sino 

que desempeña un papel activo como proyección de un estado de ánimo. Lejos de 
la fría impasibilidad neoclásica, tenemos aquí una muestra de paisaje solidario, de 
fusión de lo apolíneo con lo dionisíaco, en el que la apasionada energía de las rui-
nas, nunca lisas y perfiladas sino retorcidas y tortuosas, revela un predominio de lo 
natural sobre lo artificial. Formalmente, la construcción simétrica de los párrafos, 
sostenida por la continuidad del imperfecto, tiempo de la narración, y el simbo-
lismo de las plantas trepadoras, que representan la permanencia de la fuerza natural, 
mantienen la hermosura a pesar de la degradación y envuelven a las ruinas en un 
aura melancólica. Si recordamos que la hiedra, verde en toda estación, es uno de 
los adornos habituales de Dionisio, simbolizando la supervivencia de lo natural y 
la persistencia del deseo, entonces comprendemos que todo va en la función de esta 
destrucción final (“pregonaban la victoria de la destrucción y la ruina”), revela-
dora de la nueva sensibilidad romántica: la ruptura del equilibrio entre la Naturaleza 
y el espíritu a favor de la Naturaleza. El encanto peculiar de las ruinas consiste en 
su destrucción humana, que anula la oposición entre la Naturaleza y el espíritu y 
vuelve a hacer posible el ciclo indefinido de la muerte y los renacimientos (López 
Castro, 2002: 201). 
 
De este modo, la soledad es la atmósfera diaria de Bécquer. El poeta vive en sole-

dad, imaginando y creando su propio mundo, lleno de fantasmas y elementos irreales. 
Además de la soledad, existen otros conceptos en los textos becquerianos, como el mis-
terio, el sueño, el paisaje y la noche. Todos estos conceptos forman un complejo, cons-
truyendo, así, el mundo romántico de Bécquer. 

La soledad es el estado característico del escritor romántico, convirtiendo, así, la 
sensación de soledad en el síntoma universal del Romanticismo. El romántico no se 
encuentra solo en su propia soledad, sino al contrario: llena esta soledad de seres ima-
ginarios e ideas irreales, formando, de esta manera, su cosmovisión y modificando la 
realidad en que se encuentra. 
  
5 Cabe mencionar la rima LVI de Bécquer: «Moviéndose a compás, como una estúpida/ máquina, el 
corazón;/ la torpe inteligencia del cerebro/ dormía en un rincón./ [...] gota de agua monótona que cae/ y 
cae sin cesar» (Bécquer, 2003: 55). 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 89 

La sensación de soledad, como síntoma universal del Romanticismo, está vigente 
en las Rimas y Leyendas de Bécquer. A través de su propia soledad, Bécquer llena su 
mundo imaginario de habitantes ficticios que, con frecuencia, aparecen durante la no-
che, subrayando el estado profundo de su soledad. De este modo, se relaciona la vida 
real con el sueño y la muerte, es decir, se relaciona con el misterio existencial. 

La soledad no solo forma parte de los textos previos al Romanticismo (recordemos 
las Odas brillantes de Horacio), sino que también pertenece a la época posterior, con-
virtiéndose en una herramienta útil para entender la verdad existencial, tema sobre el 
que hablaremos en el siguiente apartado. 





 

 
 
 
 
 
 

7. La cosmovisión existencialista de Miguel de Unamuno 
 
 
 

Considero que las ideas que vamos a expresar en este capítulo pueden ayudar a 
entender la carga filosófica que conlleva la Literatura romántica española (la de Béc-
quer, en particular) y, al mismo tiempo, pueden facilitar la comprensión de los perfiles 
románticos del pensamiento filosófico español (el de Unamuno, concretamente). Para 
ello, analizaremos las ideas del Romanticismo español que se cultivan en los textos de 
Unamuno. 

Entre los antecedentes inmediatos del Existencialismo, Rafael Gambra menciona 
al filósofo danés Sören Kierkegaard, cuya filosofía «brota del atormentado problema 
humano de su propia existencia». Dicha filosofía mantiene una gran conexión con la 
de Unamuno, reconociendo «como hilo conductor la radical e ineludible cuestión de la 
propia supervivencia personal» (Gambra 1952: 405).  

El Existencialismo es un «modo de filosofar irracionalista e inmanente, que está 
colocando al pensamiento continuamente en las posiciones del subjetivismo, del rela-
tivismo y del pesimismo» (Perdomo García 1949: 472); al mismo tiempo, «el Roman-
ticismo se verá muy influido por la corrección neoplatónica» (Pino Cabello 1986: 93). 
Por ello, evaluaremos el hilo conductor del pensamiento filosófico-literario, el cual 
puede vincular distintas épocas y pensamientos.  

Pietro Prini destaca tres etapas en el desarrollo del Existencialismo: la etapa ro-
mántica, la metafísica y la humanística (Prini,1957). Para nuestra investigación, serán 
más relevantes las dos primeras, debido a varias razones: en primer lugar, Bécquer es 
el representante de la poesía romántica, y el Existencialismo romántico tiene como pa-
trón al filósofo danés Kierkegaard; y, en segundo lugar, el mismo Kierkegaard es uno 
de los filósofos que más influyeron sobre la formación artística de don Miguel de Una-
muno, uno de los representantes del Existencialismo metafísico español.  

 
 
7.1. Unamuno: poesía e intuición 
 
En el contenido analítico de los conceptos kierkegaardianos, se pueden encontrar 

símbolos de la poesía becqueriana, que, al mismo tiempo, pueden ayudar a entender las 



92 Vladimer Luarsabishvili 

intuiciones unamunianas, que, a la vez, serían símbolos de los conceptos kierkegaar-
dianos. En este caso, podemos destacar el carácter dual de la expresión de la existencia, 
la cual se realiza desde el contexto de la validez objetiva y desde la intuición real (Vi-
llacañas Berlanga, 1980: 74). De esta manera, observamos tanto el parentesco entre 
Bécquer y Unamuno (la proyección del Romanticismo al Existencialismo) como la in-
fluencia de Kierkegaard sobre Unamuno.1 

Considero que es posible encontrar cierta relación entre la cosmovisión romántica 
del poeta sevillano y el mundo existencial del filósofo bilbaíno. A pesar de que algunos 
autores observen la conexión entre la mencionada corriente artística y la doctrina filo-
sófica (Binetti, 1989; Lynch, 2006), dicha conexión no implica que se haya dado así, 
obligatoriamente, en el caso español.2 Para afirmar esto, nos basamos en dos hechos: 
en primer lugar, el neoplatonismo fue una de las constantes de la obra becqueriana 
(Pino Cabello, 1986; Moreno Hernández, 2010); y, en segundo lugar, Unamuno estaba 
bien familiarizado con la filosofía idealista (Ribas Ribas, 1971, 1978, 1994), la cual se 
servía de una base romántica. De este modo, podemos deducir que el Romanticismo 
becqueriano, existente dentro de la tradición idealista, pudo aportar los antecedentes de 
las ideas existenciales que, posteriormente, cultivaría el filósofo bilbaíno.   

Es bien sabido que el Romanticismo no es solo una corriente literaria o una fase 
en la evolución del arte, sino también una expresión del cambio en el pensamiento, una 
revolución en la concepción de las ideas.3 El Romanticismo es un nuevo estilo de ex-
presión, es una crisis de costumbres (con el consecuente desarrollo de la corriente ar-
tística llamada Costumbrismo), así como el producto de una experiencia personal pro-

  
1 Fasel, Oscar A. (1955), «Observations on Unamuno and Kierkegaard», Hispania, 38, 4, pp. 443-
450; Tornos, Andrés M. (1962), «Sobre Unamuno y Kierkegaard», Pensamiento, 70, pp. 1-18; We-
ber, Ruth (1964), «Kierkegaard and the Elaboration of Unamuno's Niebla», Hispanic Review, 32, 
2, pp. 118-134; Evans, Jan (2006), «Kierkegaard, Unamuno, and Don Quijote as the Knight of 
Faith», Symposium, 60, pp. 3-16; Evans, Jan (2005), «Passion, Paradox, and Indirect Communica-
tion. The Influence of 'Postscript' on Miguel de Unamuno», Kierkegaard Studies, Berlin/New York, 
Yearbook 2005 (Cappelørn, Niels Jørgen, Hermann Deuser & K. Brian Söderquist, eds.); Collado, 
Jesús Antonio (1962), Kierkegaard y Unamuno. La existencia religiosa, Barcelona, Gredos; Ga-
rrido Ardila, Juan Antonio (2008), «Nueva lectura de Niebla: Kierkegaard y el amor», Revista de 
Literatura, LXX, 139, pp. 85-118. 
2 Cabe recordar las palabras de Arthur O. Lovejoy: «[W]e should learn to use the word ‘Romanticism’ 
in the plural. This, of course, is already the practice of the more cautious and observant literary historians, 
in so far as they recognize that the ‘Romanticism’ of one country may have little in common with that of 
another, and at all events ought to be defined in distinctive terms» (O. Lovejoy, Arthur (1924), «On the 
Discrimination of Romanticisms», in Essays in the History of Ideas, Westport, Conn., Greenwood Press, 
pp. 228-253). 
3 Según Larra, el Romanticismo es «una literatura nueva, expresión de la sociedad nueva que compone-
mos, toda de verdad como de verdad es nuestra sociedad, sin más reglas que es verdad misma, sin más 
maestros que la naturaleza. [...] Libertad en literatura, como en las artes, como en la industria, como en 
el comercio, como en la conciencia» (Mariano José de Larra, «Literatura», El español (18 de enero de 
1836), reproducido en Navas-Ruiz, R. (1971), El Romanticismo español. Documentos, Salamanca, 
Anaya, p. 139). 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 93 

funda (Bousoño, 1981). La importancia del Romanticismo en el ámbito del pensa-
miento filosófico se expresa claramente en la concepción del nuevo tipo de ironía, la 
ironía romántica, que persigue un fin distinto al que perseguía la ironía socrática. 

 
 
7.2. La ironía 
 
El Romanticismo preparó un terreno fértil para el nacimiento de la estética exis-

tencialista. No queremos decir que el Romanticismo equivalga al Existencialismo o al 
Pre-existencialismo. Lo que intentamos mostrar es que, en la visión romántica del 
mundo, están los orígenes o, mejor dicho, las raíces del Existencialismo. Las visiones 
del romántico y del existencialista tienen un procedimiento distinto y persiguen un fin 
diferente. Pero sus características coinciden con frecuencia y esa coincidencia cronoló-
gica, siendo la segunda la continuación de la primera, merece ser evaluada. 

El Existencialismo elevó a una gran altura la visión romántica. La modificó y en-
riqueció, como lo hicieron los románticos con la ironía socrática. Incluso podemos de-
cir que la desarrolló e hizo más aceptable para la vida cotidiana. La aproximó al ser 
humano, la convirtió en un substrato humano con el objetivo de hacerla más compren-
sible. 

Partiendo de los textos del romántico Gustavo Adolfo Bécquer y del existencialista 
Miguel de Unamuno, intentaremos mostrar este desarrollo del pensamiento humano en 
cuya evolución la ironía desempeñó un papel decisivo. 

Para no romper la cronología histórica, empezaremos evaluando las características 
profundamente románticas en las Rimas y en las Leyendas de Bécquer y, luego, los 
rasgos existencialistas en el texto de Unamuno Vida de Don Quijote y Sancho. No per-
demos de vista los tres tipos de ironía, destacados por Pere Ballart: las ironías de con-
traste en el texto, las ironías de contraste entre el texto y su contexto comunicativo, y 
las ironías de contraste entre el texto y otros textos (Ballart, 1994: 326). 

Antes de entrar en el tema, me gustaría explicar el porqué de la elección del texto 
mencionado de don Miguel. En primer lugar, se ha seleccionado dicho texto, porque 
los románticos valoraban el pasado y la actitud caballeresca; en segundo lugar, porque 
El Quijote es el libro que mejor expone las características de la libertad humana y la 
originalidad de su pensamiento, lo que constituye «la óptica filosófica» de Unamuno, 
utilizando la expresión de M. Holquist. Aquí, también recordamos la reflexión del pro-
fesor Miguel Ángel Garrido Gallardo: 

 
La ironía, como procedimiento comunicativo, ofrece a Cervantes una herra-

mienta que utiliza de forma magistral, utilización que, a su vez, enriquece históri-
camente los perfiles de la fórmula irónica. En el Quijote, la mirada irónica es el 
principio constructivo básico que se realimenta dialécticamente con un sinfín de 
ironías de persona y realidad (Garrido Gallardo, 2014: 198).  

 



94 Vladimer Luarsabishvili 

Otra cita relevante de este mismo autor sería aquella en la que habla de la «op-
ción abarcadora de la mirada irónica, que se puede detectar por las condiciones prag-
máticas y que constituye como obra irónica «El Quijote en concreto» (Garrido Ga-
llardo, 2010: 3). 

Entre las cinco metáforas de la cosmovisión romántica, el conocido estudioso Rus-
sell P. Sebold señala la existencia del amor y añade lo siguiente: «El amor auténtico, 
compartido, generoso, abnegado, es imposible en un ser tan egoísta como el romántico» 
(Sebold, 2011: 318). Recordemos la rima XI de Bécquer, en la que el autor rechaza lo 
real, es decir, los distintos tipos de mujeres llenas de goces y dichas, de modo que desea 
encontrar a aquella mujer que sea incorpórea e intangible, un producto de la niebla, de 
la luz, a pesar de que ella no pueda amar al poeta: 

 
– Yo soy ardiente, yo soy morena, 

yo soy el símbolo de la pasión; 
de ansia de goces mi alma está llena. 
¿A mí me buscas? – No es a ti; no. 

 
–  Mi frente es pálida; mis trenzas de oro; 

puedo brindarte dichas sin fin; 
yo de ternura guardo un tesoro. 

¿A mí me llamas? – No; no es a ti. 
 

–  Yo soy un sueño, un imposible, 
vano fantasma de niebla y luz; 
soy incorpórea, soy intangible; 

no puedo amarte. – ¡Oh, ven; ven tú! 
 

El amor que busca y desea encontrar el autor romántico es, de antemano, imposi-
ble de realizar. Pero, precisamente, es ese el tipo de amor que busca. Suele suceder (no 
solo para el romántico, sino también para el existencialista) que el amor que no puede 
ser compartido es el deseable o, por lo menos, el comprensible. En cuanto al tratamiento 
del amor en la figura de Don Quijote, Unamuno explica las razones que llevaron a 
nuestro caballero a ocultar sus sentimientos:  

 
Y tu amor fue, Don Quijote mío, desgraciado por causa de tu insuperado y 

heróico encojimiento. Temiste acaso profanarlo confesándolo a la misma que te lo 
encendía; temiste tal vez mancharlo primero y después malgastarlo y perderlo si lo 
llevabas a su cumplimiento vulgar y usado. Temblaste de matar en tus brazos la 
pureza de tu Aldonza, criada por sus padres en grandísimo recato y encerramiento 
(Unamuno, 2005: 228). 
 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 95 

Bécquer también prefiere ser invisible; la única explicación de este deseo es poder 
estar al lado de la mujer amada, para acercarse a ella y respirar a su lado: 
 

Si te turba medroso en la alta noche 
tu corazón 

al sentir en tus labios un aliento 
abrasador, 

sabe que, aunque invisible, al lado tuyo 
respiro yo. 

 
Ambos autores persiguen un mismo fin: mostrar que, al revelarlo y al tocarlo, el 

amor pierde su divinidad y aparece la amenaza de mancharlo y malgastarlo, mientras 
que el amor que vive en las fantasías del individuo es duradero y se proyecta al infinito, 
como lo divino, tanto para el autor romántico como para el existencialista.  

Pero, en el Existencialismo, las contradicciones aparecen.4 Alejándose del amor 
en este mundo y cultivando la imagen de la mujer en su propio mundo imaginado, la 
semilla de lo humano persiste, sin desvanecerse. Por ello, pregunta Unamuno a Don 
Quijote:  

 
Yo creo que ahora mismo, mientras te tiene apretado a su pecho tu Dulcinea, 

y lleva tu memoria de siglo en siglo, yo creo que ahora todavía te envuelve cierta 
melancolía pesadumbre al pensar que ya no puedes recibir en tu pecho el abrazo ni 
en tus labios el beso de Aldonza, ese beso que murió sin haber nacido, ese abrazo 
que se fue para siempre y sin haber nunca llegado, ese recuerdo de una esperanza 
en todo secreto y tan a solas y a calladas acariciada (Unamuno, 2005: 229-230). 
 
La misma sensación encontramos en Bécquer, que guarda la imagen de la mujer 

y corre tras la figura pintada por la propia ilusión: 
 

¡Yo, que a tus ojos, en mi agonía, 
los ojos vuelvo de noche y día; 

yo, que incansable corro demente 
tras una sombra, tras la hija ardiente 

de una ilusión! 
 
He aquí la semejanza y, al mismo tiempo, la diferencia entre el entendimiento del 

mundo romántico y el del existencialista. El romántico pierde todo lo humano y no se 

  
4 La profesora Iris M. Zavala explica lo siguiente: «En toda la obra de su vida encontramos el principio 
de contradicción como punto de partida y como base de su lógica y su teoría del conocimiento, y si 
bien Unamuno es víctima de las contradicciones, con su espada de guerrero rompe lanzas por la 
filosofía de la vida» (Zavala, 1991: 104). 



96 Vladimer Luarsabishvili 

vuelve para preguntarse sobre su camino, al tiempo que el existencialista sigue culti-
vando en su alma un germen de lo que queda del hombre pensativo, de lo que le da 
forma y lo caracteriza para ser un hombre de hoy (preocupado por el futuro, pero vi-
viendo la vida contemporánea).  

Unamuno se muestra seguro ante la idea de que una buena parte de los hombres 
inmortales darían su fama y su nombre por un beso de la mujer deseada durante su vida 
terrena:  

 
¡Cuántos pobres mortales inmortales, cuyo recuerdo florece en la memoria de 

las gentes, darían esa inmortalidad del nombre y de la fama por un beso de toda la 
boca, no más que por un beso que soñaron durante su vida mortal toda! (Unamuno, 
2005: 230).  

 
Y, por supuesto, hemos de recordar ahora la famosa rima XXIII de Bécquer, en la 

que el autor sevillano está dispuesto a dar todo por un beso: «por un beso… yo no sé/ 
qué te diera por un beso!» (Bécquer, 2003: 39). La estética similar es evidente. 

Tanto Peers como Bousoño intentaron explicar por qué el pasado atraía a los ro-
mánticos. Peers notaba la popularidad de la Edad Media en el siglo XVIII (Peers, 1973), 
mientras que Bousoño lo veía como fruto de la dignificación de una realidad concreta 
(Bousoño, 1981). La contemplación del pasado aparece en los textos de Bécquer; por 
ejemplo, recordemos la leyenda Tres fechas, en la que el autor cuenta lo siguiente: 

 
Figuraos un palacio árabe, con sus puertas en forma de herradura; sus muros 

engalanados con largas hileras de arcos que se cruzan cien y cien veces entre sí, y 
corren sobre una franja de azulejos brillantes (…) El opulento árabe que poseía este 
edificio lo abandona al fin. La acción de los años comienza a desmoronar sus pa-
redes, a deslustrar los colores y a corroer hasta los mármoles. Un monarca caste-
llano escoge entonces para su residencia aquel alcázar que se derrumba, y en este 
punto rompe un lienzo y abre un arco ojival y lo adorna con una cenefa de escudos, 
por entre los cuales se enrosca una guirnalda de hojas de cardo y de trébol (…) pero 
llega el día en que el monarca abandona también aquel recinto, cediéndolo a una 
comunidad de religiosas, y éstas, a su vez, fabrican de nuevo, añadiendo otros ras-
gos a la ya extraña fisonomía del alcázar morisco. Cierran las ventanas con celosías; 
entre dos arcos árabes colocan el escudo de su religión esculpido en piedra berro-
queña; donde antes crecían tamarindos y laureles, plantan cipreses melancólicos y 
oscuros; y aprovechando unos restos y levantando sobre otros, forman las combi-
naciones más pintorescas y extravagantes que pueden concebirse (Bécquer, 2003: 
125-126). 
 
Unamuno observa la vigencia del pasado, la cual entiende como una condición 

necesaria para la conquista del porvenir:  
 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 97 

No nos sorprenda oír a Don Quijote cantar los tiempos que fueron. Es visión 
del pasado lo que nos empuja a la conquista del porvenir; con madera de recuerdos 
armamos las esperanzas. Solo lo pasado es hermoso; la muerte lo hermosea todo 
(Unamuno, 2005: 212-213).  

 
Ambos autores coinciden en la reflexión del pasado; lo que los distingue es que 

Bécquer mira al pasado con cierta mirada nostálgica, mientras que Unamuno se apoya 
en el pasado. Esta es la diferencia entre la recepción del tiempo pasado por parte del 
romántico y del existencialista. 

La libertad es otro rasgo puramente romántico. Reflejando artísticamente la lucha 
por el poder en el siglo XIX, el Romanticismo valora los principios caballerescos. Los 
autores necesitan ver al individuo libre, valiente y feliz. De aquí nace «el sentimiento 
individualista», como lo denomina Bousoño. El Romanticismo, como nueva corriente 
literaria, busca la libertad, la libertad en las acciones humanas. Pero a esta libertad de 
acción añadieron los existencialistas la libertad de pensamiento, ya vigente y creciente 
en el siglo XIX. Dice Unamuno lo siguiente:  

 
No hay, en efecto, fuerza humana que pueda esclavizar y enjaular de veras a otro 

hombre, pues cargado de grilletes y esposas y cadenas será siempre libre y si alguien se ve 
sin movimiento es que se halla encantado. Habláis de libertad y buscáis la de fuera; pedís 
libertad de pensamiento, en vez de ejercitaros en pensar (Unamuno, 2005: 315).  

 
La diferencia radica en el hecho de que la libertad romántica es la libertad más 

universal y con rasgos irónicos, mientras que la libertad existencialista es la libertad 
menos universal y más individual.  

Finalizamos esta parte de nuestra investigación señalando la diferencia entre la 
ironía romántica del entendimiento y la ironía que nosotros llamaríamos existencial re-
cordando a Kierkegaard:  

 
Cuando se va en busca de un desarrollo completo y coherente de este concepto, de 

hecho, se llega de inmediato a la conclusión de que la historia del mismo es extraña, o, más 
bien, que no tiene ninguna historia (Kierkegaard, 2006: 272-273). 

 
Efectivamente, recordando a Kierkegaard, nos parece inevitable comprender la 

hondura de esta expresión del filósofo danés. ¿Qué quería decir con esto?: ¿que la ironía 
permaneció sin cambios evidentes durante toda la filosofía?, ¿que todos los cambios 
que sufrió son distintas caras de la misma moneda?, ¿que no merece la pena estudiar la 
ironía como concepto original y metafísico? 

Respecto a la ironía que encontramos en los textos de Unamuno (la entenderemos 
como ironía existencial), adelantamos nuestra reflexión y subrayamos la transforma-
ción que sufrió la ironía convirtiéndose en un concepto más individual que el de ironía 



98 Vladimer Luarsabishvili 

romántica. La ironía existencial se presenta ante nosotros como un modo de pensa-
miento que tiene por finalidad profundizar en los acontecimientos del ser humano para 
entender la verdad verdadera o la sabiduría de lo cotidiano, es decir, lo existencial. 

Sócrates perseguía el fin de revelar los puntos débiles de su interlocutor para de-
mostrar la necesidad de la filosofía. Los románticos intentan alejarse de sí mismos para 
obtener la libertad. Los existencialistas (Unamuno, en particular) utilizan la ironía para 
descubrir la filosofía contemporánea del hombre. Digo contemporánea, porque, con el 
paso del tiempo, los valores humanos se modifican y se diversifican. Respecto al libro 
En torno al casticismo, Iris M. Zavala explica lo siguiente: «Lo que sobresale del texto 
es el origen temporal de las preguntas; Unamuno se preocupa por el presente, por los 
problemas de la actualidad. […] Lo determinante es que parte del presente para sus 
reflexiones (Zavala, 1991: 17)». 

Ya hemos visto que la ironía desempeña un papel decisivo en la cosmovisión ro-
mántica. Ayuda tanto a liberarse como a escapar de la realidad para irse al mundo ima-
ginario, a los sueños. Pero este tipo de ironía, muy útil en el siglo XIX, ya no puede 
satisfacer al existencialista en el siglo XX. La liberación del yo es el primer paso que 
necesita una continuación, es decir, un desarrollo de su significado. Y, para conseguir 
este desarrollo, es necesario inventar alguna fórmula nueva que permita facilitar el en-
tendimiento y la diferencia entre lo real y lo imaginario. Esta fórmula suele ser el diá-
logo: «El progresivo desarrollo de la dialogía va alejando a Unamuno de los ejes opues-
tos de la conciencia dividida, de lo especular, de la ironía romántica y la victoriosa 
liberación del yo, en la permanente superación de su limitación (Zavala, 1991: 32-33)». 

El pensamiento dialógico, como modo de existencia en los textos de Dostoievsky, 
fue estudiado por Mijaíl Bajtín.5 Esto mismo, en la obra de Unamuno, fue analizado 
por la profesora Iris M. Zavala. El diálogo ayuda a revelar distintos planos, es decir, la 
pluralidad del sujeto. Naturalmente, esta pluralidad revela el carácter contradictorio del 
hombre. Por este motivo, Unamuno eligió el diálogo como método para el entendi-
miento de la ironía existencial, es decir, una vía de búsqueda de la verdad verdadera. 

Reflexionando sobre la metáfora de la niebla en el mundo unamuniano, la profe-
sora Iris. M. Zavala nota su efecto de cultivación en las contradicciones. Cito aquí todo 
el párrafo para no perder su significado en mi interpretación: 

 
[…] la niebla, lo sustantivo, surge por oposición a res, cosa: algo concreto, 

unitario y también sustantivo (Del sentimiento, II, 734, donde se define el término). 
Tratemos de entender que la niebla se entrega en un método para representar la 
confusión de la conciencia, siempre dual, siempre otra. En la introspección de esta 
niebla se confunde todo en lucha interna de distancias; allí, en este interior, rige la 
lógica del sueño y se duplican las contradicciones. El vasto fondo de esta metáfora 
lo destina Unamuno a representar confrontaciones de instancias discursivas, donde 
se practica la contradicción permanente: diálogo e interrogación siempre. Ninguna 

  
5 Bajtín, Mijaíl (1986), Problemas de la poética de Dostoievsky, México, Fondo de Cultura Económica. 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 99 

de las evocaciones es falsa, pero todas corresponden a verdades parciales y se con-
tradicen. El pensador español mantiene la coexistencia y contradicción de los po-
los; todo existe en la frontera de lo otro. En la conciencia, lo uno es lo otro, su 
opuesto; siempre alternancia, la conciencia revela un yo y un tú intercambiables. 
No solo dualidad, sino pluralidad de cada sujeto. En la obra de Unamuno lo uno y 
lo otro son inseparables. Se complace en dirigir la mirada a aquellos puntos – nie-
bla, sueño, espejo – donde el movimiento del espíritu se separa en corrientes opues-
tas y los opuestos aún confunden sus aguas. El ojo, la percepción, se conoce en su 
duplicación e intenta en vano reducir las conversiones (Zavala, 1991: 78). 
 
El diálogo ayuda a Unamuno a entender el yo en el plano real, en la vida cotidiana. 

Mientras que el yo romántico se forma en el mundo imaginario y se desarrolla mediante 
el sueño, el yo existencial es el fundamento para la comunicación social, para un en-
cuentro consigo mismo en la vida contemporánea y en la realidad del sujeto. Alejarse 
mediante la ironía romántica es característico de los románticos; distanciarse mediante 
la ironía existencial es un rasgo esencial para los existencialistas. La liberación del pro-
pio yo es un fin romántico; el entendimiento del propio yo como vía para la liberación 
es un fin existencialista. Lo que los románticos crean en sueños es transportado a la 
vida real por los existencialistas. Ambos elaboran el yo propio, pero persiguen un fin 
distinto después de formarlo. El yo existencialista es más cercano al yo socrático que al 
yo romántico.  

Antes de proponer conclusiones, merece la pena recordar las características bási-
cas de todo discurso, cuya presencia, según Pere Ballart, es necesaria en el discurso 
irónico: un dominio o campo de observación, un contraste de valores argumentativos, 
un determinado grado de disimulación, una estructura comunicativa específica, una co-
loración afectiva y una significación estética (Ballart, 1994: 311). La última caracterís-
tica, una significación estética, es la más importante para el presente estudio. Con esto, 
volvemos a la formulación de Kierkegaard sobre la historia de la ironía.  

Estudiando la ironía en distintos tiempos y revelaciones, estamos parcialmente de 
acuerdo con el filósofo danés. Decimos parcialmente, porque nos parece que, después 
de su nacimiento en la imaginación de Sócrates, la ironía vuelve a ser la misma herra-
mienta en el siglo XX. Queremos decir que tanto Sócrates como Unamuno la utilizan 
para encontrar la verdad auténtica. Para ambos, existe la contradicción humana perma-
nente que se revela mediante el diálogo y la interrogación. No hay significados falsos; 
toda expresión o significado puede ser verdadero hasta cierto punto, bajo la óptica in-
dividual. Desde este punto de vista, no hay historia de la ironía. 

Pero existe también otra visión de la ironía, que se denomina ironía romántica. 
Esta presenta un doble sentido en el desarrollo del pensamiento: primeramente, nace 
como derivado de la ironía socrática, porque surge como interpretación de esta; y, en 
segundo lugar, se trataría del antecedente de la ironía existencial. Por ello, considero 
que la ironía sí que presenta una historia propia, rica e innovadora. 



100 Vladimer Luarsabishvili 

Como puente entre la ironía socrática y la ironía romántica, tenemos el concepto 
de ironía formulado por Kierkegaard: la «segunda potencia de la subjetividad» hace 
visible la importancia de la ironía socrática para la filosofía moderna. La ironía vincula 
la idea con la realidad, hace la realidad más aceptable.  

Pero también existe un puente entre la ironía romántica y la ironía existencial: la 
ironía trágica de Solger. Este es un intento, un antecedente de la ironía existencial, por-
que se entiende esta noción como parte constituyente del hombre; sin embargo, se 
pierde la idea después de vincularla con la realidad. La idea, más tarde, estará presente 
en la visión existencialista del mundo, devolviendo, así, a la ironía su concepción so-
crática.  

Podemos concluir que la noción de ironía presenta una historia rica y contradicto-
ria. Decimos rica, porque, a lo largo de los siglos, ha cambiado de significación, for-
mando parte tanto del sistema filosófico como del retórico. Decimos contradictoria, 
porque la ironía es una parte integral del individuo, cuya existencia está compuesta por 
contradicciones cotidianas. Cada época interpreta la ironía desde su óptica particular, 
lo que hace necesario estudiarla en un tiempo determinado, dentro de un discurso con-
creto, revelando las semejanzas entre las épocas para poder observar las diferencias. 

 
 



 

 
 
 
 
 
 

8. Desde Bécquer hasta Unamuno: 
Mismos temas, tratamiento distinto 

 
 

 
En este capítulo me refiero a los mismos temas tratados por Bécquer y Unamuno 

desde diferentes perspectivas. Después de breve introducción sobre la relación que ex-
iste entre la literatura y la filosofía, explicaré las características existenciales en los tex-
tos de Kierkegaard que se observan en las Rimas de Bécquer, sin perder de vista su 
papel precursor en la formación de la cosmovisión unamuniana. Al final, detectaré 
ciertas confluencias en los textos de Bécquer y Unamuno. 

 
 
8.1. La relación existente entre la literatura y la filosofía  
 
Ya en las obras de los clásicos antiguos, encontramos un vínculo entre la Literatura 

y la Filosofía: Aristóteles distinguía las funciones del historiador y las del poeta, desta-
cando el carácter filosófico de la poesía por su habilidad de narrar «más bien lo gene-
ral»: «La diferencia estriba en que uno narra lo que ha sucedido, y el otro lo que podría 
suceder. De ahí que la poesía sea más filosófica y elevada que la historia, pues la poesía 
narra más bien lo general, mientras que la historia, lo particular (Aristóteles, 2011: 56)».  

Esta visión aristotélica fue interpretada por el profesor Antonio García Berrio, 
quien subrayaba la posibilidad que otorga la poesía al hombre de duplicar la realidad: 
«La Poética es para Aristóteles una facultad complementaria del conocimiento filosó-
fico. La poesía supone la posibilidad que el hombre tiene de duplicar la realidad, 
creando a través de la imitación o mímesis un mundo ficcional que él mismo estructura 
y gobierna (García Berrio, 1994: 27)».  

Después de la reforma platónica, muchas ideas filosóficas penetraron en la Litera-
tura, adquiriendo sus rasgos estéticos. Sin embargo, lo inteligible se convierte en mate-
rial primordial y evoluciona en el contexto literario. Por este motivo, se da el parentesco 
entre las reflexiones de los discursos filosóficos y las de los literarios.  



102 Vladimer Luarsabishvili 

Varios autores destacan la relación que existe entre la novela y la Filosofía, subra-
yando la posibilidad de que el texto literario cultive distintas corrientes filosóficas. Ma-
ría Zambrano explica el papel de la novela en el desarrollo de la Filosofía española, 
sirviéndose, por ejemplo, de los textos de Cervantes e igualando la novela española a 
la Filosofía europea (Zambrano, 1989).  

El profesor José Luis Mora García, interpretando la visión de María Zambrano, 
subraya el desarrollo del pensamiento desde el Renacimiento hasta el Barroco. Para 
ello, lista los puntos decisivos de los cambios mencionados, indicando el papel de la 
revisión de los géneros de expresión y la importancia de la novela como ejemplo de 
diversidad y unidad (Mora García, 2002). El profesor ve la Literatura «en el horizonte 
de la filosofía», de modo que esta acude en nuestra ayuda para explicar lo escondido 
en nuestro tiempo, para encontrar la verdad y comprender la realidad: 

 
Desde este punto de vista, pues, la literatura reaparece en el horizonte de la 

filosofía cuando ésta da muestras de inadecuación para explicar en términos de glo-
balidad una situación, algo que se ha agudizado en nuestro siglo aunque viniera de 
largo. Vivimos tiempos de literatura, es decir, de grandes dificultades para construir 
una visión de totalidad, aspiración vieja de la vieja filosofía. La última crisis de 
unidad ha estallado más recientemente, y aunque estaba germinalmente apuntada 
con anterioridad, no ha podido ser detectada sino desde las últimas décadas del XIX 
y a lo largo de todo el XX y por eso los filósofos nos hemos lanzado a hablar de 
literatura con un afán autoexplicativo, en defensa propia muchas veces, en discur-
sos circulares que concluyen en el punto de partida, es decir, en la supuesta supe-
rioridad de la filosofía frente a este otro lenguaje que compite, también, por ofrecer 
verdad, por dar cuenta de la realidad y tratar de comprenderla (Mora García, 2002: 
35-37). 
 
Podemos concluir que la Filosofía y la Literatura son dos esferas con la misma 

trayectoria cultural, humanística y religiosa. Los métodos de expresión, los fines perse-
guidos y las características que presentan se cruzan con frecuencia y, a menudo, influ-
yen la una en la otra respecto a la reflexión sobre la verdad metafísica. 

 A pesar de que en la misma época pueda desarrollarse más una disciplina que otra 
(la Literatura, concretamente la novela, se desarrolló enormemente en España y, la Fi-
losofía, en otros países de Europa), la función creativa de ambas es innegable. Lo trá-
gico y lo cómico no son solo dos caras de la misma moneda que pueden representar las 
diferentes facetas del mundo (la vida y la muerte, la realidad y la ficción, etc.), sino que 
también explican e interpretan la contemporaneidad del individuo que reflexiona. Ade-
más, con el paso del tiempo, no se agotan las posibilidades de interpretación, pues el 
mismo texto puede ser interpretado desde diferentes puntos de vista, desde distintos 
prismas. Un buen ejemplo de lo dicho es, sin duda alguna, el magnífico texto de Cer-
vantes. 

 
 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 103 

8.2. Las características existencialistas de Kierkegaard en las Rimas de Bécquer y 
su papel precursor en la formación de la cosmovisión unamuniana  

 
Empezaremos este apartado con la búsqueda de las características del Existencia-

lismo romántico de Kierkegaard en las Rimas de Bécquer. Considero que, en los textos 
del poeta sevillano, se pueden encontrar rasgos del Existencialismo metafísico que, 
posteriormente, serán cultivados por el filósofo bilbaíno. Estamos hablando de elemen-
tos como la angustia, el sueño y la libertad. 

Según Kierkegaard, la angustia condiciona la originalidad del hombre y está vin-
culada con la noción de pecaminosidad. El hecho de poder experimentar la angustia es 
lo que distingue al hombre del animal (Kierkegaard, 2013: 121-122). 

Decía Kierkegaard que la angustia se parece a la nostalgia y que nos puede anun-
ciar la crisis en la que se encuentra el individuo, así como su deseo de salir de ella: «La 
expresión de una nostalgia semejante es la angustia; pues en la angustia se anuncia 
aquel estado del cual el individuo desea salir, y precisamente se anuncia porque el solo 
deseo no basta para salvarlo» (Ibid, 131).  

Podemos recordar la rima LXVIII de Bécquer (2003: 60), en la que el sueño anun-
cia, como en el texto de Kierkegaard, un estado del alma («de un amargo placer hen-
chirse el alma»). Al despertar, el sueño continúa, adoptando la forma de angustia. Béc-
quer entiende la naturaleza de la angustia (un placer amargo) y, probablemente, quiere 
salir de ella, pues el sueño es triste. Como explicaba Kierkegaard, «el solo deseo no 
basta para salvarlo», luego lo único que le queda a Bécquer son las lágrimas («¡sé que 
aún me quedan lágrimas!»). 

Un paso hacia la libertad es entender la propia angustia, que es comparable con el 
vértigo. Al mirar en nuestro interior, comprendemos nuestra debilidad, la impotencia 
que sentimos por no poder alcanzar la libertad (Kierkegaard, 2013: 136). En la rima 
LII, Bécquer busca un espacio donde el vértigo le pueda arrancar la memoria para no 
quedarse solo con el dolor (Bécquer, 2003: 53). Así, la angustia, el abismo y el vértigo 
hacen patente la necesidad de libertad. En la Rima XLVII, los ojos desempeñan un 
papel importante a la hora de mirar y entender el interior del poeta («o con los ojos/ o 
con el pensamiento»).  

La diferencia entre Kierkegaard y Bécquer se encuentra en el camino elegido para 
alcanzar la libertad: el camino de Kierkegaard es el pensamiento filosófico mediante el 
deseo del individuo, que es la suma de la carne y el alma unidas por el espíritu (Kier-
kegaard, 2013: 104); mientras que el camino que elige Bécquer lo conduce al abismo 
«de un corazón». Esto último no nos sorprende, pues Bécquer es un autor romántico 
con rasgos metafísicos, a pesar de que dichos rasgos sean plasmados desde el punto de 
vista literario, no desde el filosófico. 

Respecto a la comparación entre la belleza del varón y la de la mujer, Kierkegaard 
destaca la faz del primero y la sabiduría de la segunda (dicha sabiduría se representa 
por medio del silencio y por medio de una «suprema belleza» (Ibid, 144). Este mismo 



104 Vladimer Luarsabishvili 

rasgo es advertido por Bécquer (rima XXXIV, 2003: 45-46), quien dice que la mujer 
guarda el enigma «callando», por lo que opone este modelo de mujer a aquel que se 
expresa mediante las palabras. Por tanto, estar callada o guardar silencio muestra la 
sabiduría de la mujer, rasgo que presenta cierto valor para el poeta. En este poema, 
también encontramos la metáfora de la lágrima solitaria cuando el poeta hace referen-
cia a «cada lágrima».  

En la rima XI, Bécquer rechazaba la mujer real, es decir, la mujer llena de goces y 
dichas, de modo que deseaba encontrar a aquella que fuera incorpórea e intangible, un 
producto de la niebla, de la luz, a pesar de que ella no pudiera amarlo. Parece ser que la 
vida de Bécquer estuvo llena de tristeza y soledad, por lo que el poeta prestaba atención 
a su imaginación, a lo irreal. En efecto, respecto a la vida de Bécquer, Julio Nombela 
contaba que, en lugar de encontrarse en la vida real, el poeta se hallaba dentro de un 
mundo imaginario con sus propios pensamientos, ideas y sentimientos (Nombela, Apud 
Sebold, 1982: 28). 

Podemos concluir que las características del Existencialismo romántico de Kier-
kegaard son evidentes en las Rimas de Bécquer. La inclinación hacia la angustia, el 
sueño y la libertad, mostrados mediante diferentes modos de expresión, están vigentes 
tanto en los textos de Kierkegaard como en los del poeta sevillano. Cabe recordar la 
importancia del misterio tanto filosófico como poético. El sentido íntimo que guía al 
espíritu hacia la libertad está escondido dentro del individuo, que busca la inmortalidad 
(lo veremos posteriormente, cuando reflexionemos sobre este mismo tema mediante la 
interpretación unamuniana). 

Existen muchas referencias a la influencia de Kierkegaard en la visión de Una-
muno. Bénédicte Vauthier dedica un interesante artículo a este tema (Vauthier, 2002). 
Al mismo tiempo, el filósofo bilbaíno utilizaba en sus textos algunas citas de Bécquer. 
Una de las últimas referencias publicadas es un artículo de Juan Antonio Garrido Ar-
dila. En dicho artículo, se muestra la intertextualidad tanto de Kierkegaard como de 
Bécquer en la obra de Unamuno. Para ello, se proponen ejemplos como Niebla:
  

No solamente experimenta Unamuno con esa corriente novelística áurea, sino 
que construyó Niebla sobre una fabulosa estructura de referencias literarias que la 
hacen, quizá, la novela más intertextual de la literatura española contemporánea. 
En Niebla, novela metafísica como se la designa en el prólogo, se parodia la co-
rriente naturalista (novelistas pornográficos por un lado, y Galdós por otro); se des-
pliega toda la enjundia filosófica que Unamuno había vertido en Del sentimiento 
trágico de la vida de 1913; se recrea el Diario del seductor de Kierkegaard; se 
emplean motivos becquerianos, y se recogen y perfeccionan las innovaciones téc-
nicas que el mismo Unamuno había empleado en Amor y pedagogía y que tenían 
como precursores, en España, a Ganivet y a las novelas espiritualistas de gentes 
como Pardo Bazán y Clarín […] En definitiva, las novelas de Unamuno se distin-
guen como flor entre las más originales e innovadoras de nuestro tiempo, y como 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 105 

las más densas filosóficamente, además de estar escritas en un estilo único. Una-
muno es, pues, origen y sima de la novela contemporánea española (Garrido Ar-
dila, 2014: 2-6). 
 
En cuanto a los inicios de las reflexiones sobre la tragedia, cabe recordar las pala-

bras de Aristóteles, para quien la tragedia es la imitación de la vida, de la acción, mos-
trando personajes felices o infelices:  

 
Pues la tragedia es imitación no de personas, sino de acción y de vida, y la felicidad 

y la infelicidad están en acción, y el objetivo es un tipo de acción, no la calidad. Y los 
personajes son tales o cuales según su carácter; pero según las acciones son felices o lo 
contrario (Aristóteles, 1450a). 
 
Respecto a lo que acabamos de mencionar, hemos de recordar la rima XXXI de 

Bécquer (2003: 45), en la que el poeta ve la vida como una tragedia («trágico sainete») 
llena de contradicciones («lo cómico y lo grave confundidos…»), rasgo que tanta im-
portancia presenta en los textos de Miguel de Unamuno.  

La tragedia significa lo mismo para Unamuno: es una lucha (una acción, según 
Aristóteles), una lucha sin nada, una contradicción (Unamuno, 1961a). La acción aris-
totélica y la lucha unamuniana nos guían hacia el Existencialismo filosófico. En con-
creto, Unamuno se pregunta acerca de su propia existencia, profundizando no solo en 
el de dónde venimos, sino también en la muerte, de modo que destaca diferentes posi-
bilidades de morir, añadiendo el componente pesimista de la lucha a una de ellas (Ibid, 
77).  

La misma pregunta se hace Bécquer, diciendo que anda «al acaso» y sin finalidad 
en la vida, como se observa en la rima II: «eso soy yo, que al acaso/ cruzo el mundo, 
sin pensar/ de dónde vengo, ni dónde/ mis pasos me llevarán» (Bécquer, 2003: 26). La 
idea becqueriana de no saber adónde le llevarán sus pasos le interesa a Unamuno, quien 
descubre la importancia de la finalidad, del para qué de su vida (Unamuno, 2011: 76). 
A este para qué le sigue la comprensión de que la vida tiene una naturaleza temporal 
(la vida pasa): «¡Todo pasa! Tal es el estribillo de los que han bebido de la fuente de la 
vida, boca al chorro, de los que han gustado del fruto del árbol de la ciencia del bien y 
del mal» (Kierkegaard, 2013: 82). 

A pesar de adoptar esta visión, Unamuno desea vivir eternamente (Unamuno, 
2011: 83). Unamuno no quiere morir, resultando insoportable esta idea para él (Ibid, 
87). El vivir eternamente está vinculado al arregosto de vivir. Sin embargo, tiene lugar 
una paradoja: es la muerte la que nos libera (Ibid, 86-87). Así, la angustia, el «para qué» 
y el intento de entender la vida ocupan un lugar importante en el pensamiento del filó-
sofo bilbaíno. La huida romántica, el temor por estar solo y la ironía se transforman en 
las herramientas del Existencialismo, convirtiéndose en contradicciones. Sin llegar a 
formar un sistema filosófico bien estructurado, Unamuno nos guía por los caminos del 



106 Vladimer Luarsabishvili 

pensamiento propio y original, interpretando las mismas cosas, pero desde un prisma 
diferente. 

El sueño becqueriano se transforma en la angustia. Pero la angustia no es un estado 
del alma aceptable para Bécquer, por lo que el poeta pretende salir de él. Al intentarlo, 
Bécquer entiende que este deseo supera sus propias posibilidades, agotándosele las 
fuerzas y sintiendo impotencia. Por este motivo, nace en él el deseo de huir, de escapar 
de los acontecimientos vitales y de encontrarse en el mundo ficticio e imaginario. Lo 
único que vincula al poeta con este mundo es el dolor. Encontrándose en un estadio 
intermedio (ni en un mundo ni en otro), Bécquer intenta entender dónde se halla, de 
dónde viene y adónde va. 

De esta manera, Bécquer crea un plano romántico (con elementos como las lágri-
mas, la huida, la angustia, el dolor, etc.), pero también empieza a cultivar algunas ideas 
del Existencialismo romántico (la angustia kierkegaardiana, el mundo imaginario, el 
rechazo del mundo real, el intento de entender adónde se va, etc.). De esta forma, el 
Existencialismo romántico español prepara un campo fértil para el desarrollo del Exis-
tencialismo metafísico español. 

Desde mi punto de vista, la diferencia entre los dos escritores reside en el hecho 
de que Unamuno no se limita a una simple reflexión acerca del estado confuso en que 
se encuentra. El filósofo bilbaíno intenta comprender la naturaleza de lo real y de lo 
ficticio, añadiendo perfiles metafísicos a los temas románticos. De esta manera, Una-
muno desarrolla un plano filosófico y, más concretamente, existencialista, mediante la 
interpretación y la profundización de las ideas del Existencialismo romántico. 

Lo que conecta a los dos escritores es una personalización del pensamiento. De 
esta manera, Bécquer se coloca a sí mismo en el centro del universo como autor ro-
mántico clásico; mientras que Unamuno hace lo mismo pero, esta vez, como hombre 
mortal, relacionando su propia angustia con la muerte. 

El hecho de que la muerte presente un carácter liberador ayuda a Unamuno a en-
tender la locura de Don Quijote, añadiendo nuevos perfiles. Mediante la búsqueda de 
determinadas ideas en Cervantes y en San Juan de la Cruz, tomando como punto de 
partida diferentes prismas,1 Unamuno forma una visión llena de contradicciones. 
  

  
1El profesor Pedro Ribas advierte la vacilación de los representantes de la Generación del 98 en cuanto 
al pasado de España: «Los aires renovadores venían de Europa. En el caso del modernismo catalán, el 
entusiasmo por Wagner y por Nietzsche indica que se miraba más hacia los valores de fuera que hacia la 
tradición propia. En el caso de la Generación del 98 la mirada hacia el pasado es bastante más ambigua. 
No les gusta a los noventayochistas la España que encuentran, pero no ven nada claro qué actitud tomar: 
por un lado, es demasiado importante el rico siglo de oro castellano, como se ve en los ensayos de Una-
muno En torno al casticismo; por otro, hay que salir del anquilosamiento. La figura de don Quijote, en 
su mezcla esperpéntica de personaje del pasado y, a la vez, de luchador contra los dogmas de ese mismo 
pasado, parece uno de los símbolos que más certeramente permiten vislumbrar el rumbo seguido por los 
miembros de esa famosa Generación» (Ribas, 1998: 69-70). 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 107 

8.3. Las confluencias en los textos de Bécquer y Unamuno 
 

Acerca de la nueva lectura de Niebla, el profesor J. A. Garrido Ardila indica que 
«Unamuno imposta e hiperboliza la estética becqueriana y, de este modo, hace de su 
protagonista una sublimación de lo romántico» (Garrido Ardila, 2008: 95). Lo que in-
tentaremos demostrar en este apartado es que las Rimas de Bécquer tuvieron cierta re-
percusión en el desarrollo del pensamiento metafísico de Miguel de Unamuno. No 
cuestionaremos la importancia del papel que los textos clásicos de los pensadores exis-
tencialistas tuvieron en la formación de la cosmovisión de Unamuno, pero sí subraya-
remos la relevancia que desempeñaron los textos del poeta sevillano en el pensamiento 
del filósofo bilbaíno. La intertextualidad que podemos observar en los textos de Una-
muno, quien más de una vez cita los textos de Bécquer, puede ser una de las evidencias 
más claras. 

Grene relaciona el pensamiento kierkegaardiano con el Existencialismo contem-
poráneo, que muestra la constante presencia de la muerte en la vida, convirtiendo cada 
día en el último e interpretando, por tanto, la vida desde el punto de vista existencial 
(Grene, 1961: 55). De este modo, es lógico vincular el pensamiento kierkegaardiano 
con el de Unamuno, en cuyos textos la presencia de la muerte es permanente. Además, 
la muerte está ligada a la cuestión religiosa tan destacada en Kierkegaard y, al mismo 
tiempo, está ligada a la vida como lucha, de la que advierte Miguel de Azaola que 
«Unamuno es mucho más kierkegaardiano que la inmensa mayoría de los existencia-
listas posteriores a él» (Azaola, 1951: 42).  

Además, María Salmerón Jiménez subraya el individualismo y la subjetividad en 
los textos de Kierkegaard y Unamuno (Salmerón Jiménez, 1998: 109), mientras que 
Alberto Acereda destaca el tema de la brevedad de la vida, observando cierto tono me-
tafísico en las Rimas de Bécquer (Acereda, 1999: 491).  

En efecto, en los poemas del poeta sevillano, es evidente esta preocupación meta-
física, expresada mediante un síntoma universal del Romanticismo: la soledad. Dice 
Acereda al respecto que «es cierto que Bécquer cuestiona a veces la soledad del hombre 
en el mundo así como la conciencia del tiempo efímero y aniquilador de la existencia» 
(Acereda, 1999: 490).  

Cuando el individuo tiene miedo de su propia soledad, el autor romántico trata de 
escapar de la angustia, dirigiéndose hacia la colectividad. El caso de Bécquer no es una 
excepción: el poeta expresa su miedo («¡Tengo miedo de quedarme/ con mi dolor a 
solas!»); advierte su presencia en el desierto («¡El mundo estaba/ desierto para mí!», 
«como queda un viandante en el desierto:/ ¡a solas con un Dios!»); y, finalmente, ad-
vierte su orfandad («yo era huérfano y pobre...»). Vidarte y Rampérez (2005: 22) ob-
servan las mismas sensaciones en la obra de Kierkegaard. 

Es posible que Bécquer no conociera los textos clásicos de los pensadores existen-
cialistas ni de Kierkegaard, pero, como bien señala Alberto Acereda (1999: 488), el 
ambiente socio-cultural y la propia experiencia del poeta le hicieron plantear y tratar 



108 Vladimer Luarsabishvili 

los temas existenciales. Los mismos temas existenciales (la vida y la muerte) ocupan 
un lugar vigente en el pensamiento del filósofo bilbaíno.  

Evidentemente, la vida necesita tener un sentido o un sinsentido; es precioso saber 
si existe o si queda algo después de la vida. No hay que olvidar que Kierkegaard y 
Unamuno ven la filosofía existencial desde el punto de vista subjetivo, de modo que 
está ligada al individuo concreto. Desde esta perspectiva, adquiere una mayor impor-
tancia la expresión becqueriana «si me toca algo», así como el «seré lo que pasó» una-
muniano.  

Como Bécquer, Unamuno se pregunta sobre el tema de la mañana: qué es lo que 
pasa y, dependiendo de esto, qué es lo que queda («se quedan las que quedan, las fic-
ciones»). Aquí es muy importante la referencia a «las cosas que pasaron», como a las 
«que quedan» («el poso de la espuma»), (Unamuno, 2002b: 130).  

Respecto al tema del vértigo, mencionado anteriormente, Bécquer subraya la so-
ledad en la que se encuentra. Esta soledad, en el discurso filosófico, está relacionada 
con el absurdo, la nada y el vértigo, conceptos que ya están cargados de sustancia me-
tafísica. En efecto, Unamuno advierte la necesidad de la existencia del mundo, así como 
la existencia de Dios, para no encontrarse en el absurdo, para no llegar al vértigo: 

 
¿Y qué necesidad había de que existan ni mundo ni Dios ni nada? Y por este 

camino se llega siempre al vértigo y al absurdo… Y no se llega a ellos afirmando 
con la voluntad que el mundo existe para que exista yo, y yo existo para que exista 
el mundo, porque yo debo recibir su sello y darle el mío, y perpetuarse él en mí y 
yo en él. Y sólo sintiendo así se siente uno vivir en una creación continua (Una-
muno, 2007: 664). 
 
Unamuno subraya el sentimiento, refiriéndose a la lógica del corazón (la llama 

cardíaca). El sentimiento, que para Bécquer es la expresión del estado del alma, para 
Unamuno adquiere el carácter trágico de la existencia. Ahora, la expresión del alma ya 
no es un simple estado, sino una acción, un comportamiento, un modo de actuar que 
parte de las circunstancias del yo. Por este motivo, Unamuno destaca la lógica cardíaca, 
con la que el individuo actúa en un entorno existencial, mostrando su naturaleza con-
tradictoria y cambiante. En el Existencialismo, adquiere relevancia la acción concreta, 
la acción realizada en un momento fijo, y no el comportamiento condicionado por la 
actitud racional.  

 
Sólo existe lo que obra. Ese investigar si un sujeto existió o no existió proviene 

de que nos empeñamos en cerrar los ojos al misterio del tiempo. Lo que fue y ya 
no es, no es más que lo que no es, pero será algún día; el pasado no existe más que 
el porvenir ni obra más que él sobre el presente. ¿Qué diríamos de un caminante 
empeñando en negar el camino que le resta por recorrer y no teniendo por verda-
dero y cierto sino el recorrido ya? Y ¿quién os dice que esos sujetos cuya existencia 
real negáis no han de existir un día, y por tanto, existen ya en la eternidad, y hasta 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 109 

que no hay nada concebible que en la eternidad no sea real y efectivo? (Unamuno, 
2005: 287). 
 
Para Unamuno, la vida está fuertemente vinculada a la filosofía, observando el 

sentido de la vida en la obra, en la construcción y en la formación de la misma para, 
así, poder entenderla. A pesar de que niega la importancia de la razón y del sistema 
formado y definido, Unamuno utiliza la filosofía como método para descubrir la verdad 
metafísica. Reflexionando sobre el carácter trágico de la vida, el pensador bilbaíno in-
tenta encontrar la verdad en la vida mediante el combate y la lucha.  

La soledad, como síntoma universal del Romanticismo, está vigente en las Rimas 
de Bécquer. Mediante la soledad, el autor sevillano expresa su condición espiritual, 
relacionando la experiencia propia con la realidad. Tratando los temas del amor, la des-
esperanza, el miedo y, por supuesto, la soledad, Bécquer se acerca al pensamiento me-
tafísico mediante la interpretación de nociones existenciales como la vida y la muerte 
o lo mortal y lo eterno. 

Los puntos de acercamiento entre las Rimas de Bécquer y el pensamiento de Una-
muno son evidentes. Miguel de Unamuno, para el desarrollo de sus ideas, con frecuen-
cia toma los temas becquerianos, enriqueciéndolos y modificándolos. En los textos del 
filósofo bilbaíno, encontramos no solo la intertextualidad directa, es decir, fragmentos 
de textos becquerianos en el discurso unamuniano, sino también el tratamiento de los 
mismos temas existenciales: la expresión «donde habite el olvido», de Bécquer, está 
fuertemente ligada al «¿seré lectura mañana también yo?», de Unamuno.  

También, el combate becqueriano está relacionado con la lucha unamuniana, de 
manera que ambos entienden la vida como una lucha necesaria. Los dos autores tratan 
los mismos temas, pasándolos por un prisma contemporáneo que se basa en la expe-
riencia personal, lo cual les acerca al pensamiento kierkegaardiano. Ambos, como Kier-
kegaard, niegan la posibilidad de formar un sistema universal en oposición a Hegel, de 
modo que no finalizan la idea, sino que siempre ponen un signo de interrogación, de-
jando un espacio para nuevas interpretaciones. 

Si reflexionamos sobre los textos de Bécquer y Unamuno, es posible vincular sus 
distintas épocas y pensamientos. Lo que tiene su origen en el Romanticismo se trans-
forma, adquiriendo nuevos rasgos, en el Existencialismo. Ambos autores elaboran tex-
tos con ideas orientadas al futuro, cargadas de sustancias diferentes (romántica y exis-
tencialista), pero actuales en sus respectivas épocas.  

La mirada hacia el neoplatonismo no es otra cosa que la evidencia de la perviven-
cia de ideas similares en cada época. Volver a lo sustancial de los tiempos pasados, 
añadiendo nuevos perfiles, es el estilo romántico; ampliar lo individual hacia la recep-
ción global (la sociedad, la vida, la muerte, lo absurdo, la nada o Dios) es la visión 
existencialista.  

En ambos casos, lo importante es el momento dado, el momento fijo, debido a su 
carácter único e irrepetible. Lo que vincula los pensamientos de ambos autores es la 
importancia del yo, así como su lugar (en el Romanticismo) y su comportamiento (en 



110 Vladimer Luarsabishvili 

el Existencialismo) en la situación concreta. Por tanto, una misma idea incomoda a 
ambos autores: definir lo que mueve el mundo en el contexto concreto. En otro am-
biente, en un discurso diferente, el comportamiento del autor romántico y el del exis-
tencialista pueden ser diferentes, pero ambos se caracterizan por destacar los rasgos y 
las peculiaridades de la acción concreta y de hoy.  



 

 
 
 
 
 
 

9. Meditaciones finales 
 
 
 

Las ideas forman el pensamiento. Cuanto más profundo es el cambio de las ideas, 
más visible es el desarrollo del pensamiento. Existe cierta relación entre el cambio de 
pensamiento y la pérdida de la estabilidad social. Por una parte, una época de inestabi-
lidad es un terreno fértil para el desarrollo del pensamiento; por otra, el cambio de pen-
samiento tiene como resultado una oscilación social.1 

Las ideas cambian por una necesidad social. Cuando una nueva generación decide 
romper con las tradiciones y propone una estética nueva, aparece una desavenencia, un 
período intermedio o revolucionario en el que se escribe la nueva historia del pensa-
miento. Y los cambios, como frutos de la fluctuación social, se reflejan en las distintas 
ramas de la cultura, y, entre ellas, en la Literatura. 

El Romanticismo es el fruto cultural resultante de la inestabilidad político-econó-
mica. El progreso, la industrialización y el agotamiento del interés por las tradiciones 
provocaron cambios en las normas sociales dominantes. La fe en la posibilidad de al-
canzar la libertad se convirtió en una idea fija para las nuevas generaciones.2 
  
1Sobre la relación que existe entre el pensamiento y la sociedad, sirviéndose, como ejemplo, del 
pensamiento de Unamuno, Katrine Helene Andersen aclara, de modo brillante, lo siguiente: «El 
pensamiento es el lenguaje interior pero en su origen es un producto social. Esto obviamente con-
lleva muchos problemas porque esquematiza nuestro modo de pensar y acerca el pensamiento a la 
razón alejándolo de la vida, cosa que quiere evitar el pensador vasco. Busca en el lenguaje mismo 
para llegar a una solución. El lenguaje que más margen deja a una reflexión acerca del mundo y de 
nuestra existencia es el lenguaje poético, ya que, al fin y al cabo, «el poeta y el filósofo son herma-
nos gemelos, si es que no la misma cosa. El lenguaje poético le proporciona la solución que necesita 
para poder filosofar de una manera vital. Porque, en vez de acercar la filosofía definitivamente a la 
razón, la acerca a la vida» (Andersen, 2011: 86-87). 
2Sobre el problema de la libertad en Niebla, Carlos Alex Longhurst se explica con estas palabras: 
«El verdadero problema de Augusto no son, empero, las mujeres, sino la voluntad: no sabe si puede 
ejercerla o no. Aquí está ubicado, filosóficamente, el fondo de la cuestión, la de si podemos o no 
saber si verdaderamente disfrutamos de libre albedrío. Lo que parece decirnos Unamuno es que 
tenemos libertad siempre que no pensemos en ella; en el momento en que nos pongamos a deliberar 
sobre la problemática del libre albedrío surgen las dudas y nos vemos perdidos. Creo que lo más 
original de esta novela es que Unamuno pone a bullir las sustancias que componente lo que llama-
mos libertad en distintos crisoles, el crisol de las pasiones, el del carácter o temperamento, y el de 
la literatura (Incluso podríamos añadir el del sentimiento religioso, que según Augusto Pérez le 



112 Vladimer Luarsabishvili 

La libertad conlleva el estudio profundo de uno mismo. Colocando el yo en el 
primer plano, el individuo empieza a observarse, tratando de explicar su propio com-
portamiento en un contexto dado. Al fijar la mirada en su interior, el hombre se horro-
riza («Más, ¡ay!, de un corazón llegué al abismo/ y me incliné por verlo,/ y mi alma y 
mis ojos se turbaron:/ ¡tan hondo era y tan negro!» (Rima XLVII de Bécquer).  

Respecto al papel que adquiere el yo en la obra unamuniana, Katrine Helene An-
dersen explica lo siguiente: 

 
Otra de las grandes inquietudes filosóficas de Unamuno es la búsqueda del yo. En 

esta búsqueda su vida personal influye mucho porque desencadena una serie de reflexiones 
acerca de la existencia del hombre. Le preocupa el yo y el yo en el mundo. Sin embargo, 
la relación entre yo y el mundo no le resuelve las dudas y las especulaciones de su interior, 
de modo que, empieza a mirar hacia dentro para encontrar una identidad y un yo real. Aquí, 
en su interior encuentra la sede de su verdadera desesperación. En el interior del hombre, 
igual que en el exterior, tiene lugar una lucha eterna, la lucha entre el yo escéptico y el yo 
místico. Esta guerra continua en el interior del hombre es la condición bajo la que vive el 
hombre y la que verdaderamente le constituye (Andersen, 2011: 80). 

 
Efectivamente, el yo unamuniano está ligado a la existencia, como bien dice don 

Miguel: «Cada hijo de mis días que pasaron/ devoró al de la víspera;/ de la muerte del 
hoy surge la mañana,/ ¡oh, mis yos, que fueron!/ Y mi último yo, el de la muerte,/ ¿mo-
rirá solo?» (Unamuno, 2002b: 86). 

El tema de la interioridad es muy interesante: la interioridad va ligada a la eterni-
dad del hombre. Según Kierkegaard, la interioridad es la propia eternidad (Kierkegaard, 
2013: 292). Mirando en su interior, el individuo empieza a entender su propia miseria. 
La primera reacción es la autoprotección, por lo que el individuo trata de buscar los 
puntos débiles de su prójimo. A pesar de que la tarea puede parecer bastante fácil, es 
más asequible, en realidad, entender la propia miseria que la de otra persona. 

Pero, ¿qué debe hacer uno mismo mientras está de pie mirando al fondo de su 
alma? ¿Cómo puede consolarse al descubrir tanto su miseria personal como la impo-
tencia que siente al no vencerla? Las respuestas a estas preguntas, entre otras, forman 
una reflexión nueva y distinta sobre uno mismo que facilita la recepción de la miseria 
personal. Esta recepción puede considerarse una mirada irónica hacia uno mismo. 

De esta manera, la ironía es fruto de una época crítica, como observaba Kierke-
gaard. La ironía es la otra cara de la moneda, la cara llamada libertad. Debido a que la 
libertad es una condición sine qua non, para que el individuo tenga la posibilidad de 
dirigir la mirada irónica hacia su interior, la propia ironía lo libera. 

En el siglo XIX, no resultó muy difícil utilizar la ironía como herramienta para el 
desarrollo personal, pues los griegos ya la tenían muy presente para conocerse a sí mis-
mos. Lo que hicieron los románticos fue una transformación, no una invención. Pero 
  
viene a uno de herencia, como le ocurre al anteriormente ateo y ahora creyente don Avito Carras-
cal)» (Longhurst, 2012: 87). 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 113 

este hecho no resta importancia a la labor romántica. Cabe recordar un período inter-
medio de la historia del desarrollo de la ironía en el que era considerada una mera figura 
retórica. Teniendo en cuenta esto, podemos entender la labor titánica de los pensadores 
románticos, quienes, transformando la ironía, añadieron nuevos perfiles y le devolvie-
ron, al mismo tiempo, el significado que había adquirido en primer lugar: el socrático.3 

Hemos de destacar un rasgo importante de la ironía al que no hemos prestado una 
atención especial. Nos referimos al hecho de que la ironía muestra una contradicción: 
por una parte, ayuda al individuo a entender su propia miseria; y, por otra, le da una 
esperanza de cara a su propia existencia.  

La ironía es aceptada por el individuo, porque este es una criatura contradictoria, 
cambiante y poco estática. El organismo humano, que se encuentra en un estado conti-
nuo de homeokinesis, presenta una actividad mental dinámica que le permite sobrevivir 
ante determinadas ocasiones. He aquí el primer vínculo entre el Romanticismo y el 
Existencialismo. 

El Romanticismo, especialmente en su etapa de formación, fue un movimiento 
muy revolucionario. En efecto, poder cambiar el pensamiento significa romper con las 
miradas tradicionales y dogmáticas, ruptura que va acompañada por el aislamiento del 
individuo, debido a su carácter rebelde. La sociedad le vuelve la espalda y el individuo 
se encuentra al margen de ella. Por estos motivos, la única herramienta que le queda es 
la ironía, recurso que, por una parte, le permitirá defenderse ante los ataques y, por otra, 
subrayará su prioridad sobre cualquier miembro de la sociedad. De esta manera, la iro-
nía lo rescata. 

Actuando de este modo, la ironía ayuda al individuo a crear un mundo propio den-
tro del mundo común y social. Este universo nuevo está al borde de la realidad y la 
ficción. Cuanto más inaceptable es el mundo común, más ficticio es el mundo propio. 
Como consecuencia de esta mezcla de lo real con lo imaginario, el individuo profundiza 
en su propio ser y empieza a reflexionar sobre las circunstancias de segundo orden, es 
decir, sobre todo aquello que sea más abstracto, emprendiendo la búsqueda de la sabi-
duría.  

Bénédicte Vauthier explica lo siguiente acerca de la utilización de la ironía en los 
textos de don Miguel: 

 
Mientras tanto, apostemos a que Unamuno podría haber buscado y elegido el 

recurso discursivo – la ironía – y el género – la novela – que le iban a permitir ser 
crítico al tiempo que le evitarían caer en la sangrienta polémica. Unamuno no ataca 
nunca directamente, pero no se cansa de criticar implícitamente. Son precisamente 
sus elecciones genéricas y estilísticas las que me hacen pensar que Unamuno es un 

  
3Bénédicte Vauthier advierte lo siguiente: «retomé el rumbo de la conclusión que había sacado de 
Niebla, es decir, de una conclusión que apuntaba un posible valor ideológico y no solamente esté-
tico de los elementos ironizados y parodiados. Y con ello, una visión de la ironía que se acomoda 
mejor a su origen socrático y posterior transformación cervantina que a su acepción en el romanti-
cismo alemán, recogida luego en las lecturas posmodernas» (Vauthier, 2002: 220). 



114 Vladimer Luarsabishvili 

escritor sumamente irónico – no un autor satírico ni menos aún un polemista – 
(Vauthier, 2002: 213). 
 
El hecho de que la realidad esté, en el mundo unamuniano, fuertemente vinculada 

a la creación es advertido por Katrine Helene Andersen. Según la investigadora, crear 
significa «querer ser», y esto último es una condición imprescindible para la existencia. 
Al mismo tiempo, querer ser otra persona es inviable: 

 
La realidad está vinculada a la creación y a la poética. Ésta es la realidad ín-

tima del hombre porque la creación en el fondo es una articulación del deseo de ser 
y de la voluntad del hombre. Sin embargo, el hombre ideal y volitivo tiene que 
existir en un mundo fenoménico, realista y racional, y del choque entre los hombres 
salen la tragedia, la comedia y la novela, pero todo empieza por la realidad íntima 
que es una realidad creativa. Si el hombre no quiere ser tampoco puede crear, es 
decir, la creación y la poética son articulaciones del empuje fundamental de todo 
vivir y existir humano, el querer ser es la base de la creación y de la existencia. El 
que no quiere ser o el que quiere ser otro se pierde en el abismo de la nada. El ser 
del hombre nace de una realidad íntima que aloja la voluntad y el deseo de ser. Es 
la fuerza vital más importante y la fuerza que capacita al hombre para crear, ¿po-
demos entonces identificar la realidad íntima con el yo? (Andersen, 2011: 82). 
 
En La novela de Don Sandalio, jugador de ajedrez, don Miguel describe detalla-

damente el anhelo del protagonista por abandonar a los hombres con sus tonterías y 
encontrarse solo en la naturaleza, un deseo muy propio del Romanticismo: «Me ha 
traído, ya lo sabes, un nuevo ataque de misantropía, o mejor de antropofobia, pues a los 
hombres, más que los odio, los temo. […] Pues son los que pasan por los listos los que 
más tonterías hacen y dicen» (Unamuno, 1972: 63). Incluso la naturaleza puede adqui-
rir características humanas (todo lo que toque el hombre pierde sus peculiaridades y 
adquiere algo nuevo, formando parte de la civilización): 

 
Ayer fui por el monte; pero al acercarme a la carretera, por donde van los 

hombres, a ese camino calzado que hicieron hacer por mano de siervos, de obreros 
alquilados […] tuve que volver a internarme en el bosque, me echaron a él todos 
esos anuncios con que han estropeado el verdor de la naturaleza. ¡Hasta a los árbo-
les de los bordes de la carretera los han convertido en anunciadores! (Unamuno, 
1972: 68). 
 
Pero lo que vincula la huida a la existencia o lo que vincula el estar aislado a la 

sociedad es lo mismo que le condiciona para huir: la sociedad, que atrae a todo aquel 
que no puede imaginar su vida fuera de ella: «Y pensaba que por mucho que quiera 
huir de los hombres, de sus tonterías, de su estúpida civilización, sigo siendo hombre, 
mucho más hombre de lo que me figuro, y que no puedo vivir lejos de ellos. ¡Si es una 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 115 

misma necedad lo que me atrae! ¡Si la necesito para irritarme por dentro de mí! (Ibid., 
69)».4  

 
He aquí un segundo vínculo entre el Romanticismo y el Existencialismo. 
Al igual que un partido político expresa su visión en un programa concreto y bien 

argumentado, actuando contra las fuerzas distintas a él, el movimiento revolucionario 
romántico se basa en la expresión de los síntomas y metáforas claramente definidos. 
Utilizándolos en una escena irónica, el autor romántico crea un mundo especial, lleno 
de visiones reales y ficticias, para poder explicar la realidad tan poco comprensible, que 
es fruto del cambio de pensamiento. El héroe romántico busca la unidad perdida,5 mos-
trada claramente por Bécquer mediante la lágrima solitaria en sus Rimas y Leyendas. 
Con el uso de este recurso, el autor busca la unidad y, al mismo tiempo, subraya el 
papel de lo individual en la formación de la unidad. He aquí un tercer vínculo entre el 
Romanticismo y el Existencialismo. 

Es natural que, en una lucha perpetua consigo mismo y contra la sociedad, el ro-
mántico se encuentre totalmente aislado y solo. La soledad, como uno de los síntomas 
universales del Romanticismo, hace que el individuo se encuentre solo no solamente 
dentro de la sociedad, de la que intenta escapar, sino también dentro de su propia sole-
dad. No hay nada más allá de la propia soledad, que convierte al hombre, partiendo de 
una creación vacía y miserable, en individuo. Don Miguel, en el ensayo titulado Sole-
dad, explica lo siguiente:  

 
Lo mejor que se les ocurre a los hombres es lo que se les ocurre a solas, aquello que 

no se atreven a confesar, no ya al prójimo, sino ni aun a sí mismos muchas veces, aquello 
de que huyen, aquello que encierran en sí cuando está en puro pensamiento y antes de que 
pueda florecer en palabras (Unamuno, 1981: 50). 
 
Se presta atención a la soledad, al diálogo que uno entabla consigo mismo, porque 

lo importante se expresa cuando el individuo se encuentra solo. Así lo indican Bécquer 
y Unamuno: «Y esta vida mortal, y de la eterna/ lo que me toque, si me toca algo/ por 

  
4Efectivamente, sobre el papel del entorno humano en el pensamiento de don Miguel, Longhurst se 
explica mediante estas palabras: «Acabamos de ver que la comunidad, el entorno humano en que 
uno se encuentra, desempeña un papel crucial en el concepto unamuniano de identidad. La idea de 
comunidad es una de las constantes unamunianas, y se da en varios ámbitos: en el ámbito de la 
familia, de la institución, del pueblo, de la nación, e incluso de los lectores (en la forma en que 
Unamuno intenta constantemente crearse una comunidad de lectores). Puede parecer paradójico 
que un escritor tan obsesionado con su propio ser y con la pérdida de su propia conciencia le dé 
tanta importancia a la comunidad. Pero para Unamuno la vida es, o debe ser, una actividad comu-
nitaria» (Longhurst, 2012: 95). 
5Franco Quinziano, tomando Niebla como ejemplo, observa un ámbito común en que conviven el 
autor y su héroe: «El creador y sus criaturas habitan, pues, un mismo plano de la realidad; se en-
cuentran enlazados en un mismo sueño, unidos por un idéntico destino en una relación de subordi-
nación en la que se incorpora además al lector/receptor» (Quinziano, 1998: 142). 



116 Vladimer Luarsabishvili 

saber lo que a solas/ de mí has pensado» (Rima LI); «No hay más diálogo verdadero 
que el diálogo que entablas contigo mismo, y este diálogo sólo puedes entablarlo es-
tando a solas. En la soledad, y sólo en la soledad, puedes conocerte a ti mismo como a 
prójimo» (Unamuno, 1981: 32).6 

Hasta aquí, hemos destacado los tres vínculos o los tres puntos de acercamiento 
entre el Romanticismo y el Existencialismo: el primer lugar, hemos dicho que la ironía 
es una condición, un estado que permite al individuo, tras entender su propia miseria, 
sobrevivir; en segundo lugar, hemos explicado que, para sobrevivir, el individuo crea 
un mundo nuevo, en el que vive reflexionando sobre temas abstractos; y, finalmente, 
hemos advertido que, en sus reflexiones, el individuo busca la unidad e investiga el 
papel que desempeña lo individual en dicha unidad. 

Cada novedad en el modo de pensar es consecuencia de su época. Hegel observa 
la relación cronológica entre la Filosofía y el tiempo en el que se origina. Por este mo-
tivo, las reflexiones del individuo amante de la sabiduría no son otra cosa, sino su pre-
sente, su tiempo actual. Cuando la unidad entre el individuo y la sociedad se pierde, 
comienza la reflexión. Unamuno advierte, al respecto, que la Filosofía española brota 
del sentimiento hacia la vida.7 En efecto, según el pensador bilbaíno, el que filosofa 
puede reflexionar por varios motivos: para resignarse de la vida, para buscar alguna 
finalidad, para olvidar sus penas, etc.  

Considero que los orígenes del Existencialismo deben buscarse, sin lugar a dudas, 
en el Romanticismo. Naturalmente, no hay que olvidar el nacimiento común de las 
ideas filosóficas, que surgen con la figura de Platón, su gran maestro. Pero cada nueva 
corriente necesita apoyarse no solo en la tradición griega de reflexionar, sino también 
en algo más cercano y nacional. Así, el Existencialismo español se apoya en el Roman-
ticismo español. No queremos decir con esto que el Existencialismo sea una continua-
ción estética o ideológica del Romanticismo; lo que proponemos es evaluar las raíces 
del Existencialismo, las cuales pueden encontrarse en los textos románticos. Las causas 
se pueden detectar en el hecho de que el Romanticismo y el Existencialismo sean, en 

  
6 Cabe recordar la recomendación de Landsberg sobre la polifonía del diálogo interior de Unamuno: «debe-
mos tomar en serio las explicaciones de don Miguel sobre sí mismo» (Landsberg, 1935: 22-23). 
7Sobre el papel de la autobiografía en la vida del pensador bilbaíno, Armando Zubizarreta percibe 
lo siguiente: «La obra entera de Unamuno resulta siempre, en gran medida, una confesión autobio-
gráfica romántica. La obra leída puede ser cualquier obra concreta suya, novela, drama o recuerdos. 
Pero con mayor rigor puede ser Cómo se hace una novela. No se debe olvidar que Unamuno es un 
hombre de la España de las ‘nuevas’, del Quijote, de Las Meninas de Velázquez. Nótese también 
que el fenómeno del integralismo hispánico – siempre al nivel de la existencia – aparece como 
característico de la vida y obra de don Miguel de Unamuno. No podía ser de otra manera puesto 
que es uno de los primeros hombres occidentales que descubre, por su parte, desde un terreno filo-
sófico, la existencia. El carácter mismo de la obra estudiada y sus estructuras permiten afirmar la 
posibilidad del fenómeno apuntado» (Zubizarreta, 1960: 13). Lo mismo indica Katrine Helene An-
dersen: «su vida personal y su persona tiñen su pensamiento porque el filosofar es un asunto perso-
nal que le sale de la vida misma» (Andersen, 2011: 77). 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 117 

este sentido, estéticas similares. Sobre la importancia del legado de Bécquer en la obra 
de Unamuno, la profesora Bénédicte Vauthier explica lo siguiente: 

 
Esa comprensión del legado becqueriano en Unamuno, e incluso del papel 

precursor de Bécquer en la poesía española moderna, tiene numerosos antecedentes 
en la obra crítica de Ricardo Senabre. La “idea nuclear”, mejor dicho, la matriz 
poética, que más atinadamente reflejaría el parentesco Bécquer-Unamuno, se en-
contraría en “el concepto del creador como ‘padre’ de sus obras, materializado in-
cluso, en algunos poemas […], mediante la creación de una figura maternal del 
segundo; una idea que se puede vincular a los “extravagantes hijos de [la] fantasía” 
de Bécquer (Vauthier, 2009: 50). 
 
En primer lugar, «el gran danés» es uno de los fundadores del Existencialismo ro-

mántico;8 posteriormente, el poeta sevillano es quien lleva la teoría kierkegaardiana a 
la práctica; y, finalmente, el pensador bilbaíno es quien dibuja el Existencialismo espa-
ñol,9 leyendo, por una parte, a Kierkegaard y, por otra, a Bécquer. 

En el caso del Existencialismo español, podemos hablar de una sucesión de ideas 
filosófico-literarias. La Filosofía y la Literatura tienen mucho en común y es archico-
nocido el debate acerca de la influencia del discurso de una disciplina sobre la otra. 
Además, es bien sabido que don Miguel subraya varias veces su vocación poética 
(deseaba ser poeta). En su pensamiento complejo, multifacético y sistemático,10 presta 

  
8Don Miguel decía lo siguiente con respecto a su encuentro con Kierkegaard: «Fue el crítico de 
Ibsen, Brandès, quien me llevó a conocer a Kierkegaard, y si empecé a aprender el danés tradu-
ciendo antes que otra cosa el Brand ibseniano, han sido las obras de Kierkegaard, su padre espiri-
tual, las que sobre todo me han hecho felicitarme de haberlo aprendido» (Unamuno, 1951-1959: 
426). 
9«La extraordinaria versatilidad de Miguel de Unamuno como escritor es tal vez su rasgo más ca-
racterístico. Podemos decir justificadamente que Unamuno fue filólogo, novelista, poeta, drama-
turgo, docente, conferenciante, articulista, ensayista, polemista en diversos ámbitos (principalmente 
el político, pero también el religioso), corresponsal prolífico, y filósofo. Sin embargo, esta última 
atribución, el estatus filosófico de Unamuno, es lo que no ha convencido del todo al mundo erudito. 
Hoy en día, a Unamuno se le estudia mucho en departamentos universitarios de filología o literatura 
y casi nada en los de filosofía. En España (o países de habla española), en ciertos círculos bastante 
limitados, sí se le ha tenido por filósofo, como demuestran los estudios ya veteranos de especialistas 
en filosofía como José Ferrater Mora (1944) y Julián Marías (1953), o los más recientes de Pedro 
Cerezo Galán (1996) y Pedro Ribas (2002), a los que cabría añadir el estudio cuasi-filosófico de 
Carlos París (1968). Esta tendencia, modesta en cualquier caso, de rescatar a Unamuno como filó-
sofo tal vez se deba a que en su tiempo no hubo filósofos españoles – Ortega aparte – de particular 
distinción. En cambio, fuera de España, y sobre todo en el mundo anglo-sajón, el perfil filosófico 
de Unamuno apenas es perceptible y su nombre no aparece citado en las obras de los principales 
filósofos contemporáneos; no así su obra novelesca, poética, y dramática, sobre todo la primera, 
considerada una de las más originales en lengua española de las primeras tres décadas del siglo 
XX» (Longhurst, 2012: 84). 
10Ciriaco Morón Arroyo afirma lo siguiente: «Unamuno es un pensador muy sistemático, pero no 
según el modelo de los tratados filosóficos de la neoescolástica o de los idealistas alemanes. Ni 
siquiera lo es en el sentido de que elaborase un libro tratando de presentar un tema por todas sus 



118 Vladimer Luarsabishvili 

atención tanto a las corrientes filosóficas como a los movimientos literarios, buscando 
siempre una síntesis, un marco común para la reflexión filosófica acerca de temas lite-
rarios o para la reflexión literaria acerca de temas filosóficos.11 Su estilo es contradic-
torio12 y lógico, por lo que es muy difícil someterlo a clasificación. No queremos hablar 
ahora mismo de sus influencias, sino de las palabras ajenas en sus textos.13 

Las ideas viajan, viajan desde un tipo de discurso hasta otro. Al pasar de una rama 
de la cultura a otra, las ideas cambian de significado. Podemos considerar que, para la 
historia del pensamiento, tiene poca importancia el significado concreto de una idea en 
un discurso dado; en realidad, lo que es esencial es la formulación primera, el punto de 
partida con el que la idea entra en un nuevo discurso. Por el contrario, para el estudio 
de un discurso concreto, en un momento fijo, es relevante el carácter temporal que ad-
quiere la idea. De aquí se deduce la diferencia entre lo temporal y lo eterno de dicha 
idea. 

Si existe una teoría de la intertextualidad que anuncie que todo libro es una deri-
vación de otro, ¿por qué no componemos una teoría de la interideidad, según la cual 
toda idea nueva derive de otra anterior? Sócrates y Platón pueden ser considerados los 
padres de muchas ideas primarias (por ejemplo, del archiconocido «solo sé que no sé 
nada», que puede estar vinculada a la famosa sentencia helénica de «conócete a ti 
mismo»). El intento de encontrar los orígenes de las ideas puede darse in succum et 
sanguinem o, como dicen los españoles, «hasta la médula».  

La estética romántica tiene raíces en el pensamiento filosófico. Por este motivo, 
las ideas románticas son fácilmente aceptadas durante el desarrollo del Existencialismo. 
La relación entre ambas corrientes es muy parecida a la relación del individuo con la 
especie, como advertía Kierkegaard: «el individuo comienza de nuevo mientras la es-
pecie avanza» (Kierkegaard, 2013: 88). Las ideas continúan evolucionando, pero las 
corrientes, sean literarias o filosóficas, se desarrollan de nuevo. De este modo, merece 
la pena investigar las raíces de las ideas para poder entender las peculiaridades de su 
formación en un discurso concreto. 

  
caras. Es sistemático porque en su inmensa obra se repiten unos cuantos temas y un estilo que es el 
hombre Unamuno» (Morón Arroyo, 1997: 170). 
11«Podríamos decir que Unamuno no fue filósofo en el sentido más tradicional de la palabra, ni 
quiso serlo. Pero tal vez sí lo fue en un sentido que tiene que ver menos con la disciplina que se 
practica en los departamentos universitarios de filosofía y más con la forma de explorar ideas in-
tuitivamente de algunos creadores de mundos imaginados. Unamuno parece estar a medio camino 
entre el filósofo puro y el literato puro. Pero precisamente esta hibridez es lo que le da a su obra esa 
fascinación, ese reto, que sigue lanzando tras más de siete décadas de estudio. El ejemplo más claro 
lo tenemos en su novela Niebla» (Longhurst, 2012: 84). 
12Katrine Helene Andersen advierte lo siguiente: «La contradicción es una corriente que fluye en 
toda la obra de Unamuno. Es un antagonismo irreconciliable que influye a varios niveles y que, por 
un lado, conduce a la trágica realidad existencial del hombre consciente y que, por otro lado, repre-
senta una situación dinámica afirmante. Desde las primeras publicaciones, Unamuno parece hacerse 
las preguntas buscando la respuesta en la afirmación de un posible contrario» (Andersen, 2011: 77). 
13Sobre la palabra ajena, véase Leibov y Ospovat, 2006. 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 119 

Al hombre le incomoda la idea de la muerte. Este tema está muy trabajado en la 
Literatura romántica. El suicidio y la contemplación del propio yo son una revelación 
del pensamiento romántico. La fama, el quedarse en la memoria de la gente y el anhelo 
de inmortalidad son los puntos de partida del pensamiento unamuniano. Pero la mente 
humana no conoce la substancia de la eternidad, luego lo único que puede hacer es 
imaginarla. Unamuno imagina la eternidad, reinterpretándola. Kierkegaard concibe la 
eternidad de un modo metafísico. La búsqueda de la relación entre la vida y la muerte 
está vigente tanto en el Romanticismo como en el Existencialismo. 

Los románticos sueñan en su mundo imaginario, escribiendo leyendas y cuentos. 
Los filósofos reflexionan sobre el papel del sueño en la novela, preguntándose si sueña 
el autor o si sueña la eternidad con él. En ambos casos, el tema es común: un intento de 
alcanzar la sabiduría, es decir, un intento de entender las razones del de dónde venimos, 
del conocimiento de uno mismo y del papel de cada uno en esta vida (Unamuno: «de 
lo que fue, lo que es, lo que será, misterio/torturador, eterno»).  

Por una parte, en esta vida, como explican Bécquer y Unamuno, nada cambia: 
«Hoy como ayer, mañana como hoy/ y ¡siempre igual!» (Bécquer); «Vivir el día de 
hoy bajo la enseña/ del ayer deshaciéndose en mañana;/ vivir encadenado a la desgana/ 
¿es acaso vivir? ¿Y esto qué enseña?» (Unamuno). Por otra parte, la pregunta sobre la 
otra vida, sobre la eternidad, permanece abierta: «¿Quién, en fin, al otro día/ cuando el 
sol vuelva a brillar,/ de que pasé por el mundo,/ quién se acordará?» (Bécquer); «El 
más profundo problema,/ el de la inmortalidad/ del cangrejo, que tiene alma,/ una almita 
de verdad./ Que si el cangrejo se muere/ todo en su totalidad/ con él nos morimos todos/ 
por toda una eternidad» (Unamuno). No quedan dudas de que las líneas del argumento 
romántico y las del existencialista coinciden. 

Una de las nociones que utilizan los autores, tanto en el discurso romántico como 
en el existencialista, es la noción de ironía, cuyo desarrollo histórico merece ser estu-
diado. En efecto, es una de las ideas, nociones o figuras que fácilmente caben dentro 
del marco de la teoría de la interideidad.  

Empezando su desarrollo en el discurso socrático (recibe el nombre de ironía so-
crática), se transforma en una figura retórica para convertirse, en el siglo XIX, en una 
herramienta útil en la estética romántica. Transformándola, los románticos le devuelven 
su primer significado. Y, posteriormente, en el Existencialismo, se utiliza, más bien, al 
estilo socrático, schlegeliano, hegeliano o, incluso, kierkegaardiano. De esta manera, al 
utilizarse como método de expresión, la ironía viaja durante siglos desde un discurso 
filosófico hasta un literario para volver, luego, a su origen: el discurso existencialista. 
He aquí la sucesión de ideas, el ejemplo claro de la teoría de la interideidad. 

Así, cada idea puede contener rasgos eternos y, también, rasgos mutables. Los pri-
meros son la base sobre la que se eleva la idea, como las paredes sobre los cimientos; 
los segundos son el conjunto de las peculiaridades que adquiere la idea al pasar de un 
discurso a otro.  

Decía Kierkegaard que «se concibe lo eterno de una manera completamente abs-
tracta» y «se introduce la eternidad en el tiempo, doblegándola por medio de fantasía» 



120 Vladimer Luarsabishvili 

(Kierkegaard, 2013: 294). De esta manera, el autor intenta fijar la idea en un discurso, 
en un tiempo concreto, mediante su imaginación. Pero, tratando de entender la idea ya 
fijada, el escritor choca con la dificultad de encontrar el límite entre la realidad y el 
sueño: «Yo sigo en raudo vértigo/ los mundos que voltean,/ y mi pupila abarca/la crea-
ción entera» (Bécquer); «¿Soñar la muerte no es matar el sueño?/ ¿Vivir el sueño no es 
matar la vida?» (Unamuno). 

Por este motivo, Unamuno presta una atención especial a la lectura de los textos, 
reinterpretándolos. Por ejemplo, existen varios Quijotes: el de Cervantes, el de Una-
muno, el de Ortega y Gasset, el mío propio y el de cada lector que lee la obra inmortal 
de la Literatura española. El autor, el mismo don Miguel, está vigente en sus propios 
textos, y Niebla es una muestra clara de lo dicho. Viviendo en su obra, vive dentro de 
la imaginación del lector: «Aquí os dejo mi alma libro,/ hombre-mundo verdadero./ 
Cuando vibres todo entero,/ soy yo, lector, que en ti vibro» (Unamuno). Así, Unamuno 
vence no solo a la muerte, sino también a la vida, porque su vida no se acaba, su vida 
continúa junto con los lectores. Lo que queda de él, de don Miguel de Unamuno, des-
pués de su muerte, son sus ideas, que siguen creciendo como «las flores de la pluma», 
las creaciones que lo eternizan. Unamuno vibra en nosotros, tal como explica Bécquer: 
«Yo soy el invisible/anillo que sujeta/el mundo de la forma/al mundo de la idea». Por 
tanto, las ideas no mueren, sino que se abren paso al desarrollo continuo del pensa-
miento humano. 

Las ideas son omnipresentes. Las encontramos en todas partes, perdiendo, aña-
diendo o modificando sus peculiaridades inmutables y sus peculiaridades temporales. 
Y, como es una cuestión de interpretación, se interpreta la eternidad de una manera 
metafísica (Kierkegaard). Por tanto, ¿qué queda de lo temporal? Lo que queda es una 
mirada irónica de la vida, del hombre y de la existencia, nada más. Así, la existencia se 
convierte en algo temporal, en un deseo inalcanzable de convertir lo momentáneo en 
eterno. Por ello, es necesario el empleo de la ironía en la búsqueda de la verdad, sea 
romántica o existencialista. 

 



 

 
 
 
 
 
 

10. Bibliografía 
 
 
 

Abellán, José Luis (1979), «La filosofía de Antonio Machado y su teoría de lo apócrifo», El 
basilisco, 7, pp. 77-83.  

Abrams, Meyer Howard (1975), El espejo y la lámpara, Barcelona, Barral. 
Acebal, Martín (2016), «La retórica inagotable. Práctica social y proceso semiótico», Rétor, VI, 

1, pp. 1-27. 
Acereda, Alberto (1999), «Bécquer, ¿Pórtico de la poesía española del siglo XXI? Una revisión 

metafísica de las Rimas», La Torre: Revista de la Universidad de Puerto Rico, 13, pp. 483-
504. 

Albaladejo, Tomás (1989), Retórica, Madrid, Síntesis. 
Albaladejo, Tomás (1998), «Polyacroasis in Rhetorical Discourse», The Canadian Journal of 

Rhetorical Studies/ La Revue Canadienne d'Etudes Rhetoriques, 9, pp. 155-167.  
Albaladejo, Tomás (2009), «La poliacroasis en la representación literaria: un componente de la 

Retórica Cultural», Castilla. Estudios de Literatura. Nueva serie, 2009, pp. 1-26, https://re-
vistas.uva.es/index.php/castilla/article/view/1 (consultado 30-1-2022).  

Albaladejo, Tomás (2011a), «Los discursos del conflicto y los conflictos del discurso. Análisis 
interdiscursivo y Retórica cultural», en Ana Gabriela Macedo, Carlos mendes de Sousa, 
Vítor Moura (ed.), Vozes, Discursos e Identidades em Conflito, Braga, Húmus - Centro de 
Estudios Humanísticos, Universidade do Minho, 2011, pp. 41-60.  

Albaladejo, Tomás (2011b), «Sobre la literatura ectópica», en Adrian Bieniec, Szilvia Lengl, 
Sandrine Okou, Natalia Shchyhlebska (eds.), Rem tene, verba sequentur! Gelebte Interkul-
turalität. Festsschrift zum 65. Geburstag des Wissenschaftlers und Dichters Carmine/Gino 
Chiellino, Dresden, Thelem, 2011, pp. 141-153. 

Albaladejo, Tomás (2012), «La semiosis en el discurso retórico: relaciones intersemióticas y 
Retórica cultural», en Ana Gabriela Macedo (et al., orgs.): Estética, cultura material e diá-
logos intersemióticos. Braga, Húmus-Centro de Estudios Humanísticos, 2012, pp. 89-101. 

Albaladejo, Tomás (2013), «Retórica cultural, lenguaje retórico y lenguaje literario», Tonos Di-
gital, 25, pp. 1-21.  

Albaladejo, Tomás (2014), «La Retórica cultural ante el discurso de Emilio Castelar», en Gómez 
Alonso, Juan Carlos (et al., eds.): Constitución republicana de 1873 autógrafa de D. Emilio 
Castelar, Madrid, UAM Ediciones, 2014, pp. 293-319. 

https://revistas.uva.es/index.php/castilla/article/view/1
https://revistas.uva.es/index.php/castilla/article/view/1


122 Vladimer Luarsabishvili 

Albaladejo, Tomás (2016a): «Teoría de la Literatura y Estética», Laocoonte: revista de estética 
y teoría de las artes, vol. 3, nº 3, pp. 49-58. 

Albaladejo, Tomás (2016b): «Cultural Rhetoric. Foundations and perspectives», Res Rhetorica, 
1, pp. 17-29, https://resrhetorica.com/index.php/RR/article/view/2016-1-2/0 (consultado 
4/27/2022).  

Albaladejo, Tomás (2019a), «El motor metafórico y la fundamentación retórico-cultural de su 
activación», Castilla. Estudios de Literatura, 10, pp. 559-583. 

Albaladejo, Tomás (2019b), «Generación metafórica y redes semánticas en la poesía de Antonio 
Cabrera: En la estación perpetua», en Sergio Arlandis, (ed.): Contraluz de pensamiento. 
La poesía de Antonio Cabrera, Sevilla, Renacimiento, pp. 160-195. 

Albaladejo, Tomás (2019c), «European crisis, fragmentation and cohesion: The contribution of 
ectopic literatura to Europeanness», Journal of European Studies, 49, pp. 394-409. 

Albaladejo, Tomás (2019d), «Retórica cultural y textualidad. A propósito de un discurso forense 
de Juan Meléndez Valdés», en Ramón González Ruiz, Inés Olza y Óscar Loureda Lamas, 
(eds.). Lengua, cultura, discurso. Estudios ofrecidos al profesor Manuel Casado Velarde, 
Pamplona, Eunsa, 2019 pp. 83-98. 

Albaladejo, Tomás and Chico Rico, Francisco (2020), «Retórica y estudios del discurso/Rhetoric 
and Discourse Studies», en C. López Ferrero, I.E. Carranza and T.A. van Dijk (eds.), The 
Routledge Handbook of Spanish Language Discourse Studies, London/New York, 
Routledge, 2020. 

Albornoz, Aurora de (1968), La presencia de Miguel de Unamuno en Antonio Machado, Ma-
drid, Gredos. 

Alonso, Martín (1972), Segundo estilo de Bécquer, Madrid, Ediciones Guadarrama. 
Amezcua Gómez, David (2016a), «La noción de TERCER PAÍS en BORDERLANDS/LA 

FRONTERA como metáfora de la escritura transfronteriza de Gloria Anzaldúa», Actio 
Nova. Revista de Teoría de la Literatura y Literatura Comparada, 0, pp. 1-18. 

Amezcua Gómez, David (2016b), «Literatura ectópica: la traducción como tópos en Out of Place 
de Edward Said», Revista académica liLETRAd, 2, pp. 709-715. 

Andersen, Katrine Hellen (2011), «Miguel de Unamuno: hombre, vida y novela», Annales Uni-
versitatis Mariae Curie-Skłodowska, 36, pp. 77-90. 

Arduini, Stefano (2002), «Metáfora y cultura en la traducción», Tonos Digital: Revista electro-
nica de estudios filológicos, 4, pp. 1-8. 

Arduini, Stefano (2007), Metaphors, Roma, Edizioni di Storia e Litteratura. 
Arendt, Hannah (1961), Between Past and Future. Eight exercises in political thought, New 

York, Viking. 
Arendt, Hannah (1997), ¿Qué es la política? Barcelona, Paidós. 
Aristóteles (1971), Retórica, Madrid, Instituto de Estudios Políticos. 
Aristóteles (1992), Moral a Nicómaco, Madrid, Espasa Calpe. 
Aristóteles (1995), Ética Eudemia, Ética Nicomáquea, Madrid, Gredos. 
Aristóteles (1998), Política, Madrid, Alianza Editorial.  
Aristóteles (2011), Poética, Madrid, Alianza Editorial. 
Azaola, José Miguel de (1951), «Las cinco batallas de Unamuno contra la muerte», Cuadernos 

de la Cátedra Miguel de Unamuno, 2, pp. 33-109. 
Bajtín, Mijail (1968), Dostoevskij, Turín, Einaudi. 

https://resrhetorica.com/index.php/RR/article/view/2016-1-2/0


Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 123 

Ballart, Pere (1994), Eironeia. La figuración irónica en el discurso literario moderno, Barcelona, 
Quaderns Crema. 

Barthes, Roland (1968), «La muerte del autor», en Roland Barthes, El susurro del lenguaje. Más 
allá de la palabra y de la escritura, Barcelona, Paidós. 

Basave Fernández del Valle, Agustín (1959), Filosofía del Quijote (Un estudio de antropología 
axiológica), México, Espasa-Calpe Mexicana. 

Beaugrande, Robert de y Dressler, Wolfgang (1981), Introduction to Text Linguistic, Nueva 
York, Longman. 

Bécquer, Gustavo Adolfo (2003), Rimas y Leyendas, Madrid, Alba. 
Behler, Ernst (1990), Irony and the Discourse of Modernity, Seattle, University of Washington 

Press. 
Belda Vázquez, María Consuelo (2012), «Teresa», de Miguel de Unamuno: entre la tradición y 

la renovación literaria, Barcelona, Universidad Pompeu Fabra. 
Bertorello, Adrían (2009), «Bajtín: acontecimiento y lenguaje», Signa, 18, pp. 131-157.   
Biemel, Walter (1962), «La ironía romántica y la filosofía del idealismo alemán», Covivium, 13-

14, pp. 27-48. 
Binetti, María J. (1989), «Hacia un nuevo Kierkegaard: la reconsideración histórico-especulativa 

de J. Stewart», La Mirada Kierkegaardiana, 0, pp. 1-15. 
Bobes Naves, Carmen (2004), La metáfora, Madrid, Gredos. 
Booth, Waine (1974), A Rhetoric of Irony, Chicago, The University of Chicago Press. 
Bousoño, Carlos (1981), Épocas literarias y evolución. Edad Media, Romanticismo, época con-

temporánea, Madrid, Gredos. 
Brandt, Per Aage (1995), The Meaning of Metaphor. Grammars of Metaphor, Urbino, Centro 

Internazionale de Semiotica e Lingüística. 
Bruzos Moro, Alberto (2005), «Análisis de la enunciación irónica: del tropo a la polifonía», 

Pragmalingüística, 13, pp. 25-49. 
Bundgård, Ana (2000), Más allá de la filosofía. Sobre el pensamiento filosófico-místico de Ma-

ría Zambrano, Madrid, Trotta. 
Bundgård, Ana (2004), «La creación al modo humano o el rostro de la nada: María Zambrano y 

Nietzsche», en María Zambrano 1904-1991. De la razón cívica a la razón poética, Ma-
drid, Residencia de Estudiantes/ Fundación M. Zambrano, 2004, pp. 467-482. 

Bundgård, Ana (2005), «Raíces becquerianas de la razón poética», Aurora: papeles del “Semi-
nario María Zambrano”, 7, pp. 7-15. 

Bühler, Karl (1934), Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache [Das Organon-Mo-
dell], Jena, Verlag von Gustav Fischer. 

Calvo Ortega, Francesc (2012), «Ernst Cassirer y la filosofía del lenguaje», Daímon. Revista 
Internacional de Filosofía, 56, pp. 21-35. 

Casas Dupuy, Rosario (1999), «Apuntes sobre la crítica hegeliana de la ironía», Ideas y Valores, 
11, pp. 21-31.   

Chaadaev, Piotr (2011), Las cartas filosóficas, Moscú, RIMIS. 
Chico Rico, Francisco (1989), Pragmática y construcción literaria. Discurso retórico y discurso 

narrativo, Alicante, Universidad de Alicante. 
Chico Rico, Francisco (1998), «Intellectio», en Ueding, Gert (ed.): Historisches Wörterbuch der 

Rhetorik, Tübingen, Niemeyer, vol. IV, 1988, pp. 448-451. 



124 Vladimer Luarsabishvili 

Chico Rico, Francisco (2015), «La traducción del texto filosófico: entre la literatura y la ciencia», 
Castilla. Estudios de Literatura, 6, pp. 94-112.  

Chico Rico, Francisco (2020), «Desarrollos actuales de los estudios retóricos en España: La re-
tórica desde la Teoría de la Literatura», Rétor, 10 (2), pp. 133-164.  

Chomsky, Noam (1974), Estructuras sintácticas, México, Siglo XXI. 
Cohen, Jean (1970), «Théorie de la Figure», Comunications, 16, pp. 3-25. 
Cohen, Jean (1984), Estructura del lenguaje poético, Madrid, Gredos. 
Colli, Georgio (2009), El nacimiento de la filosofía, Barcelona, Tusquets Editores. 
Comellas Aguirrezábal, Mercedes & Román Gutiérrez, Isabel (2009), «“El diablo mundo”: la 

ironía y la nueva mitología románticas. Claves de la poética de Espronceda», en José de 
Espronceda en su centenario: (1808–2008), coord. José Luis Bernal Salgado & Miguel 
Ángel Lama Hernández, Mérida, Editora Regional de Extremadura, pp. 115–58. 

Coseriu, Eugenio (1977), «La creación metafórica en el lenguaje», en Eugenio Coseriu, El hom-
bre y su lenguaje (Estudios de teoría y metodología lingüística), Madrid, Gredos. 

Descartes, René (1970), Discurso del método. Meditaciones metafísicas, Madrid, Espasa-Calpe. 
Domingo Centeno, Miguela (1996), «La Ilustración y el Romanticismo como cuna del idea-

lismo», Éndoxa: Series Filosóficas, 7, pp. 201-215.  
Doucet, Montserrat (2017), «El Grupo Bilbao: de grupo ectópico y alógrafo a movimiento lite-

rario», RLLCGV, XXII, pp. 193-206. 
Draaisma, Douwe (1999), Las metáforas de la memoria: Una historia de la mente, Madrid, 

Alianza. 
Eco, Umberto (1984), Semiotica e filosofia del linguaggio, Torino, Einaudi Editore (Traducción 

española (1995), Semiótica y filosofía del lenguaje, Barcelona, Lumen. 
Eco, Umberto (1986), La estructura ausente. Introducción a la semiótica, Barcelona, Lumen. 
Fernández Rodríguez, M.ª Amelia (2019), «Transcreación: Retórica cultural y traducción pu-

blicitaria», Castilla. Estudios De Literatura, (10), pp. 223–250. 
Fontanier, Pierre (1821), Manuel classique pour l’étude des tropes, ou Éléments de la science 

du sens des mots, Paris/ Berlin, Leprieur. 
Franz, Thomas (2007), «Niebla y El Quijote (otra vez)», Cuadernos Cátedra Miguel de Una-

muno, 44, 2, pp. 13-26. 
Furst, Lilian (1979), Romanticism in perspective. A comparative study of the romantic move-

ments in England, France and Germany, London, The Macmillan Press. 
Gallor Guarín, Jorge Orlando (2020), «El Diálogo de la lengua de Juan de Valdés’ como obra 

ectópica», Literatura: Teoría, Historia, Crítica, 22, 1, pp. 243-270. 
Gambra, Rafael (1952), «Posibilidades éticas en el existencialismo», Revista de Filosofía, XI, 

42, pp. 401-442. 
García Berrio, Antonio (1985), La construcción imaginaria en «Cántico» de Jorge Guillén, Li-

moges, Université de Limoges. 
García Berrio, Antonio (1992), A Theory of the Literary Text, Berlin/ New York, De Gruyter. 
García Berrio, Antonio (1994), Teoría de la Literatura, Madrid, Cátedra. 
Garrido Ardila, Juan Antonio (2008), «Nueva lectura de Niebla: Kierkegaard y el amor», Revista 

de Literatura, 70, pp. 83–115. 
Garrido Ardila, Juan Antonio (2010), «Unamuno y Cervantes: narradores y narración en Nie-

bla», MLN, 125, 2, pp. 348-368. 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 125 

Garrido Ardila, Juan Antonio (2014), «Miguel de Unamuno: génesis de la novela contemporá-
nea», Ínsula, 807, p. 6. 

Garrido Gallardo, Miguel Ángel (2010), «IRONÍA», Gran Enciclopedia Cervantina VII (C. Al-
var. dir), Madrid, Castalia. 

Garrido Gallardo, Miguel Ángel (2014), «Cervantes y la preceptiva literaria», Anales Cervanti-
nos, XLVI, pp. 179-202. 

Garrido Pallardó, Fernando (1968), Los orígenes del Romanticismo, Barcelona, Labor. 
Gelman, Juan (2009), Bajo la lluvia ajena, Barcelona, Libros del Zorro Rojo. 
Godoy, Gustavo J. (1970), «Bécquer en Unamuno», Dusquense Hispanic Review, 9, 3, pp. 106-

133. 
Gómez Alonso, Juan Carlos (2017), «Intertextualidad, interdiscursividad y retórica cultural», 

Tropelías. Revista de Teoría de la literatura y Literatura comparada, número extraordina-
rio 1, pp. 107-115.  

Gómez Alonso, Juan Carlos (2020), «El estudio de la metáfora desde la Retórica Cultural: Las 
greguerías de Ramón Gómez de la Serna», Piedras Lunares, 4, pp. 191-212. 

González-Marín, Carmen (1998), «Memoria y Retórica», Epos, XIV, pp. 341-361. 
Gran Enciclopedia Cervantina (2010), t. VII. (C. Alvar dir.), Madrid, Castalia. 
Grene, Marjorie (1961), El sentimiento trágico de la existencia. Análisis del existencialismo, 

Madrid, Aguilar. 
Guillén, Claudio (1979), «De influencias y convenciones», 1616: Anuario de la Sociedad Espa-

ñola de Literatura General y Comparada, II, pp. 87-97. 
Hatim, Basil y Mason, Ian (1995), Teoría de la traducción. Una aproximación al discurso, Ma-

drid, Editorial Ariel. 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1995), Lecciones sobre la historia de la filosofía, vol. I, Mé-

xico, Fondo de Cultura Económica. 
Heidegger, Martin (2003), Introducción a la metafísica, Barcelona, Editorial Gedisa. 
Hellín Nistal, Lucia (2015), «Literatura ectópica: Party im Blitz de Elias Canetti», Tonos Digital: 

Revista electronica de estudios filológicos, 28, pp.1-32. 
Hellín Nistal, Lucia (2019), «La literatura ectópica: de las fronteras a lo universal», en Más allá 

de la frontera: Migraciones en las literaturas y culturas hispano-americanas, edited by 
Carmen Luna Sellés, Rocío Hernández Arias, Peter Lang, pp. 111-122. 

Henckmann, Wolfhart (1988), «El concepto de ironía en K.W.F. Solger», Enrahonar, 14, pp. 
22. 

Jaeger, Werner (1978), Paiedia: los ideales de la cultura griega, México D.F., Fondo de Cultura 
Económica. 

Jakobson, Roman (1988), Lingüística y poética, Madrid, Cátedra. 
Jaspers, Karl (1965), La filosofía desde el punto de vista de la existencia, México, Fondo de 

Cultura Económica.   
Jaspers, Karl (1980), Filosofía de la existencia, Buenos Aires, Aguilar. 
Jolivet, Régis (1976), Las doctrinas existencialistas, Madrid, Gredos. 
Kierkegaard, Soren (2006), De los papeles de alguien que todavía vive. Sobre el concepto de 

ironía, Madrid, Editorial Trotta. 
Kierkegaard, Soren (2013), El concepto de la angustia, Madrid, Alianza Editorial. 
Konrad, Hedwig (1939), Études sur la métaphore, Paris, Lavergne. 



126 Vladimer Luarsabishvili 

Kövecses, Zoltán (2014), «Conceptual metaphor theory and the nature of difficulties in metaphor 
translation», en Tradurre Figure, A xura di Donna R. Miller & Enrico Monti, Bologna, 
Quaderni del Ceslic, 2014/Translating Figurative Language, Donna R. Miller & Enrico 
Monti (eds.), Bologna, Quaderni del Ceslic. 

Kristeva, Yulia (1967), «Bakhtine, le mot, le dialogue et le roman», Critique, 239, pp. 438-465. 
Kurth, Ernst-Norbert, (1995), «Altered images: Cognitive and Pragmatic  Aspects of Metaphor 

Translation», Conference on Literary Translation, Warwick University, Leuven, CETRA. 
Lacoue-Labarthe, Philippe y Jean-Luc, Nancy (1988), The Literary Absolute: The Theory of Lit-

erature in German Romanticism Intersepections, New York, State University of New 
York Press. 

Lakoff, George and Johnson, Mark (1981), Metaphors we live by, Chicago, The University of 
Chicago Press, 1981. 

Lampis, Mirko (2013), «Del texto a la cultura. Apuntes sobre el pensamiento sistémico aplicado 
a los estudios culturales», Signa, 22, pp. 447-462. 

Landsberg, Paul (1935), «Reflexiones sobre Unamuno», Cruz y Raya, 9, pp. 22-23. 
Lausberg, Heinrich (1966-1967-1968), Manual de retórica literaria, Madrid, Gredos. 
Le Guern, Michel (1985), La metáfora y la metonimia, Madrid, Cátedra. 
Leibov, Roman y Ospovat, Aleksandr (2006), «La palabra ajena en Tiutchev», Toronto Slavic 

Quarterly, 15. 
Lemke, Jay (1985), Ideology, intertextuality and notion of register. Systemic perspectives on 

Discourse 1, en J.D. Benson and W.S. Greaves (eds.), Norwood, N.J., Ablex. 
Llevadot, Laura (2009), «Negatividad: La figura de Sócrates en la obra de Kierkegaard», Con-

trastes. Revista Internacional de Filosofía, XIV, pp. 269-280.  
Longhurst, Carlos (2012), «Unamuno o la novela como empresa filosófica. Tres conceptos: li-

bertad, identidad, comunidad», Itinerarios, 15, pp. 83-99. 
López Castro, Armando (2002), «La pasión melancólica de Bécquer», Cuadernos para investi-

gación de la Literatura Hispánica, 27, pp. 193-206. 
López Eire, Antonio (1996), Esencia y objeto de la retórica, México D.F., Universidad Nacional 

Autónoma de México. 
López Eire, Antonio (2006), La naturaleza retórica del lenguaje, Salamanca, Logo. 
Lotman, Yuri (1972), Analiz poeticheskogo teksta: struktura stikha, Leningrad, Prosveschenie. 
Lotman, Yuri (2003), «La retórica», Entretextos. Revista Electrónica Semestral de Estu-

dios Semióticos de la Cultura: http://www.ugr.es/~mcaceres/entretextos/pdf/en-
tre2/escritos/escritos 3.pdf (consultado 17/5/2021). 

Luarsabishvili, Vladimer (2012), «La ironía romántica en las Rimas de Bécquer», AdVersuS, IX, 
22, pp. 136-149. 

Luarsabishvili, Vladimer (2013a), «Nuevo tipo de intertextualidad: ¿qué es el intertexto de 
época? El papel del intertexto de época en el proceso de traducción», Tonos Digital, 24, 
pp. 1-19. 

Luarsabishvili, Vladimer (2013b), «Literatura ectópica y literatura del exilio: apuntes teóricos», 
Castilla. Estudios de Literatura, 4, pp. 19-38. 

Luarsabishvili, Vladimer (2016a), «Sobre teoría de interideidad (La sucesión de las ideas o del 
Romanticismo al Existencialismo)», Aufklärung, Revista de Filosofía, 2, pp. 43-54. 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 127 

Luarsabishvili, Vladimer (2016b), «La traducción de la metáfora – una reflexión del traductor», 
Revista de Investigación Lingüística, 19, pp. 251-268. 

Luarsabishvili, Vladimer (2016c), «La traducción de la metáfora – apuntes teórico-prácticos», 
trans-kom, 9[2], pp. 305-314. 

Luarsabishvili, Vladimer (2017), «La sensación de la soledad en las Rimas de Bécquer. 
Aproximación a la poesía metafísica», Revista de Filosofía, 42 (2), pp. 247-259.  

Luarsabishvili, Vladimer (2018), «Del Romanticismo al existencialismo: ironía, el yo, amor, 
pasado y libertad», Boletín Hispánico Helvético, volumen 31, pp. 55-65. 

Luarsabishvili, Vladimer (ed.) (2020), Out of the prison of memory. Nations and Future, New 
Vision University Press, 2020. 

Luarsabishvili, Vladimer (2021a), «Del pensamiento de Kierkegaard y Rimas de Bécquer a la 
cosmovisión de Unamuno: la teoría y la práctica del existencialismo español», Daimon. 
Revista Internacional de Filosofía, 2021, 82, pp. 21-29. 

Luarsabishvili, Vladimer (2021b), «Un papel del motor metafórico en la formación del dis-
curso: el contexto centroamericano desde la Retórica cultural», Boletín Hispánico Hel-
vético, volumen 37-38, pp. 315-331.    

Luarsabishvili, Vladimer (2022a), Ideas and Methodologies in Historical Research (1st ed.), 
London & New York, Routledge. 

Luarsabishvili, Vladimer (2022b), «Reconstructing history: Postmemory and ectopic 
literature», Pensamiento. Revista de Investigación e Información Filosófica, vol. 78 
(297), pp. 229-238. 

Luarsabishvili, Vladimer (2022c), «Cultural rhetoric and metaphorical engine: The metaphor of 
stone in the social poetry of Gabriel Aresti», Círculo de Lingüística Aplicada a la Comu-
nicación, núm. 92 (en prensa). 

Luria, Alexander (1977), Introducción evolucionista a la psicología, Barcelona, Fontanella. 
Lynch, Enrique (2006), Filosofía y/o literatura. Identidad y/o diferencia, Pamplona, Cátedra 

Jorge Oteiza-Universidad Pública de Navarra. 
Lyotard, Jean Françoise (1964), «¿Por qué filosofar?», Escuela de Filosofía,Universidad. Arcis: 

http://www.philosophia.cl/biblioteca/lyotard/Por%20qu%E9%20filosofar.pdf (consul-
tado17/5/2021). 

Machado, Antonio (1962), Poesías, Buenos Aires, Losada. 
Machado, Antonio (2001), Campos de Castilla, Zurich, Amman Verlag. 
Macquarre, John (1976), Existentialism, Harmondsworth, Penguin Books. 
Man, Paul de (2007), La Retórica del Romanticismo, Madrid, Ediciones Akal. 
Marías, Julián (1953), El existencialismo en España, Bogotá, Ediciones Universidad Nacional 

de Colombia. 
Marías, Julián (1954), Ideas de la metafísica, Buenos Aires, Editorial Columba. 
Marías, Julián (1967), Miguel de Unamuno, Madrid, Espasa Calpe.  
Marías, Julián (1970), Antropología metafísica, Madrid, Revista de Occidente. 
Martín Jiménez, Alfonso (2014), «La retórica clásica y la neurociencia actual: las emociones y 

la persuasión», Rétor, IV, 1, pp. 56-83. 
Mizrahi, Irene (1998), La poética dialógica de Bécquer, Ámsterdam-Atlanta, Georgia, Rodopi. 
Montero López Lena, María y Juan José Sánchez-Sosa (2001), «La soledad como fenómeno 

psicológico: un análisis conceptual», Salud mental, 24, 1, 19, pp. 27. 

http://www.philosophia.cl/biblioteca/lyotard/Por%20qu%E9%20filosofar.pdf


128 Vladimer Luarsabishvili 

Monzón-Laurencio, Luis Antonio (2014), «La retórica, otra ciencia de la educación», La Col-
mena, 81, pp. 29-40. 

Mora García, José Luis (2002), «El valor filosófico de la literatura del 98», actas del XI Semi-
nario de Historia de la Filosofía Española e Iberoamericana, Universidad de Salamanca, 
Facultad de Filosofía, 21 al 25 de septiembre de 1998 / coord. por Roberto Albares Albares, 
Antonio Heredia Soriano, Ricardo Isidro Piñero Moral, Salamanca, Universidad de Sala-
manca, 2002, pp. 33-66. 

 Mora López, Sandra (2020), «Sobre literatura ectópica y traducción. Concepto y aplicaciones», 
Dialogía, 14, pp. 268-297. 

Moreno Hernández, Carlos (2010), «Bécquer y Byron: imitación y emulación», Bulletin of Spa-
nish Studies, LXXXVII, 2, pp. 163-175. 

Morón Arroyo, Ciriaco (1997), «Hacía el sistema de Unamuno», Cuadernos Cátedra Miguel de 
Unamuno, 32, pp. 169-187. 

Muchinik, Eva y Seidmann, Susana (2004), Aislamiento y soledad, Buenos Aires, Eudeba.  
Muecke, Douglas Colin (1969), The compass of Irony, London, Methuen. 
Muñoz De Morales Galiana, Javier (2022), «La ironía romántica en Nireyniroque (1835), de 

Patricio de la Escosura», Bulletin of Spanish Studies, pp. 1-18. 
Navas-Ruiz, Ricardo (1971), El Romanticismo Español. Documentos, Salamanca, Anaya. 
Navas-Ruiz, Ricardo (1998), El modo irónico y la literatura romántica española, Díaz Larios 

Luis Felipe, Miralles Enrique (ed.), Del Romanticismo al realismo: Actas del I Coloquio 
de la Sociedad de Literatura Española del Siglo XIX, Barcelona, Universitat, 1998, pp. 
223-238.  

Newmark, Peter (2010), Manual de traducción, Madrid, Cátedra. 
Núñez Fidalgo, María Virtudes (2020), «La literatura en el marco de las neurociencias cogniti-

vas. Nuevas perspectivas de estudio», Archivum, LXX(I), pp. 165-191. 
Ortega y Gasset, José (1941), «Apuntes sobre el pensamiento: su teurgia y su demiurgia», en 

José Ortega y Gasset, Obras completas, VI, Madrid, Alianza Editorial, pp. 3-24. 
Ortega y Gasset, José (1959), Ideas y creencias, Madrid, Espasa-Calpe. 
Partyka, Joanna (2015), «La retórica, fundamento de la educación humanista y cívica en la Po-

lonia antigua», Rétor, V, 2, pp. 211-219. 
Paz, Octavio (1965), El caracol y la sirena, Cuadrivio, México, Mortiz. 
Pedraza Jiménez, Felipe y Milagros Rodríguez Cáceres (1983), Manual de Literatura Española, 

Pamplona, Cenlit. 
Peers, Edward Allison (1973), Historia del movimiento romántico español, Madrid, Gredos. 
Pereda, Carlos (2000), «Sobre la Retórica», Éndoxa: Series Filosóficas, 12, pp. 607-626. 
Perdomo García, José (1949), «Precisiones en torno al existencialismo de Pascal», Revista de 

Filosofía, VII, 30, pp. 469-477. 
Phillips, Kendall R. (2019), «Proofs of the Past: Rhetorical Approaches to Difficult Memories», 

Rétor, IX, 2, pp. 139-152. 
Pino Cabello Manuel (1986), «Algunas observaciones sobre el neoplatonismo becqueriano», 

Dicenda. Cuadernos de filología hispánica, 5, pp. 91-101.  
Platón (2000), Teeteto, en Diálogos V, Parménides- Teeteto-Sofísta-Político, Madrid, Gredos. 
Polo García, Victorino (1965-1966), «La soledad en la poesía romántica española», Anales de 

la universidad de Murcia, Filosofía y Letras, 24, 1-2, pp. 1-243. 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 129 

Pozuelo Yvancos, José María (1987), «Retórica general y Neorretórica», en Pozuelo Yvancos, 
José María (ed.), Del Formalismo a la Neorretórica, Madrid, Castalia. 

Prini, Prieto (1957), «Las tres edades del existencialismo», Monteagudo. Revista de literatura 
española, hispanoamericana y teoría de la literatura, 19, pp. 4-19. 

Pujante, David (2003), Manual de Retórica, Madrid, Castalia. 
Quintiliano, Marco Fabio (1947), Institutio Oratoria, Madrid, Síntesis. 
Quinziano, Franco (1998), «Niebla: Miguel de Unamuno y el sueño de la “nivola”», Atti del 

XVII Convegno [Associacione Ispanisti Italiani], (pp. 135-148), Milano, 1998, pp. 135-
148. 

RAE, Diccionario de la Lengua Española (2001), Madrid, Espasa Calpe. 
Raga Rosaleny, Vicente (2007), «Schlegel y los enemigos de la ironía romántica», Anales del 

Seminario de Historia de la Filosofía, 24, pp. 155-170. 
Reid, Jeffrey (1934), «Romantic Irony and Satire», Hispania, número especial, pp. 81-96. 
Ribas Ribas, Pedro (1971), «El Volksgeist de Hegel y la intrahistoria de Unamuno», Cuadernos 

de la Cátedra Miguel de Unamuno, 21, pp. 23-33. 
Ribas Ribas, Pedro (1978), «Unamuno y Hegel», Cuadernos de la Cátedra Miguel de Una-

muno, 25-26, pp. 55-89. 
Ribas Ribas, Pedro (1994), «Unamuno, lector de Hegel», Cuadernos de la Cátedra Miguel de 

Unamuno, 29, pp. 111-122. 
Ribas Ribas, Pedro (1998), «Contexto sociocultural de la generación del 98 (1895-1905)», Anua-

rio filosófico, 31, 60, pp. 55-70. 
Richards, Ivor Armstrong (1936), The Philosophy of the Rhetoric, New York, Oxford University 

Press. 
Ricoeur, Paul (2003), Teoría de la interpretación. Discurso y excedente de sentido, México D.F., 

Siglo XXI editores. 
Riedemann, Karin e Diéguez Morales, Isabel (1999), «La traducción de metáforas: ¿un acto de 

rebeldía permanente?», Onomazein, 4, pp. 345- 369. 
Romano, Marcela (2003), «Las ilusiones perdidas: figuras de la ironía romántica en Espron-

ceda», CELEHIS. Revista del Centro de Letras Hispanoamericanas, 15, pp. 67–83. 
Romero, Francisco (1947), «Don Quijote y Fichte», Revista Realidad, Homenaje a Cervantes, 

Buenos Aires, citado en Basave Fernández del Valle, 1959, pp. 99-100. 
Roubiczek, Paul (1966), El existencialismo, Madrid, Labor. 
Samaniego Fernández, Eva (2002), «Prescripción y descripción: la metáfora en los estudios de 

traducción», Trans, 6, pp. 47-61. 
Sartre, Jean-Paul (2011), El existencialismo es un humanismo. La trascendencia del Ego, Ma-

drid, Editorial Alternativa. 
Sebold, Russell (1982), Gustavo Adolfo Bécquer, Madrid, Taurus Ediciones. 
Sebold, Russell (2011), «La cosmovisión romántica: siete síntomas y cinco metáforas», Castilla. 

Estudios de Literatura, 2, pp. 311-323. 
Senabre, Ricardo (1995), Bécquer. Origen y estética de la modernidad, Barcelona, Anthropos. 
Snell-Hornby, Mary (1999), Estudios de traducción. Hacia una perspectiva integradora, Sala-

manca, Almar.  
Solana Dueso, José (2010), «La filosofía griega en el siglo XXI», Daímon. Revista Internacional 

de Filosofía, 50, pp. 169-178. 



130 Vladimer Luarsabishvili 

Steen, Gerard (2014), «Translating Metaphor: What’s the Problem?», en Miller, Conna R./ 
Monti, Enrico (eds.): Tradurre Figure/ Translating Figurative Language, Bologna, Qua-
derni del Ceslic, 2014, pp. 11-24. 

Teofrasto (2000), Carácteres, Madrid, Gredos. 
Torres Fermán, Aída, Beltrán Guzmán, Francisco, Saldivar González Atenógenes, Lin Ochoa, 

Dolores, Barrientos Gómez, Carmen y Monje Reyna, Daniel (2012), «La soledad ¿un mal 
de nuestro tiempo?», Revista Electrónica Medicina, Salud y Sociedad, 3, pp. 1-25. 

Toury, Gideon (2004), Los estudios descriptivos de la traducción y más allá: metodología de la 
investigación en estudios de traducción, Madrid, Cátedra. 

Unamuno, Miguel de (1951-1959), Obras completas, Madrid, Afrodisio Aguado. 
Unamuno, Miguel de (1961a), Del sentimiento trágico de la vida, México, Azteca. 
Unamuno, Miguel de (1961b), Vida de Don Quijote y Sancho, Madrid, Espasa-Calpe. 
Unamuno, Miguel de (1972), San Manuel Bueno, Mártir y tres historias más, Madrid, Espasa-

Calpe. 
Unamuno, Miguel de (1974), Manuel Machado y yo, en Miguel de Unamuno De mi vida, Ma-

drid, Espasa-Calpe, pp. 81-85. 
Unamuno, Miguel de (1981), Soledad, Madrid, Espasa-Calpe. 
Unamuno, Miguel de (2002a), Niebla, Madrid, Cátedra. 
Unamuno, Miguel de (2002b), Antología poética, Madrid, Cátedra. 
Unamuno, Miguel de (2005), Vida de Don Quijote y Sancho, Madrid, Cátedra. 
Unamuno, Miguel de (2007), «¡Plenitud de plenitudes y toda plenitud!», en Miguel de Unamuno 

Ensayos VIII, Madrid, Biblioteca Castro.  
Unamuno, Miguel de (2011), Del sentimiento trágico de la vida, Madrid, Espasa Calpe. 
Valverde, José (1989), «Antonio Machado, poeta pensador», en A. Machado: el poeta y su do-

ble. Intervención en Congreso Internacional sobre A. Machado, (1383-1394), Barcelona, 
Universidad de Barcelona.  

Vauthier, Bénédicte (2002), «El arte de escribir de Miguel de Unamuno. Paralipómenos estilís-
ticos: Unamuno y sus maestros», Cuaderno Gris, 6, pp. 205-244. 

Vauthier, Bénédicte (2009), «Releyendo Teresa. Rimas de un poeta desconocido presentadas y 
presentado por Miguel de Unamuno a la luz de una cuartilla inédita. Un alegato unamu-
niano a favor de la modernidad de Bécquer», Ana Chaguaceda Toledano (ed.), Miguel de 
Unamuno estudio sobre su obra IV: actas de las VII Jornadas unamunianas, Salamanca, 
Ediciones Universidad de Salamanca, 2009, pp. 47-57. 

Vidarte, Francisco Javier y Rampérez, José Fernando (2005), Filosofías del siglo XX, Madrid, 
Síntesis. 

Villacañas Berlanga, José Luis (1980), «Las tesis de Kant sobre la noción de existencia», Teo-
rema. Revista internacional de filosofía, 10, 1, pp. 55-84. 

Vossler, Karl (1946), La poesía de la soledad en España, Buenos Aires, Losada. 
Watson, John (1924), Behaviorism, New York, Norton. 
Wellek, René (1949), «The Concept of ‘Romanticism’ in Literary History», Comparative Liter-

ature, 1, 2, pp. 147-172. 
Whitehead, Alfred (1957), Process and Reality, New York, Macmillan. 
Wolfsdorf, David (2007), «The irony of Socrates», The Journal of Aesthetics and Art Criticism, 

65, pp. 175-187. 



Teoría de la interideidad. Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno 131 

Zambrano, María (1989), Senderos, Barcelona, Anthropos. 
Zavala, Iris (1991), Unamuno y el pensamiento dialógico, Barcelona, Anthropos. 
Zavala, Iris (1992), Romanticismo y realismo, Barcelona, Crítica. 
Zubizarreta, Armando (1960), «Unamuno en su nivola (Estudio de cómo se hace una novela)», 

Cuadernos de la Cátedra Miguel de Unamuno, 10, pp. 5-27. 
 
 





Vladimer Luarsabishvili, traductor e 
hispanista, es actualmente profesor 
en New Vision University (Tbilisi, 
Georgia). Ha traducido obras literarias 
españolas y vascas de Gustavo 
Adolfo Bécquer, Miguel de Unamuno, 
San Juan de la Cruz, Alfredo Pérez 
Alencart, Kirmen Uribe, Jon Kortazar y 
la trilogía social de Gabriel Aresti al 
Georgiano. Entre sus últimas publica-
ciones se encuentran: Ideas and 
Methodologies in Historical Research 
(Routledge, 2022), Rethinking Mamar-
dashvili: Philosophical Perspectives, 
Analytical Insights (Leiden, Brill, 
2022). En 2020 fundó la colección de 
libros Rethinking Society. Individuals, 
Culture and Migration (New Vision 
University Press).

�����������������������

TEORÍA DE LA INTERIDEIDAD
Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno

VL
AD

IM
ER

 L
UA

RS
AB

IS
H

VI
LI

TE
O

R
ÍA

 D
E 

LA
 IN

TE
R

ID
EI

D
A

D
. G

us
ta

vo
 A

do
lfo

 B
éc

qu
er

 y 
M

ig
ue

l d
e U

na
m

un
o

Proponiendo la teoría de la interideidad romántica-existencialista, el autor 
deslinda con presición y desde una perspec�va múl�ple (literaria, filosófica, 
lingüís�ca, retórica) las diferentes cosmovisiones del mundo, basando su 
planteamiento inicial en la existencia de una teoría de la intertextualidad, 
aceptada y desarrollada en los estudios de teoría y crí�ca literarias por la 
comunidad cien�fica. Realizando un análisis intertextual en una acertada 
selección de textos literarios de Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamu-
no, el estudio que aquí se presenta �ene en cuenta el análisis de los compo-
nentes microestructurales de las obras y sus relaciones y, además, a�ende a 
las relaciones macroestructurales (de semán�ca intensional y de semán�ca 
extensional) en una dinámica integradora de estos dos aspectos del texto.


	TEORÍA DE LA INTERIDEIDAD
	Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno
	TEORÍA DE LA INTERIDEIDAD
	Gustavo Adolfo Bécquer y Miguel de Unamuno
	Para Maia
	ÍNDICE
	Nota preliminar 15
	1. Introducción 17
	Nota preliminar

	Página en blanco



