
ISBN: 978-84-1320-206-8

Universidad de Valladolid

DIEGO GARCÍA DE CAMPOS († ca. 1218/1235)
Y

JUAN DE SORIA († 1246)

Dos estudios sobre la cultura castellana del siglo XIII

DI
EG

O
GA

RC
ÍA

DE
CA

M
PO

S
(†

ca
.1

21
8/

12
35

)
Y 

 JU
AN

DE
SO

RI
A

(†
12

46
)

H. SALVADOR MARTÍNEZ es Professor Emeritus 
de la New York University donde ha 
ocupado la cátedra de Literatura Medie-
val y del Renacimiento desde 1976. Cursó 
estudios de Filología latina en la Universi-
dad de Roma y de Filosofía en la Universidad 
de Viena, ingresó como becario del 
Canada Council en el Centre for Medieval 
Studies de la Universidad de Toronto 
(Canadá) donde obtuvo el doctorado en 
Literatura Medieval. Además de numero-
sos artículos sobre los clásicos medieva-
les castellanos y sobre la prosa, la poesía 
y el drama del Renacimiento, y numero-
sas ediciones críticas, ha publicado varios 
libros, entre ellos:

Ácoma. Historia poética de una tragedia.
Estudio histórico literario de la Historia de 
la Nueva México de Gaspar Pérez de Villa-
grá, León: Universidad de León, 2020.

Filosofía de Virgilio de Córdoba. Aristotélico- 
averroísta del siglo XIII. Edición del texto 
latino y traducción castellana. Introducción 
y notas, León: Universidad de León, 2016.

El humanismo medieval y Alfonso X el Sabio. 
Ensayo sobre los orígenes del humanismo 
vernáculo, Madrid: Ediciones Polifemo, 
2016.

Berenguela la Grande y su época (1180-1246), 
Madrid: Ediciones Polifemo, 2012.

La Convivencia en la España del siglo XIII. 
Perspectivas alfonsíes, Madrid: Ediciones 
Polifemo, 2006.

Alfonso X el Sabio. Una biografía, Madrid: 
Ediciones Polifemo, 2003.

La rebelión de los burgos. Crisis de Estado y 
coyuntura social, Madrid: Tecnos, 1992.

El “Poema de Almería” y la épica románica, 
Madrid: Gredos,1975.

El presente ensayo explora la vida y la 
obra de dos insignes escritores castella-
nos del siglo XIII: Diego García de Campos 
y Juan de Soria. El primero fue canciller 
de Alfonso VIII y autor de una obra origi-
nalísima titulada Planeta. El segundo fue, 
asimismo, personalidad ilustre de la 
corte de Alfonso VIII, canciller de 
Fernando III y obispo de Osma y de 
Burgos, autor de la Crónica latina de los 
reyes de Castilla, considerada la más origi-
nal y fidedigna de la cronística latina de 
la Edad Media. 

Aparte el objetivo primario, el ensayo se 
propone también, como finalidad secun-
daria, poner al alconce del lector no 
especializado en la literatura latina 
medieval o en la historia de los reinados 
de Alfonso VIII, Berenguela y Fernando 
III de Castilla, una serie de textos en 
castellano, extraídos de ambos autores, 
para que los interesados en la historia y 
la literatura medieval puedan hacerse 
una idea de lo que se escribía al despertar 
de la cultura castellana.

H. Salvador Martínez

H.
 S

al
va

do
r M

ar
tín

ez
LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LINEA DE CORTE

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E



ISBN: 978-84-1320-206-8

DI
EG

O
GA

RC
ÍA

DE
CA

M
PO

S
(†

ca
.1

21
8/

12
5)

Y 
 JU

AN
DE

SO
RI

A
(†

12
46

)

H. SALVADOR MARTÍNEZ es Professor Emeritus 
de la New York University donde ha 
ocupado la cátedra de Literatura Medie-
val y del Renacimiento desde 1976. Cursó 
estudios de Filología latina en la Universi-
dad de Roma y de Filosofía en la Universidad 
de Viena, ingresó como becario del 
Canada Council en el Centre for Medieval 
Studies de la Universidad de Toronto 
(Canadá) donde obtuvo el doctorado en 
Literatura Medieval. Además de numero-
sos artículos sobre los clásicos medieva-
les castellanos y sobre la prosa, la poesía 
y el drama del Renacimiento, y numero-
sas ediciones críticas, ha publicado varios 
libros, entre ellos:

Ácoma. Historia poética de una tragedia.
Estudio histórico literario de la Historia de 
la Nueva México de Gaspar Pérez de Villa-
grá, León: Universidad de León, 2020.

Filosofía de Virgilio de Córdoba. Aristotélico- 
averroísta del siglo XIII. Edición del texto 
latino y traducción castellana. Introducción 
y notas, León: Universidad de León, 2016.

El humanismo medieval y Alfonso X el Sabio. 
Ensayo sobre los orígenes del humanismo 
vernáculo, Madrid: Ediciones Polifemo, 
2016.

Berenguela la Grande y su época (1180-1246), 
Madrid: Ediciones Polifemo, 2012.

La Convivencia en la España del siglo XIII. 
Perspectivas alfonsíes, Madrid: Ediciones 
Polifemo, 2006.

Alfonso X el Sabio. Una biografía, Madrid: 
Ediciones Polifemo, 2003.

La rebelión de los burgos. Crisis de Estado y 
coyuntura social, Madrid: Tecnos, 1992.

El “Poema de Almería” y la épica románica, 
Madrid: Gredos,1975.

El presente ensayo explora la vida y la 
obra de dos insignes escritores castella-
nos del siglo XIII: Diego García de Campos 
y Juan de Soria. El primero fue canciller 
de Alfonso VIII y autor de una obra origi-
nalísima titulada Planeta. El segundo fue, 
asimismo, personalidad ilustre de la 
corte de Alfonso VIII, canciller de 
Fernando III y obispo de Osma y de 
Burgos, autor de la Crónica latina de los 
reyes de Castilla, considerada la más origi-
nal y fidedigna de la cronística latina de 
la Edad Media. 

Aparte el objetivo primario, el ensayo se 
propone también, como finalidad secun-
daria, poner al alconce del lector no 
especializado en la literatura latina 
medieval o en la historia de los reinados 
de Alfonso VIII, Berenguela y Fernando 
III de Castilla, una serie de textos en 
castellano, extraídos de ambos autores, 
para que los interesados en la historia y 
la literatura medieval puedan hacerse 
una idea de lo que se escribía al despertar 
de la cultura castellana.

H.
 S

al
va

do
r M

ar
tín

ez
LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LINEA DE CORTE

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E



 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

DIEGO GARCÍA DE CAMPOS († ca. 1218/1235) 
Y 

JUAN DE SORIA († 1246) 
 

Dos estudios sobre la cultura castellana del siglo XIII 
 



Serie: HISTORIA Y SOCIEDAD,  237 

MARTÍNEZ, H. Salvador 
 Diego García de Campos ([cruz] ca. 1218-1235) y Juan de Soria ([cruz] 1246) : dos 
estudios sobre la cultura castellana del siglo XIII / H. Salvador Martínez. – Valladolid : 
Ediciones Universidad de Valladolid, 2022 

308 p. ; 24 cm. – (Historia y Sociedad ; 237) 
 ISBN 978-84-1320-206-8 

1. Diego García de Campos, Canciller Mayor de Castilla 2. Juan de Soria, Canciller Mayor 
de Castilla 3. Castilla (España) – Historia – 1217-1252 (Fernando III) I. Martínez, H.
Salvador, aut. II. Universidad de Valladolid, ed. III. Serie 

 94(463.01)“12” 



H. SALVADOR MARTÍNEZ

DIEGO GARCÍA DE CAMPOS († ca. 1218/1235) 
Y 

JUAN DE SORIA († 1246) 

Dos estudios sobre la cultura castellana del siglo XIII 



En conformidad con la política editorial de Ediciones Universidad 
de Valladolid (http://www.publicaciones.uva.es), este libro ha 
superado una evaluación por pares de doble ciego realizada por 
revisores externos a la Universidad de Valladolid. 

H. SALVADOR MARTÍNEZ, Valladolid, 2022 

Motivo de cubierta: Imagen yacente de D. Juan de Osma en la Capilla de la Natividad de 
la Catedral de Burgos 

Diseño de cubierta: Ediciones Universidad de Valladolid 

ISBN: 978-84-1320-206-8  

Diseño: Ediciones Universidad de Valladolid 

Este libro está sujeto a una licencia "Creative 
Commons Reconocimiento-No Comercial – 
Sin Obra derivada" (CC-by-nc-nd). 



In Memoriam, 

Carmela Lina 

“Lacrimae mihi deerunt ante quam causae dolendi” 

(Séneca, Consol. Ad Polyb., 4, 2) 





 
 
 

  ÍNDICE   
 
 
 

INTRODUCCIÓN ............................................................................................. 11 
 

I 
DIEGO GARCÍA DE CAMPOS  

Y SU OBRA PLANETA 
 

1. DATOS BIOGRÁFICOS ............................................................................. 23 
2. LA OBRA: ESTRUCTURA Y CONTENIDO ............................................. 33 
3. LENGUA Y ESTILO ................................................................................... 42 
4. ¿ESCRIBIÓ OTRAS OBRAS? .................................................................... 52 
5. PRESENCIA DE LOS CLÁSICOS EN PLANETA ..................................... 59 
6. EDUCACIÓN Y CULTURA EN LA CORTE DE CASTILLA .................. 67 
 Cortesía y Curialitas .................................................................................... 67 
7. AMBIENTE CORTESANO ......................................................................... 87 
 Fiestas y entretenimientos ............................................................................ 87 
8. LOS PUEBLOS DE EUROPA ..................................................................... 95 
 Ética y etnografía ......................................................................................... 95 
9. ANDANZAS Y VISIONES DE DIEGO GARCÍA ................................... 115 

9.1  La virgen Gerois ............................................................................... 119 
9.2  El acólito Nicolás ............................................................................. 120 
9.3  Alda de Brolio .................................................................................. 122 
9.4  La reclusa María ............................................................................... 123 
9.5  Fray Simón ....................................................................................... 124 
9.6  Cierto subdiácono ............................................................................. 125 
9.7  Un diácono amigo ............................................................................. 126 
9.8  El abad de Perseigne ......................................................................... 128 
9.10  La virgen Gerois ............................................................................... 130 
9.11  La beata Alpais ................................................................................. 133 



10 H. Salvador Martínez

II 
JUAN DE SORIA, OBISPO DE OSMA 

Y SU CRÓNICA LATINA DE LOS REYES DE CASTILLA 

1. DATOS BIOGRÁFICOS ........................................................................... 145 
2. LA OBRA ................................................................................................... 164 
3. ESTRUCTURA Y CONTENIDO .............................................................. 171 
4. IDEOLOGÍA POLÍTICO-RELIGIOSA ..................................................... 174 
5. LA RECONQUISTA EN LA CLRC: ESPÍRITU CRUZADO .................. 180 
6. LA GRAN OPORTUNIDAD: LA CONQUISTA DE AL-ÁNDALUS .... 194 
7. FERNANDO, MILES CHRISTI. SOLDADO DE CRISTO ....................... 200 
8. D. JUAN Y LA CONQUISTA DE CÓRDOBA ........................................ 215 
9. CONFLICTOS PENINSULARES Y POLÍTICA INTERNACIONAL ..... 244 
 Gascuña ...................................................................................................... 244 

Relaciones con Pedro II de Aragón. Cruzada contra los Albigenses ......... 250 
10.  D. JUAN DE OSMA Y LAS CRUZADAS DE ORIENTE ...................... 264 
11.  LEGADO. ARTE Y CULTURA HUMANÍSTICA .................................. 278 

APÉNDICE. ALGUNOS TEXTOS ESCOGIDOS 
1.  Robert d’Auxerre. Noticia sobre santa Alpais ............................................ 281 
2.  Anónimo, Vita sancta ac venerabilis virginis Aupex de Cudot .................. 282 

BIBLIOGRAFÍA 
1. Fuentes antiguas .......................................................................................... 287 
2. Bibliografía general ...................................................................................... 292 



 
 
 

  INTRODUCCIÓN   
 
 
 

Numerosos estudiosos de las últimas décadas se han ocupado del tema de la cultura 
castellana durante el reinado de Alfonso VIII y sobre todo del de Fernando III y su 
madre la reina Doña Berenguela.1 Cada uno a su manera ha puesto de relieve aquellos 
aspectos que hasta no hace mucho yacían olvidados por las precedentes generaciones 
de investigadores que se habían ocupado del tema en el resto de Europa. Cuando 
repasamos obras pioneras del «Renacimiento del siglo XII» podemos observar lo 
poco que aquellos grandes estudiosos sabían, o les importaba, del estado de la cultura 
en la Península Ibérica que, en todas ellas, brilla por su ausencia.2 El historiador J.A. 
García de Cortázar en el ensayo citado en la nota 1 escribe: «Sorprende, en efecto, la 
pobreza, por no decir miseria, de la cultura intelectual del reinado de Alfonso VIII de Castilla... 
No es vano, por ello, recordarlo aquí. En dos renglones: ausencia total de creación intelectual; 
y afirmación de la condición de periferia cultural respecto a un centro constituido por el eje 
Oxford-Paris-Bolonia» (p. 191). Afirmación tan tajante es paliada con la causa de la 
hecatombe: «Al contemplar el saldo, parece inevitable pensar que, verdaderamente, 
el esfuerzo contra el Islam y contra otros reinos hispánicos, como el de León y, sobre 
todo, Navarra, ordenó las fuerzas de Castilla en una determinada dirección bélica. Sin 
resquicio para una creación intelectual» (ib.).3 

   
1  J.A. García de Cortázar, «Cultura en el reinado de Alfonso VIII de Castilla: signos de un cambio 
de mentalidades y sensibilidades», en II Curso de Cultura Medieval (1-6 octubre, 1990), Alfonso VIII y 
su época, Aguilar de Campoo, Palencia: Centro de Estudios del Románico, 1992, pp.167-194; A. 
Sánchez Jiménez, La literatura en la corte de Alfonso VIII de Castilla, Salamanca: Universidad de 
Salamanca, 2001, Tesis doctoral; y N. Salvador de Miguel, «La actividad literaria en la corte de Fernando 
III», en Sevilla 1248. Congreso Internacional Conmemorativo del 750 Aniversario de la Conquista de la 
Ciudad de Sevilla por Fernando III, Rey de Castilla y León (1998), coord. M. González Jiménez, Madrid: 
Fundación Ramón Areces, 2000, pp. 685-699; H. Salvador Martínez, Berenguela la Grande y su época 
(1180-1246), Madrid: Ediciones Polifemo, 2016, pp. 369-404. 
2  Cito sólo dos conocidísimas obras, una que se ocupa de la cultura latina y otra de la vulgar: Charles 
Homer Haskins, The Ranaissance of Twelfth Century, Cambridge, MA: Harvard University Press, 1927; 
y R. Bezzola, Les origines et la formation de la tradition courtoise en Occident, 5 vols., Paris, 1944-
1963. 
3  El tema de la escasez de pensadores, y de cultura en general, en la España cristiana, que la habría 
mantenido al margen del renacimiento europeo del siglo XII, ha sido puesto de relieve y debatido a la 
saciedad en el último siglo, desde Robert Curtius hasta nuestros días. La bibliografía es abrumadora. 



12 H. Salvador Martínez 

Para poner las cosas en su justa perspectiva, quisiera sugerir al lector del ensayo 
de Cortázar que no debemos olvidar que los primeros pasos de toda cultura son 
inciertos y titubeantes. El reinado de Alfonso VIII es precisamente el periodo que 
marca el origen de la cultura castellana, la cual, por las causas apuntadas y por las 
que uno de los personajes de los cuales nos vamos a ocupar, Diego García de 
Campos, atribuye a la idiosincrasia de los hispanos, nació después que las vecinas.4 
Nada extraño que, dado el aislamiento, el proceso fuese más lento y limitado a una 
elite social muy concreta, la nobleza y la clerecía, pero no por eso menos vigoroso. 
Lo sorprendente hubiera sido que la cultura castellana hubiese nacido ex nihilo con 
La Celestina o El Quijote; contentémonos con el Libro de Alexandre (1201-1205), el 
Poema de mío Cid (1207) y un puñado de obras más en el campo de las letras vulgares 
y, en el campo del latín, con un par de obras menos conocidas: Planeta (1218) y la 
Chronica regum Castellae (1236), de las cuales vamos a tratar en este ensayo. 

Por otro lado, conviene recordar algo que muchos estudiosos frecuentemente 
olvidan: la cultura peninsular de la Edad Media no estaba sólo representada por las 
materias que se impartían en «el eje Oxford-París-Bolonia», sino que había otros 
campos del saber que el mencionado <<eje» desconocía, como era el de las ciencias 
y la filosofía, que en la Península eran considerados investigación de punta. Conviene 
recordar un importante factor social, determinante de la cultura castellana, el 
sincretismo cultural, frecuentemente desatendido en obras históricas, es decir, el 
papel desempeñado por la presencia de tres etnias y tres culturas en la vida peninsular, 
así como la continua interacción de los miembros de los tres grupos que hizo posible 
que, a la corriente europea, se sumara en España, a través de las traducciones del 
árabe, otra, procedente de la tradición oriental, y que ambas confluyesen durante los 
reinados de Alfonso VIII, Fernando III y Berenguela, y posteriormente de Alfonso 
X, para formar un ambiente cultural único en la Europa cristiana del siglo XIII. 
   
Puede hallarse un buen resumen de las varias posiciones en F. Márquez Villanueva, El concepto cultural 
alfonsí, en la sección titulada: “Los problemas de una herencia cultural”, Madrid: Editorial Mapfre, 1994, 
pp. 49-58. Para un listado completo de la producción literaria, véase M.C. Díaz y Díaz, Index scriptorum 
latinorum Medi Aevi Hispanorum, Madrid, CSIC, 1959; y el estudio parcial de F. Rico, «Las letras latinas 
del siglo XII en Galicia, León y Castilla», Ábaco, 2, Madrid: Castalia, 1969, pp. 9-91.  Véase también J. 
C. Martín Iglesias (en colaboración con J. Elfassi y C. Cardelle de Hartmann), Sources latines de 
l’Espagne tardo-antique et médiévale (Ve-XIVe siècles). Répertoire bibliographique, Paris, Éditions du 
CNRS, 2010 (Documents, études et répertoires, 77). Está disponible en acceso abierto en: 
https://www.persee.fr/doc/dirht_0073-8212_2010_cat_77_1; y C. Ferrero Hernández, “La obra latina de 
Juan Gil de Zamora. Su relación con la literatura contemporánea peninsular”, IV Congresso Internacional 
de Latim Medieval Hispânico. Lisboa, 12-15 de Outubro de 2005. Actas, A. A. Nascimento, P. F. Alberto 
(eds.), Lisboa, 2006, pp. 471-480. 
4  «Fidelis enim et fertilis, larga et dapsilis, et super omnes felix Hyspania, si non esset tam 
insaciabiliter bellicosa, tanquam fuisset olim Marti vel Palladi dedicata» (Planeta, p. 180). 



Introducción 13 

Digamos, pues, con todas las reservas, que no todo fue tan negro como cree 
Cortázar. Bastaría recordar los testimonios de los estudiosos extranjeros que visitaron 
España en busca del saber: Adelardo de Bath (c. 1080-c.1152), Gerardo de Cremona 
(c. 1114-c.1187), Daniel de Morley (c.1140-c.1210), Miguel Scott (1175-c.1232) y 
el gran humanista Juan de Salisbury (c.1110-1180), que no podrá considerarse un 
pro-hispano y que  escribió en su Metalogicus (1159) que la ciencia estaba escrita en 
árabe y el único lugar para aprenderla era España.5 Los ingleses y los italianos 
descontentos con lo que se enseñaba en Oxford-París-Bolonia no fueron los únicos; 
la desazón intelectual llegó también a algunos científicos hispanos, espíritus inquietos 
que, por estar familiarizados con el mundo del Islam, habían visto mucho antes la 
necesidad del cambio en la educación impartida en las escuelas de la época. Tal fue 
la iniciativa llevada a cabo por el judío converso aragonés Pedro Alfonso (1062-
1110) en su “Carta a los estudiosos franceses” en la que, a primeros del siglo XII, 
lanzaba un manifesto de renovación cultural que le ponía a la vanguardia del 
movimiento intelectual del siglo.6 

Por lo que se refiere específicamente a la educación que se impartía en la 
Península, a diferencia de la impartida en las demás cortes y escuelas europeas, donde 
el curriculum educativo se componía esencialmente del trivium, la corte castellana 
de Alfonso VIII,  se puede decir, y lo veremos mejor más adelante, era la envidia de 
todas las demás en materia de educación, por incluir también las disciplinas del 
quadrivium. Su proximidad y sus relaciones con la cultura judeo-musulmana, 
incomparablemente superior a cualquier otra de la época, la habían colocado en una 
posición privilegiada y única que la convertía, para los que sabían apreciarla, en la 
meta de los estudiosos más aventajados de toda Europa. 

Por ser un tema que he tratado ampliamente en mi reciente libro El humanismo 
medieval y Alfonso X el Sabio. Ensayo sobre los orígenes del humanismo vernáculo 
(Madrid, Ediciones Polifemo, 2016), no voy a repetir aquí lo ya explorado; pero sí 
voy a poner un par de textos que ilustran la diferencia fundamental que existía entre 
la educación que se impartía en la Europa cristiana y la impartida entre los 
musulmanes de al-Ándalus. 

Sobre el progreso que hace el estudio de las artes liberales durante la transición 
del siglo XI al XII tenemos el vivo testimonio de Guibert de Nogent (†1124), abad 

   
5  Cfr. Juan Vernet, Lo que Europa debe al Islam de España, Barcelona: El Acantilado, 1999; R. 
Menéndez Pidal, España, eslabón entre la Cristiandad y el Islam, Madrid: Espasa Calpe, Austral, 1968; 
J. Le Goff, Les intellectuels au moyen age, Paris: Seuil, 1957, p. 23 y 53. 
6  Puede leerse esta carta en J.M. Millás Vallicrosa, «La aportación astronómica de Pedro Alfonso», 
Sefarad, 3, 1943, 65-105. 



14 H. Salvador Martínez 

de Nogent (Laon) y gran amigo de San Anselmo, en su autobiografía (De vita sua, I, 
4, cf. PL, 156, 844A). Nogent afirma que, durante los años de su formación, dicho 
estudio estaba reducido al trivio con el predominio de la gramática, aunque por este 
tiempo empezaba también a cultivarse la dialéctica, representada por la Logica vetus 
(es decir, la Isagoge, las Categoríae y los Topica de Cicerón y una Dialéctica 
atribuida a San Agustín). El cuadrivio estaba reducido a la música y a la aritmética y 
estas dos artes se empleaban solamente en cuanto servían para el cómputo de las 
fiestas religiosas y el canto litúrgico.7 

En contraste, la situación en al-Ándalus era muy diferente, según el testimonio 
que nos facilita el almeriense Sa’id al-Andalusí (1029-1070), historiador y filósofo de 
la ciencia, el cual, al hacer el elogio del célebre pensador y político judío Abul Fad’l 
Hasdai (1046-1100) antes de su conversión al Islam, dice de él y de su educación: 

Entre nuestros contemporáneos [que destacan por su saber] debemos mencionar Abu’l-
Fadl Hasdai b. Yûsuf Ibn Hasdai que vive en Zaragoza y pertenece a una ilustre familia 
de judíos de al-Andalus descendiente del profeta Moisés, la paz sea con él. Este sabio 
estudió las ciencias según el orden racional, y adquirió una gran erudición en las varias 
ramas del conocimiento según los mejores métodos. Es aventajado en la lengua árabe y 
tiene un buen conocimiento de la retórica y la poética árabe. Es experto en aritmética, 
geometría y astronomía. Entiende la teoría de la música y sus aplicaciones. Finalmente, 
tiene un control absoluto de la lógica y de la ciencia práctica de la investigación y la 
observación. Sucesivamente avanzó también en el estudio de las ciencias de la 
naturaleza, empezando con el estudio de la Física de Aristóteles, que finalmente ha 
dominado. Después empezó el estudio de De coelo et mundo. Cuando lo dejé en 1065, 
se hallaba penetrando los secretos de este libro. Si vive muchos años y mantiene su 
dedicación al estudio, con certeza llegará a conocer a la perfección la filosofía y las varias 
partes de esta ciencia no serán secreto para él.8 

   
7  Cómo se llevó a cabo este limitado plan de estudios humanísticos, por ejemplo, por Guillermo de 
Conches en su Philosophia mundi, y por Hugo de San Victor en su Didascalion, ha sido ilustrado por 
R.W. Southern, Medieval Humanism, Oxford, Blakwell, 1970, pp.42-48 y 252-253. 
8  Traducción castellana del texto inglés en N. Roth, «Some Aspects of Muslim-Jewish Relations in 
Spain», Estudios en Homenaje a Don Claudio Sánchez Albornoz en sus 90 años, II, 1983, pp. 179-214, 
p. 196. El estudio del quadrivium fue lo que atrajo a muchos estudiosos europeos a Toledo. Sobre estas 
realidades tenemos el temparano testimonio de Geoffroi de Vinsauf, quien en su Poetria nova, escrita 
entre 1208 y 1213, escribe: 

Ecce confirmationem narrationis: re vera “multo temporis’, quia per vicennium; re vera “multam 
adhibui dilegentiam scientiae”, quia in ipsa tam noctes quam dies expendi; re vera “inter peritos”, 
cum inter Parisienses, ubi floret scientia trivii, inter Tholetanos, ubi scientia quadrivii, inter 
Salernitanos, ubi scientia medicorum, inter Bononienses, ubi scientia legis et decretorum. Et sic 
ex modica maxima crescit aqua (E. Faral, Les arts poétiques du XIIe et du XIIIe siècle, Paris, 
Librairie ancienne Honoré Champion, 1924, [Genève-Paris: Slatkine-Champion,1982], p. 283).  



Introducción 15 

Aunque el pasaje es muy breve para exponer el programa completo de estudios 
en al-Ándalus, sin embargo, deja muy claro que en él predominaban las ciencias de 
la naturaleza, así como el método científico para conocerlas mediante «la 
investigación y la observación», sirviéndose como instrumentos para su estudio de 
las obras de Aristóteles, entre las que menciona la Física y el De coelo et mundo, 
obras que no llegarán a manos cristianas hasta más de dos siglos después en 
traducciones latinas del árabe. 

La diferencia en el estado de los estudios científico-filosóficos entre los cristianos 
y los musulmanes se manifiesta de manera aún más evidente cuando consideramos, 
desde una perspectiva más amplia, las fuentes de que disponían unos y otros. Los 
primeros basaban sus conocimientos en la vulgarización de la tradición griega llevada 
a cabo por Cicerón, Fírmico Materno, Calcidio, Macrobio, Marciano Capella y 
Boecio; mientras que los segundos tenían a su disposición, en árabe, prácticamente en 
su totalidad, a Platón, Aristóteles, Ptolomeo y Galeno, además de numerosas obras de 
matemáticos y astrónomos indios y persas. Sobre la base firme de estos, la ciencia y 
la filosofía árabe construyó un edificio del saber tan impresionante que costará al 
Occidente latino-cristiano varios siglos superarlo.9 

Este estado de cosas fue reconocido por algunos perspicaces investigadores 
cristianos, que se dieron cuenta de la penosa situación. Sirva como ejemplo una cita 
de Adelardo de Bath que escribe a inicios del siglo XII: 

Me resulta difícil discutir la naturaleza de los animales con vosotros, porque he aprendido 
de mis maestros, los árabes, a seguir la luz de la razón, mientras que a vosotros os guía la 
brida de la autoridad; porque ¿qué otra palabra más que ‘brida’ puedo usar para describir 
la autoridad? Es sólo la “crueldad bestial” de los latinos, continúa diciendo Adelardo, lo 
que os impide seguir el camino de la razón, iluminada por las obras de los árabes.10 

   
Cfr. J.L. Pérez López, «El códice T del Libro de buen amor en su biblioteca: averroístas y 

goliardos», La Corónica, 31.1, 2002, pp. 69-106, p. 82). 
Otro tanto se desprende de la Philosophia Virgilii Cordubensis compuesta en 1290 (véase ahora el 

estudio y la traducción castellana de H.S. Martínez, Filosofía de Virgilio de Córdoba. Aristotélico-
averroísta del siglo XIII, edición del texto latino y traducción castellana, Introducción y notas de… León, 
Universidad de León, 2016. 
9  Desde la perspectiva de nuestros días, desazona ver los tratados científico-filosóficos escritos en 
Occidente a principios del siglo XII, plagados de citas de Virgilio y Ovidio para probar proposiciones 
científicas o filosóficas, cuando sus coetáneos en al-Ándalus recurren sistemáticamente a Aristóteles y 
Ptolomeo. Cfr. S. Viare, La Survie d’Ovide dans la littérature scientifique des XIIe et XIIIe siècles, 
Poitiers, Université de Poitiers, Centre d’ Études Superieurs de Civilisation Médiévale, 1966. 
10  En R. W. Southern, Robert Grosseteste: The Growth of an English Mind in Medieval Europe, 
Oxford, Oxford University Press, 1986, p. 86. Entre los “maestros árabes” a los que alude Adelardo 



16 H. Salvador Martínez 

La autoridad de los árabes en materia de Astronomía fue admirada hasta tal 
punto por Daniel de Morley que, cuando este estudioso copia la obra astrológica 
Mathesis de Fírmico Materno (h. 335), la atribuye a un autor árabe. 

El estudio y la educación humanística en la Península Ibérica durante los siglos 
XII y XIII se desarrollaron en un ambiente multiétnico y multicultural desconocido 
en el resto de Europa. La nota más distintiva y peculiar de este humanismo fue 
precisamente la dualidad, consistente en el hecho de que, por un lado, estaba bajo el 
amparo y la inspiración de movimientos culturales europeos con su énfasis en las 
artes del trivio; y, por otro, recibía una fuerte dosis de influencias provenientes de las 
ciencias, las letras y la filosofía árabe, cuyo objetivo primordial eran las disciplinas 
del cuadrivio. 

Personalidad típica de este mundo interracial, interreligioso e intercultural que 
aúna la dualidad del humanismo peninsular habría sido el mencionado judío converso 
aragonés Pedro Alfonso († h.1110), que antes de su conversión al cristianismo fue 
conocido como Moisés Sefardí. Pedro Alfonso representa las dos formas del 
humanismo medieval, el literario y el científico, el clasicista y el oriental. Hoy día, se 
le conoce casi exclusivamente por su obra didáctico-literaria Disciplina clericalis que 
escribió en árabe y después tradujo él mismo al latín, en cuyo prólogo dice: «compuse 
mi librito parte de proverbios de los filósofos y sus comentaristas, parte de consejos 
árabes y sus enseñanzas, así como de fábulas y versos».11 Afirmación que encaja, por 

   
probablemente debemos incluir a Pedro Alfonso. Un discípulo de Roberto Grosseteste, testigo de la 
historia cultural europea contemporánea del Rey Sabio, Roger Bacon, afirmaba hacia 1267: 

Sed praeter has scientias est una perfectior omnibus, cui omnes famulantur, et quae omnes miro 
certificat, et haec vocatur scientia sperimentalis quae negligit argumenta quoniam non certificant, 
quantumcumque sint fortia, nisi simul adsit experiencia conclusiones, ut ostendo in tractatu de ista 
scientia… Et haec scientia certificat omnia naturalia et artificialia… haec domina omnium 
scientiarum praecedentium et finis totius speculationis (Opus Maius, ed. J.H. Bridges, Oxford 1897 
y London, 1900, III, p.43 y 46).  
“La ciencia experimental lo prueba todo, lo natural y lo artificial”. Como es sabido, a Bacon su 
independencia de pensamiento y sobre todo su intemperancia verbal con las autoridades 
académicas le costaron, primero, la cátedra y, después, la libertad, siendo encarcelado (1278) por 
orden del Ministro General de los Franciscanos, Fr. Jerónimo de Ascoli. 

11  «… partim ex proverbiis philosophorum et suis castigationibus, partim ex proverbiis et 
castigationibus Arabicis et fabulis et versibus» (Disciplina clericalis, ed. A. Hilka y W. Soderhjelm, I, 
Acta Societatis Scientiarum Fennicae, XXXVIII, 4, Helsingfors, 1911, p. 2, lín. 3-5). Sobre el Disciplina 
clericalis, vid. Cristiano Leone, Pietro Alfonsi, Disciplina clericalis, Roma, Salerno Editrice, 2010 (Testi 
e documenti di letteratura e di lingua, 31). Hay traducción castellana de M.J. Lacarra y E. Ducay, 
Disciplina clericalis, Zaragoza, Guara Editorial, S.A, 1980, p. 44. Sobre Pedro Alfonso, cfr. J. Tolan, 
Petrus Alfonsi and his Medieval Readers, Gainsville, FL, University Press of Florida, 1993, p. 44; y J.D. 
Lipton, «The Rational Evaluation of Astrology in the Period of Arabo-Latin Translation, ca. 1126-1187 
A. A.», Dissertation, University of California-Los Angeles, 1978, p. 43. 



Introducción 17 

su dualidad, con el intelectual que se mueve con facilidad en un ambiente 
multicultural, compuesto de judíos, cristianos y musulmanes. 

Sus mayores méritos literarios se hallan, sin embargo, en su obra apologética 
(Diálogos contra los judíos) en la que despliega una gran habilidad dialéctica, 
argumentando con los textos bíblicos, la razón y la ciencia contra sus antiguos 
correligionarios. Es sorprendente ver cómo un hombre como Pedro Alfonso, que 
conoce íntimamente las tres religiones, pero tiene una admiración sin límites por el 
poder de la razón humana, rechaza el Judaísmo y el Islam por ser, dice, religiones 
irracionales, sosteniendo que la religión cristiana es la única de las tres que se basa 
en la razón. El Judaísmo y el Islam, dice, contradicen la razón; de ahí, que no titubee 
en ridiculizar las tradiciones sobre las que ambas se apoyan (el Talmud Haggadah y 
la vida del profeta Mahoma). El Talmud y el Corán, dice Pedro Alfonso, demuestran 
ignorancia de la astronomía, la medicina y las otras ciencias; por tanto, no pueden ser 
obras inspiradas por Dios.12 Por el contrario, su argumentación a favor de la veracidad 
de la doctrina cristiana está basada en la razón y, sobre todo, en la ciencia. Como 
astrónomo, matemático y cosmógrafo, Pedro Alfonso se halla entre los primeros 
estudiosos de al-Ándalus que introdujeron en Occidente la ciencia oriental (Tablas 
astronómicas -1115, De Dracone -1120), siendo también considerado por los 
teólogos y filósofos escolásticos como la autoridad en la exposición del Corán y la 
vida de Mahoma.13 

Tanto la estructura como los temas, ya sea de su obra literaria como de la 
científica, están fuertemente influenciados por las corrientes orientales de escritores y 
científicos árabes peninsulares. Los estudiosos se han ocupado recientemente de su 
vida y de su obra, que se extiende a todo el ámbito del saber científico-humanístico de 
primeros del siglo XII.14 El toque de orientalismo, así como la dimensión científico-

   
12  Todas las citas del Corán en la obra de Pedro Alfonso proceden del Risâla de Abd al-Masih al-Kindî, 
un cristiano nestoriano que escribió en el siglo IX. Sobre los Diálogos, vid. Carmen Cardelle de Hartmann, 
Darko Senekovic, Thomas Ziegler, Petri Alfonsi Dialogus. Band I. Kritische Edition mit deutscher 
Übersetzung, Firenze, Sismel - Edizioni del Galluzzo, 2018 (Millennio Medievale, 116 ; Testi, 20).  
13  Robert Grosseteste, por ejemplo, lo pone al principio de su Summa philosophiae entre los más 
destacados filósofos descendientes de Noé, junto con el rabí Moisés Maimónides; y el copista de uno de 
los manuscritos de finales del siglo XII que contiene los Dialogi lo coloca junto a los escritores más 
célebres en materia científica como Honorio de Autun (Imago mundi) y Bernardo Silvestre 
(Cosmographia). Cfr. J. Tolan, Petrus Alfonsi, pp. 103-104, 108-109. 
14  Son imprescindibles para conocer su obra los espléndidos estudios de John Tolan, Petrus Alfonsi, 
1993; «La “Carta a los estudiosos franceses”», en Estudios sobre Pedro Alfonso, ed. M.J.Lacarra, Zaragoza, 
1996, pp. 381-402; «Los “Diálogos contra los Judíos”», Ibid., pp.181-230; «Pedro Alfonso, precursor de la 
literatura apologética», Introduction to Petrus Alfonsi, Diálogo contra los Judíos (Dialogi contra Iudaeos), 
ed. y trad. Klaus-Peter Mieth and Esperanza Ducay, Zaragoza, 1996; así como los trabajos de J.M. Millás 
Vallicrosa, Estudios sobre historia de la ciencia española, Barcelona, CSIC, 1949, p.197; «La aportación 



18 H. Salvador Martínez 

literaria de las obras de Pedro Alfonso se advertirá más tarde, no sólo en las obras que 
se escriben en el taller alfonsí, sino en el propio comportamiento personal del Rey 
Sabio, que fue el promotor de dicha dualidad cristiano-musulmana.15 

Lo que hemos dicho de los estudios y la educación en general vale también para 
la cultura libresca, del tipo que se enseñaba en los mencionados centros europeos. Un 
estudio minucioso llevado a cabo en los últimos años sobre las bibliotecas privadas, 
catedralicias y monásticas peninsulares ha arrojado una impresionante información 
de la que se desprende que el acceso a la literatura de la antigüedad, tanto religiosa 
como profana, no era en España muy diferente del que se tenía en el resto de Europa 
y en muchos campos era muy superior, como se manifiesta en la obra de Diego 
García de Campos que vamos a estudiar.16 

Es difícil hoy día hacerse una idea precisa del profundo influjo que aquella cultura 
multiétnica tuvo en la vida ordinaria de los cristianos de los siglos XII-XIII y en las 
cortes peninsulares. Para no rebasar este periodo, sirva como muestra, pequeña pero 
incontrovertible, el museo de las telas del Monasterio de las Huelgas, donde se exponen 
los vestidos y ajuares con que se adornaban los personajes de la corte de Alfonso VIII 
y, después, los de la corte de la reina Berenguela y su hijo Fernando III, durante su vida 
y adornaron sus cuerpos y sepulcros después de muertos. Los tejidos de los personajes 
allí enterrados eran casi todos ellos de manufactura árabe. Algunas de estas prendas y 
enseres llevan inscripciones en árabe en las que se leen referencias a Alá que ni siquiera 
se preocuparon de suprimir, como fue el caso de la almohada sobre la que pusieron la 
   
astronómica de Padro Alfonso», Sefarad, 3 (1943), 65-105, la traducción de la Epístola a los estudiosos 
franceses se halla en las pp. 97-105. De los Dialogi se conserva también una versión catalana incompleta, 
cfr. J. Ainau de Lasarte, «Una versión catalana desconocida de los Dialogi de Pedro Alfonso», Sefarad, 3, 
1943, pp. 359-376.  Cfr. H. S. Martínez, El humanismo medieval, Cap. VII, pp. 256-293. 
15  «Su voluntad de ilustración nos hace pensar más que en un soberano del siglo XIII, en al-Hakan 
II, el califa cordobés fomentador de toda clase de sabiduría» (A. Castro, España en su historia. Cristianos, 
moros y judíos, 3ª ed., Barcelona, Editoral Crítica, 1984, p. 473). 
16  Cfr. A. García y García, «Bibliotecas de los reinos hispánicos en el siglo XII», II Curso de Cultura 
Medieval (1-6 octubre, 1990), Alfonso VIII y su época, Aguilar de Campoo, Palencia, Centro de Estudios 
del Románico, 1992, pp. 61-69; M.C. Díaz y Díaz, «Notas de bibliotecas de Castilla en el siglo XIII», en 
el coloquio de la Casa de Velázquez Livre et lecture en Espagne et en France sous l’Ancien Régime, 
Paris, 1981, pp. 7-12; Ch. Faulhaber: Libros y bibliotecas en la España medieval, Londres: Grant & 
Cutler, 1987. Se ocupa también de la circulación de libros en el reinado de Alfonso VIII, J. González, 
Alfonso VIII, I, pp. 626-659. Para la biblioteca de don Rodrigo Jiménez de Rada en Burgo de Osma, cfr. 
T. Rojo Orcajo, Catálogo descriptivo de los códices que se encuentran en la Santa Iglesia Catedral de 
Osma, Madrid, Tipografía de “Archivos”, 1929; M. Alonso Alonso, «Bibliotecas medievales de los 
Arzobispos de Toledo», Razón y Fe, 123, 1941, pp. 295-309; R. González Ruiz, Hombres y libros de 
Toledo (1086-1300), Madrid, Fundación Ramón Areces, 1997; y la del cardenal Gonzalo Pérez Gudiel 
estudiada recientemente por Francisco J. Hernández y Peter Linehan, The Mozarabic Cadinal. The Life 
and Times of Gonzalo Pérez Gudiel, Firenze, SISMEL/ Edizioni del Galluzzo, 2004; y cfr. R. González 
Ruiz, op.cit., pp. 298-549. 



Introducción 19 

cabeza de doña Berenguela.17 Eran los enemigos imprescindibles hasta el punto de que, 
incluso después de derrotados, su sombra se alargó sobre los siglos venideros en la 
civilización peninsular. En verdad, la cultura musulmana no fue ni una rémora ni un 
mero barniz, sino que caló profundamente en las estructuras de la sociedad peninsular. 
Lo paradójico del caso será que ese calado tuvo sus manifestaciones más visibles a 
partir del reinado de Alfonso VIII, el vencedor de la batalla de las Navas de Tolosa, y 
de su nieto, Fernando III, el conquistador de Córdoba y Sevilla. 

Antes de entrar en el tema principal de este ensayo, las obras de Diego García 
de Campos y de Juan de Soria, quisiera mencionar, de paso, los nombres de otros 
clérigos cultos de finales del siglo XII y principios del XIII que frecuentaron la corte 
de Castilla cuyos nombres son más conocidos, como el obispo de Palencia, don Tello 
Téllez de Meneses (1170-1246), promotor de la primera universidad española; don 
Lucas de Tuy (†1249), historiador y polemista; don Rodrigo Jiménez de Rada 
(c.1170-1247), arzobispo de Toledo y padre de la historiografía medieval; junto con 
los de otros menos conocidos en el campo de las letras, como don Juan, canciller de 
la reina Berenguela y de su hijo Fernando III. 

Recientemente, los estudiosos se han ocupado de otro intelectual castellano 
prácticamente olvidado: Juan de Medina de Pomar, sobrino de don Mauricio, 
obispo de Burgos, y, como él, también hombre de estudios que llegó a ocupar la 
sede arzobispal de Toledo (1248). Al igual que su tío, D. Mauricio, fue alumno de 
la Universidad de París, donde llegó en 1242, tal vez como portador de 
correspondencia de doña Berenguela para su hermana, la reina doña Blanca. 
Entabló tan buenas relaciones con la reina de Francia que ésta le regaló una casa en 
París donde residió los cinco años de sus estudios universitarios; después, en su 
testamento, dejó esta casa para ayuda de estudiantes españoles pobres.18 Juan de 
Medina fue designado arzobispo de Toledo en 1248 y consagrado obispo en Lyon 
por el papa Inocencio IV, que se hallaba entonces en la ciudad para celebrar el 
concilio; pero murió prematuramente al poco de regresar a Toledo, en julio de aquel 
mismo año de 1248. Aunque murió joven, no le faltó tiempo para coleccionar una 
buena biblioteca en la que, como se desprende de su testamento, predominaban los 
libros de leyes, especialmente en torno al Decreto de Graciano y las Decretales de 
Gregorio IX, lo cual ha llevado a algún estudioso a plantearse la cuestión de si 
habría estudiado, además de París, en Bolonia. De D. Juan de Medina se conservan 

   
17  Véase H. S. Martínez, Berenguela la grande, ilustración 21. 
18  Doña Blanca parece haberse mostrado particularmente generosa, patrocinando a los estudiantes 
españoles en París. En 1234, uno de estos estudiantes recibió de la reina 60 sólidos para repatriarse. Cfr 
F. Hernández, «La corte de Fernando III», p. 130, nota 125. 



20 H. Salvador Martínez 

también “libros de grammatica et de philosophia”, “Historiales”, varios volúmenes 
sobre la Biblia y comentarios escriturísticos, el De civitate Dei y el De Trinitate de 
San Agustín, además de obras de San Jerónimo y San Ambrosio, y las Epístolas de 
Plinio el Joven.19 

No fueron, pues, Diego García de Campos y Juan de Soria, junto con las demás 
personalidades que acabamos de mencionar, los únicos que, durante los reinados de 
Alfonso VIII, Enrique I, Berenguela y Fernando III brillaron en el reino de Castilla. 

Todos estos «clérigos de palacio» y varios otros más, cuyos nombres empiezan 
a aflorar en las últimas investigaciones, merecen la atención de los estudiosos que 
hasta ahora se les ha negado.20 La mayoría de los personajes mencionados tuvieron 
en común la suerte de frecuentar las aulas de la Universidad de París y las de Bolonia 
que, como nos recuerda Cortázar (1992, 76), eran los centros más prestigiosos para 
los estudios eclesiásticos de la época, porque la preparación intelectual era por 
entonces condición indispensable para acceder a los altos cargos de la Iglesia y del 
reino. El papel desempeñado por estos clérigos áulicos (scholares, litterati), como se 
verá, fue de importancia capital en la configuración política de las instituciones de la 
realeza castellana. 

No es, pues, el caso repetir aquí lo que ha sido ya explorado en el campo de las 
letras y la cultura en las cortes de Alfonso VIII y Fernando III, por lo cual me limitaré 
tan sólo a presentar la personalidad de dos de aquellos humanistas que se relacionaron 
más directamente con dichas cortes para así poder captar mejor el mundo en que 
nació y se desarrolló la primera manifestación de la cultura castellana medieval. 

Se trata de Diego García de Campos, canciller de Alfonso VIII y autor de una 
obra originalísima titulada Planeta. Hombre culto, muy hábil con la pluma y con un 
bagaje intelectual impresionante que, desde su alto cargo, representa para nosotros la 
quinta esencia del testigo directo de los acontecimientos culturales más sobresalientes 
en la corte y en la época en que vivió. Temperamentalmente, como se verá, Diego 
tenía una inteligencia perspicaz y un espíritu inquieto y aventurero, pudiéramos decir, 
hasta un tanto ajuglarado; no le importaba pasar por poeta vagabundo y, de hecho, 
como muchos otros scholares giróvagos, también practicó este modo de vida, el 

   
19  Se han ocupado de él muy sucintamente F. Hernández y P. Linehan en The Mozarabic Cardinal, 
cap. 2; y R. González Ruiz, Hombres y libros de Toledo, pp. 205-219; F. Hernández, Los cartularios, 
núm. 481, p. 429 (testamento); M. Alonso, «Bibliotecas medievales», p. 296; Ch. Faulhaber, Latin 
Rhetorical Theory in the Thierteen and Fourteenth Century Castile, Berkeley, 1972, p. 40. 
20  Se conocen los nombres de Pedro de Santa Cruz, Pascasio y el maestro Mica, notario del reino de 
Castilla y redactor de casi todos los diplomas de la primera mitad del siglo XIII. Cfr. A. Arizaleta, 
«Écritures de clergie. De la charte a la littérature (Castille, XIIe-XIIIe siècles)», en e-Spania, 2, décembre 
2006. 



Introducción 21 

vagabundaje intelectual, durante sus años jóvenes de estudiante en la Universidad de 
París (Planeta, pp. 382-397). 

Juan de Soria, obispo de Osma, fue, asimismo, personaje ilustre de la corte de 
Alfonso VIII, canciller de Fernando III y obispo de Burgos, autor de la Crónica de 
los reyes de Castilla, considerada la más original y fidedigna de la cronística latina 
de la Edad Media, a la cual vamos a dedicar la segunda parte de nuestro ensayo. Don 
Juan, con toda probabilidad, nació en Soria, pero fue durante mucho tiempo residente 
en Valladolid como abad de la Colegiata de Santa María (1219-1231) y constructor 
de su iglesia románica, de la que hoy quedan solo unas ruinas. Don Juan representa 
para Castilla la figura ideal del curial por excelencia: hombre culto, conocedor de los 
clásicos, de la historia peninsular, de la europea y también de la del Medio Oriente, 
capaz de codearse con las más altas dignidades de la Iglesia y del reino. Siendo abad 
de Valladolid promovió el Concilio, o Sínodo, de Valladolid (1228), presidido por el 
legado pontificio, Cardenal Juan de Abbeville. En su Crónica repasa puntualmente 
estos acontecimientos históricos y muchos otros relacionados con la conquista de al-
Ándalus, siempre con la precisión del testigo ocular, motivo por el cual hoy día goza 
de gran estima de la crítica, aunque su autor, por pertenecer a la nueva generación de 
scholares, no titubease, ocasionalmente, en echar mano de los recursos de la ficción 
cuando quería embellecer su prosa histórica. 

Aparte del objetivo primario de este trabajo, el estudio de la obra de estos dos 
insignes castellanos, nos hemos propuesto también, como finalidad secundaria, poner 
a disposición del lector no especializado en la literatura latina medieval o en la 
historia del reinado de Alfonso VIII y Fernando III de Castilla una serie de textos en 
castellano, extraídos de las obras de ambos autores, para que los interesados en la 
historia y la literatura medieval puedan hacerse una idea de lo que se escribía al 
despertar de la cultura castellana. 





 
 
 

 
DIEGO GARCÍA DE CAMPOS  

Y SU OBRA PLANETA 
 

 
 
 

1 
 

DATOS BIOGRÁFICOS 
 
Los datos biográficos que poseemos de Diego García de Campos, a pesar de ser 
personalidad destacada de la corte de Alfonso VIII y haber escrito una de las obras 
más originales del primer renacimiento cultural en Castilla, son pocos y, en gran 
parte, se los debemos a él mismo y a su obra.21 Es precisamente en el Prologo 
epistolar al arzobispo don Rodrigo, destinatario de Planeta, y en la respuesta de don 
Rodrigo, que el autor puso al principio de su obra (p. 205), donde hallamos su nombre 
y oficio: «... su devoto clérigo, canciller del rey de Castilla»; datos que confirma don 
Rodrigo en su carta de respuesta: «Al querido hijo Diego, canciller del aula regia».22 
Al presentar su obra, el autor ofrece un par de datos más sobre su lugar de origen: 
«Hispano, Diego, nacido en Campos y privado del rey. Leí mucho; sé poco».23  

   
21  Diego García de Campos, Planeta, ed. M. Alonso, Madrid, CSIC, 1943. En los caps. II y III de la 
Introducción (pp. 41-108), el editor intentó reconstruir la vida y las obras de Diego García, basándose en 
datos internos y en los que había recogido a inicios del siglo XVIII don Josef López Agurleta en su 
Apología por el hábito de Santo Domingo en la Orden de Santiago..., Alcalá, Moya, 1725; y en su 
continuación Vida del Venerable Fundador de la Orden de Santiago..., Madrid, Bernardo Peralta, 1731; 
así como en numerosos documentos de la cancillería castellana recogidos por J. González en su 
monumental colección El reino de Castilla en la época de Alfonso VIII. Documentos, 3 vols., Madrid, 
CSIC, 1960. Se ha ocupado recientemente de la vida y obra J. Hernando Pérez, Hispano Diego García, 
escritor y poeta medieval, y el Libro de Alexandre, Burgos, Imprime Aldecoa, 1992; y en su Poema de 
Fernán González e Hispano Diego García, Salamanca, Publicaciones Universidad Pontificia, 2001. En 
el pasado dieron noticia de su obra Nicolás Antonio, Bibliotheca Hispana Vetus, II, Romae, 1696, p. 364; 
y sobre todo José Rodríguez de Castro, Bibliografía Española, II, Madrid, 1786, pp. 510-514, donde 
ofrece un preciso y detallado resumen de la obra en el que aparecen también los nombres de los escritores 
que hasta entonces se habían ocupado de ella. 
22  Planeta, p. 155 y 205. 
23  “Hyspanus, Diecus, regisque symistes et ortus de Campis. Legi plura, pauca scio” 
(Planeta, p. 209).  



24 H. Salvador Martínez 

El gentilicio «Hispano» ha sido causa de gran confusión y controversia, ya que 
Diego lo usó frecuentemente como nombre propio y se conservan cartas del papa 
dirigidas a él con el nombre de «Hispano», a secas, asunto que ha llevado a J. 
Hernando a identificarlo con otros escritores y eclesiásticos que no parecen 
relacionarse con el bien identificado canciller. Sorprende, desde luego, que si ése fue 
su nombre, como sostiene J. Hernando, no lo volviese a usar a partir de 1215 más que 
en Planeta, que es una obra cargada de ironía y lingüísticamente ajuglarada, en la que 
el autor se ríe de su sombra, a pesar de las materias serias que trata. Diego tenía un 
genio particular para manipular la lengua, jugaba con ella y retorcía las palabras y los 
significados de la manera más original e inesperada, a la manera de los juglares de 
plaza con los que tenía mucho en común. De ahí que, tal vez, la clave para establecer 
si «Hispano» era su nombre propio o su nacionalidad la hallemos también en su obra. 
Al rechazar la costumbre de besar la mano al obispo, aunque la tenga sucia, dice: «Et 
sic theosobiam vertens in ydolatriam, cum hoc nomen, ON, sit proprie proprium 
nomen dei: hyspanus episcopus meus ON: non tantum aperit quantum appetit 
appellari”, es decir: «Y así, convirtiendo la teosofía en idolatría, de la misma manera 
que el nombre propio y apropiado de Dios es ON [o, το ών, el que ES]; asi también, 
ser obispo hispano es mi ON, [es decir, es mi ser, o mi esencia misma », donde 
«hispano» es el adjetivo gentilicio que califica a «obispo»; y no sólo revela esa 
esencia, sino que «así quiero que se me llame» (p.184). No me sorprendería que ése 
fuese el nombre que se dio a sí mismo para identificar su origen o tal vez el que le 
dieron los estudiantes parisinos durante sus años de estudiante por algún desplante 
nacionalista de nuestro genial Diego García, de los cuales hay muchos en su obra. 

Ya en el cuerpo de la obra, Diego informa al lector de que, durante su 
permanencia en Francia, efectuó varios viajes a Cudot para visitar a una famosa 
visionaria. Cudot se encuentra a poca distancia de Sens y de París, donde con toda 
probabilidad se hallaba Diego estudiando. Estos escasos detalles personales han 
llevado al editor de su obra a especular una posible reconstrucción de su biografía, 
llegando incluso a diseñar su árbol genealógico (Planeta, Intr., p. 52). 

Guiados por los hallazgos de Manuel Alonso, que se extiende ampliamente en 
el proceso de recolección de datos biográficos, Diego García habría tenido por 
bisabuelo a García Sánchez de Nájera, hijo de don Sancho, el de Peñalén, que murió 
después de 1092. Su abuelo habría sido Fernando García el Menor y su padre, don 
García Fernández Navarro, señor de Zafallos y de Villavellaco, fundador y 
repoblador de Caleruega, el cual fue abuelo materno de Santo Domingo de Guzmán. 
El estudioso, con buenos argumentos, sostiene que Diego García tuvo por hermanos 
a Fernando, Álvaro, Pedro, eclesiástico, Urraca y Juana, madre de Santo Domingo. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 25 

Hijos de Diego García habrían sido Juan Díaz, Canciller de Fernando III el Santo, 
García y Blanca. De este cuadro genealógico, el autor infiere que la otra doña Blanca, 
madre de Alfonso VIII, era prima segunda de García Fernández, mientras que eran 
primos hermanos de éste doña Sancha Fernández, madre de S. Martín de Huerta y de 
su hermana Eva, madre ésta de don Rodrigo Jiménez de Rada, arzobispo de Toledo, 
a quien va dedicado Planeta.24 

Esto nos lleva a concluir que Diego García pertenecía a una ilustre familia 
navarro-castellana, que estaba emparentado con Santo Domingo de Guzmán, con el 
arzobispo de Toledo don Rodrigo Jiménez de Rada, y que le unían lazos de sangre 
con la realeza castellana y francesa a través de su parentesco con Alfonso VIII y Luis 
IX de Francia. Esto explicaría su enigmática expresión «regisque symistes», 
literalmente, mezclado con el rey, es decir, compañero, privado, íntimo o, tal vez, 
emparentado con el rey (Planeta, p. 209). 

No se conoce ni la fecha ni el lugar de su nacimiento, pero Alonso, tras repasar 
los documentos de la cancillería de Castilla, concluye que en 1206 se le consideraba 
bastante anciano, alrededor de los 60 años, por lo cual cree que podría haber nacido 
hacia 1140.25 Asimismo, por el hecho de que el padre de Diego García era señor de 
Caleruega y de varias villas de Tierra de Campos, es probable que Diego naciera en 
alguna de estas villas, como Busto Cirio, donde su padre fue sexmero, o Villalón de 
Campos.26 

Por lo que se refiere a su educación, dado que se sabe que los hermanos mayores 
habían recibido su educación en las escuelas de la Orden de Santiago, Alonso 
concluye que, con toda probabilidad, Diego habría estudiado también en dichas 
escuelas; aunque, llevado de la extraordinaria erudición de Diego, afirma que cabe 
pensar que su padre, señor de Caleruega, lo enviase a algún monasterio cisterciense, 
tal vez el de Cántavos o, con mayor probabilidad, el de Santa María de Huerta, 
igualmente de fundación cisterciense.27  

Donde quiera que estudiase, lo que queda claro de la lectura de su obra es que 
desde muy joven debió adquirir una extraordinaria educación humanística en las siete 
artes liberales, los poetas latinos y algunos filósofos: 

   
24  Intr., pp. 52-53. Sobre los antecesores de Diego García por línea materna, véanse los hallazgos 
documentales de J. Hernando, Hispano Diego García, pp. 28-33. 
25  Intr., p. 77. Hernando cree que debió nacer entre 1150 y 1155 (id., p. 19). 
26  Cfr. Agurleta, Vida, Escritura núm. 154. 
27  Las ruinas del monasterio de Cántavos se hallan a 2 km de Fuentelmonge, en las proximidades del 
río Nágima (Soria). Este monasterio fue abandonado muy pronto por haber fundado los mismos monjes 
cistercienses el de Santa María de Huerta (Soria). 



26 H. Salvador Martínez 

«Asimismo, escribe hablando de don Rodrigo, también cuenta frecuentar, como si 
fuera joven, sus primeras siete niñeras, esto es, las artes liberales y los poetas 
rimadores, y los filósofos menores, cuyo uso y frecuencia nos hacen mejores 
conocedores, pues piensa que es una fatuidad despreciarlos».28 Palabras de elogio a 
la educación de don Rodrigo, pero que fácilmente se pueden aplicar a la propia. 

En relación con sus conocimientos de los clásicos latinos, entre los que 
menciona a Horacio, Virgilio, Ovidio, Lucano, Cicerón, Séneca, Quinto Curcio y 
varios otros más, la impresión que deja en el lector no es la del que ha oído hablar de 
ellos, sino la del que los conoce a fondo por haberlos leído directamente («plurima 
legi» [leí mucho]). Esto se desprende claramente por el modo en que, a veces 
alegóricamente, hace referencias a sus obras, las cuales encajan perfectamente con el 
título o el contenido de dichas obras, como cuando dice: «… o soñar con Escipión», 
clara alusión a la obra De sonnio Scipionis de Cicerón o a su comentarista Macrobio 
(s. V). Este modelo de escritura es el que Diego quiere seguir cuando dedica su obra 
a don Rodrigo, porque: «Entre otras cualidades, hallo estas dos: discreción íntegra y 
dignidad excelsa; motivo por el cual especialmente soy y deseo seguir siendo, si no 
vuestro poeta o vate, por lo menos vuestro escritor» (p. 202). El tema de «escritor» y 
«escritura», como el de la «pluma» fueron, como se verá, una verdadera obsesión de 
Diego García de Campos. 

Siguiendo, pues, el modelo de los clásicos, dice de la «discreción» y la 
«dignidad» que los caracteriza: 

Se cuidaban más de la dignidad que de la discreción, y con razón. Como cuando Tulio 
escribía de Julio; Virgilio de Augusto; Horacio de Mecenas; Ovidio del emperador 
Germánico; los cuales se cuidaron más de la discreción que de la dignidad; y con razón. 
Como hizo Séneca cuando escribía de Paulo; Sidonio de Claudiano; Alcuino de Rábano; 
Paulino con su Teresa de Agustín, el cual se ocupó, al mismo tiempo, de la dignidad y 
de la discreción; y con razón escribía Jerónimo de Dámaso; Leandro de Gregorio; 
Bernardo de Claraval de Eugenio; así el español [Hyspanus] Diego de Rodrigo (p.202).29 

Incluirse en el mismo párrafo junto con los grandes no deja de tener su dosis de 
engreimiento, pero esa es su actitud ante la simple mención de los clásicos. Su pasión 
por ellos no necesita énfasis, ya que se halla demostrada en muchas páginas de su 

   
28  «Verumtamen illas suas primevas nutricias septem videlicet liberales artes et poetas metriloquos 
et minores phylosophos, quos nobis reddunt usus et frequentia notiores, sicut puerile computat 
frequentare, ita credit fatuum asperneri» (p. 172). 
29  La última alusión, «así el español Diego de Rodrigo», evidentemente, se refiere a sí mismo, que 
escribe de Rodrigo Jiménez de Rada. [NB. Todas las traducciones que aparecen en este trabajo son mías, 
a no ser que se advierta lo contrario] 



Diego García de Campos y su obra Planeta 27 

obra, cuando dice, por ejemplo, que Séneca es su maestro, o que Cicerón es «el clarín 
de la lengua más elegante» [«summi tuba eloquii»], del cual cita discursos y diálogos, 
y ha reflexionado mucho tiempo sobre el De officiis y la Retorica, hasta el punto de 
que cuando leía a S. Ambrosio iba notando cómo éste seguía a Cicerón más bien que 
a Séneca cuando compiló su obra De officiis (p. 163). Este tipo de conocimiento de 
los clásicos no pudo adquirirlo en su adolescencia, sino que debió continuar su 
estudio de esa literatura durante su formación en París y a lo largo de toda su vida. 

Habría sido durante su permanencia como estudiante en el monasterio de Santa 
María de Huerta cuando alguno de los monjes, la mayoría de ellos de origen francés, 
le animaría a proseguir los estudios de teología en París (Intr., pp. 70-72). 

Desde luego, fue durante su residencia en Francia en la década de 1180-1190, 
como estudiante, cuando Diego se puso al corriente de las novedades filosófico-
teológicas que se manifiestan en su obra con huellas de la escolástica francesa del 
siglo XII, especialmente se nota el influjo del misticismo de la Escuela de San 
Victor; así como novedades literarias que circulaban en la Universidad. No cabe 
duda de que algunos maestros parisinos, como Pedro Coméstor, que por aquellas 
fechas era gran Canciller de la Universidad, y Alain de Lille, han dejado huellas 
imborrables en el Planeta. 

En Francia debió hallar también la inspiración para estructurar su obra siguiendo 
una de aquellas invocaciones que se cantaban en la liturgia francesa: Christus vincit, 
Christus regnat, Christus imperat que, según Alonso, cuando escribe Diego García, era 
una invocación muy poco conocida en España, pero muy común en Francia, 
concluyendo que probablemente el autor la oyó durante sus años de estudiante en París 
y sus viajes por Francia, donde formaba parte de las Laudes Gallicanae. 

El citado lema, según el mismo Diego, constituye una materia nueva propia que 
no había sido tratada anteriormente ni por los Santos Padres, ni por los doctores 
modernos, aunque reconoce que la Iglesia en su sabiduría ha hecho uso de ella.30 El 
lema, pues, habría sido adoptado por Diego García como idea central de su obra, que 
propugna la implantación de una monarquía que, a semejanza de la celestial, debe ser 
regida por un rey fuerte con autoridad ilimitada, de tal manera que el citado lema 
debe entenderse como un paralelismo entre la autoridad de Cristo y la del rey: «Cristo 
vence entre los campesinos o para los campesinos, reina entre los soldados, impera 
entre los prelados. Cristo vence entre los eruditos, reina entre los claustrales, vence 
entre los intérpretes de los textos sagrados» (p. 216), y otro tanto compete al rey. 

   
30  « Presens namque materia non est a sanctis patribus ventilata, ne dixerim explanata. Nec a 
modernis doctoribus est concussa, nedum discussa» (p. 209). 



28 H. Salvador Martínez 

También han dejado huellas en su obra otras figuras que encontró en París, como 
«el sagacísimo usurero judío parisiense, que era al mismo tiempo bizco y 
monóculo».31 Es muy probable que por entonces conociese a otras figuras literarias 
como Gautier de Châtillon, autor del poema latino Alexandreis, a Chrétien de Troyes 
y su obra, así como otros textos que se han conservado anónimos, como Le Roman 
d’ Alexandre y la Historia de Preliis, de los que no faltan huellas en su obra. 

Durante su permanencia en París aprendió también la lengua y las costumbres 
francesas, a las que hace frecuentes alusiones en su obra. La lengua sin duda le 
permitió familiarizarse con una sociedad muy diferente de la castellana. Su 
curiosidad intelectual le llevó a viajar bastante por el norte de Francia, a veces, dice, 
vestido de juglar.32 Durante estas excursiones, a las que dedicamos una sección 
particular, visitó a diversos sabios, como Fray Simón (pp. 389-390), o el abad de 
Perseigne (pp. 392-393), y alternó con personalidades muy conocidas que gozaban 
de gran fama por su vida retirada, repleta de eventos singularísimos (visiones, 
milagros y acontecimientos extraordinarios), como la virgen enclaustrada Gerois (pp. 
282-283); el acólito Nicolás (pp. 384-385), la noble dama Alda de Brolio (388-389), 
o la monja María, renombrada penitente, que permaneció encerrada en una cripta 
durante treinta años; o la beata Alpaix que vivía en Cudot y  murió con fama de 
santidad (conocida como Santa Alpaix, cuyo culto fue aprobado por Pío IX). Fue 
precisamente durante uno de sus viajes para visitar a la virgen Gerois cuando se 
encontró con un cierto doctor diácono, amigo suyo, tal vez compañero de estudios, 
que tenía trato familiar con los ángeles. Entablaron una conversación en la que Diego 
García le dijo al amigo que los ángeles de la guarda son los inferiores de la jerarquía 
celeste (p. 391); pero su amigo le replicó, certificándole, que él tenía por ángel de la 
guarda a uno de los ángeles de las jerarquías superiores, y que ese privilegio se 
concedía a los que se dedicaban a los estudios de la Sagrada Escritura (p. 392). 

Estos encuentros, y el vagabundeo intelectual, le proporcionaron aquellas 
vívidas imágenes que nos ha dejado en las páginas de su obra sobre las características 
somáticas y el vestuario de los pueblos de Europa. Es probable que durante su 
residencia parisina conociese a otro estudiante aventajado, llamado Lotario, que 
después será papa con el nombre de Inocencio III. Esta amistad de estudiantes y 
afinidad intelectual explicaría por qué las cartas de protección pontificia que Diego 

   
31  «Nec dico sibi quod sit insimul strabus et monoculus, sicut quidam iudeus parisiensis, astutissimus 
fenerator» (p.189). 
32  En el mejor códice manuscrito de Planeta aparece, precisamente en el folio en que comienza la 
narración de sus viajes, una ilustración de un juglar que, según el editor, «tal vez intente retratar al mismo 
autor dispuesto a viajar por Francia» (Intr., p. 151). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 29 

García recibió más tarde fueran dirigidas simplemente a «Hispano», que era el 
nombre, o apodo, con el que Inocencio III le había conocido en París.33 Era también, 
como se dijo, el nombre con el que él mismo se identificaba: «Hyspanus Diecus» [“el 
español Diego”]. Como canciller de Alfonso VIII, Diego García tendrá mucho que 
bregar con su viejo amigo Lotario, el duro Inocencio III que se firmaba «Vicario de 
Cristo y Señor del mundo», durante el proceso de anulamiento del matrimonio de 
Berenguela de Castilla con Alfonso IX de León.34 

Un dato, desde luego, parece cierto: durante sus viajes por Francia, Diego García 
se define «poeta»,35 y manifiesta una gran afición e interés por la música y el canto; de 
hecho, salpica su relato con numerosos ejemplos de prosa rimada («Quanto verius te 
commendo: / tanto firmius me condemno», p. 318) e incluso algunos versos.36 Por la 
misma época, debió familiarizarse con la poesía popular que se cantaba por las plazas 
y los arrabales de las ciudades, por juglares y trovadores. Sin duda, entre los géneros 
poéticos más populares se hallaba la poesía épica, les chansons de geste, que, según M. 
Alonso, debieron despertar en el joven poeta el interés por la literatura vernácula. De 
hecho, el estudioso sugiere la posibilidad, aportando extensos argumentos muy dignos 
de ser tenidos en cuenta, de que Diego García pudiera haber compuesto algunas de las 
gestas castellanas primitivas, como el Cantar de los Siete infantes de Lara, y algunos 
poemas líricos y satíricos, como La razón de amor y Los denuestos del agua y el vino. 
Alonso concentra su atención en dos textos castellanos que le parecen particularmente 
relacionados con la obra de Diego García, El Cantar de mío Cid y el Auto de los Reyes 
Magos (Intr., pp. 87-108). La crítica literaria, sin embargo, sin presentar argumentos de 
peso para negar las varias hipótesis del P. Alonso, se ha mostrado escéptica a la hora 
de atribuir esas y otras obras a Diego García. 

Tras haber completado sus estudios teológicos y haber adquirido una valiosa 
experiencia del mundo universitario parisino y de la sociedad francesa, Diego regresó 
a Castilla, donde obtuvo un empleo, primero, como escriba, bajo el célebre dictador 
Mica, y después como Canciller de Alfonso VIII y sucesivamente de su sucesor, el 
malogrado Enrique I de Castilla.37 Fue canciller de Alfonso VIII en dos etapas, la 

   
33  En algunos encabezamientos le llama: «Hispano decano toletano», o «Hispano arcediano de 
Colera» [Cuéllar]. En D. Mansilla Reoyo, La documentación pontificia hasta Inocencio III (963-1216), 
Roma, Instituto Español de Historia Eclesiástica, 1944, núm. 345. 
34  Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, pp.189-260. 
35  «Unde concorditer per prophetam in fine nominum Ihesu Christi ponitur: princeps pacis, sicut hic 
per poetam in fine voluminum Ihesu Christi ponitur: liber pacis» (p. 429). 
36  Vide infra, pp. 38-40. 
37  Cfr. J.A. García Luján, Privilegios reales de la Catedral de Toledo II, Toledo, 1982, pp. 101-103, 
núm. 40; F. Hernández, Los cartularios, pp. 265-266, núm. 288. 



30 H. Salvador Martínez 

primera, de septiembre-octubre de 1192 al 19 de marzo de 1215; y la segunda, del 29 
de diciembre de 1216 a finales de 1217. Durante el primer período, se sabe que tuvo 
algunos roces con el entonces arzobispo de Toledo, don Martín López de Pisuerga, 
por motivos de la concesión de la titularidad de la cancillería al arzobispo, el cual 
disponía de este cargo y lo cedía, como beneficio quasi canónico, a quien le parecía. 
Diego, evidentemente, no estaba de acuerdo con este arreglo, por lo cual apeló al 
papa y el papa falló a su favor, contra el arzobispo (don Martín murió en 1208).38 

Durante este mismo periodo (1208), según Hernando Pérez (Hispano, 54), 
habría sido invitado por el rey de Ingraterra, Juan Sin Tierra, hermano de la reina de 
Castilla, Leonor Plantagenet, para que acompañase a su reina; pero no se sabe que 
aceptase. Diego García fue el que presidió el cambio del nuevo canciller del reino 
bajo Fernando III, que pasó a Juan de Soria, obispo de Osma, nombrado por Doña 
Berenguela.39 El largo periodo en que estuvo ausente de la cancillería se explica por 
el hecho de que durante el intervalo tuvo lugar la celebración del IV Concilio de 
Letrán, en 1215, al que asistió Diego García, formando parte de la delegación 
española encabezada por el arzobispo de Toledo.40 El viaje a Roma fue sin duda 
también una buena ocasión para alejarse de la cancillería y de la nueva política 
castellana representada por la violenta toma del poder por don Álvaro Núñez de Lara, 
de la que don Diego disentía. 

En un diploma del 19 de marzo de 1215, Berenguela y su hermano Enrique I 
testifican en la fundación del monasterio de Santa María de la Vega, cuando don 
Álavaro de Lara prácticamente se había hecho con el poder. El canciller Diego García 
de Campos, que redacta el diploma, sin embargo, sigue insistiendo: «Enrique reina 
en Toledo y Castilla junto con su hermana la reina Berenguela»,41 como si quisiera 
indicar algo extraordinario. De hecho, algo extraordinario debe haber ocurrido a raíz 
de la reunión de Sahagún durante aquella misma primavera, cuando don Diego, 
probablemente en previsión de la tormenta política que se aproximaba, se ausentó de 
la corte durante algo más de dos años, desapareciendo de la cancillería hasta enero 
de 1217, cuando vuelve a asumir el puesto. Debido a su posición privilegiada era 
   
38  Cfr. R. Gonzálvez Ruiz, Hombres y libros de Toledo, 25; y J.F. Rivera Recio, La iglesia de Toledo 
en el XII (1086-1208), vol. I, Roma, 1966, pp. 241-243. 
39  Cfr. J. González, Alfonso VIII, p. 913, índices; y Reinado y diplomas de Fernando III, I: Estudio, 
Córdoba, 1980, pp. 504-505; H.S. Martínez, Berenguela la Grande, pp. 439-503. 
40  Cfr. M. Alonso, Intr., p. 48; J.F. Rivera Recio, «Personajes hispanos asistentes en 1215 al IV 
Concilio de Letrán. Revisión y aportación nueva de documentos. Datos biográficos», Hispania Sacra, 4 
(1951), 335-355, p. 337. La lista completa de los personajes que acompañaban a don Rodrigo (entre ellos 
aparece en primer lugar D. Garcie cancellarius Castelle) se halla en las Actas del Concilio que publicó 
el P. Fita en Razón y Fe, 2, 1902, p. 42, aunque el gran erudito las considerase apócrifas. 
41  Cfr. Alfonso VIII, III, pp. 222-223. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 31 

depositario de los secretos de la corte y conocía bien el carácter de los opositores de 
la reina, así como la firmeza de doña Berenguela, cuya voluntad no iba a ser 
doblegada fácilmente. El choque entre ambas personalidades era inevitable y don 
Diego, partidario de la reina, no quiso ser testigo de los horrores del pasado. El buen 
canciller se tomó dos años de vacaciones, que dedicó a su pasatiempo favorito, correr 
mundo, visitando en Francia lugares y personas que eran de gran interés y viajando a 
Roma con la delegación de obispos y clérigos españoles que participaron en el IV 
Concilio de Letrán, hechos que describe brillantemente en su obra. En enero de 1217 
vuelve a ocupar su cargo de canciller tras el ascenso de Fernando III al trono, por lo 
cual se asume que se alejó de la corte por posibles conflictos con la política de don 
Álvaro de Lara. 

Mientras desempeñaba el cargo de Canciller, parece que ejercía también el de 
capellán de don Rodrigo, cargo que en la época no requería haber recibido órdenes 
mayores, por lo cual Manuel Alonso cree que debió tomar dichas órdenes en su vejez 
(Id., p. 76). En cualquier caso, se sabe que, a su regreso de Roma a primeros de 1216, 
tras asistir al Concilio, retomó el cargo de canciller, pero lo ejerció por poco tiempo, 
ya que, en 1217, tras la prematura muerte de Enrique I, la regente doña Berenguela 
lo sustituyó por uno nuevo. Los dos diplomas de marzo y abril de 1217 marcan la 
última presencia de Diego García de Campos como funcionario de la cancillería real, 
cargo que había ocupado con extraordinaria dedicación y pericia desde 1192, junto a 
su amigo el Maestro Mica, y que a partir de esta fecha ocupa temporalmente Rodrigo 
Rodríguez.42 

Doña Berenguela, al reorganizar la administración del reino de su hijo, escogió 
como canciller a uno de los escribanos que llevaban ya algún tiempo trabajando en 
la cancillería de su padre bajo Diego García de Campos. Se llamaba Juan y con toda 
probabilidad se apellidaba Domínguez, personaje culto que, al igual que Diego 
García, se convertirá en figura destacada de la corte y de la jerarquía de la Iglesia. A 
don Juan dedicamos la segunda parte de este ensayo. 

Exonerado del oficio de canciller de Castilla, Diego se dedicó a ultimar su obra 
Planeta, que probablemente tenía ya muy avanzada. Numerosos pasajes de la obra 
reflejan la situación crítica en la que vino a encontrarse el reino de Castilla a la muerte 
de Alfonso VIII (1214). La obra, sin embargo, fue terminada tres años después de su 
viaje a Roma y uno después de dejar la cancillería, probablemente cuando su autor 
era ya de avanzada edad. Según M. Alonso tenía unos 70 años, muriendo poco 
después (Intr., p. 80). Según J. Hernando (Hispano, 66), Diego García habría vivido 

   
42  Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, cap. XII. 



32 H. Salvador Martínez 

varios años más después de terminar el Planeta, pasando algún tiempo en León al 
servicio de Alfonso IX y administrando la diócesis de Salamanca durante algunos 
meses en 1227-1228. Parece probable que sucesivamente fue llamado por doña 
Berenguela a la corte de Castilla para que se encargase de la educación de su primer 
nieto, Alfonso X, que en 1228 había cumplido siete años y se hallaba en Villaldemiro 
bajo la custodia del mayordomo de la reina, don García Fernández de Villamayor, 
señor de varias aldeas de los alrededores (Celada del Camino, Pampliega, y otras), en 
las que el príncipe heredero pasó su infancia con sus hermanos y los hijos y nietos de 
don García.43 Se sabe que don Diego murió después de 1218, pero la fecha exacta de 
su muerte se desconoce. 
 
 

   
43  Cfr. H. S. Martínez, Alfonso X, el Sabio. Una biografía, Madrid, Ediciones Polifemo, Crónicas y 
Memorias, 2003, pp. 26-30; L. Serrano, «El Canciller de Fernando III de Castilla», Hispania, 5.1 , 1941, 
pp. 3-40. En Villaldemiro nació y murió también el Maestro Mica, célebre notario de Alfonso VIII, que 
trabajaba en la cancillería real cuando llegó a ella Diego García. Alfonso X, como es sabido, era un 
apasionado estudioso de las obras aristotélicas, por lo que cabe preguntarse: ¿adquirió tan refinado gusto 
por Aristóteles por haber leído las traducciones de Juan Hispano o por haberle sido presentadas por su 
maestro Diego García, que según J. Hernando, era el mismo Juan Hispano? 



2 
 

LA OBRA: ESTRUCTURA Y CONTENIDO 
 
En la Biblioteca de la catedral de Toledo se conservó durante varios siglos el ejemplar 
manuscrito que se supone ser una copia definitiva del autógrafo de Planeta (Ms. olim 
Tol.10-9). Este manuscrito hoy se encuentra en la Biblioteca Nacional de Madrid 
(Ms.10108), está dedicado al arzobispo de Toledo, don Rodrigo Jiménez de Rada 
(«Toletane sedis archiepiscopo, Hyspaniarum primati, Apostolice sedis legato»), y 
lleva la fecha de 1218.44 

La edición de Planeta preparada por Manuel Alonso, la única que hasta ahora se 
ha hecho, se basa precisamente en este manuscrito, que es el de mejor calidad entre los 
varios que se conservan. Escrito sobre vitela, es de extraordinaria calidad y elegancia 
con numerosas ilustraciones de letras miniadas y otras marginales (Alonso, Intr., pp. 
16-20, y 151). Según el estudio llevado a cabo por Elisa Ruiz García, habría sido 
confeccionado en el taller de la catedral de Toledo, próximo a la misma.45 Además de 
este manuscrito (A), Alonso tuvo presentes otros dos: uno de la Biblioteca de la Catedral 
de Osma (B) del siglo XIV,46 y un tercero (C) de la Biblioteca Nacional de Madrid (Ms. 
13.088) que es mucho más tardío y fue copiado por Andrés Marcos Burriel en 1752 de 
un manuscrito del Planeta que se hallaba entonces en la catedral de Toledo47. 

Dado que ninguno de los manuscritos conservados, además de los citados, es el 
autógrafo, es evidente que debió existir otro u otros anteriores, entre ellos el autógrafo 
   
44  Esta fecha la confirma el mismo autor: «Scribo itaque anno incarnati verbi MCCXVIII» (p. 182). 
No obstante, hay buenos indicios internos para pensar que Diego escribía en vida de Enrique I: «quando 
castellani qui de fidelitatis constantia se iactabant, puellum dominum tam impudenter quam insatiabiliter 
persecuntur» (p.196), clara alusión a la sublevación de los Lara. Enrique I murió el 6 de junioo de 1217. 
El manuscrito 10108 puede consultarse en línea:  Biblioteca digital hispánica de la Biblioteca Nacional 
de España (http://www.bne.es/es/Catalogos/BibliotecaDigitalHispanica/Inicio/index.html). 
45  Elisa Ruiz García, « Hacia una codicología de la producción manuscrita de la Corona de Castilla 
en lengua vernácula », en Los códices literarios de la Edad Media: interpretación, historia, técnicas y 
catalogación, San Millán de la Cogolla, Cilengua (Istituto de Historia del Libro y de la Lectura, Serie 
Maior, 10), 2009, p. 365-428, p. 368. 
46  Códice núm. 127. Cfr. Timoteo Rojo Orcajo, Catálogo descriptivo de los códices que se conservan 
en la Santa Iglesia Catedral de Osma, Madrid, Tipografía de “Archivos”, 1929. El manuscrito A es 
anterior y superior a B; pero «comparando entre sí los ms. A y B, escribe el Alonso, podemos decir que 
cada uno de por sí serviría para hacer una buena edición del Planeta. Los dos juntos creemos que nos dan 
una edición sin defecto casi de lectura. No tienen entre sí dependencia mútua» (Intr. p. 22). 
47  En el folio 368 se dice: « Copióse este libro intitulado Planeta compuesto por Diego G Campos 
año 1218 del original, que se guarda en la libreria desta Santa Iglesia de Toledo en el cajón 5, numero 5, 
escrito en pergamino avitelado, letra quadrada y en extremo hermosa, con grandes márgenes y 
curiosidades en 1752 », http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000154138&page=1. 



34 H. Salvador Martínez 

que no se conserva. Sin duda existió una redacción anterior, de la que se sacó la copia 
toledana que hoy conocemos en su forma definitiva, la cual debió ser 
terminada/copiada poco después del 30 de enero de 1218. Diego se dirije a su 
destinatario como «Toletane sedis archiepiscopo, Hyspaniarum primati, Apostolice 
sedis legato». Don Rodrigo fue designado legado pontificio por Honorio III con la 
bula del 30 de enero de 1218 para que guiase una gran cruzada contra el Islam en 
España; por tanto, la obra de Diego García debe haber sido terminada después de esta 
fecha, aunque, como él dice, dentro de 1218.48 

Para que el lector se haga una idea del contenido de una obra tan compleja como 
Planeta, lo declararé con las palabras del autor: 

Así es el orden que sigue. La obra se divide en siete volúmenes49 de los cuales los tres 
primeros están dedicados a Jesús Cristo, puesto que es trino, como primer Señor. El 
cuarto a su madre, la gloriosa Virgen María. El quinto al victorioso Arcángel San 
Miguel. El sexto trata sobre el alma fiel. El séptimo, a la paz, que es tanto más necesaria 
en la tierra, cuantos más herederos hace en el cielo. De todo esto y otros temas 
semejantes, bajo la clemencia de Cristo, con una palabra concreta y un nombre 
apropiado, este libro se llamará Planeta (pp. 199-200). 

De esta brevísima descripción del contenido de la obra, no es muy difícil 
adivinar la razón del título, a pesar de que tradicionalmente haya sido definida como 
obra de teología ascética, Diego García llamó a su obra Planeta, por estar dividida en 
«siete volúmenes», como el número de planetas en el sistema ptolemaico, popular en 
su época: «Este libro se llamará Planeta; pues es semejante a los planetas, tanto por 
el extraordinario resplandor de la materia, como por el coherente número de los 
libros»;50 y, a un nivel más profundo, porque el número siete tenía que ver también 
con la pasión del autor por la numerología que, hacia el final de la obra, resumiendo, 
extiende también al tema central, la doctrina de la Iglesia: 

En verdad, puesto que el verdadero descanso nunca lo podemos poseer sin los Siete 
Carismas del Espíritu Santo, sin las Siete virtudes Cardinales, sin las Siete Obras de 
Misericordia, sin las Siete Peticiones de la Oración del Señor, sin los Siete Sacramentos 
de la Iglesia, sin las Siete Bienaventuranzas, sin las Siete Alabanzas de los Ángeles, por 

   
48  Cfr. D. Mansilla, La documentación pontificia de Honorio III (1216-1227), Roma, Instituto 
Español de Historia Eclesiástica, 1965, doc. 148, pp. 119-121; J. Gorosterratzu, Don Rodrigo Jiménez de 
Rada, gran estadista, escritor y prelado, Pamplona, 1925, p. 177; M. Gaibrois Ballesteros, Don Rodrigo 
Jiménez de Rada, Barcelona, 1936. 
49  Don Diego emplea indistintamente los términos “volúmenes” o “libros” para designar las varias 
partes en que dividió su obra. 
50  «Planeta vocabitur liber iste. Est emim planetis quam similis tum propter eximium fulgorem 
materie, tum propter librorum numerum congruentem» (p. 200). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 35 

tanto, en el libro séptimo buscamos bellamente la paz, que obtenemos gracias a los siete 
setenarios (p. 430). 

Si el cuerpo de la obra se halla estructurado según el criterio del número siete, 
el «Prólogo epistolar», que fue enviado a don Rodrigo antes y separadamente del 
resto de la obra, fue compuesto según el criterio del número cuatro, su número 
preferido, por ser el fundamento y principio constitutivo del universo.51 Es 
precisamente en esta primera carta a don Rodrigo donde Diego explica la peculiar 
estructura del «Prólogo epistolar», insistiendo en estas cuatro razones que le llevaron 
a escribirlo: «Primero, ¿para quién escribo? Segundo, ¿cuándo escribo? Tercero, ¿por 
qué escribo? Cuarto, ¿de qué escribo?» (p. 161-162). El «Prólogo», por tanto, está 
estructurado a manera de cuatro respuestas a estas cuatro cuestiones. Como puede 
observarse, el tema de la escritura y su pasión por escribir del cual se hablará más 
adelante aparece ya en el umbral de la obra. 

Diego García abre su obra con  un prólogo a manera de carta en el que con una 
afirmación solemne y de alcance cósmico exalta la importancia del número cuatro, 
por haber sido dispuesto así por «el inefable Geómetra», no solo en la composición 
del cuerpo humano, sino también por su presencia en todos y cada uno de los 
elementos del cosmos.52 También él, a imagen del divino arquitecto, se propone 
escribir su obra, fundándola sobre este número «como el fundamento del palacio, 
como la base de las columnas» (p. 161). 

Sigue una larga disquisición sobre el número cuatro en las Escrituras y en los 
filósofos paganos y cristianos (pp. 155-160), de ahí que ya el destinatario lo pusiese 
de relieve al hablar de la estructura de la obra. Diego García fue un obsesionado de la 

   
51  El Planeta contiene la única correspondencia conocida entre Diego García y don Rodrigo. El 
“Prólogo epistolar” es la primera, y las más extensa, de las cartas dirigidas al arzobispo (pp. 155-203), 
seguida de la respuesta de don Rodrigo (p.205); responde Diego García con una nueva carta en la que se 
define “su devoto clérigo Diego, canciller del rey de Castilla” (pp. 207-208); al final del Planeta hallamos 
la última carta de don Rodrigo a Diego con la que se cierra la obra; en esta carta el arzobispo de Toledo 
acusa  haber recibido la obra completa y reacciona a su contenido con observaciones que probablemente 
dejaron muy perplejo al autor. La correspondencia entre Diego García y su mecenas ha sido analizada 
minuciosamente por Amaya Arizaleta, “Hyspanus Diecus Roderico, un aperçu des lettres échangées 
entre le chancelier de Castille et l’archevêque de Tolède (ca. 1218)”, Cahiers de civilisation médiévale 
61, nº 242, pp. 141-156, URL «http://journals.openedition.org/ccm/1788», DOI: 10.4000/ccm.1788. 
52  «Quatuor elementorum opifex, utpote infallibis [inefabilis o infallibilis?] geomethra, quadratam 
formam non solum intelligens set ipsemet faciens firmam et stabilem: cunctorum elementorum corporum 
primitivam materiam in elementis quatuor installevi» (p.155). Tal es la devoción de Diego al número 
cuatro que llega a declarar: «Sane ut quaternarium non offendam stilum ad septenarios non convertam» 
[«En verdad, no me convertiré al estilo septenario para no ofender al cuaternario»] (p.167). En otro pasaje, 
hablando de la forma de toda composición poética, dice que debe ser «cuadrada»: «quia quadrata forma 
est plena et stabilis”» (p. 337). 



36 H. Salvador Martínez 

teoría y el significado de los números, la numerología. Para el Canciller los números 
están trabados con el significado de las cosas, son su esencia, de ahí que estén preñados 
de sentido, que debe ser penetrado con la reflexión y la hermenéutica. Su obra, de 
hecho, está repleta de análisis y significado de los números, desde el principio hasta el 
final. Hablando en otro pasaje precisamente del cuatro, dice: «Valeat ergo 
quaternarius super omnes numeros firmus et stabilis, frequens et necessarius, 
sacratissimus et formosus et finaliter solum numerus numerorum» (p. 160).53 

Diego García no fue el único; la pasión por el número invadió las mentes de los 
mayores intelectuales de la Edad Media, guiados por el saber aristotélico. En su obra 
filosófica por antonomasia, la Metafisica, Aristóteles había escrito: 

Todas las cosas constan de números, en el sentido literal de que los cuerpos físicos 
mismos están hechos de números; o, puesto que los números mismos no son lo último, 
puede decirse que los elementos de los números son los elementos de todo… Las 
unidades para los pitagóricos poseen magnitud. En lugar de decir que las cosas están 
caracterizadas numéricamente, hablan como si el número fuese materia real de que están 
compuestas las cosas… la oportunidad era el siete, porque en la naturaleza los momentos 
de plenitud respecto al nacimiento y madurez resultan ser siete.54 

En líneas generales, como se dijo más arriba, temáticamente, el Planeta se puede 
definir como un compendio de teología ascética o, más bien, moral y doctrinal, por 
haber estructurado las tres primeras partes bajo el lema: Christus vincit, Christus 
regnat, Christus imperat [Cristo vence, Cristo reina, Cristo impera], sirviéndose de 
un método de exégesis típica de los intérpretes de la Sagrada Escritura, los Padres de 
la Iglesia y los filósofos, como Séneca; pero, reclamando el primado en el uso de 
aquella materia que no había sido «no digo ya explicada, pero ni siquiera ventilada 
por los Santos Padres, ni los doctores modernos se han precipitado a investigarla ni a 
discutirla» (supra nota 30). 

Tratándose de una obra medieval, el Planeta no se presenta monotemática, sino, 
más bien, como un texto enciclopédico, una summa típica del siglo XIII, en la que 
caben, de una forma u otra, por un motivo o por otro, todo género de asuntos. Entre 
   
53  José Martínez Gázquez y Cándida Ferrero han elaborado un espléndido estudio sobre el valor 
simbólico de los números en Planeta: «El uso simbólico-alegórico de los números en el Planeta (1218) 
de Diego García de Campos», Boletín de la Real Academia de las Buenas Letres de Barcelona, 2018, 
núm. 50. 
54  J. Perona, «Espesores simbólicos de la glosa del mundo: el Setenario alfonsí, una aritmología 
sagrada», Gl, 1,1988, p. 61. Juan de Salisbury, «el más ardiente y el más elocuente defensor del 
humanismo de la Escuela de Chartres, escribe, junto a sus famosos Polycraticus y Metalogicus, un tratado 
poco comentado y peor estudiado: De septem septenis: “El número es el meollo del saber porque es la 
esencia de las cosas”» (Perona, o.c., p. 75). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 37 

éstos, no podía faltar el dedicado al orden de las criaturas querido por Dios, en el que 
el autor, según Perona, sigue muy de cerca las doctrinas del Pseudo Dionisio 
Areopagita.55 El Planeta propone una lectura que, en la forma y los modos más 
impensados, revela, a la manera de los pensadores chartrianos, cómo la entera creación 
es reflejo de Dios, ya que todo lo creado está lleno del significado de lo divino. Todo 
tiene un significado simbólico o alegórico, y la finalidad del hombre es desentrañarlo 
con la ayuda de Dios Padre por intervención de Jesucristo y la mediación de la Virgen 
y los ángeles custodios a los que Diego dedica mucho espacio. 

El tema central, sin embargo, que, como subtexto, corre a lo largo de toda la obra, 
creemos, es más bien de naturaleza política; o, si se quiere, de acerba crítica social, 
pues se trata del conflicto entre el pasado y el presente: Planeta, como obra ascética, 
o moralizante, es una añoranza del pasado y una meditación sobre los males del 
presente. Diego García escribe en un momento en que Castilla se halla sumida en una 
gravísima crisis política tras la muerte de Alfonso VIII y su sucesión por el infante 
Enrique I, bajo la regencia de su hermana, doña Berenguela.56 Esta situación creó un 
gran descontento entre la alta nobleza que se creía con derecho a regir el reino durante 
la minoría del joven heredero, llevando a grandes disturbios en la sociedad y enormes 
conflictos con la corona, que desembocaron en una sangrienta guerra civil entre los 
partidarios de los Lara y los Castro y los del joven rey. «Escribo, dice Diego García, 
cuando los castellanos, que se jactan de su constancia en la fidelidad, persiguen a su 
señor niño [Enrique I] tan desvergonzada como insaciablemente» (p. 196). Diego 
García está desilusionado con el comportamiento de los súbditos castellanos de 
Alfonso VIII. Desde que se retiró de la vida de la corte para escribir su obra en algún 
lugar apartado, añora los días felices cuando el reino tenía un rey poderoso, capaz de 
hacer respetar su autoridad. Ahora todo yace en ruinas; su obra es una visión 
crepuscular de una sociedad en completa desintegración política, social y moral: «No 
responde el discípulo al maestro, el vasallo al señor, el súbdito al prelado [. . .]» (197). 
«Escribo, así, cuando todo el mundo degenera, desde los más altos príncipes a los más 
bajos del género humano, los campesinos idiotas [. . .]» (195). He aquí un texto clave 
para enterder este hilo conductor que recorre toda la obra: 

   
55  En el Planeta frecuentemente se hallan digresiones de todo tipo y de sumo interés, todas ellas 
relacionadas con la aritmología, como es el tema de las seis edades del hombre (pp. 313-316, y 337), 
siguiendo a Beda y a San Isidoro; o el de las seis edades del mundo, siguiendo a otros Padres de la Iglesia 
(p. 338); o el lugar en el que se encuentran el Cielo y el Infierno en el firmamento astronómico (pp. 387 
y 368), o la mucho más divertida sobre el significado religioso del gallo y las gallinas (p. 273 y ss). 
Consciente de que estas digresiones rompen el hilo narrativo, se excusa con el lector, pero no se arrepiente 
de haberlas hecho (pp. 322-323). 
56  Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, pp. 439-512. 



38 H. Salvador Martínez 

Prosiguiendo, pues, declararé, de forma resumida, el estado o la desgracia, o, mejor 
dicho, el ocaso de los hombres modernos, no para insultar, sino para aconsejar, no 
satíricamente, sino admonitoriamente, declarando fielmente cuándo escribo. Escribo, 
pues, en el año de la Encarnación del Verbo de 1218. Cuando, según el Apóstol, está 
para llegar el fin del mundo y, ¡ojalá llegase! Cuando se enfrió la caridad de muchos, si 
alguna queda. Cuando los hombres se aman a sí mismos, pero no aman a los demás, ni 
son amados. Cuando, si no se abrevian los días a causa de los elegidos, nadie se salvará. 
Escribo cuando las siete virtudes están marchitas como rosas y lirios y, por el contrario, 
los siete vicios reverdecen como la cicuta o el abrojo. [. . .] Escribo cuando la prudencia 
se disipa. La temperancia delira. La fortaleza titubea miserablemente debilitada. Escribo, 
así, cuando la obstinada soberbia se exalta contrariamente de lo que se indicó. La 
macilenta envidia roe fieramente a los inocentes. [. . .] Cuando universalmente todo bien 
se encuentra disminuido y todo mal alzado e inflado (182). 

Esta visión apocalíptica de una sociedad políticamente en ruinas, en realidad, 
cuando Diego García acaba su obra, es decir, cuatro años después de la muerte de 
Alfonso VIII (1214) y uno después de dejar Diego la cancillería (1217), se puede 
decir que la crisis institucional se había resuelto con la asunción del poder por parte 
de doña Berenguela y la asociación de Fernando III al trono de Castilla. No obstante, 
socialmente, los conflictos con la nobleza levantisca perseveraban. Este continuo 
estado de crisis le lleva a Diego a una visión pesimista del presente; de ahí que una 
buena parte de la obra la dedique a fustigar con extraordinaria dureza la situación 
moral de su tiempo. Censura el desenfreno en las modas femeninas en el vestir y en 
el calzar; el afeminamiento de los hombres en el corte de los cabellos y en una 
desvergonzada homosexualidad y pederastia.57 Los más duros reproches, sin 
embargo, los reserva contra los obispos ignorantes y corruptos, acusándolos de 
ladrones («quippe tot sunt episcopi quot latrones»), borrachos e incontinentes, 
dedicados a los placeres y a la guerra, que consagran el día a Marte y las noches a 
Baco y Venus, que infligen a los hombres las penas que debieran absolver, y 
persiguen la honestidad y las letras que no encuentran en sí mismos; mientras quitan 
las columnas de mármol de la Iglesias (los sabios y santos) con una especie de odio 
oculto y en su lugar colocan otras de barro (ignorantes y corruptos) que, a causa de 
la lujuria, convertirán toda la fábrica en un montón de ruinas con lo que la Iglesia 
quedará enteramente destruida (p.195).58 
   
57  Cfr. infra, p. 107. 
58  La invectiva contra los obispos y las Órdenes religiosas parece no tener fin, catalogando sin pudor 
alguno sus abusos en todos los campos (Planeta, pp. 183-186); y concluyendo, hacia el final de la obra, 
con unas recomendaciones saludables basadas en textos escriturísticos para enfrentarse con las 
tentaciones y halagos del demonio (ib, pp. 405 y 412-414). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 39 

El Planeta, sorprendentemente, a pesar de que su autor había participado en el  
mayor acontecimiento de la Reconquista, la victoria cristiana de Las Navas de Tolosa, 
no es una obra que se ocupe particularmente de la lucha de Castilla contra los enemigos 
exteriores, los musulmanes, promoviendo ardientemente la idea de cruzada contra el 
Islam, como hacen otros textos contemporáneos; pero no por eso Diego García fue 
menos consciente de esta realidad política, como se desprende de algunos de sus 
diplomas en los que mantiene que la lucha contra los musulmanes que ocupaban el sur 
de la Península es no solo por el territorio sino también por la fe cristiana. En el diploma 
del 19 de agosto de 1213, por ejemplo, Alfonso VIII, estanto en Burgos, concede al 
arzobispo de Toledo los diezmos de todas las iglesias de Alcaraz y otros términos que 
habían sido conquistados en las recientes campañas. Este diploma merece nuestra 
atención de forma particular por contener en la parte narrativa una cláusula que justifica 
la guerra que los cristianos deben mantener contra los musulmanes. Dicha cláusula, de 
naturaleza política, fue sin duda incluída por el agudo canciller don Diego para recordar 
el hecho de que en la  batalla de las Navas habían muerto alrededor de 200.000 soldados 
musulmanes armados y, afirmando que el Islam se estaba extendiendo por Europa y 
África, haciendo constar el peligro que representaba para la Cristiandad, ya que el 
Miramamolín, como nuevo Lucifer, fue: «... creado para no temer a nadie, pues solo él 
posee la tercera parte del Orbe, que se llama África, y la otra tercera, Europa, se halla 
amenazada de correr el mismo peligro, pues solo en España ocupa treinta diócesis que 
antaño practicaban el culto cristiano».59  

La lectura de una obra tan compleja como el Planeta deja en la mente del lector 
la idea de que nos hallamos ante un escritor que maneja unos géneros literarios bien 
conocidos, como la sátira, típicos de los moralistas de todos los tiempos. No obstante, 
esto no excluye la sinceridad de su crítica social, tal como él percibía la realidad 
político-social de sus días. Diego se presenta como el apologista del pasado (el 
laudator temporis acti), el que ve en el pasado todo lo bueno y en el presente todo lo 
malo. El pasado, para él, fue el reinado, apenas concluido, de Alfonso VIII, el gran 
debelador de los enemigos de Castilla y de la cristiandad. 

De su actitud crítica de la sociedad emana el perfil moral de Diego García como 
defensor de una moral rigorista que cree que la humanidad ha perdido la buena senda 
del pasado, hasta tal punto de que se avengüenza de sus connacionales («verecunde 
hyspanus assero de hyspanis»); aunque, por otro lado, deje bien clara su actitud personal 
hacia su patria; era algo más que la de un fino patriota al que, muchos años a la cabeza 
de un cargo político tan importante como era la cancillería de Castilla, le habían 

   
59  J. González, Alfonso VIII, III, n. 910, pp. 592-593. 



40 H. Salvador Martínez 

convertido en furioso defensor de los valores tradicionales castellanos y españoles, 
recomendando la lectura de Séneca, «mi maestro», al que admira por ser «el médico de 
las costumbres y el pedagogo de las riquezas».60 Irrita su sensibilidad intelectual todo 
vestigio de mal o trastorno en los usos y costumbres de España, hasta el punto de que 
detesta hasta el cambio de los nombres tradicionales por otros de importanción romana, 
francesa, alemana, goda, griega, árabe u otros de índole bárbara, y cree que, si se 
levantesen de la tumba «nuestros mayores, Lucano, Séneca, Quintiliano, Ladrón, 
Próspero y Orosio, Isidoro y Leandro», no los reconocerían (pp. 180-181). 

Don Rodrigo, cuando recibió la obra completa, debió alarmarse del panorama 
demoledor de la sociedad que presentaba Diego García. En una tercera carta dirigida a 
Diego, de la cual hablaremos más adelante, que constituye tal vez la primera reacción 
crítica a la obra y que éste no titubeó en incluir al final del Planeta,61 el arzobispo, 
después de cuestionar la exposición de ciertos pasajes bíblicos que, según él, no 
contenían lo que Diego pretendía, le dice en un tono más bien enigmático: «después de 
todo lo que has escrito sobre el mal existente en este mundo, ¿cómo puedes afirmar: 
“Cristo vence”, “Cristo reina”, “Cristo impera”? (que es, como se dijo, el motivo 
conductor de la obra) ¿Te has dado cuenta de lo que has dicho? ¿Dónde vence, dónde 
reina, dónde impera? Me parece que reina en los Cielos» (p. 464). «Se ve -continúa 
diciendo D. Rodrigo- que los ministros del Señor son desidiosos o corruptos, y el Hijo 
del Hombre ¿por qué no envía a sus ángeles para que eliminen de su reino todo 
escándalo?» (p. 466). Evidentemente don Rodrigo acepta la exposición de los hechos 
denunciados por Diego, pero el prelado agrava la situación al cuestionar el poder de 
Cristo en este mundo con ese inquietante interrogatorio. 

Este negro escenario nos lleva a preguntarnos: ¿Por qué dedicó una obra tan 
pesimista a don Rodrigo Jiménez de Rada? La respuesta probablemente se halle en 
el mancionado subtexto político de la obra. Sencillamente, en su desesperación, 
Diego García vio en el arzobispo de Toledo la única posibilidad de salvación del 
reino. Don Rodrigo sobrevivió a la crisis política castellana y mediante sus buenos 
oficios consiguió dar estabilidad al reino, colocando en el trono de Castilla, tras la 
   
60  «Fidelis enim et fertilis, larga et dapsilis, et super omnes felix Hyspania, si non esset tam 

insaciabiliter bellicosa, tanquam fuisset olim Marti vel Palladi dedicata» (p. 180). Se duele 
amargamente verla en aquel estado de guerras intestinas: «Proh dolor, Hyspania suis intestinis 
preliis sepe sepius inconsolabiliter devastata: ab ignotis et advenis nonnumquam legitur 
occupata» (ib.). Se profesa discípulo de Séneca: «Commendo enim Anneyum Senecam magistrum 
meum, sub hiis verbis Tulium commendantem. Tullius quoque meus gradarius fuit» (p. 200); al 
cual recomienda por ser «... morum medicus et pedagogus munerum: Hyspanus Seneca» (p. 163). 
Admira a Ladrón, el más sutil de los hispanos: «subtilissimus hyspanorum» (p. 171). 

61  «R[odericus] indignus cathedre toletane dictus episcopus. D[idaco] regalis aule cancellario: per 
agnitionis studium ad agnita pervenire»(pp. 463-467).  



Diego García de Campos y su obra Planeta 41 

muerte del infante don Enrique, primero, a Doña Berenguela y, después, por decisión 
de ésta, a su hijo Fernando III. Para Diego García, como se dijo, el reinado de Alfonso 
VIII es el periodo de oro de la política castellana, el pasado, que puede ser rescatado 
solo por don Rodrigo que había vivido aquel esplendor y ahora podía servir de puente 
que uniese el pasado glorioso con un futuro incierto, pero esperanzador. De hecho, 
don Rodrigo, en un célebre pasaje sobre su intervención en la batalla de Las Navas 
de Tolosa, es presentado como el restaurador del reino que perdió el otro don 
Rodrigo, el último rey godo: 

Escribo, así, para que veáis cuánto la indolencia venenosa de un hombre [el rey Rodrigo] 
habría podrido una gran parte del mundo, si la perfecta serenidad y la serena perfección 
de aquel magno señor [el arzobispo de Toledo Rodrigo] con quien milito no hubiese 
opuesto contra el poderoso veneno una triaca eficaz. Pues supo curar lo contrario con su 
opuesto, y fustigar sabiamente las enfermedades de las costumbres con su antídoto. 
Contra los tumores de la soberbia, superpuso los remedios de la justicia. Contra la 
enfermedad de la avaricia, lanzó la cataplasma de la liberalidad. (192) 

La comparación y el contraste entre ambos personajes quedan claramente 
definidos en otro pasaje del Planeta: «Lo que en tiempo del rey Rodrigo 
lamentablemente se perdió, en tiempo del prelado Rodrigo ha sido gloriosísimamente 
restaurado».62 En verdad, para Diego García, don Rodrigo representa la última 
esperanza lo que constituye el motivo principal para dedicarle su obra. 

El Planeta es una obra extensa y compleja, con una gran variedad de temas y 
perspectivas intelectuales de toda índole que merecerían un amplio estudio. Mi objetivo 
en el presente trabajo se reduce a recoger algunos aspectos que me han parecido 
importantes como manifestación del ambiente cultural castellano en que escribe Diego 
Gacía: la presencia de los clásicos en la obra y su conocimiento en la época; la 
exploración del ambiente cortesano en el que se desarrollaron los conceptos de cortesía 
y curialitas; y, en el proceso de denunciar la corrupción de la época que caracteriza la 
obra, poner de relieve el extraordinario interés de Diego García por la etnología y las 
tradiciones populares. En este contexto, discutiremos también un tema de gran 
importancia para conocer los mivimientos espirituales de la época conocidos y 
descritos por Diego García durante sus andanzas y visiones cuando estudiaba en la 
Universidad de París. 

   
62   Quicquid igitur tempore Roderici regis lamentabiliter est commisum: tempore Roderici presulis 
est gloriosissime restauratum (181). 



3 
 

LENGUA Y ESTILO 
 

Qui enim huius dignitatem materiae, et novitatem loquendi 
et gratam stili novi recenciam non veretur (Planeta, p. 201) 

 
Diego García de Campos tuvo la obsesión de la pluma y de escribir: «al que Dios 
dio el deseo de vivir, ojalá le dé también el del arte de escribir» [«Qui contulit 
desiderium vivendi, utinam conferat artificium scribendi», p. 313)]. En el mismo 
pasaje repite una vez más: «Mucho me gusta escribir y mucho más me habría 
gustado verlo; quien me infundió el deseo de escribir, ojalá me conceda el arte de 
escribir» (ibidem). De donde se deduce que para él escribir es vivir, como lo es 
también su deseo de ver, viajar y recorrer el mundo. 

La escritura y todos los materiales con que se lleva a cabo el estilo (del griego 
stylos –punzón–), la pluma («Os contaré con la ayuda de la pluma, » p. 382), el 
incaustum o tinta, el pergamino y el códice que, en conformidad con su profesión 
de canciller, fueron su pasión, acordándose siempre de ellos cuando se dispone a 
describir los males de la época. Llega un momento en que dice que la pluma se niega 
a seguir adelante («no responde la pluma al escriba»), o que el pulcro códice rechaza 
recibir tanta inmundicia en sus folios. Las alusiones al códice que contiene su obra 
son frecuentes, expresando siempre su «temor de ofender la honestidad de la materia 
de la cual escribo, o la belleza del códice en que escribo» (p. 185). Como se dijo, la 
obra se conserva en un espléndido códice, copia del manuscrito autógrafo que no se 
conserva, y probablemente la transcripción fue supervisada por él mismo. 

Diego, al responder a la pregunta «¿por qué escribo?», quiso también dejarnos, 
lo que pudiéramos llamar su credo de escritor: 

Respondo: para evitar el mal, más que para obtener ganancia alguna. Dios no quiera que 
de la sinceridad de mi propósito derive alguna ganancia temporal como merced. Ni soy 
ni seré prisionero del dinero, sino libertador, por no decir manirroto, aunque reconozco 
que la amenidad de las posesiones para la recreación del ánimo me deleita no poco. 
Nutren espiritualmente el espíritu cansado, o la mente agotada. Restauran las fuerzas 
físicas. Nutren la naturaleza extremada […] y si sigues preguntando: ¿por qué escribo?, 
te respondo: para conseguir la gloria final, el premio celestial, el salario inmortal 
prometido, según justicia, o al menos, conseguirlo, según la misericordia […] y 
finalmente si todo esto me falla, escribo porque creo que la presente materia es útil, 



Diego García de Campos y su obra Planeta 43 

honesta y saludable y, como hasta ahora ningún otro la haya tratado, me sea permitido a 
mí, no digo tocarla, sino adorarla (p. 199). 

Uno de los aspectos literarios más originales del Planeta es precisamente la 
lengua y el estilo en que el autor se propuso escribir su obra, sirviéndose de un 
lenguaje que, además de ser rico y ampuloso, busca siempre y deliberadamente el 
brillo expresivo de los colores retóricos mediante rimas, paronomasias, antítesis, 
simbolismos, alegorías y toda otra suerte de juegos verbales y conceptuales, 
adornándolo con su insaciable apetito por la numerología. Su primer lector y crítico, 
don Rodrigo Jiménez de Rada, ya lo dijo: «fulget stilus rethorice redimitus coloribus» 
[«brilla el estilo, adornado de los colores de la retórica»] (p. 205); y él mismo, en una 
actitud de desafío a sus críticos, dice: «Qui enim huius dignitatem materiae, et 
novitatem loquendi et gratam stili novi recenciam non veretur [«No me avergüenzo 
de decir que la dignidad de la materia y la novedad del lenguaje y la grata noticia de 
un estilo nuevo me deleita»] (p. 201). 

El modelo de su latinidad lo hallamos ya en el incomparable prólogo que 
antepuso a su obra. Ponderando la dificultad de escribir su obra, apenas 
comenzada, dice: «Onus grave pigmeum opprimit; sed duris humeris optatur 
Herculis vel Athlantis. Sicut ad fabulas valet Ovidius, et ad poética figmenta 
Virgilius, sic ad veritatem thologicam Augustinus» [«Un peso grave aplasta al 
pigmeo, pero recurre a los robustos hombros de Hércules o Atlante. Y como para 
[escribir] de fábulas se presta Ovidio, y para las ficciones poéticas Virgilio, así, 
para [tratar] la verdad teológica, basta Agustín»] (p. 207). Diego, ante la 
complejidad de la materia que se propone tratar, se ve como un pigmeo que tiene 
que sostener el peso inmenso del universo, buscando ayuda en Hércules o Atlas; 
así él, que no va a escribir ni de fábulas ni de ficciones poéticas, sino de verdades 
teológicas, no necesita recurrir a Ovidio o a Virgilio, sino que le basta la autoridad 
de Agustín. No cabe duda, Diego se sirve aquí de una original argucia para captar 
la atención del lector de su obra (captatio benevolentiae) e, implícitamente, 
declarar que se trata de una obra de naturaleza teológica. 

El autor, como se desprende de la sentencia que encabeza esta sección, 
alardea de su estilo preciosista, usando y abusando de todos los recursos de la 
retórica medieval. Es repetitivo hasta la saciedad: cuando toma la carrera, por así 
decir, al tratar de un tema, una frase, un número o una letra, reitera, retorna una y 
otra vez sobre la misma idea con infinidad de variantes; olvidándose de la 
sobriedad y concisión de sus modelos que dice ser Séneca y Cicerón. No obstante, 
tras anunciar el contenido de la obra, insiste: «El estilo es llano. No es del todo 



44 H. Salvador Martínez 

repetitivo ni deslavazado. De hecho, escribo sirviéndome del punto y coma y del 
punto final; frecuentemente con rapidez, más frecuentemente paso a paso. 
Admiro a Séneca, mi maestro, que en esto recomienda a Tulio, el cual fue el que 
recomendó el tempo lento» (p. 200).63 

Entre los varios colores retóricos que deleitaron el placer estético de don 
Rodrigo, predomina de forma absoluta, a lo largo de toda la obra, la alegoría: 

… la alegoría, escribe Francisco Rico, es un principio de unidad: nada hay gratuito ni 
aislado en la creación, porque toda res puede valer como signum y ligarse 
reveladoramente a otra res. La interpretación alegórica, por ello, proporciona un tramado 
para dar coherencia a la realidad entera. Así lo entendían muchos en la Edad Media y así 
queda claro en el Planeta de don Diego García de Campos, Canciller de Castilla. Las 
trescientas páginas del libro habrían quedado muy menguadas, si don Diego no hubiera 
tenido siempre presente que cada aspecto de sus temas (la triple advocación de las 
Laudes Gallicanae, la Virgen María, los ángeles, …) podía y debía entenderse como 
signum a la vez que como res, como realidad singular a la vez que como expresión de 
otras realidades. No es que el Planeta recurra tal cual vez a semejante concepción: es 
que sin ella nunca se habría escrito.64 

Según este principio de la estética medieval, en el Planeta todo se halla 
sujeto a la alegoría. Diego García que, como auténtico scholar, conoce la 
hermenéutica bíblica al dedillo, aplica consistentemente los cuatro sentidos del 
texto sagrado (histórico, moral, alegórico y anagógico -p. 226-) no solo a todas 
las realidades mundanas, sino también a las varias secciones de su misma obra, 
incluidos sus comentarios sobre los clásicos latinos y griegos. El sentido 
alegórico y el moral, en particular, son su obsesión. Todo lo alegoriza: desde las 
letras del alfabeto y los números, hasta los casos de las declinaciones latinas y 
griegas, las voces y tiempos de las conjugaciones del verbo, así como las partes 
del cuerpo humano, los tiempos y las edades del mundo y del hombre. Todo es 
objeto de escrutinio alegórico, porque la entera creación y sus componentes 
esconden significados que el hombre debe desentrañar para conocer el mensaje 
escondido allí por su creador. Tal es su insistencia en el sentido alegórico de todo 
lo creado (colores, sabores, olores, etc.) que a veces se pone verdaderamente 

   
63  «Modus planus est. Non tamen frequens omnibus nec attritus. Scribo enim per cola et commata, 
sepe continuo, persepe gradario stilo utens. Commendo enim Anneyum Senecam magistrum meum, sub 
hiis verbis Tullium commendantem. Tullius quoque meus gradarius fuit»(p. 200) 
64  F. Rico, El pequeño mundo del hombre. Varia fortuna de una idea en las letras españolas, Madrid: 
Alianza Editorial, 1986, “De la Edad Media al Siglo de Oro”, p. 47. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 45 

pesado.65 Naturalmente, el objetivo primero y central de su alegorización son las 
verdades de la fe, empezando por el paralelismo entre Adán y Cristo, el nuevo 
Adán (Planeta, pp. 241-242).66 La lectura de estas dos páginas, de extraordinaria 
finura literaria y sólida hermenéutica bíblica, traen a la mente la prosa sublime de 
los místicos victorinos y chartrianos a los que probablemente había leído. Uno de 
ellos, el gran alegorista de la Edad Media, Alain de Lille, lo dejó bellamente 
plasmado en sus versos: 

Omnis mundi creatura 
Quasi liber et pictura 
Nobis est et speculum.67 

La imagen poética de la naturaleza como «espejo» ha sido empleada 
tradicionalmente como una alusión explícita al hecho de mirarse el alma en el gran 
«libro» de la naturaleza, o sus representaciones en la obra de arte, «pintura», para 
contemplar su estado espiritual y compararlo con la obra del creador. Ajustarse a la 
naturaleza, que por carecer de libre albedrío no ha podido desviarse de la perfección 
original, es ajustarse a las leyes del creador. Y toda obra de arte (pintura o libro), que 
no es más que un esfuerzo del hombre por representar la naturaleza despojada de las 
limitaciones materiales, es esencialmente un espejo del alma. En este sentido toda 
obra artística encierra un contenido didáctico, un mensaje. Sabemos que tanto en el 
Románico como en el Gótico el sentimiento de la naturaleza es específicamente 
simbólico y sobre todo alegórico, y es en este contexto donde encaja Planeta como 
obra didáctico-moral. 

   
65  En las páginas 303-304 se puede hallar un buen ejemplo en el que describe el proceso para escrutar 
las palabras, en este caso se trata del significado de xpc [Christus]: «Hic ergo quinque principaliter sunt 
scrutanda, primo littere, secundo sillabe, tercio dictiones, quarto clausule, quinto totalis oratio que 
resultat. Circa litteras: sex articuli attenduntur: scriptura; prolatio; numerus, ordo, forma, 
representacio». 
66  El pecado de Adán, del cual se trata extensamente en las páginas de Planeta, según Diego García, 
fue de gula por comer del fruto prohibido; este fruto no era una manzana o, como otros creen, un higo u 
otro fruto, sino un limón, extendiéndose en un prolijo discurso sobre el significado alegórico-moral de la 
corteza y de la pulpa del limón. A continuación, hace otro tanto del higo, aportando textos bíblicos, 
patrísticos y de los clásicos que llegan a marear al lector (p. 237). 
67  «Toda criatura de este mundo es como un libro y una pintura que nos sirve de espejo» (en PL, t. 
210, 579a). Las obras de Alain de Lille fueron sin duda conocidas entre la elite toledana. Cfr. Lucy K. 
Pick Confict and Coexistence. Archbishop Rodrigo and the Muslims and Jews of Medieval Spain, Ann 
Arbor, University of Michigan Press (History, Languages, and Cultures of the Spanish and Portuguese 
Worlds), 2004; A. Arizaleta, « Prácticas intelectuales y redes de saber clerical en el mundo 
del pensamiento toledano (1210-1220) », dans Figures de l’autorité médiévale. Mélanges offerts 
à Michel Zimmermann, P..Chastang, P. Henrietet et C. Soussen(dir.), Paris, Publications de la Sorbonne 
(Histoire ancienne et médiévale, 142), 2016, p. 13-32 



46 H. Salvador Martínez 

El hecho de que Diego García se considerase «poeta»68 tiene también mucho 
que ver con el tipo de prosa artística que empleó en el Planeta, donde se hallan 
numerosos pasajes salpicados de ejemplos de prosa rimada («Quanto verius te 
commendo: / tanto firmius me condemno», p. 318), e incluso algunos versos en los 
que se puede hallar una perfecta consonancia, usada en la poesía popular, tanto en 
latín como en castellano: 

Ver sine flore 
Estas sine rore 
Autumnus sine calore 
Hiems sine humore, 
 
Ver cum torpore 
Estas cum fervore 
Autumbus cum dolore 
Hiemps cum stridore. 69 

 Los versos que se hallan esparcidos por su obra tienen el tono de la poesía 
goliardesca; pero también tienen frecuentemente otra finalidad que puede ser política, 
religiosa, social o moral. Los que acabamos de citar se hallan al final de un largo 
pasaje sobre los males de la época; con ellos está intercalando una reflexión poética 
sobre la repercusión de dichos males en el mismo medio ambiente. 

La abundancia de prosa rimada con diversos asonantes que forman como otras 
tantas estrofas, el editor de Planeta, experto arabista, la explica como: «un posible 
influjo arábigo más o menos inmediato, sobre todo cuando aún faltaba el isosilabismo. Es cosa 
sabida el uso entre los árabes de prosa rimada, principalmente en los prólogos de los libros. 
Finalmente, quizás el elemento que venía del latín y el arábigo se ayudaron mutuamente, 
máxime en la métrica que se desarrolló en el latín popular y en el árabe popular de la España 
musulmana». (Intr., p. 141)  

Esta hipótesis para explicar la presencia de prosa rimada en el Planeta, cobraría 
singular relevancia si se demostrase que Diego García había traducido obras del 
árabe; aunque también pudiera proceder del influjo avasallador de la poesía popular 
romance, influjo que se ha postulado ya para composiciones que nacieron medio siglo 
antes que el Planeta, como fue el Poema de Almería.70 

   
68  «Unde concorditer per prophetam in fine nominum Ihesu Christi ponitur: princeps pacis, sicut hic 
per poetam in fine voluminum Ihesu Christi ponitur: liber pacis»(p. 429). 
69  Planeta, p. 198.  
70  Cfr. H.S. Martínez, El “Poema de Almería” y la épica románica, Madrid: Gredos, BRH, 1975, pp. 
245-254. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 47 

Otro elemento estético que quisiera señalar es el uso continuo de una lengua que 
Diego manipula con extraordinaria habilidad para obtener un efecto particular, como 
cuando explica el origen lingüístico del «Ave Maris stella»: 

Ergo porta carens clave 
quod descendit ab Eva ve 
Expia virgo pia. 
Que formas ex Eva ave 
Nos absolvas Eve a ve 
Parens patris maria.71 

Un efecto semejante lo obtiene cuando, aludiendo a los cinco gozos de Nuestra 
Señora, se explaya en este himno compuesto en versos pareados: 

Ave, virgo concipiens, 
Ave, virgo parturiens, 
Ave, nato resurgente, 
Ave, ipso ascendente, 
Ave, caelo collocata, 
Da nobis pacem, beata 
Virgo Maria.72 

En todos estos casos, y en muchos otros, se trata no solo del final de las palabras 
con cadencias semejantes (similiter cadens) sino también de las variaciones de una 
misma palabra al principio de cada verso: 

Querit cum Iuliano; / requirit cum Paulo Emilio; adquirit cum Modestino; / conquirit 
cum Africano; inquirit cum Scevola; / disquirit cum Papiano; /perquirit cum 
discretissimo Ulpiano (p.172). Quedam novit ut probet; / quedam ut approbet; quedam 
et recuset; / quedam ut accuset; quedam novit ut astruat; /quedam ut destruat; /quedam 
ut instruat (pp. 177-178). Mense quidem ponuntur tempestive; / disponuntur artificiose; 
proponuntur honeste; / postponuntur venuste; interponuntur affabre; / componuntur 
oppipare; apponuntur iocunde; / disponuntur discrete; reponuntur modeste; / loco et 
tempore competenti.73 

   
71  Id., p. 344. He aquí un ejemplo que, a primera vista, parecería un rompecabezas, pero que 
probablemente representa el influjo de la cábala judía.        
72  Sydonii. p.342.     
73  Id., p. 174. 



48 H. Salvador Martínez 

Su originalidad lingüística no acaba aquí, sino que juega con las palabras como 
podía hacerlo un juglar de plaza o un trovador satírico, contraponiendo ideas con 
palabras que tienen el mismo sonsonete.74 

El uso de la prosa rimada fue una forma literaria muy del gusto de la época y 
forma parte integrante del estilo y la estética del Planeta a la cual recurre Diego 
García frecuentemente, pero sobre todo cuando se siente particularmente tocado de 
la vena poética, como cuando se trata de hacer el elogio de don Rodrigo: 

Dominus cum pietate 
Prelatus com caritate 
Discretus cum veritate 
Eruditus cum sinceritate 
Dominus sine tumore 
Prelatus sine rancore 
Discretus sine livore 
Eruditus sine errore. 
Dominorum potentissimus 
Prelatorum clarissimus 
Discretorum discretissimus 
Eruditorum sapientissimus 
Salva dominatione affabilis 
Salva prelatione tractabilis 
Salva discretione iocundus.75 

De lo dicho, queda claro hasta qué punto Diego fue consciente del estilo en el 
que se propuso escribir su obra, actitud verdaderamente excepcional en un escritor 
peninsular a caballo de los siglos XII-XIII. Su modelo, dice, al hablar de la gesta de 
Alejandro Magno, no fue Cicerón, sobre el que pasó muchas «nieblas matutinas» 
cuando era estudiante de artes, sino Quinto Curcio, al cual alaba por la pureza de su 
lengua y estilo («... cuius lingua sicut calamus scribe velociter scribentis. Cuius stilus 
meo iudicio super omnes hystoriographos admirandus» [«… cuya lengua es como 
la pluma de un rápido escriba. Cuyo estilo, a mi juicio, debe ser admirado por encima 
de todos los demás historiógrafos»] -p.164-). Esta observación y preferencia por 
Quinto Curcio no es de extraordinaria relevancia cuando se tiene presente no solo el 

   
74  «Ut cum sepe eveniant in operto, non semper eveniant in aperto» (p. 174). «Ne circa mores morosi 
hominis moram faciam» (p.186). «Turba et turbo turbant episcopos … Turba quidem mater turbinis esse 
solet» (p. 185).« Impetrasse illa quatuor per effectum que videtur optasse ephesis per affectum» (p. 163). 
«In dictis faciens, in factis deficiens» (p. 176). 
75  Id., p. 162.     



Diego García de Campos y su obra Planeta 49 

estilo sino también el contenido de su obra. Quinto Curcio (Historiae Alexandri 
Magni -s. I-), desde el punto de vista estilístico, no deja de tener mucho en común 
con nuestro autor: estilo directo, celo por la veracidad de lo narrado, ironía y espíritu 
crítico ante los hechos y los personajes históricos, sin perdonarles críticas, a veces 
satíricas y mordaces y, en general, una actitud muy suspicaz ante la vanidad y la 
estupidez humana que para ambos era intolerable. El Planeta es un reclamo constante 
a la preocupación por escribir con buen estilo y a reflexionar sobre su misma obra. 
Diego García se da cuenta de que ha hecho uso más bien de la retórica que de la sátira 
(«stilo quodam magis rethorico quam sathyrico perpauca tetigi», p. 202), a pesar de 
que hay mucho también de ésta y del sarcasmo al que recurre con bastante frecuencia. 

Su preocupación y estima del buen estilo se advierte en muchas páginas de su 
obra al comparar, por ejemplo, el estilo de San Gregorio con la materia de la cual 
escribía el santo, dice que es «sicut pratum floribus. Sicut gemmis India. Sicut auro 
Hyspania. Sicut celum syderibus. Ita totus moribus atque muneribus redimitus» (p. 
163). Se deleita en explorar el estilo de Enodio y Sidonio («tam Enodii quam Sydonii 
dum exploro stylum, p.186); y sostiene que solo la brevedad puede suplir el estilo 
(«Defectum stili suppleat recens brevitas et fraglantis recencia brevitatis», p. 329); 
para acabar diciendo que «al que Dios dio el deseo de vivir, ojalá le dé también el 
arte de escribir» [Qui contulit desiderium vivendi, utinam conferat artificium 
scribendi», p. 313). En verdad, para Diego García, escribir es vivir. 

El Planeta es, sobre todo, un reclamo a las letras, al estudio y a la meditación 
sobre lo que se lee, motivo por el cual el autor tiene palabras durísimas para los que, 
teniendo la responsabilidad de educar, especialmente si son de la jerarquía, no se 
cuidan de leer los clásicos latinos: «Male sedet pontifici aggrestis rusticitas 
asinina…» [Mal le asienta al obispo la agreste rusticidad asnal] (p. 185).76 

A juzgar por la calidad de los manuscritos en que se conserva el Planeta, la obra 
debió ser conocida a lo largo de la Edad Media y hasta muy entrado el Renacimiento. 
La razón de aquella difusión se halla, tanto en el contenido, como en la forma: la 
temática religiosa, la crítica adusta de la corrupción moral y el celo por la patria 
hispana, junto con un latín erudito y singularísimo, adornado con numerosas citas y 
referencias a las Escrituras y filósofos, la debieron hacer sin duda muy atractiva para 
los gustos literarios de la época. Su primer admirador, y a la vez crítico, como 
acabamos de insinuar, fue el mismo destinatario de la obra, el insigne arzobispo de 

   
76  «Deo quoque displicet et hominibus prelatus miserabiliter hydiota. Qui a numquam tenebrosam 
aquam in nubibus aeris absorbebit, qui fontes argenteos et illimes puteos et defecatos rivulos latini eloqui 
non gustavit» (p.185). 



50 H. Salvador Martínez 

Toledo, que de escribir entendía. En la «Epístola» que dirigió al autor, al recibir el 
Prólogo de la obra y que Diego García colocó a la cabecera del Planeta, escribe: 

Recibidos los dones de vuestra devoción, y la dulce memoria de la contemplación 
escolástica, así como la profunda ciencia del prólogo epistolar condimentaron las 
insípidas alegrías de la mente aletargada con un regocijo estimulante. En verdad, la 
solidez de la profunda ciencia se manifiesta en la cuadratura, la notada autoridad de la 
cantidad de ejemplos patrísticos, la singular prerrogativa de la profundidad de las 
sentencias de los filósofos, la caridad dispersa de la recomendación de la cara devoción, 
la agradable suavidad del nombre de Jesús, que sólo conocieron aquellos que procuraron 
amarle en el interior de su corazón. Brilla el estilo adornado de los colores de la retórica, 
apuntalado por las autoridades de la teología, apoyado en los nombres santos, repleto de 
flores de filósofos, para que sea señalado en utilidad y honestidad. Ya en el prólogo se 
indica qué escondido dulzor está reservado en el resto del libro, al que preendulza el 
dulce nombre de Jesús para que, antes de que venga el maná del cielo, prearomatice la 
mente ávida de ciencia (p. 205). 

Esta epístola de agradecimiento por haberle dedicado la obra se centra en lo que 
hoy pudiéramos llamar crítica textual del prólogo de la obra, que es lo único que hasta 
aquel momento había recibido. Don Rodrigo admira, en primer lugar, la estructura 
de la obra, montada, como se dijo, sobre la base de la «cuadratura», es decir, sobre la 
base del número cuatro, que, en la época, era la expresión suprema de la perfección 
humana, el aristotélico «hombre cuadrado» (homo quadratus) y del universo («quia 
quadrata forma est plena et stabilis» – Planeta, p. 337-); pasando inmediatamente a 
elogiar la erudición del autor con citas de las Escrituras, los filósofos morales y la 
autoridad de los Padres de la Iglesia. Tal vez lo más importante, desde el punto de la 
novedad en el campo de la crítica literaria, sea el hecho de que don Rodrigo pone de 
relieve el estilo del autor, adornado con diversos recursos retóricos («fulget stilus 
rethorice redimitus coloribus») que sin duda hicieron de la obra, además de modelo 
de obra ascética y moral, modelo literario admirado por todos los de su época. 

Entre los grandes admiradores medievales de Planeta que escribieron en 
castellano merece la pena mencionar a Fernán Pérez de Guzmán (1376-1460) quien 
en las adiciones a su Mar de Historias resume en varios capítulos algunos ejemplos 
extraídos directamente del Planeta («De un doctor de España llamado Diego de 
Campos»).77 En su obra Loores de los claros varones de España Pérez de Guzmán 
se ocupa más directamente del estilo “asaz pulido” del autor de Planeta:  

   
77  El texto del Mar de Historias de Pérez de Guzmán fue publicado por J. Domínguez Bordona en su 
edición de Generaciones y Semblanzas, Madrid: CC, 1924, pp. 193-204. Los pasajes de Planeta 



Diego García de Campos y su obra Planeta 51 

Otro doctor castellano 
En estilo asaz pulido 
Yo me acuerdo haber leído 
Un volumen de su mano. 
Diego de Campos se llama 
Este doctor que yo digo. 
En tiempos de Don Rodrigo 
Grand Perlado e de grand fama.78 

Entrado ya el siglo XVI, a juzgar por la opinión desfavorable del gran 
humanista-clasicista, Alvar Gómez de Castro (1515-1580), quien no supo apreciar el 
estilo del autor, afirmando: “Tiene estilo copioso, pero no es elocuente” (nota 
preliminar al Ms.13.088, fol.3v), empezaron a cambiar las cosas, pasando la obra de 
Diego García a ser estigmatizada por el movimiento humanista-clasicista como 
muestra de un estilo obsoleto y barbarizante, típico de los años oscuros de la Edad 
Media. En otras palabras, la llegada del Humanismo, con su obsesión por el 
clasicismo latino, acabó con obras como el Planeta, a pesar de que su autor se hubiese 
declarado, a un mismo tiempo, senequista y ciceroniano, relegándola al olvido en que 
se ha visto hasta nuestros días, de tal manera que ningún experto medievalista 
latinista, que haya tenido noticia de su existencia, ha visto la necesidad de traducirla 
al castellano o a ninguna otra lengua moderna. 

 
 

   
traducidos por Pérez de Guzmán se encuentran en las páginas 318-322 de la ed. de Alonso. Al parecer, 
Pérez de Guzmán conoció el manuscrito A, el mismo usado por Alonso. 
78  En M. Menéndez Pelayo, Antología de poetas líricos castellanos …, en Biblioteca Clásica, t.136, 
p. 271; y en la ed. citada de Generaciones y Semblanzas., p. XXIV. 



4 
 

¿ESCRIBIÓ OTRAS OBRAS? 
 

No se conoce con certeza ninguna otra obra de Diego García, aunque, por confesión 
propia, sabemos que escribió, por lo menos, otra. En el libro segundo de Planeta, al 
tratar de los desposorios de Nuestra Señora con San José, escribe: «O quam libenter 
istam materiam ad unguem prosequerer usquequaque, nisi de ipsa alibi 
tractavissem» [«Oh, cuán de buena gana continuaría esta materia hasta el final, sino 
hubiera ya tratado de ella en detalle en otra parte»] (p. 270). Es muy probable que 
esta obra desconocida sobre la Virgen María tratase de un tema muy popular en su 
época: María mediadora («mediatrix»), al que dedicó el libro IV de Planeta, en el 
que discute el tema «Eva-Ave», contraponiendo a «Eva», causa del pecado original, 
con «Ave» [María], madre del Redentor, y analizando numerológicamente el 
significado de las letras del «Ave María» (pp. 325-327 y 340-343).79 En este mismo 
libro aparece también un comentario poético-literario al himno Ave maris stella que 
no dejaría de incluir en la desconocida obra mariana.80 

En todo caso, el contenido mariológico del libro IV nos da una buena idea del libro 
que había escrito sobre María, en el que con toda probabilidad se extendía a numerosos 
pasajes bíblicos de los que recogería una gran cantidad de particulares sobre la vida de 
la Virgen, partiendo sin duda, como es su costumbre, de la etimología del nombre María 
y continuando con su educación y el matrimonio con San José (pp. 269- 271). 

En el libro sexto de Planeta Diego promete escribir otra obra sobre el dulce 
nombre de Jesús (p. 114); pero probablemente no llegó a hacerlo, ya que murió poco 
después de completar Planeta en 1218. 

Más seguros estamos de que Diego García, como canciller de la corte de 
Alfonso VIII, fue el autor de la producción diplomática y epistolar del reinado, tanto 

   
79  En el libro IV se explaya en una interpretación alegórico-numerológica de la invocación Ave María 
gratia plena Dominus tecum que constituye un verdadero rompecabezas por el uso indiscriminado de la 
numerología y los insospechados significados de los números seis y siete que aplica a la célebre invocación 
mariana, tejiendo combinaciones aleatorias de las letras que componen la invocación (pp. 327 y ss.). 
80  Ille felix hymnographus qui ad laudem beate virginis illum celebrem hymnum composuit, Ave 

maris stella, ad istas sex dicciones et ad alias sex ydrias [de las bodas de Caná] dirigere potuit 
intellectum. Hymnum enim iste preter stilum et consuetudinem aliorum per sex versiculus est 
dictus. Per singulos versus in quatuor clausilis fabrefactus, per singulas clausulas in sex sillabas 
propagatus. Per sex versiculos, illas sex dicciones, per illas sex sillabas, illas sex ydrias, per 
quatuor clausulas: quia quadrata forma est plena et stabilis, plenitudinem vini in ydriis, et 
stabilitatem verbi in diccionibus potuit hymnographus designasse (p. 337). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 53 

en latín como en castellano, a la cual hemos hecho frecuentes alusiones en nuestro 
trabajo. A Diego se atribuye la redacción del Tratado de Cabreros (1205), que 
constituye el primer ejemplo de escritura en castellano de un texto largo de carácter 
oficial. El redactor del documento manifiesta un extraordinario conocimiento de la 
lengua romance que a partir de este momento hará continuas incursiones en los 
diplomas del reino de Castilla, señal evidente de su auge como lengua escrita, 
ofreciendo un preludio a la práctica del uso de la lengua vernácula en la cancillería 
de Fernando III, que pronto adquirirá carta de ciudadanía.81 

No obstante la falta de ulteriores detalles sobre la producción literaria de Diego 
García, algunos investigadores, como J. Hernando, han dedicado muchas páginas a 
especular sobre la posible paternidad del canciller de numerosas traducciones de 
textos didáctico-sapienciales del árabe, como el Secretum secretorum, o la Carta de 
Aristóteles a Alejandro, lo cual le habría llevado a afirmar en Planeta, basándose en 
la Carta, que «el secretario del rey es el guardián de sus secretos»; así como textos 
tan clásicos castellanos de la Edad Media como el Libro de Alexandre.82 

Por lo que se refiere a las numerosas traducciones del árabe que se conservan en 
la biblioteca de la Universidad de Salamanca, que algunos estudiosos han atribuido a 
Diego García, la atribución descansa sobre el postulado de que Diego García de 
Campos debe indentificarse con: Juan Hispano, Juan Hispanense, Juan Hispalense, 
y varias otras variantes más del mismo nombre (Ispano, Yspanolo, Espalon, Hispan), 
nombres que aparecen en la documentación de Santa María de Bujedo de la que fue 
abad Diego García).83 Aquí es donde, creo, está el problema. Que un Juan Hispano, 
solo, o junto con su compañero Domingo Gundisalvo, sea el traductor que aparece, 
por ejemplo, al final del Fons vitae de Avicebrón («Transtulit Hispanis interpres 
lingua Johannis: / Nunc ex arabico, non absque iuvante Dominico»), no lo pone en 

   
81  Véase el análisis lingüístico del Tratado de R. Wright, Latín tardío y romance temprano en España 
y la Francia carolingia, Madrid, 1989, pp. 352-362; y ahora El tratado de Cabreros (1206): estudio 
sociofilológico de una reforma ortográfica, London, 2000, donde publica los dos manuscritos que se 
conservan del Tratado. Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, pp. 271-280. Para el proceso de 
romanización de la cultura escrita, cfr. F. Gómez Redondo, Historia de la prosa medieval castellana. I. 
La creación del discurso prosístico en el entramado cortesano, Madrid, Cátedra, 1998, p. 20. 
82  J. Hernando Pérez, Hispano Diego García, 1992. 
83  En este monasterio se conservaba un manuscrito que contenía las nueve primeras estrofas del Libro 
de Alexandre que fueron copiadas por Francisco de Bivar en su obra Marci Maximi Caesaraugustani, 
viri doctissimi Continuacio Chronici omnimodae Historiae ab Anno Christi 430 (ubi Flav L. Dexter 
desit) usque ad 612 quo Maximus pervenit…Matriti, Ex typ. Didaci Diaz de la Carrera, Anno 1602, pp. 
335-337. Francisco de Bivar, como es sabido, fue el primero que sugirió la idea de que Berceo pudo 
haber sido el autor del Libro de Alexandre (cfr. la ed. de J. Cañas, ed. Libro de Alexandre, Madrid, 
Cátedra, 1988, p.15); y con el nombre de Berceo lo publicó Dana A. Nelson, ed. Gonzalo de Berceo, El 
Libro de Alexandre, Madrid, Editorial Gredos, BRH, Textos, 13, 1979. 



54 H. Salvador Martínez 

duda nadie, pero se desconoce su identidad, aunque precisamente haya sido Alonso, 
editor del Planeta, el que lo identificase con un Juan Hispano, converso, cuyo nombre 
judío habría sido Salomón ibn Dawud.84 Hernando, basándose en la opinión de 
Alonso, cree haber demostrado que efectivamente Diego García, no sólo es Juan 
Hispano, sino también es el «Mauritius Hispanus» de las condenas de París contra la 
enseñanza de la Metaphysica y la Philosophia naturalis de Aristóteles.85 La cantidad 
de autores, traductores y clérigos que llevaron el nombre de Juan a primeros del siglo 
XIII es tal que frecuentemente es imposible distinguir uno de otro. No obstante, la 
hipotética identificación de nuestro canciller con un Juan Hispano, quien quiera que 
fuese, cronológicamente, está en conflicto con lo que sabemos de Diego García. El 
Juan Hispano, traductor, habría muerto en 1166, mientras que el canciller, según la 
cronología de Hernando, habría vivido hasta 1235 (op.cit., pp. 19-20, y 85-86). 

El tema de las posibles traducciones del árabe de Diego García, sin embargo, le 
lleva a Hernando a interpretar el extenso alegato en defensa de su ortodoxia que 
Diego García puso al final del prólogo de Planeta, como el posible motivo de su 
defensa. Se desconoce cuáles fueron las acusaciones lanzadas contra él, o si hubo una 
condena o reprobación de la Iglesia, como presume J. Hernando. El autor está 
amargado por causas que no explica, pero que no parece que tuvieran que ver con 
disposición alguna (o acaso deposición de cargos) de la Iglesia, sino con la crítica que 

   
84  Evencebrolis (Ibn Gebirol), Fons vitae, ex arabico in latinum translatus ab Iohanne et Dominico 
Gundissalino, Primum edidit Clemens Baeumker, Monasterii, Formis Aschendorffianis, 1895, p. 476. A 
este Juan Hispano/Salomón ibn Dawud se le atribuye la traducción del De magnis coniunctionibus de Abu 
Ma’sar, además de numerosos comentarios árabes de las obras de Aristóteles. Habría llegado a ser obispo 
de Segovia (1140) y después arzobispo de Toledo (1151) hasta su muerte, ocurrida en 1166. No sólo, este 
mismo Juan Hispano, según Alonso, debe identificarse con el «Mauritius hyspanus» de las prohibiciones 
de París de 1210 y 1215, al cual se atribuyen también obras de extraordinaria importancia para el desarrollo 
de la filosofía y la teología del siglo XIII: un conocido tratado De Anima, el Liber de causis, y el Liber de 
causis primis et secundis, una Física, una Lógica y una Metafísica (cfr. Alonso, «Notas sobre los 
traductores toledanos Domingo Gundisalvo y Juan Hispano», Al-Andalus, 8, 1943, pp.155-188). González 
Palencia cree que fue también autor del Epitome totius astrologiae (1142) (El arzobispo D. Raimundo de 
Toledo, Madrid, 1942, p.118). Alberto Magno atribuyó el mencionado tratado De Anima a un «Ioannes 
Toletanus Archiepiscopus» (Summa Theologica, II, q.73, m.1), que se cree se trate del mismo arzobispo 
de Toledo identificado por Alonso con Salomón ibn Dawud. Por el contrario, según Ch. Burnett, el 
magister Juan Hispano, que trabajó como traductor en Toledo, habría sido también arcediano de Toledo y 
después obispo de Albarracín y habría muerto en 1215 («Magister Ioanes Hispanus: Towards the Identity 
of a Toledan Translator» en Comprendre et maitriser la nature au Moyen Age. Mélanges d’histoire des 
siences offerts a Guy Baeujouan, Paris-Genève, 1994, pp. 425-436). 
85  Cfr. Hernando, Hispano Diego García, pp. 73-87. F. Gómez Redondo, hablando de la autoría del 
Libro de Alexandre, condivide la hipótesis de J. Hernando: «... aun siendo arriesgada esta composición, 
las semejanzas entre este libro de teología, Planeta, y el poema clerical son más que sospechosas» (Poesía 
española, 1. Edad Media: Juglaría, Clerecía y Romancero, Barcelona, Crítica, 1996, p. 270). Pero véase 
la reseña del libro de J. Hernando por A. Arizaleta en La Corónica, 22, 1 (Fall 1993), pp.90-94. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 55 

«detractores» y «envidiosos”’» hicieron de su obra. En el prólogo ataca a esos 
detractores con singular dureza (pp. 200-201). Ni de este prólogo, ni de otras partes 
de la obra se puede deducir que la causa de su desazón fuese la condena de sus 
traducciones del árabe por el obispo de París Esteban Tempier en 1210 y 1215, como 
sostiene Hernando. Por el contrario, del texto del Planeta se desprende clara y 
explícitamente que se trató de envidiosos y detractores de «esta obra» (istud opus).86 
Lo cual no debería sorprendernos, dado que Diego García criticó implacablemente la 
corrupción de la jerarquía de la Iglesia, especialmente de los obispos y las órdenes 
religiosas, que eran los únicos que podían leer la obra, y seguramente no perdonarían 
fácilmente aquel duro ataque a uno de ellos. En todo caso, Diego García se lamenta 
con el arzobispo, diciéndole que por causas que desconoce, «su persona se encuentra 
privada de todo privilegio, huérfana de toda prerrogativa y despojada toda 
reverencia».87 No obstante las adversidades que está padeciendo, le dice a don 
Rodrigo, «su patrón, su defensor y su vengador», que en adelante seguirá escribiendo 
de él y para él, aunque no sea más que para que el prelado pueda seguir diciendo: 
«¡todavía existís!» (p. 202). Más adelante veremos por qué Diego García se tomó tan 
a pecho seguir escribiendo sobre y para don Rodrigo. 

El objetivo de nuestro estudio no es discutir el mérito de la atribución reciente 
de determinadas obras vernáculas a Diego García de Campos, como el Libro de 
Alexandre, compuesto hacia 1201-1205; el Cantar de mío Cid, compuesto hacia el 
1207; o el Poema de Fernán González, compuesto hacia 1250, porque nos llevaría 
demasiado lejos del tema que nos hemos propuesto. No hay, sin embargo, como se 
verá más adelante, argumentos lo suficientemente contundentes para negar que 
Diego García en su juventud se dedicase a traducir textos didáctico-sapienciales del 
árabe, como el Secretum secretorum, o la Carta de Aristóteles a Alejandro, ya que, 
de los numerosos paralelismos entre estos textos y Planeta, se pudiera fácilmente 

   
86  Respondere autem emulis opus istud operte ruminantibus ver aperte rodentibus, aut esset superfluum 

aut pusillamine, cum Deo propitio eundem habeam iudicem quam patronum [es decir Don Rodrigo], 
eundem dominum quem ultorem. Iudicem distretum. Patronum propitium. Dominum potentem. 
Ultorem atrociter vindicantem. Non cachynent emuli, non subsanent invidia, non concinnent dolos 
falsarii detractores, qui tam sublimem materiam agresti calamo orsus fui (p. 200). 

87  Opto eneim ut liber iste sit dignus invidia ut in ipso semper livor inveniat unde doleat, quod sepe 
volens consummere; ipse sepissime consummatur. Qui enim huius dignitatem materia, et 
novitatem loquendi et gratam stili novi recenciam non veretur; nescio quo pacto personam meam 
omni nudam privilegio, omni prerogativa orphanam, omni reverencia spoliatam, vel revereatur 
vel diligat vel commendet. Secure igitur more solito rodat invidia ut rodatur, ut ruminetur ruminet, 
ut feriatur feriat, comburet ut igne proprio quo inaniter temptat comburere, ipsa infernaliter 
compuretur. Inter furias et arpyas quanto immanior tanto ceca invidia, que favore proprio 
excecata, dum innocentibus nocere desiderat, dampna domestica non advertit (p. 201). 



56 H. Salvador Martínez 

llegar a la posibilidad de que se trata del mismo autor.88 Por otro lado, hay que tener 
en cuenta también que las varias semejanzas señaldas por J. Hernando y otros 
estudiosos entre estas obras y Planeta pudieran ser más bien fruto de la nueva 
mentalidad que se difundió en Castilla a raíz del movimiento literario-cultural que 
Francisco Rico llamó clerecía del mester, que se ocupó de tratar los mismos temas 
con las mismas técnicas. 

Dicho esto, no quisiera perder la oportunidad para referirme a la atribución a 
Diego García de una obra concreta, que precisamente pertenece al mester de clerecía, 
el Libro de Alexandre, sobre la cual se ha centrado la controversia de la autoría, 
señalando un pasaje de Planeta que parece estar reñido con la admiración que el autor 
del Alexandre sentía por su héroe. Se trata de un texto en el que Diego García discute 
el concepto de largueza en el héroe macedonio, rechazando aquella fementida 
largueza de Alejandro, que tanto se decantaba en los festines de la corte: 

Enrojezca, pues, enrojezca y cállese el decantado elogio de Alejandro. Porque protestando 
con Solino y oponiéndose con Séneca, la temeridad en Alejandro fue afortunada gracias a 
su valor. Pues el haber sido sobremanera pródigo, sus alabanzas son fatuamente exaltadas 
con el título de largueza. En realidad, no seguía la regla de los verdaderos donantes, pues 
no era verdaderamente generoso, sino anómalo en su mentida largueza. Es proverbial entre 
los antiguos que fue malo en la amistad y disoluto, difuso y pródigo confuso: nunca 
mereció ser llamado generoso. Pero ¿qué tengo yo que ver con Alejandro? Tú, curioso 
lector, ¿por qué me preguntas por él? Interroga a los que lo vieron y escucharon. Es decir, 
a los comensales frecuentes de Alejandro, Valerio Máximo y Quinto Curcio, que crecieron 
con él; el primero le hizo de nodriza y el segundo fue amamantado por él. Cuyo estilo, a 
mi juicio, rápido como la pluma de un escriba veloz, debe ser admirado por encima de 
todos los historiógrafos. Allí verás claramente que aquel Alejandro Magno, macedonio o 
peleo, de quien la fama no duda mentir sin pudor y de muchas maneras, todo él dedicado 
a los lisonjeros, fue esclavo del vil viento vulgar y del favor del pueblo y de la volátil 
opinión, el cual hizo fin de su propósito, alabado de tantas maneras en desenfrenados 
festines. Esta es, en cambio, la verdadera largueza o liberalidad, la que seguimos con 
reverencia y que reverenciamos con humildad. Ésta, pues, debe ser llamada por 

   
88  El Secretum se conserva en la BN Madrid, Ms. 9428, fols. 32-51; y en otro manuscrito también de la 
BN Sign. 2/34692. Este manuscrito contiene una Carta de Aristóteles a Alejandro (fols. 1r-20v). Se cree que 
habría sido doña Berenguela la que ordenó a uno de los maestros de Fernando III, Diego García de Campos, 
la traducción del árabe del Poridad de las poridades (o Secreto de los secretos) con el título de De regimine 
regum, principum et dominorum [Sobre la educación de reyes, príncipes y señores], con el fin de compilar 
un manual de educación para su hijo Fernando III. Esta obra, en la que se incluye una sección «sobre el 
mantenimiento del cuerpo humano», fue usada por Alfonso X en la composición de la Segunda Partida. Cfr. 
H.S. Martínez, Berenguela la Grande, p. 306 y pp. 310-311, nota 27. Para la atribución de la traducción del 
Poridat a Diego García de Campos, cfr. J. Hernando Pérez, Hispano Diego García, pp. 297-299. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 57 

antonomasia la largueza de las larguezas: sólo aquella a la cual no le basta luchar por la 
gloria inane de modo indigno, sino pisotearla. (Planeta, pp. 163-164). 

Desconocemos el contexto en que se desarrolló este diálogo implícito entre el 
autor y su público; pero dada su reputación de hombre de letras, es posible que algún 
comensal curioso, después de haber oído durante algún banquete cortesano la historia 
de Alejandro Magno narrada por algún trovador, preguntase al canciller si 
verdaderamente había sido tan generoso como lo había cantado el poeta. Diego 
García, que evidentemente conocía la obra castellana, o la francesa, porque no creo 
que esté aludiendo al Alexandreis de Gautier de Châtillon, aunque tampoco me 
atrevería a excluirlo, malhumorado, respondió, diciendo que era comúnmente sabido 
por los antiguos (entre los que cita a Solino y a Séneca) que Alejandro nunca mereció 
ser llamado espléndido.89 

Sorprende que Diego García no recomiende la versión de la historia de 
Alejandro Magno de Gautier de Châtillon, que gozó de gran fama en su época, sino 
la de los clásicos latinos, tal vez porque sabía que Gautier era un novelero, como lo 
era el poeta castellano que lo adaptó.90 Diego García evidentemente está criticando 
la largueza o magnanimidad de Alejandro sobre la base de la moralidad aristotélica, 
según la cual, dicha virtud moral abarca, primeramente, el dominio o conquista de 
uno mismo y, después, se extiende también a la conquista del mundo; para el 
canciller, que es un rigorista en su moralidad, la largueza de Alejandro no es lo 
suficientemente desinteresada para ser presentada como modelo de magnanimidad 
que debe poseer todo héroe cristiano, ya que la largueza de Alejandro no iba 
acompañada de la humildad y la esperanza, que son virtudes cristianas, las cuales 

   
89  Quia Solino protestante et Seneca contestante, pro virtute fuit felix temeritas Alexandro. Cum enim 

enormiter esset prodigus: laudes eius fatuissime largitatis titulo rubricantur. Quippe cum non 
sequeretur verorum regulam donatorum: non erat largus, set mentite annomalus largitatis. 
Regulare est itaque apud veteres, quod dissutus et dissolutus et diffusus et confusus prodigus, 
numquam meruit dici largus (p. 163). 

90  Los especialistas de la obra de Châtillon sostienen que probablemente la epopeya Alexandreis fue 
escrita entre 1176 y 1182, más bien hacia la primera fecha (cfr. A.C. Dionisotti, «Walter of Chatillon and 
the Greeks», en Latin Poetry and the Classical Tradition, Oxford, Clarendon Press, 1990); fecha 
demasiado temprana para poder ser conocida la obra por Diego García cuando estudiaba en París, pero 
lo suficientemente lejana como para que la conociese en el momento de escribir Planeta en 1218. Pero 
el anónimo poeta del Alexandre castellano usó también otras fuentes igualmente importantes. Cfr. A. 
Arizaleta, La transalation d’Alexandre. Recherches sur les structures et les significations du Libro de 
Alexandre, Paris, Klincksieck, 1999, pp. 51-80, donde puede hallarse un sucinto pero preciso análisis de 
las fuentes del Libro de Alexandre, con biliografía. 



58 H. Salvador Martínez 

están en conflicto con la soberbia, la vanidad y la avaricia de mando que llevaron al 
héroe macedonio a su perdición.91 

Finalmente, para terminar este apartado, quisiera mencionar la atribución a 
Diego García del Auto de los Reyes Magos. El Auto, como es sabido, es la única pieza 
del más temprano drama vernáculo medieval que se conserva (primera mitad del 
siglo XIII) y, recientemente, ha sido atribuido al más ilustre de los cortesanos de 
Alfonso VIII, don Rodrigo Jiménez de Rada.92 Con no menos probabilidad ha sido 
atribuido también a su canciller, Diego García. El bien informado canciller, desde 
luego, conoce la tradición de los tres reyes sabios que acudieron a adorar al recién 
nacido Mesías. En una época en que los nombres no eran fijos ni en el número ni en 
la nomenclatura, Diego García los enumera y los menciona en el mismo orden en que 
aparecen en el Auto: Melchor, Gaspar y Baltasar (pp. 282-303), así como los dones 
que ofrecieron.93 Esto lleva al editor de Planeta a concluir: «El contenido es 
manifiestamente idéntico en el teólogo de Cristo-Rey y en el Auto de los Reyes 
Magos. Son inumerables las veces que vuelve en el Planeta al tema de los Reyes. O 
el clérigo poeta está sumamente influido por la representación del Auto o realmente 
es él su autor. Dejo al lector la elección» (Intr. pp. 106-107). 

En el Auto, desde luego, muy en sintonía con el temple crítico del canciller, se 
halla una buena dosis de sátira política en el papel de Herodes y los tres reyes magos 
(sabios) que llegan a su corte para informarle de la venida del Mesías. Entre los 
cortesanos de Alfonso VIII había numerosos judíos que ocupaban los puestos más 
encumbrados como médicos, economistas y embajadores. La pieza dramática, tanto 
si hubiese sido compuesta por don Rodrigo como si su autor hubiese sido Diego 
García, pudiera ser un velado reproche, o acaso una invitación a la conversión, a 
aquellos sabios judíos y musulmanes que se beneficiaban de los favores de la corte, 
pero seguían manteniendo sus creencias contrarias al espíritu cruzado que animaba a 
los reyes cristianos.94 
   
91  Sobre el concepto de largueza en la antigüedad y la Edad Media, cfr. R.A. Gauthier, Magnanimitè, 
l’ideal de la grandeur dans la Pilosophie païenne et dans la Théologie Chrétienne, Paris, 1951, pp. 55-
114 y 179-291 
92  Cfr. L. Pick, Conflict and Coexistence: Archbishop Rodrigo and the Muslims and the Jews of 
Medieval Spain, Ann Arbor, University of Muchigan Press, 2004. La autora se ocupa extensamente de 
don Rodrigo como responsable de la formación de la política cultural de la España Medieval hacia los 
judíos y los musulmanes, proponiéndolo como posible autor del Auto de los Reyes Magos. 
93  «Mirabiliter autem notandum et notabiliter admirandum quod illa tria Trium Magorum munera 
[aurum, thus et mirra] secundum Mathei ordinem in hoc nomine Christus quodam ineffabili et divino 
misterio videtur celitus compilata» (p. 300). 
94  Por lo que se refiere a la actitud del autor de Planeta hacia los judíos, sin inveir directamente contra 
ellos, no deja de lanzar sus pullas (algunas, por cierto, difamantes) contra su incredulidad de las profecías 
y la, según él, tergiversada interpretación de las Escrituras (p. 416); pero Diego García está convencido 



5 

PRESENCIA DE LOS CLÁSICOS EN PLANETA 

El «Prólogo epistolar» del Planeta, como se dijo, está construido sobre cuatro pilares: 
«¿para quién escribo?», «¿cuándo escribo?», «¿por qué escribo?» y «¿de qué 
escribo?» (p. 161-162). En el proceso de responder a la primera pregunta, Diego 
Gacía teje un gran elogio de don Rodrigo Jiménez de Rada, su patrón. Diego tuvo en 
gran estima a don Rodrigo, al que consideraba la personificación y el símbolo del 
esplendor de la cultura y la política castellana durante el reinado de Alfonso VIII, así 
como la esperanza de la continuidad de aquellos valores. 

La época de las grandes traducciones de los filósofos y los científicos griegos 
del árabe, llevada a cabo en Toledo y en otros centros de la Península, estaba llegando 
a su fin cuando se escribe Planeta. Pero el saber acumulado ha pasado a formar parte 
del bagaje cultural que todo “scholar” tiene que poseer para poder trabajar en las 
cancillerías reales, episcopales, o como administrador de los bienes de los 
monasterios. En 1215, cuando el arzobispo de Toledo viaja a Roma para asistir al IV 
Concilio de Letrán, entre los expertos canonistas y estudiosos que le acompañaban 
se hallaba Diego García, junto con el averroísta Miguel Escoto, uno de los grandes 
traductores toledanos.95 Escoto abandonó Toledo poco después de volver del 
Concilio (h. 1220) para ponerse al servicio de Federico II en Sicilia. Ese abandono 
de la capital del saber científico-filosófico de la Europa cristiana simboliza el final de 

de que al final se convertirán (pp. 300-302). Hablando del significado de las letras del nombre Ihesus, 
abreviado ihc (con una raya trasversal encima que representa la cuarta letra del nombre en hebreo, o 
tetragramaton), dice: 

Et puto non minus mirabile quam notabile, quod apud hebreos h que non est littera set aspirationis 
nota et apud nos c significativa littera est finalis. Hebrey enim ex vocatione huius nominis non 
expectant finaliter bonam litteram, vitam videlicet sempiternam. Set aspirationis notam mercedem 
scilicet temporalem. Ut excusso christianorum iugo possint liberius cum respiraverint aspirare. Et 
ad hoc forsitan designandum, provisione Domini date sunt iudeis quedam turpes aspirationes pro 
litteris que cum deformitate horribili et absurda quadam raucedine nescio utrum magis in ventre, 
an in pectore proferuntur. Unde iudei quando legunt sollempnius vel loquntur, tanto fedius et 
fetidius oblactrantes tanquam ventriloqui videntur quam símiles antiquis canibus rusticanis. Nobis 
autem datum est in hoc sacro nomine c litteram finalem ponere que sicut centum in computativo 
calculo representat, ita nobis fructum centesimum in sentenciali calculo repromittit. O quam 
gloriosa c littera que martirum et predicatorum et virginum designat aureolam. (pp. 415-416). 

Intelligenti pauca! No creo que a los sabios judíos de la corte les hiciesen mucha gracia estas 
observaciones viscerales sobre la aspiración de ciertos signos en las letras hebreas. 
95  Cfr. J.F. Rivera Recio, “Personajes hispanos”, p. 355; J.M. Millás Vallicrosa, Las traducciones 
orientales, p. 10. 



60 H. Salvador Martínez 

una época caracterizada por la transferencia del saber, o translatio studii, de Oriente 
a Occidente, y el principio de una nueva etapa de asimilación y reelaboración 
sistemática de ese saber en los nuevos centros que fueron las universidades. 

Al empezar a reinar Alfonso VIII (1158-1214), fundador de la primera 
Universidad castellana y peninsular, la vida intelectual del reino estaba prácticamente 
en su totalidad en manos de hombres de iglesia que, por más brillantes que fuesen, su 
campo de especulación se limitaba exclusivamente a la teología; las artes liberales y 
la filosofía estaban relegadas a un servicio ancilar. Al final de su reinado, sin 
embargo, las cosas habían cambiado considerablemente. La teología llega a su 
máximo esplendor durante sus últimos años de reinado y especialmente a lo largo de 
todo el siglo XIII, bajo Berenguela la Grande, Fernando III y su hijo Alfonso X. Junto 
a esta antigua disciplina, ahora levantada sobre bases nuevas como ciencia, fruto del 
saber aristotélico, nació y se desarrolló un saber nuevo del cual se hicieron cargo 
nuevas generaciones de estudiosos que ya no eran monjes encerrados en sus 
scriptoria sino scholares, que, como dice Diego García, son clérigos («Scolares 
quidem sunt clerici» -p.226-); pero que no se aíslan, sino que estudian y enseñan y 
trabajan en el mundo: «Son clérigos, dirá Francisco Rico, resumiendo un pasaje del 
Planeta, con el pie en el suelo y el ojo en el cielo, que no comen la sopa boba, antes 
andan a vueltas con los libros, los traducen, comentan, exponen, viven para ellos y 
mueren con ellos en las manos».96 

La imagen del hombre o la mujer de letras, que tiene como ideal morir con un 
libro en las manos, la dejó plasmada el artista que entalló la imagen fúnebre de Leonor 
de Aquitania, la gran amante de la poesía occitana y de los trovadores, que fue 
colocada sobre su tumba y que hoy en día adorna la gran nave de la iglesia abacial de 
Fontevrault. Esta imagen de la gran reina con el libro en las manos, tal vez 
contemplada por Diego durante su permanencia en Francia, es la que después se 
convertirá en el tópico literario que aparece en Planeta y otros escritores de la época. 

Los progresos obtenidos durante la primera parte del siglo XII en el campo del 
pensamiento filosófico-científico como resultado del programa de traducciones del 
árabe empiezan a dar sus frutos durante el reinado de Alfonso VIII y su nieto 
Fernando III, que es cuando se lleva a cabo una verdadera revolución en el campo 
   
96  Profecto reversa est ecclesia per scholares. Isti enim sunt qui in igne positi non uruntur. Qui pedem 

tenent in mundo, et mentem in celo […] Qui studiis se exercent, qui vigiliis se afligunt, qui panem 
non camedunt ociosum; qui non vivunt ut comedant, sed comedunt ut vivant [… Scholares etenim 
post longa gignasia et erumpnas diutinas, non corde set corpore tantisper a studio temperantes, 
fiunt sepius columpne in domo Domini indefesse. Verus autem scholaris videtur cum littera 
quoddam pulchrum matrimonium contraxisse. Unde illud: “Vivit ut addiscat et in ipso limine 
mortis / in dextra librum posse tenere cupit” (Planeta, pp. 406-407). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 61 

del estudio de las ciencias y sobre todo en la estructuración del sistema teológico 
sobre bases filosófico-aristotélicas nuevas por Alberto Magno y su discípulo Tomás 
de Aquino y otros grandes maestros franciscanos que impartían su saber en París y 
Oxford.97 Diego García, en un alarde sin precedentes en las letras, está convencido 
de que serán los nuevos scholares los que rescatarán la Iglesia que ahora yace bajo 
las ínfulas de prelados corruptos. 

Es en este contexto cultural en el que se lleva a cabo una visión sincrética de la 
cultura clásica y humanística por personalidades extraordinarias de las escuelas de 
Chartres y de San Víctor de Marsella, algunos de ellos maestros en la Universidad de 
París, y fueron también educadores de varios intelectuales castellanos, entre ellos 
Rodrigo Jiménez de Rada y Diego García de Campos. 

Un buen ejemplo de la transferencia literaria clásico-humanística, que informa 
el nuevo ideal de scholar, lo tenemos precisamente en la obra de Diego García el 
cual, además de estudioso de teología, filosofía y cánones, que le permitieron ser un 
auténtico profesional como consejero real, fue también estudioso de los clásicos, a 
cuya sombra aprendió a escribir. 

El prólogo del Planeta es precisamente el elogio de uno de esos estudiantes 
peninsulares que frecuentaron la Universidad de París y que no desperdiciaron el 
tiempo, don Rodrigo Jiménez de Rada, quien como arzobispo de Toledo, Canciller 
del reino y gran magnate, tenía una desmesurada pasión por las letras y los libros y, 
dado su extraordinario poder adquisitivo, mantuvo una importante colección que es 
la que probablemente tiene presente Diego García al hacer el elogio de su patrón, al 
que conocía bien por haber sido deán de la catedral toledana y sustituto suyo en la 
cancillería del reino; porque, para él, por más canciller de Castilla que fuese, hubiese 
sido prácticamente imposible acumular tanto volumen de clásicos latinos y 
medievales.98 En cualquier caso, las listas de obras y autores que proporciona son 
presentadas como un elogio y manifestación de los conocimientos del destinatario de 
su obra, aunque claramente son también la proyección del ideal de todo scholar, al 
mismo tiempo que una muestra de la gran erudición del autor. 

Respondiendo, pues, a la pregunta: «¿Para quién escribo?», dice:  
Escribo para un señor, escribo para un prelado, discretísimo, maravillosamente erudito; 
que el Omnipotente hizo y perfeccionó para que fuéseis señor por justicia, prelado por 

   
97  De hecho, fue precisamente durante el periodo que nos ocupa cuando las escuelas parisinas 
renacieron y adquirieron su gran prestigio. Cfr. S.C. Ferruelo, The Origins of the University: The Schools 
of Paris and Their Critics, 1100-1215, Stanford, Stanford University Press, 1985, esp. pp. 87-88. 
98  Hernando Pérez, sin embargo, sostiene que la información sobre los autores que menciona en su 
obra procede de la biblioteca personal de Diego García (Hispano Diego García, p. 61). 



62 H. Salvador Martínez 

prudencia, discretísimo por naturaleza, eruditísimo por su doctrina… erudito en letras y 
en la naturaleza… con toda certeza puedo afirmar que igualáis, por no decir, superáis a 
muchos prícipes en potestad, a muchos patriarcas en erudición, a los filósofos más 
profundos en inquisición, a teólogos famosos en investigación… Me veo débil e 
impotente para describir vuestro dominio y diligencia en el estudio… Sin intención 
alguna de halagar, estoy seguro de que si aquellos príncipes y próceres del palacio de la 
largueza, es decir, Marco Tulio, Aneo Séneca, el milanés Ambrosio y el gran Gregorio, 
que escribieron sus propios códices sobre esta materia, tratasen de dibujar vuestra 
liberalidad, serían incapaces, pues no les bastaría Marco Tulio Cicerón y su Liber de 
officiis con la Rethorica, Aneo Séneca y su Liber de beneficiis con el libro De clementia, 
Ambrosio de Milán y su De officiis, Gregorio Magno y el Liber Moralium, ni Solino, ni 
Valerio Maximo, ni Quinto Curcio y sus obras (pp.163-164). 

Es evidente que el canciller usa esta gran hipérbole para acentuar, “sin intención 
alguna de halagar”, la gran erudición de don Rodrigo. A esta primera serie de clásicos 
y medievales que sin duda eran los autores preferidos en las escuelas catedralicias y 
las primeras universidades, sigue otra donde da paso también a algunos Padres de la 
Iglesia y a otros escritores medievales en los que don Rodrigo era igualmente 
competente: Silvestre, Teodoro, Lupo, Germano, Orígenes alejandrino, Alcuino, 
Hilario, Jerónimo, Beda, Agustín, Rábano, Isidoro de Sevilla, Ambrosio, Gregorio, 
Paulino, Própero (p. 166). 

Donde aparecen los clásicos, sin embargo, es al describir el quehacer intelectual 
de don Rodrigo, al que, dice, no hallaréis nunca ocioso, sino: 

interpretando las Sagradas Escrituras con los Setenta y dos, o traduciendo con Teodosio 
y Águila, o filosofando con Platón, o disputando con Aristóteles, o consolando con 
Boecio, o celebrando las bodas entre Mercurio y Filología con Marciano, o soñando con 
Macrobio. A veces lo hallaréis estudiando la historia griega con Quinto Curcio, o la 
troyana con Dares Frigio, o la romana con Tito Livio, o describiendo la española con 
Orosio. Otras veces lo hallaréis con Solino, leyendo sus maravillas del mundo, o con 
Plinio del lugar y los climas de la tierra, o con Mercurio de los templos y palacios, o con 
Paladio en busca de los secretos de la naturaleza y los intricados secretos de las cosas.99 

   
99  Es difícil identificar a qué Paladio se está refieriendo; por la pista que ofrece pudiera tratarse de 
Palladius Rutilius Taurus Aemilianus, activo hacia el s. V, autor de un tratado de agricultura y de otro de 
veterinaria, y muy conocido en la Edad Media (vid. A. Moure Casas, Paladio: Tratado de agricultura, 
Medicina veterinaria, Poema de los injertos, Madrid: Gredos, 1990, Biblioteca Clásica Gredos, 135); 
pero pudiera aludir también a Paladio, monje asceta, obispo y cronista, nacido en Galatia (Anatolia) h. 
363 d.C., y muerto en Aspuna, a. de 431, el cual escribió la Historia Lausiaca (419/420), así llamada por 
haberla dedicado a Lausus, canciller de la corte imperial, sobre el origen del monasticismo en Egipto y 
en el Medio Oriente. Esta obra tiene un valor incalculable para la historia de los orígenes del ascetismo 



Diego García de Campos y su obra Planeta 63 

A veces lo hallaréis leyendo sobre Alejandro, según Valerio Máximo, o sobre Ulises y 
Néstor, según Dictis, filósofo cretense, o sobre Carlomagno, según Alcuino, o Arturo, 
según Rábano, o Remo y Rómulo, según Eutropio, o Mahoma, según Kandis, o Ricardo, 
según Merlín, más como recreración que como instrucción. De cuando en cuando lo 
hallaréis con Macrobio y sus saturnales, o con Valerio y sus dichos y hechos, modelo de 
elegancia y de facecias risibles, o con Sidonio y sus sales mordaces y sus juegos picantes. 
De cuando en cuando lo hallaréis, o con Mercurio Trimegisto, o con el filósofo Udaspo, 
o con el rey africano Albildamor, o con el profeta Daniel, o con Jacob sobre las 
bendiciones, o con Pablo sobre sus epístolas, y con Juan sobre el Apocalipsis, o con el 
Señor en el Evangelio, o de manera más llana y completa lo hallaréis con Metodio mártir, 
disputando sobre el tiempo del Anticristo y el fin del sol. Más frecuentemente, sin 
embargo, lo hallaréis disertando del alma con Casiodoro, o sobre la fisonomía con 
Neptanobo,100 o sobre el arte militar con Vegecio, o sobre la vida de los césares con 
Suetonio, o sobre diversidad de cosas no contrarias con Agelio, o de los rudimentos de 
la nueva obra con el erudito Servio (pp. 169-170). 

Por lo que se refiere al conocimiento de los filósofos morales por parte de don 
Rodrigo, Diego dice que su doctrina, mejor dicho, sus dogmas, le son familiares 
desde su juventud, como andar por casa. No obstante, por causa de la diversidad de 
los tiempos y sectas, se ha servido de: 

Crates y Eucrates, Sócretes y Xenócrates, Arquímedes y Euménides, Perménides y 
Parmenio, Meónides y Meónido, Marcial y Marciano, Aristarco y Nicómaco, 
Asclepíades y Empédocles, Efístides y Pitágoras, Parrasis y Apeles. Familiares le son 
también Diógenes y Demócrito, Apuleyo y su De deo Socratis, y Asclepio consectario 
de Trimegisto, Loxo y Macrobio, Solón y Dracón, Lucilio Balbo y su adversario Cota. 
Le son familiares también Galba y Escévola, Nonio Marcelo y Flavio Lactancio, Catón 
y Salustio, Anneo y Tulio, el estoico y el peripatético y, aunque más raramente, Epicuro. 
Le son familiares también Teofrasto y Demóstenes, Orfeo y Esculapio, Esquines y 

   
cristiano al que se inscribe el Planeta y tal vez ése sea el motivo para citarla; pero los calificativos que 
identificarían a este autor desdicen de lo que sabemos de él. 
100  La mención de este personaje entre Casiodoro y Vegecio no parece tener mucho sentido, a no 
ser que Diego García se esté refiriendo a la leyenda recogida en el Libro de Alexandre donde se 
dice de él: 
  Por su sotil engeño, que tant’ apoderava 
  A maestre Nectánabo dizién que semejava, 
  E que su fijo era grant roído andava, 
  Si lo era o non, todo’ el pueblo pecava 
 
  El infant el roído nol pudo encobrir 
  Pesól de coraçón, non lo pudo sofrir; 
  Despeñól d’una torre ond’ovo a morir. 
  “Fijo” -dixo su padre- Dios te dexe bevir”, (estr. 19-20) 



64 H. Salvador Martínez 

Pérdicax, el sagacísimo Pérdix y Eufrates. Le ayudan asimismo Atlas y Vitruvio, Crispo 
y Teto, Euclides y Tales, Fabio y Apio, Tibulo y Virgilio, Quintiliano y Ladrón, el más 
sutil de los españoles. Le son familiares también el curialísimo Palamedes de los griegos, 
y Gayo Lelio de los romanos. Aquel, durante el asedio de Troya, inventó el juego de 
ajedrez menos belicosamente que curialmente; por lo que Agustín dijo: los hallamos 
jugando el juego de Palamedes. Éste, promulgó la serie de chistes, facecias y burlas, no 
solo elegantemente sino con gran deleite. Por lo que Tulio, Quinto Nucio, el adivino 
Escévola solían contar de memoria y alegremente muchas cosas de Gayo Lelio, su 
suegro. He oído que los árabes siguen a Palamedes en el juego de ajedrez, mientras que 
los franceses y los españoles siguen a Gayo. Le son familiares también, tal vez más por 
gracia que por deuda, Ipocras [Ipócrates] y Galeno, Constantino [Africano] y Teófilo, 
Almanzor e Isaac, y sobre todos, Avicena (pp. 171-172). 

El estilista Diego García, para aliviar al lector de la monotonía del listado, acopla 
en pares nombres de cadencias similares. Terminada esta larga serie de científicos, 
oradores y médicos, presenta otra serie de nombres relacionados con la investigación 
de las causas y razones del derecho: 

 [Don Rodrigo] interpela con Juliano, busca con Paulo Emilio, adquiere con Modestino, 
conquista con el Africano,101 investiga con Escévola, discurre con Papiano, persigue la 
verdad con el discretísimo Ulpiano. Entre éstos, si se olvida o duda, no deja de consultar 
a Pomponio, o compilar cánones con Graciano, o decretales con Inocencio III (p.172). 

 La lista de autores conocidos por su patrón se completa con la mención de 
algunos otros más que aparecen a lo largo de la obra: Horacio (p.165, 202, 445, 458), 
Ovidio (p. 202, 207, 224, 236, 328, 458), Estrabón (p.159, 214, 247, 300, 333), 
Estacio (461), Lucano (p. 181, 225), Prudencio (p. 220), Sedulio (p. 365), Claudiano 
(p.177, 202, 205), Rufino (p. 220), Eusebio (p. 220, 369), Pedro Comestor (p. 213, 
264, 292, 368), Pedro Lombardo (p. 432) y otros cuantos más. 

Diego concluye el elogio de don Rodrigo no solo presentándolo como clasicista 
y erudito, sino también describiendo su pericia en teología y en la Sagrada Escritura, 
así como su habilidad para hablar numerosas lenguas, lo cual coincide con lo que se 
sabe de la intervención de don Rodrigo en el Concilio IV de Letrán donde, después 
de haber expuesto sus argumentos sobre la preeminencia de la iglesia de Toledo en 
latín, los resumió en varias otras lenguas, alemán, francés, inglés, navarro y castellano 
(ib., p.172-173, nota 33). 

   
101  Supongo que se refiere a Publio Cornelio Escipión Africano que conquistó África, tras derrotar a 
Aníbal en Zama en 202 a.d. Cristo. Escipión Africano conquistó también Iberia en la batalla de Ilipa 
(Alcalá del Río) contra un hermano de Aníbal, Mago Barca en 206 a. d. C. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 65 

En el proceso de demostrar los conocimientos literarios de su patrón en el campo 
de los clásicos latinos y medievales, sorprende que, además de no mencionar ningún 
texto vulgar, tampoco mencionara ningún autor árabe (salvo Avicena), cuando 
sabemos que don Rodrigo dispuso de muchos textos árabes para componer sus obras, 
especialmente la Historia arabum, aunque sí menciona a Pedro Coméstor y su 
Historia Scholastica, que fue uno de los textos medievales más usados por don 
Rodrigo.102 

El modo de exponer sus propios conocimientos literarios es también original. 
Diego García se sirve de un artificio retórico narrativo muy particular, atribuyendo 
dicho conocimiento no a sí mismo, sino al destinatario de la obra y así tejer su elogio, 
cosa que evidentemente fue del agrado de don Rodrigo el cual, a su vez, alabó la 
riqueza de fuentes usadas en el Planeta. Otro aspecto de la originalidad de Diego se 
manifiesta al colocar, junto a los nombres, calificativos que aluden a los temas 
tratados por el autor mencionado, cuando no cita explícitamente su obra (por ejemplo, 
Macrobio y sus saturnales [Saturnalia], Solino y sus maravillas del mundo [De 
mirabilibus mundi]. Para apreciar esta técnica sería sumamente útil desglosar las 
alusiones, pero ese es asunto para un trabajo particular que, se espera, algún 
especialista se encargará de llevar a cabo. 

Los estudiosos se han preguntado si verdaderamente Diego (o don Rodrigo) 
conoció tanto libro y tantos autores. La respuesta nos la dio él mismo. Al final de la 
segunda serie de nombres y obras, incluye un aviso al lector en el que aclara cuál fue 
su relación con los autores mencionados: «Lector solícito, lector diligente, lector 
perspicaz, lector sutil, es más lo imaginado que lo oído, menos he leído que visto, 
más he admirado en la persona que en la página escrita; cree más a tus ojos que a mis 
letras o imágenes».103 

Con esta misteriosa y solapada declaración parece decir: no todos los autores 
que he mencionado los he leído o los he visto, sino que algunos los conozco de oídas. 
Mientras se aprecia su sinceridad, de cara a nosotros, esta confesión no cambia 
mucho lo que realmente conoció o de lo que simplemente, por la vía que fuese, tuvo 
noticia. El hecho es que su obra está repleta de citas y alusiones a los autores 
mencionados y a otros que, por usar nombres hoy desconocidos, no son 
identificables. 
   
102  Según el cardenal Lorenzana, a don Rodrigo le fueron facilitados por mandato real los mejores 
códices latinos, arábigos y castellanos existentes en las bibliotecas españolas para componer sus obras 
(Patrum Toletanorum Opera, III, Matriti, 1793, p. XXIII). 
103  «Ut lector sollicitus, lector diligens, lector perspicax, lector subtilis, plura speculetur quam audeat, 
pauciora legat quam videat, plura miretur in persona quam in pagina, et magis suis credat oculis squam 
meis litteris vel picture»s (p. 166). 



66 H. Salvador Martínez 

Hoy en día, nos resulta incomprensible cómo un hombre que vivió entre la 
segunda mitad del siglo XII y las dos primeras décadas del XIII pudo acumular tanto 
conocimiento libresco, cuando el saber se trasmitía en manuscritos de acceso limitado 
y los medios de comunicación, cuando existían, eran sumamente precarios; y, sin 
embargo, el Planeta es un testigo irrecusable de que su autor conocía la Biblia y sus 
intérpretes, los Padres de la Iglesia, los filósofos griegos y la mitología, junto con los 
clásicos latinos y medievales. ¿Cómo es posible que Diego García acumulase tanto 
conocimiento? Lo desconocemos, pero es indudable que, gracias a su obra, sabemos 
que aquellos nombres y sus obras circulaban en Castilla a principios del siglo XIII y, 
el mero hecho de nombrarlos, revela la gran erudición de su autor; si habían llegado 
a su conocimiento consultando la biblioteca de don Rodrigo, o mientras estudiaba en 
París, o en contacto con otros eruditos de la corte de Castilla, incluyendo juglares y 
trovadores que la visitaban, no nos lo dice y tampoco lo podemos verificar, puesto 
que la rica biblioteca de don Rodrigo, que se supone habría sido la fuente principal 
de su alegato, no se ha conservado.104 
 

   
104  El editor de Planeta, muy oportunamente, recuerda que don Rodrigo, a su muerte, legó su 
biblioteca al monasterio de Santa María de Huerta, fundación de parientes suyos y de Diego García; pero 
esa biblioteca no solo no ha sobrevivido, sino que apenas se sabe algo de su contenido (p. 169, nota 15). 
Cfr. T. Rojo, “La biblioteca del arzobispo don Rodrigo Jiménez de Rada y los manuscritos del monasterio 
de Santa María de Huerta”, Revista Eclesiástica, Tercera época, Año I (1929), 196-219; y R. Gonzálvez 
Ruiz, Hombres y libros, pp. 174-179. 



6 
 

EDUCACIÓN Y CULTURA EN LA CORTE DE CASTILLA 
 

Cortesía y Curialitas 
 
La gran victoria de las Navas de Tolosa (1212) trajo a Castilla no sólo el prestigio 
que acompaña al poderío militar, sino también la oportunidad para que la corte de 
Alfonso VIII se convirtiese en un gran centro cultural de orientación europeísta, en 
parte, debido a la presencia de Leonor Plantagenet y a la numerosa comitiva que llegó 
con ella. La cultura peninsular de las élites y de la corte castellana que las acogía 
había empezado a cobrar un nuevo impulso desde mediados del siglo XII como 
resultado de la difusión de las traducciones de las obras aristotélicas y los comentarios 
de los filósofos musulmanes que atrajeron la atención de los estudiosos de las 
nacientes universidades europeas. Estas obras científicas y filosóficas invadieron no 
sólo los textos que se leían en las primeras universidades, sino también la literatura 
popular que los difundía en las lenguas vulgares, representados por las primeras 
manifestaciones de la literatura vernácula en forma de apólogos y ejemplarios, así 
como en obras de ficción de mayor envergadura, como el Libro de Alexandre o el 
Libro de Apolonio, en el que aparece por primera vez el propósito del autor: «… 
estudiar querría / conponer hun romançe de nueva maestría / del buen rey Apolonio 
et de su cortesía.» En ambas obras, se hallan muchos elementos de la literatura 
didáctico-sapiencial y un auténtico manual de educación de príncipes, así como el 
deseo de presentar a sus protagonistas como modelos de cortesía.105 

Como se dijo en la Introducción, a diferencia del resto de las cortes europeas, 
donde el curriculum educativo se componía esencialmente del trivium, la corte 
castellana de Alfonso VIII era la envidia de todas las demás en materia de educación 
por incluir también las disciplinas del quadrivium. Con esto, naturalmente, no 
pretendemos negar el hecho de que las monarquías peninsulares fuesen también 
escenario de las modas culturales auropeas. A partir del siglo XII, con el renacimiento 
de los estudios laicos, fruto de la difusión de los libros naturales de Aristóteles por 
los árabes, se fueron añadiendo a los programas educativos tradicionales (trivium y 

   
105  Cfr. R.S. Willis, “Mester de Clerecía: a definition of the Libro de Alexandre”, Romance Philology, 
10, 1956-1957, 212-224. 



68 H. Salvador Martínez

quadrivium) el estudio de la metafísica, la física y la ética.106 Esto no hubiese sido 
posible sin el fenómeno de la difusión de los «libros de sabiduría,» todos ellos de 
origen oriental, durante los siglos XII y XIII, en los que aparecen los primeros espejos 
de príncipes, sumas, florilegios, castigos [avisos], etc., todos ellos destinados a la 
educación del futuro rey, de la nobleza y, por extensión, también del pueblo.107 A 
estos “libros de sabiduría” pertenece el más célebre de todos ellos: el Secretum 
secretorum [Secreto de los secretos], o Poridad de las poridades, conocido también 
como De regimine regum, principum et dominorum [Sobre la educación de reyes, 
príncipes y señores], texto pseudo-aristotélico atribuido a Sirr al-Assar, en el que se 
recogen doctrinas aristotélicas de la Ética nicomáquea.108 Nos interesa resaltar aquí 
esta obra porque además de ser un manual de educación para la nobleza, su 
traducción del árabe al castellano, como dijimos más arriba, se ha atribuido al 
canciller de Alfonso VIII, Diego García de Campos.109 

106  Alfonso X dice de la última de estas ciencias: «[ética] quiere decir tanto como ciencia que habla de 
costumbres, porque enseña al hombre a saber cómo puede tener buenas maneras de costumbres y por 
ello tener buen nombre» (GE, I, Libro VII, cap. XXXIX, pp 196-197). Véase el comentario a este texto 
de F. Rico, Alfonso el Sabio y la General Estoria, Barcelona: Ariel, 1972, p.149; y H.S. Martínez, 
«Paideia y filantropía. Sentido y alcance del humanismo alfonsí,» en Clarines de pluma. Homenaje a 
Antonio Regalado, ed. V. Martin, Madrid, Editorial Síntesis, Letras Universitarias, 2004, pp. 75-96. 
107  Sobre la difusión de este género de obras, véase: C. Segre, «Le forme e le tradizioni didattiche,» 
en La littérature didactique, allégorique et satirique, vol. VI, pp. 58-145, del Grundiss der romanische 
Litteraturen des Mittelalters, dir. H.R. Jaus, Heidelberg: Karl Winter-Universitatsverlag, 1968;  J. 
Beneyto, Orígenes de la ciencia política española, Madrid, Instituto de Estudios Políticos, 1979; D. M. 
Bell, L’idéal ethique de la royaute en France au moyen âge d’après quelques moralistes de ce temps, 
Genève: Droz, 1962; L.K. Born, «The Perfect Prince: A Study in -The Fourteenth- Century Ideals», 
Speculum, 3, 1926, pp. 470-504. 
108  Se conserva en la BN Madrid, Ms. 9428, fols. 32-51 y fue publicado por F. Storella, Secretum 
secretorum Aristotelis ad Alexandrum Magnum cum ejusdem tractatu De animae inmortalitate, 
Neapolis, 1555; hay otro manuscrito también en la BN Madrid, Sign. 2/34692. Este mismo manuscrito 
contiene una Carta de Aristóteles a Alejandro (fols. 1r-20v).  
109  De esta obra existían en la Península Ibérica a mediados del siglo XIII tres versiones diferentes:  1) 
una traducción latina fragmentaria, llevada a cabo a comienzos del siglo XII por Johannis Hispalensis (o 
Juan de Sevilla), que se halla en la BN Madrid, Ms. 47-15, fols. 103v y ss. en el que se dice: «Incipit 
Aristotelis regi magno Alexandro de conservatione humani corporis directa quam Johannes 
Hispaniensis inventa et Yspaniarum regine transmisit, domine T dei gratia Hispaniarum regine Johannes 
Hispanus salutem.» La reina designada con la T parece ser doña Teresa Núñez de Lara, esposa de 
Fernando II de León (1175-1180), que murió de parto en esta última fecha. Pero también pudiera tratarse 
de doña Teresa de Portugal, primera mujer de Alfonso IX (cfr. J.M. Millás Vallicrosa, Las traducciones, 
p. 64, nota 1; M. Alonso, «Notas sobre los traductores toledanos», Al-Ándalus, 8, 1943, p.168, nota 2; 2) 
una traducción hebrea, realizada a comienzos del siglo XIII por el judío español, Al-Harizi; y 3) el texto 
castellano, conocido como Poridat de las poridades, obra anónima, cuya traducción se ha intentado
atribuir recientemente al canciller de Alfonso VIII, Diego García de Campos. Este texto fue publicado
por Lloyd A. Kasten, Madrid, Seminario de Estudios Medievales Españoles de la Universidad de
Wisconsin, 1957. Para la identificación de Juan de Sevilla (Johannis Hispalensis) con Diego García de
Campos y la atribución de la traducción del Poridat, cfr. J. Hernando Pérez, Hispano Diego García, pp. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 69 

Fruto de la difusión de estas obras fue el cambio que se verificó en la corte de 
Alfonso VIII de Castilla con la sustitución del viejo ideal cortesano de la urbanitas 
por un estilo de vida nuevo, una nueva filosofía de gobierno y una actitud nueva en 
el comportamiento de los altos cargos que los estudiosos han llamado curialitas. No 
fue una nueva reorganización de la burocracia, sino una nueva forma de vida que 
permitirá al rey brillar en el seno de una multitud diversa, variada y cosmopolita.110 

La estudiosa Adeline Rucquoi ha trazado los orígenes y la historia del término 
curialitas, ilustrándolo con apropiados pasajes que van desde el neoplatónico 
Amiano Marcelino (h. 332-391) hasta don Rodrigo Jiménez de Rada. De cara al 
periodo que tratamos en nuestro enyaso, el concepto latino de curialitas, que desde 
mediados del siglo XI venía significando vagamente «lo que es propio de la corte»,  
o cortesía, evoluciona hacia un significado más amplio y profundo para abrazar el 
conjunto de virtudes que formaba el ethos de la sociedad cortesana y englobaba todo 
un conjunto de valores políticos, sociales y morales, sintetizados bajo el concepto de 
nobilitas morum, es decir, la nobleza de costumbres y la magnificencia aristocráticas 
propias de la nobleza caballeresca.111 El concepto de cortesía se halla ya 
profundamente arraigado en las dos obras vulgares que mencionamos más arriba, el 
Libro de Apolonio y el Libro de Alexandre en las que recibe un nuevo nombre, 
palaçianía, y al que la practica palaciano.112 

La práctica de la curialitas, o cortesía, que hemos descrito como ciencia y arte del 
comportamiento cortesano y disciplina mundana, según los estudiosos de la literatura 
y el pensamiento árabe, se aproxima al concepto de adab que se ha mantenido vivo 

   
297-299. La compleja transmisión manuscrita del Poridat ha sido estudiada recientemente por Amaia 
Arizaleta, Écrire l’histoire des rois, accesible aquí: http://www.vallenajerilla.com/berceo/arizaleta/ 
ecrirehistoiredesrois.htm, donde se lee: “La materia des conseils d’Aristote aux rois était connue et 
appréciée par la monarchie hispanique bien avant les années 1230-1250 (sur les textes composés dans 
cette période, voir Haro Cortés (1996 et 2003): le ms. 47-15 de l’Archivo Capitular de Toledo contient le 
texte qui débute Incipit Aristotelis regis magno Alexandro de conservatione humani corporis, traduit de 
l’arabe par Johannes Hispalensis et destiné à la regine T. Sur cette question, à laquelle je voudrais revenir, 
on peut voir, avec précaution, Hernando Pérez (1992: 69-73 et 297-299). Pour la transmission textuelle 
de ce texte, voir « Poridat de las poridades. Secreto de los secretos » in: Alvar & Lucía Megías (2002: 
926-930).” 
110  F. Gómez Redondo se ha ocupado del proceso de desarrollo de una «clerecía cortesana» a través 
del estudio de la literatura sapiencial durante los reinados de Alfonso VIII a Fernando III (1170-1230), 
en su monumental Historia de la prosa medieval castellana. 3 vols., I. La creación del discurso 
prosístico: el entramado cortesano, Madrid, Cátedra, 1998, pp. 63-157. 
111  Cfr. C. S. Jaeger, The Origins of Courtliness: Civilizing Trends and the Formation of Courtly 
Ideals, 930-1210, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 1985, p. 4. 
112  «… estudiar querría / componer hun romance de nueva maestría / del buen rey Apolonio et de su 
cortesía» (Apol., Estr. 1d); «En ti son ajuntados seso e clerezía, / esfuerço e franqueza e grant palaçianía» 
(Alex. Estr. 235a-b). Virtudes excelentes y admiradas entre la nobleza caballeresca. 



70 H. Salvador Martínez 

durante siglos en la cultura musulmana.113 Adab es aquello con lo que el hombre de 
buena clase personal es educado, y se llama así porque forma a las personas en el modo 
de las acciones loables y prohíbe las acciones que pueden ser objeto de vituperio.114 Es 
digno de notarse que ya desde sus orígenes el adab comprendía los saberes como un 
conjunto formativo, incluyendo todas las ciencias no religiosas, los ejercicios físicos, 
así como la adquisición de otras habilidades que debían poseer las personas sabias y 
discretas, según la buena educación que se consideraba característica de los grupos 
distinguidos. Los cultos musulmanes que se deleitaban en esta sofisticada filosofía de 
las bellas letras, diríamos, profesaban el adab.115 

Entre los valores que distinguieron la curialitas de la corte de Castilla, en 
contraposición a los que existían en otras cortes europeas, Adeline Rucquoi ha 
identificado: 

1) La formación de una escuela palatina en la que se impartía una educación 
basada en las siete artes liberales y en las buenas maneras, no sólo a los hijos de los 
reyes, sino también a los de la nobleza. 

2) El cosmopolitanismo de la corte, lugar de encuentro al que concurrían 
extranjeros y nacionales atraídos por el prestigio y las posibilidades que ofrecía. 

3) E mecenazgo real, constituido esencialmente por la largueza del rey, 
promotor de grandes empresas culturales que, según la antigua tradición, asumían el 
modelo de Salomón: sabiduría y magnanimidad.116 

   
113  Cfr. Encyclopedia of Islam, Leyden and London, 1913, p. 122; Encyclopédie de L’Islam, Paris, 
1960, I, pp.180-181; J.A. Maravall, «La ‘Cortesía’ como saber», p. 276; F. Gabrieli, Storia della 
letteratura araba, Milano, 1951, p. 181.  Cfr. H.S. Martínez, El humanismo medieval, pp. 176-184. 
114  Adab significa originariamente tanto como un tipo de la ‘Sunna’, esto es, el conjunto de costumbres 

ancestrales estimadas como paradigma de comportamiento, y de ahí pasó a designar la conducta 
misma que se atiene a ese modelo, según es considerada como producto de una buena formación. El 
concepto fue evolucionando, advierte Gabrieli, hasta convertirse en una noción semejante a la de 
humanitas: una manera de conducta, basada en una sabiduría práctica y social, una disposición del 
ánimo, apoyada en una disciplina intelectual” («La ‘Cortesía’ como saber», p. 276). 

115  Entre los escritores árabes que se destacaron por su cultivo del género adab pueden citarse: Ibn al-
Muqaffa (m. 760), bien conocido por Alfonso X por su traducción del Libro de Calila e Dimna; Ibn 
Qutayba (m. 889); y al-Cháhiz (m. 869). Se relacionan también con el género adab las obras tituladas 
Maqamat: Sesiones, de al-Hamadaní (m. 1007) y de al-Harirí, todas ellas muy comentadas por los 
filólogos y educadores árabes. Cfr. C.A. Nallino, La littérature arabe des origines à l’ époque de la 
dynastie umayyade, Paris, 1950, pp. 7-20; Maravall, art.cit., pp. 276-277. 
116  A. Rucquoi, «La royauté sous Alphonse VIII de Castille,» Cahiers de Linguistique Hispanique 
Médiévale, 23, 2000, 215-241, p. 7. Vése también su artículo «Éducation et societé dans la Péninsule 
ibérique médiévale», Histoire de l’Éducation, 69 (janvier 1996), pp.3-36. Sobre la curialitas, véase 
también su trabajo sobre Alfonso X «El rey Sabio», pp. 77-87; y cfr. H.S. Martínez, Berenguela la 
Grande, pp. 369-377; y El humanismo medieval, pp. 159-192. Para la cortesía, como manifestación 
exterior de la cultura del individuo, cfr. J.A. Maravall, «La ‘cortesía’ como saber», pp. 255-268 y 273-



Diego García de Campos y su obra Planeta 71 

En opinión de la estudiosa, esta forma de vida y de gobierno no tenía nada que 
envidiar al modelo implantado por la misma época en los reinos de Enrique II 
Plantagenet (1145-1189) y de Felipe II Augusto de Francia (1163-1223). 

Según el autor de la Crónica de Veinte Reyes, obra compuesta en el taller alfonsí 
después de la muerte de Alfonso X, el atractivo de la corte de Alfonso VIII era 
irresistible hasta el punto de que muchos nobles de todas partes venían a Castilla para 
ser armados caballeros por su rey: 

Muchos omnes veníen a él de otras tierras, que eran omnes de grand guisa, e fazíalos 
cavalleros e dávalos grandes dones, e onrrávalos tanto que por malo se teníe el que non 
le veníe a ver, e tanto sonó la su fama por el mundo que a porfía veníen a su corte los 
altos omnes de las otras tierras, los unos por provar los bienes que dél dezíen, los otros 
por tomar armas dél e cavallería, así como adelante lo diremos...117 

El estilo de vida implantado en la corte castellana se distinguía por la adopción 
de unos valores culturales y sociales nuevos, que en Francia se llamó courtoisie, y al 
que lo practicaba courtois, y en Castilla cortesía y cortés.118 

Diego García de Campos dedica una buena parte de su obra, especialmente en 
el prólogo, a fustigar los males de su tiempo, al mismo tiempo que exalta los valores 
de un pasado que se regía por la preponderancia de la cortesía. Este pasado, como se 
dijo, es el del reinado de Alfonso VIII, modelo de monarquía fuerte e ilustrada que 
se caracterizaba por tener a la cabeza un señor cortés, generoso, clemente, amable, 
facundo, bello y faceto. 

La cortesía, como manifestación del espíritu de la corte, es una cualidad que 
debe tenerse muy en cuenta cuando se trata de ahondar en las raíces de la revolución 
cultural que afectó a todos los aspectos de la vida privada de la corte y, como 
consecuencia, también la pública del reino. De tal manera que en Castilla las 

   
286; y J. Scudieri Ruggieri, Cavalleria e cortesia nella vita e nella cultura di Spagna, Modena, Mucchi, 
1980. 

117  Crónica de Veinte Reyes, ed. J.M. Ruiz Asencio, C. Hernández Alonso, E. del Diego Simón y J.M. 
Jabato Saro, Burgos, Exmo. Ayuntamiento de Burgos, 1991, lib. XIII, cap. 8, p. 274. 
118  Cfr. C.S. Jaeger, The Origins of Courtliness; y «Courtliness and Social Change» en Cultures of 
Power: Lordship, Status and Process in Twelfth-Century Europe, ed. Thomas N. Bisson, Philadelphia: 
University of Philadelphia Press, 1995, pp. 287-309; A. Rucquoi, «La royauté sous Alphonse VIII de 
Castille», p. 217. El libro clásico de H. Dupin, La courtoisie au Moyen Age, París, 1951; y el de R. 
Bezzola, Les origines et la formation de la tradition courtoise en Occident, 5 vols., Paris, 1944-1963, 
aunque útiles para Francia, no ayudan a entender este nuevo estilo de vida cortesano que se propaga 
durante los siglos XII y XIII en Castilla. La poesía cortesana y el concepto de amor cortés son sólo dos 
manifestaciones de este estilo de vida, cantado por los trovadores que en la corte de Castilla adquirieron 
dimensiones mucho más amplias y profundas que en el resto de Europa. Cfr. J.A. Maravall, «La ‘cortesía’ 
como saber», pp. 273-286. 



72 H. Salvador Martínez 

novedades de la curialitas puestas en marcha por Alfonso VIII se convirtieron en la 
norma de conducta cortesana y su ejercicio se puede decir que fue más allá de las 
formas exteriores de la urbanitas, típicas del comportamiento de una clase social que 
vive y trabaja en el entorno de la corte, para pasar a constituir la esencia de un nuevo 
modelo de vida y de gobierno, de una nueva forma de realeza.119 

Históricamente, las manifestaciones culturales y artísticas que tuvieron lugar bajo 
los herederos de Alfonso VIII, Berenguela y su hijo Fernando III, son otras tantas 
muestras de que la política cultural de Alfonso VIII no había sido abandonada, sino que 
sus sucesores siguieron manteniendo con sus oficiales, consejeros y prelados las 
relaciones de una nueva amicitia que les unía indisolublemente con aquella sociedad 
cortesana, imprescindible para el buen funcionamiento del gobierno del reino.120 A la 
base de aquella amicitia se hallaba la cortesía que representaba una ideología de carácter 
político de la cual se sirvieron Alfonso VIII y sus sucesores para implantar un nuevo 
sistema de gobierno consolidado por una monarquía educada y transigente con todas las 
corrientes del pensamiento, pero fuerte y firme en sus principios y valores cristianos. 

La teorización del concepto y significado de cortesía, sin embargo, no se halla 
plenamente desarrollada hasta que Alfonso X lo consigna en la Segunda Partida que, 
como es sabido, constituye un verdadero tratado sobre la educación de príncipes.121 
Partiendo del significado etimológico de la palabra (cortesía<corte), el Rey Sabio 
presenta a continuación las varias acepciones de corte (de cohors –o «ayuntamiento 
de compañas»–; y de cortar – «todos los males con la espada de la justicia;»– pero, 
como buen lexicógrafo, explica a continuación el sinónimo de corte, es decir, curia, 
con el cual se quiere expresar, dice, el «lugar donde está la cura [el cuidado] de todos 
los hechos de la tierra, porque allí se ha de considerar lo que cada uno ha de haber 
según su derecho o su estado» (II, tít.IX, ley 27).122 

Si unimos la visión de la corte que se desarrolló durante el reinado de Alfonso 
VIII con la que de la corte de su padre, Fernando III, nos dejó Alfonso X en el 
Setenario, podemos hacernos una idea del ambiente en que tanto el Rey Sabio como 
sus hermanos crecieron y fueron educados, tal vez por don Diego García de Campos, 
bajo la guía y tutela de su abuela paterna, doña Berenguela, hija de Alfonso VIII y 

   
119  Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, pp. 369-377. 
120  Rucquoi cita varios ejemplos de los que se desprende que Alfonso VIII aplicaba a sus 
colaboradores expresiones como «amicus meus» o «dilectus noster» («La royauté sous Alphonse VIII de 
Castille», p. 240, nota 90), que van más allá de las simples relaciones entre rey y súbdito. 
121  Cfr. A. Rucquoi, «El rey Sabio: Cultura y poder», pp. 77-87. Véase también su artículo «Éducation 
et societé”», pp. 3-36. 
122  Establecido el origen etimológico de corte y curia, Alfonso X pasa a exponer su significado 
cultural en el complejo de las tradiciones peninsulares y de su filosofía del Estado (II, tít. IX, 27).  



Diego García de Campos y su obra Planeta 73 

heredera del trono de Castilla y, como tal, puente cultural que une ideológicamente a 
Alfonso VIII con Alfonso X.123 

El ambiente cortesano bajo Alfonso VIII quedó plasmado en obras que se producen 
en la corte de Fernando III y se revisan bajo la guía de Alfonso X, como fue el Libro de 
los doze sabios o Tratado de la nobleza y lealtad (ca.1237 y 1255), obra singularísima 
por su contenido y estructura, que se presenta ya desde el prólogo como un auténtico 
«regimiento de príncipes».124 La obra lleva ese doble título en uno de los manuscritos 
(Ms. A), de los que, el primero, se refiere a la estructura y el segundo al contenido; pero 
el Ms. B la titula simplemente Libro de la nobleza y lealtad, que refleja su verdadero 
contenido: exaltar la lealtad que los súbditos deben a su rey. De ahí que muchos críticos 
sostengan que la obra habría sido compuesta por mandato de Fernando III hacia 1237 
para que sirviera de libro de instrucción de sus hijos y sobre todo de su heredero, Alfonso 
X.125 Sucesivamente, la obra fue revisada y continuada por Alfonso X como respuesta 
a la nobleza rebelde. En esta obra se impartían recomendaciones como ésta sobre la 
nobleza y el comportamiento digno del rey con sus súbditos: «Señor, cunple que seas 
gracioso e palançiano, e con buena palabra e gesto alegre reçibas a los que ante ti 
vinieren, e faz’ gasajados e onras a los buenos e a los comunales » (p. 96). Y en cuanto 
a la nobleza y lealtad como virtudes cortesanas escribe: «Lealtança es movimiento 
espiritual, loor mundanal, arca de durable tesoro, apuramiento de nobleza, raíz de 
bondad, destruimiento de maldad, profesión de seso, juizio fermoso, secreto linpio, 
vergel de muchas flores, libro de todas las çiençias, cámara de caballería» (p. 74). 

Sin pretender entrar en los particulares del itinerario histórico del término 
cortesía, ya tratado por A. Rucquoi, al final de esta discusión espero que quede claro 
que el concepto de cortesía que Alfonso X hereda y, a su vez, contribuye a perfilar, 
se extenderá, con muy pocas variantes, hasta muy entrado el Renacimiento en obras 
tan célebres como Il Cortigiano de Baltasar Castiglione.126 Con esto no pretendo 
afirmar que la corte alfonsí fuera la de los Medici, sino simplemente que en ella 
hallamos las primeras manifestaciones de una cultura humanística vernácula que más 
tarde florecerá, en latín, en la corte de Florencia. 

   
123  Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, pp. 724-745. 
124  Libro de los doce sabios o Tractado de la nobleza y lealtad (ca. 1237), estudio y edición de J.K. 
Walsh, Madrid: Anejos del BRAE, 29, 1975. 
125  Cfr. H. S. Martínez, El humanismo medieval, p. 460; H. Ó. Bizzarri, «Consideraciones en torno a 
la elaboración de El libro de los doze sabios», La Corónica, 19, 1989, pp. 85-89; M. Haro, Los 
compendios de castigos del siglo XIII: técnicas narrativas y contenido ético, Valencia, Universitat, 1995, 
pp. 62-64; F. Gómez Redondo, Historia de la prosa medieval castellana, I, pp. 241-260. 
126  M. Morreale, Castiglione y Boscán, el ideal cortesano en el Renacimiento español, 2 vols., Madrid, 
1959, vol. I, espec. pp. 109-115. 



74 H. Salvador Martínez 

Una de las ideas fundamentales que se difundió en este género de obras y que 
sin duda está en la base del apoyo teórico que dio vida a un nuevo estilo de vida 
cortesano fue la que aparecía ya en la Ética a Nicómaco (especialmente en los libros 
II, IV, y VIII), bajo el concepto de cortesía. En el pensamiento aristotélico, filtrado 
por los comentaristas árabes, la idea de cortesía representa un concepto esencialmente 
moral que se predica sobre la base del justo medio, la medietas, o medianía (de ahí 
el: in medio stat virtus).127 Según esto, las virtudes morales consisten en el justo 
medio o equilibrio perfecto entre dos extremos viciosos, el exceso y el defecto, la 
demasía y la escasez (ne quid nimis, nada en demasía). El valor, por ejemplo, tan 
exaltado en la época en que escribe Diego García por los continuos conflictos 
armados, está entre la cobardía y la temeridad; así, de la misma manera que es una 
temeridad atacar a un enemigo mucho más fuerte que tú, es una cobardía escapar 
delante de otro mucho más débil.128 La Ética a Nicómaco fue escrita, por así decir, 
para hombres que prescinden de la existencia de Dios, o por lo menos que consideran 
que el bien de Dios es inaccesible al hombre; por ello el gran filósofo en esta obra se 
vio obligado a recurrir a un criterio moral subjetivo, que es la recta razón (όρθος 
λόγος), la cual no postula ni depende de la relación con Dios ni con la ley eterna, sino 
que viene a identificarse con la facultad de discurrir bien o con la prudencia 
(φρόνησις), a la cual, como rectora de los actos humanos, le corresponde señalar en 
último término el exceso o el defecto en las acciones, así como deliberar acerca de 
los medios más adecuados para conseguir el fin y el bien posible para el hombre 
(Ética a Nicómaco, II, 2). Este influjo del racionalismo humanista proveniente de los 
griegos y los árabes, en oposición a la auctoritas del texto sagrado o patrístico, fue lo 
que, como se dijo, caracterizó al primer humanismo chartriano que penetró en los 
intelectuales de la corte de Alfonso VIII, Berenguela y Fernando III.  

Las obras que se componen durante los últimos años del reinado de Alfonso 
VIII son los mejores testimonios que tenemos para conocer el ambiente cultural de 
   
127  Aristóteles divide las virtudes en éticas (ήθικαί), o morales, y dianoéticas (διανοήθικαί), o intelectuales. 
En el complicado esquema de las primeras hallamos, en relación con la parte irracional del alma: la fortaleza, 
la templanza y el pudor; mientras que, en el campo de las relaciones del hombre con sus semejantes, hallamos: 
liberalidad, magnificencia, magnanimidad, dulzura, veracidad, buen humor (εύτραπελία), amabilidad (φίλία), 
y némesis (entendida como horror del mal y de la injusticia). La justicia (δυκαιοσύνη) es la principal entre todas 
las virtudes morales, a la cual dedica todo el libro V de la Ética a Nicómaco. 
128  Centro aquí mis consideraciones en la Ética a Nicómaco por ser una obra dedicada a explorar más 
bien la ética natural, o naturalista, basada en los principios de las virtudes morales, y en la que predomina 
una norma más relativista, a diferencia de la norma predominante en otras obras, como la Ética a Eudemo 
o el tratado De caelo [Sobre el cielo], donde Aristóteles sostiene que todo es malo, tanto por defecto como 
por exceso, si nos impide la contemplación y el servicio de Dios (Ética a Eudemo, VII, 15). Cfr. J. Ferreiro 
Alemparte, «Recepción de las éticas y de la política de Aristóteles en las Siete Partidas del Rey Sabio», 
Glossae. Revista de Historia del Derecho Europeo, 1, 1988, 97-133. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 75 

la corte en que desarrolló su actividad Diego García. De cara a las virtudes que 
caracterizan las relaciones humanas, una de estas obras, la Carta de Aristóteles a 
Alejandro, recientemente atribuida al canciller de Alfonso VIII, y mucho menos 
conocida por los estudiosos que el Secretum secretorum, o Poridad de las poridades, 
merece ser tenida en consideración por su contenido intelectual aristotélico, repleto 
del espíritu de la Ética nicomáquea. En ella, desde luego, se hacen los más 
encendidos elogios de la cortesía y del hombre cortés: «La cortesía es la suma de las 
bondades. Y suma de cortesía es que tenga vergüenza de Dios y de los hombres y de 
sí mismo. Cortesía es amor de Dios. Asimismo, cortesía es que se refrene el hombre 
en conseguir todas las cosas que desea».129 

Esta obra incorpora también la doctrina de la recta razón y la mensura en el 
obrar de una forma clara y contundente: «Sabed que todas las cosas del mundo tienen 
medida, pues quien pasa la medida hace de más y quien non la cumple yerra, más 
vale apoyar a quien gasta con mesura que al que tiene grandes riquezas y es 
derrochador… Sabed que lo que se hace con mesura eso es bueno».130 

En el mismo contexto de las relaciones humanas, que son la meta de las virtudes 
morales, el hombre virtuoso ha de aprender también a practicar la virtud en el 
ejercicio del buen humor, a ser alegre, a hacer bromas y aceptarlas, siempre dentro 
de la moderación, la mensura. El que se excede es un histrión o truhán que no llega 
al nivel de saber controlar sus acciones o su lengua para hacer gracia, sino que, por 
falta de control, peca de rústico y grosero; y el que anda escaso es impresentable en 
público por ser un flemático apático, es decir, un pelmazo y un palurdo. 

Virtud, en este contexto de cualidades humanas adquiridas mediante el ejercicio 
de la recta razón o prudencia, es «Un hábito adquirido, voluntario, deliberado, que 
consiste en el justo medio en relación con nosotros mismos, tal como lo determina el 
buen juicio de un varón prudente y sensato, juzgando conforme a la recta razón y a 
la experiencia».131 

Este breve recorrido en torno al concepto de cortesía y cortés con sus 
implicaciones nos lleva de lleno al contenido del Planeta sobre el tema. Diego García 
expresa, en un estilo cargado de ironía, la idea de la recta razón como guía de las 
acciones humanas con una imagen muy real de su época, la del abad y los monjes: 

La razón, que domina toda la fábrica del cuerpo humano, como el abad a sus monjes, se 
encuentra instalada en la cúspide de la cabeza para que, como eminente reina, pueda más 

   
129  En Hernando Pérez, Hispano Diego García, pp. 317-318. 
130  En Hernando Pérez, Hispano Diego García, pp. 317-318. 
131  Ética a Nicómaco, II, 6. 



76 H. Salvador Martínez 

fácilmente gobernar las demás fuerzas, puestas bajo ella. Advertid, si podéis, de cuál y 
cuánta alabanza sea dignísimo el que por la razón vence a los hombres, pues por ella los 
hombres anteceden a las bestias.132 

El tema se relaciona íntimamente con el tratamiento del mismo asunto en el 
Secretum al hablar de la cortesía con el rey, el mayordomo o el secretario; pero en 
esta obra se aconseja que la curialitas, que es el fruto más granado de la cortesía, 
vaya siempre acompañada de la bondad para que el rey no parezca obrar sólo en 
apariencias: «Una vez que has manifestado tu probidad, observa la curialidad y 
ejerce la bondad. En esto consiste la defensa del reino y la destrucción del 
enemigo»;133 filosofía que resume magistralmente el Libro de Alexandre cuando 
dice: «El que es franco es atrevido, a ese tienen por cortés» (estr. 64c). 

Todas estas obras del primer renacimiento humanístico castellano nacen al 
socaire de una misma filosofía aprendida en los ambientes cultos de la época que 
fueron las nuevas universidades y el entorno de la corte. El Libro de Alexandre, como 
la Carta, el Secretum y el Poridad de las poridades, hacen uso extenso de los 
vocablos cortesía, cortés, cortesa, palaçanía, palaçiano y frecuentemente estos 
vocablos van emparejados con seso e clerezía, sen e saber, sentido e saber que en la 
Carta se corresponden con seso e enseñamiento.134 

Testigo, y acaso promotor de este estilo de vida cortesano, fue, como hemos 
dicho, el canciller Diego García, quien en su obra escribe:  

Los que no cuentan chistes ni se ríen, antes bien se enfadan contra quienes los cuentan, 
parecen toscos y groseros. Pero los que gozan moderadamente de estos hábitos son 
llamados corteses, que es lo mismo que hombre de buena educación... El rústico y 
grosero es incapaz de tener este tipo de conversación, pues él no posee gracia alguna y 
se enfada contra quien la tiene (p.165).  

   
132  Ratio autem que sicut abbas monachis ita toto fabrice humani corporis dominatur: est in arce 

capitis installata ut vires alias inferius positas, tanquam regina eminens, possit facilius gubernare. 
Notate igitur si potestis, qua vel quanta laude sit dignissimus qui in ratione vincit homines, in qua 
homines bestias antecellunt (Planeta, p. 177). 

133  Manifesta probitate serva curialitatem, exerce bonitatem. In hoc est deffensio regni et destructio 
inimici (Secretum secretorum, p. 123). 

134  «Et creet bien que el enseñamiento es manera de seso; e más vale enseñamiento que logares de 
linaje. Ca el bien enseñado conoçerlo an por su enseñamiento. E non lo conosçerán por linaje sinon 
gelo fazen saber... E los sesos e los enseñamientos son de Dios.» Estos textos se reflejan con una 
extraordinaria semejanza en Alexandre: «Diól maestros honrados, de sen e de saber» (estr. 16b); 
«En ti son ajuntados seso e clerecía» (235a); «Que los homes el seso non l’han por heredat, / sinon 
en quien lo pone Dios por la su piedat» (Textos citados por J. Hernando Pérez, Hispano Diego 
García, p. 318). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 77 

Todos estos términos y otros, como torpe y villano o sus equivalentes latinos 
(brutus, bestia, rudis, brutum animal, homo bestialis), aparecen en la traducción de 
la Ética a Nicómaco, y los hallamos también en aquellas obras populares 
mencionadas más arriba, como el Secretum secretorum y su versión castellana 
Poridad de las poridades, o en la Carta de Aristóteles a Alejandro, obras en las que 
se inculca la virtud de la moderación en el que ha de regir la sociedad. 

Por razones del oficio que desempeñaba y por ser hombre de letras, Diego nos 
presenta a su rey como el auténtico curial: justo, morigerado, afable, cortés y 
generoso con todos. Para el culto canciller, sin embargo, la largueza, que, como se 
dijo, es uno de los valores de la curialitas más admirados por todos los que ven en el 
rey al dispensador de favores, no es la que debe primar en una corte ilustrada donde 
la norma es la sancta curialitas: 

La largueza, ¡ay!, es hija adulterina de la vanagloria, de la cual nace indirectamente y de 
manera oblicua y, odiando sus calcañares, la sigue con hostilidad. En verdad, creo, la 
liberalidad es acompañada de una cierta santa curialitas, no recuerdo haber visto un 
hombre verdaderamente generoso que fuese rudo y agreste. Tan maduro y grave me 
parece el señor curial que no se deleita en facecias risibles o en palabras jocosas, ni en 
piropos o risas lascivas, ni se pierde en chistes o mímica, ni retuerce la cara en gestos 
estúpidos profiriendo sarcasmos. Sino que, moderado, como verdadero curial, y 
templado con el prestigio de su dignidad, es libre e inmune de toda rusticidad. Esto es 
verdaderamente lo que hay que admirar: dar muestra de madurez en los chistes, ser 
modesto en la sonrisa, grave en la serenidad y contenido en su alegría…135 ¿Para qué las 
alabanzas? Las albanzas no son alabanzas, cuando por ellas se agobia la verdad. 
Siguiendo al filósofo, que recomienda mezclar lo útil con lo dulce136 con cierto 
admirable condimento, sobre la naturaleza de los hombres, hay en él [curial] serenidad 
grave y gravedad serena, alegría madura y madurez alegre, temperancia jocunda y 
jocundidad templada. También es consecuente y civil, y sus oídos se conforman con su 
lengua y ojos. Y como tiene una lengua célibe, tiene ojos púdicos, así también tendrá 
oídos castos. Aquí está lo que no sólo de sus oídos, sino de su faz desterró: aquellos 
infelicísimos pecadores, aquellos enemigos de Dios y de los hombres, aquéllos que se 
dan a la idolatría de Teosebio, aquéllos a los que varios filósofos, elocuentes retóricos y 
discretos católicos, por diversos motivos, persiguen con nombres diversos. Pues los 
llaman acariciadores, blandones, judíos, susurrones, orejones, asentidores, aduladores, 
embellecedores, pintores, escarnecedores, murmuradores, destiladores, adornadores, 

   
135  A llegar a este punto del discurso Diego García introduce este pareado: «Sic omnem scrupulum 
vigilans natura relegate Ut minuat laudes dices: nullus adest» (p. 164) [Así, vigilando todo escrúculo, 
controlad la naturaleza; de tal manera que para disminuir las alabanzas puedas decir: no soy nada] 
136  Este filósofo es el poeta Horacio en su Epistola ad Pisones, 343, 17. 



78 H. Salvador Martínez 

pulidores, hacepalabras, verbífices, polilingües, oleipolas,137 y con una palabra 
específica, pecadores. De donde viene aquello: “Que el aceite de los pecadores no 
manche tu cabeza” [Ps.140, 5]. Si, pues, tal como lo que se destierra, los feamente 
embellecidos susurros alteraran los nervios de la justicia en el pecho de Salomón, la 
cuchilla de la iniquidad no juzgaría equitativamente, sino inclinando en favor del 
príncipe la balanza del derecho y de la justicia favorecería a los injustamente justos y a 
los infielmente fieles, y oprimiría a los indevotamente devotos a él. ¿Dónde están 
aquellos miserables, aquellos habladores vanos, lenguaraces, locuaces sólo a causa de su 
rusticidad, detractores sólo a causa de su envidia, ricos sólo a causa de su pobreza, 
acomodados sólo a causa de su indigencia, empequeñecedores de nuestros tiempos, 
quienes escarnecen no sólo a los hombres, sino a las tierras y a los tiempos? Sueñan sin 
vergüenza y con menos vergüenza cantan aquellos antiguos tiempos que estaban 
adornados por indignos prelados (pp.164-165). 

El ilustre canciller en la primera parte del fragmento parece estar comentando 
una página de la Ética a Nicómaco, donde se insiste en la medianía, ne quid nimis 
[nada en demasía], como esencia de la curialitas; mientras que en la segunda, 
partiendo de la idea de liberalidad, arremete destempldamente contra los que violan 
las normas elementales de la cortesía, que convierten la largueza, simplemente, en 
«gloria inane», dando claramente a entender que la sociedad de sus días ya no aprecia 
la liberalidad por sí misma, sino por la esperanza de difundir su fama. Este 
comportamiento lleva al conflicto entre la inmoralidad y la cortesía. Para él la 
curialitas es lo opuesto a la rusticitas, que es el exceso en el comportamiento social 
en palabras, gestos y acciones que cobran modalidades procaces y acaban siempre en 
el pecado. Curialitas es algo más que lo opuesto al vicio: es la expresión externa de 
un equilibrio interior de la persona que, basado en la recta razón, ha llegado a la 
perfección deseada en todo rey que quiera ser modelo para sus súbditos. La curialitas 
no es sólo un modo de comportamiento que pasa por los juegos de palabras con el fin 
de divertir a los cortesanos, haciéndolos reír, o la manifestación de sentimientos de 
afecto y de intimidad, o de interés por los otros, sino que es también inseparable de 
un ambiente intelectual que descubre las maravillas del mundo y de la razón del 
hombre; es el ideal de sabiduría que reivindican los reyes que toman como modelo a 
Salomón, para los que la sabiduría se fragua en el seno de la corte curialiter.138 Según 
Diego García, actuar curialiter quiere decir, ante todo y sobre todo, actuar sin 
   
137  Neologismo, probablemente compuesto de oleum+pollere, es decir, untadores de aceite, masajistas 
(?), o halagadores. 
138  Cfr. A. Rucquoi, «La royaute sous Alphonse VIII de Castille», pp. 238-239; y «El Rey Sabio: 
Cultura y poder en la monarquía medieval castellana», en Repoblación y Reconquista. Actas del III curso 
de cultura medieval, Aguilar de Campoo, 1993, pp. 77-87. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 79 

rusticitas, es decir, con dignidad, gravedad, modestia, comedimiento y moderación 
(Planeta, p. 164).  

Del elogio al perfecto cortesano y al curial irreprochable en el ámbito político y 
administrativo, que se extiende también al ámbito religioso, Diego García llega a la 
sancta curialitas que practicó Alfonso VIII.139 Pero dado que está escribiendo para 
un eclesiástico, el insigne canciller pasa a presentar a don Rodrigo como modelo del 
curial en el ámbito de la jerarquía de la Iglesia, tema que al moralista Diego le causa 
desvelo por la ignorancia y corrupción de sus representantes más encumbrados: 

Éste curial [don Rodrigo] naturalmente supera a Cicerón en la facundia, y en la doctrina 
a Séneca, y en la liberalidad a Ambrosio, y a Gregorio Magno en piedad; nadie se 
distinguió tanto entre los antiguos cuyo mérito no iguale, a cuya cátedra no ascienda, 
cuya imagen no revista, cuya aureola no espere. Pues comparte la capa con Martín, ayuna 
con Nicolás, ora con Egidio, impugna a los herejes con Calixto. Vigila con Antonio, 
peregrina con Macario, es tentado con Pablo eremita, resiste con el religiosísimo Benito. 
Paciente con Silvestre, compasivo con Teodoro, continente con Lupo, abstinente con 
Germano. Discute con Orígenes de Alejandría, conmueve con Alcuino, escruta con 
Hilario, traduce con Jerónimo el letrado. Expone con Beda, arguye con Agustín, redacta 
con Rábano, adorna con Isidoro de Sevilla. Con Ambrosio predica, con Gregorio 
dogmatiza, con Paulino se humilla, con Próspero persevera (pp. 165-166). 

Los calificativos que añade a cada uno de estos personajes tienen implicaciones 
que manifiestan una vez más los conocimientos de la vida y las obras de cada uno de 
ellos. Según esto, para Diego los conceptos y la práctica de la cortesía y la curialidad 
no son exclusivos de las cortes seglares, como tampoco lo es el concepto de largueza. 
Como clérigo moralista de temple ascético y rigorista, Diego García propone otro 
tipo de largueza distinta de la practicada en las cortes de los reyes, aunque de la 
misma naturaleza, la cual está imbuída de espíritu cristiano que contrasta con la larga 
lista de calificativos negativos, muy colorida, que, en último análisis, se reduce a uno 
solo: «pecadores». El concepto de largueza que propugna Diego García lo halla 
personificado en don Rodrigo y confirmado en algunos filósofos paganos, como 
Séneca y Cicerón, a los que considera modelos «casi cortesanos próceres de la 
liberalidad en un palacio sagrado»: 

Sobre seguro hablo, porque si aquellos extraordinarios ensayistas que trataron de la 
egregia liberalidad, y casi cortesanos próceres de la liberalidad de un palacio sagrado, 

   
139  A. Arizaleta y Stéphanie Jean-Marie, «En el umbral de la santidad: Alfonso VIII de Castilla», 
Pratiques hagiographiques dans l’Espagne du Moyen Age et su Siècle d’Or (II), eds. A. Arizaleta et al., 
Tolouse, 2007, pp. 1-16. 



80 H. Salvador Martínez 

como Marco Tulio, Anneo Séneca, Ambrosio de Milán y Gregorio Magno, que forjaron 
sus propios libros de esta materia en el horno de la facundia con el martillo de la largueza, 
intentaran describir vuestra liberalidad, no pudieran hacerlo. En efecto, no sería 
suficiente el libro de Cicerón Sobre los oficios con la Retórica; ni el libro de Séneca 
Sobre los beneficios, con el libro Sobre la clemencia; ni el libro Sobre los Oficios del 
Beato Ambrosio, el cual pienso lo compiló siguiendo a Tulio más que a Séneca (p. 163). 

El texto, obviamente, se refiere a un hombre liberal en particular, es decir, a don 
Rodrigo, pero es aplicable a cualquier hombre genuinamente generoso y 
desinteresado de la fama que pueda derivar de su liberalidad. Diego García vuelve 
sobre el tema repetidamente para exponer su punto de vista ex contrario, escogiendo 
como blanco a Alejandro Magno, que era el héroe por antonomasia en la literatura 
popular de la Edad Media, del que sin duda los cortesanos de Alfonso VIII habían 
oído hablar y que Diego tiene en el punto de mira en el siguiente pasaje: 

El trono de la liberalidad, el piélago de profunda largueza, el que no sólo recomendaba 
hacer regalos, sino que también regalaba, Ambrosio de Milán, no diré que se quedaría 
atónito: se admiraría. El especial refugio de la piedad, dispensador larguísimo, no tanto 
de su largo patrimonio, cuanto de su propia persona, Gregorio Magno, nos enseñó lo que 
hemos aprendido teniendo a él mismo como ejemplo, y quizás mereció reconocer la 
primacía de todo esto. ¡Que se avergüence, por tanto, que se avergüence y que calle la 
recomendación que de Alejandro hicieron los artistas!140 Porque con Solino protestando 
y con Séneca oponiéndose, la temeridad fue afortunada en Alejandro gracias a su valor. 
Pues al haber sido enormemente pródigo, sus alabanzas fatuísimamente son rubricadas 
con el título de la largueza. De hecho, no seguía la regla de los verdaderos donantes: no 
era verdaderamente generoso, sino anómalo en su mentida largueza. Canónico es, así, 
entre los antiguos, que fue malo en la amistad, y disoluto, y difuso, y pródigo confuso: 
nunca mereció ser llamado generoso (p.163). 

Allí verás claramente que aquel Alejandro Magno, macedonio o peleo, de quien la fama 
no duda mentir sin pudor de muchas maneras, todo dedicado a las lisonjas, fue esclavo 
de la vil brisa vulgar, y del favor del pueblo y la volátil opinión, hizo fin de su propósito, 
alabado de tantas maneras en orgías. Esta es, en cambio, la verdadera largueza o 
liberalidad, que adoramos con reverencia y que reverenciamos con humildad. Ésta, pues, 
debe ser dicha largueza de larguezas por antonomasia: sólo aquella a la cual no le basta 
luchar por la gloria inane de modo indigno, sino hollarla (p. 164). 

Teniendo por maestro a Séneca y siendo gran admirador de Cicerón, era de 
esperar que el severo moralista Diego García se alinease con la corriente moralista 

   
140  Los estudiosos de las siete artes liberales. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 81 

que a lo largo de toda la Edad Media se opuso a la «fementida liberalidad» del héroe 
macedonio. En la segunda parte de la cita, descarga la responsabilidad de la falsa 
liberalidad de Alejandro en los artistas que, promoviendo un nuevo movimiento 
alejandrino vulgar, contribuyeron a la difusión de la fábula de la liberalidad de 
Alejandro Magno decantada «de tantas maneras» en obras vulgares, como era el 
Libro de Alexandre. 

Que el estilo de vida descrito por el canciller fuese la característica de la corte 
castellana lo testimonian no sólo los hombres cultos, como don Rodrigo Jiménez de 
Rada, que participaban activamente en la vida de la corte, sino también los juglares 
y trovadores populares que iban de paso y se detenían una noche o unos días para 
entretener a la familia real y sus cortesanos. Testigos del cosmopolitismo de la corte 
alfonsí, además de los clérigos áulicos de perfil intelectual, debió ser la afluencia de 
trovadores provenzales de cuya compañía el monarca gustaba y por quienes fue 
alabado como el pus savi rei. Entre ellos, se hallaron algunos de los trovadores más 
célebres de su tiempo, como Bertran de Born, Foulques de Marsella, Girald de 
Calansó, Guevaudán, Pere Vidal y Aimeric de Peguilhan.141 

Sin usar el término, también éstos hablan del mismo concepto de curialitas al 
describir aquel estilo de vida. Por citar a uno de los más célebres, Ramón Vidal de 
Besalú: «En la corte ... del rey de Castilla, don Alfonso, en quien había convites y 
dádivas, con buen sentido, valor y cortesía, con ingenio de caballería, aunque no 
estaba ungido ni consagrado, estaba coronado de mérito, de juicio y de lealtad, de 
valor y de gallardía».142 

Ahí tenemos resumidas en perfectos binomios las virtudes tradicionales y la 
modernidad innovadora de Alfonso VIII y su corte: valor y cortesía, ingenio y 
caballería, juicio y lealtad, valor y gallardía. Estas virtudes cortesanas fueron 
evidentemente el resultado de la implantación de la ideología cortés. 

Otro trovador, Aimeric de Peguilhan, que también frecuentó la corte, al enterarse 
de la muerte del rey, lo recuerda de esta manera: «En aquel tiempo en que murió el rey 
don Alfonso [...], en aquel tiempo, pensé que habrían muerto mérito y dulzura, de tal 
manera que estuve a punto de dejar mis canciones; pero ahora veo estas dos virtudes 
restauradas [en su nieto Fernando III]».143 Varios años después de la muerte de Alfonso 
VIII todavía lo recordaba Aimeric de Belenoi al alabar los gustos artísticos de su nieto, 
   
141  M. Milà y Fontanals, De los trovadores en España, pp. 70-83 y 112-126; A. Rucquoi, Alfonso VIII 
de Castilla y la Realeza, p. 67. 
142  Ramón Vidal de Besalú, Castia-gilos, ed. I. Cluzel, L’école des jaloux (Castia Gilos). Fablieu du 
XIIIe siècle, Paris: Amis de la Langue d’Oc, 1958, vv. 5-12. 
143  En aquelh temps, ed. Shepard-Chambers, The Poems of Aimeric de Peguilhan, Evanston, Ill.: 
Northwestern University Press, 1950, Aimeric de Peguilhan, XVI, estr. I, vv. 1-8, p. 146. 



82 H. Salvador Martínez 

Fernando III: «... pero ya que al franco rey le agradan los hermosos dichos y los notables 
hechos, que no preste oídos a ninguna conversación que rebaje el mérito, pero le 
agraden -como hizo su abuelo-, los hechos laudables».144 

Don Rodrigo Jiménez de Rada que, como íntimo consejero, conoció la corte de 
Alfonso VIII y después la de Berenguela y su hijo Fernando III mucho mejor que 
nadie, en el capítulo en que trata de la muerte del rey Noble resume la personalidad 
del rey y la esencia de su filosofía de gobierno, así como el espíritu de la corte, que 
aquí nos interesa poner de relieve, de la siguiente forma: 

... así como en vida colmó a su reino de virtudes, de la misma forma en su muerte empapó 
de lágrimas a toda España o, mejor dicho, al mundo... Pues la noticia de su muerte hirió 
los corazones de todos del mismo modo que si cualquiera los atravesara de golpe con 
una flecha. Pues de tal modo los habían pregonado desde su niñez la valentía, la 
generosidad, la simpatía, la sabiduría y la modestia, que se creía que tras su muerte todo 
ello se había enterrado con su cadáver.145 

Es importante señalar la designación que esas cinco virtudes o cualidades morales 
que, desde la infancia, había poseído el rey Noble en su formulación latina porque el 
castellano de la traducción se queda corto: strenuitas, largitas, curialitas, sapientia et 
modestia.146 Su enumeración por el arzobispo, en el acto de componer el elogio de 
Alfonso VIII, que parece sacado de las páginas de la Ética nicomáquea, representa el 
reconocimiento oficial de que Alfonso poseyó aquellas virtudes morales que los 
súbditos admiraban en su rey, como era la strenuitas, o valentía en el combate; la 
largitas, que comportaba no sólo la esplendidez en el dar, sino también la generosidad 
en saber perdonar; la sapientia, o sabiduría, prudencia y discreción, en el gobierno del 
reino; y la modestia, que conllevaba humildad y respeto por los que no habían nacido 
en tan alto estado como él. A. Rucquoi, a la que hemos citado frecuentemente, resume 
la posición de Diego García al respecto, diciendo que el modelo de optimus Rex que el 
entorno de Alfonso VIII puso en circulación estaba apoyado sobre todo en cuatro 
virtudes políticas: dos «antiguas», es decir, propias de la realeza feudal de anteriores 
reinados, tales como la liberalitas (largueza) y la strenuitas (fortaleza militar), y dos 

   
144  Anc, puois qe giois ni canç, ed. M. Dumitrescu, Poésies du troubadour Aimeric de Belenoi, 1935, 
XIV, estr. V, vv. 41-50, p. 124. 
145  De rebus, VIII, XV. [trad. astellana de Juan Fernández Valverde, Madrid, Alianza 
Editorial, 1989, p. 329]. 
146  Historia de rebus Hispaniae sive Historia gothica, ed. J. Fernández Valverde, Corpus 
Christianorum, Continuatio Medievalis, 72, Brepols, Turhout, 1987, pp. 279-280, 255-256, y 262-263. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 83 

«nuevas», más propias del cosmopolitismo del renacimiento del siglo XII: la curialitas 
(la palacianía del mester de clerecía ) y la sapientia.147 

De las cinco cualidades mancionadas por don Rodrigo, la que llama 
inmediatamente la atención, por su novedad, es la expresada con el neologismo de 
curialitas, que no había aparecido en las listas tradicionales y el traductor ha vertido 
por simpatía. Es sin duda, como se dijo, una palabra derivada de curia, pero que el 
arzobispo sitúa al mismo nivel que las otras virtudes morales tradicionales: strenuitas 
y largitas.148 Es evidente que don Rodrigo, que la usa por primera vez como cualidad 
personal del rey, no quiere simplemente indicar que don Alfonso fue un hombre de 
curia (todos los reyes, de alguna forma, lo eran por necesidad), es decir, un hábil 
administrador, sino que con ella pretende expresar todo un estilo de vida, un nuevo 
modelo de realeza, que se había desarrollado en la corte alfonsina durante más de 
medio siglo de reinado y que, a un nivel estrictamente personal, implicaba que don 
Alfonso era un hombre de buenas maneras, culto y dotado de un sentido particular 
de la donosura, pulcro y elegante en el vestir y en el hablar. A nivel social, el rey 
mantenía unas relaciones impecables con sus oficiales y con los dignatarios que 
visitaban la corte por más distantes que se hallasen de él culturalmente, de tal manera 
que podía identificarse con todo «ciudadano del mundo» o, en expresión de su 
canciller, era «omnis omnibus» [«todo para todos»]; y, al mismo tiempo, era 
compasivo y generoso también con los pobres y necesitados: 

Pues [Alfonso VIII] piensa que es más honesto y santo aguantar comedidamente que 
desterrar con desprecio los comentarios verbosos, los dulces reproches, las excelentes 
amonestaciones y las mordaces sátiras que corrigen a los viciosos y erigen a los 
morigerados. Así, pues, se comporta de modo diferente para con los que son diferentes, 
según la diversidad de méritos, a unos recibe en palacio, a otros en su cámara, a otros en 
una sala pública, a otros en un despacho privado, a unos escucha privadamente, a otros en 

   
147  Alfonso VIII de Castilla y la Realeza, p. 49. 
148  La curialitas, en términos de la Ética nicomáquea, es mucho más que simpatía, pues, como 
acabamos de ver, abarca los conceptos de buen humor, o εύτραπελία, gracia en la conversación, o 
urbanidad, que se halla a igual distancia entre la rusticidad grosera (άγροικία), la bufonería (βωμολογία) 
y la amabilidad (φίλία), que procede del espíritu de servicialidad y que se halla en el medio, entre el 
carácter rezongón y pendenciero (δύσκολος, δύσερις) y la adulación (άρεσκος, κολακεία). Cfr. Ética a 
Nicómaco, II, 6 y passim. La palabra, aplicada a Alfonso VIII, aparece en varios contextos también en 
don Rodrigo, pero siempre con la misma intencionalidad: 

... curiali applausu faustibus militaribus occurrebat […] Id in ipso operabatur benignitas ut 
precellencia videretur equalitas, sapientia gravitate conspersa sic omnia miniabat, ut hiis fieret eius 
curialitas in suspirium et strenuitas in exemplum (De rebus, ed. cit., p. 262; y trad. cast. p. 311). 



84 H. Salvador Martínez 

la corte, sosteniendo a unos y protegiendo a otros, compasivo con todos, impaciente con 
ninguno, justo para los de uno y otro bando, educado con los indiferentes (Planeta, p. 172). 

Diego García vuelve una y otra vez sobre el concepto de cortesano perfecto, del 
curial ideal, especialmente en su elogio de don Rodrigo, en el que, a pesar de que se 
trate de un eclesiástico, pondera, además de las cualidades cristianas propias de un 
prelado, las virtudes típicas de todo hombre dotado de cortesía, esto es, discreción, 
erudición, piedad, afabilidad, alegría y moderación en sus facecias: 

Declaro sinceramente, si no es jactancia declararlo, que escribo para un señor, escribo para 
un prelado, escribo para un hombre discretísimo, escribo para un hombre 
maravillosamente erudito. Ciertamente, el Omnipotente lo hizo y lo dispuso de modo que 
fuerais señor por vuestra justicia, prelado por prudencia, discretísimo por naturaleza, 
eruditísimo por doctrina. Señor en las cosas temporales, prelado en las espirituales, discreto 
en las costumbres, erudito en letras y conocimientos naturales. Señor con piedad, prelado 
con caridad, discreto con verdad, erudito con santidad. Señor sin orgullo, prelado sin 
rencor, discreto sin falla, erudito sin error. Poderosísimo entre los señores, famosísimo 
entre los prelados, discretísimo entre los discretos, sapientísimo entre los eruditos. Afable 
sin perjuicio de vuestra dignidad, tratable sin perjucio de vuestro ministerio, alegre sin 
perjuicio de vuestra discreción, faceto sin perjuicio de vuestra erudición (p. 162). 

La historia del movimiento cortés en la corte de Castilla y en general en las 
cortes peninsulares no ha sido todavía estudiada con la precisión y el detalle que se 
merece. El legado de Alfonso VIII, como se ha dicho, fue recogido por su nieto 
Fernando III, pero sobre todo fue su bisnieto Alfonso X, el cual, siguiendo aquel ideal 
cortés de vida y de gobierno, implantó en su corte aquella curialitas, pero 
introduciendo profundas modificaciones provenientes del contacto con la cultura 
musulmana, siempre favorita del Rey Sabio. Estas novedades, en contraposición a la 
visión tradicional del saber, como riqueza social estática e inmutable, representada 
en la obra de Diego García, apuntan claramente hacia la adquisición de nuevos 
conocimientos, antes que a mantener los valores de un saber tradicional y un código 
de conducta trasmitida y sellada a influjos externos. Estos cambios en el estilo de vida 
de la corte alfonsí fueron impulsados por la refinada cultura que se desarrolló en el 
entorno de la misma corte y los hallamos magistralmente descritos en las Siete 
Partidas.149 

   
149  Cfr. H. S. Martínez, El humanismo medieval, pp. 159-192; A. Rucquoi, «El rey Sabio: Cultura y 
poder», pp. 77-87; véase también su artículo «Éducation et societé dans la Péninsule ibérique médiévale», 
Histoire de l’Éducation, 69 (janvier 1996), 3-36. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 85 

Es precisamente en la Segunda Partida donde, como se dijo, hallamos un verdadero 
tratado de cortesía, partiendo, como es costumbre del Rey Sabio, del significado 
etimológico de la palabra. Alfonso X da una importancia particular al aspecto de la 
cortesía en el hablar, ya tratado por Diego García, elaborando minuciosamente el 
concepto al discutir, por ejemplo, el tema de los buenos modales en la conversación: el 
«fablar en gasajado», es decir, «fermoso e apuesto» [elegante y digno]. Las palabras 
«fermoso, apuesto e bien ordenado» son todas expresiones que nos llevan a las varias 
funciones de la Retórica, según fueron expuestas en la General Estoria:  

La rectórica otrossí es arte pora affermosar la razón [el discurso] e mostrarla en tal 
manera que la faga tener por verdadera e por cierta a los que la oyeren, de guisa que sea 
creída. Et por ende ovo nombre rectórica, que quiere mostrar tanto como razonamiento 
fecho por palabras apuestas, e fermosas e bien ordenadas (I, VII, 25).  

Es decir, tanto el discurso filosófico («departir») como el narrativo («retraer») 
como el lúdico («jugar de palabra»), que constituían las tres modalidades del habla 
que el cortesano tenía a su disposición para «fablar a manera de gasajado» o, como 
diríamos hoy día, para pasárselo bien en compañía, las tres modalidades debían estar 
sometidas a la norma retórica de la «conveniencia». 

Alfonso no regateó palabras cuando se trató de explicar los conceptos de corte, 
cortés y cortesía, así como sus sinónimos y equivalentes; pero fue al hacer el elogio 
de su padre en el Setenario donde los conceptos recibieron, por así decir, carne y 
hueso, presentándolo, no ya como el gran cruzado del cual habla en la Estoria de 
España en términos de «Rey de todos los hechos granados» (II, p. 771), sino como 
el perfecto cortesano, el cual además de poseer todas las virtudes cristianas, fue 
modelo de perfección cívica, de urbanitas, pues se hallaba adornado de fermosura, 
apostura, buen contenente, donayre, buen entendimiento, buena palabra y buenas 
maneras.150 Hablando concretamente de las cualidades de la palabra y la 
conversación de su padre dice: 

Buen donayre auya otrossí; ca todos los quel oyen ffablar, o le veyen, o mostrar alguna 
cosa de las que él sabía ffazer se pagauan dellas. Buen entendimiento auya en las cosas; 
ca siempre las entendie sanamiente e a la meior parte. Muy buena palaura auya otrosí 
en todos los sus dichos, non tan solamiente en mostrar su rrazón muy buena e muy 
conplida a aquellos que la mostraua, mas rretraer [reprochar, criticar] aun e departir 
[exponer, explicar] e jugar e rreir; e en todas las otras cosas que ssabían bien ffazer e usar 

   
150  Sobre algunos de estos conceptos se ha ocupado Juan Miguel Valero Moreno en su espléndido 
artículo: «El Rey Faze un Palacio (GE1): El palacio poético alfonsí», La Corónica, 34.2, Spring, 2006, 
pp. 31-73. 



86 H. Salvador Martínez 

los omnes corteses e palaçianos. Buena manera auya tomada para ffazer sus cosas; ca 
ffazíalas ssienpre en la sazón que deuyen sser fechas e segunt conueníe, non mucho 
arrebatado nin muy de uagar (Set., VI, p. 12). 

El modelo paterno, que fue sin duda tenido muy en cuenta al teorizar sobre el 
concepto de corte y curia, fue también, como se desprende claramente de este texto, 
fuente de inspiración del modelo de cortesía en el hablar que Alfonso implantó en su 
propia corte y en su reino y, como tal, se refleja tanto en el Setenario como en las 
Partidas. El objetivo final de la educación cortesana era llegar a aquella perfección y 
nobleza de carácter a la que llegó su padre: «Sabía presentarse de tal manera en 
público que todo el que le veía se percataba de que era el señor de todos los demás 
que estaban presentes» (Set., p. 12). 

Lo cual nos lleva a la conclusión de este discurso sobre cortesía y cortés que, 
según Alfonso, va a la razón filosófica de por qué el hombre que practica estas 
normas del bien hablar puede llamarse perfecto cortesano («palaciano»). Dicha razón 
va mucho más allá de la educación y el refinamiento aprendido en la corte, puesto 
que se funda en la naturaleza misma del ser humano: «ca pues que el entendimiento 
e la palabra estranna [separa] al omne de las otras animalias, quanto más apuesta la 
ha e mejor, tanto es más omne» (Partida II, IX, 30). 
 
 



7 
 

AMBIENTE CORTESANO 
 

Fiestas y entretenimientos 
 
La práctica de la cortesía en la corte de Alfonso VIII es asunto al que Diego García, 
como testigo de los acontecimientos del reino y apasionado escudriñador de las 
costumbres de la época, dedicó mucho espacio en su obra, narrando, frecuentemente 
con fina ironía, las fiestas y veladas palaciegas en las que pudo observar cómo aquellos 
distinguidos cortesanos practicaban, o no, lo que él llama la «sancta curialitas». 

El ambiente culto y refinado de la corte castellana y el contacto con las 
personalidades de mayor prestigio intelectual de la época, así como con los difusores 
de noticias que fueron los trovadores, llevaron al perspicaz canciller a acumular un 
extraordinario bagaje cultural que se trasparenta en su obra ya desde el prólogo. 
Siguiendo el ideal de vida y de gobierno descrito en la sección precedente, se puso 
en marcha aquel estilo cortesano caracterizado por la curialitas, cuya manifestación 
inmediata la hallamos en las formas exteriores de la vida de la corte y, sobre todo, en 
la cultura que se desarrolló en el entorno con la presencia continua de estudiosos, 
artistas, trovadores y otros miembros de la farándula que alegraban la vida de palacio. 

La alegre corte de Castilla, según Regine Pernoud, la más culta de Europa, 
después de que la corte de Poitiers dejó de existir, fue visitada por los mayores 
trovadores de la época. Allí su biografiada, Blanca, siendo todavía niña, había oído 
cantar a Giraut de Borneil, a Uc de Saint-Circ y a Folquet de Marsella antes de 
hacerse monje en el monasterio de Le Thoronet. Blanca y sus dos hermanas, dice la 
estudiosa, se morirían de risa al oir cantar a Guillermo de Berguedam que estaba 
enfermo de amor por su madre, a la cual había dedicado numerosos poemas. Las tres 
hermanas aplaudirían a Guiraut de Calansón, a Perdigón y al célebre Peire Vidal; y 
sin duda ellas eran las donzelas de la corte que tenían dificultad en aprender de 
memoria la canción de Ramón Vidal de Besalú Castia-gilós en la que se cantaba a su 
padre en términos encomiásticos: «Coronado con muchos laureles, / con sabiduría y 
con mirto, / y con hazañas de gran valor». 151 

Más arriba hemos registrado las obras de los clásicos latinos y medievales 
mencionadas por Diego García y discutido las posibles vías por las que llegaron a su 
   
151  Regine Pernoud, Blanche de Castille, trad. cast. de J.R. Monreal, Blanca de Castilla: la reina de 
la Europa medieval, Barcelona, Belacqua de Ediciones y Publicaciones, 2002, pp.13-14. 



88 H. Salvador Martínez 

conocimiento. Entre estos canales de información hay que contar a los trovadores que 
llevaban todo género de noticias por las cortes europeas. Conocemos, 
incidentalmente, los temas literarios que, con toda probabilidad, llegaron tanto a la 
familia real como a la entera corte de Castilla por el curriculum de un trovador y el 
repertorio que tenía que dominar, así como los requisitos que tenía que reunir para 
conseguir ser aceptado ante la presencia del rey y la corte. 

El gran trovador de la corte de Alfonso VIII, Guiraut de Calansón, imparte en 
un célebre serventés unas instrucciones a su aprendiz, el juglar Fadet, en las que 
hallamos un buen repertorio de temas clásicos que el juglar debía dominar antes de 
presentarse ante el rey y la corte. Estas instrucciones nos dan una buena idea de cómo 
llegaban los mitos y las leyendas de la antigüedad a los oídos y la imaginación de 
cortesanos y nobles que asistían a los recitales de la corte. Según el ideal supremo del 
histrionismo, delineado por Guiraut de Calansón, Fadet debía saber trovar y saltar, 
jugar a los dados, lanzar y recoger varias manzanas y dos cuchillos, tocar el tambor, 
las castañuelas, la cítola, la rota de diecisiete cuerdas [...], se mencionan hasta nueve 
instrumentos que debía aprender a tocar; tenía que saber saltar por cuatro aros, imitar 
el canto de los pájaros, hacer bailar los títeres, ponerse unas barbas rojas, hacer saltar 
al perro y amaestrar monos; debía saber las historias de Troya, Argos, Jasón, Dédalo, 
Ulises, Eneas, Dido suicida de amor, Rómulo, Octaviano que oculta el tesoro, 
Virgilio nigromante, Satán apresado por Salomón, Holofernes [...], pero, sobre todo, 
debía saber, más que de nada, de la diosa del amor, que yace desnuda y que, aunque 
no ve, hiere certeramente con sus dardos. «Si tú, dice Calansón a Fadet, no haces oír 
las cosas mejores no te quejes de la paga que te den».152 

Además de estos asuntos extraídos de la tradición clásica, no debemos excluir 
que se representasen también escenas religiosas relativas al tiempo litúrgico 
(Natividad, Epifanía, Pasión y Resurrección) de las cuales pudiera ser una buena 
muestra la única pieza del drama medieval que se conserva: el Auto de los Reyes 
Magos (primera mitad del siglo XIII), del cual nos ocupamos más arriba. 

Por otra parte, se sabe que fue en las cortes de Aragón y Castilla, y entre la nobleza 
de ambos reinos, donde hallaron refugio la mayoría de los trovadores provenzales y 
gascones después de la expulsión de todos ellos de la corte de Francia por Felipe 
Augusto. La poesía occitana nació al norte de los Pirineos, pero se desarrolló y llegó a 
su madurez al sur. Sólo después de subir al trono de Francia una princesa castellana en 
1223 volverán a circular libremente los trovadores por el reino. Blanca, hermana de 

   
152  Texto del serventés y traducción en R. Menéndez Pidal, Poesía juglaresca y juglares, Madrid, 
1942, p. 122, 137 y 175. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 89 

Berenguela, que había crecido en aquella corte castellana frecuentada por los 
trovadores ultrapirenaicos, fue, según Georges Sivéry, la gran inspiradora del 
renacimiento de la poesía cortesana en la ruda corte francesa de los Capetos.153 

En el complejo tablero de alianzas políticas y matrimoniales, los trovadores 
fueron no sólo mensajeros y educadores, sino también el vínculo que unió a las cortes 
peninsulares y europeas; su presencia fue frecuentemente la única garantía que hizo 
posible evitar muchos malentendidos. Diego García, testigo ocular de estos 
acontecimientos cortesanos y, dada su pasión por las letras y siempre ávido de 
noticias, no dejaría de informarse en detalle de estos trovadores sobre las novedades 
europeas de las que sin duda estaba muy al día. 

Los documentos de archivo y los mismos diplomas reales, como es sabido, rara 
vez nos hablan de la vida íntima de la corte, de su rutina diaria, de sus usos y 
costumbres. A pesar de la falta de información documental, sabemos por un testigo 
ocular que las modas en Castilla llegaron a superar, por su innovación y su fasto, a 
las que habían entrado por el Camino de Satiago procedentes del norte de Europa de 
las cortes de los Capetos y los Plantagenet. Este testigo es precisamente el canciller 
Diego García de Campos, que había viajado mucho por Francia, el cual, al satirizar 
los vicios de la sociedad de su época, observaba que en la corte de Castilla las modas 
habían pasado los límites de la decencia y caían en el ridículo. Al canciller le 
impresionaron particularmente las aperturas, o «espacios vacíos», en las caderas de 
los vestidos de las mujeres y sobre todo en el calzado, el cual, dice, ya no se usa para 
proteger los pies de la suciedad, el barro y la intemperie, sino para lucir. Agudo 
observador de la vida de la corte y de la sociedad de su tiempo, escribe: 

 [Escribo] cuando no hay control alguno en la diversidad de los vestidos, ni la moda tiene 
fin; los vestidos se rehacen con otros vestidos, como si de la variedad de uno naciesen cien. 
Algunos los recortan por varias partes y cubren con orofreses de forma bordada, como si 
fabulosamente pintasen los cien ojos de Argos en la cola de los pavos reales; a algunos no 
les basta con decorarlos con panteras, cabras y ciervos, sino que pretenden imitar también 
a las aves, pegas y garzas, llegando a decorar la cola con pulpos marinos; hay algunos que 
los cubren con compresiones y pliegues más que con pinturas y, escotando los costados, 
suplen con lazos lo que quitan a las túnicas; el vestido descosido no se cose por el calor, 
pero el cosido se descose para mayor elegancia (Planeta, pp. 194-195). 

El pasaje revela, como se dijo más arriba, el temple rigorista de Diego García al 
que irritan las novedades en la moda femenina y en el calzado de ambos sexos: «No 
queda lugar en los calzados, sillas y cinturones para hacer perforaciones. Los zapatos 

   
153  Blanche de Castille, Paris, Librairie Artheme Fayard, 1990, pp. 25-27. 



90 H. Salvador Martínez 

han perdido el oficio de proteger los pies de la nieve y de la suciedad a las plantas de 
los pies. Te parecerá milagroso pero el calzado tiene menos agujeros cuando está roto 
y desgastado que tenía cuando estaba nuevo». A propósito del tema del calzado, dice: 
«Me deleito con el civilizado dicho del filósofo gentil hispano [Séneca] el cual, al 
contemplar el calzado y el vestido de un soldado, dijo: “Gracias te doy, criador del 
cielo, porque no soy tan fatuo como él. Yo mis vestidos nuevos conservo y los rotos 
reparo, aquel sus vestidos nuevos, no sólo no conserva, sino que los rompe. 
Especialmente cuando aquel afirma que su señor, en el que cree, sea no sólo el 
creador del mundo, sino también su reparador”» (p. 195). 

En el campo de las modas de la corte, la reina doña Leonor fue objeto de particular 
atención; pero nuestro canciller, con la prudencia del diplomático, no se permitió 
descortesía alguna con su reina, aunque probablemente no estuviese de acuerdo con los 
vestidos que lucía. Dado su temperamento y la afición a la ironía, no debemos excluir 
que en aquella observación sobre la moda de decorar los vestidos de las mujeres con 
animales (entre los que pone en primer lugar las panteras) no estuviese aludiendo al 
flamante ciclatón de doña Leonor, que tanto impresionó a los cortesanos, según el texto 
que citamos más abajo. Desde que llegó a la corte de Castilla acompañada de 
numerosos trovadores y artistas ultrapirenaicos, doña Leonor gozó de fama entre los 
trovadores de la época por su belleza física, su elegancia en el vestir, su dignidad 
personal y su extraordinaria generosidad, cualidades que la hicieron objeto de 
numerosas composiciones por parte de los poetas de la corte y otros transeuntes. 

El más conocido entre los admiradores de doña Leonor fue el trovador Guillem, 
vizconde de Bergadán, un hombre turbulento y desalmado, jefe de un cuerpo de 
bandidos que aterrorizaron durante mucho tiempo a los habitantes de Cardona el cual, 
por causa de un asesinato, se expatrió a Castilla, huyendo de Alfonso II de Aragón. En 
una larga composición dedicada a Alfonso VIII le dice: «Rey de Castilla hacia vos me 
vuelvo y me dirijo, pues vos sois el mejor que hay desde el Padrón hasta Alemania; lo 
que otros estañan, vos lo doráis; donde otro rey desmaya, vos os esforzáis». Pues bien, 
en la estrofa precedente a ésta, el descarado trovador se permite lanzar varios piropos a 
la reina, declarándole su amor, según el uso cortesano: «... y vos, señora reina cumplida 
y alegre, Emperatriz, no creáis que nadie me aparte de quereros bien, antes digo 
descubiertamente que soy vuestro vasallo, ya esté en llano, ya en desierto».154 La mayor 

   
154  «Un Sirventes Ai En Cor a Bastir», en M. de Riquer, Los trovadores, I, núm. 96, pp. 539-540; y El 
trovador Guilhem de Berguedán y las luchas feudales de su tiempo, Castellón, 1953, p. 38; M. Milá y 
Fontanals, De los trovadores, p. 308. Véase también la Vida de Guillem de Bergadán en Biographies des 
Troubadours. Textes provençaux des XIIIe et XIV siècles, eds. J. Boutière y A.H. Schutz, Paris, Nizet, 
1964, p. 282b. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 91 

parte de estas composiciones, según los usos cortesanos de la época, son evidentemente 
adulatorias, sin duda con la finalidad de obtener las mercedes del elogiado, pero esto 
no quita que los autores fuesen también llevados de una auténtica admiración y, por 
tanto, que sus poemas sean un reflejo de la realidad que contemplaban. 

Una de estas composiciones laudatorias de la reina se la debemos al trovador 
Ramón Vidal de Besalú que en su obra Unas novas consignó un cuadro completo del 
recibimiento que la corte de Alfonso VIII deparaba a la musa provenzal. En ella, 
describe minuciosamente una escena de entretenimiento juglaresco en la corte, y 
cuenta cómo entró doña Leonor en el salón ricamente ataviada, dejándonos al mismo 
tiempo plasmada en sus versos la imagen de la reina ante la corte: 

Quiero contaros unas nuevas que oí recitar a un juglar en la corte del rey más sabio que 
hubo jamás de ley alguna, del rey Alfonso de Castilla en quien se hallaban regalos y 
dones, juicio, valor y cortesía, ingenio y caballería, a pesar de no ser ungido ni sagrado 
[alusión al de Francia], coronado de prendas, de sentido, de lealtad, de valor y de proeza. 
El rey mandó reunir en su corte muchos caballeros, muchos juglares y muy ricos 
barones; cuando toda la corte estuvo reunida llegó la reina Eleonor; ninguno antes había 
visto su persona. Venía ceñida estrechamente en un manto de una tela de seda bueno y 
bello, al que se da el nombre de ciclatón; era rojo con una lista de plata y llevaba bordado 
un león de oro.155 Saluda al rey y luego se sienta en otra parte, algo alejada de él. En esto 
ved llegar estrepitosamente a un juglar que, puesto en presencia del rey, franco y de buen 
talante, le dijo: “rey, emperador de prendas, yo he venido de esta manera hasta vos, y os 
ruego si os place que sea oído mi asunto”. Y el rey dijo: “mi amor ha pedido el que hable 
de aquí adelante, hasta que él haya dicho cuanto le acomode”. [El juglar entonces cuenta 
una aventura acaecida en la tierra de que acaba de llegar, a un vasallo aragonés llamado 
Alfonso de Barbastro; la narración se dilata con un cuento apicarado, que parecería una 
página del Sendebar, cuajada de engaños femeninos, si no pretendiera dar a éstos alguna 
justificación en la conducta del marido; el señor de Barbastro prueba neciamente con 
celos injustos a su mujer doña Elvira, y ésta, ofendida, se entrega a su amante don Bascol 
de Cutanda, el mejor caballero aragonés, dándose maña para dejar al marido afrentado 
y contento. Concluida la narración, dice el rey]: “Juglar, tengo por buenas, agradables y 
bellas las nuevas, como también a ti que me las has contado, y mandaré que te den tal 
sueldo para que conozcas cuán verdad es que me agradan las nuevas y quiero que entre 
nosotros reciban el nombre de Amonestación de celosos [Castia-gilos]”. Terminado que 
hubo el rey sus razones, no quedó en la corte barón, caballero, doncel ni doncella, ésta 

   
155  El «león de oro» que, según el poeta, llevaba bordado en el manto doña Leonor, probablemente era 
la pantera o leopardo heráldico de los Plantagenet. Para el uso de sedas y brocados de origen andalusí en 
la corte de Castilla, cfr. M.J. Feliciano, “Muslim Shrouds for Christian Kings? A Reassessment of 
Andalusi Textiles in Thirteenth-century Castilian Life and Ritual”, en Under the Influence: Questioning 
the Comparative in Medieval Castile, ed., C. Robinson and L. Rouhi, Leiden: Brill, 2005, 127-131. 



92 H. Salvador Martínez 

ni éste, aquél ni aquella, que no se entusiasmase por las nuevas, no las alabase por buenas 
y no entrase en deseos de aprender la Amonestación de celosos.156 

Prescindiendo de muchas otras conclusiones que puedan sacarse de este texto, 
es evidente que en todo él predomina la práctica de aquel estilo cortesano que hemos 
definido como curialitas, tanto en el elogio que el trovador hace del rey como en la 
elegancia de la reina. ¿Cuándo tuvo lugar esta velada? A juzgar por el tono del poema 
y el hecho de que el rey mandó reunir en su corte muchos caballeros, muchos juglares 
y muy ricos barones, así como por la intervención del rey al final de la recitación, 
debemos pensar que la fiesta debió tener lugar con ocasión de algún evento feliz e 
importante y desde luego en vida de Alfonso VIII y su esposa doña Leonor. Se han 
propuesto varias fechas, pero creo que sólo dos reúnen las características sobredichas: 
julio de 1188, con ocasión de la curia de Carrión y los festejos para celebrar los 
esponsales de Berenguela con el príncipe Conrado Hohenstaufen, y, con mayor 
probabilidad, después de la gran victoria de las Navas de Tolosa en 1212.157 Desde 
el punto de vista literario, el diálogo entre el juglar y el rey al final de la composición, 
junto con la imposición del título a la misma por Alfonso VIII, me parecen otra 
muestra de otros tantos juegos poéticos que caracterizan la artificiosidad de este 
género literario, pero son también un buen indicio del nivel de formación literaria del 
rey y su corte y una manifestación más de la cortesía. 

La vida cortesana en la que, tanto o más que en las veladas palaciegas se 
manifestaba el estilo de vida que hemos definido como curialitas, eran los banquetes, 
por su elegancia y buenas maneras. Nuestro excepcional testigo, el canciller Diego 
García de Campos, en una página llena de agudeza e ironía, nos ha dejado un cuadro 
incomparable de lo que eran aquellos elegantes festines: 

Efectivamente, alrededor de la mesa hablamos más brevemente que cuando nos sentamos, 
a no ser que, en alguna ocasión, nos detenga la agradable extensión de la materia que nos 
ocupa en aquel momento. Pues si alguna vez nos ocurre esto, se detendrá a los convidados 
un momento, como en cola, antes de pasar a la sala con admirable suavidad. Sin duda, las 
mesas se ponen rápidamente, se disponen con artificio, se colocan honestamente, se 
arreglan con gracia, se adornan artísticamente, se abastecen opíparamente, se sirven con 

   
156  Sobre el poema Castia Gilos del trovador catalán Ramón Vidal de Besalú, cfr. H. Field, ed., Ramón 
Vidal de Besalú. Obra poética II. Anonim. Castia Gilos, Barcelona, Curial. 1991; Castia-gilos [ 
Amonestación de celosos], ed. I. Cluzel, L’école des jaloux (Castia Gilos). Fablieu du XIIIe siècle, Paris, 
Amis de la Langue d’Oc, 1958, vv.16-15, p. 22; M. Raynouard, Choix de poésies originales des 
troubadors, III, pp. 398-413; M. Milá y Fontanals, De los trovadores, pp.125-126; J. Rodríguez Velasco, 
trad., Castigos para celosos, consejos para juglares, Madrid, Gredos, 1999, pp. 90-94. 
157  Cfr. A. Arizaleta, “La Chronica regum Castellae: aledaños de la ficción”, e-Spania, 2 décembre, 
2006, p. 6. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 93 

alegría, se disponen discretamente, se vuelven a colocar modestamente, de modo adecuado 
al tiempo y al lugar. A los que vienen a la mesa les place, por este orden, el decoro en los 
asientos, la blancura en las servilletas, el esplendor en las copas, el brillo en los platos, en 
las tortas la elegancia, en los vinos la afluencia, en los brindis la modestia, en la comida la 
abundancia, en las bandejas la abundancia, en los panes la diversidad, en las frutas el 
número, en los criados la celeridad, en los sirvientes la alegría, en los comensales una 
taciturnidad afectada, en el presidente una graciosa serenidad. Se exhibe en las mesas una 
reverencia con honor, y el adorno de los comensales con decoro. Que no se siente aquí 
ninguno que critique a las personas o a los tiempos, o que escarnezca a los príncipes, o que 
enlode a los prelados, o que rebaje a las órdenes, o que desprecie los alimentos, o que diga 
mal de los ausentes, o que se burle de los presentes, o que adorne sus gestos, o que tienda 
trampas con palabras, o que ande a la caza de sílabas o acentos. Que no se siente aquí 
ninguno que haga mal como se hace en cierta tierra conocidísima por esto, que dispare 
indirectamente, casi bromeando, odiosas pullas y burlas corrosivas. Pues de este modo la 
bufonería, que no corresponde al caso, se proscribe de entre los comensales: así la 
mordacidad con amargura es desterrada unánimemente casi bajo anatema. En efecto, sólo 
a asuntos serios se dedica toda la serie de la mesa, mezclados con alguna broma, dicha con 
gracejo, a fin de recrear (pp.174-175). 

Después de leer esta página latina (aquí en castellano) de auténtico primor 
literario, a uno no deja de asaltarle la idea de si el culto canciller no estaría delirando 
cuando la escribió, pues parece increíble que, en medio de una sociedad ruda y guerrera, 
se pudiese hallar tanto refinamiento en la preparación de las mesas y en los modales y 
la conversación de los comensales, y tanta argucia en su presentación.158 La 
descripción, verdadera o imaginada, revela el artificio y la belleza con que el canciller 
quiere ilustrar la curialitas de la corte alfonsí. La convivialidad del ambiente, el 
comportamiento digno y decoroso de comensales y sirvientes, la elgancia y el decoro 
en la conversación, según las normas de la moderación en la facetia, ya que esta es una 
cualidad de la cortesía que debe usarse moderadamente para que la dignidad, madurez 
y gravedad del cortesano no se vea comprometida («Est igitur quod est mirum: in ipsis 
iocis maturus, in riso modestus»). De hecho, Diego García está proscribiendo al tipo 
de cortesano que hace el ridículo, usando gestos grotescos y chanzas inmoderadas, 
impropias del curial modesto y agradable. Dicho comportamiento para el canciller 
representa una violación del concepto aristotélico de la recta razón que impone evitar 
los extremos, controlando los impulsos que sobrepasan la medietas (ne quid nimis) de 
la que hablamos más arriba.159. 
   
158  Este mismo refinamiento en el comportamiento lo hallaremos codificado casi siglo y medio más 
tarde en la Segunda Partida en las instrucciones de los ayos de los príncipes (II, VII, 5 y I, V, 36; II, V 
2 y VII, 6). 
159  El arte de hablar “apuestamente” es fundamental en el concepto alfonsí de cortesía que debe poseer 
todo cortesano, empezando por la persona del rey, porque el habla es lo que distingue al hombre racional 



94 H. Salvador Martínez 

Contrariamente a lo que propalaron algunas crónicas tardías, la finalidad de esta 
exposición sobre los recibimientos, las comidas y los comensales no fue divulgar la 
disipación del rey, el cual en su juventud, según dichas crónicas, habría pasado a 
través de una etapa de vanidades, llevando una vida disoluta en banquetes, cacerías, 
rodeándose de juglares y otras gentes de la farándula que le distrajeron de sus 
empresas militares que le habrían llevado a la derrota de Alarcos.160 Nada de todo 
esto se insinúa en la obra del canciller. Antes bien, el objetivo de la exposición me 
parece un intento, como en la composición de Vidal de Besalú, de presentar la vida 
íntima de la corte, en sus fiestas mundanas y en sus veladas juglarescas, como la 
manifestación de aquel estilo de vida cortesano que era practicado por todos sus 
miembros. No obstante, hacia el final del fragmento, Diego García, en su vena de 
severo moralista, no deja de fustigar comportamientos impropios de un banquete 
cortesano, declarando «casi bajo anatema» la bufonería, la mordacidad y el sarcasmo, 
que sobrepasan el uso de la razón y la medietas. 

La reprobación que aparece al final del fragmento nos lleva directamente a otro 
aspecto no menos fundamental del concepto de cortesía que tenía Diego García, el 
de la mala o falsa cortesía, que predominaba en su época. Esta falsa cortesía se 
caracteriza por la superficialidad en la moda, hecha de apariencias externas y, en 
general, de innovaciones ridículas en las costumbres, de las que hablamos más arriba. 

El objetivo de esta crítica de las costumbres no es otro que poner de relieve 
cómo, por ejemplo, las modas en los peinados masculinos y los excesos en los 
vestidos y adornos femeninos representan las consecuencias de la práctica de la falsa 
cortesía que lleva al debilitamiento de la moralidad social y al afeminamiento de los 
hombres, conduciéndolos a la homosexualidad (p. 195). Para Diego García el ansia 
de modernidad, de estar al día en la moda, representa un paso más hacia la 
degeneración en las costumbres. Como amante del pasado, toda innovación 
desordenada le irrita: «Escribo, así, cuando todo el mundo degenera, desde los más 
altos príncipes a los más bajos campesinos idiotas del género humano» (p. 195). Estas 
son también las consecuencias de la falsa cortesía en todos los niveles sociales: «No 
responde el maestro al discípulo, el señor al vasallo, ni el prelado al súbdito» (p. 197). 

   
del bruto: «Habla y razón es cosa que aparta al hombre de los otros animales, y como quiera que nazca 
del entendimiento, no se puede mostrar sin palabra» (Partida II, VII, ley 7). 
160  La leyenda de sus relaciones con la hermosa judía de Toledo es parte de esta campaña de 
desinformación antialfonsina. Cfr. D. Nirenberg, «Deviant Politics and Jewish Love: Alfonso VIII and 
the Jewess of Toledo», Jewish History, 2007, pp. 15-41; E. Eizenberg, «Una judía muy fermosa: The 
Jewess as Sex Object in Medieval Spanish Literature and Lore», La Corónica, 12, 1984, pp. 187-194. 



8 
 

LOS PUEBLOS DE EUROPA 
 

Ética y etnografía 
 

A pesar de que, como se dijo, Diego García divida el cuerpo de la obra según el 
criterio del número siete, su número preferido es el cuatro, por ser el fundamento y 
principio constitutivo del universo.161 De hecho, cuando explica la organización 
estructural del «Prólogo epistolar», que contiene lo que pudiéramos llamar la guía 
ideológica de toda la obra, insiste en estas cuatro razones que tuvo para escribirla: 
«Primero, ¿para quién escribo? Segundo, ¿cuándo escribo? Tercero, ¿por qué 
escribo? Cuarto, ¿de qué escribo?» (p. 161-162). Dicho prólogo, de importancia 
singular por representar el fulcro en el que se apoya la entera obra, está estructurado 
a manera de cuatro respuestas a estas cuatro cuestiones que constituyen el meollo 
del prólogo y de la entera obra. 

En el proceso de responder a la primera cuestión («¿para quién escribo?»), como 
vimos, teje el gran elogio de D. Rodrigo. La respuesta a la segunda, «¿cuándo 
escribo?», es la que aquí nos interesa explorar, pues en ella se ocupa de la historia 
contemporánea, dando a Planeta una dimensión política inesperada en una obra de 
inspiración ético-teológica. De la tercera y la cuarta pregunta nos ocuparemos 
brevemente más adelante. 

Dice, pues, Diego García del tiempo en que escribe: 

Sobre el segundo artículo del que había prometido tratar, es decir, “¿cúando escribo?”, 
me limitaré a una forma de compendio, porque si lo tratase prolijamente se evaporaría 
el contenido. Si alguien se propusiese tratarlo, no sucintamente, sino en detalle, 
compondría no un prólogo sino un volumen… 

Prosiguiendo, pues, declararé de forma resumida, el estado o la desgracia, o, mejor dicho, 
el ocaso de los hombres modernos, no para insultar, sino para aconsejar, no 
satíricamente, sino admonitoriamente, declarando fielmente cuándo escribo. Escribo, 
pues, en el año de la Encarnación del Verbo de 1218. Cuando, según el Apóstol, está 
para llegar el fin del mundo y ¡ojalá llegase! Cuando se enfrió la caridad de muchos, si 
alguna queda. Cuando los hombres se aman a sí mismos, pero no aman a los demás, ni 

   
161  Tal es su devoción al cuatro que llega a declarar: «Sane ut quaternarium non offendam stilum ad 
septenarios non convertam» [«En verdad, no me convertiré al estilo septenario para no ofender al 
cuaternario»] (p. 167). 



96 H. Salvador Martínez 

son amados. Cuando, si no se abrevian los días a causa de los elegidos, nadie se salvará. 
Escribo cuando las siete virtudes están marchitas como rosas y lirios y, por el contrario, 
los siete vicios reverdecen como la cicuta o el abrojo. [. . .] Escribo cuando la prudencia 
se disipa. La temperancia delira. La fortaleza titubea miserablemente debilitada. Escribo, 
así, cuando la obstinada soberbia se exalta contrariamente de lo que se indicó. La 
macilenta envidia roe fieramente a los inocentes. [...] Cuando universalmente todo bien 
se encuentra disminuido y todo mal alzado e inflado (182). 

 La respuesta a la segunda pregunta no es más que una crítica, no tan sumaria, 
como dice, del estado de la sociedad de la época que ha decaído en sus costumbres 
como resultado de haberse apartado de los preceptos religiosos. «Y para empezar 
por la casa del Señor, diré que escribo cuando casi toda religión y su profesión 
peregrina» (p. 183). 

Lo que sigue es un ataque implacable contra la corrupción en las órdenes 
religiosas, para pasar a continuación a la jerarquía de la iglesia, describiendo en un 
lenguaje verdaderamente procaz los vicios de los obispos, los cuales, dice, son 
lujuriosos, avaros, engreídos, ignorantes y, en pocas palabras, «son más conocidos 
por los vicios que por sus nombres: hay tantos obispos como ladrones»: 

De los muchos que he conocido, a muy pocos tocaría; no asienta bien al obispo la agreste 
rusticidad asnal. Porque no sé cómo pueda reconocerme en el pecho de semejante bruto, 
el cual no se da cuenta que es hombre […]. Disgusta a Dios y a los hombres el prelado 
miserablemente idiota, porque jamás el agua sucia será absorbida por el aire hasta las 
nubes; y el que bebe de pozos emponzoñados y de ríos contaminados jamás podrá 
degustar las delicias de las fuentes argénteas de la lengua latina. (p. 185). 

En este tono de solfa sigue durante varias páginas más, en las que, con un 
lenguaje crudo, cargado de imágenes y comparaciones retorcidas y deformadas, 
describe Diego García la figura de un obispo verdaderamente absurda y 
desvergonzada, hasta que llega a un cierto punto en que dice: 

Si no temiese ofender los oídos de aquel para el que escribo, si no temiese ofender la 
honestidad de la materia de la cual escribo, o la belleza del códice en el que escribo, si 
no quisiera perdonar la propia vergüenza del que escribe, pintaría un cuadro digno de mí 
mismo que no sería menos conocido de la página que de la persona. De todas formas, 
para no detenerme sobre las malas costumbres de los hombres perversos, mientras 
exploro el estilo tanto de Enodio como de Sidonio, imploro la ayuda del ajenjo, del libelo 
 

  



Diego García de Campos y su obra Planeta 97 

 
Biblioteca Nacional de España, Ms. Va-5-8 (antes Ms. 10108), Planeta,  
fol. 14r. Imagen de un obispo devorado por dos monstruos. 



98 H. Salvador Martínez 

injurioso, sin renunciar a la sierra satírica de acerados dientes; pues, para pintar 
rápidamente la deformidad de la forma me bastarán Parrasis y Apeles (p.186).162 

A Diego García le parece como si la pluma se negase a seguir escribiendo o la 
belleza del códice en que escribe se negase a recibir tanta inmundicia como la que 
está por echarle encima. Lo que pinta a continuación, siguiendo a Parrasis, es el 
carácter de: 

… un obispo desvergonzado que confiesa públicamente no saber quién ha sido su padre, 
mas que estaba seguro de que era hijo adulterino, como proclamaba públicamente su 
madre. La opinión del público, sin embargo, era que, tanto si era hijo de un monje o de 
un canónigo, de un presbítero o de un arcipreste, no tenía importancia, lo cierto era que 
había sido engendrado, tras repetidos asaltos furtivos, como hijo de fornicación; y hasta 
un ciego ve que, como dice la ley, “el padre es el que demuestran las nupcias” (p. 189). 

Es evidente que Diego García tiene una animosidad particular contra los obispos 
a los que fustiga sin piedad ni consideración alguna por ser los demoledores de la 
Iglesia.163 Cabe pensar que, como canciller, habría tenido roces violentos con algunos 
de aquellos señores obispos que se presentaban en la corte con pretensiones y demandas 
inaceptables, recurriendo a argumentos que al culto canciller, al que ciertamente no 
ganaban en cuestiones canónicas o teológicas, le debían parecer ridículos por la 
ignorancia de aquellas materias que él había estudiado en París y en las que ciertamente 
no le ganaban. De hecho, señala concretamente a los que «fugientes curias indefesse 
persequitur» (p. 185) y a los que obraban contra los sagrados cánones (p. 406). «Entre 
los pasajes más duros, escribe Alonso, tal vez sea aquel en que describe la Iglesia como 
Eversa per prelatos. Reversa per scholares. Conversa per claustrales. Al contraponer 
las virtudes de los “escolares” y “claustrales” a la perversidad de los prelados, no duda 
en afirmar: “salva la magestad del papa, no por eclesiástico, sino por la reverencia 
singular que se debe al privilegio de la monarquía, casi todos los demás que ocupan 
una cátedra episcopal, siento decirlo, o son sacrílegos u ordenan sacrílegos» [«Salva 
   
162  Parrasis (Parrhasius) célebre pintor griego nacido en Éfeso, siglo V a.d.C., fue conocido como el 
gran maestro del diseño. Su técnica consistía en pintar el contorno de la figura sin pintar la masa del 
cuerpo. Diego García quiere darnos una pintura esquemática del obispo corrupto, sin pintar toda su forma 
corporal, al estilo de Parrasis, y no como hubiese hecho Apeles (s. IV a.d.C.). 
163  Las páginas 189-193 contienen una parodia incontrolada, de tono no solo irónico sino hasta 
sarcástico, de un obispo al que considera, para concluir: «Taceo propter moram quod iste solus 
prelatorum omnium est amurca, clericorum omnium fex extrema; totius Europe sentina; totius seculi 
lues egra…» [«Omito por su prolijidad el hecho de que solo éste es la letrina de todos los prelados, el 
excremento más despreciable de todos los clérigos, la cloaca de toda Europa, la más infecciosa pestilencia 
del siglo » (p. 191)]. Parece como si por la pluma de este corrosivo moralista corriese toda la hiel que 
tenía dentro contra la corrupción en las altas esferas de la Iglesia. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 99 

magestate papalis orchestre, cui propter privilegium monarchie debetur reverencia 
singularis, fere quecumque inferior pontificalis cathedra, unde doleo, aut sacrilegum 
invenit aut facit.»(p. 114 y 405)]. ¿Podía escribir nada más devastador contra la 
totalidad de la jerarquía eclesiástica?164 

La afirmación esperanzadora de que serán los nuevos scholares y los claustrales 
los que rescatarán la Iglesia de prelados corruptos tiene un significado muy particular 
en el texto de Planeta cuando se la relaciona con aquella otra afirmación de Diego 
García: Scholares sunt clerici [los escolares son clérigos, es decir, estudiosos], 
pronunciada en el libro VI, dedicado al tema del «alma fiel».165 

Fue en el amplio contexto de comentar la advocación que se lee al final de las 
lecciones del Primer Nocturno del Triduo de Semana Santa: Iherusalem, Iherusalem 
convertere ad dominum deum tuum. [¡Jerusalén!, ¡Jerusalén!, vuelve al Señor tu 
Dios], cuando Diego comenta estas palabras, diciendo:  

… la página sagrada está montada sobre cuatro ruedas. La primera, es el sentido literal; 
la segunda, es el moral; la tercera, es el alegórico; la cuarta, el anagógico. Estas cuatro 
ruedas nunca han rodado mejor que en esta palabra: Jerusalén; pues Jerusalén es: 
literalmente, una ciudad terrena; moralmente, el alma fiel; alegóricamente, la iglesia 
militante; anagógicamente, la iglesia triunfante. De estos cuatro sentidos de la palabra, 
además de muchos otros, se sigue que la palabra Jerusalén se compone de cuatro sílabas” 
(pp. 400-401). 

Después de haber explicado los dos primeros sentidos (literal y moral), se 
concentra en el alegórico, es decir, el de Jerusalén como iglesia militante, «contrariada 
por los herejes, pervertida por los pseudo-cristianos, derrocada por los prelados, 
restaurada por los scholares, vuelta a su primitivo estado por los claustrales» (p. 404), 
procediendo a exponer el pasaje recordado más arriba por Alonso: 

La Iglesia, dice, es contrariada por los herejes, no por los que actualmente la impugnan, 
pues éstos no son miembros de la Iglesia y, como enseña el Apóstol, no juzgamos de los 
que están fuera (1 Cor. 5, 12), sino de los que están dentro. Estos son los prelados que, 
¡ay dolor!, la derrocan; de tal manera que, salva la majestad del papa, a la que por el 
privilegio de monarquía se debe una reverencia particular, casi toda otra cátedra 
pontificia inferior, o se halla ocupada por un sacrílego o lo convierte en tal. El hombre 

   
164  No menos cáustico fue con los cardenales de la Curia Romana: 
 Cuando Roma omnipotente es devastada por los cardenales más sutilmente que por los césares; sin 

armas la aterrorizan, sin espadas la hieren, sin palma vencen, sin victoria se coronan, sin Marte la 
matan, sin muerte la entierran, sin milagro la resucitan a la que sin espada mataron (p. 196). 

165  Por lo que se refiere a los “claustrales” probablemente se esté refiriendo a los Dominicos con cuyo 
fundador Diego García se hallaba emparentado (cfr. Planeta, p. 265 y ss.). 



100 H. Salvador Martínez 

santifica el lugar, no el lugar al hombre. Ni Adán pudo defender el paraíso, ni Lucifer la 
bóveda del cielo” (p. 405). 

En verdad, la Iglesia es restaurada por los escolares. Éstos son los que arrojados al fuego 
no se queman. Los que tienen un pie en el mundo y la mente en el cielo. Los que con el 
pie aplastan lo terreno y con la boca aspiran a lo eterno. Que sobrevuelan las dignidades 
mundanas por las virtudes de la pluma. Que se ejercitan en los estudios. Que se afligen 
en vigilias. Que no comen el pan ocioso. Que no viven para comer, sino que comen para 
vivir. Que traducen las escrituras con Jerónimo. Las referencias con Ambrosio. Las 
discuten con Agustín. Las revuelven con Gregorio. Siguen a Jerónimo en las 
traducciones, a Ambrosio en las exposiciones, a Agustín en los debates, al glorioso 
Gregorio en los morales y en otros temas a otros santos padres; y, finalmente, lo cual es 
aún más importante, refrenan la malicia de los prelados. Con éstos tiene la Iglesia una 
deuda, pues a éstos principalmente les debe que no haya sido totalmente destruida por 
los prelados. Los escolares, después de los largos estudios del gimnasio y de las brumas 
matutinas, moderando un poco el estudio, no en el corazón sino en el cuerpo, son hechos 
las columnas indefensas de la casa del Señor. El verdadero escolar parece que ha 
contraído un hermoso matrimonio con las letras; de tal manera que se dice: “vive para 
aprender y en el mismo instante de la muerte desea tener un libro en la mano derecha” 
(pp. 406-407).166 

¿Qué había de real y qué de hiperbólico en este elogio de los scholares y en la 
devastadora diatriba contra la jerarquía de la Iglesia? El mismo Alonso se encargó de 
cortar las alas a las generalizaciones derrotistas de Diego García, poniendo de relieve 
el número de prelados sabios y santos contemporáneos del canciller (Intr. pp.116-
118). Por otra parte, sabemos, y el mismo Diego lo confiesa, que en su obra 
frecuentemente habla retóricamente, tratando de hacer estilo o, como se dijo, usando 
un lenguaje provocador, típico de los predicadores populares de la Edad Media. La 
prueba de que esté usando un lenguaje retórico en muchos de estos pasajes la tenemos 
en el hecho de que la dureza de algunas frases está contrarrestada por enérgicas 
afirmaciones contrarias.167 Por otra parte, de la lectura del Planeta se infiere también 
que probablemente otras fuerzas e influjos externos pudieron condicionar la 
sensibilidad ética del canciller. En sus días eran muchos los que llevados por la lectura 
del Evangelio de los Nazareos (mencionado también en Planeta), creían, como 

   
166  Cfr. Supra, p. 49. 
167  Defendiendo en otra parte de su obra la tesis de la existencia de buenos prelados y otras personas 
santas de su época, escribe: «Ubi sunt illi miseri, illi vaniloqui et linguosi, ex sola rusticitate loquaces, ex 
sola invidia detractores, ex sola egestate divites, ex sola inopia copiosi, nostrorum obtrectatores 
temporum; qui non solum homines set et terras et tempora suggillantes, impudenter sompniant et 
impudencius cantant antiqua tempora prelatis pocioribus decorate» (p. 165). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 101 

consecuencia de la corrupción en la Iglesia, en el inmediato fin del mundo, reforzando 
sus creencias en las varias interpretaciones patrísticas (Eusebio de Cesarea, San 
Jerónimo, y otros) de este libro esotérico, considerando cercano el juicio final y que 
Dios había dado suelta al demonio (p. 369). 

El ilustrado canciller, a pesar de sus sólidos conocimientos teológicos y sus 
repetidas muestras de racionalidad, parece, por lo que diremos más adelante, haber 
sido influenciado por estas corrientes milenaristas y esotéricas ya en la época en que 
estudiaba en París. La creencia de que Dios hubiese dado rienda suelta al demonio, 
en la mente de un duro moralista, podía ser también una posible explicación de los 
males de su siglo; por tanto, no le debió resultar muy difícil adoptarla. Pero esto no 
excluye que verdaderamente admirase también el nuevo movimiento intelectual de 
los scholares giróvagos, estudiosos de las artes liberales, a los que probablemente 
había pertenecido en su juventud, los cuales, bajo la apariencia desaliñada de juglares, 
mantenían un verdadero espíritu evangélico que a nuestro distinguido canciller 
alentaba en su ideal de restaurar la integridad de la jerarquía eclesiástica y la 
moralidad en la sociedad. 

Dicho esto, como preámbulo, el objetivo principal de esta sección no es la 
exposición de la corrupción en la Iglesia y su jerarquía, sino explorar el contenido del 
Planeta como instrumento útil para llevar a cabo un sondeo de la sociedad en que 
vivió Diego García y llamar la atención sobre los intereses etnológicos del canciller, 
el cual, no cabe duda, «fue un hombre de mucho mundo, y sus alusionees son de 
mucha estima, si se acierta a darles su verdadero valor» (M. Alonso, Intr. p. 118). 

Por sus viajes y estudios, como se dijo, Diego había adquirido unos 
conocimientos nada ordinarios del mundo europeo y sus hombres. Como es natural, 
conocía particularmente bien a los españoles con los que convivía y a los franceses 
con los que había compartido estudios e intereses intelectuales. España le era muy 
familiar y, desde luego, su obra refleja un conocimiento extraordinario de todas sus 
gentes, dando meticulosos particulares sobre el carácter, costumbres y lengua. 

Sin pretender entrar en la cuestión de las influencias parisinas o francesas en 
la formación intelectual de Diego García y de la ordenación de su obra bajo el lema 
de origen francés Christus vincit, Christus regnat, Christus imperat, compartimos 
con Adeline Rucquoi el parecer según el cual el interés que los filósofos y los 
astrónomos de los siglos XII-XIII mantuvieron por el mundo natural y la razón 
humana se compagina perfectamente con el que caracteriza a Diego García de 
Campos, que se centra en la etnografía, explorando las costumbres de los pueblos 



102 H. Salvador Martínez 

de la tierra, analizando a los numerosos representantes que frecuentaban la corte, o 
que conoció en sus viajes.168 

Empezando, pues, por «el fin de la tierra» (Finis terrae), dice de los gallegos, 
que se distinguían en el habla («in loquela»), evidentemente por ser distinta de la 
suya, que era el castellano, y tal vez porque el gallego había alcanzado ya un nivel 
mayor de desarrollo que el castellano. La nación que mejor conoce, después de 
España, es Francia y los franceses que, dice, podía identificarlos desde lejos, así como 
podía hacerlo también con los españoles. Como agudo observador, de temple 
ajuglarado y andariego, dice que a ambos pueblos los había observado 
particularmente en el modo de hacer bromas y contar chistes. En un pasaje en el que 
abarca a todos los pueblos que vivían en España y en Francia, dice:  

Los árabes siguen a Palamedes por el amor que le tienen por su pericia en el juego del 
ajedrez. Los franceses y los españoles, por el contrario, siguen a Gayo por su elegancia 
en las palabras y la jovialidad; pero los franceses se adornan sucintamente con un alegre 
compendio de palabras burlescas; mientras que los españoles se glorían de toda una serie 
de chistes que hacen reír (p. 197).169 

De las características somáticas, morales e intelectuales de las varias naciones 
europeas, pasa al tema de la variedad de las lenguas de España, especialmente por lo 
que se refiere a los nombres propios, sobre los que también tiene mucho que decir y 
poco positivo. Diego García debe haber sido un apasionado de la lingüística histórica, 
no solo por la variedad y riqueza de vocablos latinos que emplea, algunos verdaderos 
neologismos extraídos del griego o del mismo castellano hablado. De manera 
particular le interesa explorar el origen del castellano y tiene una idea muy clara del 
mismo, aunque no diga que procede del latín, lo cual es obvio, sino de los varios 
substratos de las lenguas iberas que lo precedieron. 

¡Ay dolor! España, además de haber sido devastada inconsolablemente por guerras 
internas, se lee que ha sido frecuentemente ocupada por desconocidos aventureros. De 
ahí, las huellas de una gran diversidad de lenguas que, como reliquias y fragmentos de 
idiomas, todavía hoy conserva Iberia, en los apellidos ocultamente y en los nombres 
propios de forma evidente. Hay aquí de hecho, algunos nombres que conservan la forma 
romana, otros la francesa, otros la teutónica; algunos la gótica, otros la griega, otros la 

   
168  A. Rucquoi «La royaute sous Alphonse VIII de Castille», pp. 238-239; y «El Rey Sabio: Cultura 
y poder», pp. 77-87. 
169  En el mismo pasaje Diego García había explicado anteriormente cómo el curialísimo griego 
Palamedes, durante el asedio de Troya, inventó el juego del ajedrez; mientras que el romano Gayo Lelio: 
“iocosam verborum seriem et facetias et schemata, non magis lepide quam delectabiliter prorrogavit” 
(p. 171). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 103 

arábiga; otros conservan de varias formas la bárbara, tanto de los suevos, como de los 
vándalos y de otros que no sabría decir cómo la introdujeron. De tal manera que hoy, si 
no me avergonzase en decir la verdad, raros son los nombres de varones que viven entre 
los Pirineos y el mar Tirreno, que lleven solo el componente de la lengua natural, que 
tengan el sabor de los antiguos nombres, sin que hayan sido adulterados los nombres 
primitivos, que nuestros mayores Lucano y Séneca, Quintiliano y Ladrón, Próspero y 
Orosio, Isidoro y Leandro, si resucitasen, reconocerían (pp. 180-181). 

A pesar de que manifieste una verdadera aversión por los nombres que no son 
auténticamente castizos de «la lengua natural» (p. 181), no obstante, cuando se trata 
de interpretar el significado del nombre de su elogiado, Rodericus, que admite no ser 
hispano sino gótico o teutónico («Nomen autem quantum conicio magis est gothicum 
vel teuthonicum quam hyspanum»), dice que, a pesar de ello, nunca un nombre ha 
calzado tan perfectamente  a la persona que lo lleva; de ahí que se deshace en 
especulaciones filológico-bíblicas para exponer la sublimidad alegórica de dicho 
nombre, empezando por el hecho de que se compone de cuatro sílabas, lo cual indica 
la perfección de la persona que lo lleva, así como su integridad moral.170 Hablando 
de la primera sílaba (Ro) escribe: «… empieza hermosamente como Roma y Rómulo; 
porque después de Roma o Rómulo y del Romano pontífice, no vive nadie que le 
anteceda» (p. 180). Y por lo que se refiere a la sílaba final (us), dice: «Rodericus es 
un nombre bárbaro o trastocado por los bárbaros con una terminación latina; entre 
los godos o teutónicos significa reino rojo; lo cual quiere decir que, entre ellos, dicho 
nombre no solo es respetable, sino clarísimo e ilustre» (p.  181).171 De hecho, continúa 
alegorizando, en tiempo del rey godo Rodrigo: «tuvo lugar un reino rojo por la sangre 
de los católicos sacrificados; y durante el tiempo del obispo Rodrigo hay también un 
reino rojo por el río de sangre de los gentiles muertos [en las Navas de Tolosa]. Lo 
que lamentablemente se perdió en tiempo del rey Rodrigo, ha sido gloriosísimamente 
restaurado en el tiempo del obispo Rodrigo» (ibidem). Esta última reflexión le lleva 
a un emotivo recuerdo de la batalla de las Navas de Tolosa como gloria propia y sobre 
todo de su elogiado. 

Tras esta digresión sobre el origen de los nombres, pasa sin interrupción a 
exponer las condiciones sociales y políticas de su tiempo en las varias regiones de 
   
170  Hoc autem nomen Rodericus licet frequens et usitatum sit pluribus coomune, nusquam tamen et 

nunquam reperitur tam feliciter installatum. Quid ni? Allegoria nominis, a moralitate hominis et 
anagogia numinis non discordat. Nomen quidem est unum, set per quatuor sillabas est quadrifidum 
sive tetragonum, et per novem litteras propagatum… (p. 180). 

171  Efectivamente, el nombre Rodericus, del antiguo germánico Hrodrick, es nombre compuesto de 
hruod, que quiere decir fama, y rik, que quiere decir rey o caudillo; por tanto, según Diego, rey clarísimo 
o caudillo ilustre. 



104 H. Salvador Martínez 

España y de Europa, dando así rienda suelta a su dura crítica a la corrupción de las 
costumbres en los varios estratos de la sociedad, empezando con una cierta región de 
España que no ha querido identificar: 

Sonrójese aquella región, toda ella consagrada únicamente a la locuacidad; y si no se 
sonroja, cállese. Pide y no da. Roba y no restituye.  Despoja y no recompensa. No paga 
los mútuos. Locuaz, no maldiciente. Observa, pero no ve; jocosa, pero no alegre; arguye, 
pero no corrige; reprende, pero no es diligente; subsana, pero no ama; sonríe, pero no 
ríe; impaciente, pero no compadece; muerde, pero no se compadece; interroga, pero no 
escucha. Pide en público lo que recibe, y entierra secretamente lo recibido. Es tan ingrata 
de los beneficios que recibe que naturalmente no se cree obligada a repagarlos. Si el 
beneficio es reciente, no lo reconoce; si es antiguo no lo recuerda. Si al que pide le das 
inmediatamente, lo alegraste; si le das tarde, lo entristeciste; si le das más tarde, lo 
perdiste; si le das aún más tarde o nunca, lo ofendiste. Se mueve cautamente si recibe, 
va de vuelo a las delicias; si tardamente, va bostezando; si nunca, con furia y furor. Como 
sea muy lenguaraz en el pedir, y muy veloz en recibir, y muy quejona en esperar y 
olvidadiza en recompensar, pone en duda quién debe ser estimado como más 
imprudente, más ambicioso, más palabrero, o más ingrato. ¿Qué más? Es tan pródiga en 
dichos como mendiga en hechos. En aquellos es opulenta, en éstos vacía. En aquellos, 
rica; en éstos, mísera. En aquellos, diligente; en éstos, perezosa. En aquellos, fértil; en 
estos, estéril. En aquellos, exuberante; en éstos, pedigüeña. En aquellos, sobreabundante; 
en éstos, mendiga. Fácil en los dichos, difícil en los hechos. Rápida en aquellos, lenta en 
éstos. En aquellos diligente, en éstos perezosa. Magnánima en aquellos, en éstos nula. 
En aquellos, soberbia, en éstos, miserable. En aquellos, soberbia e inflada; en éstos, árida 
y exánime; o para decirlo breve y sucintamente: en los dichos, lenguaraz; en los hechos, 
deficiente (pp. 175-176). 

En estos términos, y en otros aún más críticos, continúa la larga invectiva contra esta 
región que en vano algunos estudiosos han tratado de identificar. La única pista que 
tenemos nos la da el copista del Ms. B, en una anotación marginal, donde insinúa que se 
trataría de Cataluña, contrastando el comportamiento de los habitantes de esta región con 
los de Castilla a los que siempre «ha engañado cruelmente» («regionem illam crudeliter 
deceperunt»). En la segunda parte de su ataque, Diego García recurre a la autoridad de 
las Escrituras y de escritores eclesiásticos (Boecio, Apolinar Sidonio, Claudiano) para 
demostrar cómo la locuacidad y la avaricia son contrarias a la racionalidad del hombre 
que es la propiedad que le distingue y le eleva sobre las bestias.172 

   
172  Notate igitur si potestis, qua vel quanta laude sit dignissimus qui in ratione vincit homines: in qua 
homines bastias antecellunt (p. 177). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 105 

Si de la caracterización de las varias regiones o provincias de España pasamos 
a las distintas partes de Europa, se notará enseguida que Diego García tenía un buen 
conocimiento del mundo, al mismo tiempo que no escatima críticas a todas y cada 
una de las naciones que va repasando. 

Dice don Diego que si navegamos por los cuatro climas173 del mundo y 
visitamos las más famosas provincias, veremos inmediatamente cuál de ellas precede 
a las otras en dones y carismas. A continuación, intercala una larga digresión 
impersonada por don Rodrigo, cambiando continuamente de la primera a la tercera 
persona y recurriendo frecuentemente a la prosa rimada, con la finalidad de exaltar 
una vez más los extensos conocimientos de don Rodrigo de los pueblos de Europa: 

 [Don Rodrigo] conoció a todas las gentes que, por las cinco (sic) zonas del mundo, se 
hallan esparcidas. Algunas las conoció y probó: unas, para aprobarlas; otras, para 
rechazarlas; y aun otras, para acusarlas. Algunas las conoció para construirlas, a otras 
para destruirlas, algunas para educarlas. Algunas las conoció para discutir de ellas; a 
otras para educarlas; algunas las conoció no solo para mantenerlas en la mente, sino para 
ocultarlas. 

[Don Rodrigo] corrige o recomienda: a los gallegos por su lengua; a los leoneses por la 
elocuencia; a los campesinos [de Tierra de Campos] por la mesa; a los castellanos por la 
lucha; a los serranos por la dureza; a los aragoneses por la constancia; a los catalanes por 
la alegría; a los navarros por la leola,174 a los narbonenses por la miniatura. Corrige o 
recomienda: a los bretones por los instrumentos; a los provenzales por los ritmos; a los 
turonenses por los versos; a los vascos por los pasajes; a los normandos por las 
amistades; a los francos por la agilidad; a los ingleses por la astucia; a los alemanes por 
la fidelidad; a los polacos por la calma. Corrige o recomienda: a los escoceses por el 
estudio; a los irlandeses por la parquedad en las palabras; a los dacios por los baños; a 
los bohemios por la frigidez; a los flamencos por el aprendizaje; a los campanos [de 
Champagne] por la guerra; a los vultranos [vulturnos?] por la hospitalidad; a los 
húngaros por el latrocinio; a los borgoñones por la caza; a los rutenos por la 
peregrinación; a los vénetos por la navegación; a los lombardos por la deliberación. 
Corrige o recomienda: a los romanos por el poder; a los toscanos por la alegría; a los 
sicilianos por la gravedad; a los griegos por la madurez; a los pulleses por la fertilidad; a 
los sirios por la santidad; a los asiáticos por la doblez; a los etíopes por la piedad; a los 

   
173  Clima es palabra griega que quiere decir región, provincia y, según los griegos antiguos, los climas 
eran siete (Vitruvio, lib. I), no cuatro, como dice Diego García. Pero obsesionado con el cuatro, sin duda 
está pensando, y lo dice más adelante, al hablar de una de las visiones de San Juan en el Apocalipsis, que 
el mundo se compone de cuatro reinos: «el primero fue el de los babilonios; el segundo el de los persas; 
el tercero el de los griegos; el cuarto el de los romanos» (p.179). 
174  Leola, o Le-lo/a, cantilena, sonsonete. D. Rodrigo Jiménez de Rada, que era navarro, a quién dedica 
la obra, sin duda entendería la referencia. 



106 H. Salvador Martínez 

indios por la caridad. Corrige o recomienda: a los parisienses por la teología; a los 
boloñeses por la justicia [estudio del derecho]; a los salernitanos por la medicina; a los 
atenienses por la filosofía; a los priscianos por la gramática;175 a los aristotélicos por la 
dialéctica; a los nicomaquenses por la aritmética;176 a los micaelenses por la música177; 
a los platónicos por la astronomía. Corrige o recomienda: a los árabes por la geomancía; 
a los medos por la hidromancía; a los indios por la erimancia;178 a los caldeos por la 
piromancia; a los egipcios por la quiromancia; a los babilonios por la nigromancia. 
Como quiera que la integridad de estas cualidades/vicios es arrastrada por las cuatro 
partes del mundo por los cuatro vientos a las regiones, a los pueblos y a las personas para 
que se mejoren o les obligue a mejorarse, es evidente que sus alabanzas y elogios, para 
mayor consistencia, los empecé con el número cuatro (pp. 177-179). 

 Diego advierte que las observaciones precedentes sobre el origen de los nombres 
hispanos y las características de las varias naciones europeas han sido una inesperada 
digresión que le ha desviado del esquema narrativo y que, a estas alturas del prólogo, 
debe concentrarse en responder a la cuestión: «¿cuándo escribo?», es decir, escribe en el 
tiempo presente, año 1218. Cuando, desde la perspectiva de la historia contemporánea, 
la sociedad entera se encuentra en un estado de desintegración cívica y moral. 

Aparte del lamentable estado de la jerarquía eclesiástica y de la corrupción en 
las monarquías y poderes políticos europeos, Diego presenta un panorama de la 
historia social contemporánea verdaderamente demoledor, empezando, como se dijo, 
con la corrupción en la Iglesia, tema del que ya hemos hablado y al que dedica varias 
páginas más que no vamos a reproducir, sino que queremos centrar nuestra atención 
en los aspectos sociales que afectaban la corrupción en las costumbres de las varias 
etnias nacionales y europeas. 

 En un largo pasaje, que tiene mucho del etnólogo, Diego García vuelve sobre 
la respuesta a la cuestión que momentáneamente había dejado, manifestando sus 
amplios conocimientos de los hombres y las costumbres de su época: 

Por otra parte, si esta larga digresión no engañó a la memoria, si bien recuerdo, en verdad, 
escribo cuando casi todos los hombres se comportan más bestialmente que las bestias, 
así se animalizan los brutos, que no tienen costumbres fijas, y las que más habían deseado 
prescribieron. [Escribo] cuando el profeta viene al caso: “El hombre que, cuando se halla 
en honor no lo entiende, es comparable a los jumentos ignorantes, y se hace semejante a 
ellos” [Ps. 48, 12] … Cuando las costumbres de los hombres no moran entre los hombres 

   
175  Seguidores de Prisciano, gramático latino, h. 500 d.d.C. 
176  Seguidores de la obra aristotélica Ética a Nicómaco. 
177  Se refiere sin duda a la música de los monjes de Mont-Saint-Michel. 
178  Seguidores de Eris, diosa de la Discordia. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 107 

y, cuando no tienen domicilio seguro, peregrinan. [. . .] Cuando los hijos no hacen patria, 
sino que se expatrian, sin observar ni las costumbres de sus padres ni las de su patria. 
Cuando algunos cuidan mujerilmente de sus cabelleras, como los armenios y los 
rutenios. Algunos cortan deformemente sus cabellos, como los vascos y los provenzales. 
Algunos abovedan sus peinados en forma de ventana, y asemejan sus rostros a los de las 
garcetas, como los hispanos. Algunos se dejan crecer barbas de chivo, como los griegos. 
Algunos se rapan la barba de raíz, como los franceses y flamencos. Algunos dividen en 
dos la parte superior de su cabellera con tenazas, fijando la inferior con peines, como los 
venecianos y pisanos. (pp. 193-194). 

En su crítica despiadada de la sociedad contemporánea, de la cual hablamos más 
arriba, tiene palabras que todavía hoy, no obstante el cambio en las costumbres 
sociales de los últimos ochocientos años, nos dejan con la boca abierta cuando habla 
del hermafroditismo y la homosexualidad así como de las señales exteriores que 
identifican inconfundiblemente a los que lo practican, poniendo de relieve el modo 
de caminar, la sonrisa en los dientes, los gestos que hacen y los vestidos con que se 
adornan,179 insistiendo en la homosexualidad y la perversión sexual que había 
invadido la sociedad desde la más tierna edad hasta la más decrépita vejez, que los 
hombres ridículamente tratan de ocultar, cubriendo su calvicie y sus arrugas para 
aparentar lo que ya no son. 

Diego García manifiesta repetidamente una extraordinaria sensibilidad y 
perspicacia hacia la sexualidad humana; en una época en que se hablaba del tema 
exclusivamente en el contexto del matrimonio y la procreación, el canciller penetra 
en los más íntimos e inesperados aspectos de determinados vicios humanos 
categóricamente reprobados por las normas de la Iglesia y las leyes de la 
naturaleza.180 

   
179  En un largo pasaje del libro I, al hablar del significado del nombre Andreas, o Andrés, que significa 
viril, fuerte y no andrógino, escribe: 
 Androgenus quidem idem est quod hermafroditus. Andreas enim vir. geth., mulier sonat. Unde 

androgeus quasi vir muliebris seu virilis mulier interpretatur. A tali autem introducere utinam 
cuncti scholares caveant; sed si non caverit, frecuenter ex vultu, gestu, et habitu cognoscetur. Nam 
iuxta Ecclesiasticum, [19, 27] incessus hominis et risus dentium, et gestus, et habitus de ipso 
enunciant. Sic quoque Seneca moralis philosophus protestatur: Lascivum hostendit digitus leviter 
ad pilum relatus. Unde illud: Lascivum tonsure frequens digitusve relatus / Ad crines leviter, vel 
coma comta probat (pp. 222-223). 

180  En un pasaje cargado de alusiones enigmáticas pero que sin duda se está refiriendo a la 
homosexualidad y concretamente a la infecundidad de la sodomía, dice: «Las criaturas se propagan 
mediante la cópula carnal y no pueden naturalmente procrear a los hijos, si no mediante el sexo dispar y 
el número par» [Creature vero que per carnis copulam propagantur, non nisi in sexu dispari et numero 
pari possunt naturalitar sobolem procreare] (p. 311). 



108 H. Salvador Martínez 

En verdad, escribe, prefiero llevar mi pluma hacia otro asunto, dirigiéndola levemente 
hacia la plaga septentrional, sirviéndome de la sierra de agudos dientes y de la 
mordacidad de la verdad.181 Escribo cuando las gentes son prematuramente pecadoras 
hasta tal punto de que sus delitos anticipan a su edad. Anticipan vergonzosamente sus 
días, superando la malicia a la edad. La misma infancia no es inocente y la inocencia ya 
no tiene cabida en los años inocentes. Y lo que es más espantoso, el niño aprende a 
someterse al diablo, antes de que sea capaz de someterse a Jesucristo. Y el que 
legítimamente todavía no puede contraer obligaciones, aprende a violar la ley y a 
contradecirla. ¡Ay de aquel impúber semejante a Narciso o a Jacinto, que en el gesto 
promete ser un Adonis y en el acto se exhibe como un Ganimedes! […].182Yo no 
distingo, sigue diciendo, si los viejos de fingidos cabellos rizados se presten al ludibrio 
o al oprobio de los hombres. La canicie rugosa, adornada con colores sofisticados no 
injustamente engendra carcajadas y silbidos. La adolescencia fingida no solo es vil sino 
también enemiga descarada de la naturaleza, la cual, engañada con furtivas 
manipulaciones, tanto más se manifiesta abiertamente cuanto más se trata de esconderla, 
mostrando las arrugas que pensaba haber tapado. No es fácil vender una vejiga por una 
lucerna y en la frente del Néstor partenopeo pintar los cabellos canos de Matusalén en 
lugar de la cabellera de Absalón (p. 195). 

Diego García, en un intento de repasar la historia europea de sus días y los 
desórdenes creados por reyes y potentados corruptos y deshonestos, lanza dardos 
envenenados contra todos ellos, empezando desde los confines occidentales del 
mundo conocido hasta los más alejados rincones de Europa. Como se dijo, el 
canciller, que ha vivido los días de esplendor de la corte de Alfonso VIII, manifiesta 
en el prólogo de su obra su descontento con la modernidad, los cambios en las 
costumbres sociales que han apartado a los hombres de su tiempo del gobierno de 
Cristo (Christus regnat). En este contexto, el prólogo prepara al lector de la obra a 
absorber la doctrina que se expone en ella para volver al espíritu del reino de Cristo, 

   
181  No queda claro a qué se refiere por “«plaga septentriomal». Diego García sistemáticamente 
empieza el recuento de los males de la sociedad geográficamente por el Finis Terrae [o final del mundo]: 
«Para empezar mi descripción desde el final del mundo»). ¿Está señalando a Galicia como centro o 
simplemente como la primera región afectada en el recuento de la «plaga septentrional»? 
182  Scribo itaque quando gentes ille sunt tempestivius peccatrices quam alie et etatem suam 

pervenerunt in delictis. Dies suos flagitiose anticipant, tempus malitia superante. Ipsa pueritia non 
est pura et annos innocuos innocencia non excusat. Et quo terribile, puer didicit se obligare 
diabolo, antequam obligari valeat Ihesu Christo. Et qui legitime nondum posset contrahere, novit 
contraire legi et contrahere contra legem. Ve illi impuberi Narcyso simili Iacinto, qui in gestu se 
promittit Adonydem, et in actu se exhibet Ganymedem. Unde illud: 

   Vir calamistratus si sit puer est Ganymedes 
   Si plus, Narcysus; maior Adonys erit (p. 195) 



Diego García de Campos y su obra Planeta 109 

representado por una monarquía fuerte y profundamente religiosa como fue la de su 
protector Alfonso VIII. 

Escribo cuando casi todo el mundo está degenerando y desde los más altos príncipes 
hasta los más bajos idiotas campesinos el género humano parece que ha implorado 
licencia para pecar y no solo la ha conseguido, sino que se las arregla para ir más allá. 

Para empezar mi descripción desde el final del mundo, diré: el portugués a sus señores 
o los desprecia o los proscribe y más frecuentemente los despoja de sus propiedades.183 
Cuando el leonés no perdona ni a los hijos ni a los vasallos y tiene por norma: el que es 
menor en la culpa recibe la pena mayor.184 Cuando los castellanos que se jactan de su 
constancia de fieles, a su señor niño tan imprudente como insaciablemente persiguen.185 
Cuando el navarro, no macilento como todos los suyos, sino obeso, no sé qué reino puede 
proveer a los suyos si no no sabe proveerlos un cuerpo semejante al suyo.186 Cuando el 
aragonés, más débil en el cuerpo que en edad, debe optar a regir con mayor fortaleza el 
reino que su persona.187 Cuando Cataluña, alegre en sus suspiros, vengue 
adecuadamente a su señor, asesinado por los franceses, más con los hechos que con las 
palabras.188 Cuando la débil Narbona se resbala entre el duque y el arzobispo, deudora 
de ambos, súbdita de ninguno de los dos, sospechosa de ambos, superior a ambos, se 
tambalea en manos de los tenentes. Cuando la mísera y digna de compasión Provenza, 
miserablemente arriana, contra la Iglesia no solo recalcitra, sino que se rebela. Cuando 
Gasconia olvidada de su inconstancia, no se sorprende si se despoja a los peregrinos, a 
los extranjeros e ignotos, sino que no perdona a los familiares, conocidos, indígenas y 
vecinos.189 Cuando los habitantes de Poitiers, Tours, Angers, Bretaña y Neustria 
enfurecidos no observan fidelidad ni a Carlos de los francos, ni a Arturo de Bretaña. 
Cuando Flandes bilingüe, viuda de su príncipe español, ni lo venga ni venga al 

   
183  Se refiere a Alfonso II de Portugal (1211-1223) que desheredó a los nobles y persiguió también a 
sus dos hermanos, Pedro y Fernando, como él hijos de Sancho I y doña Dulce; el primero se refugió en 
la corte de León y el segundo en Francia. 
184  Se refiere a Alfonso IX de León (1188-1230) con el que su señor, Alfonso VIII de Castilla, tuvo 
numerosos conflictos, a pesar de ser su sobrino y yerno. 
185  Se refiere a la crisis política castellana que se desató a la muerte de Alfonso VIII y su sucesión. 
186  Sancho VI de Navarra (1150-1194), conocido como el Sabio. Parece, sin embargo, que esté 
hablando de Sancho I de León llamado el Craso (h. 935-966). 
187  Se refiere a Jaime I (1214-1274) que sucedió a su padre, Pedro II de Aragón, a la edad de 5 años 
en 1214; conocido por su desordenada vida sexual, repetidamente reprobada por la Iglesia. 
188  Se refiere sin duda a la muerte de Pedro II en la batalla de Muret en 1213, luchando junto a sus 
súbditos, muchos de ellos declarados herejes cátaros y albigenses, contra las tropas pontificias bajo el 
mando de Simón de Montfort. El Planeta es uno de los primeros textos en que aparece la palabra Cataluña 
como equivalente de reino de Aragón. 
189  Probablemente se refiere a la Gascuña francesa, por donde pasaba la ruta de los peregrinos a 
Santiago. 



110 H. Salvador Martínez 

cautivo.190 Cuando Champaña, que ha padecido el yugo femenino durante mucho 
tiempo, no sería diferente de la afeminada Armenia, si no fuera por la bondad de la mujer 
que la socorre. Cuando la Francia belicosa, habiendo castigado a los griegos, a los 
ingleses y a los provenzales, mereció, por haber castigado, ser castigada por los que había 
castigado. Cuando Inglaterra, perseguida por un señor truculento hasta el exterminio, 
hiere al heredero hasta que cicatricen las heridas de la fama vulnerada. Cuando 
Alemania, fluctuante entre Otón y Federico, como cayese en la perplejidad, no veo cómo 
al final sea fiel. Cuando Italia, consagrada a guerras y herejes, mientras pierde el cuerpo, 
no perdona al alma, a aquel, materialmente, a ésta, espiritualmente y, a ambos, matando 
con numerosas heridas. Cuando Roma omnipotente es devastada por los cardenales más 
sutilmente que por los césares; sin armas la aterrorizan, sin espadas la hieren, sin palma 
vencen, sin victoria se coronan, sin Marte la matan, sin muerte la entierran, sin milagro 
la resucitan a la que sin espada mataron. Cuando Grecia mísera, pero no miserable, se 
ha quedado como viuda y al príncipe de las provincias sirve servilmente. Cuando el 
templo del Señor, el Pesebre y el Gólgota, y el Sepulcro, ¡ay dolor!, son manchados por 
gentes manchadas. 

¿Qué más? Hoy no corresponden los premios a los méritos, y la detestable ingratitud 
casi a todas las criaturas execrablemente hace de madrina. Los campos no producen para 
sus colonos; las mieses a los agricultores; las viñas a los que las cultivan; los árboles y 
frutales a los hortelanos. No responde el discípulo al maestro, el señor al vasallo, el 
prelado al súbdito, el estudio y las brumas al estudioso; no responden los hijos a los 
padres; el amigo al amigo; el huésped al que le hospeda; el hermano al hermano. No 
responde el salario al aprendiz; la victoria al vencedor; la iglesia al sacerdote; la prebenda 
al canónigo residente. No responde la ciencia al literato; la medicina al médico; la pluma 
al escriba; el dictado al historiógrafo. Y lo que creo que hay que llorar y plañir: no 
responden los honores a las costumbres, ni las dignidades a las muchas letras, ni al que 
vigila la aureola, ni el triunfo debido a los veteranos. Los prelados miserables, inflados 
con el poder, orgullosos por la malicia, inflados por la soberbia, rebosantes de orgullo, 
insolentísimamente se inflan, y tanto la honestidad como la ciencia que en sí no hallan 
en los demás persiguen hasta la aniquilación [ypotomia] (pp. 195-198). 

En este contexto de ruina general, termina esta larga crítica de los varios pueblos 
de Europa con la inesperada reflexión sobre el trastorno creado en la naturaleza 
misma por los males morales causados por una sociedad corrupta,191 proponiendo un 
modelo de perfección cristiana para la humanidad: «Este siervo de Dios, amigo de 

   
190  Se trata de Fernando, hermano de Alfonso II de Portugal que estaba casado con Juana, hija del 
emperador Balduino y su heredera en el condado de Flandes, el cual era prisionero de Felipe Augusto 
desde 1214. 
191  Cfr. supra nota 58. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 111 

los ángeles, maestro del hombre, enemigo del diablo, como estrella en medio de una 
densa nube, emplazado providencialmente en medio de la nación [Toledo], ha sido 
hecho espejo y ejemplar no solo de la región occidental sino de todo el mundo (p. 
198). 

Este «siervo de Dios», espejo y modelo no sólo de España sino de todo el 
mundo, es evidentemente don Rodrigo Jiménez de Rada, destinatario de la obra, por 
el que Diego García tiene un respeto y una admiración que raya en la veneración 
religiosa; pero don  Rodrigo que, como se dijo, fue el primer crítico del Planeta 
cuando recibió el prólogo de la obra y, tras recibir el texto completo, escribió una 
segunda carta al autor que, como la primera, es un buen testimonio de la recepción 
de la obra de Diego García. 

La gran sorpresa que esta segunda carta depara al lector es que, según don 
Rodrigo, no era tan patente el reinado de Cristo entre los hombres, si es que la 
descripción de la sociedad que aparecía en el Planeta era fidedigna. ¿Cómo Diego 
García podía afirmar: «Cristo vence», «Cristo reina», «Cristo impera», cuando la 
corrupción era tan grande en todos? Don Rodrigo le escribe a Diego García: 

Has dicho “Cristo reina”. ¿Te has dado cuenta de lo que has dicho? Me parece que reina 
en los Cielos. Pero, ¿qué sabes tú del Cielo? Eres hombre, nunca ascendiste al cielo. 
¿Qué sabes de su trono? ¿Qué de sus príncipes? ¿Qué de sus asesores?... Es más, 
continúa diciendo D. Rodrigo, si reinase en la tierra debería tener unos ministros más 
diligentes que eliminasen la corrupción; pero se ve que los ministros del Señor son 
desidiosos o corruptos ¿y el Hijo del Hombre no envía a sus ángeles para que eliminen 
de su reino todo escándalo? (p. 466). 

Diego García debió quedar muy perplejo, si no corrido, ante la reacción crítica 
de su elogiado, el cual le mostró claramente la contradicción evidente entre la 
expectativa del triunfo de Cristo en el mundo y la realidad espantosamente 
anticristiana descrita por el canciller. Si Cristo reina, dice don Rodrigo, será en los 
Cielos, en la tierra desde luego no. 

Concluye el «Prólogo epistolar» con una breve alusión a las otras dos respuestas 
a las cuestiones: «por qué escribo» y «de qué escribo». 

El tercer capítulo, o tercera perícopa, con el beneplácito del Señor, lo despacharé 
rápidamente: “¿por qué escribo?”. Respondo: para evitar el mal, más que para obtener 
ganancia alguna. Dios no quiera que de la sinceridad de mi propósito derive alguna 
ganancia temporal como merced. Ni soy ni seré prisionero del dinero, sino libertador, 
por no decir manirroto, aunque reconozco que la amenidad de las posesiones para la 
recreación del ánimo me deleita no poco. Nutren el espíritu cansado, o la mente cansada, 



112 H. Salvador Martínez 

espiritualmente. Reparan las fuerzas agotadas. Nutren la naturaleza extremada […] y si 
sigues preguntando: ¿porqué escribo?, te respondo: para conseguir la gloria final, el 
premio celestial, el salario inmortal prometido, según justicia, o al menos, conseguirlo, 
según la misericordia […] y finalmente si todo esto me falla, escribo porque creo que la 
presente materia es útil, honesta y saludable y, como hasta ahora ningún otro la haya 
tratado, me sea permitido a mí, no digo tocarla, sino adorarla (p. 199). 

Finalmente y en cuarto lugar, «¿de qué escribo?».  

Respondo, diciendo que, invocado el nombre de Jesucristo, temiendo y temblando, 
confieso que escribo de aquel cuyo nombre invoco y para que la materia sea más clara y 
la consulta de la obra más rápida, divídola en siete volúmenes, de los cuales los tres 
primeros los dedico a Jesucristo como trino y primer Señor. El cuarto a su madre, la 
gloriosa Virgen María. El quinto al victorioso arcángel San Miguel. El sexto trata del 
ánima fiel. El séptimo trata de la paz, que tan necesaria es en la tierra.  

De esta división, como se dijo, no es muy difícil concluir por qué llamó a su 
el libro Planeta (p. 200). 

  



Diego García de Campos y su obra Planeta 113 

 
Biblioteca Nacional de España, Ms. Va-5-8 (antes Ms. 10108), Planeta, 
fol.97v. Imagen de un juglar. 





9 
 

ANDANZAS Y VISIONES DE DIEGO GARCÍA 
 

Como hemos expuesto en la sección precedente, Diego García tenía unos 
conocimientos nada ordinarios del mundo europeo y sus hombres. Naturalmente, 
conocía particularmente bien a los españoles y, por circunstancias particulares en su 
vida personal y profesional, a los franceses. España le era muy familiar y su obra 
refleja un conocimiento extraordinario de todas sus gentes, dando meticulosos 
particulares de su carácter, costumbres y lengua. Sin duda la nación que mejor 
conocía, después de España, era Francia. Los franceses le eran tan conocidos que dice 
que podía indentificarlos desde lejos, como a los españoles. Durante su permanencia 
en París como estudiante debió adquirir un buen conocimiento de la lengua francesa, 
que le permitió familiarizarse con una sociedad muy diferente de la castellana, 
recorriendo sus tierras, a veces vestido de juglar, en busca de eventos extraordinarios 
que nos cuenta en su obra.192 

La historia de sus andanzas, o peregrinaciones, por Francia la cuenta Diego 
García en la parte quinta de Planeta, que está dedicada al estudio de los ángeles en 
general y del arcángel San Miguel en particular, del cual dice ser un gran devoto y 
del que teje un gran elogio: «El quinto libro está dedicado a la corte angélica, a todas 
las falanges de buenos espíritus, a los nueve órdenes de ángeles, a las tres jerarquías, 
y especialmente al victorioso arcángel Miguel» (p. 359). La primera parte del libro 
constituye un verdadero tratado de angelología, fundado sobre fuentes bíblicas, 
patrísticas y tradiciones eclesiásticas, como eran las pinturas de los ángeles en las 
iglesias con las que se pretendía enseñar a los rústicos la doctrina cristiana. Todos los 
textos bíblicos que aporta los somete, como es su costumbre, a un riguroso análisis 
hermenéutico, aplicándoles los cuatro sentidos de todo texto sagrado, y 
particularmente el alegórico. Se requerirían muchas páginas para desgranar el 
riquísimo contenido de este tratado, breve, pero de gran enjundia. 

Aficionado a las etimologías y a los significados de los nombres, su discurso 
sobre el arcángel San Miguel empieza observando que, sobre este sacratísimo 
nombre Miguel, uno debe hacerse cinco preguntas: «Qué significa», «Quién se lo 
dio», «Dónde se lo impuso», «Cuándo» y «Por qué». Y responde: 
   
192  En el mejor códice manuscrito del Planeta aparece una ilustración de un juglar que, según el editor, 
«tal vez intente retratar al autor dispuesto a viajar por Francia» (Intr., p. 151). Nuestro peregrino, 
efectivamente, aparece en una miniatura en el folio 97v, donde empieza a narrar sus andanzas. 



116 H. Salvador Martínez

Miguel significa: ¿quién como Dios?; se lo dio Lucifer; en el cielo; cuando fue puesto 
en fuga por Miguel; ¿por qué? porque Lucifer, maravillado de la potencia de Miguel, 
quedó aturdido y huyó del paraíso, diciendo: Miguel, Miguel, Miguel. Así, de la misma 
forma que el gran Escipión, vencida África, fue llamado Escipión Africano, así Miguel, 
vencido Lucifer, fue llamado: ¿quién como Dios? Mientras Lucifer se iba diciendo: 
¿quién es este que tan poderosamente me oprime como si fuera dios?” (pp. 363-364). 

En una obra como Planeta, cuyo leit motiv es la curialidad (la «sancta 
curialitas») y la cortesía en todos los aspectos de la vida cortesana, Diego García, 
como para demostrar que el mismísimo arcángel San Miguel hizo uso del lenguaje 
retórico cortesano en su trato con Lucifer, dice: 

Pienso que no le faltó retórica a Miguel cuando llamó sarcásticamente a Lucifer 
“demonio” […]. De hecho, le llamó cortésmente [curialiter] “demonio” en burla. La 
misma figura retórica, continúa diciendo Diego García, fue usada por la profetisa Débora 
en su cántico cuando venció a Sisara y le puso en fuga (Iudc., 4, 9). Demonio quiere 
decir “el que sabe” y, porque Lucifer sabe, se cree superior a todos; de ahí que Miguel 
lo llamase ‘demonio’ en burla… De todo esto, y de muchas otras razones, me atrevo a 
concluir que Lucifer perteneció a aquel orden que se llama querubín y Miguel al orden 
que se llama serafín; y como este orden es el supremo entre los ángeles, éste es el que 
mereció conseguir San Miguel (pp. 364-365). 

Diego García sostiene que San Miguel, lo mismo que Lucifer, pertenece al orden 
de los serafines, el más elevado de la jerarquía; pero Lucifer, tras su rebeldía, fue 
derrotado por Miguel, siendo degradado a un orden inferior, el de los querubines; al 
que sigue hoy día perteneciendo. Miguel, como serafín que es, quiere decir «ardor»; 
mientras que Lucifer quiere decir «portador de la luz», o de la «ciencia», y desde su 
caída ha continuado usando su «ciencia» y su sabiduría privilegiada para engañar a 
los hombres. La pugna entre los dos, concluye Diego, continúa. 

San Miguel, dice el autor, es el único entre los ángeles que debe ser recordado 
por cuatro motivos: por su fiesta; por los templos dedicados a él; por la historia; y por 
las peregrinaciones a sus santuarios. Sólo de San Miguel, escribe, la Iglesia celebra 
su fiesta; sólo en honor de San Miguel han sido construidos templos en diversas 
partes del mundo; sólo de San Miguel la Iglesia universal lee y canta su historia por 
todo el mundo; y sólo a los santuarios de San Miguel se hacen peregrinaciones, 
frecuentes y devotas, a sus basílicas de Normandía, Italia y Puglia (p. 363); y 
finalmente, ante San Miguel se arrrodillan judíos, moros y cristianos (p. 379). Diego 
Díaz, a pesar de que pasase algún tiempo en Italia con ocasión de su asistencia al 
Concilio IV de Letrán, no se sabe que visitase el Santuario de San Miguel en el Monte 



Diego García de Campos y su obra Planeta 117 

Gargano (Puglia), por donde debemos concluir que su peregrinación fue a Mont-
Saint Michel en Normandía. 

Leyendo el relato de sus andanzas, uno tiene la impresión de que, para Diego, 
estos viajes eran peregrinaciones a santuarios, como Mont-Saint Michel, o a lugares 
que se creía santificados por la presencia de personas virtuosas, pero al mismo tiempo, 
debían ser algo así como investigaciones de campo. Como estudiante de Teología y, de 
lo que antes ha dicho sobre el orden de los ángeles y las jerarquías angélicas (p. 266) y, 
más concretamente, sobre San Miguel, cabe pensar que debía andar envuelto en el 
tratado De Angelis al que, como se dijo, dedica el libro V de su Planeta. Sus pesquisas 
en las Escrituras y los Padres de la Iglesia le llevan a enumerar los varios contactos que 
los hombres habían tenido con aquellos santos espíritus en el Viejo y el Nuevo 
Testamento, continuando con esos contactos en el «tiempo de gracia»: 

En la iglesia primitiva algunos hombres gozaron del privilegio del coloquio con los 
ángeles: Magdalena en el sepulcro, Pedro en la cárcel, Juan en sus visiones, algunos de los 
apóstoles y otros varones apostólicos disfrutaron de su conversación. Pablo, primer 
eremita, en su celda; Macario en la cripta; Antonio en la caverna; Benito en el claustro; 
varios cenobitas en sus eremitorios y anacoretas en las montañas no solo gozaron de su 
conversación, sino que compartieron su pan y su comida con ellos. El gran Gregorio 
Magno, Martín y Nicolás y sus seguidores tuvieron a los ángeles por domésticos. Sobre 
todo, aquella beatísima Virgen, después de haber sido asistida durante mucho tiempo por 
los ángeles, finalmente Gabriel le anunció que concebiría y pariría al Salvador (p. 361). 

¿No parece esto el esquema de un tratado sobre los ángeles? Sigue diciendo, 
como si quisiera revelar la estructura de su tratado, que los ángeles ocupan el quinto 
lugar en la jerarquía de las criaturas y por ese motivo también ha querido darles cabida 
en la quinta parte de su obra, centrando su atención sobre todo en el arcángel San 
Miguel: «Y veréis que el arcángel Miguel tiene y obtiene el quinto lugar después de 
las criaturas principales. El primer lugar lo mereció aquella inefable alma de 
Jesucristo; el segundo, su Carne; el tercero, su Madre; el cuarto, su Cruz; el quinto, 
el arcángel Miguel» (p. 359). 

Puesto que los demonios son también ángeles, Diego García se ocupa también 
de ellos en esta misma parte quinta (pp. 374-375), aunque les dedica mucho menos 
espacio del que emplea para tratar el tema de las jerarquías angélicas (pp. 378-398). 
No obstante, perece que, al no hallar testimonios suficientes en las Sagradas 
Escrituras para establecer y catalogar los diferentes tipos de ángeles que existen, 
pensando que tal vez podrían ayudarle en su trabajo algunas personas iluminadas de 



118 H. Salvador Martínez

su época, que se decía se hallaban en contacto con los espíritus celestes, quiso saber 
cuáles eran sus experiencias para incorporarlas en su obra. 

Teniendo, pues, por compañero de viaje y familiar a mi señor, el arcángel Miguel 
(«Michael angelus meus precedet vos» [«Mi ángel Miguel os precederá»], p. 371]), os 
contaré con la ayuda de la pluma, lo más breve y verazmente que pudiere, no para 
apartarme de la presente materia, sino para coincidir con ella, algunos acontecimientos que 
me ocurrieron, que sin duda desconocéis, tal como los vi, los oí, o los percibí (p. 382). 

Lo que cuenta a continuación es, por tanto, fruto de su experiencia directa de los 
hechos; no es fruto de la imaginación, ni, tanto menos, ficción literaria; además, dice, 
los hechos y los personajes están íntimamente relacionados con la materia del tratado 
sobre los ángeles. 

Llevado, pues, de su curiosidad intelectual, interrumpió por tres veces sus estudios 
para llevar a cabo varios viajes por distintas regiones de Francia. De lo que dice en su 
obra, se puede inferir que estas peregrinaciones tuvieron lugar durante las vacaciones 
de verano. Si dedicó cuatro años a la teología, pudo disfrutar de tres largas vacaciones 
que aprovechó para hacer otras tantas peregrinaciones. De hecho, como él mismo dice, 
no todos los episodios narrados tuvieron lugar en una sola peregrinación, sino que 
cuenta los episodios principales de las tres; por otra parte, hubiese sido muy difícil, 
aunque viajase a caballo, cubrir lugares tan distantes en un solo viaje. 

El recorrido de sus andanzas puede ser aproximadamente reconstruido a partir 
del relato que facilita en su obra. Casi todas ellas fueron hacia el noroeste de París, 
dirigiéndose primeramente hacia Lille o Mont; pero, como él mismo afirma, sus 
andanzas fueron semicirculares, que indica con la expresión orbiculatus, es decir, 
dando rodeos que formaban una especie de semicírculo (p. 389). El epíteto 
orbiculatus lo emplea muchas veces para designar la forma de la letra C, lo cual 
puede simplemente significar que iba sin un itinerario fijo, adaptando el recorrido a 
las noticias que iba recogiendo. El periplo de sus andanzas acabó con su viaje a Mont-
Saint-Michel en Normandía, donde parece que estuvo varias veces.193 Sin embargo, 
hay buenos motivos para pensar, llevados de su último relato, que también estuvo en 
el sureste, que es donde se encuentra Cudot. 

En una de sus visitas al célebre monasterio de Mont-Saint-Michel, debió asistir 
a los oficios litúrgicos de los monjes, visita que le permitió escribir en su obra que los 
«sanmiguelinos» se distinguían notablemente por su música (p. 179), observación 
que nos lleva, una vez más, a especular sobre su afición y conocimientos musicales 

193  «Solius Muchaelis peregrinatio quam sit frequens et venerabilis, non ignorat qui eiusdem basílicas 
in Normannia, vel Ytalia, vel Apulia visitavit» (p.363). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 119 

de los que ha dejado varios indicios en su obra.194 Como gran devoto del arcángel S. 
Miguel, al cual llama «ínclito señor mío» («Incliti domini mei Archangeli Michaelis», 
p. 382), del cual teje un elogio de muchas páginas (pp. 362-382), parece normal que, 
estando en París, visitase su célebre santuario. 

 
9.1 LA VIRGEN GEROIS 
 
El primer personaje que encontró en sus correrías, nos dice, tuvo lugar mientras se 
encontraba estudiando teología en París. Fue entonces cuando debió oír hablar de una 
célebre reclusa cuyo nombre andaba en boca de todos. Se llamaba Gerois, a la cual, 
«mientras me dedicaba ardientemente a los estudios de teología», visité, como 
peregrino, tres veces en el santuario donde moraba.195 Aquel lugar era desde hacía 
algún tiempo centro de peregrinaciones y allí fue también Diego García, uniéndose a 
los demás peregrinos. El lugar donde ella tenía su reclusorio debía ser ya célebre por 
otras razones de las que Diego García no habla, pero que sin duda despertaron su 
curiosidad. Esas razones, se deduce del relato, tenían que ver con los acontecimientos 
preternaturales que se decía ocurrían constantemente en aquel lugar y se relacionaban 
con la reclusa. 

La virgen Gerois que, según Diego, tenía unos treinta años y llevaba 
estrictamente reclusa desde muy niña, había sido dotada por el Esposo Celeste de 
cuatro dones y varios otros privilegios. El primero de aquellos dones consistía en 
llevar directamente sobre su carne una camisa que ella misma se había hecho con 
pieles de erizo con espinas agudísimas  que penetraban su piel a manera de flechas; 
el segundo era pasar sin comer ni beber cosa alguna material con la que pudiese 
sostener «la fragilidad natural del sexo femenino» y de la naturaleza humana; era 
como si cruelmente hubiese renunciado a todo nutrimiento de la presente vida; el 
tercero tenía que ver con una lámpara de aceite, sellada a plomo, que ardía en un lugar 
elevado a la entrada de su reclusorio, la cual, a petición de la reclusa, se encendía y 
se apagaba, ardía más o menos, daba más luz o menos, ora estuviese llena, ora media, 
ora casi vacía de aceite, sin que mano alguna la tocase; el cuarto don de la reclusa 
consistía en que todos los domingos y en las fiestas principales, mientras se cantaban 
las laudes en la basílica contigua, quienquiera que mirase a través de las rejas de su 
reclusorio, independientemente de sus méritos o sexo, oía el canto de los ángeles que 
cantaban una inefable armonía celestial. Este último don fue sin duda el motivo 
   
194  Véanse sus observaciones sobre la música y el canto en Planeta, pp. 261-262. 
195  «Dum theologiae studiis ardenti satellicio militarem, audivi de quadam virgine Gerois nomine 
(fol. 97v). Ad hanc ego tercio peregrinandi animo sum profectus »(fol. 98r). 



120 H. Salvador Martínez 

principal que empujó a Diego García a hacer la peregrinación: «Sabido esto, allí me 
dirigí por tres veces como peregrino» con la esperanza de poder escuchar el canto de 
los ángeles de los que, dice, era muy devoto (pp. 382-383). 

De la atenta lectura del Planeta parece desprenderse que el autor suspende 
intencionadamente aquí el relato de su encuentro con Gerois para intercalar los demás 
encuentros, antes de volver al relato de la vida de la virgen Gerois. Esta estrategia 
narrativa significaría que la historia de la virgen Gerois constituye el centro de la 
narración sobre sus excursiones, tal vez por ser el centro de sus investigaciones sobre 
los ángeles, para reanudarla después de haber narrado los demás encuentros, todos 
ellos relacionados, directa o indirectamente, con visiones angélicas. Volveremos, 
pues, sobre, la virgen Gerois. 

Las repetidas peregrinaciones al reclusorio de la virgen Gerois se prestaron para 
tratar con otras personas que en la época eran célebres por su santidad y por sus 
contactos con lo sobrenatural, que a Diego García le atraía irresistiblemente. 

 
9.2 EL ACÓLITO NICOLÁS 
 
Durante una de aquellas visitas a la reclusa Gerois, dice, oyó hablar de la fama de un 
acólito llamado Nicolás.196 

Subí a la cima de un promontorio para verlo. Era, diría yo, más anacoreta que recluso, 
puesto que no vivía en una choza, sino en una cripta o caverna. Con él discutí mucho 
sobre las visiones que tenía de los ángeles con la esperanza de que, tras larga disertación, 
le pudiese arrancar alguno de sus secretos (p. 383). 

Tanta fue la confianza que nuestro peregrino inspiró al acólito Nicolás que llegó 
a contarle una extraordinaria visión que había tenido el día de San Juan Evangelista. 
«Me aseguró, escribe Diego, que donde quiera que un sacerdote celebrase, por lo 
menos, desde la consagración de la hostia hasta la comunión, independientemente de 
los méritos del sacerdote, los ángeles le asistían familiarmente confortándole el 

   
196  «Acólito» aquí no es sinónimo de monaguillo, sino que se refiere a una persona que ha recibido el 
grado más alto de las cuatro órdenes menores: ostiario, lector, exorcista y acólito. Este acólito Nicolás 
parece haber sido el destinatario de algunas cartas que el insigne abad Adam de Perseigne, del cual 
hablaremos enseguida, escribió a personas espirituales. La epístola XV fue dirigida a un joven llamado 
Nicolás que pudiera identificarse con el interlocutor de Diego García (PL, 211, cols. 627-631). Hay que 
notar, sin embargo, que el Nicolás que describe Diego García era «anacoreta», mientras que el 
destinatario de la carta de Perseigne parece haber sido un joven monje que aspiraba a obtener el don de 
la profecía. Pero lo uno no excluye lo otro. La carta termina con la súplica de Adam de Perseigne al joven 
monje pidiéndole que salude fraternalmente a su superior, al que sin duda conocía. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 121 

ánimo, dirigiéndole la palabra, disponiendo de sus acciones y sosteniéndole los 
brazos y las manos. Y esto él lo había visto muy frecuentemente»: 

Como en estas cosas, sigue diciendo Diego García, suele suceder que decir es más fácil 
que hacer, el mismo acólito me contó una visión de la cual, yo, jamás había oído hablar 
o imaginado. Esta visión ocurrió mientras el dicho acólito Nicolás iba a visitar a un cierto 
ermitaño que vivía en un lugar muy áspero y remoto; casualmente se encontró con él, en 
medio de aquella soledad, el día de la festividad de San Juan Evangelista; y mientras 
pensaba ardientemente poder contemplar la gloria de San Juan, repentinamente su ángel 
bueno se puso delante de él, no corporalmente, sino fuera del cuerpo e inmediatamente 
lo arrebató al cielo empíreo, llevándoselo con él. Entonces, habiendo recibido la gracia 
del discernimiento de espíritus, vio aquella sede inefable de la majestad divina: sentada 
en Oriente, pero con la cara vuelta hacia Occidente. Y vio a Jesús sentado a la derecha 
de la virtud de Dios. Todo, según creo, como lo pintó elocuentemente Juan en el 
Apocalipsis, entre nubes de profetas. Vio también aquellas nueve falanges de espíritus 
celestes, divididas en tres jerarquías y distribuidas en innumerables legiones. Vio 
también las cátedras de los patriarcas, los coros de los profetas, la sede de los apóstoles, 
las aureolas de los mártires y las vírgenes y las candidísimas estolas de los confesores. 
Vio aquella Jerusalén celeste que fue edificada como ciudad que participa de la misma 
esencia divina. Vio también a toda la iglesia triunfante y singularmente a todos los que 
se visten y se preparan para celebrar su fiesta (pp. 383-386). 

Lo que sigue es una larga y fantasmagórica descripción de una solemnísima 
misa en honor de San Juan Evangelista celebrada en el cielo empíreo por el mismo 
Jesucristo con la asistencia de toda la corte celestial, acompañada de la inenarrable 
melodía del canto de los ángeles, para acabar con el Ite missa est cantado por el 
mismo San Juan, vestido de diácono, y, mientras todos los ciudadanos celestes 
respondían Deo gratias, el acólito Nicolás fue depositado suavemente en la tierra. 

Cuando Nicolás acabó con su relato, Diego García estaba tan arrobado, por no 
decir aturdido, de la descripción de aquel visionario que, siguiendo en el mismo tono, 
quasi onírico, del acólito, se explayó en su obra en una larga digresión, cargada de 
extraordinarias consideraciones sobre el lugar del Cielo en el firmamento 
astronómico conocido, las jerarquías angélicas, el bien y el mal, el pecado original y 
la gracia de la redención, la presencia de los ángeles, buenos y malos, en la vida del 
hombre, etc. (pp. 386-388). 

El tema de la misa  celebrada “en el cielo empíreo” captó iresistiblemente la 
imaginación de Diego García, siempre deseoso de saber dónde se hallaba físicamente 
semejante lugar beatífico. Durante milenios se ha especulado sobre el lugar del cielo 
como residencia de la corte celestial y como destino final de las almas de los justos; 



122 H. Salvador Martínez 

pero ninguno ha tenido la osadía de señalar, por así decir, científicamente, el lugar físico 
exacto en que se encuentra hasta que Diego García lo consignó en su Planeta.197 

Es admirable cómo el culto canciller, fundándose en el principio científico-
filosófico de la estática (o equilibrio estático), en pocas líneas despliega una enorme 
cantidad de datos físico-astronómicos precisos (con sus nombres técnicos), para llegar, 
por analogía, a la conclusión de que únicamente en la Osa Menor y concretamente en 
la Estrella Polar hallamos las condiciones requeridas para establecer el lugar exacto en 
que se halla dicha residencia de la divinidad con todos los bienaventurados; de forma 
que, de la misma manera que alrededor de la Estrella Polar giran nueve (en realidad son 
siete) estrellas, permaneciendo ella fija e inmóvil, así alrededor del trono de la divinidad 
giran las nueve jerarquías angélicas, permaneciendo la divinidad suprema inmóvil e 
inmutable. El razonamiento de Diego hoy día nos parecerá un sofisma; pero a sus 
contemporáneos les debió parecer apodíctico.198 
 
9.3 ALDA DE BROLIO 
 
Diego García, sin especificar tiempo o lugar, a continuación, pasa a comentar la visita 
que hizo a Alda de Brolio, una matrona nobilísima y santísima, más por la pureza de 
su mente que por su linaje.199 
   
197  He aquí parte de la sección donde discute el lugar del Cielo en el firmamento conocido: 
 Videtur michi quod si essem astronomus probarem astronomice quod si locus aliquis est in celo 

empyreo eminencior, ille est ad aquilonem, in polo artyco, versus plagam septemtrionalem […] 
Astipulatur michi stella illa in artycho polo fixa, mesonautis notissima quae, diversis artificibus, 
diversis respectibus, divesimode nominatur. Vocatur enim astronomice cynosure, sive elyce, non 
distinguo. Phylosophice, axis vel polus; fabulose, ursa maior vel minor; poetice, clavus; sed 
vulgariter, trasmontana. Hec itaque inter omnes stellas in firmamento positas et inter omnes 
planetas in ethere installatas, solo inmobilis perseverat. Nimirum stella illa tanquam sit scabellum 
sub pedibus Ihesu Christi inmutabiliter installatum, ita inconcusse optinet locum suum, tanquam 
illum perpetuo prescripsisset. Ad hoc faciunt ille novem stele que orbiculariter quasi per quondam 
circumferenciam istam stellam tenquam centrum obambulant indefesse. Datur enim intelligi quod 
sicut inferius ille novem stele mobiles istam inmobilem indefesse circueunt, ita superius novem 
ordines angelorum tanquam Domini Ihesu diadema circinent, eidem infatigabiliter famulantur. 
Adstipulatur huic sentencie psalmista cum dicit: “Fundatur exultation universe terre mons syon 
latera aquilonis civitas regis magni” [Ps. 47, 3] (pp. 386-387). 

198  ¿Conoció Diego García la obra de Arquímedes, Sobre el equilibrio de las figuras planas? ¿o el 
Almagesto de Ptolomeo? Arquímedes, junto con otros grandes físicos y matemáticos griegos (entre ellos 
Parménides, Empédocles, Pitágoras, Euclides y Tales), aparece en su obra (p.171); pero no menciona a 
Ptolomeo a pesar de que el Almagesto había sido traducido recientemente del árabe en Toledo por 
Gerardo de Cremona (1175), del que sin duda habría oído hablar. 
199  En Francia se conocen dos Brolio: Brolium Benedicti (en la diócesis Ebroicensis) y Brolium 
Golandi o Grolandi (diócesis Lucionensis). El primero se halla precisamente en dirección hacia Le Mans 
que es también la dirección en que se encuentra Perseigne, región que también visitará Diego (infra, nota 
201); mientras que el segundo se encuentra muy alejado del primero. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 123 

Esta ilustre señora no sólo mantenía un trato frecuente con los ángeles, sino que, 
aún con mayor frecuencia, oía de forma clara e inteligible el saludo divino en el 
primer rayo de sol que llegaba a su residencia por la mañana. 

Tenía su asiento dispuesto de tal manera que podía contemplar directamente el altar de 
la iglesia donde había una imagen de la Virgen María con su hijo crucificado. Un rayo 
de sol, entrando a primera hora de la mañana por la ventana oriental de la iglesia, tocaba 
a Alda suavemente en la frente, como si fuera un mensajero celeste y, según el testimonio 
de los monjes y las monjas, con un susurro, que no sabría decir de dónde o cómo llegaba, 
la saludaba de parte del Señor. Cosa digna de admiración: se formaba en el aire el sonido 
del órgano y el rayo de sol se convertía en voz humana la cual, hablando sin palabras, 
discurriendo sin voces, articulando sin cuerdas vocales, producía los más hermosos 
sonidos (p. 388). 

En el caso de Alda de Brolio, Diego García, no dice nada relativo a la presencia 
de los ángeles en la escena, aunque sí observa que la ilustre matrona «mantenía un 
trato frecuente con los ángeles» y este debió ser el motivo de su visita; pero afirma 
que fue testigo del milagro del rayo de sol y cómo se convirtió en sonido y palabras 
cuya naturaleza no pudo explicar. Debemos pensar que la razón de la visita tuvo que 
ver no con la posibilidad de entrar en contacto con los ángeles, sino con la curiosisdad 
innata de Diego y el deseo de contemplar personalmente aquel misterioso rayo de sol 
que susurraba a Alda sin palabras ni voces humanas y, sin embargo, producía 
hermosos sonidos. 

 
9.4 LA RECLUSA MARÍA 
 
Nuestro estudiante visitó también a la reclusa María, que llevaba felizmente 
encerrada en su cripta más de treinta años. De la cual, escribe: 

No te esperes que yo te cuente cómo era frecuentemente consolada por los ángeles; te 
referiré, sin embargo, un ejemplo que ella misma me refirió, para fomentar la religión y 
el fundamento de la fe ortodoxa. Un hombre y una mujer que ella conocía, no tanto por 
ser vecinos cuanto por su pobreza, frecuentemente recurrían a ella en sus angustias. La 
mujer concibió y dio a luz un hijo que el padre presentó a nuestra célebre reclusa por la 
ventana para que lo recibiese en la sagrada fuente bautismal, mientras un digno sacerdote 
lo bautizaba. Acabada la ceremonia, el padre devolvió el hijo al pecho de la madre. El 
niño, al que Dios había predestinado que la malicia no manchase su alma, tres días 
después murió. El padre, triste, cargó con el cuerpo y con pasos comedidos volvió con 
el hijo a aquella ventana donde tres días antes se había presentado alegremente con su 
hijo para ser bautizado. La reclusa se compadeció del pobre padre y tomando en sus 



124 H. Salvador Martínez 

brazos al inocente niño le dio sepultura bajo la ventana oriental de su cripta donde ella 
frecuentemente rezaba. Cuando habían pasados tres meses y nuestra reclusa se hallaba 
en profunda y devota oración bajo aquella ventana oriental, donde frecuentemente 
pasaba la noche, hacia la hora en que canta el gallo y se cree que nació Nuestro Señor, 
repentinamente se le apareció un hombre, de joven edad, estatura media, de vívidos 
colores, bien fornido de miembros, de aspecto hermosísimo, cara resplandeciente, 
adornado con vestidos blanquísimos, el cual, en señal de reverencia, se inclinó hacia ella 
y le dijo: ¡Ave buena madrina mía! Asustada de aquella aparición y maravillada de aquel 
saludo, respondió: si soy tu madrina, no me acuerdo haberte recibido en la fuente sagrada 
del bautismo. A lo que el joven, con cara serena y sonriente, la respondió: yo soy aquel 
infante que tú piadosamente recibiste en la sagrada fuente bautismal; y para que la altura 
de mi cuerpo no te cree algún escrúpulo en tu mente, obligándote a dudar, quiero decirte 
lo siguiente: todo infante bautizado, si muriese, vuela enseguida y es presentado en el 
palacio del cielo al altísimo rey; y por más pequeño que sea, entre las varias dotes que el 
Señor le concede inmediatamente es revestirlo de la forma que el Señor Jesucristo tenía 
cuando sufrió su pasión, y de la que, si lees a Pablo, serán revestidos todos los hombres 
que serán salvados por el Señor en el día del juicio. El fiel y feliz joven infante, mensajero 
de sí mismo, portador de su misma palabra, historiógrafo de su misma gloria, antes de 
desaparecer, llenó de alegría a su madrina con su felicidad (pp. 388-389). 

Aparte el contacto con lo sobrenatural del que gozaba la reclusa María, el 
ejemplo que narra Diego García tiene la finalidad de apoyar la opinión teológica, muy 
debatida en su época, sobre la forma que cobrarán los cuerpos el día de la resurrección 
y juicio final de la humanidad. Todos los predestinados, independientemente de la 
edad o la muerte que acabó con ellos, aparecerán, según dice San Pablo, de la misma 
edad que tenía Jesús cuando sufrió su pasión, es decir, de unos treinta y tres años. 

 
9.5 FRAY SIMÓN 
 
Después de este encuentro con la reclusa María, habiendo hecho un “no pequeño 
recorrido semicircular («Post hec non modicum orbiculato itinere», p. 389) se 
encontró con el famosísimo Fray Simón: 

… el cual, si has de creer no solo a la fama pública sino también a la opinión de los 
discretos, poseía el extraordinario don del discernimiento de espíritus, por el que el ángel 
de las tinieblas no podía transformársele en ángel de la luz. Veía, de hecho, y discernía 
los ángeles buenos de los ángeles malos;200 y veía cómo combatían entre ellos por la 

   
200  Diego García frecuentemente usa neologismos latinos arrancados del griego; en este caso: ángeles 
buenos (calodemones, de ϰαλός y δαίμων) y ángeles malos (cachodemones, de ϰαϰός y δαίμων). El don 



Diego García de Campos y su obra Planeta 125 

bienandanza o la caída de los hombres. Veía cómo los ángeles malos siempre 
ocultamente, pero frecuentemente también de forma abierta, envidiosos de los hombres, 
más de forma oculta que abiertamente, les preparan insidias, les tienden redes, les 
extienden lazos, les ponen trampas, les cuelgan cuerdas [para que se ahorquen], tratando 
de engañarles con la inmundicia de los crímenes y excavando las fosas de actos 
vergonzosos. Por el contrario, veía cómo los ángeles buenos siempre asistían a los 
hombres: les prometen premios, los amenazan con los sufrimientos por sus culpas y les 
prometen la gloria por sus méritos, garantizándoles la dignísima ley del talión. Les 
amonestan a orar; les exhortan a ayunar, a hacer limosnas, a tener paciencia y humildad 
y sobre todo a practicar la caridad mutua. Y lo que más debe maravillarte es que fray 
Simón veía cómo las formas de los ángeles malos adquirían colores diferentes según las 
cualidades de los crímenes que instigaban a cometer a los hombres. 

Con este Fray Simón, que de éstas y otras cosas especulaba, algunas veces pasé varios días 
y cuanto más le veía, tanto más creía en él. ¿Qué más puedo decir? No creo que, sin una 
gran gracia, un hombre lego, sin duda experto en todo género de letras, pudiese explicar 
cuestiones dificilísimas que yo nunca pude penetrar con la ayuda de las Escrituras ni con 
la ayuda de ningún otro literato. Por lo cual, como insistentemente le suplicase que me 
instruyese de qué pecado con mayor cuidado debía precaverme, expresamente me nombró 
aquel que yo sabía que más constantemente me infestaba (pp. 389-390). 

No sabemos cuál fuese aquel pecado que «infestaba» a Diego, porque ni fray 
Simón ni él quisieron revelarlo. El tiempo pasado con fray Simón debe haber sido 
para nuestro escritor de gran provecho personal, espiritual y científico, ya que le 
ayudó a conocerse mejor y sobre todo a entender la materia de su estudio, la 
angelología. Fray Simón, «siendo un hombre lego, experto en todo género de letras», 
pero sin conocimientos bíblicos, gozaba, no sabemos si por gracia del Señor o por 
don natural, de una cualidad única, la de discernir los espíritus, ciencia que, según la 
teología católica, puede sólo ser dada por Dios a almas privilegiadas. En virtud de 
este don del Espíritu Santo, fray Simón conoció aquel pecado que «infestaba» a 
Diego García. 

 
9.6 UN SUBDIÁCONO 
 
Mientras se hallaba con fray Simón llegó allí un cierto subdiácono, muy instruído, a 
quien Diego conocía bien y de cuyas palabras, dice, «me fiaba tanto como si fuesen 
mías». Este subdiácono le contó una breve pero admirable visión que había tenido 
   
del «discernimiento de espíritus» permite al que lo posee de penetrar en el interior de los demás y leer 
sus intenciones, buenas o malas. 



126 H. Salvador Martínez 

por la cual Diego García vino a entender algo del misterio de la Santísima Trinidad 
mediante la representación de una llama con tres caras. 

Como este subdiácono estuviese en su cámara pensando en la Suprema 
Trinidad, y tratase de entender humildemente, aunque incesante y ardientemente, las 
distinciones de las personas y la unidad de la esencia, he aquí que se le apareció un 
cirio ardiendo que esparcía en la habitación una luz resplandeciente y clarísima. 
Estaba suspendido en el aire a la altura de un hombre, sin que nadie lo sostuviese. 

La llama de aquel cirio resplandecía más que ninguna otra y, en la misma llama, 
aparecieron tres caras bien distintas que, en tanto resplandor, parecía imposible que 
pudieran brillar aún más que la misma llama. Aquellas tres caras eran uniformes con 
omnímoda conformidad; iguales en el número; semejantes en la calidad; humanas en la 
figura; divinas en el resplandor; terribles como el relámpago, plácidas por su serenidad; 
apremiantes en su aspecto, dulces en la alegría; en la potestad implacables; en la justicia 
misericordiosas; clementes en el castigo; asegurando siempre la tutela y la ayuda a los 
afligidos y a los que gimen. Estas tres caras de tal forma se ajustaban proporcionalmente a 
la llama y de tal manera se conformaban con ella que ninguna la rebasaba o la disminuía. 
Y lo que apenas puede entenderse: como quiera que todas las tres caras llenasen toda la 
llama plenamente, cada una de ellas la cubría por sí misma. En verdad no sé cómo 
expresarlo en palabras, cuando apenas puedo percibirlo por el entendimiento. La llama del 
cirio de repente se dividió en tres llamas iguales a la anterior; y las tres caras se convierten 
en una cara, igual a las anteriores. Y de la misma manera que las tres caras anteriormente 
llenaban una llama, así ahora una cara era distribuida por las tres llamas inefablemente: una 
misma cara llenaba totalmente a las otras tres sin excederlas. Como nuestro subdiácono 
gozase de aquella visión cerca de casi una hora, estupefacto de admiración, alegre por el 
gozo, con reverencia, tímidamente cerró un poco los ojos y entonces, en su interior retiro, 
vio que la visión total serenísimamente le sonreía (pp. 390-391). 

No dice nada más de este subdiácono, pero se puede pensar que sería algún 
compañero de estudios teológicos, el cual, de la misma manera que él se interesaba 
por el estudio de los ángeles, el amigo subdiácono se interesaría por desentrañar el 
misterio de la Santísima Trinidad, tema que también a Diego le traía de cabeza. 

 
9.7 UN DIÁCONO AMIGO 
 
Después del encuentro con fray Simón y el subdiácono amigo, Diego cuenta que 
visitó muchas veces a cierto maestro que era diácono y amigo suyo, el cual tenía trato 
familiar con los ángeles. «Era, dice, varón de vida continentísima, de muchos 
estudios, fiel secuaz de la página sagrada». Muchos varones discretos estaban 



Diego García de Campos y su obra Planeta 127 

convencidos de que poseía el espíritu de profecía por el simple hecho de que en sus 
dichos manifestaba la gracia interior.  

El término «espíritu de profecía», como anteriormente el don de 
«discernimiento de espíritus» que poseía fray Simón, se usa fecuentemente en la 
teología mística, de la cual tiene mucho esta parte del Planeta. Por él se entiende un 
don particularísimo del Espíritu Santo mediante el cual el agraciado obtiene un 
conocimiento anticipado de eventos futuros, y a veces se aplica también a eventos 
pasados de los que no se tiene memoria o incluso que no se conocieron y, en todo 
caso, no pueden ser conocidos por la luz natural de la razón. Es un don que tiene su 
fundamento teológico en la carta de San Pablo a los corintios (1 Corintios, 12, 7). El 
significado del pasaje en cuestión ha tenido una gran veriedad de interpretaciones, 
levantando grandes controversias entre los escrituristas por prestarse a una gran 
variedad posibilidades hermanéuticas. Hoy en día, las palabras de San Pablo son el 
punto de arranque de casi todas las sectas evengélicas que seguen doctrinas 
milenaristas y se agarran a ellas para proclamar la validez de sus profecías, aunque 
sucesivamente el tiempo se encargue de probar que eran falsas. 

De todas formas, sin pretender negar que también don Diego tenía sus simpatías 
por el milenarismo y las creencias en el próximo fin del mundo, la conversación que 
mantiene con el diácono no versa sobre el «espíritu de profecía», aunque el texto da 
claramente a entender que el diácono lo poseía, puesto que conocía bien lo que le ha 
llevado a Diego a visitatarle. El tema que reporta Diego, sin embargo, versa sobre el 
estudio de los ángeles y concretamente del arcángel San Miguel.  

He aquí cómo el canciller describe el encuentro: 

Cierto día, hacia la hora de tercia, como fuese a hacerle una visita amistosa, sin haber 
llamado a la puerta previamente, le sorprendí solo en su cámara entre libros de teología, 
estudiando. Habiéndome despedido de los que me acompañaban, entré solo 
calladamente a ver al que estaba solo, el cual me recibió con la misma alegría de siempre. 
Sentándonos juntos en un banco, permanecimos un buen rato en silencio. Él, como 
escuchando a alguien, giró su cara hacia la otra pared. De repente, volviéndola de nuevo 
hacia mí, empezó, con cara serena y una cierta gravedad, a reírse. A lo cual le dije: ¿A 
qué viene esta risa? Él respondió: mi ángel custodio, a cuya tutela y patrocinio fui 
encomendado desde mi infancia, me insinúa que, con tu venida, se ha alegrado mucho, 
porque dice que el ángel bueno que a ti te fue asignado desde la infancia es colega suyo 
y que en el cielo ambos pertenecen al mismo orden. Entonces le dije: ¿de qué orden son 
colegas? Entonces el maestro, con una grave sonrisa, volvió la cara hacia la otra parte y 
dijo que no sabía a cuál orden pertenecían; pero, volviendo de nuevo la cara sonriente 
hacia el interlocutor invisible, como si hubiese recibido una respuesta satisfactoria, le 



128 H. Salvador Martínez 

respondió: estos dos ángeles buenos, según he sabido por San Miguel, por mandato del 
Señor, pertenecen al orden de los querubines, los cuales descendieron para protegernos. 
Entonces le dije: Yo pensaba que sólo los ángeles del orden inferior eran los encargados 
de custodiar a los hombres. Entonces, por tercera vez, como había hecho antes, 
susurrando no sé con quién, me respondió así: Lo que dices, normalmente, es así; sin 
embargo, de cuando en cuando, por la clemencia de Dios, no lo es, especialmente cuando 
se trata de los estudiosos de la página sagrada, a los cuales les es asignado un ángel de 
un orden más sublime (pp. 391-392). 

La finalidad del relato de este encuentro, evidentemente, es la exaltación de la 
función de San Miguel como mensajero de Dios (que era el personaje misterioso con 
el que susurraba el maestro antes de responder); pero también cabe pensar que Diego 
está insinuando sutilmente al lector de Planeta su interés y afición al estudio de la 
Sagrada Escritura, como se deprende claramente de la abundancia de citas y alusiones 
que ha dejado en su obra, al mismo tiempo que deja caer que, como estudioso de las 
Escrituras, su ángel custodio era un querubín. 

 
9.8 EL ABAD DE PERSEIGNE 
 
Diego García, dice que vio y habló muchas veces con otro insigne estudioso, el 
abad de Perseigne (abbatem Persannie), es decir, Adam de Perseigne (ca. 1145-
1221). Es el único personaje, junto con la beata Alpais, de la cual hablaremos más 
adelante, que podemos identificar, entre los varios que visitó. Adam era hombre de 
gran ciencia y muy conocido como abad de una de las abadías cistercienses más 
importantes de Francia.201 

Se desconoce con precisión la fecha en que Adam ocupó la silla abacial de 
Perseigne; pero, por la respuesta que dio acerca del tiempo del Anticristo, de la cual 
hablaremos enseguida, se puede concluir que, por lo menos la primera entrevista con 
Diego García debió ser anterior a 1186, pues no hace alusión al magno 
acontecimiento esperado para ese año y, al no aludir a la carta profética del astrólogo 

   
201  La Abadía de Persegne hoy día ya no existe. Fue destruída durante la Revolución Francesa en 1791. 
Sus ruinas se encuentran en el Departamento de Sarthe cerca de Neufchâtel-en-Saosnois en el noroeste 
de Francia. Perseigne está en la diócesis de Le Mans y cerca del punto Brolium Benedicti (Diócesis 
Ebroicensis) que pudiera ser el lugar donde vivía Alda, es decir, en el Departamento de Sarthe cerca de 
Neufchâtel-en-Saosnois en el noroeste de Francia. Perseigne está en la diócesis de Le Mans y cerca del 
punto Brolium Benedicti (Diócesis Ebroicensis) que pudiera ser el lugar donde vivía Alda de Brolio… 
De todo esto se infiere que el término de los viajes de Diego García se hallaba cerca de Mans, «aunque 
también sospecho mucho que realmente era Mont-Saint-Michel.» (M. Alonso, ed., p. 392, nota 22). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 129 

Juan en la que se predecía «la gran conjunción de planetas», se puede igualmente 
concluir que la visita de Diego es también anterior a 1179.202 

El abad Adam era renombrado literato, sobre todo por sus estudios sobre el 
Anticristo y el fin del mundo.203 Durante uno de sus viajes a Roma se encontró con 
el abad Joaquín de Fiori (c. 1135-1202), el más célebre escatólogo de la Edad Media, 
con el cual mantuvo una sonada disputa acerca de las famosas profecías del visionario 
calabrés, durante la cual, al parecer, el de Perseigne fue convencido de que el fin del 
mundo estaba cerca; convicción que se refleja en la respuesta que dio a un “perspicaz 
individuo”, estando presente Diego García. 

El insigne abad, según Diego, «era pequeño de estatura, grande en ciencia, 
máximo en religión, y más grande en el espíritu que en el cuerpo; extraordinariamente 
fecundo y faceto y, si no me equivoco, celebraba solemnemente las bodas de 
Mercurio y Filología en su pequeña cámara».204 

Estando yo presente, un cierto individuo, muy perspicaz, ardiente y humildemente le 
importunaba para que le revelase con certeza acerca de la venida del Anticristo. El abad, 
cual contemplativo, por un instante se quedó suspenso, como en el rapto de un éxtasis; 
inmediatamente después, mirando fijamente a su interlocutor y recorriendo lentamente 
con su mirada la forma del cuerpo y la cara, como si algo grande le hubiese sido inspirado 
en aquel momento, le respondió: buen hermano, creo firmemente que tú podrás verlo. 

   
202  Para la carta profética del astrólogo Juan de Toledo, cfr. H. Grauert, Meister Johann von Toledo, 
Munchen, 1901; y el espléndido artículo de Godefroid de Callataÿ, «La grande conjunction de 1186», en 
Isabelle Draelants, Anne Tihon et Baudouin van den Abeele (ed.), Occident et Proche-Orient: Contacts 
scientifiques au temps des Croisades. Actes du colloque de Louvain-la-Neuve, 24 et 25 mars 1997 
(Collection Réminisciences, 5), Tumhout, Brepols, 2000, p. 369-384 
203  Sus obras consisten en sermones y cartas, se hallan reunidas en Migne, Patrologia Latina, tomo 
211. El epistolario fue publicado por J. Bouvet, Correspondance d’Adam, abbé de Perseigne (1188-
1221), Le Mans, 1951-1962 (Archives historiques du Maine, 13); y sucesivamente por el mismo Bouvet 
en las Sources chrétiennes: J. Bouvet, Adam de Perseigne, Lettres I. Texte latin, introduction, traduction 
et notes, Paris, 1960 (Sources chrétiennes, 66); J. Bouvet (†), P. Deseille, Adam de Perseigne, Lettres II 
(Lettres XVI-XXXII). Texte latin et traduction, Paris, 2015 (Sources chrétiennes, 571); J. Bouvet (†), P. 
Deseille, Adam de Perseigne, Lettres III (Lettres XXXIII-LXVI). Texte latin et traduction, Paris, 2015 
(Sources chrétiennes, 572). Sorprendentemente, la Epistula XVI (SC 571, pp. 16-33), está dirigida a un 
joven monje cisterciense no identificado (ibid.., p.16, n.1) pero que pudiera ser el “perspicaz individuo” 
del que habla Diego García. 
204  Clara alusión a la obra de Marciano Capella, De nuptiis Philologiae et Mercurii, texto fundamental 
sobre el que los medievales aprendían las siete artes liberales, y que Diego García cita para exaltar el 
saber literario del abad de Perseigne. Las palabras de Diego García: «… planas nisi fallor Mercurii et 
phylologie nuptias in brevi thalamo celebrabat» (p.393), reflejan precisamente aquellas con las que se 
abre la obra de Capella y son, al mismo tiempo, una manifestación más de su propio conocimiento y 
admiración por la obra: 

Tu quem psallentem thalamis, quem matre Camena progenitum perhibent, copula sacra deum, 
semina qui arcanis stringens pugnantia uinclis complexuque sacro dissona nexa foues, namque 
elementa ligas uicibus mundumque maritas atque auram mentis corporibus socias, foedere ... (lib. I) 



130 H. Salvador Martínez 

En verdad, es palabra del Señor que nadie conoce aquel día, ni siquiera el Hijo del 
hombre. Hay, sin embargo, ciertos lugares en el Nuevo y en el Viejo Testamento y en 
los dichos de los Santos Padres, y en Udaspes y Metodio, que parecen hablar del tiempo 
del Anticristo.205 Yo mismo he discutido frecuentemente de esto con expertos y peritos; 
de los cuales algunos eran literatos y discretos, algunos eran claustrales y 
contemplativos, algunos eran ermitaños y reclusos, algunos poseían la discreción de 
espíritus, algunos tenían la gracia de interpretar los discursos, algunos tenían el espíritu 
de interpretar a los profetas, puesto que tenían el espíritu de profecía. Finalmente, 
mantuve conversaciones con algunos hebreos agudísimos expertos en Gamaliel y en el 
Viejo Testamento. La opinión unánime de casi todos ellos es que está cerca, que su 
tiempo está a las puertas, cuando el hijo de perdición debe ser revelado (pp. 392-393). 

Diego debía estar embelesado escuchando a aquel sabio de gran fama; pero no 
dice explícitamente cuál fue el motivo que le llevó repetidamente a visitar al abad de 
Perseigne y sorprendentemente no describe ningún tipo de interacción personal con 
el sabio abad, como ha hecho con los demás personajes que ha visitado. El simple 
hecho, sin embargo, de que refiera con tanto detalle el contenido de la conversación 
con el «perspicaz individuo» en la que pone de relieve y con los términos teológicos 
que ya conocemos la respuesta, enfatizando el milenarismo y, sabiendo que el abad 
era muy conocido por su espíritu profético, podemos razonablemente sospechar que 
probablemente aquel anónimo interlocutor era él y que acudía a Perseigne porque se 
interesaba, como muchos otros de su época, por la llegada del Anticristo. Basándonos 
en el contenido milenarístico de numerosos pasajes del Planeta, podemos 
razonablemente concluir que fue su curiosidad intelectual y no su devoción lo que 
llevó a Diego a aquel fructuoso encuentro, dejando profundas huellas en su obra.  

 
9.9 LA VIRGEN GEROIS 
 
Tras haber narrado estos encuentros, el autor del Planeta, dice que, yendo por rodeos 
de forma semicircular, finalmente acabó en Normandía donde había empezado su 
periplo de visitas o peregrinaciones, ahora con la intención de visitar por tercera vez 
y describir en detalle su encuentro con la virgen Gerois: 

Después de todo eso, es más, precisamente por esto, finalmente pude regresar a la 
mencionada virgen Gerois que fue la causa por la cual inicié mi viaje. De tal manera que, 
por descabelladas presunciones y probables conjeturas, y a veces también por 
argumentos convincentes, vine a saber que todo lo que había oído de ella era verdadero. 

   
205  El “filósofo” Udaspes (?) y el mártir Metodio (270-310 d.C), junto con Marciano Capella y su obra, 
fueron ya citados entre los autores conocidos por don Rodrigo Jiménez de Rada (Planeta, p. 170). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 131 

No obstante, el tumulto y el estrépito de las gentes que se hacinaban para tocar las espinas 
de erizo cada vez que ella se movía por algún motivo, le pedí que me concediese alguna 
e inmediatamente, arrancándose cinco, me las entregó. Me enteré de su completa 
abstinencia por testimonio de muchos clérigos que a turno la asistían; de la lámpara, que 
vi con mis propios ojos; de los ángeles, que oí con mis oídos. Vi cómo la lámpara se 
encendía y se apagaba. Y aquel subdiácono, que antes había visto las tres caras en la 
candela, estaba allí presente y vi cómo la llama se apagaba estando yo presente. Vi 
también cómo de repente una mano derecha descendía de lo alto y se ponía sobre el 
orificio de la lámpara y la llama, hasta aquel momento encendida, con los tres dedos 
principales, apretando la mecha, la apagaba. Oí también, si no te aburre escucharme, 
cómo todos los que allí se hallaban reunidos oyeron los cánticos de los ángeles. 

Era domingo, casi las nueve de la mañana, cuando el maestro Ricardo, sacerdote docto 
en letras, de fama íntegra y hombre alegre, celebraba solemnemente la misa. Había una 
ventana en la pared de la iglesia, como es común, que daba directamente a la casita donde 
estaba la virgen, de tal manera que ésta podía ver el altar y al presbítero celebrante. Todos 
los peregrinos nos acercamos a aquella ventana para recibir la gracia de oír el canto de 
los ángeles. Tan pronto como el presbítero cantó el Gloria in excelsis, inmediatamente 
todos los que nos hallábamos reunidos oímos los cánticos angélicos, aunque cada uno 
de manera diferente: unos los oían lejos, otros cerca, éste en la tierra, aquel en el cielo, 
éste en la casita de la virgen, aquel fuera, algunos decían que oían las voces de muchos 
niños que cantaban. Algunos oían la sinfonía, otros el salterio, otros otras especies de 
instrumentos. No hubo allí ninguno que, de todo aquel canto, entendiese ni una sola frase 
o dicción, sílaba o letra. No sabría decir cómo podía ser entendido aquel canto angélico 
por los que no entienden una salmodia formada de neumas y cánticos clericales, ni cómo 
aquel estilo musical se hizo inteligible a todos. Este estilo, o modo, fue uniformemente 
observado hasta el final del Prefacio. Entonces el Señor abrió los oídos y el ánimo, más 
aún, los oídos del ánimo del dicho subdiácono que, poco antes, había visto la mano que 
apagaba la lámpara y anteriormente había visto las tres caras en la candela y ahora se 
encontraba de rodillas a mi lado ante la ventana, en silencio, implorando el espíritu del 
intelecto. Cuando los clérigos empezaron a cantar Sanctus, Sanctus, Sanctus, él oyó y 
entendió que dentro de la casita una innumerable multitud de ángeles lo cantaban 
también. Entre estos ángeles, dos precedían a los demás enunciando las palabras; uno 
tenía el oficio de preceptor y el otro de repetidor. Así, el preceptor claramente dijo: 
Sanctus y el repetidor respondió: Sanctus. De nuevo, el preceptor dijo Sanctus y el 
repetidor respondió Sanctus; por tercera vez el preceptor dijo Sanctus; y el repetidor 
respondió Sanctus. Entonces todas las falanges de espíritus uniformemente repitieron 
tres veces Sanctus, Sanctus, Sanctus, como para afirmar la unidad y trinidad de Dios. 
Estas palabras y este modo musical los ángeles no las alteraron hasta que el sacerdote no 
llegó a la consagración de la Eucaristía. Tan pronto como el sacerdote empezó aquella 
cláusula:  qui pridie quam pateretur, inmediatamente el ángel preceptor dijo: Verbum y 



132 H. Salvador Martínez 

el repetidor respondió: Caro. El preceptor dijo de nuevo: Verbum; y el repetidor 
respondió: Caro. Por tercera vez el preceptor dijo: Verbum; y el repetidor respondió: 
Caro. Fue entonces, creo, cuando tuvo lugar la perfecta transubstanciación en forma de 
pan. El preceptor inmediatamente añadió: Verbum caro factum est; repitiendo estas 
mismas palabras tres veces. Y el repetidor respondió: Verbum caro factum est et 
habitavit in nobis. Entonces la entera corona de espíritus que rodeaban el altar 
prorrumpió en cantos, repitiendo tres veces con inmensa alegría estas mismas palabras, 
y continuaron repitiéndolas hasta que empezaron a cantar los clérigos Agnus Dei. 
Entonces aquel ángel preceptor dijo así: Agnus; y el repetidor respondió: Deus. Y de 
nuevo el preceptor: Agnus; y el repetidor respondió: Deus. Por tercera vez el preceptor 
dijo: Agnus; y el repetidor respondió Deus. Entonces todos los ángeles allí presentes 
uniformemente exclamaron así: Agnus dominus noster. Estas mismas palabras 
continuaron repitiéndolas continuamente hasta que el sacerdote, acabado el sacrificio, 
materialmente echó el vino en el cáliz y lo tomó. Entonces todos los ángeles presentes 
fueron vistos por nuestro subdiácono, más bien por el oído del intelecto que por la vista, 
que arrebataban el cuerpo del Señor y con gran alegría se lo llevaban al cielo. 

Todo esto, en varias sesiones, el dicho subdiácono, estando yo presente, lo contó a la 
reclusa. Ella, recibiendo estas palabras con inmensa alegría, afirmando religiosamente, 
con máximo juramento, que aquellas mismas palabras los ángeles las cantaban en todas 
las misas. En verdad, afirmó que cuando los clérigos cantaban Gloria in excelsis Deo y 
Alleluia, los ángeles no cantaban más que aquellas palabras que cantaron en el 
nacimiento del Señor. Es decir, Gloria in excelsis Deo, Alleluia. Santus, Sanctus, 
Sanctus, palabras con las que los ángeles se deleitan de manera especial. El Señor sabe 
que estuve presente en todo esto (pp. 393-396). 

El relato de su visita a la virgen Gerois es bastante complejo por contener, por 
un lado, elementos reales que le ocurrieron a él personalmente, como fue la solicitud 
y entrega de las cinco espinas de erizo de la túnica de la beata, la visión de la lámpara 
mágica que se encendía y se apagaba por obra de una mano misteriosa venida del 
cielo, y el privilegio de oír el canto de los ángeles al acercarse a la ventana del 
reclusorio de la beata que daba a la iglesia. Estos cantos los oyeron todos los 
peregrinos presentes, pero no todos los percibían del mismo modo. 

Por otro lado, en la redacción de los hechos hay también otros elementos de 
índole preternatural, como fue la visión de la misa celebrada en el cielo, teniendo por 
celebrante al mismo Jesucristo y por diácono a San Juan Evangelista, que se 
celebraba en paralelo con la misa dominical oficiada por el presbítero Ricardo; esto 
el autor no lo vio ni lo oyó personalmente, sino que lo conoció por el relato que, “en 
varias sesiones”, hizo el amigo subdiácono a la beata Gerois, estando Diego presente. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 133 

En realidad, como se recordará, la visión del subdiácono es la misma visión que, 
en lo esencial, había narrado ya a nuestro peregrino el acólito Nicolás cuando fue a 
visitarlo y éste fue raptado al cielo empíreo. De hecho, el subdiácono, que estaba a su 
lado durante la celebración de la misa, celebrada en la tierra por el presbítero Ricardo, 
fue el que gozó del privilegio de la visión celeste, sobreponiendo unos personajes 
celestiales a los actores terrenos. Mientras Diego veía y oía sólo la realidad terrena 
que tenía delante, el subdiácono, arrobado, percibía las palabras que los cantores 
celestiales cantaban, las cuales, con las triples repeticiones y alternancias, vinieron a 
significar el mismo misterio de la llama con las tres caras. 

La interacción de Diego García con la virgen Gerois no acabó con la asistencia a 
la misa dominical, sino que el relato continúa con su privilegiada presencia «en varias 
sesiones» durante las que el dicho subdiácono contó aquella visión celestial a la beata 
Gerois. Tras escuchar al subdiácono, la beata les aseguró que aquellas palabras y cantos 
que habían oído eran las que ella percibía cada vez que asistía a la santa misa. El relato 
termina con la afirmación de Diego, dando fe de todo lo dicho: «El Señor sabe que 
estuve presente en todo esto» [«Novit Dominus quia istis ego interfui»]. 

 
9.10 LA BEATA ALPAIS 
 
La narración de las andanzas y visiones de Diego García de Campos termina con una 
brevísima alusión a otro personaje que había ya visitado antes de volver al reclusorio 
de la virgen Gerois. Esta visionaria, que ya en vida gozó de gran fama por su santidad, 
es el segundo personaje, junto con el abad Adam de Perseigne, que ha podido ser 
históricamente identificado con exactitud. 

Se trata, como dice bien Diego García, de la ilustre sierva de Dios Alpais, nacida 
en Cudot a mediados del siglo XII. Cudot se encuentra en el actual Departamento de 
l’Yonne a unos treinta kilómetros al sur de Sens, en el centro norte de Francia, hoy 
en la nueva región Bourgogne-Franche-Comté, proclamada en 2016. 

Los detalles y particulares de la vida de la beata Alpais, que sería largo resumir 
aquí, los conocemos por una biografía compuesta en vida de la venerable virgen por 
un anónimo monje cisterciense que pertenecía a la abadía de Écharlis, a pocos 
kilómetros al sur de Cudot, el cual tuvo acceso directo a la reclusa.206 Según el editor 

   
206  Vita sanctae ac venerabilis virginis Aupex de Cudot, publicada en Acta Sanctorum, Nov. I, 174-
209. Un breve resumen de esta Vita puede consultarse también en Les Petits Bollandistes, Vies de Saints, 
t. XV, Barle-Cue, 1874. La más completa recopilación de testos biográficos sobre la beata Alpais se 
enccuentra en E. Stein, Leben und Visionen der Alpais von Cudot (1150-1211). Neudition des 
lateinischen Textes mit begleitenden Untersuchungen zu Autor, Werk, Quellen und Nachwirkung, 



134 H. Salvador Martínez 

moderno de la Vita, E. Stein, habría sido compuesta en la década 1170-1180 o, como 
propone Patrick Henriet en un trabajo reciente, durante el decenio siguiente.207 

La Vita sanctae ac venerabilis virginis Aupex de Cudot es una biografía de 
naturaleza hagiográfica muy extensa y detallada. El libro primero trata de la 
enfermedad, la curación milagrosa y los primeros milagros. Los tres libros siguientes 
están dedicados a las visiones extraordinarias que la humilde pastora recibió, unas 
cincuenta, y que fueron narradas al monje biógrafo directamente por ella. Este  fue el 
motivo de las repetidas visitas de Diego García a la beata. Por el escaso número de 
manuscritos medievales existentes parece que la Vita no circuló más que entre los 
canónigos locales que la protegieron desde el primer momento, los monjes 
cistercienses del vecino monasterio, los benedictinos negros y los cartujos.208 

Según la Vita, Alpais era hija de pastores y durante su infancia y adolescencia 
ejerció el oficio de pastora, dedicándose a cuidar ovejas. Cuando tenía unos quince 
años cayó enferma de una terrible enfermedad: una especie de lepra le cubrió todo el 
cuerpo de úlceras que despredían un olor tan nauseabundo que era imposible 
acercarse a ella. En tan deplorable estado, se vio abandonada de todo el mundo, aun 
de su propia madre que se limitaba a arrojar, de cuando en cuando, un trozo de pan 
al lado de su lecho y se retiraba apresuradamente. Sus hermanos rogaron a la madre 
que dejase de darle de comer con la esperanza de que muriese de hambre.209 

Esta condición, según su biógrafo, la llevó a la privación de toda consolación 
humana. La paciencia y las virtudes de la infortunada pastora, sin embargo, le 
valieron gracias muy señaladas. Tras una aparición milagrosa de la Virgen, la joven 
sanó completamente de aquellas úlceras malolientes, pero quedó extremadamente 
débil y prácticamente paralizada. La Virgen, como para consolarla de aquel estado, 
durante aquella aparición le dijo que de allí en adelante no necesitaría más alimento 
corporal.210 
   
Tübingen, 1995 (Scrip Oralia, 77). Véase también la versión francesa con amplia documentación en P. 
Blanchon, Vie de la bienheureuse Alpais, vierge de Cudot, au diocèse de Sens, 1150 à 1211 / publiée 
pour la première fois en latin, d'après un manuscrit chartrain du XIIIe siècle, et précédée d’une 
introduction française, résumant la vie de la sainte et reproduisant les documents historiques qui la 
confirment, l’abrègent ou la complètent, Marly-le-Roy, 1893. 
207  Patrick Henriet, «La recluse, le corps, le lieu. A Propos d’Alpais de Cudot (+ 1211)», en 
Paradoxien de Legitimation. Ergebnisse einer deutsch-italianisch-franzosischen, Villa Vigoni-
Konferenz zur Macht im Mittelalter, Hereusgegeben von Annette Kehnel und Cristina Andenna, Firenze, 
Edizioni del Galluzzo, 2010, pp. 403-423. 
208  Sobre estos manuscritos y su circulación, véase E. Stein, op. cit., pp 104-112. 
209  «Fratribus etiam suis in tantum tediosa erat et honerosa, ut matrem suam precarentur, ut cibos 
offere desineret, ut sic fame mori cogeretu»r (Vita benerabilis Aupes, en E. Stein, op.cit., I, 2, p.123). 
210  Nunc, dixit ei beata Maria, adhuc maiora iis tibi praestabo, soror carissima, quia pro longa inedia, 

quam in omni humilitate et patientia, in fame et siti, sine omni murmuratione tamdiu sustinuisti, 



Diego García de Campos y su obra Planeta 135 

El sabio monje y cronista Robert d’Auxerre, que la visitó varias veces, dice que, 
tras la visión de la Virgen y su curación, Alpais quedó paralizada del cuello para 
abajo, de tal manera que se halló permanentemente en el lecho en posición supina sin 
poder mover su cuerpo, como si estuviese amortajada; solo podía mover la cabeza de 
un lado para otro y la mano derecha. El ilustre cronista, gran observador, se fijó en 
todos los aspectos de la joven yacente; entre las varias observaciones que hizo sobre 
la condición fisiológica de Alpais, la cual debía impresionar a todo visitante, era el 
simple hecho de que la joven quedó incapacitada para tomar cualquier alimento, así 
como para evacuar su intestino y, sin embargo, dice: «su cara era tan hermosa y tan 
rebosante de salud como si gozase de las mayores delicias de la mesa» («attamen ita 
venusta corpulentaque in vultu cernitur, ac si deliciarum copia perfruatur»). El 
alimento eucarístico, prometido por la Virgen, resolvió este aspecto vital de la que se 
hallaba en el lecho inmovilizada. Cuando Robert d’Auxerre la visitó por primera vez, 
en 1180, llevaba ya diez años en aquella posición, alimentándose sólo con la Sagrada 
Eucaristía sin probar ninguna otra comida o bebida, conforme a la promesa que le 
había hecho la Virgen: «porque una vez hayas gustado de la fuente viva, el pan 
celeste, quedarás saciada eternamente». 

La segunda promesa que le hizo la Virgen durante aquella milagrosa aparición 
fue que, a partir de aquel momento, en las grandes festividades religiosas podría 
contemplar a su hijo en todo su esplendor en la gloria del Paraíso, rodeado de los 
nueve órdenes de ángeles, los patriarcas y los profetas, los apóstoles, los mártires, los 
confesores y las vírgenes, entre las cuales, un día, después de su muerte, también ella 
ocuparía un puesto. Después, la Virgen la llevó hasta las puertas mismas del infierno 
para que contemplase los suplicios de los condenados, donde vio las llamas, los 
demonios y los tormentos.211 Antes de desaparecer la visión, la Virgen le dijo que la 

   
angelico et spirituali cibo ita saginaberis, quod, quamdiu in hoc corpusculo supervixeris, 
numquam sustentamento corporis tui cibus aut potus corporeus necessarius erit, nec modo panem 
aut alium cibum humano corpori necessarium esuries, nec aliquem potum corporeum sities: quia, 
postquam de caelesti pane et vivo fonte semel gustaveris, usque in aeternum semper satiata 
manebis. (Vita, I, 7). 

211  Id etiam tibi a Filio meo praestabitur, quod per aliquot dies interdum etiam per hebdomadas 
continuas, et praecipue in praecipuis sanctorum sollemnitatibus, dulci sopore sopita in omni pace 
et quiete quiesces, ipsumque regem regum et dominum dominantium, quem ex utero meo pro 
hominibus hominem factum genui, in sede maiestatis suae meque iuxta illum sedentem videbis; 
cuius decus et pulchritudo, cuius virtus et gloria, cuius maiestas et magnificentia omnem 
sermonem, omnem sensum excedit, non solum humanum, sed et angelicum intellectum; cuius 
splendore maiestatis irradiari, cuius inestimabilem adipisci conspectum ultra omnem sanctorum 
est gloriam. Videbis etiam novem angelorum ordines, filio meo, domino suo, distinctis officiis 
ministrantes; quorum alii signa, alii miracula per virtutem eius saepius faciunt; alii ad homines ab 
eo in mundum missi, praedicendo praeveniunt, alii subiectis angelorum spiritibus praesunt, et eis 



136 H. Salvador Martínez 

dejaba todavía algún tiempo en la tierra «para la salud de muchos» («Teque adhuc 
modicum tempus ad salutem multorum in terris dimittam»). La humilde pastora, que 
hasta aquel momento había subsistido con un mendrugo arrojado de cuando en 
cuando por su madre junto al lecho, vivió sin tomar más alimento que la Sagrada 
Comunión, hasta la edad de cincuenta años.212 

La descripción que sigue sobre las varias funciones de los ángeles, según su 
orden jerárquico, debió interesar particularmente a Diego García, que probablemente 
conoció el texto de la Vita, donde se describe también la función de los demonios 
que, como ángeles caídos, celebran también sus reuniones en las que cada uno cuenta 
sus éxitos como agentes de los siete vicios capitales. La Vita ofrece al mismo tiempo 
un buen testimonio de la existencia del Purgatorio (tema que por entonces empezaba 
a circular entre los teólogos), al describir los increíbles tormentos a los que se ven 
sometidos los que en aquel horrendo lugar se encuentran. La visión del Purgatorio 
por la beata Alpais tuvo lugar con ocasión de la visita que la madre del conde Joigny 
hizo a la beata para saber el destino de su hijo que había muerto recientemente 
(después de 1180). En una página espeluznante, Alpais describió minuciosamente a 
su biógrafo lo que había visto durante la visión del Purgatorio (II, 14), confirmando 
la presencia del conde en aquel horrendo lugar y lo que la madre podía hacer para 
que saliese de allí lo más rápidamente posible: oración, misas, penitencia, limosnas a 
los pobres y necesitados y llevar una vida sencilla y sacrificada. 

Conforme le había prometido la Virgen, Alpais empezó a disfrutar del privilegio 
de las más sorprendentes visiones y revelaciones sobrenaturales. Su cuerpo se 
convirtió en instrumento de milagros a veces operados contra su misma voluntad; 
solo con el contacto directo, los pacientes sanaban de las más increíbles 
enfermedades. El primer milagro que se cuenta en la Vita es muy significativo, pues 
pudiera indicar que la actividad milagrera de la paralítica fue activamente promovida 
por la familia misma y más concretamente por su padre, aun contra su voluntad. 

   
ad exempla divina mysteria disponendo principantur; alii tanta divinitatis gratia repleti sunt, ut in 
eis Dominus sedeat, et per eos sua iudicia decernat; alii tanto perfectiori scientia pleni sunt, quanto 
claritatem divinitatis eius vicinius contemplantur; alii vero ita Deo coniuncti sunt ut inter hos et 
Deum nulli alii spiritus intersint, qui tanto maiori ardent amore, quanto subtilius claritatem 
divinitatis aspiciunt. (Vita, I, 8). 

Lo que se dijo más arriba sobre el lugar del cielo y morada de la corte celestial, según diego García, tiene 
no poco en común con esta descripción de la Virgen María a la humilde pastora. 
212  Esto dio pretexto al demonio, se cuenta en la Vita, para tentarla con la promesa de una curación 
total si tomaba los alimentos y las bebidas que él le proporcionase: «ausus est enim impudentissimus 
demon eam admonere, ut veneniferis potionibus suis biberet dicens, quod si consiliis suis voluerit 
acquiescere et de potionibus suis potare, a cunctis infirmitatibus suis eam liberabit et corporis sui vires 
omnes ei restituet…». Alpais rechazó la tentación (en E. Stein, op. cit., III, 16, pp.187-188). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 137 

Llegaron a la casa de la joven pastora los padres de una niña de nueve años, muda de 
nacimiento. El padre de Alpais les condujo a la habitación de la hija, la cual se negaba 
a intervenir para curar la mudez de la niña; pero su padre, cogiéndole la mano, 
introdujo los dedos de Alpais en la boca de la muda, la cual inmediatamente obtuvo 
el don del habla que nunca había tenido.213 

La difusión de la fama de la virgen Alpais comportó cambios en su condición y 
estado familiar. El cobijo que ocupaba junto a su familia fue objeto de la atención y 
el cuidado de una comunidad de canónigos regulares de Cudot. Muy pronto la 
habitación, el lecho en el que yacía la incapacitada y su propio cuerpo se convirtieron 
en instrumentos milagrosos, como se ha visto en el caso de la muda. Todo el entorno 
de la reclusa se sacralizó, de tal manera que el simple hecho de hallarse en su 
presencia o tocar su cuerpo, o aquellos objetos que la rodeaban, era ocasión de los 
más inesperados milagros. Su lecho se convirtió en altar y lugar donde los 
beneficiados dejaban exvotos. 

La fama de la paralítica pastora, que ni siquiera podía incorporarse en su lecho, 
corrió por los alrededores. La extraordinaria devoción popular propagada por los 
alrededores de Cudot muy pronto se difundió por toda Francia. Si se tiene en cuenta 
el número y la calidad de los personajes que la visitaron, no es muy difícil concluir 
que debió ser uno de los mayores eventos religiosos del siglo XIII en Francia, 
comparable en la época moderna con Lourdes o Fátima. Distinguidos personajes, 
príncipes de la Iglesia, la reina Adela de Champagne, madre de Felipe Augusto, 
fueron en peregrinación a Cudot para visitar a la famosa reclusa, teniendo con ella 
especiales conversaciones y solicitando su intercesión para con Dios.214 Esos 
personajes, lo mismo que otros visitantes más oscuros le pedían la curación de sus 

   
213  Consilio patris sui, adducta est a parentibus suis ad virginem sacram puella quaedam, a 

nativitate muta, quae absque usu loquelae iam novem annos transegerat. Cuius parentes, cum ante 
lectulum virginis flerent, suppliciter deprecantes ut puellae mutae misereretur eique orationibus 
suis apud Dominum subveniret, quidam eorum, mirabili fide animatus, manum virginis diu 
multumque resistentis accipiens, eamque super labia puellae circumquaque ducens, super eam 
signum crucis impressit, ipsosque digitos virginis in os eius intromisit. Apertum est ilico post 
salutiferae manus tactum os eius, et solutum est vinculum linguae eius, quod ante numquam fuerat 
solutum; et loquebatur recte, benedicens Deum, ita ut lingua eius in auribus circumstantium 
rectum et intelligibile in quantum aetas eius patiebatur formaret eloquium; et mirabantur universi 
qui eam loquentem audiebant, laudantes et benedicentes Deum. (I, 11). 

214  El cronista cisterciense inglés Raoul de Coggeshal († h. 1227), que escribió en vida de la beata, 
dice: “ad huius colloquium reverenter accedebant archiepiscopi et episcopi, et maxime abbates 
cistercienses, cum quibus speciali et familiari devotione devincta erat. Reges quoque et príncipes, nobiles 
pariter et ignobiles, eius praesentiam devote visitabant, et eius orationibus se commendabant” 
(Chronicon anglicum, ed., J. Stevenson, London, 1875 (Rolls Series, p. 66). 



138 H. Salvador Martínez 

enfermedades o le imploraban que les obtuviese determinadas gracias. Semejante 
conmocion religiosa y social no podía dejar de interesar a Diego García. 

La fama de la virgen Alpais y los numerosos milagros llevó a los devotos 
visitantes a construir una capilla junto al tugurio ocupado por la beata. Esta capilla 
era atendida por los canónigos regulares y sin duda existía ya antes de 1180, fecha en 
que la reina Adela, esposa de Luis VII, antes de morir, hizo una donación a los 
canónigos de Cudot «por amor de la venerable dama Alpais, que conduce en este 
lugar una vida gloriosa y admirable».215 Al parecer, ya antes de la construcción de 
esta capilla existió un complejo de construcciones, entre ellas una domus para 
peregrinos y visitantes y varias dependencias para los canónigos que se encargaban 
de la capilla, impulsadas por el arzobispo de Sens, Guillaume aux Blanches Mains 
(1169-1176), tío de Felipe Augusto. El citado cronista Raoul de Coggeshal, que 
recoge estas noticias, dice también que la capilla fue construida de tal manera que la 
beata Alpais podía asistir a los oficios divinos desde su habitación.216 

Los más insignes escritores religiosos de la época se ocuparon de la virgen de 
Cudot.217 No todos, sin embargo, la conocieron y trataron personalmente. Sabemos 
por testimonio directo que estos privilegiados fueron solo dos: Robert d’Auxerre y 
Diego García de Campos.218 

La virgen Alpais murió en 1211 a la edad de 50 años. Su venerado cuerpo se 
halla en Cudot, su ciudad natal, en el coro de la iglesia prioral (actualmente iglesia 
parroquial) fundada cuando aún vivía Alpais. El 7 de febrero de 1874 el papa Pío IX 
aprobó su culto. 

No todos los que corrían a Cudot lo hacían en busca del milagro; los más, 
probablemente, eran curiosos en busca de novedades clamorosas. Pero algunos, 
como Robert d’Auxere o Diego García de Campos, lo hacían para escuchar de la 
beata las narraciones de sus visiones, de tal manera que la celda de Alpais se convirtió 
en una ventana hacia el más allá. De estas visiones quisiera poner de relieve las cuatro 
que se relacionan con la visión cósmica del orbe (orbis terrarum) que, según Robert 
d’Auxerre, fue singularísima para su época. Esta visión, probablemente, ha sido la 
   
215  Cfr. P. Blanchon, Vie de la bienheureux Alpais, p. 28. 
216  «Altare vero ita erat ordinatum ut sacra virgo semper posset intendere qualiter sacerdos in 
celebratione divini offici se haberet» (Chronicon anglicum, p. 125). 
217  Además del citado cronista cisterciense inglés Raoul de Coggeshal († h. 1227), se ocuparon en sus 
obras de la beata Alpais: Robert d’Auxerre († 1212), Aubri de Trois-Fontaines († 1252), Jaques de Vitry 
(† 1240), Césaire de Heisterbach († 1240), Guilleume de Nangis († 1300), Étienne de Bourbon († 1256), 
Vincent de Beauvais († 1264) y nuestro Diego García de Campos († 1218). 
218  El primero, escribe: «… sicut ipsam audivimus referentem … cum ea sane pluries locutus» (en 
Recueil des historien de la Gaule, 18, p. 249). El segundo, dice: «… et diu ante videram quandam 
dominam prope Senonensem civitatem in Cuidoto» (Planeta, p. 396-397). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 139 

más comentada en todas las biografías de la beata y la que le dio mayor prestigio, por 
lo menos entre los estudiosos de su vida y milagros. 

Robert d’Auxerre (1156-1212) no fue un visitante común. Era un intelectual de 
primera categoría que dejará el mundo, tras haber escrito dos gruesos volúmenes 
sobre la vida de los santos, para hacerse religioso premostratense en el convento de 
Sain-Marien-les-Auxerre, donde pondrá los toques finales a su obra maestra, la 
Crónica de Saint-Marien, en la que incluirá una Noticia sobre santa Alpais que el 
lector puede consultar en nuestro Apéndice. A partir de 1180, visitó frecuentemente 
a la reclusa de Cudot, siendo testigo de sus éxtasis, escuchando el relato de sus 
visiones y convirtiéndose en un entusiasta admirador de aquel milagro viviente que 
era la reclusa de Cudot. Fue el único cronista que escuchó directamente de la voz de 
Alpais el relato de su célebre visión del mundo, durante la cual la beata contempló la 
tierra en el complejo del entero cosmos, describiéndola «casi en los mismos términos 
de que tres siglos más tarde se servirá Copérnico (1473-1543)», según Manuel 
Alonso (Planeta, p. 396). Robert d’Auxerre murió en 1212, un año después de 
Alpais, dejando a uno de sus colaboradores el encargo de añadir a su Noticia sobre 
santa Alpais la fecha de la muerte de su heroína, información que efectivamente 
aparece al final del texto. 

He aquí, pues, el fragmento sobre la visión del cosmos, según Robert d’Auxerre: 

Frecuentemente, era arrebatada hacia lo alto y, guiada por un ángel, ora recorría los 
lugares de las penas de los condenados, ora las alegrías de los bienaventurados. Al volver 
en sí, cautamente deliberaba qué y a quién debía descubrir lo que había visto y, teniendo 
por maestro un admirable espíritu interior, le enseñaba lo que debía callar y lo que podía 
proferir. En las solemnidades del Señor y de su Madre le era concedido como favor 
extraordinario ser arrebatada frecuentemente a lo alto para contemplar libremente con la 
intuición de la mente el mundo y todo lo que hay en el mundo. Como, después de uno o 
varios días, regresase de aquella altísima quietud, según la escuchamos decir, le parecía 
haber sido arrojada de aquella amplísima región de la luz en las tinieblas y como si una 
piedra de molino hubiese sido superpuesta a los ojos de su mente. 

Contaba también que, mientras estaba en aquellos raptos, veía la universalidad del 
mundo a la manera de una esfera oval redondeada; el sol era más grande que la tierra y 
la tierra era como un huevo que estaba en medio, rodeada de agua por todas partes, 
suspendida como un péndulo. Las cosas, y las causas y razones de las cosas, son tan 
infinitas y escondidas que tanto menos las entiende uno cuanto más curiosamente las 
investiga. Frecuentemente, en espíritu, veía las cosas de lejos y frecuentemente preveía 
las futuras. Pero lo que es digno de especial admiración es que una mujer, dedicada y 
educada al campo y acostumbrada a los trabajos rurales, estuviese dotada de tan gran 



140 H. Salvador Martínez 

sabiduría. Y como hablase con ella muchas veces, confieso que me he quedado atónito 
ante la sabiduría que la mujer manifiesta en sus consejos y la circunspección en sus 
palabras. De hecho, habla tan prudentemente, aconseja tan discretamente, exhorta tan 
saludablemente, que es más claro que la luz del día que el que enseña al hombre la 
ciencia ha escogido su sede en ella y ha hecho en ella su mansión (original latino 
completo en el Apéndice).219 

La Vita Aupex de Cudot compuesta por el anónimo cisterciense, de la cual 
hablamos más arriba, en la que se narran numerosas visiones que el autor tuvo el 
privilegio de escuchar directamente de la beata, desconoce por completo la descrita 
por Robert d’Auxerre sobre la descripción del mundo, pero narra otras que ocupan, 
junto con la narración de los milagros, los libros 2-4 de su obra. 

La primera visión, tal como le había predicho la Virgen, tuvo lugar por Pascua, 
cuando Alpais fue elevada sobre «la fábrica del mundo» («machina mundi») y 
contempló cómo la tierra estaba cubierta de iglesias en las que los fieles recibían el 
cuerpo y la sangre del Señor (II, 4). La segunda visión tuvo lugar alrededor de la fiesta 
de Todos los Santos. Alpais fue elevada sobre una columna de fuego hasta las puertas 
del Paraíso. Estando allí, después de haber contemplado la corte celestial, bajó los ojos 
sobre el globo terrestre y contempló de nuevo la «máquina del firmamento» y, en medio 
de ella, la tierra, cubierta de una especie de cavernas que parecían huras construidas por 
las ratas. Eran, en realidad, los sepulcros de los difuntos que en aquel momento se 
levantaban para asistir a la resurrección final (II, 6). 

En la tercera visión cósmica que contó la beata, fue de nuevo elevada sobre toda 
la fábrica del mundo («super totam mundi fabricam elevata»), para ver todo el 
conjunto de monasterios, cistercienses y otros, asediados por enormes multitudes de 
demonios que, no contentos con llenar las iglesias, las dependencias y los claustros, 
cubrían también los tejados de los edificios. Durante la misma visión pudo ver, por 
el contrario, cómo las ciudades y plazas fuertes seculares era vigiladas tan solo por 
dos demonios. Mientras, desolada, contemplaba este espectáculo, una voz celeste le 
explicó que los demonios prácticamente habían ganado la partida contra los que 
vivían en el mundo, por lo cual dedicaban todos sus esfuerzos en pelear contra los 
religiosos que les presentaban una verdadera lucha (IV, 11). 
   
219  La voluminosa obra de Robert d’Auxerre fue publicada a pricipios del siglo XVII con el título: 
Chronologia.... ab orbis origine ad annum Christi 1212, cum Appendice ad annum 1223, Troyes, 1608 
y de nuevo en Paris en 1609 (vide la Bibliografía). El tema de las visiones del cosmos no era nuevo entre 
los espirituales de la Edad Media, por lo menos desde San Benito († h. 550). Véase el trabajo de P. 
Courcelle, «La vision cosmique de Saint Benoit», Revue des études augustiniennes, 13, 1967, 97-117; y 
de manera más extensa, C. Carozzi, Le voyage de l’âme dans l’au-delà d’après la littérature latine (Ve- 
XIIIe siècle), Rome, 1994, Collection de l’École française de Rome, 189, pp. 201-205. 



Diego García de Campos y su obra Planeta 141 

La cuarta visión de este tipo se encuentra en el apéndice de la Vita, 
probablemente compilado por otro autor, y recoge muchos de los elementos 
de los cuatro libros que tienen que ver con la resurrección de los muertos, en 
la que la beata Alpais vio cómo unos subían hacia el cielo y otros eran 
arrastrados hacia el infierno (Vita, Ap. 2).220 

El autor de la Vita, en los primeros folios, describe el aspecto que 
presentaba el cuerpo de Alpais durante aquellas visiones, diciendo que 
quedaba como dormida, de tal manera que lo que contemplaba era el espíritu. 
Su cuerpo permanecía inmóvil y como muerto. En ocasión de la festividad de 
San Lucas evangelista tuvo lugar uno de estos raptos que él presenció: 

Llegando yo al día siguiente de la festividad por la mañana temprano, la encontré 
descansando y como dormida; me acerqué al lecho y, encendida una luz, puse mi 
mano delante de su boca y noté que no salía ni el más mínimo aliento, ni de la boca 
ni de la nariz, de tal manera que el monje que me acompañaba dijo que estaba en un 
rapto y que su espíritu no se hallaba en su cuerpo, mientras estuviera en el rapto, 
aunque ella había dicho que nunca había tenidos raptos, ni consentía que se dijese 
que los había tenido [evidentemente no era consciente de tenerlos]. Tenía los ojos 
cerrados, yacía supina en el lecho, no daba ninguna señal de vida, ningún hálito vital, 
ningún ruido del que duerme, ningún resuello, de tal manera que todo indicaba que 
estaba muerta, solo el color rubicundo de su cara era la única huella de vida que 
manifestaba a los visitantes. Reconoce, sin embargo, que, de cuando en cuando, aun 
durante el sueño y durante el reposo, es llevada en espíritu a la contemplación por 
el ángel que le hace de guía en las visiones” (I, 3). 

Preguntada por un cierto varón religioso si veía estas visiones en el cuerpo o 
fuera del cuerpo y si había tenido algún rapto en espíritu, o no, respondió: “No 
me atrevería a decir que soy o he sido objeto de raptos, como tampoco me atrevo 
a afirmar que aquellas visiones que, obligándome vosotros, con descontento, os 
refiero, en realidad hayan sido así, o que hayan tenido lugar en mi reposo. Sino 
que todo esto lo dejo al juicio divino para el que nada hay oculto que no sea 
revelado. En verdad, las visiones que os refiero son las que veo durante mi 
reposo, tal como las he visto. Pero qué preanuncien o qué signifiquen, o cómo 
se relacionen entre sí, o si se hallan dispuestas de esta manera o acontezcan en 
éste o aquel orden, o de qué modo u orden me sean hechas o dispuestas, no lo 
entiendo muy bien. En todo caso, como quiera que estén las cosas, esto es lo que 
sí sé con certeza, y no me engaño, que lo que os digo es exactamente lo que he 
visto y tal como lo he visto. Lo que el Señor, en su beneplácito y voluntad, me 

   
220  Vita, II, 6: «Vidit mundum totum plenum antris, ex quibus singulis sive vir sive femina celeries 
procedebant». 



142 H. Salvador Martínez 

muestra cuando reposa en mí, ya sea en mi espíritu o en mi cuerpo, tanto si está 
en mi cuerpo como si está fuera de él cuando veo dichas cosas, no lo sé, él lo 
sabe, porque solo él sabe todo, el cual me hace ver todo, ya esté despierta o 
dormida o, más bien, en reposo…” (IV, 17) 

El manuscrito que contiene la Vita Aupex de Cudot se cierra con unos 
folios escritos por otro anónimo, igualmente monje cisterciense, el cual presta 
más atención a los edificios y dependencias de la beata que a sus milagros y 
visiones. A él se debe el relato de las relaciones de la beata con la comunidad 
de canónigos en el que se describe cómo el demonio, bajo la figura de uno de 
aquellos canónigos, «cuyo nombre no quiero recordar, porque era inclinado 
al pecado de la carne», el cual vivía junto a la celda de la joven paralítica, 
trató repetidamente de seducirla.221 La joven doncella, paralizada como 
estaba, todavía tuvo la fuerza de asir un garrote que conservaba junto al lecho 
y lo hendió de la cabeza a los pies de aquel vil seductor. A la mañana 
siguiente, la paralítica fue hallada extendida en el suelo, sin que nadie pudiese 
explicarse cómo se encontraba en aquel estado, cuando no podía moverse 
(ibid., pp. 6, p. 224). 

Estos acontecimientos en torno a la virgen Alpais, que conmocionaron a 
toda Francia y se corrieron también por las naciones vecinas, debieron de ser 
los que impulsaron la curiosidad de Diego García de Campos, que se hallaba 
estudiando en París, a acercarse a Cudot antes de visitar a la virgen Gerois, 
que tal vez para él tenía mayor interés. El hecho es que Diego dice muy poco 
de la paralítica de Cudot. Lo cual pudiera parecer sorprendente dada la fama 
de que, como acabamos ver, disfrutó. Después de haber narrado sus 
experiencias extraordinarias con otros visionarios, especialmente la 
precedente con la reclusa María, tal vez su encuentro con Alpais, que da a 
entender había visto anteriormente, como de paso, no le proporcionó nuevos 
materiales para su obra por el simple hecho de que la disposición física de la 
paralítica, permanentemente supina e inmóvil en el lecho, por más milagros 
que hiciera y visiones que tuviese, no era una situación que invitase a la 
conversación o al intercambio de experiencias que, por otra parte, Alpais era 
reticente a desvelar, especialmente a extraños.  

   
221   … in speciem cuiusdam canonici, nolo nomen edicere, qui aliquandiu cum ea in domo 

Cudoti mansionem habuerat, qui ad peccatum carnis pronus, non solum diabolica, sed propria 
concupiscentia illectus, nefanda adversus sanctam virginem in amore eius exardescens 
excogitaverat, et in multis cor eius tentaverat… (E. Stein, op. cit., app., 5, p. 224). 



Diego García de Campos y su obra Planeta 143 

La observación final que Diego García hace en el Planeta consiste en 
comparar las virtudes y las gracias recibidas por las dos últimas reclusas que 
ha visitado, Gerois y Alpais, sin querer comprometerse en juzgar cuál de las 
dos tenía más méritos ante el Señor: 

Debo añadir que anteriormente había visto a una cierta señora en Cudot, cerca de la 
ciudad de Sens; que, si la lengua francesa no me falla, se llamaba Aupais. También ella 
gozaba de numerosos privilegios. Cuál de las dos deba preferirse no es algo que yo pueda 
determinar. Ambas tienen el mismo mérito ante el Señor, no me toca a mi establecerlo. 
Solo aquel que es juez altísimo y testigo infalible lo defina para nuestra salud. Y Cristo 
caudillo y guía nos conduzca a la gloria de los ángeles de la mano de mi señor Miguel 
su arcángel glorioso (pp. 396-397). 

 

 





 
 

 

JUAN DE SORIA, OBISPO DE OSMA 
Y SU CRÓNICA LATINA 

DE LOS REYES DE CASTILLA 

 

 
 
 

1 
 

DATOS BIOGRÁFICOS 
 

Diego García de Campos no fue el único gran erudito de principios del siglo XIII que 
frecuentó la corte de Castilla. Junto a él, hallamos a otros clérigos cultos, como el 
obispo de Palencia don Tello Téllez de Meneses, don Lucas de Tuy, don Rodrigo 
Jiménez de Rada y, por supuesto, a don Juan de Soria, obispo de Osma y canciller de 
la reina doña Berenguela y de su hijo Fernando III. Todos estos “clérigos de palacio” 
y varios otros más cuyos nombres empiezan a aflorar en las últimas investigaciones, 
fueron familiares e íntimos colaboradores de los reyes de Castilla durante la segunda 
mitad del siglo XII y la primera del siglo XIII.222 

Juan de Soria, al cual vamos a dedicar nuestra atención en esta segunda parte de 
nuestro trabajo, creemos que debe ser identificado con don Juan Domínguez, que 
ocupó la dignidad de abad de la Colegiata de Santa María la Mayor de Valladolid 
entre 1219 y 1231.223 Se desconoce el apellido del que fue Canciller de Fernando III, 
pero la asociación con el que fue abad de la Colegiata de Valladolid, que se llamaba 
Juan Domínguez y que tenía un hermano con ese mismo apellido, nos lleva a 
establecer el del Canciller. Se le menciona también en algunos diplomas de Fernando 
III como Juan de Osma, Juan Díaz y Juan Ruiz de Medina. J. González cita un 
documento de 1235 en el que se dice que Miguel González, «hermano del canciller», 

   
222  Se conocen los nombres de otros scholares ilustres, como Pedro de Santa Cruz, Pascasio y el 
maestro Mica, notario del reino y redactor de la mayor parte de los diplomas de la segunda mitad del 
siglo XII y parte del XIII. Cfr. A. Arizaleta, «Écritures de clergie. De la charte a la littérature (Castille, 
XIIe-XIIIe siècles», en e-Spania, 2, décembre 2006. 
223  Cfr. H. S. Martínez, Berenguela la Grande, p. 391; M. Mañueco y Zurita, Documentos de la iglesia 
colegial de Santa María la Mayor de Valladolid, 3 vols., Valladolid, 1917, II, núms. XII-XXXIII. 



146 H. Salvador Martínez 

concede una propiedad al monasterio de San Pedro de Gumiel (Fernando III, I, p. 
505), lo cual implicaría que el canciller se apellidaba González y no Domínguez.224 

  Al reorganizar la administración del reino a la muerte de su padre, doña 
Berenguela, como regente durante la minoría de su hermano Enrique, escogió como 
canciller a uno de los escribanos que llevaban ya algún tiempo trabajando en la 
cancillería de su padre, bajo Diego García de Campos. Se llamaba Juan y, aunque, 
como decíamos, no se conoce con certeza su apellido, su identificación con el que 
fue abad de la Colegiata de Santa María la Mayor de Valladolid, nos lleva a concluir 
que se trata de la misma persona. 

 
Sello doble de cera de don Juan, abad de Valladolid y 
Canciller de Fernando III (Archivo de la Catedral de 
Valladolid, en Mañueco-Zurita, Documentos de la Iglesia 
Colegial de Santa María la Mayor, Apéndice, núm. 3).  

   
224  Cfr. E. Flórez, España Sagrada, tomo 26 p. 318; P. Fernández Martín, «El obispo de Osma, 
canciller de Fernando III el Santo, no se llamaba don Juan Domínguez», Celtiberia, 27, 1964, pp. 79-95; 
Martín Alvira Cabrer (Las Navas de Tolosa, 1212: idea, liturgia y memoria de la batalla, Sílex, Madrid, 
2012, pp. 40-41) lo llama Juan García; Juan Loperráez Corvalán (Descripción histórica del obispado de 
Osma, vol. I, pp. 229-235), lo llama Juan Domínguez; y Fr. Gregorio de Argaiz, La Soledad laureada 
por San Benito y sus hijos en las iglesias de España, tomo VI, p. 357, le dio el nombre de Juan Ruiz de 
Medina. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 147 

Por otro lado, no cabe argumentación en contra cuando tenemos la confirmación 
de lo dicho por el mismo don Juan. El 20 de mayo de 1229, estando Fernando III en 
Toledo, en presencia de la familia real, concede un importante privilegio a su «querido 
canciller don Juan, abad de Valladolid y a los clérigos de Santa María, por los muchos 
servicios que incesantemente me hacéis todos los días». Este documento, aunque 
escrito por el escriba Sancho «por mandato del canciller», está redactado en un latín 
impecable; parece que don Juan se esmeró en la preparación del diploma destinado a 
su iglesia: lleva el signo rodado del rey y lo acompaña con el sello de plomo del abad 
y está confirmado por los más altos oficiales y nobles de la curia y nueve obispos; 
después de ellos aparece su firma: «Juan, canciller del señor rey, abad de Valladolid, 
confirma».225 En un pasaje de la Crónica Latina de los reyes de Castilla (CLRC) que, 
como veremos enseguida, se cree haber sido compuesta por don Juan, afirma que el 
documento en cuestión se firmó estando en Burgos el rey y la reina, su madre y el 
arzobispo toledano y los obispos de Segovia y Osma, «que era el canciller» (cap. 65). 
Es decir, don Juan, canciller de Fernando III, abad de Santa María de Valladolid, obispo 
de Osma, electo de León y más tarde obispo de Burgos, es la misma persona. 

Como abad de la Colegiata de Santa María en una época en que Valladolid no 
tenía todavía obispado, don Juan gozaba de una extraordinaria autoridad eclesiástica 
y civil sobre un extenso señorío, ejerciendo sin contestación funciones episcopales. 
Para defender su inmunidad, sus derechos y su autoridad, no dudará en pronunciar 
sentencias de excomunión o lanzar entredichos sobre la villa y su señorío como podía 
hacerlo cualquier obispo en su diócesis.226 

Los datos esenciales de su biografía fueron reconstruidos documentalmente por el 
culto abad de Silos, Luciano Serrano, en 1941, con aportaciones de otros estudiosos.227 
Según esto, hoy día se sostiene que, con toda probabilidad, había nacido en la región 

   
225  «Iohannes, domini regis cancellerius, abbas Vallisoleti, conf.» (A.C. de Valladolid, leg. XIX, núm. 
6, original); cfr. J. González, Fernando III, II, n. 249, pp. 289-291); y M. Mañueco Villalobos y J. Zurita 
Nieto, Documentos, III, núm. 6.  
226  Cfr. M. Mañueco y Zurita, II, núms. XII-XXXIII; es en estos 20 documentos en los que se 
manifiesta la actividad de don Juan Domínguez durante el periodo de 1219 a 1231 que ocupó el cargo de 
abad; A. Rucquoi, Valladolid en la Edad Media, 2 vols., Valladolid, Junta de Castilla y León, 1987, 1, I, 
pp. 194-195. Como abad mitrado tenía su propio sello que se conserva en el Archivo de la Catedral de 
Valladolid, reproducido en Mañueco-Zurita, op.cit., Apéndice, núm. 3. 
227  L. Serrano, «El Canciller de Fernando III de Castilla», Hispania, 5.1, 1941, pp. 3-40; y en su estudio 
D. Mauricio, obispo de Burgos y fundador de su catedral, Madrid, Blas, S.A., 1922, pp. 120-123; cfr. J. 
González, Fernando III, I, p. 504; y en «La Crónica latina de los reyes de Castilla», Homenaje a D. 
Agustín Millares Carlo, 2 vol., Palma, Caja Insular de Ahorros de Gran Canaria, 1975, II, pp. 55-70; A. 
Ballesteros, «Don Juan el canciller», Correo erudito, 1, 1940, pp.145-151, p. 151; A. Millares Carlo, «La 
cancillería real en León y Castilla hasta fines del reinado de Fernando III», AHDE, 3, 1926, pp. 282-283; 
Mañueco y Zurita, Documentos, II, pp. 72-78. 



148 H. Salvador Martínez 

de Soria, en la diócesis de Osma, de ahí que se le conozca también como Juan de Soria. 
Todo esfuerzo por conocer el origen familiar ha resultado hasta el momento baldío, 
salvo el hecho de que tenía un hermano que se apellidaba Domínguez. No hay, sin 
embargo, ningún motivo para creer, como han sostenido algunos, que fuera hijo de 
Diego García de Campos que, como se dijo, fue clérigo y no consta que se casase o 
tuviese hijos; como clérigo lo presenta don Rodrigo en su célebre carta-prólogo a 
Planeta y como tal le acompañó a Roma para asistir al IV Concilio de Letrán. Por otro 
lado, si don Juan hubiese sido hijo ilegítimo, habría necesitado dispensa pontificia para 
ser ordenado sacerdote, abad de la Colegiata de Santa María de Valladolid y más tarde 
obispo de Osma y de Burgos, cosa que igualmente no consta por ningún lado.228 No 
obstante, las numerosas investigaciones, la misma incertidumbre que ha existido sobre 
la identificación de su apellido sigue existiendo sobre su lugar de origen. Manuel de 
Castro Alonso, sin embargo, sostuvo que don Juan Domínguez II, de Medina, que con 
este apellido, dice, aparece en un documento, fue natural de Soria, y, antes de ser 
nombrado Abad de Valladolid, lo fue de Santander.229 

La atenta lectura de su Chronica confirma sus conocimientos y predilección por 
las tierras de Castilla la Vieja, Soria y el alto Duero. Su paisaje le es familiar hasta el 
punto de nombrar numerosos pueblos y villas que, dada su escasa población, no tenían 
importancia mayor en el reino castellano (caps. 31-39). Algo parecido ocurre también 
con la política de la región, interesándose por las luchas entre las varias facciones al 
norte del Duero, mientras que las zonas al sur le interesan solo como campo de 
reconquista. Como consecuencia de estas preferencias, se ocupa extensamente de las 
actividades de los Lara, que dominaban esta zona de Castilla. Por el mismo motivo se 
ocupa también de los Haro y en especial de don Diego López, señor de Vizcaya, cabeza 
del clan que dominaba en la región, del cual se manifiesta partidario, a pesar de que 
tanto él como sus familiares no podrán ser considerados como modelos de virtudes 
cívicas o morales, de ahí que hacia el final de su obra muestre un cierto distanciamiento 
del clan, que sin duda refleja el cambio que tuvo lugar entre el Haro de turno, don Lope 
Díaz, y el rey Fernando III (cfr. Cap. 13, 24, 28, 65).230 

   
228  Hoy día ya no hay muchos que crean que don Juan fuese hijo de Diego García de Campos, como 
pensó M. Alonso (Planeta, p. 79), siguiendo erróneamente a J. López Agurleta, Vida del venerable 
fundador de la Orden de Santiago..., Alcalá, 1725. 
229  Episcopologio vallisoletano, Valladolid, Tipografía y Casa Editorial Cuesta, 1904, pp. 60-72. 
Loperráez cita documentos en los que se dice que don Juan era natural de Soria: «de Soria natione», o 
«natione Soriensis» (Descripción del Obispado de Osma, p. 229). 
230  No obstante, don Juan, como veremos, puso punto final a su Chronica con el recuerdo de la muerte 
de don Lope Díaz, «varón poderoso y rico». Cfr. D. W. Lomax, «The Authorship of the Chronique latine 
des rois de Castille,» Bulletin of Hispanic Studies 40, 1963, pp. 205-211, p. 206; J. F. O’Callaghan, The 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 149 

Al igual que don Rodrigo Jiménez de Rada y su predecesor en el cargo, Diego 
García de Campos, don Juan fue un personaje culto que se convertirá en figura 
destacada de la corte y de la jerarquía de la Iglesia. Probablemente, había estudiado 
en París y acaso en Bolonia. Su pericia en derecho canónico, filosofía y teología, así 
como las citas frecuentes de la Biblia, revelan el perfil de un eclesiástico 
extraordinariamente erudito, conocedor también del pensamiento musulmán, del cual 
se interesó personalmente y a través de su patrocinio a traductores y estudiosos de 
obras árabes y, como tal, era conocido en su época. 

Según su traductor castellano, Luis Charlo Brea, don Juan frecuentemente 
recurre a los escritores bíblicos, citando pasajes principalmente del Viejo 
Testamento: Génesis, Salmos, Macabeos, Daniel, Jueces, Jonás y Sirach, entre otros; 
y con menor frecuencia también del Nuevo: Marcos, Lucas, Epístola a los Romanos 
y Apocalipsis. Juan evidentemente conocía bien las siete artes liberales, así como los 
clásicos latinos entre los que cita a Lucano (cap. 2), Virgilio (cap. 14), Horacio (cap. 
18), y Claudiano (cap. 23). Por su parte, el traductor de su obra al inglés, J. F. 
O’Callaghan, ha señalado su pericia en derecho canónico por las frecuentes 
referencias a los problemas de consanguinidad en los matrimonios reales (caps. 10, 
11, 14, 15, 32, 65). Es particularmente significativa su observación sobre un pasaje 
concreto, que ninguno de los estudiosos anteriores había notado, en el que aparece 
una cita implícita del Decretum de Graciano (cap. 35), cuando, hablando de los 
conflictos entre Castilla y León, dice: «Aquel, por el que los reyes reinan y los 
príncipes dominan (Ap. 19, 16), no quiso privar a Castilla del solaz de rey propio y, 
queriendo al mismo tiempo reprimir la tonta soberbia y vanagloria del rey de León, 
llevó a la concordia la discordia de los discordantes («discordiam discordantium ad 
concordiam reuocauit»), frase que parece calcada del título de la obra de Graciano, 
Concordia discordantium canonum.231 

Los primeros años, tras acabar sus estudios, son igualmente poco conocidos por 
falta de documentación e incluso por la confusión de su nombre, Juan, con tantos otros 
Juanes que circulaban en la corte y en las cancillerías episcopales. Don Julio González, 
uno de los mejores conocedores del periodo, sugirió la idea de que tal vez acompañase 
a don Diego, obispo de Osma, y a santo Domingo de Guzmán, que entonces era 
canónigo de Osma, en su viaje a Roma en 1205, pasando por el sur de Francia, donde 
pudo conocer los estragos que estaba haciendo la herejía albigense, de la cual se ocupa 

   
Latin Chronicle of the Kings of Castile, trad. ingl., Tempe: Arizona Center for Medieval and Renaissance 
Studies, 2002, Intr., p. xxxi. 
231  J. F. O’Callaghan, trad., The Latin Chronicle, p. xxxii. 



150 H. Salvador Martínez 

con bastante detalle en su Chronica.232 El viaje tenía como objetivo principal expresar 
al papa Inocencio III la preocupación del episcopado castellano por la rápida expansión 
de la herejía. Estando en Roma, dice en su Chronica, fue testigo de la consagración del 
primer patriarca latino de Constantinopla por el papa Inocencio III en marzo de 1205 
(cap. 30). Este viaje y su presencia durante la consagración del patriarca, como veremos 
enseguida, explicaría el gran interés que manifiesta en su obra por la herejía albigense 
y los asuntos del Imperio Latino de Constantinopla. 

Otros intereses políticos de Castilla pueden haber sido el motivo de escribir con 
tanto interés sobre los asuntos del Imperio Oriental, como era el de las relaciones 
familiares de la corte de Castilla con los emperadores orientales, que sin duda eran 
múltiples. Nuestro cronista aclarará: la reina, doña Beatriz de Suabia, esposa de 
Fernando III, era, por un lado, «hija de Felipe, rey de Alemania, emperador electo de 
los romanos, hijo de Federico el Grande, emperador de los romanos», y por otro, 
«nieta del Emperador de Bizancio Isaac Angelos y sobrina del Emperador Alejo 
Angelos, por tanto, nieta de los dos emperadores considerados los más grandes y 
preclaros en el mundo universo» (cap. 40).233 Se daba el caso también de que una hija 
de la reina Berenguela y hermana de Fernando III, se había casado con Juan de 
Brienne, rey de Jerusalén, acontecimiento que, como se verá más adelante, el cronista 
había presenciado y recordó en su Chronica (cap. 42).234 

De varios pasajes de su obra se puede concluir que don Juan tenía un 
conocimiento extraordinario de la escena política, religiosa y social de Europa y del 
Medio Oriente a la cual dedica, en una obra relativamente breve, más espacio que 
ningún otro historiador peninsular de su tiempo. 

Del viaje por el sur de Francia y a Roma en 1205, mencionado más arriba, 
vuelve a hablar al narrar su segundo viaje a Roma, formando parte de la delegación 
de eclesiásticos peninsulares que asistieron al IV Concilio de Letrán, uno de los más 
importantes de la Edad Media, que tuvo lugar en Roma del 11 al 30 de noviembre de 
1215. En el séquito del arzobispo don Rodrigo Jiménez de Rada se hallaba su 
inmediato superior, don Diego García de Campos, canciller del reino, cuya presencia 
en el concilio, como se dijo, hoy ya no se puede poner en duda. Por lo que se refiere 
a la presencia de don Juan en el séquito de don Rodrigo, las Actas del Concilio 
mencionan a un «Juan Abad» que sabemos por otros documentos era su 
   
232  Alfonso VIII, I, pp.427-429. 
233  «El emperador Isaac fue abuelo de la reina nuestra señora Beatriz» (30). Frase de la que se 
desprende claramente que está escribiendo en vida de la reina, que murió en Toro, el 5 de noviembre de 
1235. 
234  Juan de Brienne era rey consorte de Jerusalén (1210-1225), pero había enviudado recientemente. 
A partir de 1231 y hasta 1237 será emperador latino de Oriente. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 151 

contraseña.235 Por otra parte, los detalles que facilita en su Chronica sobre los 
participantes en el concilio solo un testigo directo los podía poseer: 

Este Concilio se celebró un año después de la muerte del rey glorioso [Alfonso VIII], y 
en él intervinieron 420 obispos, 72 arzobispos, el patriarca de Constantinopla y el de 
Jerusalén y el aquiliense [Aquileia] y el grandense [Grado]. De abades y de priores y de 
otros constituidos en dignidad no hay número. Esto sucedió en la festividad de Todos 
los Santos y en los “idus” del siguiente mes de julio [15 de julio de 1216] don Inocencio 
III, varón bueno, cuyos hechos Dios hizo prosperar, entró en el camino de la carne 
universal (cap. 30). 

Confirma su presencia en Roma lo que el mismo don Juan de Soria describe 
como final de su relato de la conquista de Constantinopla por los cruzados cristianos 
durante la IV Cruzada.236 Es una página memorable en la que el Canciller narra una 
de las mayores atrocidades de la historia con la increíble impasibilidad de un fanático 
cruzado, sin tener una palabra de reproche para aquellos asesinos que la perpetraron 
«ayudados de la divina gracia». Pero su relato no debería sorprendernos. Don Juan 
fue probablemente uno de los promotores del cambio en la actitud política de Castilla 
hacia el Islam, que pasó de guerra de reconquista a guerra de cruzada. La posición de 
Alfonso VIII había sido de lucha por la recuperación de la tierra perdida tras la 
invasión musulmana del siglo VIII; la de su nieto, Fernando III, influenciado por la 
ideología política de su canciller, será la del cruzado que, impulsado por el Espíritu 
Santo, defiende con la espada la fe cristiana contra la hegemonía de la musulmana. 

Estos viajes de Juan en el séquito de altos oficiales de curias episcopales o del 
reino indican claramente que debía tener, por lo menos desde 1203, un alto cargo en 
la administración de Castilla bajo Alfonso VIII. De hecho, se cree que el Juan que 
aparece como notario de la corte en diplomas que van de 1209 a 1212 es nuestro Juan 
de Osma; pero no creemos, con Julio González, que pueda ser identificado con un 
Juan Díaz, notario, que, asimismo, aparece en documentos de la cancillería entre 
1215-1217.237 Probablemente se trata de otro Juan, ya que don Juan de Osma durante 
esos años estuvo alejado de la cancillería, viajando a Roma. Que fuese familiar de la 
   
235  Cfr. J.F. Rivera Recio, «Personajes hispanos,» Hispania Sacra, 4, 1951, pp. 335-355. La lista 
completa de los personajes que acompañaban a don Rodrigo (entre ellos aparece en primer lugar D. 
Garcie cancellarius Castelle) se halla en las actas del Concilio que publicó el P. Fita, «Santiago de 
Galicia», Razón y Fe, 2, 1902, pp. 40-43. 
236  Fue lanzada por Inocencio III, siendo jefe de la misma Teobaldo de Champagne, que murió 
repentinamente antes de salir. El papa la encomendó al mando del cuñado de Felipe de Suabia, Bonifacio 
Monferrato que, como se verá, fue el responsable material de la gran masacre y destrucción de 
Constantinopla. 
237  Fernando III, I, p. 504. 



152 H. Salvador Martínez 

corte se desprende de las continuas referencias a la familia real, facilitando detalles 
íntimos tanto del rey, como fue su enfermedad en Fuentidueña, como de la reina doña 
Leonor y de sus hijos (caps. 20, 26, 28), así como del médico de la corte, el Maestro 
Arnaldo (cap. 21). 

Su carrera como profesional dio un gran salto cuando, tras la muerte de Alfonso 
VIII y de su sucesor, Enrique I, la regente del reino, doña Berenguela, al ascender al 
trono su hijo Fernando III en 1217, le nombró canciller. La cancillería de Castilla, 
por un privilegio especial, era ocupada por el arzobispo de Toledo, máxima autoridad 
religiosa en el reino; pero era más bien a título honorífico. El auténtico trabajo, que 
consistía en supervisar a notarios y escribas, redactar diplomas y registrar privilegios 
reales y cartas, lo desarrollaba el canciller. No obstante, para ejercer el cargo, 
necesitaba el consentimiento del titular, en este caso don Rodrigo Jiménez de Rada.238 

La Chronica latina Regum Castellae (CLRC), que hoy día nadie duda de que 
fuese obra de Juan de Osma, es un buen testimonio de la actividad cancilleresca de 
su autor. Como ha sido señalado por numerosos estudiosos, el autor tenía 
familiariaridad con la documentación existente en la cancillería real a la cual podía 
acceder siempre que lo necesitase. Un buen ejemplo aparece en el capítulo treinta y 
tres, al hablar del derecho de sucesión al trono de doña Berenguela por ser la mayor 
y no quedar ningún varón tras la muerte de su hermano Enrique: «Se decía además 
que ésta había sido la voluntad del rey glorioso por una carta, sellada con su sello 
plúmbeo, que había sido escrita en las Cortes celebradas en Carrión y que fue 
encontrada en un armario de la iglesia burgalesa». Don Juan alude evidentemente al 
acuerdo que tuvo lugar en la Curia de San Esteban de Gormaz entre los representantes 
del emperador alemán y Alfonso VIII para conceder la mano de Berenguela al 
príncipe Conrado Staufen, documento ratificado en las Cortes de Carrión con el 
Tratado de Seligenstadt.239 De este documento del archivo de la catedral de Burgos 
habla también don Rodrigo en su De rebus (IX, 5) probablemente tomando la 
información de la CLRC. 

El autor de la CLRC conocía perfectamente los términos del acuerdo entre Fernando 
III y sus medio hermanas, Sancha y Dulce, por el que estas cedían todos sus derechos de 
sucesión al trono de León a Fernando a cambio de una pensión vitalicia. La Chronica es 
tan meticulosa en los más mínimos detalles que parece estar resumiendo el texto del 
acuerdo [«añadidas muchas condiciones que se contienen en cartas sobre esto escritas»], 
tal vez porque el redactor del documento fue el mismo Juan de Osma: 

   
238  Cfr. O’Callaghan, The Latin Chronicle, p. xxxiii. 
239  Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, pp. 85-97. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 153 

Se trató, pues, en esta villa [Valencia de Don Juan] por las reinas [Doña Berenguela y 
Doña Teresa] de la paz y concordia entre el rey [Fernando III] y sus hermanas. Se firmó 
la paz y la concordia entre ellos en Benavente con la presencia en la villa de las dos 
reinas, el rey, sus hermanas y los arzobispos toledano y compostelano y muchos varones 
y concejos. Las condiciones, pues, de la concordia fueron éstas: el rey asignó a sus dos 
hermanas en lugares fijados 30.000 maravedís, que debían recibir anualmente mientras 
vivieran, añadidas muchas condiciones que se contienen en cartas sobre esto escritas. 
Las hermanas, por su parte, renunciaron al derecho, si alguno tenían en el reino, y 
destruyeron las cartas paternas sobre la sucesión o sobre la donación del reino a ellas. 
Mandaron además que los castillos o defensas, que los suyos tenían, fueran entregados 
en su nombre a nuestro rey, excepto los castillos que debían retener sus partidarios para 
la defensa del pacto (cap. 61). 

Si se compara este pasaje de la Chronica con el documento en que se conserva 
el acuerdo, fechado en Benavente el 11 de diciembre de 1230, se verá 
inmediatamente la relación estrecha entre ambos; de tal manera que, si Juan de Osma 
no fue su redactor, por lo menos lo consultó en el momento de escribir su obra.240 

Otro tanto cabe pensar del acuerdo que Fernando III concluyó con Ibn Hûd, rey 
musulmán de Murcia, «por el que Avenhut daría a nuestro rey, a cambio de una 
tregua hasta el siguiente mayo, 430.000 maravedís, de cuya suma se pagó de 
inmediato una tercera parte, otra tercera parte debía pagarse al final del siguiente 
septiembre, y la restante tercera parte al final de enero» (cap. 67). 

Tal vez la mejor prueba que tenemos del manejo de fuentes de archivo en la 
composición de su obra sea lo que dice de las cartas de Jaime I de Aragón sobre la 
conquista de Mallorca: «¡Alabado sea Dios excelso, a quien es igualmente fácil 
vencer en lo poco como en lo mucho!»(1 Rey. 14, 6 y 18, 27), pues, según conocimos 
por cartas de este ilustre rey, apenas estaban con él cuando fue tomada 700 soldados 
nobles y 13.000 combatientes de a pie. Esta ciudad fue tomada en el último día del 
mes de diciembre del año 1229 de la Encarnación del Señor. El rey mallorquín murió 
unos días después, tras ser decapitado su hijo, a quien amaba tiernamente: por lo que 
se cree que murió de dolor» (cap. 55). 

Como ha observado J. O’Callaghan, don Juan, en el proceso de describir 
tratados y otros acuerdos, usa un lenguaje concilleresco: «Forma vero compositionis 
hec erat» (cap. 61), o «firmatum est pactum sub predicta conditione data insuper 
tregua et firmata» (cap. 73). Sus referencias a las sumas de dinero exigidas como 
tributo por Fernando III a los reyes musulmanes son precisas en todos sus particulares 

   
240  Texto del acuerdo en J. González, Fernando III, II, n. 270. 



154 H. Salvador Martínez 

y por necesidad postulan los conocimientos y la presencia de un oficial que se hallaba 
en la posición de conocer los detalles (caps. 67 y 73).241 

Como fiel servidor y biógrafo de doña Berenguela, que lo había nombrado para 
el puesto de canciller, don Juan nos ha dejado en su Chronica una relación 
detalladísima de las circunstancias en que Berenguela transfirió la corona a su hijo en 
Valladolid en 1217. Releyendo el entero relato, parece evidente que nos hallamos 
ante un testigo ocular (caps. 32-35).242 

Aquel mismo año, don Juan fue nombrado canónigo de la catedral de Santander, 
donde sirvió por dos años; y, en 1219, fue nombrado abad de la Colegiata de Santa 
María en Valladolid, como se dijo más arriba. Siendo abad en Valladolid, tomó parte 
en el Concilio de Valladolid promovido por el legado pontificio, el Cardenal Juan de 
Abbeville, el cual había sido enviado a España para resolver graves problemas 
disciplinares del clero y un asunto de suma importancia para el pontificado: la posible 
conversión al cristianismo del rey musulmán de Valencia, noticia que don Juan, en 
una rara alusión a sí mismo, dice que la supo confidencialmente del legado: 

El rey de Valencia, por su parte, precavido y astuto, presintiendo que el pueblo a él 
sometido se estaba preparando para rebelarse, viendo también una desunión tan grande 
en todo el pueblo marroquí ultracismarino, indicó en secreto al papa don Gregorio IX 
que quería hacerse cristiano y someter su reino a la Iglesia Romana, rogándole que se 
dignara enviar como legado para ello a un hombre próvido, discreto y entendido. Ésta 
fue la razón principal por la que el Papa envió entonces a España a un legado, varón 
próvido, discreto y entendido, el maestro Juan de Abbeville, obispo sabiniense, como él 
mismo nos dijo de viva voz (cap. 54). 

Llegó, pues, el legado a España alrededor de la fiesta de la Asunción en el año de la 
Encarnación del Señor de 1228 y recorriendo las provincias, convocó sínodos y estableció 
algunas novedades, según la sabiduría que Dios le concedió, para honor de Dios, honra del 
clero y gobierno de las iglesias. Pero cuando estableció ciertas cosas contra los clérigos 
concubinos y la prole que de ellos nacería en el concubinato, tanta sedición se originó entre 
los obispos y el clero cuanta no se había visto desde los tiempos pasados.243 

Como, por otra parte, el legado esperase y desease la conversión del rey de Valencia, 
tras un intercambio mutuo de mensajeros entre el rey y el legado, el propio rey, 
expulsado, como antes hemos dicho (cap. 53), del reino, se acercó a nuestro señor el rey, 
y en nuestro reino tuvo una conversación con el legado. 

   
241  Cfr. J. O’Callaghan, The Latin Chronicle, p. xxxiv. 
242  Cfr. J. O’Callaghan, The Latin Chronicle, p. xxxiv. 
243  Las actas de este Sínodo, o Concilio de Valladolid, se conservan en el Archivo de la Catedral de 
León. Pueden consultarse en Manuel de Castro Alonso, Episcopologio vallisoletano, pp. 63-72. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 155 

Engañado en la concebida esperanza de conversión del rey, el legado, después de la fiesta 
de Pascua del año 1229 de la Encarnación del Señor, dictó en Tarazona sentencia de 
divorcio entre el rey aragonés don Jaime y la reina doña Leonor, puesto que eran 
parientes en tercer grado de consanguinidad… Y así el legado, cumplido su deber y 
llevada a término su delegación, salió de Castilla al final del mes de agosto para volver 
a Roma, de donde había venido (cap. 54). 

Mientras desarrollaba estas actividades de acompañante del cardenal Abbeville 
en visita a las varias diócesis, don Juan seguía ejerciendo el cargo de canciller de 
Castilla. En 1230, tras la ascensión de su rey Fernando III al trono de León, éste pidió 
al arzobispo de Compostela, que era el titular de la cancillería del reino de León, que 
permitiese a don Juan actuar también como canciller de León, uniendo así el control 
de las cancillerías de los dos reinos en la misma persona.244 

Fernando III reconoció la extraordinaria actividad de su canciller premiándolo 
con el obispado de Osma en abril de 1231, cargo que ostentó durante diez años.245 
Aquel mismo año le promovió también a Canciller Mayor de los reinos de Castilla y 
León en sustitución de los arzobispos de Toledo y Santiago. El primer documento en 
que don Juan aparece como obispo de Osma y canciller del reino es del 17 de octubre 
de 1232 (cap. 65). Don Juan continuó incansablemente trabajando para el rey, al 
mismo tiempo que estaba empeñado en la construcción de la catedral de su diócesis. 
Siendo obispo de Osma, acompañó a Fernando III en las campañas de 1235-1236 
contra los almohades de al-Ándalus, participando en la conquista de Córdoba en 1236 
en calidad de legado para la cruzada, en sustitución de don Rodrigo Jiménez de Rada 
que se hallaba en Roma.246 Tras la victoria de las tropas cristianas, fue el encargado 
de purificar y transformar la gran mezquita en iglesia catedral de Córdoba, celebrando 
la primera misa y predicando un encendido sermón en el que exaltó el gran triunfo de 
las armas cristianas.247 En su obra menciona dos veces el hecho de que era obispo de 
Osma, pero no se olvida de añadir que era también canciller del reino (caps. 65 y 73). 

Sus actividades como cruzado no pasaron desapercibidas en Roma, que quiso 
recompensarle con el nombramiento al obispado de León en 1237, el más importante 
   
244  Se conservan las dos cartas de don Juan en las que declara haber recibido la cancillería de Castilla 
de don Rodrigo Jiménez de Rada (1 de enero de 1230), y la de León del arzobispo de Santiago don 
Bernardo (13 de septiembre de 1231). Cfr. Millares Carlo, «La cancillería real en León y Castilla», 
AHDE, 3, 1926, pp. 227-306, pp. 286-288. 
245  Cfr. M. Alvira Cabrer, Las Navas de Tolosa, 1212: idea, liturgia y memoria de la batalla, Madrid: 
Silex, 2012, pp. 4041. 
246  Cfr. L. Serrano, D. Mauricio, pp. 120-123. 
247  Gil González Dávila, Theatro eclesiástico de las ciudades e Iglesias catedrales de España, 
Salamanca, Imprenta de Antonia Ramírez Viuda, Año 1518, tomo I, lib. III, cap. I, pp. 36-37; Pedro Salazar 
de Mendoza, Origen de las dignidades seglares de Castilla y León, Madrid, Imprenta Real, 1657, cap. VII. 



156 H. Salvador Martínez 

del reino recién incorporado a Castilla. Fernando III, sin embargo, apeló al papa 
Gregorio IX para que dilatase la toma de posesión, ya que necesitaba los servicios de 
tan hábil canciller del reino. El papa, en una carta del 2 de diciembre de 1237, aceptó 
la solicitud, ordenando a los canónigos de León que eligiesen a otro obispo.248 Tres 
años después, el 6 de marzo de 1239, el papa le nombró obispo de Burgos, sin que el 
rey esta vez presentase objeción alguna.249 Tras el nombramiento al obispado de 
Burgos, don Juan nuevamente tuvo que reconocer formalmente que seguía ejerciendo 
el oficio de canciller con el consentimiento de don Rodrigo, arzobispo de Toledo. 
Esto era debido al hecho de que el obispado de Burgos no era parte de la diócesis de 
Toledo, como lo era el de Osma.250 

La confianza de Fernando III en su canciller era tal que le encargó la educación 
de su hijo, el infante don Felipe. Felipe fue el quinto de los hijos de Fernando III y 
Beatriz. Había nacido a finales de 1231. Por deseo de su abuela doña Berenguela fue 
destinado a la carrera eclesiástica, habiendo sido encomendada su educación, 
primero, a don Rodrigo Jiménez de Rada y, sucesivamente, en 1240, a don Juan, 
obispo de Osma y canciller de Castilla, el cual, además de concederle una prebenda 
canónica en su catedral, le preparó para cursar sus estudios superiores en la 
Universidad de París, organizando su viaje, su estancia, profesores y pagando las 
costas, incluso acompañándolo allá personalmente en 1244. Sabemos esto por el 
testamento del canciller, que murió en octubre de 1246, del cual fue albacea doña 
Berenguela. El 28 de septiembre de 1246, fecha en que otorgó su testamento, aún no 
había acabado de pagar los gastos que le acarreó el viaje del infante a París: un 
palafrén que tomó cuando don Felipe fue a Francia y dos bestias tomadas cuando éste 
iba «a escuelas» (Archivo Catedral de Burgos, vol. 25, fol. 351).251 

Todos los hijos de Fernando y Beatriz fueron hombres cultos y abiertos a las 
grandes novedades literarias y científicas de su época; pero Felipe fue tal vez el más 
europeo de los hermanos de Alfonso. Por su carácter afable y su aguda inteligencia, 
su abuela sintió un afecto particular por él. Esto explica por qué, por deseo expreso 

   
248  Ambos documentos en L. Auvray, Les registres de Grégoire IX, 2 vols., París: Bibliotethèque des 
Écoles françaises d’Athènes et de Rome, 1896-1955, núms. 3967-3968. 
249  Cfr. L. Auvray, op. cit., núm. 5075 y 5189 (del 29 de mayo de 1240). En el Episcopologio de 
Burgos el primer documento firmado por don Juan es del 1241. 
250  Cfr. Millares Carlo, «La cancillería real en León y Castilla», p. 288. 
251  Don Felipe debió haber sido un estudiante manirroto mientras estuvo en París: el 15 de agosto de 
1256, cuando su abuela y su padre ya habían muerto, todavía debía tener cuentas pendientes, ya que el 
canciller de Luis IX, Jean Sarrasin, anotó gastos en París «pro fratre regis Hispaniae et pro universitate 
clericorum...» (Recueil des historiens, vol. XXI, p. 328b). Su protector, don Juan de Osma, también 
consignó en una nota que se lee en el dorso de su testamento algunos de los gastos que había hecho con 
el Infante don Felipe. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 157 

de ella y recomendación de sus dos grandes tutores, en 1244 fue a estudiar a la 
Universidad de París. Tanto don Felipe como su hermano Sancho, que debió de llegar 
a París al verano siguiente, probablemente acompañado del gran traductor del árabe 
Hermann el Alemán, que entonces estaba afiliado a la catedral de Toledo, debieron 
asistir a las clases de algunos de los profesores más distinguidos de la Universidad, 
como Alberto Magno y Juan de Garlandia, y acaso llegasen a codearse con el fraile 
dominico Tomás de Aquino y el franciscano Buenaventura da Bagnoreggio.252 

Felipe recibió desde niño numerosos beneficios y prebendas, canonjías y 
abadiatos: «Felipe, escribe don Rodrigo, que, entregado a Dios y al arzobispo 
Rodrigo de Toledo por su noble abuela la reina Berenguela, ingresó en el cabildo de 
la iglesia de Toledo y en el camino del Señor [la clerecía] de la mano del mismo 
arzobispo; y después el propio arzobispo le concedió la prebenda y otros beneficios 
en la citada iglesia [es decir, fue canónigo y beneficiado]».253 En 1246, poco antes de 
morir su abuela, estando todavía estudiando en París, fue elegido obispo por el 
cabildo de Osma, pero el papa no aprobó la elección por no tener la edad: tenía tan 
sólo 15 años: «Mejor está en París estudiando», dijo el papa en su bula de 1246.254 
Los beneficios siguieron cayendo sobre aquel aventurado príncipe, incluso el 
arzobispado de Sevilla. No obstante la acumulación de privilegios eclesiásticos, 
después de la muerte de su abuela y de su padre, renunció a la vida religiosa y a todos 
los beneficios y prebendas y volvió al estado seglar, casando con la princesa Cristina 
de Noruega, no sin gran disgusto de su hermano Alfonso X.255 A la muerte de 
   
252  San Alberto Magno, en su célebre tratado De mineralibus, dice que coincidió en París (finales de 
la década de los cuarenta) con «el hijo del rey de Castilla». Se sabe que Felipe estuvo en París por entonces 
(De mineralibus [Book of Minerals], ed. D. Wyckoff, Oxford, 1967, p.128). Cfr. A. García Avilés, 
«Alfonso X, Albumasar y la profecía del nacimiento de Cristo», Imafronte, 8-9, 1992-1993, pp. 189-200, 
esp. p. 198; I.M. Resnick, «Ps.-Albert the Great on the Physiognomy of Jesus and Mary», Medieval 
Studies, 64, 2002, pp. 217-240. Sobre estos dos infantes, cfr. F. J. Hernández, «La formación intelectual 
del primer arzobispo de Sevilla», en Sevilla 1248, pp. 607-619; y F. J. Hernández y P. Linehan, The 
Mozarabic Cardinal, cap. 2; H.S. Martínez, Alfonso X, pp. 54-55; y Berenguela la Grande, pp. 739-741. 
253  De rebus, IX, XII, pp. 343-345. El 19 de marzo de 1243, tal vez por sugerencia de don Juan de 
Osma, fue elegido canónigo y abad de la Colegiata de Santa María la Mayor de Valladolid por los 
Canónigos y Racioneros de la misma (véase el facsímil y trascripción del documento con un excelente 
comentario en Mañueco y Zurita, Documentos, II, doc. XLI, pp. 219-238). 
254  En D. Mansilla Reoyo, La Iglesia castellano-leonesa y Curia Romana en los tiempos del rey San 
Fernando. Estudio documental sacado de los registros vaticanos, Madrid, CSIC, Instituto Francisco 
Suárez, 1945, doc. núm. 62 (otros documentos pontificios sobre don Felipe: núms. 50, 52, 54). En la 
misma fecha el papa comunicó su decisión a Fernando III, prometiéndole que en un futuro próximo 
satisfaría todos sus deseos sobre su hijo don Felipe (ib., núm. 63). 
255  Alfonso, muchos años después, en una célebre carta a don Felipe, en la que le recuerda todo esto, le 
recrimina su ingratitud en un momento (1268) en que el Infante se había unido ya a los nobles rebeldes que 
querían destronarlo. Cfr. Crónica de Alfonso X, pp. 23-25; H.S. Martínez, Alfonso X, pp. 157-160; P.A. 
Munk, T.A. Sánchez, P. de Gayangos, A. Ballesteros Beretta y J. Pérez de Guzmán, «La Princesa Cristina 



158 H. Salvador Martínez 

Cristina, don Felipe se volvió a casar, hacia 1265, con una misteriosa doña Inés, de 
la cual no se conservan noticias; y, en 1269, volvió a hacerlo por tercera vez, con 
doña Leonor Ruiz de Castro, hermana de Ferrán Ruiz de Castro, uno de los nobles 
más activos en la conspiración contra Alfonso X. Después de numerosas intrigas con 
sus hermanos y los nobles rebeldes contra Alfonso X, murió todavía joven el 28 de 
noviembre de 1274, como se dice en la inscripción de su espléndida tumba en la 
iglesia de los Templarios de Santa María de Villalcázar de Sirga.256 Si nos hemos 
extendido en estos detalles sobre el infante don Felipe es porque su vida se entrelaza 
con la de don Juan de Osma, su tutor, mentor y protector. 

Don Juan, como canciller y cortesano, manifiesta, como se dijo, una gran 
familiaridad con toda la familia real: hace referencias frecuentes a las enfermedades 
de los reyes, don Alfonso y doña Leonor (cap. 20, 26, 28); sabe quién es su médico 
(Maestro don Arnaldo, cap. 21); pero, sobre todo, se interesó por la trayectoria vital 
del joven infante don Fernando, heredero del trono de Castilla, del cual describe los 
gustos y las inclinaciones deportivas (cap.18), de donde deducimos que 
probablemente había sido su maestro y tutor durante los años de formación, de tal 
manera que cuando superó la adolescencia «ya no le agradaba otro estudio que la 
milicia y el uso de las armas» (ib.). Habla también en detalle de su inesperada muerte, 
entrando en los particulares de la dramática reacción de la reina con una minuciosidad 
de reportero oficial (cap. 20, 10-13). Don Fernando murió prematuramente a la edad 
de 22 años.257 A la escueta noticia de la muerte facilitada por el analista toledano, don 
Juan de Osma, que ya había hecho un gran elogio del joven infante de inspiración 
clásica,258 teje ahora un extraordinario planctus, bordándolo muy apropiadamente 
con retazos bíblicos.259 
   
de Noruega y el Infante Don Felipe, Hermano de Don Alfonso el Sabio», BRAH, 74, 1919, pp. 39-65; H. 
Herren, «Una capilla para la princesa vikinga», La Aventura de la Historia, 54, abril, 2003, pp. 96-98. 
256  Cfr. R. Inclán Inclán, «Sepulcro del Infante D. Felipe, hijo del rey Fernando III el Santo”, BRAH, 
75, 1919, pp. 143-184; S. Andrés Ordax, «Villalcázar de Sirga: Santa María la Blanca», en Castilla y 
León, I, La España Gótica, IX, Madrid, Ediciones Encuentro, 1989, pp. 274-279; J.E. Antolín Fernández, 
Villasirga, Palencia: Publicaciones de la Institución Tello Téllez de Meneses, núm. 30, 1971, pp.157-
223; M.F. Solano y Pereda-Vivanco, «Papeletas sobre escultura funeraria castellana. Los sepulcros de 
Villalcázar de Sirga», BSAA, Fasc.II, p. 97. 
257  Según el lacónico autor de los Anales toledanos: «Murió el Infante D. Fernando, día viernes, en la 
noche, en XIV días de octubre era MCCXLIX [1211]». Le faltaba algo más de un mes para cumplir los 
22 años. 
258  «Joven imberbe, separado al fin del tutor, disfrutaba con los caballos y los perros, y con la yerba 
del campo soleado», cita literal del Ars poetica de Horacio: 
   Imberbis iuvenis, tandem custode remoto, 
   gaudet equis canibusque et aprici gramine campi (161-162) (cap.18) 
259  Fernando, hijo del rey, flor de la juventud, gloria del reino, y mano derecha de su padre, corroído 

por una aguda fiebre, murió en Madrid. Se desmoralizó el corazón del rey, los príncipes y nobles 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 159 

Es evidente que por la pluma del canciller hablaba toda Castilla. En la atmósfera 
de religiosidad y providencialismo que permeaba la sociedad medieval, la pérdida 
del príncipe heredero, «esperanza de las gentes», y con los enemigos a las puertas, 
cuya intención era acabar con los cristianos, no podía ser más que una señal del cielo 
de que Dios estaba abandonando a su pueblo: «que la ira e indignación de Dios había 
decretado asolar la tierra.» En los grandes momentos de la historia, estos escritores 
del siglo XIII, todos ellos clérigos, no hallan mejores palabras para expresar sus 
sentimientos que las del texto sagrado. 

Fernando, según don Juan, tenía un carácter jovial y generoso que era la delicia 
de sus padres y de toda la familia, especialmente de su hermana Berenguela a la que, 
por ser de edad más próxima a la suya y haber sido reina, recurría para pedirle consejo 
y ayuda. Su madre se deleitaba en contemplarlo en los pocos instantes que 
comparecía en la corte y su padre veía en él el genio de la guerra que con su prudencia 
y vigor juvenil podía derrotar a aquel enemigo común de los cristianos que estaba 
causando estragos sin precedentes, como acababa de demostrar en Alarcos (cap. 18). 

Su hermana doña Berenguela y su madre doña Leonor, que desde la retaguardia 
seguían muy de cerca las actividades relacionadas con la última campaña militar de 
Fernando, se hallaban junto a Alfonso VIII en Madrid cuando murió. El impacto de 
la noticia en ambas fue estremecedor. Los cronistas presentes no tienen palabras para 
expresar el dolor de la madre del joven príncipe: «La nobilísima reina Leonor, escribe 
don Juan de Osma, al conocer la muerte de su hijo, deseó morir con él y, entrando en 
el lecho en que su hijo yacía, puso su boca sobre la de él y juntando las manos con 
las manos se esforzaba en vivificarlo o en morir junto a él» (cap. 20). 

Aquella escena, que a nosotros nos parece de tragedia griega, en que la madre, 
incrédula, se arroja sobre el cuerpo exánime del hijo en un desesperado intento de 
darle su propia vida, tiene, en realidad, profundas raíces bíblicas que el clérigo 
narrador conoce y usa con extraordinario efecto dramático.260 El espectáculo de una 

   
de la tierra se quedaron atónitos, enmudecieron los plebeyos de las ciudades y se aterrorizaron los 
sabios, considerando que la ira e indignación de Dios había decretado asolar la tierra. En ningún 
lugar cesaron los llantos, los más viejos rociaron sus cabezas con cenizas, todos se vistieron de saco 
y cilicio, las vírgenes todas ayunaron y la faz de la tierra casi cambió profundamente (cap.20). [Jon. 
3, 5-9; Is.21, 4; Jer. 8, 9; y 12, 11; Lam.1,4; y 2, 10; Reyes 4, 34] (20). 

260  He aquí un par de ejemplos: Al enterarse José de la muerte de su padre, Jacob, se dice en el último 
capítulo del Génesis: «Echóse entonces José sobre el rostro de su padre, y, llorando encima del mismo, 
lo besó;» y en en el libro Segundo de los Reyes, 4, 34-35, se cuenta el milagro del profeta Eliseo, el cual: 
«Subió luego [al lecho] y se acostó sobre el niño, y puso su boca sobre la boca de él, sus ojos sobre los 
ojos, sus manos sobre las manos, se recostó sobre él y la carne del niño entró en calor. Se puso [Eliseo] a 
caminar por la casa de un lado para otro, volvió a subir y a recostarse sobre él hasta siete veces y el niño 
estornudó y abrió los ojos.» 



160 H. Salvador Martínez 

madre, enloquecida por el dolor, arrojada sobre el cuerpo inánime del hijo, llenó de 
conmoción a los presentes. Comenta don Juan: «Como afirman los que lo vieron, 
nunca fue visto un dolor semejante a aquél. Se puede exclamar con el pueblo: ‘¡Qué 
abismo de riqueza, de sabiduría y de conocimiento el de Dios! ¡Qué insondables sus 
decisiones y qué irrastreables sus caminos! ¡Qué profundos sus designios!’ [Rom. 
11, 33]. Y nosotros, insensatos, no lo entendimos» [Sal. 92, 6-7] (cap. 20). 

La familiaridad de don Juan con los acontecimientos políticos del reino de 
Castilla aparece por doquier en su obra. Sin pretender anticipar lo que diremos 
más adelante, quisiera solo poner de relieve sus relaciones con la que fue su 
protectora, la reina doña Berenguela, recientemente puestas en tela de juicio por 
algunos estudiosos. 

Mencionaré sucintamente un par de ejemplos extraídos de su obra. La 
descripción del acto de renuncia de Berenguela al trono de Castilla en la plaza del 
mercado de Valladolid en 1217 tiene todo el colorido del testigo ocular que ha 
seguido la trayectoria de los dramáticos acontecimientos hasta aquel gran 
momento (cap. 32, 34-35). Asimismo, la descripción con toda precisión de los 
términos del acuerdo entre Fernando III y sus hermanas negociado por 
Berenguela, que dio acceso definitivo a su hijo al trono de León, es un reflejo fiel 
del acuerdo, o Pacto de las dos madres, redactado por el mismo canciller; y 
muchos otros episodios más en los que Berenguela juega un papel importante. 

De sus buenas relaciones con Berenguela, la Crónica es también la mejor 
prueba. Baste citar el hecho de que, cuando en la corte empezaron a correr 
hablillas de que Berenguela no era la mayor, sino su hermana Blanca, reina de 
Francia, y que, por tanto, no tenía derecho a la corona de Castilla a la muerte de 
sus hermanos, tratando algunos nobles revoltosos en 1224 de entregar con este 
pretexto el trono de Castilla al primogénito de Francia, el futuro Luis IX, nuestro 
canciller fue el primero que recurrió a la documentación de archivo, gesto 
verdaderamente excepcional en un escritor que, como veremos, escribe de 
memoria, citando el pergamino sellado con sello de plomo que había sido emitido 
por Alfonso VIII en la curia de Carrión de 1188 y que se hallaba en un armario 
del archivo de la catedral de Burgos (cap. 33).261 
   
261  En este texto se decía sin ambages: «Si rex Aldefonsus sine filio masculo superstite obierit, succedat 
illi regno filia sua Berengaria et vir eius Conradus cum ea» (AC Burgos, vol. 17, fol.434, en J.M. Garrido 
Garrido, Documentación de la catedral de Burgos (1184-1222), 2 vol. Burgos, 1983, núm. 277), palabras 
que reproduce casi literalmente don Juan de Osma en su obra. No fue este el único documento manejado 
por Juan de Osma. Véase la lista de los que sin duda conoció en I. Fernández-Ordóñez, «La composición 
por etapas de la Chronica latina regum Castellae (1223-1237) de Juan de Soria», e-Spania, 2, 2006, pp. 
26-27.  



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 161 

  Don Juan parece haber sido de la misma edad de Berenguela, acaso algo más 
joven; pero murió el mismo año que ella, en 1246. A partir de su empleo en la 
cancillería real (1209) mantuvieron muy buenas relaciones durante toda la vida. 
Eran, además de coetáneos, por así decir, vecinos de casa. Berenguela, como 
«señora y dueña de Valladolid», tenía su residencia en el palacio real al lado de 
la Colegiata de Santa María, de la cual era abad nuestro Canciller. De su 
admiración y estima por doña Berenguela, nos queda, además de las numerosas 
muestras esparcidas por toda la Crónica, el incomparable testimonio de estima y 
confianza al nombrarla albacea de su testamento, junto con el arzobispo de 
Toledo, don Rodrigo, el Maestro Mateo, deán de la catedral de Burgos, Gonzalo 
Pérez, arcediano de Valpuesta, y Pedro Martínez, notario real.262 

A pesar de estas innegables muestras de respeto y admiración, algunos 
estudiosos de nuestros días, han expresado sus reservas sobre la sinceridad de las 
relaciones entre el canciller y la reina, en parte debido al carácter posesivo de 
Berenguela que se negaba a dejar salir de sus faldas al joven rey, protagonista de 
su Chronica.263 Señalan como momento de esta ruptura en las buenas relaciones, 
o desafecto, la confrontación que tuvo lugar en Muñó en 1224 al dar Fernando III 
inicio a su cruzada contra el Islam, de la cual hablaremos más adelante. ¿De quién 
fue la idea de lanzar la cruzada? Según don Rodrigo, de doña Berenguela;264 
según Juan de Osma, del joven rey, inspirado por el Espíritu Santo.265 
Prescindiendo de quién fuese la idea, lo que estos críticos están tratando de leer 
en los textos es que el canciller está describiendo el instante en que su héroe 
quiere librase de las interferencias de su madre en el gobierno del reino, viendo 
una prueba de esta nueva actitud del joven rey en el hecho de que a partir de esta 
fecha el canciller disminuye los elogios de la reina, atribuyéndole sólo epítetos 
como «prudente» (sólo una vez, cap. 44, 1) o «clarísima» (35, 15; y 42, 11), 
mientras don Rodrigo sigue derrochando elogios con profusión.266 Si hubo tal 

   
262  Cfr. L. Serrano, “El canciller de Fernando III de Castilla”, pp. 37-40, núm. 4 (testamento). 
263  Cfr. P. Linehan, «Juan de Soria: the Chancelor as Chronicler», e-Spania, 2, 2006, pp. 7-8; y G. 
Martin, «Régner sans régner. Bérengère de Castille (1214-1246) au miroir de l’historiographie de son 
temps», e-Spania,1 (2006). 
264  De rebus, IX, 12, 14-17; y cfr. el comentario de F. J. Hernández, «La corte de Fernando III», p. 
116, nota 50. 
265  CLRC, cap. 43, 6-7, y 44, 1-7 
266  P. Linehan cita otros instantes de conflicto de Fernando III y su madre con el canciller, como 
quererle negar el título de señorío que Alfonso VIII había concedido a Osma y que Berenguela y 
Fernando se resistían a confirmar (“Don Juan de Osma”, p. 387); o cuando Fernando III está para 
conquistar Córdoba contra el parecer de su madre, según el canciller, pero con el entusiasmo y el apoyo 
de la misma, según don Rodrigo, y otros casos más («Juan de Soria», p. 8). 



162 H. Salvador Martínez 

desafecto o no, es cuestión de la percepción subjetiva del lector de su obra; en la 
realidad, Juan de Osma, mientras estuvo a la cabeza de la cancillería, seguirá 
incluyendo a doña Berenguela junto a su hijo en todos los diplomas hasta el final 
de sus días. 

Creo, pues, que en todo esto puede haber un gran malentendido. El canciller 
pudo tener sus roces con la reina por una infinidad de motivos, entre ellos su 
carácter posesivo, o el hecho de que doña Berenguela prefería una política 
pacifista, sin la violencia de las guerras, mientras que don Juan, como veremos, 
profesaba la fe del cruzado que prefería eliminar a los enemigos de la cruz sin 
negociaciones de ningún tipo, a no ser que se convirtiesen. Por otra parte, don 
Juan, como canciller del reino, tuvo siempre presente que Berenguela era reina 
de Castilla a título propio y consta que nunca renunció a él, aun después de haber 
cedido la corona a su hijo. Por lo cual, mientras las intervenciones de Berenguela 
en decisiones importantes que afectaban al reino, a algunos pudieran parecer 
interferencias en el gobierno del reino, para otros eran actos de ejercicio de sus 
derechos como reina propietaria. Pudieran citarse numerosos documentos en los 
que esto queda claro, como la carta de Gregorio IX de abril de 1237 en la que 
suplica a Fernando III que haga las paces con el rey de Navarra. La carta, sin 
embargo, no va dirigida directamente al rey, sino a su madre, doña Berenguela, y 
al canciller Juan de Osma, expresando así la percepción que se tenía en la curia 
pontificia de que la buena comprensión y el buen entendimiento entre la reina y 
el canciller podían ayudar a resolver la situación de la manera más favorable para 
las partes.267 El argumento más convincente de las buenas relaciones y de la 
estima mutua lo tenemos, como se dijo más arriba, en el hecho de que, cuando 
Juan de Osma se dispuso a dictar su testamento, no halló personas de mayor 
confianza que la reina y el arzobispo don Rodrigo. La duda y la sospecha 
hipercrítica pueden ser útiles, pero no siempre reflejan la realidad de los hechos. 

De su testamento, otorgado en Palencia, el 28 de septiembre de 1246, se 
deduce que poseía grandes bienes y numerosísima servidumbre y además gozaba 
de gran consideración en el reino, como se desprende de la insigne personalidad 
de los que hicieron de ejecutores testamentarios que se mencionaron más arriba. 
El 1 de octubre de 1246, moría don Juan fuera de su sede, sin que se sepa el lugar 

   
267  En L. Cadier, «Bulles originales du XIIIe siècle conservées dans les Archives de Navarre», en 
Mélanges d’Archeologie et d’Histoire, 7, 1887, pp. 268-338, núm. 23-24; y cfr. P. Linehan, «D. Juan de 
Soria», p. 377. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 163 

en que le sorprendió la muerte.268 Su cadáver fue trasladado a Burgos, siendo 
enterrado en la capilla de San Gil de la catedral burgalesa en un sepulcro sin 
epitafio, pero con su estatua yacente. La capilla medieval de San Gil forma parte 
de la que hoy es de la Natividad, de estilo renacentista, donde aún se conserva su 
sepulcro.269 

 

 
Imagen yacente de D. Juan de Osma en la Capilla de la Natividad de la Catedral de Burgos 

   
268  El P. Flórez, citanto al P. Palacios, pone la inscripción que hay en la Capilla de la Visitación de 
Medina de Ríoseco con el apellido de Medina: Obiit hic Reverendus Pontifex, & Dominus Joannes de 
Medina, Episcopus Burgensis. Requiescat in pace. Pero añadiendo que, esta inscripción, debe entenderse 
«precisamente como suena, de que allí murió (“obiit hic”)»,  no que allí estuviese enterrado (España 
Sagrada, tomo 26, p. 316). Dada la proximidad de Medina a Palencia, donde dictó su testamento, es 
probable que muriese en dicha villa. 
269  M. de Castro Alonso, Episcocologio vallisoletano, p. 62. El P. Flórez, citando la «memoria de los 
entierros» dice, erróneamente, «yace en S. Gil (Parroquia de Burgos) acaso por motivo de alguna obra 
con que mejorándola la cobrase devoción» (op.cit., p. 316). Cfr. R. Amador de los Ríos, España. Sus 
monumentos y artes, su naturaleza e historia. Burgos, Barcelona, 1888, p. 572. 



2 
 

LA OBRA 
 

Juan de Soria, obispo de Osma, canciller de Fernando III, «dilectus cancellarius», 
fue, según el parecer común hoy día, autor de la Chronica [latina] Regum Castellae 
(CLRC) de la cual hemos tratado. Basándose en los datos recogidos por el P. Luciano 
Serrano, Derek Lomax y otros estudiosos y, tras un minucioso análisis de la obra, esa 
es la conclusión a la que estos expertos han llegado.270 No ha faltado la voz de algún 
disidente, como es el caso de Peter Linehan, que últimamente ha sugerido la 
posibilidad de que el autor, de los que él considera «unos anales», pudiera haber sido 
Diego García [de Campos] o «posiblemente su hijo» (Diego García, como se dijo, no 
tuvo hijos).271 La prueba, por así decir, definitiva de la autoría de la CLRC, la tenemos 
en la Chronica misma, cuando en dos ocasiones, al identificar al obispo de Osma, 
dice que era también el canciller (caps. 65 y 73).272 

Este importantísimo texto de la historiografía peninsular del siglo XIII 
representa una fuente narrativa de primera mano para la historia del periodo. Su 
testimonio es de incalculable valor histórico por haber sido escrita por una 
personalidad de la alta jerarquía de la Iglesia que participó activamente en la vida de 
la corte y fue testigo ocular de los acontecimientos que narra o recogió sus noticias 
directamente de testigos oculares o de documentos existentes. Lamentablemente, por 
no haber sido conocida en el taller historiográfico alfonsí, quedó fuera de la tradición 
cronística medieval y, por tanto, ha sido ignorada por los investigadores 
   
270  Cfr. Derek W. Lomax, «The Authorship of the Chronique latine des rois de Castille», Bulletin of 
Hispanic Studies, 40, 1963), pp. 205-211; J. González, «La Crónica latina de los Reyes de Castilla», pp. 
55-70; P. Linehan, History and the Historians of Medieval Spain, Oxford, 1999, p. 320, 325, 526; G. 
Martin, «La Chronica regum Castellae, de Jean d’Osma (1236): sources, forme, sens et influence», París, 
Sorbonne, 2-3 juin 2005, actes publiés dans e-Spania, 2, décembre 2006; I. Fernández-Ordóñez, «La 
composición por etapas», e-Spania, 2 (2006). La revista electrónica e-Spania ha dedicado todo el núm. 
2, diciembre de 2006, a la CLRC, con numerosos artículos de los más conocidos especialistas de la 
historiografía peninsular del siglo XIII. 
271  Vide supra, pág. 31. 
272  Como contraprueba podemos también alegar que en todos los documentos confirmados por Juan 
Domínguez, que así seapellidaba el canciller, cuando era abad de Santa María la Mayor de Valladolid y 
canciller de Castilla (1219-1231) se identifica  como: «Nos Jahannes Dei gratia Abbas Vallisoleti et 
domini Regis Cancellarius» (Cfr. Mañueco y Zurita, Documentos, II, docs. X-XXX); y la primera vez 
que confirma un diploma después de haber sido nombrado obispo de Osma (el 17 de octubre de 1232) lo 
hace como: «Iohannes, Oxomensis episcopus, domini regis cancellarius, conf.» (J. González, Fernando 
III, II, n. 487, pp. 562-564). Es decir, el Juan que fue abad de Valladolid, obispo de Osma y más tarde de 
Burgos es el mismo que escribió la Chronica [latina] regum Castellae. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 165 

prácticamente hasta el siglo XX. Fue descubierta y estudiada en 1795 por el erudito 
académico Manuel Abella, pero su su trabajo nunca llegó a ser publicado. Su 
importancia en la historia de la historiografía peninsular, sin embargo, ha sido puesta 
de relieve recientemente, y hoy día hay estudiosos que creen que fue la fuente 
principal para la historia de Castilla de don Rodrigo Jiménez de Rada y de don Lucas 
de Tuy, los cuales pusieron punto final a sus respectivas obras exactamente en el año 
en que don Juan concluyó la propia. 

El autógrafo de la obra no se conoce. El único manuscrito que la conserva es el 
de la Biblioteca de la Real Academia de la Historia, 9/450, folios 89-122 
(anteriormente G-1), que es de finales del siglo XV y lleva por título en la cubierta 
Chronica b. Isidori iun. Et aliorum. Este códex misceláneo de 280 folios en 
pergamino está compuesto en escritura gótica. El texto de la Chronica probablemente 
fue copiado del original del siglo XIII por Lorenzo Galíndez de Carvajal, historiador 
y consejero de los Reyes Católicos, o por alguno de los escribas bajo su dirección. 
En 1797, el académico de número Manuel Abella fue el primero que habló de la 
importancia de esta Chronica latina, transcribiendo el texto recogido por Galíndez 
de Carvajal con la intención de preparar una edición que debía aparecer «como 
apéndice de las memorias del marqués de Mondéjar, impresas por nuestro académico 
D. Francisco Cerdá»; pero no llegó a publicarse. Su transcripción se conserva en la 
British Library y lleva en el canto el título: “Anónimo/ Cronicón de Alfonso VIII. 
Mus. Brit. Bibl. Egerton.1125 Plut. DXIX. Se trata evidentemente de una copia del 
manuscrito de Galíndez, no del original que, como se dijo, no se conserva. 

En 1912, el benemérito hispanista francés Georges Cirot redescubrió el texto de 
la Chronica conservado en la Biblioteca de la Real Academia de la Historia, hasta 
entonces completamente olvidado por la crítica histórica, y, como no tenía título 
alguno, la llamó Chronique latine des rois de Castille.273 No obstante, los estudios 
exhaustivos sobre la Chronica llevados a cabo por Cirot, su edición paleográfica era 
de difícil consulta para los estudiosos no familiarizados con la paleografía latina 

   
273  «Une chronique latine inédite des rois de Castille jusqu’en 1236», Bulletin Hispanique, 14, 1912, 
pp. 30-46, pp. 109-118, pp. 244-274, pp. 353-374; 15, 1913, pp.18-37, pp.170-187, pp. 268-283, pp. 411-
427. Al año siguiente publicó en un volumen la edición paleográfica completa: Chronique latine des rois 
de Castille jusq’en 1236, Bordeaux, Feret et Fils, 1913, acompañada de copiosísimas notas histórico-
literarias. En 1920 volvió a revisar la edición: «Une chronique latine inédite des rois de Castille jusqu’en 
1236», Bulletin Hispanique, 22, 1920, pp. 1-153. Publicó también un importante estudio: «Appendices a 
la Chronique latine des Rois de Castille», Bulletin Hispanique, 17, 1915, pp.101-115, pp. 243-258; 20, 
1918, pp. 27-35, pp. 149-184; 21, 1919, pp. 173-192; y, finalmente, sus «Recherches sur la Chronique 
latine des Rois de Castille», Bulletin Hispanique, 21, 1919, pp. 193-217, pp. 276-281; 25, 1923, pp. 97-
107. Cirot puso en el título el adjetivo «latine» («latina») para distinguirla de las varias crónicas que 
circulaban en castellano, todas ellas descendientes del taller alfonsí.  



166 H. Salvador Martínez 

medieval. A resolver esta dificultad textual han salido al paso las nuevas ediciones, 
la primera de las cuales fue llevada a cabo por María Desamparados Cabanes Pecourt 
en 1964. Sus lecturas del texto de Cirot no fueron muy felices y, tras las reseñas 
negativas, trató de corregir numerosas erratas en otras dos ediciones sucesivas.274 
Más apreciado ha sido el trabajo editorial de Luis Charlo Brea, quien en 1984 volvió 
a editar el texto de Cirot con el título Crónica latina de los reyes de Castilla, 
acompañándolo de una traducción castellana.275 En 1997, volvió a editar el texto 
latino para la colección CCCM con el objetivo concreto de transcribir el texto de Cirot 
con la máxima precisión. Hoy por hoy, se considera la edición definitiva.276 Además 
de la mencionada traducción castellana de Charlo Brea, disponemos también de una 
espléndida traducción al inglés de Joseph F. O’Callaghan.277 

Se desconoce la fecha de composición de la Chronica, pero, basándose en 
criterios internos, los editores modernos están de acuerdo en que la obra se escribió 
en dos fases, de donde deducen las fechas de su composición. 

La primera fase, según D. Lomax, habría sido comenzada después de ascender 
al trono Alfonso II de Portugal en 1211 (caps. 2 y 18) y antes de la muerte de Luis 
VIII de Francia en 1226, al cual se describe como «el rey que ahora reina», y a su 
esposa, la reina Doña Blanca de Castilla, «que ahora está coronada como reina de los 
francos» (cap. 18). Por otro lado, el autor se refiere a Alfonso IX, rey de León, como 
«el rey que ahora reina en lugar de su padre» (cap. 11), lo que indicaría que estaba 
escribiendo antes de la muerte de este rey, que murió el 24 de septiembre de 1230; 
en el cap. 33, hablando de la sucesión de Fernando III en Castilla, escribe: «Útil fue 
en verdad la simulación de los castellanos, pues si no se hubiese procedido tan 
prudentemente quizá hoy no tuvieran rey propio», de donde se desprende claramente 
que esta sección de la Chronica se escribió antes de que Fernando III sucediese a su 
padre en el trono de León en 1230.278 
   
274  María Desamparados Cabanes Pecourt, Crónica latina de los reyes de Castilla, Valencia, Anubar, 
1964 y 1985. 
275  Luis Charlo Brea, Crónica latina de los reyes de Castilla, Cádiz, Universidad de Cádiz, 1984. En 
1999 volvió a publicar esta traducción con diversas correcciones e incluyendo numerosas notas 
explicativas (Madrid, Akal, 1999). Esta traducción es la que hemos usado en todas nuestras citas en 
castellano, a pesar de que la editorial ha dejado varias páginas en blanco (ya señaladas por O’Callaghan, 
ed. cit., p. XXVIII, nota 27). 
276  Chronica Latina regun Castellae, en Chronica Hispana Saeculi XIII, ed. Luis Charlo Brea, Juan 
A. Estévez, y Rocío Carande Herrero, Corpus Christianorum Continuatio Mediaevalis, 73, Turnhout, 
Brepols, 1997, pp. 9-118. En las pp. 23-29 puede hallarse la historia de la transmisión manuscrita y la 
crítica de las ediciones precedentes de Cirot y de Cabanes Pecourt. 
277  J.F. O’Callaghan, The Latin Chronicle of the Kings of Castile, translated with an Introduction, 
Arizona Center for Medieval and Renaissance Studies, Tempe, Arizona, 2002. 
278  Cfr. D. Lomax, «The Authorship», 205. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 167 

Según Cabanes Pecourt y Charlo Brea, la primera fase habría sido escrita entre 
1226 (conquista de Capilla) y la conquista de Córdoba en 1236, interpretando el 
pasaje de la CLRC: «Así también el Mahdi, que se llamaba Abdelmún, el que contra 
justicia privó del reino a sus dueños los moabitas siguiendo la predicación de 
Aventumarth, filósofo de Baldac, y se sometió pueblo y reinos, cuando consumó 
estas cosas, fue privado del reino en sus descendientes en nuestros días por manos 
del Dios celoso, que castiga los pecados de los padres en los hijos hasta la tercera y 
cuarta generación (2 Re, 11, 1)» (cap. 45), texto que se referiría al asesinato del califa 
almohade ‘Abd al-Wahid que ocurrió el 7 de septiembre de 1224. Sobre esta base se 
puede concluir que la primera fase de la Chronica se escribió entre septiembre de 
1224 y noviembre de 1226, fecha de la muerte de Luis VIII de Francia. 

La segunda fase de composición habría tenido lugar probablemente después de 
noviembre de 1236, cuando Fernando III regresó a Burgos después de haber 
conquistado Córdoba (cap. 75) y antes del 24 de julio de 1237, que es la fecha en que 
Álvar Pérez de Castro vendió la villa de Paredes de Nava a doña Mencía López «por 
quince mil maravedís» con el consentimiento de Fernando III (cap. 65).279 

Más recientemente Luis Charlo Brea ha sostenido que la parte de la Chronica 
escrita por Juan de Osma originalmente acababa con la muerte de Alfonso IX de León 
en 1230 (cap. 61). La parte relativa al reinado de Fernando III hasta la conquista de 
Córdoba en 1236 habría sido escrita por otro autor (caps. 62-75).280 Los argumentos a 
favor de esta hipótesis no nos parecen convincentes, dada la consistencia lingüística y 
de pensamiento del autor a lo largo de toda la obra, así como su uniformidad 
narrativa.281 Más probable es el parecer de los que creen que la obra fue compuesta en 
tres etepas diferentes entre 1223 y 1237, pero por un mismo autor, Juan de Osma.282 
Esta propuesta parece más consistente con un relato que, a mi modo de entender, 
coincide con el de Fernández-Ordóñez, refleja «una composición progresiva, y no una 
autoría múltiple» y recorre la obra del principio al final sin solución de continuidad.283 
   
279  Ésa es la fecha que lleva el documento de venta en J. González, Fernando III, III, n. 698, pp. 135-
136. Cfr. Cabanes Pecourt, Crónica latina, p. 10; Charlo Brea, Chronica latina, pp.18-19. 
280  Luis Charlo Brea, «¿Un segundo autor para la última parte de la Crónica latina de los Reyes 
de Castilla?», Actas I Congreso Nacional de Latín Medieval, León, Universidad de León, 1995, pp. 
251-256. 
281  Así lo cree también Francisco J. Hernández, «La corte de Fernando III y la casa real de Francia: 
Documentación, crónicas y monumentos», Actas del VIII Congreso de Estudios Medievales: Fernando 
III y su tiempo, Ávila, Fundación Sánchez Albornoz, 2003, pp. 104-155. 
282  Inés Fernández-Ordóñez, «La composición por etapas», e-Spania, 2, 2006, pp. 1-36. 
283  Escribe Inés Fernández-Ordóñez: 
 Pese a las divergencias percibidas entre unas secciones y otras, tanto la ideología subyacente al 

texto como otros datos formales son comunes a toda la Chronica y demuestran, en mi opinión sin 
lugar a dudas, la existencia de un único autor. Ahora bien, un autor que no compuso su texto en un 



168 H. Salvador Martínez 

La Chronica no tiene división interna alguna y la periodización está 
íntimamente trabada con la sucesión cronológica de los reyes de Castilla a los que 
está dedicada. A los primeros los trata muy brevemente para centrarse en detalle en 
Alfonso VIII, Berenguela y Fernando III. Es un trabajo ideológicamente 
ininterrumpido, aunque cronológicamente haya sido escrito en épocas y 
circunstancias diferentes a medida que se desarrollaban los hechos. Juan de Soria 
comenzó a escribir probablemente hacia 1223-1226 y dio por terminada su obra poco 
después de la conquista de Córdoba, probablemente hacia 1239. 

La copia del manuscrito del siglo XV que contiene la obra, que es la única que se 
conserva, no tiene título alguno, ni introducción o presentación del autor, ni división 
interna de ningún tipo. Faltan las iniciales de los párrafos, lo cual pudiera indicar que el 
espacio estaba reservado para una letra iluminada. El manuscrito tiene numerosas 
abreviaturas, algunas difíciles de descifrar. El primer editor, G. Cirot, guiado por la 
temática, dividió el texto en setenta y cinco párrafos o capítulos que los sucesivos 
editores rechazaron en sus primeras ediciones; en las últimas, sin embargo, han vuelto 
a las divisiones de Cirot. No cabe duda de que ayudan a dar claridad al texto. 

Al carecer de cualquier tipo de introducción, se desconoce qué fue lo que llevó a 
don Juan a escribir su obra, pero de su lectura, dadas las relaciones y el profundo 
conocimiento que manifiesta de la familia real, se desprende con bastante claridad que lo 
que el autor se propuso ilustrar fue presentar a Alfonso VIII, y después a de Fernando III, 
como modelo de príncipe («speculum principis christiani») y, sobre todo, como defensor 
de los intereses del reino contra los de otros reinos cristianos y, particularmente, contra 
los enemigos de la cristiandad. No nos sorprendería que Juan de Osma hubiese recibido 
el encargo del mismo Alfonso VIII o de su bienhechora doña Berenguela, acaso 
empujado por el canciller titular del reino en aquel momento, don Martín de Pisuerga 
(1192-1208), arzobispo de Toledo, del cual hizo un gran elogio en su obra.284 

Dadas las fechas de composición y revisión de la obra, 1223-1237, es decir, en 
pleno reinado de doña Berenguela y su hijo Fernando, es más probable que escribiese 
a petición de la reina que lo había nombrado canciller, como lo hizo con don Lucas 
de Tuy. El tema mismo de la obra, toda ella centrada en su padre, Alfonso VIII, y su 
hijo, Fernando III, sugiere un posible tributo filial y materno a aquellas dos figuras a 
las que Berenguela dedicó toda su vida. Como veremos mejor más adelante, éste no 
fue el único tributo cultural que Berenguela habría hecho a su padre. El autor, desde 

   
único acto de escritura, sino que lo fue revisando y actualizando a lo largo del tiempo. Esa tarea de 
“puesta al día” progresiva es la que explica las pequeñas diferencias observadas en la forma de 
datar, en las fuentes manejadas, en el léxico empleado o en el tratamiento dado a diversos 
personajes. (Ib., 51) 

284  «Virum discretum, benignum et largum, qui adeo ab omnibus diligebatur quod pater omnium 
putaretur”»(CLRC, 12, 9-11). 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 169 

luego, profesa una gran admiración por doña Berenguela, a la cual honra con los 
títulos de clarissima, prudens, nobilis, aunque su tono no sea tan halagador como el 
de don Rodrigo, y a partir de 1224, como veremos, le fue restando el protagonismo 
que le había otorgado entre 1214 y 1224, que fue el periodo crucial de afianzamiento 
en el poder por parte de ella y de su hijo Fernando. 

La Crónica latina de los reyes de Castilla es un magnífico complemento a las 
otras dos contemporáneas y probablemente, en muchos episodios, es también la 
fuente de ambas. Las tres fueron compuestas entre 1223 y 1246, pero sigue siendo 
un pequeño misterio por qué las tres terminan su relato en 1236, cuando sus autores 
siguieron viviendo varios años más (Juan de Osma falleció en 1246, Rodrigo Jiménez 
de Rada en 1247 y Lucas de Tuy en 1249). Comparto, sin embargo, la opinión de 
Inés Fernández, según la cual, la interrupción del relato de los tres historiadores de 
Fernando III tras la conquista de Córdoba (1236) tendría una explicación muy 
sencilla: «la dependencia de los dos grandes compiladores, Lucas y Rodrigo, de la 
Chronica del canciller, cuyo relato, en gran medida, trataron de camuflar y ajustar a 
su modelo historiográfico».285 

Por tratarse de una obra escrita en latín y contenida en un manuscrito de difícil 
lectura y con muy escasa circulación, los aspectos lingüísticos, filológicos y literarios 
de la obra han sido prácticamente ignorados; en parte también porque, una vez 
publicada en ediciones modernas, la actitud tradicional de los medievalistas ha sido 
considerarla de lectura fácil, puesto que se trata de «latín medieval», considerado 
«sencillo» comparado con el de los clásicos, cuando ése no es siempre el caso. Como 
observaba Bastardas i Parera: «En general, se han desestimado las dificultades que 
representa el latín medieval, considerándose dominio abierto a todo el mundo, 
cuando, en realidad, los problemas que plantea son sumamente complejos».286 

Juan de Osma escribe un latín que pudiera definirse como cancilleresco por su 
semejanza con el que usó en la redacción de los diplomas y otros documentos, como 
pudiera ser el Tratado de Tordehumos.287 A diferencia de la lengua usada por su 
predecesor en la cancillería, Diego García de Campos, quien, como vimos, en su obra 
Planeta hizo gala de todos los colores retóricos posibles y de continuas referencias a 

   
285  I. Fernández-Ordóñez, «La composición por etapas», p. 3. Francisco J. Hernández, por el contrario, 
ha sugerido la idea de que Juan de Soria habría escrito su obra con conocimiento del Chronicon Mundi 
del Tudense («La corte de Fernando III», p. 106, nota 2). 
286  En Particularidades sintácticas del latín medieval, Barcelona, 1953, p. XXIX. Debemos a Luis 
Charlo Brea el único estudio que se ha realizado del latín de la CLRC: «El latín del Obispo de Osma» en 
M. Pérez González (coord.), Actas del II Congreso hispánico de Latín Medieval, León, 11-14 de 
noviembre de 1997, vol. 1, 1999, pp. 351-361. 
287  I. Fernández-Ordóñez, en su espléndido artículo, frecuentemente citado en estas páginas, ofrece 
una visión panorámica del paralelismo existente entre la lengua de los diplomas de la cancillería y la de 
la Chronica (Apart. 4). 



170 H. Salvador Martínez 

los clásicos, Juan de Osma escribe un latín sobrio y eficaz que va directamente a la 
esencia de la materia que está discutiendo, sin rodeos, metáforas, alegorías o 
alambicadas alusiones. Sus referencias frecuentes, explícitas e implícitas, son la 
Biblia, especialmente el Viejo Testamento y, aunque los conoce, rara vez recurre a 
los clásicos. No obstante, si se compara su lengua con la del autor de la Chronica 
Adefonsi imperatoris (c. 1148), no cabe duda de que es menos prosaico y dependiente 
de la lengua vulgar de lo que fue don Arnaldo.288 

Juan de Osma regentó la cancillería durante un periodo en que debía ser muy 
difícil mantener la pureza del latín. Como es sabido, fue precisamente durante el 
reinado de Fernando III cuando tuvo lugar la transición del latín al romance en los 
diplomas reales y el canciller, por voluntad expresa del rey, debió ser el responsable 
de la redacción de diplomas en ambas lenguas: «Don Fernando de Castilla hace 
romancear los fueros de Burgos y de varios otros pueblos de sus dominios; manda 
verter al castellano el código de los godos, y él mismo otorga sus cartas y privilegios 
en lengua vulgar, mostrando con el ejemplo y con el mandato que era ya tiempo de 
que los documentos oficiales se escribieran en el lenguaje mismo que hablaba el 
pueblo».289 No cabe duda de que tener que escribir oficialmente en dos lenguas afectó 
el clasicismo de la lengua latina, que por necesidad tendió a ser de más fácil 
comprensión para un público cada vez menos familiar con la lengua de los clásicos. 

De hecho, la CLRC será la última crónica que se escribirá en latín en España 
durante la Edad Media. La próxima, en la que se continúa la historia de los reinados 
de Fernando III (a partir de la toma de Sevilla), Alfonso X, Sancho IV y minoría de 
Fernando IV, será la Crónica de los reyes de Castilla de Jofré de Loaysa que se 
escribirá en castellano, aunque, para mayor difusión entre la intelectualidad europea, 
el autor pedirá a Armando de Cremona que la traduzca al latín, evidentemente porque 
él ya no se sentía tan cómodo como para escribirla directamente en dicha lengua.290 

   
288  Cfr. H. S. Martínez, El “Poema de Almería” y la épica románica, Medrid, Gredos, BRH, 159, 
1975, pp. 197-266; y «Arnaldo, obispo de Astorga (1144-1153) y la Chronica Adefonsi Imperatoris», 
Argutorio, 38, 2, 2017, 4-29. 
289  M. Lafuente, Historia general de España, Barcelona, 1888, tomo IV, p. 105. 
290  Jofré de Loaysa, Crónica de los reyes de Castilla, ed. trad., intr. y notas de Antonio García 
Martínez, Murcia, 1982, 2ª ed., p. 72. 



3 
 

ESTRUCTURA Y CONTENIDO 
 

Don Juan escribió su Chronica construyendo su relato sobre la experiencia directa, 
como testigo ocular o sobre los recuerdos propios o ajenos, pero siempre directos e 
inmediatos; de tal manera que puede decirse que la obra está construida sobre el papel 
del narrador visual, o el relato oral del testigo directo y el documento de archivo. 
Estas son sus fuentes, no se conocen otras. Como cronista, se limita al pasado 
inmediato, diría, recentísimo, y al presente personalmente vivido; su narración de los 
hechos es, por tanto, eminentemente actual, innovadora, de contenido 
exclusivamente moderno, actual y prácticamente limitado a Castilla y a su proyección 
política peninsular, europea y medio oriental, casi tanto como los diplomas que 
redacta al mismo tiempo en la cancillería. Como es sabido, la historiografía latina 
peninsular no abunda en textos ceñidos estrictamente al presente; no era ese su 
modelo historiográfico, sino el compilatorio, recogiendo crónicas y anales anteriores. 

A diferencia, pues, de los otros dos historiadores contemporáneos, don Rodrigo 
y don Lucas de Tuy, que escribieron sus obras mayormente con retazos de obras 
anteriores, don Juan tuvo como fuentes directas su propia experiencia o su memoria 
de acontecimientos muy próximos en el tiempo y, como decíamos, ocasionalmente, 
echando mano de la documentación de archivo. No es raro hallar en su obra 
expresiones como «yo lo vi», «yo estuve allí», o «el mismo nos lo refirió de viva 
voz» («sicut idem nobis retulit viva voce»). Hablando de su primer viaje a Roma, 
dice: «Yo vi en Roma en la iglesia de San Pedro la consagración [del patriarca 
oriental] por el Señor Inocencio III» («Ego vidi consacrari Rome in ecclesia Sancti 
Petri per manum domini Innocentii III»); o tratando del segundo viaje, dice: «Yo vi 
en el Concilio Lateranense convocado bajo Inocencio III» («Vidi ego in concilio 
Lateranense convocato sub Innocentio tercio»). Esta es la gran diferencia entre su 
obra y la del Tudense y el Toledano, que escriben elaborando su relato sobre textos 
anteriores. De ahí el valor extraordinario de la información de la CLRC en la 
reconstrucción de muchos hechos, pues están esencialmente libres de las 
tergiversaciones de textos intermediarios. 

En este sentido, la diferencia entre la Crónica del canciller Juan y las de sus 
contemporáneos es considerable: mientras éstos recorren el pasado histórico, 
acumulando historias de textos anteriores desde la más remota antigüedad, Juan se 
centra sólo en el presente. Su obra es la fuente más próxima en el tiempo y el espacio 



172 H. Salvador Martínez 

a los reinados de Alfonso VIII, doña Berenguela y su hijo Fernando III, aunque el 
objetivo principal que se había propuesto fuese narrar la historia del reinado de 
Alfonso VIII o, por lo menos, eso es lo que nos queda, ya que el reinado de Fernando 
III, misteriosamente, no llegó a completarlo más que hasta la conquista de Córdoba 
(1236), a pesar de que el autor no murió hasta diez años más tarde. 

La CLRC es, pues, una fuente primordial para el estudio de los tres reinados de 
la primera mitad del siglo XIII; de excepcional originalidad, en el sentido explicado, 
de gran amplitud de miras, imparcial y sobre todo de extraordinaria precisión 
histórica: de las cincuenta y una fechas que facilita entre 1214 y 1236, todas son 
exactas, con excepción de la muerte de Inocencio III que dice que murió el 15 de 
julio, cuando en realidad fue el 16.291 Es hoy día tenida en gran estima por los 
historiadores, ya que ofrece un relato conciso, seguro, muy lógico y uniforme, más 
rico en datos, si cabe, que el de don Rodrigo Jiménez de Rada y el de don Lucas de 
Tuy. Es, sin duda alguna, para esta época, dice Julio González: «una de las fuentes 
más puras y copiosas de Castilla».292 Su descubrimiento y publicación debe 
considerarse un acontecimiento histórico. 

El texto, como se dijo, nos ha llegado sin división interna alguna. Para colmar 
esta laguna, el primer editor lo dividió en setenta y cinco apartados o capítulos; 
estructuración artificial, sin duda, pero facilita la comprensión del contenido, que 
puede reducirse cronológicamente a tres núcleos narrativos fundamentales, divididos 
a su vez en varios subtemas: 

1. Condes de Castilla hasta la muerte de Sancho III (caps. 1-8) 
2. Alfonso VIII (caps. 9-30) 
3. Enrique I, Berenguela, Fernando III (caps. 31-75). 

Dentro de estos parámetros histórico-cronológicos y, dado que el objetivo 
primario de su relato es la historia de Castilla, se puede decir que el primer núcleo 
narrativo sirve a manera de pórtico o introducción a los otros dos que son el verdadero 
objeto de la obra. Siguiendo su pauta estructural de narrar acontecimientos inmediatos, 
prácticamente vividos por el narrador, don Juan va intercalando al hilo narrativo 
principal acontecimientos de la historia contemporánea de Castilla y de sus relaciones 
con los demás reinos peninsulares, cristianos y musulmanes, con frecuentes digresiones 

   
291  Cfr. D. W. Lomax, «The Authorship», pp. 207-208. Amaia Arizaleta, sin embargo, ha señalado 
cuatro fragmentos en los que el cronista raya en la ficción («La Chronica regum Castellae: aledaños de 
la ficción», e-Spania, 2, 2006, pp. 1-13); pero creo que debemos distinguir entre embellecimiento de la 
prosa del relato y ficción. 
292 Alfonso VIII, I, pág. 36. 
 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 173 

sobre la revolución almohade en Marruecos, la cruzada albigense, las cruzadas de 
oriente de Federico Barbarroja, de Felipe Augusto, y de Ricardo Corazón de León, así 
como las relaciones con el Imperio Latino de Constantinopla, el asedio de Aviñón  y 
las guerras de Federico II, dedicando a los asuntos internacionales más espacio que 
ningún otro historiador peninsular de su época. 

En el proceso de explorar el contenido de la obra, me limitaré a algunos temas 
fundamentales que son, según creo, exclusivos o, por lo menos, de interés primordial 
para don Juan: su visión de Castilla como fulcro de la historia contemporánea, 
especialmente en el tema de la reconquista bajo Fernando III y su madre, la reina doña 
Berenguela, y las relaciones de la monarquía castellana con el papado, la política 
europea y las cruzadas en el Medio Oriente; y segundo, su actitud de cruzado que 
proyecta en todos los quehaceres y actividades de su rey, sirviéndose de un lenguaje 
conflictivo que no se había visto nunca en la historiografía latina peninsular anterior. 

 
 



4 
 

IDEOLOGÍA POLÍTICO-RELIGIOSA 
 

Tratándose prácticamente de una historia de la monarquía castellana, escrita desde la 
perspectiva de la misión principal de las monarquías peninsulares, la reconquista, 
todos los estudiosos de nuestros días están de acuerdo en que el objetivo primordial 
del autor es resaltar la relevancia de Castilla en la cruzada que la cristiandad estaba 
librando contra los enemigos de la cruz: «Éste es sin duda el hilo ideológico que guía 
la composición de toda la Chronica y también el que inspira el pensamiento político 
de Fernando III: la presentación de la lucha de la monarquía castellana contra el Islam 
como una guerra paralela a la de la Iglesia contra los albigenses, los cismáticos 
griegos o los musulmanes de oriente».293 Los dos temas, Castilla y cruzada, son el 
motivo conductor de la obra de don Juan. En esta sección vamos a tratar del primero. 

A pesar de la brevedad y de su interés centrado en Castilla, la Chronica se ocupa 
también de noticias europeas, especialmente de aquellos acontecimientos que tienen 
que ver con la defensa de la fe y la ortodoxia cristiana. En este contexto, se ocupa de 
Francia e Inglaterra, así como de los reinos musulmanes peninsulares, del Magreb y 
del Medio Oriente, y sobre todo del papado, pero siempre enmarcando los 
acontecimientos desde la perspectiva castellana. Castilla es su elemento 
estructurador, su motivo conductor. La actitud del autor hacia Roma y el papado es 
muy singular, ya que parece hacer girar a Roma en torno a Castilla y no viceversa. 
Tal vez este sea el motivo por el cual, en ocasión de narrar la batalla de las Navas de 
Tolosa, ni siquiera menciona el interés y la intervención del papa en el lanzamiento 
de aquella cruzada, y disminuye considerablemente el valor de la participación de los 
ultramontanos, como si temiese que la entrada en escena de éstos o de Roma privase 
a las fuerzas castellanas de su protagonismo; de hecho, cuando los venidos de fuera 
abandonaron la campaña, a nuestro cronista le faltó tiempo para afirmar que la 
empresa se convirtió en asunto exclusivo de hispanos y «principalmente de 
castellanos».294 

   
293  I. Fernández-Ordóñez, «La composición por etapas», p. 20. 
294  «Mirabilis Deus in sanctis suis, qui tam mirabiliter prouidit Yspanie et precipue regno Castelle, ut 
recedentibus Ultramontanis gloria belli famosi Yspanis, non Ultramontanis, atribueretur » (CLRC, p. 29). 
Cfr. D. Smith, «“Soli Hispani”? Innocent III and Las Navas de Tolosa», Hispania Sacra, 51, 1999, pp. 487-
513. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 175 

A pesar de esta visión castellanista de la historia, don Juan tiene sus reservas y, 
en violación de algunas normas implícitas de la composición historiográfica de tipo 
«nacionalista» (o decorum), llega a poner reparos a algunos de los reyes castellanos 
por su conducta inmoral, expresando con libertad su opinión sobre su 
comportamiento indigno. En este contexto fue particularmente cáustico con la moral 
personal de algunos reyes y reinas que ocuparon el trono de Castilla antes de Alfonso 
VIII, como fue el caso de la reina Urraca, a la cual acusa de haber administrado el 
reino pésimamente debido a haber llevado una vida inmoral, indigna de su estado: 

Cuando murió el rey Alfonso [VI], el que tomó Toledo, su hija, la reina Urraca, le 
sucedió en el reino y lo administró pésimamente. Pues se casó, después de la muerte de 
su padre, con Alfonso, rey de Aragón, hijo del rey Sancho, el que puso asedio a Huesca 
y murió en el asedio... Pero ella, despreciándolo y abandonándolo, se ocupó de otras 
cosas indignas de contarse. En aquel tiempo, pues, Alfonso, rey de Aragón, dolido en su 
corazón [Gen. 6,6], penetró en Castilla con muchos hombres de armas, e infirió muchos 
males al reino de Castilla, pues sus hombres tenían en el reino de Castilla muchas 
fortificaciones y muchos castillos, que la propia reina había entregado al rey. Por ello se 
produjo gran perturbación y una guerra que duró mucho tiempo y causó gran perjuicio 
en todo el reino de Castilla. Los castellanos se unieron con el conde Gómez, llamado de 
Candespina, que era excesivamente y más de lo que convenía familiar a la reina, y 
lucharon contra el rey Alfonso junto a Sepúlveda, donde fueron vencidos por el rey y 
murió el conde. La reina, por su parte, aceptó la excesiva familiaridad del conde Pedro 
de Lara, padre del conde Malrico [Manrique], del conde Nuño y del conde Álvaro; y se 
dice que de ella tuvo un hijo llamado Fernando Hurtado (CLRC, caps. 3-4 las cursivas 
son nuestras).295 

La causa de todos los males que vinieron a Castilla la halla el cronista en el 
hecho de que estaba «desprovista de su legítimo defensor, pues el hijo de la reina 
Urraca y del conde Raimundo, Alfonso [VII], el que pasando el tiempo fue 
reconocido como emperador, no había llegado aún a los años de la pubertad y se 
criaba en Galicia» (cap. 4). En otras palabras, don Juan deslegitima a Urraca de su 
derecho a gobernar como regente por causa de su corrupción moral. 
   
295  Don Rodrigo disiente en varios particulares de la versión de don Juan (De rebus, VII, I y II); pero 
la Crónica de San Juan de la Peña (ed. A. Ubieto Arteta, Valencia, 1961, p. 43) está prácticamente de 
acuerdo en casi todos los particulares con la CLRC. Explora la controvertida personalidad de Urraca en 
la historiografía del siglo XIII, Ch. Garcia, «La ligne brisée, ou l’image de la malédition du pouvoir royal 
a León au Moyen Age», e-Spania, 3 juin, 2007; y «Le povoir d’une reine. L’image d’Urraque Ier (1109-
1126) dans les Crónicas anónimas de Sahagún», e-Spania, 1, juin, 2006. Mucho más equilibrado en sus 
juicios sobre Urraca se manifiesta Bernard F. Reilly, The Kingdom of León-Castilla under Queen Urraca 
(1109-1126), Princeton, Princeton University Press, 1982; y cfr. H.S. Martínez, La rebelión de los 
burgos. Crisis de Estado y coyuntura social, Madrid, Tecnos, 1992. 



176 H. Salvador Martínez 

Esta filosofía de gobierno, basada en la integridad moral del monarca, en 
principio, contraria a mujeres como Urraca, por razones obvias, nunca la enunció 
explícitamente al hablar de la regencia o del correinado de Berenguela, porque sabía 
que Berenguela no era Urraca, de ahí su esmero en no presentar a su protectora, bajo 
ningún pretexto, bajo una luz negativa. No obstante, se pudiera pensar que también 
él, como la mayoría de los eclesiásticos de la época, tenía sus dudas sobre la eficacia 
de un gobierno encabezado por una mujer y probablemente hubiese preferido el de 
un varón. En este contexto, debemos recordar que don Juan de Osma es el único 
historiador que menciona la objeción de algunos castellanos a que fuese ella la 
sucesora de Enrique I a la muerte de éste; pero, al mismo tiempo, es también el único 
que menciona el hecho de que Berenguela tenía todo el derecho de gobernar Castilla 
porque el reino «era suyo por derecho de propiedad», además de haberle sido 
reconocido por sus súbditos, que eran las dos formas de transferir el poder: por 
herencia o por elección o aclamación. A pesar de esta aclaración tan contundente y 
precisa, durante la ceremonia de la transferencia de la corona a su hijo Fernando, el 
cronista deja caer esta observación que pudiera tomarse como antifeminista: 

Uno del pueblo en nombre de todos los que consentían en lo mismo, reconoció que el 
reino de Castilla se debía por derecho a la reina doña Berenguela y que todos la 
reconocían señora y reina del reino de Castilla. Sin embargo, todos por unanimidad 
suplicaron que cediera el reino, que era suyo por derecho de propiedad, a su hijo mayor 
don Fernando, porque siendo ella mujer no podía soportar el peso del gobierno del reino 
(CLRC, cap. 35). 

Los representantes del pueblo, sin embargo, no tuvieron que insistir mucho para 
convencerla, pues eso era exactamente lo que la sagacísima Berenguela tenía 
decidido y planeado: «Ella, prosigue don Juan, viendo lo que ardientemente había 
deseado, accedió gratamente a lo pedido y concedió el reino al hijo antes dicho. 
Todos exclamaron a viva voz: ¡Viva el rey!» (ib.).296 

Don Juan censuró también abiertamente, fuera del ámbito de la monarquía 
castellana, al rey de León, Alfonso IX, al de Aragón, Jaime I, y al mismo emperador 
Federico II; en estos casos, no por su mal gobierno, sino por su corrupción personal 
en materia sexual y su rebeldía a las normas de la Iglesia. No obstante, esta actitud 
crítica ante sus personajes, dice Fernández Ordóñez que «este historiador es capaz de 
realizar análisis psicológicos de los estados de ánimo de los miembros de la familia 

   
296  A la luz de estos textos, me parece inconsecuente la opinión de Nieto Soria, el cual sostiene que 
Berenguela fue forzada a renunciar a la corona («La monarquía fundacional de Fernando III», p. 40). 
Berenguela cedió libremente la corona para seguir ejerciendo el poder. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 177 

reinante y de expresar sin pelos en la lengua los beneficios y perjuicios de muchos de 
los eventos narrados».297 

La CLRC está cargada de innumerables pasajes de los que se desprende la visión 
castellanista de la historia contemporánea de su autor. La primera parte de la obra, 
compuesta antes de 1226, es una clara iniciativa para exponer su sentimiento 
antileonés, expresado en las varias pullas contra Alfonso IX, el mayor enemigo 
cristiano de Castilla, por haberse unido a los moros para destruirla y por haber 
defraudado a la entera cristiandad peninsular con su ausencia en dos momentos 
cruciales de su lucha contra los enemigos de la fe, Alarcos y, sobre todo, las Navas de 
Tolosa. Este sentimiento antileonés don Juan lo extiende también a la segunda parte, 
escrita después de 1236, cuando Berenguela había conseguido unir los dos reinos bajo 
Fernando III. No obstante el obligado y peculiar elogio del rey leonés a su muerte, sin 
duda hecho más bien por respeto al hijo («padre de nuestro rey»), diciendo: «… murió 
con final feliz, según se cree, concluyendo su vida en el celo de la justicia, 
persiguiendo viril y prudentemente a ladrones y otros malvados», sin embargo, no 
tiene ni una palabra para elogiar la enorme aportación de Alfonso IX en pro de la 
reconquista, contrastando el progreso y los triunfos de Fernando contra los enemigos 
de la cruz con la cobardía de su padre, que abandonó el asedio de Badajoz por causa 
del calor del verano: «Se afirma, sin embargo, por muchos dignos de crédito, que … 
el rey de León, no queriendo soportar el fuego del calor del verano, marchó a Galicia, 
disponiéndose a visitar el sepulcro del apóstol Santiago» (cap. 50).298 

Se entiende perfectamente el enojo que don Juan, como canciller de Castilla, 
pudiera tener contra el rey de León por las barbaridades que éste, asistido por tropas 
musulmanas, cometió contra las poblaciones castellanas. Pero creemos que el 
Canciller se excede en su antileonesismo cuando abandona la postura tradicional de 
la historiografía medieval hispana, según la cual, las monarquías cristianas 
peninsulares, tras la invasión musulmana, eran descentientes y continuadoras del 
imperio visigodo. Su abandono del goticismo por identificarlo con la monarquía 
leonesa, enemiga de Castilla en sus días, es una nota estridente en el complejo de las 
crónicas e historias medievales, como las de don Lucas de Tuy y don Rodrigo 
Jiménez de Rada, sus contemporáneos. Su antileonesismo le lleva a rechazar el mito 
de los orígenes visigodos de la realeza castellana a través de su descendencia 

   
297  I. Fernández-Ordóñez, «La composición por etapas», p. 3. 
298  La CLRC contiene innumerables referencias al rey de León como orgulloso, vano, y soberbio: 
«[Dominus] uolens stultam superbiam et elationem regis Legionis reprimere…» (p.53); «Noluit autem 
rex legionis preces admittere, sed elatus uento inanis glorie, quam conceperat, sicut dicebatur, de 
imperio habendo, transiuit Pisorga» (p. 54) 



178 H. Salvador Martínez 

asturleonesa y a considerar el origen del reino de Castilla como descendiente del 
conde Fernán González. De hecho, su obra se abre con la muerte de Fernán González, 
en uno de los pasajes menos precisos de su obra: 

Cuando murió Fernán-González, el primer conde de Castilla después de la derrota que 
los cristianos sufrieron en España en tiempos de Rodrigo, rey de los godos, le sucedió su 
hijo el conde García-Fernández; a éste el suyo, el conde Sancho. Un hijo de este Sancho, 
el infante García, cuando fue a León para casarse con una hija del rey o de un conde, 
cayó muerto a manos de ciertos leoneses (cap.1).299 

El primer rey de Castilla, que era también de León, fue Fernando I (1017-1065), 
que subió al trono de León tras la muerte de Vermudo III en la batalla de Tamarón (4 
de septiembre de 1037). Castilla tuvo su propio rey a la muerte de Fernando I (1065), 
el cual dividió su reino entre sus tres hijos: a Alfonso le dio el reino de León, a Sancho 
el de Castilla y a García el de Galicia. 

Por tanto, con goticismo o sin él, el reino de Castilla, como reino independiente 
de León, nació por voluntad de Fernando I y su primer rey fue Sancho II, que murió 
asesinado por un traidor leonés mientras asediaba Zamora. Parece que el 
antileonesismo ofuscó la mente del Canciller, de ahí que su versión castellanista de 
los orígenes no llegara a echar raíces ni en la historiografía ni en las tradiciones 
literarias, tal vez porque su obra no fue conocida por los historiadores que siguieron 
siempre el canon historiográfico alfonsí. 

Por otra parte, mientras don Juan escribía su obra, o poco después, un monje del 
monasterio de Arlanza, en el corazón de Castilla, componía su Poema de Fernán 
González, al que puso un prólogo de naturaleza «histórica», donde se lee uno de los 
mayores elogios de los godos como antecesores del primer conde de Castilla, 
enlazando así la estirpe goda con el héroe del poema, el conde Fernán González, del 
cual, según don Juan, procede la moarquía castellana: 

Venieron estos godos de partes d’oriente. 
Cristo los embió, esto sin fallimiente; (15a-b) 

   
299  Fernán González (923-970) consiguió la independencia de su condado castellano del reino de 
León. Le sucedió como conde de Castilla su hijo García Fernández (970-995), su nieto Sancho García 
(995-1017), y su bisnieto García Sánchez (1017-1029), que fue asesinado cuando se disponía a contraer 
matrimonio con Sancha, hermana del rey de León Vermudo III (1017-1037). Por tanto, Sancha era 
hermana de Vermudo III, no hija («del rey o de un conde»), como dice don Juan. Los asesinos, que don 
Juan no menciona, fueron tres miembros de la familia de los Vela, es decir, Bernardo, Nepociano y 
Rodrigo. Cfr. J. O’Callaghan, Medieval Spain, pp. 122-130; R. Collins, The Arab Conquest of Spain, pp. 
28-36; M. Márquez Sterling, Fernán González. The Man and the Legend, Oxford, Miss., University of 
Mississippi Press, 1980. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 179 

Passaron a España con el su grand poder, (18) 
Onbres fueron arteros, Dios los quiso guiar. (19d) 
Fueron de Sancti Spiritus los godos espirados, (20a) 
Rescibieron los godos el agua a bautismo, 
Fueron luz e estrella de todo el cristianismo, 
Alçaron cristiendat, baxaron paganismo, 
El cond Ferrán Gonçález fizo aquesto mismo. (23a-d) 
 
Fueron de todo el mundo pueblo muy escogido. 
Cuanto el mundo durare non cadrán en olvido (24c-d) 

Para el monje poeta, hablar de la pérdida de España y de la caída del imperio 
visigodo, dice, fue: «grand dolor» (36d). Y la razón es principalmente porque el poeta 
ve el pasado visigodo como la edad de oro de la religión cristiana con el que quiere 
enlazar los orígenes de Castilla como reino independiente: 

Era entonçe España toda d’una creençia, 
Al fijo de la Virgen fazían reverençia, 
Pesava al diablo con tanta obediencia, 
Non avía entre ellos envidia nin entençia, (37) 
 
Vesquían de su lazerío todos los labradores, 
Las grandes potestades non era rovadores, 
Guardavan bien sus pueblos com leales sennores, 
Vesquían de su derecho los grandes e menores. (39) 

Cuando esta época dorada termina con la derrota de Sangonera (78c), «tod el bien 
de los godos por end es confondido» (100d), de tal manera que «non quedó en España 
quien valiese un figo / si no en Castilla Vieja un logar muy antiguo» (217c-d).300 

Aparte del antileonesismo y otras actitudes anticonformistas de don Juan que 
cabría discutir con mayor detalle, su abandono del goticismo como origen de la 
monarquía castellana, a pesar de que esa fuese la creencia común en la historiografía 
y en la cultura popular, creo que está muy en línea con la naturaleza de su obra que 
intencionalmente se centra en el presente, dejando de lado un pasado que 
probablemente consideraba mítico. 

   
300  Las citas proceden del Poema de Fernán González, ed. H.S. Martínez, Madrid, Espasa Calpe, 
1995. Para la historia de los condes castellanos, véase G. Martínez Díez, El condado de Castilla (711-
1038): la historia frente a la leyenda, 2 vols., Valladolid, 2005 (Estudios de historia). 



5 
 

LA RECONQUISTA EN LA CRÓNICA LATINA 
DE LOS REYES DE CASTILLA:  

ESPÍRITU CRUZADO 
 
Como canciller y consejero del rey, don Juan probablemente fue el artífice o, por lo 
menos, uno de los promotores del cambio en la actitud política de Castilla hacia el 
Islam bajo Fernando III, que pasó de guerra de reconquista a guerra de cruzada. La 
posición de Alfonso VIII había sido de lucha por la recuperación de la tierra perdida 
tras la invasión musulmana del siglo VIII. La de Fernando III, por el contrario, será 
la del cruzado que defiende la fe cristiana contra la hegemonía de la religión 
musulmana. 

La construcción de una monarquía a lo divino, representada por un rey cruzado, 
es otro de los temas centrales de la obra de don Juan de Osma. La visión 
providencialista de todos los acontecimientos, grandes y pequeños, en los que 
interviene Fernando, es un tema que se repite hasta la saciedad y siempre bajo el 
lema: “El fortísimo rey Fernando, soldado de Cristo” («Miles Christi fortissimus rex 
Fernandus», CLRC, p. 94).301 

En este tono don Juan se dispone a preparar al lector, presentándole el escenario 
en el que se va a desarrollar la vida y las empresas del gran cruzado de Cristo. Para 
ello expone brevemente la historia de los enemigos contra los que su héroe va a librar 
sus batallas. Don Juan, que había participado en la batalla de las Navas de Tolosa, 
conoce bien las tácticas de la guerra psicológica que precede siempre a la de las 
armas. El experto canciller usa una retórica y un lenguaje de predicador cruzado, 
vigorosamente agresivo, en relación con la actitud que deben mantener los cristianos 
contra los enemigos de la fe: «... no hay piedad para los infieles ... La religión islámica 
   
301  Las derrotas cristianas tienen su causa en los pecados de los hombres: «Occulta quidem sunt iudicia 
Dei: fortase aliquid elationis et superbie contraxerunt Christiani ex uictoria supradicti belli, cum soli 
Deo, non sibi, atribuere debuissent…» (CLRC, p. 35). Mientras que las victorias se deben exclusivamente 
a la gracia del poder divino que dirige todas las acciones de Fernando III: «Irruit igitur Domini Spiritus 
in rege, et ponens spem suam in Domino Iesu Christo…» (CLRC, p. 95). «Rex, consilio Spiritus Sancti 
ductus…» (CLRC, p. 96); «Rex autem gloriosus […] ponens spem suam et fiduciam in uirtute Domini 
nostri Iesu Christi, cuius fidem semper firmissime credidit…» (CLRC, p. 35); de la victoria de Simón de 
Montfort sobre Pedro II de Aragón dice: «Operabatur siquidem manifeste et miraculose uirtus Domini 
nostri Iesu Christi, qui est rex regum et dominus dominancium, per ministerium illustrissimi et fidelissimi 
comitis Simonis Montis Fortis, qui uelut alter Iudas Macabeus, legem Dei zelans, uiriliter et potenter 
bella Domini preliabatur» (CLRC, p. 40). 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 181 

y sus ritos provocan náusea: las mezquitas han de ser limpiadas de la inmundicia 
agarena antes de ser consagradas al culto cristiano». Fernando, impelido por el 
Espíritu del Señor, tenía «el firme e irrevocable propósito de destruir aquella gente 
maldita» (cap. 48). 

El lenguaje “cruzado”, escribe Inés Fernández Ordóñez, impregna toda la obra 
imprimiéndole un discurso propio y muy característico. En ninguno de los historiadores 
contemporáneos, ni en Lucas ni en Rodrigo ni, por supuesto, en Alfonso X, se 
encuentran tantas alusiones a la gracia de Jesucristo, cada vez que se recupera una ciudad 
de los moros o se les inflige una derrota, o tantas menciones al Espíritu Santo como actor 
que inflama el corazón de los reyes que deciden luchar contra los sarracenos, tanto 
protagonismo de Dios en los hechos humanos: La divinidad es sin duda el personaje más 
presente a lo largo de la obra, y no como invocación sino como partícipe.302 

Don Juan, como se dijo, da inicio a la narración de la historia de la Reconquista 
llevada a cabo por Castilla y sus reyes, exponiendo, en primer lugar, el pensamiento 
y la ideología religiosa del enemigo, es decir, el origen y desarrollo del movimiento 
almohade que fue el enemigo contra el que tuvieron que luchar tanto Alfonso VIII 
como su nieto, Fernando III:  

 Al comienzo del reinado del emperador [Alfonso VII] surgió cierto sarraceno 
llamado Aventumerth [Abû ‘Abd Allâ Ibn Tûmart (1122-1229)] que, procedente de las 
tierras de Bagdad, ciudad populosa e importante, en donde durante largo tiempo había 
estudiado, predicó en el reino marroquí, que entonces poseían los moros llamados, con 
específico nombre, moabitas y a los que vulgarmente se les conoce por almorávides, y 
Alí es el nombre de su rey.303 Predicó especialmente contra la soberbia y opresión de los 
moabitas, que oprimían cruelmente a las gentes sometidas a su imperio, imponiendo con 
frecuencia inmoderados impuestos para poder ejercer a su gusto el vicio de la liberalidad, 
o mejor dicho prodigalidad, en el que estaban inmersos y del que se jactaban. Reunió 
junto a sí gentes innumerables que gustosamente lo seguían deseando apartar de sus 
cabezas el durísimo yugo de la servidumbre, ganándose, como varón sabio y discreto, 
aunque infiel, los ánimos de los hombres al prometerles el don inestimable de la libertad. 
Entre los que seguían a Aventumerth se encontraba un hombre sencillo, generoso y 
belicoso, de nombre Abdelmún, cuyo servicio usaba con bastante frecuencia en las 
dificultades. 

Lucharon, pues, Aventumerth y sus partidarios contra el citado rey de los moabitas y 
contra su pueblo, y, aunque derrotados muchas veces por los propios moabitas, 

   
302  «La composición por etapas», n. 54. 
303  Alí ibn Yusuf (1106-1143) fue el segundo sultán almorávide, successor de su padre Yûsuf ibn 
Tashufin (1061-1106). Cfr. R. Fletcher, Moorish Spain, pp. 105-130. 



182 H. Salvador Martínez 

finalmente los vencieron y los expulsaron del reino, ocupando la populosa ciudad de 
Marrakech. Abdelmún, por influencia de Aventumerth como profeta de él, se estableció 
como rey en la citada ciudad y en el reino de los moabitas.304 Los que así obtuvieron este 
reino son llamados almohades, que significa unitarios, ya que confiesan que ellos adoran 
a un único Dios, al que predicaba Aventumerth, como claramente se dice en cierto libelo 
que escribió. 

De Abdelmún proceden los que gobiernan el reino marroquí hasta el día de hoy. Este 
reino floreció desde entonces hasta ahora y sólo por la gracia de Nuestro Señor Jesucristo 
comienza milagrosamente a decaer (cap. 6). 

Como se ve, don Juan conocía bien la vida y la obra del gran caudillo y pensador 
musulmán, fundador del movimiento almohade, y se puede decir que hasta sentía una 
verdadera simpatía y admiración por su mensaje religioso. Efectivamente, Ibn 
Tûmart había nacido en Marruecos, hizo su peregrinación a la Meca y estudió en 
Bagdad con el célebre filósofo al-Gazzâlî. Regresó a Marruecos, donde fundó un 
nuevo movimiento religioso que llegó a ocupar la ciudad de Marrakech, expulsando 
a sus habitantes, los «moabitas» o almorávides: «los que así obtuvieron este reino, 
dice, son llamados almohades, que significa unitarios, ya que confiesan que ellos 
adoran a un único Dios, al que predicaba Aventumerth, como claramente se dice en 
cierto libelo que escribió». Ibn Tûmart denunció la corrupción del régimen 
almorávide y la rigidez de los juristas maliquitas que dominaban el pensamiento del 
Islam español y marroquí. Se proclamó el Mahdi, «el justiciero» o «el anunciado del 
Profeta», que volvería al final de los tiempos para hacer justicia y obtener el triunfo 
final del Islam. Lanzó la guerra santa contra los almorávides. Nuestro cronista conoce 
bien esta historia y lo que había ocurrido a los almohades, seguidores de Ibn Tûmart 
y su movimiento, el cual ha sido aniquilado «en nuestros días por manos del Dios 
celoso» (cap. 45), es decir, a raíz de la batalla de Las Navas de Tolosa. El libelo que 
habría escrito Ibn Tûmart, del cual habla don Juan, hoy no se conoce. No obstante, 
su vida y su pensamiento político-religioso ha sido recientemente objeto de 
numerosos estudios.305 
   
304  Abdelmún [‘Abd al Mu’min] fue el primer califa de los almohades a la muerte de Ibn Tûmart en 
1130. Gobernó el califato de 1130 a 1163, tras haber desposeído del trono al último califa almorávide, 
Tashufin ibn ‘Alî (1143-1145). Una vez que se hicieron con el poder, los almohades ocuparon Orán y 
Tremecén y en 1147 Fez y Marrakech. Cfr. H. Kennedy, Muslim Spain and Portugal, pp. 196-199, y 
200-215; D. Lomax, The Reconquest of Spain, pp. 68-80 y 91-93; R. Fletcher, Moorish Spain, pp. 105-
130. 
305  Don Rodrigo Jiménez de Rada en su obra De rebus Hispaniae, lib. VII, cap X, narra también la 
historia del origen de los almohades, siguiendo muy de cerca el texto de la CLRC. Sobre Ibn Tûmart, 
véase el perfil físico y moral que trae de él Abn Abi Zar, Al-Anis al-Mutrib bi-Rawd al-Qirtas fi ajbar 
muluk al-Mugrib wa-tarij Madinat Fas, trad. A. Huici Miranda, 2 vols., Valencia, Anubar, 1964, pp. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 183 

Esta actitud de cruzado y el lenguaje crudo contra los enemigos de la fe cristiana 
no debiera sorprendernos en un hombre de la jerarquía que sigue las nuevas directivas 
políticas de Fernando III en sus relaciones con los enemigos de la fe y que, además, 
está en contacto con la correspondencia y las bulas pontificias en las que se insiste en 
la asistencia continua del Espíritu Santo y la gracia de Jesucristo se invoca como 
muletilla al principio y al final de cada bula o documento de la curia romana, y donde, 
al mismo tiempo, la palabra «inmundicia» (spurcitia), al hablar de los musulmanes, 
está a la orden del día. Nuestro canciller sabe que los historiadores musulmanes se 
refieren a la limpieza de las iglesias, antes de convertirlas en mezquitas, en los 
mismos términos. 

No obstante, esta actitud persistente a lo largo de toda su Chronica, creo que es 
importante aclarar, como insinuamos más arriba, que, al narrar la historia del origen 
del movimiento almohade y de su fundador, se transparenta en su relato una cierta 
simpatía por Ibn Tûmart y su reforma moral del Islam, describiéndolo como «sabio 
y discreto, aunque infiel», así como hace también de su seguidor, «un hombre 
sencillo, generoso y belicoso, de nombre Abdelmúm» (Abd al-Mu’min, 1129-1162). 
No debe, pues, sorprendernos que don Juan protestase de la violencia física que los 
ultramontanos perpetraron contra los pacíficos habitantes de Malagón, la mayoría de 
ellos musulmanes, «matando inútilmente a cuantos allí encontraron» (cap. 22). 
Aquellos cruzados ultramontanos que procedían de zonas de Francia donde estaban 
acostumbrados a degollar albigenses, no podían aceptar la posición de un cruzado 
peninsular que estaba acostumbrado a pactos y acuerdos con los musulmanes 
peninsulares. Es como si don Juan quisiese insinuar la diferencia que debía hacerse 
en el tratamiento entre los musulmanes peninsulares que hacía cinco siglos que 
convivían con los cristianos y los invasores norteafricanos que además del fanatismo 
religioso venían a conquistar nuevas tierras. Los cruzados ultramontanos no podían 
entender tal diferencia. Otros investigadores han señalado ya, al hablar del modelo 
historiográfico de Juan de Osma, la total carencia de antijudaísmo, en neto contraste 
con las actitudes, por ejemplo, de Lucas de Tuy. Creo que las razones de su tolerancia 

   
361-365. Cfr. Kennedy, Muslim Spain and Portugal, pp. 196-199. Existe un texto atribuido a Ibn Tûmart 
probablemente recopilado por sus discípulos: Le livre de Mohammed Ibn Toumert, mahdi des 
Almohades, 1903 edition, Ignác Goldziher, editor, Algiers, 1903 (en árabe); y de forma más completa 
con traducción al francés: Évariste Lévi-Provençal (1928), ed., Documents inédits d’histoire almohade: 
fragments manuscrits du “Legajo” 1919 du fonds arabe de l’Escurial, Paris, Geuthner (en árabe y 
francés); y cfr. C. de Ayala Martínez, «El pensamiento de Ibn Tūmart sobre la unicidad de Dios y sus 
repercusiones en el discurso teológico del círculo toledano del arzobispo Rodrigo Jiménez de Rada», 
Universidad Pontificia de Comillas, 2014-2015. 



184 H. Salvador Martínez 

son las mismas que en el caso de los musulmanes peninsulares, su presencia secular 
entre las poblaciones cristianas.306 

A pesar de sus sentimientos humanos y de empatía hacia ciertos personajes y 
condiciones particulares en que se vinieron a hallar los musulmanes, su vocación de 
cruzado es evidente desde el primer momento que entró al servicio de la corte de 
Alfonso VIII; pero fue su activismo político-religioso lo que marcó su vida y dejó 
grabado en las muchas páginas que dedicó a las dos grandes efemérides de la 
reconquista de las que fue testigo: la batalla de Las Navas de Tolosa (caps. 24-30) y 
la conquista de Córdoba (caps. 43-50). 

La gran conflagración de Las Navas la abre con este preámbulo del célebre 
himno pascual: Aurora solis rutilat, como si la gran victoria que está para narrar 
representase una nueva resurrección del cristianismo de la muerte que le había 
infligido el Islam en la batalla de Alarcos: 

Brilla resplandeciente la aurora del sol, anunciando el nuevo día, en el que, si alguna 
mancha u oprobio había contraído el rey glorioso y su reino en la batalla de Alarcos, se 
había de purgar por la virtud de Nuestro Señor Jesucristo y su Cruz victoriosa, contra la 
que había blasfemado con sucia boca el rey marroquí, pues se dice que, cuando supo que 
el rey glorioso había mandado al arzobispo toledano y a sus legados a Francia y a otras 
regiones de cristianos para invitar al pueblo seguidor de la fe católica a la próxima guerra, 
el rey marroquí afirmó que él era poderoso para luchar contra todos lo que adoraban el 
signo de la Cruz. ¡Señor Jesucristo, tú, los pusiste en el resbaladero; los precipitaste en 
la ruina! [Sal.72, 18], pues algunos se alzan hasta lo alto con desenfrenada soberbia, para 
caer con más rápida caída [Mat. 23, 12] (cap. 23).307 

Tras la victoria, el cronista vuelve, una y otra vez, a los recursos bíblicos para 
exaltar el triunfo cristiano y la derrota de los musulmanes: 

El rey marroquí, que estaba sentado en medio de los suyos rodeado de satélites escogidos 
para la guerra, se levantó, subió a su caballo o a una yegua, y dio sus espaldas al huir;308 

   
306  Cfr. F. Bautista, «Escritura cronística e interpretación histórica: la Chronica regum Castellae», e-
Spania, 2, 2006; G. Martin, «La contribution de Jean d’Osma à la pensée politique castillane sous le règne 
de Ferdinand III», e-Spania, 2, 2006; J. Gil, «La gran historiografía del siglo XIII», en La cultura del 
románico, siglos XI al XIII. Letras, religiosidad, artes, ciencia y vida, en F. López Estrada, ed., Historia 
de España de Menéndez Pidal, vol. XI, Madrid, 1955, p. 92. 
307  Según Charlo Brea, la expresión en cursiva es una cita exacta de Claudiano, In Rufinum, 1, 22-23 
(Crónica, p. 53, nota 196). 
308  El cronista, evidentemente, conoce la versión árabe de la contienda. Según Ibn Abi-Zar’, Al Nasir 
seguía sentado sobre su escudo delante de su tienda. Entonces, un árabe se acercó montado en una yegua. 
El emir se levantó para montar sobre el veloz corcel que tenía a su lado; pero el árabe, descabalgando de 
su yegua, le dijo: monta en ésta. Al Nasir montó en la yegua y el árabe en su caballo y se alejaron del 
campo de batalla (Rawd al-Qirtas, ed. cit., p. 446). 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 185 

los suyos mueren y caen en catervas, y el lugar de los campamentos y las tiendas de los 
moros se convierten en sepulcros de muertos. Los que huyeron de la batalla erraban, 
dispersos por los montes como ovejas sin pastor y donde eran hallados los mataban… 
¿Quién puede contar cuántos miles de moros cayeron aquel día y descendieron a las 
profundidades del infierno? De los cristianos, sin embargo, quienes pudieron entonar 
con el salmista: “Bendito el Señor, mi Roca, que adiestra mi mano para el combate, mis 
dedos para la pelea; mi aliado, mi alcázar, castillo donde me pongo a salvo” [Sal. 143, 
1-2] y lo que sigue, murieron poquísimos en ese día (caps. 24-25). 

La desintegración del poderío almohade en al-Ándalus a raíz de la gran 
victoria cristiana en las Navas de Tolosa (1212) brindó a los cristianos la gran 
oportunidad que, según el cronista, tuvieron para recuperar los territorios 
perdidos desde el siglo VIII. 

Tras la batalla, sin embargo, ambos contendientes, castellanos y almohades, 
necesitaban una pausa. Las treguas acordadas por Alfonso VIII y Yūsuf Almustansir 
bi-llah, un niño de apenas diez años, que acababa de ser proclamado califa de al-
Ándalus tras la muerte de su padre, Abu Abd Alla al-Nasir (25 de diciembre de 1213), 
el derrotado en las Navas, fueron más una necesidad económica y política que un 
verdadero deseo de paz. 

El asesinato de al-Nasir, que después de la derrota se había retirado a Marrakech 
para no volver a hacer más campañas, dejó a los almohades en un estado de 
postración total. Según el Rawd al-Qirtas, el derrotado emir, en su desenfado, se 
encerró en su palacio, aislándose de sus súbditos para engolfarse en los placeres y la 
bebida. Sus visires, a quienes había decidido asesinar por los delitos que habían 
cometido y como pago de su mala conducta en las Navas, sobornaron a una de sus 
mujeres que lo envenenó con una copa de vino.309 Su muerte propició la total 
desintegración de la unidad política en al-Ándalus, renaciendo una vez más la 
división del territorio en pequeños reinos de Taifa como sucedió a la caída de califato 
en el siglo X, que pronto serán objeto de los ataques de los cristianos, aprovechándose 
de su debilidad y de las circunstancias caóticas en sus gobernantes. 

Mientras Almustansir bi-llah se pasaba su infancia en juegos y divertimentos, el 
país se moría de hambre. Los cronistas árabes unánimemente hablan de carestías y 
agobios económicos, debidos a la sequía y a plagas de langostas como no se habían 

   
309  Ibn Abi Zar’: Rawad al-Qirtas, 2 vols., trad. A. Huici, Valencia: Anubar, 1964, I, p. 247. Hay otros 
historiadores árabes que atribuyen su muerte a un ataque de apoplejía, por tener un tumor cerebral; los 
médicos le aconsejaron que se sangrase, pero él se negó (El Mu’yib); por el contrario, Ibn Jallikan sostiene 
que lo mataron los negros de su guardia personal en el jardín del palacio (en Ibn Idari, Al-Bayan, II, p. 
274, Ibn Jallakan, IV, p. 346). 



186 H. Salvador Martínez 

visto nunca en el Magreb: «... disminuyeron sus tributos, perecieron muertos sus 
defensores y Dios sembró entre ellos la desgracia».310 

Según Ibn Idari, a finales de mayo o primeros de junio de 1215, llegó a 
Marrakech una delegación de Alfonso VIII (léase de Berenguela, su padre llevaba 
muerto casi un año) encabezada por Ibrahim al-Fajjar, judío arabizado de 
extraordinaria habilidad diplomática que, como ministro y embajador del rey de 
Castilla, llevaba la misión de negociar la paz, o por lo menos unas treguas. Dadas las 
condiciones en que se hallaban los musulmanes a los dos lados del Estrecho, 
Almustansir y sus consejeros no podían haber recibido mejor embajada.311 Era un 
momento decisivo en la historia del conflicto, ya que si los cristianos hubiesen estado 
en condiciones mejores fácilmente hubiesen podido llegar al Estrecho y acaso hasta 
Marrakech; pero también ellos se encontraban en condiciones precarias, por la 
pobreza de los tiempos y la crisis de sucesión. Por lo cual «el emir de los creyentes» 
accedió inmediatamente a la propuesta del delegado de Castilla. 

La prueba del apremio en cumplir con lo pactado la tenemos en las dos cartas 
que el emir envió inmediatamente, una al señor de Jaén y otra al gobernador de 
Córdoba para imponerles «el tratado de paz y reconciliación con el rey de Castilla, 
respecto a todo el país de los almohades en al-Ándalus», según las condiciones que 
les anunciaba y de acuerdo con el pacto firmado. «Mejoró, dice Ibn Idari, el país del 
Ándalus este año a causa de esta tregua y la mantuvieron los grandes Sayyides y los 
jeques almohades».312 

Las cosas no andaban mucho mejor en los territorios del vencedor, Alfonso VIII. 
Sabemos precisamente por don Juan de Osma que en 1213 tuvo que levantar el cerco 
de Baeza por falta de hombres y provisiones: 

Pero como faltaron al ejército víveres y otras cosas necesarias, el rey noble se vió 
obligado a levantar el asedio y volver a su tierra. En verdad la carencia de comida en 
aquella expedición fue tal que las carnes de asno y de caballo se vendían muy caras en 
el mercado, pues aquel año fue tan grande el hambre en el reino de Castilla, 
principalmente en Trasierra y Extremadura, como nunca se vio ni escuchó en aquellas 

   
310  Ibn Idari, al-Marrakusi, Al-Bayan al-Mugrib fi ijtisar ajbar Muluk al-Andalus wa-l-Mugrib, trad. 
A. Huici Miranda, en Colección de Crónicas árabes de la Reconquista, 4 vols., II, Tetuán, 1953-1954, 
ed. de Valencia en 2 vols. 1963, II, p. 279. Cfr. F. Maíllo Salgado, «Al-Ándalus en la primera mitad del 
siglo XIII (desde las Navas de Tolosa a la conquista de Sevilla)», en Fernando III y su tiempo, pp. 209-
233; M.J. Viguera Molins, Los reinos de Taifas y las invasiones magrebíes (al-Ándalus del XI al XIII), 
Madrid, 1992. 
311  Sobre el embajador judío, Ibrahim al-Fajjar, cfr. J.M. Millás Vallicrosa, La poesía sagrada 
hebraica-española, Madrid, 1948, p. 45 
312  Al-Bayan, I, p. 277. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 187 

tierras desde los tiempos antiguos. Los hombres morían en catervas y apenas había quien 
enterrara.313 

Se firmó entonces una tregua entre el rey marroquí y el rey noble de Castilla. Pocos, en 
verdad, caballos y otros pocos jumentos quedaban en el reino de Castilla, y gran parte 
de los hombres morían consumidos por el hambre. Los moros, por el contrario, tenían 
en abundancia caballos, trigo, cebada, aceite y otros diversos géneros de alimentos. Calló 
pues la tierra y el rey descansó [Sal. 75, 9], y en la cuaresma siguiente volvió a Castilla, 
donde permaneció hasta comienzo del próximo septiembre (cap. 26). 

No sabemos exactamente cuánto debían durar las treguas firmadas en 1213, 
pero, por su renovación en 1221-1222, debemos concluir que fueron de siete años. 
De esta renovación, promovida por doña Berenguela, tenemos un testimonio 
irrecusable en las crónicas árabes. Según Ibn ‘Idari: 

El año 618 [25 de febrero de 1221 a 14 de febrero del 1222] se renovaron las treguas y 
la paz entre los Sayyides almohades, gobernadores del Ándalus, en nombre del Amir al-
Mu’minin al-Mustansir bi-llah y los cristianos, a quienes Dios extermine, y escribió el 
visir Abu Yahya Zakariya b. Abu Zakariya a la reina de Castilla, hija del rey de Castilla 
y de Toledo, una carta redactada por Ibn ‘Ayyas, en la que le notifica la paz que se ha 
pactado entre él y los  enviados de ellos –los cristianos– a todos los cuales Dios confunda 
(Al-Bayan, II, p. 282). 

Esta correspondencia entre el visir de los musulmanes peninsulares y doña 
Berenguela, en la que se da a entender que poco antes de la fecha en que se escribe la 
carta (24 de octubre de 1221), se habían vuelto a renovar las treguas, fue ignorada por 
las crónicas cristianas.314 El hecho de dirigir la carta «a la reina de Castilla» cuando su 
hijo Fernando llevaba ya en el trono más de cuatro años, es un buen indicio de que no 
sólo en Castilla sino también entre los musulmanes y en la curia pontificia de Roma se 
creía que el verdadero poder estaba en manos de la madre y que había sido ella la que 
había enviado la embajada a Abu Yahya Zakariya para renovar aquellas treguas 
originalmente negociadas por su padre y que ahora estaban para expirar con temibles 
consecuencias para la estabilidad del reino de Castilla y la vida misma de su hijo al cual 

   
313  Alfonso X en el capítulo 1023 de su Estoria de España describe minuciosamente el estado 
catastrófico en que se vino a hallar la población de Castilla, y sobre todo los combatientes de las Navas 
de Tolosa, como resultado del hambre general (PCG, II, p. 706). 
314  Sabemos que antes del 24 de octubre de 1221 Berenguela había escrito a Abu Yahya Zakariya 
proponiéndole una nueva tregua. La reina le mandaba ricos regalos y le prometía castigar severamente a 
todo el que violase la tregua o maltratase a los musulmanes (Ibn Idari al-Marrakusi, Al-Bayan al-Mugrib, 
II, p. 283). La respuesta del caudillo almohade y los regalos, sin duda, está relacionada con la 
correspondencia anterior de Berenguela. 



188 H. Salvador Martínez 

quería proteger por encima de todo. Ibn ‘Idari transcribe literalmente la carta de Abu 
Yahya a doña Berenguela, cuyo contenido es como sigue: 

Pues se ha hecho regresar hacia vosotros a vuestro embajador con lo que os comunicará de 
la paz concertada, cuyo resplandor brilla, convenida entre los almohades y vosotros, con la 
información ilustre que os lleva y os presenta de regalos lo que os llegará por su mano, 
como muestra de buena voluntad y fruto de la amistad. Todo lo que de esto haya entre 
nosotros y vosotros conviene que sea respetado e interpretado con la mejor interpretación, 
si Dios quiere, y vosotros con el apoyo de Dios permaneced en los límites de la tregua y 
guardadla y castigad a todo el que trame dañar a los musulmanes, porque el cumplir –lo 
pactado– es el distintivo de los reyes y les es obligatorio seguir sus caminos. Se escribió el 
6 de Ramadán del año 618 [24 de octubre del 1221] (Al-Bayan, II, p. 283). 

Como las primeras treguas, negociadas por Ibrahim al-Fajjar en nombre de su 
padre, también éstas fueron llevadas a cabo por una delegación de la reina Berenguela 
encabezada, por el mismo trujamán judío, y al igual que aquellas tampoco sabemos 
cuánto debían durar. 

Se desconoce en qué consistieron los regalos enviados por el sultán a la reina a 
través de los embajadores; pero sí sabemos que las residencias y palacios reales de 
los reyes de Castilla desde la conquista de Toledo (1085), y aún antes, estaban llenos 
de muebles, ajuares, paños, joyas, perfumes y otros productos domésticos y 
personales árabes. Al morir doña Berenguela su cabeza fue reclinada sobre una 
preciosa almohada de manufactura árabe con inscripciones cúficas, y el museo de las 
telas de las Huelgas es la mejor muestra de este intercambio e influjo árabe en la 
España cristiana a lo largo de todo el siglo XIII. 

En cualquier caso, tres años después del acuerdo, las cosas habían cambiado en 
Castilla y en los reinos cristianos, donde, en virtud de las nuevas normas sobre la 
cruzada emanadas por Honorio III y las recientes campañas de Alfonso IX, padre de 
Fernando III, y de algunos de sus colaboradores principales, como fue la de don 
Alfonso Téllez, despertaron un nuevo interés en la corte y sobre todo en el joven rey. 

Dados los nuevos aires que tiraban en la corte de Castilla, la última 
recomendación con la que se cerraba la carta del visir almohade, de castigar «a todo 
el que trame dañar a los musulmanes», sería la más difícil de aceptar, por lo menos 
mientras durasen las treguas que, como se dijo, no sabemos por cuánto tiempo se 
extendían. En la corte se conocían, y tácitamente se aprobaban, las iniciativas que 
individuos particulares tomasen contra los musulmanes. El mismo Fernando III 
confirmó en 1222 la tenencia del castillo de Ossa a don Suero Téllez, hermano de 
Alfonso Téllez, que lo había recibido durante la conquista de Alcaraz. Técnicamente, 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 189 

no era una violación de la tregua, pero tampoco era un gesto muy conciliador con los 
musulmanes, y un diploma de Fernando III del 25 de marzo de 1222 recordaba que 
reinaba desde Santander hasta Vilches.315 Este castillo, junto con los de Tolosa y 
Baños, desde que fueron ganados en 1212, constituían, según don Rodrigo, los puntos 
más meridionales de la frontera de Castilla con el Islam.316 Este modo sutil de 
proceder de Fernando, sin embargo, no era el estilo diplomático preferido por 
Berenguela, a la cual no le gustaba violar pactos ni en la letra ni en el espíritu. 

No obstante, estas esporádicas intervenciones y campañas de algunos clérigos y 
nobles castellanos, oficialmente, por lo menos por lo que se refería a Castilla, la 
reconquista estaba paralizada. Berenguela, dadas las dificultades internas y los 
conflictos con la nobleza, había preferido y seguía prefiriendo el status quo que desde 
1212 había permitido vivir en paz con los musulmanes, manteniendo buenas 
relaciones con treguas y tratados de paz antes que conflictos armados, cuyo precio 
había tenido que pagar repetidamente. Esta preferencia de la reina se trasladaba en 
consejos y en formulaciones políticas que su hijo, obediente y sumiso a la voluntad 
de su madre, ponía en práctica. 

Con la serenidad que trae la paz con los enemigos, la corte castellana, como se 
desprende de los diplomas y privilegios de la cancillería de don Juan, se pasó la mayor 
parte de 1222 y todo el 1223 entre Burgos y Valladolid, recorriendo los caminos del 
reino sin cesar, concediendo privilegios y, sobre todo, obteniendo adhesiones y la 
fidelidad de sus súbditos, que muy pronto iba a necesitar en grado heroico. En el otoño 
de 1223 la corte se pone en movimiento en dirección a la Extremadura castellana, 
pasando por Ayllón (30 de septiembre) y Soria (11 de noviembre) donde seguía el 3 de 
diciembre, fecha en la que Fernando, con el consentimiento y la aprobación de su 
madre, confirma la donación de una heredad junto al Tajo, otorgada por Alfonso VIII, 
a la catedral de Sigüenza. La lista de confirmantes es impresionante: por un lado, diez 
obispos de las diócesis de Castilla (falta sólo don Rodrigo, arzobispo de Toledo) y, por 
otro, los diez nobles más ilustres de Castilla, entre los que destaca García Fernández, 
«mayordomo de la reina doña Berenguela». No sabemos cuándo salió la corte de Soria, 
pero el 14 de febrero ya estaba en Toledo, donde permaneció algo más de tres meses, 
hasta que reaparece en Muñó el 6 de junio de 1224.317 

El motivo de la larga permanencia en la ciudad del Tajo tuvo que ver con 
algunos acontecimientos importantes en la familia real, como fue el parto de la reina 
doña Beatriz, que dio a luz a un nuevo infante, don Fadrique, mencionado por primera 
   
315  En L. Serrano, El mayordomo mayor de doña Berenguela, doc. núm. IX, pp. 77-78. 
316  De rebus Hispaniae, VIII, XII. 
317  J. González, Fernando III, II, n. 192. 



190 H. Salvador Martínez 

vez en el diploma de Muñó;318 y el recibimiento solemne de Juan de Brienne que 
llegó a Toledo el 5 de abril de 1224 para saludar a los reyes y, después de pasar unos 
días en Toledo, aceptó la propuesta de la reina doña Berenguela de casarse con su 
hija menor, la infanta doña Berenguela.319 De los diplomas no transparenta cuál fue 
el motivo del viaje de la corte a Toledo y la larga permanencia en la ciudad, aparte 
de los dos que hemos mencionado; pero, si consideramos que la ciudad del Tajo era 
la gran atalaya de al-Ándalus, podemos conjeturar que aquel viaje del rey y su madre, 
acompañados de los hombres que tenían la responsabilidad de decidir los asuntos del 
reino, tuvo que ver con las noticias alarmantes de la desintegración del imperio 
almohade y la planificación de un ataque. 

Como se insinuó más arriba, el año 1222 fue crucial para el destino de los 
musulmanes en la península. El joven califa al-Mustansir bi-lah introdujo un cambio 
profundo en las estructuras del poder político en al-Ándalus. Relevó del reino de 
Granada a Abu Muhammad ben Almansur al-Adil, nombrándolo rey de Murcia y al 
hermano de éste, Abu-l-Ula Idris, le puso a la cabeza de los reinos de Córdoba y 
Granada. El otro gran reino almohade, Sevilla, lo dejó en manos de Abu Muhammad 
Abu Abdala al Bayasí.320 Dos años más tarde, el 6 de enero de 1224 moría al-
Mustansir bi-lah sin hijos ni sucesores, dejando su califato en la ruina económica y 
en el caos político.321. 

Las noticias de este estado conflictivo en el poder almohade llegaban a Castilla 
tan pronto como se producían los acontecimientos, no sólo a través de espías e 
informadores, sino directamente de personalidades castellanas que de alguna manera 

   
318  Por este diploma Fernando III confirma al monasterio de Vileña las heredades donadas por la reina 
doña Urraca López de Haro, su tía paterna:  
 ... ego Ferrandus, Dei gratia rex Castelle et Toleti, una cum uxore mea regina Beatrice et filiis 

meis Alfonso et Frederico, ex assensu et beneplacito regine domine Berengarie, genitricis mee, ob 
reverentiam et gratiam venerabilis amite mee regine domine Urrace, facio cartam donationis... 
(Fernando III, II, n. 193). 

También este diploma fue confirmado por las mayores personalidades del reino, encabezando la columna 
de las religiosas don Rodrigo, arzobispo de Toledo, y la de las civiles el hermano del rey, don Alonso de 
Molina. 
319  Tema al que la CLRC dedica un largo capítulo (42). Cfr. H. S. Martínez, Berenguela la Grande, 
pp. 628-634. 
320  Cfr. Ibn Idari, Al-Bayan, I, pp. 301-302. A. Huici, Historia política del imperio Almohade, 2 vol., 
Tetuán, Editora Marroquí, 1956-1957 (reed., Granada, 2000). 
321  Este periodo de desintegración del Islam andalusí ha sido bien tratado por los historiadores y 
cronistas musulmanes: Ibn Idari, Al-Bayan, ed. cit., II, p. 288 y ss; Ibn Jaldún, Histoire des Berebèrs et 
des dynasties musulmanes de l’Afrique septentrionale, trad. franc. de T. Baron de Slane, 4 vols., París: 
Paul Geutner, 1852-1856 [reimpr. Paris, 1978] II, pp. 230-231; Ibn Abi Zar’: Rawad al-Qirtas, p. 252; 
Al-Himyari, Kitab ar-Rawd al-Mi’tar, trad. cast. de María del Pilar Maestro González, Valencia, Anubar, 
1963, art. Baeza. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 191 

se hallaban entre los musulmanes. La noticia de la muerte de al-Mustansir bi-lah, así 
como la destitución y muerte de su tío y sucesor al-Wahid,322 y la gran discordia en 
al-Ándalus eran de gran aliento para el bien informado don Juan el cual, desplegando 
una vez más su espítitu cruzado, expresamente dice que ojalá la discordia entre los 
enemigos «dure para siempre»: 

Muerto el rey marroquí [al-Mustansir], hijo de aquel a quien el ilustrísimo rey de Castilla 
don Alfonso hizo huir en la batalla que tuvo lugar en las Navas de Tolosa, el reino 
marroquí estuvo vacante durante algunos días, ya que el citado rey, que dejó hijos 
pequeños, no previó un heredero en el reino. Se dividieron, entonces, los votos en la 
curia almohade en Marrakech, en verdad hasta este momento había sido floreciente 
durante mucho tiempo, y fue elegido rey uno [al-Wahid], al que los otros, a quienes no 
agradaba, mataron. Por lo que entre los poderosos de aquella tierra se originó tanta 
discordia cuanta no pudo sosegarse de manera alguna y aún dura, y ojalá dure para 
siempre. Y así sucedió que otros nombraron rey a otro, y cada cual a su capricho quería 
como señor a aquel que esperaba que le sería propicio (cap. 45). 

Es digno de notarse la precisión con que nuestro cronista describe la 
situación política entre los musulmanes que sólo hoy día podemos conocer a 
través de los historiadores musulmanes. Su conocimiento del mundo del Islam 
revela, sin duda, el continuo flujo de noticias provenientes de los cristianos que 
combatían como mercenarios entre los musulmanes; personalidades como don 
Alvar Pérez de Castro, que estuvo al servicio del gobernador de Granada; don 
Fernando y don Gonzalo Núñez de Lara; el leonés don Sancho Fernández y el 
mismo arzobispo de Toledo, que se sirvió de fray Gonzalo García, freire de la 
Orden de San Juan y familiar del papa, para entrar en contacto con todos los 
cristianos que se hallaban en territorios musulmanes como combatientes 
mercenarios y como cautivos.323 En aquel viaje fray Gonzalo tuvo también la 
oportunidad de conocer a un ilustre renegado de origen real, Abu Zakaria Yahiya, 
hijo del refugiado Gonzalo Núñez de Lara, el cual era conocido como el «hijo de 
la hermana de Alfonso» y que, como jefe, o alcaide almohade, estaba encargado 

   
322  Según Ibn Jallikan, tenía ya más de sesenta años cuando fue forzado a ocupar el trono por los jeques 
almohades, sucesivamente le obligaron a abdicar, lo estrangularon, saquearon su palacio, robaron sus 
tesoros y profanaron su harén. Fue el primer califa almohade destronado y asesinado, como observa el 
Rawad al-Quirtas (en Ibn Idari, Al-Bayan, I, p. 287). Los grandes jeques fueron en adelante para la 
dinastía de ‘Abd al-Mu’min lo que los turcos serán para los Abasíes. 
323  Fray Gonzalo se presentó el 5 de mayo de 1219 en Marruecos con una carta del papa Honorio III 
dirigida al Miramamolín en la que le pedía que no escuchase a los que trataban de persuadirle de que no 
permitiese a los cristianos existentes en sus tierras el uso libre de la religión, sino que les reconociese 
plena libertad religiosa (en Mansilla, Honorio III, núm. 243). 



192 H. Salvador Martínez 

de los caballeros cristianos que impedían las depredaciones de los bereberes 
nómadas y que vestían como almohades.324 La presencia de todos estos 
refugiados políticos, disidentes, cautivos o simplemente soldados de fortuna 
preocupó a las autoridades religiosas, incluyendo al papa, que el 10 de julio de 
1225 envió a dos dominicos, Fr. Martín y Fr. Domingo, a Marruecos para atender 
espiritualmente a estos cristianos, recuperar a los apóstatas y evangelizar a los 
musulmanes.325 

Todos estos expatriados, independientemente de su ideología o de los 
motivos que tuviesen para hallarse fuera de los reinos cristianos, eran una fuente 
inagotable de noticias e informaciones que llegaban continuamente a sus 
comunidades de origen. De ahí que cuando Fernando III y Berenguela visitaron 
Toledo en la primavera de 1224 en compañía del canciller y cronista don Juan de 
Osma, pudieron tener información muy detallada y precisa de lo que estaba 
sucediendo entre los musulmanes a los dos lados del Estrecho y quiénes, entre 
los nuevos gobernadores, podían contarse entre los que simpatizaban con los 
cristianos. Madre e hijo no dejarían de ponderar en particular la situación reciente 
de Abu Said en Valencia y sobre todo la de su hermano, el-Bayasí, en Baeza, que 
configuraba la división tripartita del Islam peninsular y presentaba una 
oportunidad inaplazable que los cristianos no podían desperdiciar. Escribe el 
canciller don Juan: 

Aquella discordia ultramarina redundó en España, ya que el rey de Murcia fue así 
elegido rey marroquí, y el rey de Sevilla y la mayor parte de la tierra sarracena de 
este lado del mar le era adicto.326 Pero el rey de Baeza y su hermano, que dominaba 
en Valencia, y sus partidarios se opusieron al citado rey de Murcia ya nombrado rey 
marroquí. Y así hubo una gran división entre los moros de más allá y más acá del 
mar, y ya no reino, porque consta que el marroquí se bamboleaba, sino con más 
razón podía llamarse discordia. De lo cual, en verdad, se puede conocer con certeza 
lo que dijo el profeta Daniel: que el reino de los hombres en manos de Dios está y 
lo dará a quien quiera [Dan. 4, 29] (45). 

   
324  Cfr. J. González, Fernando III, I, p. 288; y J. Alemany, «Milicias cristianas al servicio de los 
sultanes del Almagreb», en Homenaje a Codera Codina, Madrid, 1924, pp.133-169. 
325  Cfr. J. González, Fernando III, I, p. 288; y J. Alemany, «Milicias cristianas al servicio de los 
sultanes del Almagreb», en Homenaje a Codera Codina, Madrid, 1924, pp.133-169. 
326  Al-‘Adil, gobernador de Murcia, era hermano del califa Muhammad ibn Ya’qub, al-Nasir, que 
murió en 1213, se autoproclamó califa de España, pasó el Estrecho y se fue a Merruecos donde fue 
reconocido como tal, después de haber estrangulado a ‘Abd al Wahid. Reinó de 1224 hasta 1227. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 193 

Sigue el cronista, con verdadero fervor antiislámico, comentando el estado de 
ruina de al-Ándalus al filo de de la historia contemporánea y los textos bíblicos que 
revelan, al mismo tiempo, su familiaridad, con el tema y las Sagradas Escrituras, así 
como su temple de auténtico cruzado: 

Y se cumplió aquel oráculo del profeta Isaías: “¡Ay de ti!, devastador, nunca 
devastado; saqueador, nunca saqueado; cuando acabes de devastar, te devastarán 
a ti; cuando termines de saquear, te saquearán a ti”. Así también el Mahdi, que se 
llamaba Abdelmún, el que contra justicia privó del reino a sus dueños los moabitas 
siguiendo la predicación de Aventumerth, filósofo de Baldac, y sometió pueblos y 
reinos [supra pp. 176-177], cuando consumó estas cosas, fue privado del reino en 
sus descendientes en nuestros días por manos del Dios celoso, que castiga los 
pecados de los padres en los hijos hasta la tercera y cuarta generación [Núm.14, 18]. 
Sea el nombre de Dios bendito (ib.).327 

La derrota de los «descendientes» de Abdelmún «en nuestros días» a la que está 
aludiendo don Juan es la que sufrieron los musulmanes en Las Navas de Tolosa. 

Es posible que durante la visita a Toledo de Berenguela y su hijo y la larga 
permanencia en la ciudad que mencionamos más arriba, el arzobispo y canciller 
titular del reino, que había participado en numerosas expediciones contra los 
musulmanes (en violación de las treguas) y se hallaba en aquel centro 
neurálgico de comunicaciones con el sur, aconsejase al rey y a su madre no 
renovar las treguas, convencido de que, dado el estado desastroso de al-
Ándalus, era la gran ocasión para recuperar todas aquellas tierras que estaban 
para caer como fruta madura. 

   
327  El Mahdi es el título que se dio a sí mismo Aventumerth [Ibn Tûmart]. Abdelmún [‘Abd al-
Mu’min] fue el primer califa almohade (1130-1163), tras derrotar al califa almorávide. Don Juan, como 
vimos, conocía bien la vida y la obra del gran caudillo y pensador musulmán, así como de su mano 
derecha en la guerra, Abdelmún («cuyo servicio usaba con bastante frecuencia en las dificultades», cap. 
6). De este Abdelmún puede verse el interesante «Retrato del príncipe de los creyentes ‘Abd Al-mu’min 
B Alí; su vida y sus méritos» que trae Ibn Abi Zar, op.cit., pp. 404-407. 



6 

 
LA GRAN OPORTUNIDAD:  

LA CONQUISTA DE AL-ÁNDALUS 
 

En este contexto de crisis en al-Ándalus y de oportunidad para la cristiandad, se 
celebraron en Burgos las bodas de la infanta doña Berenguela con el rey de Jerusalén, 
Juan de Brienne, en el mes de mayo de 1224. Asistieron Fernando III y su madre, los 
cuales inmediatamente después de la ceremonia acompañaron a los esposos hasta 
Logroño para despedirse de ellos, regresando a Burgos para celebrar la Pascua de 
Pentecostés (2 de junio de 1224). «Celebrada solemnemente la fiesta de Pentecostés, 
dice don Juan, el rey se retiró al lugar llamado Muñó». Fue la urgencia de la situación 
en al-Ándalus, lo que, según el canciller, llevó a Fernando y a su madre a convocar 
una curia ordinaria del reino en el castillo de Muñó, en la que participaron los ricos 
omes más leales, como eran los altos funcionarios de la casa real: don Gonzalo y don 
Rodrigo Ruiz Girón, el alférez, don Lope Díaz de Haro, y don Alfonso Téllez. Los 
documentos, como la Chronica, redactados por don Juan, reflejan la presencia de 
Fernando III y su madre en Muñó del 6 al 16 de junio de 1224. 

Muñó era entonces una plaza fuerte, ocupada anteriormente por los Lara, situada 
sobre un cerro que dominaba el Arlanza en el camino de Burgos a Palencia, donde se 
retiraba frecuentemente la familia real. Hoy es un despoblado donde no quedan más 
que las ruinas de la iglesia. Por la lista de los confirmantes de estos diplomas 
conocemos quiénes acompañaron a la familia real a aquel retiro. Entre ellos no estuvo 
el arzobispo don Rodrigo, a pesar de que sabemos que había acompañado al rey a 
Castilla desde Toledo y de hecho confirma todos los diplomas de los años 1224 y 
1225, a partir del de 6 de junio a favor del monasterio de Vileña, hasta el regreso de 
Fernando III a Toledo para iniciar la campaña contra los moros.328 No tenemos una 
explicación de esta aparente contradicción. Tal vez la ausencia del ilustre prelado de 
la importante curia de Muñó se deba al hecho de que, como asegura la propia CLRC, 
se encontraba con sus tropas combatiendo en aquel momento en la Transierra. 

Es sumamente importante tener en cuenta lo sucedido en la Curia del reino de 
Muñó porque fue el momento en el que Fernando III se consagró oficialmente a la 

   
328  J. González, Fernando III, II, nn. 193, 194, 195, 196, 197. Cfr. J. Álvarez, Reina y fundadora: 
Apuntes históricos sobre el Monasterio cisterciense de Vileña, Burgos, Diputación Provincial, 1952, pp. 
99-100. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 195 

causa de la reconquista como objetivo de su reinado y de su vida. La confrontación, 
por así decir, entre madre e hijo que tuvo lugar en aquella Curia es también el 
momento crucial en el relato de don Juan y el que predomina en su Chronica hasta 
el final; en él, el cronista participa activamente, promoviendo los deseos y las 
aspiraciones del joven rey de convertirse en Miles Christi, soldado de Cristo. Don 
Juan, se supone que esté citando literalmente el discurso de Fernando pronunciado 
ante los participantes en la Curia, escribe: 

Cierto día, sin que nadie lo esperara, humilde y devotamente, cual hijo de obediencia, 
como irrumpiera en él el Espíritu del Señor, delante de su nobilísima madre, en presencia 
de todos los magnates, habló de esta manera: 

Queridísima madre y dulcísima señora: ¿De qué me aprovecha el reino de Castilla que 
vuestra benignidad, como debido a ella por derecho, abdicó de sí y a mí se me concedió; 
qué una esposa nobilísima, traída de lejanas tierras por vuestra solicitud e industria y 
unida a mí en matrimonio con honor indecible; qué el que os adelantéis a mis deseos 
con dulzura materna y antes de que yo los haya concebido ya los hayáis llevado a efecto 
con fruto formidable, si entorpezco de pereza, si la flor de mi juventud encanece sin 
fruto, si la luz de la gloria real, que ya había comenzado a difundir como ciertos rayos 
se extingue en sí misma y se aniquila? 

He aquí que por Dios omnipotente se revela un tiempo, en el que, a no ser que como 
pusilánime y desidioso quisiera disimular, puedo servir contra los enemigos de la fe 
cristiana al Señor Jesucristo, por quien los reyes reinan, para honor y gloria de su nombre. 
La puerta está abierta y el camino expedito. La paz nos ha sido devuelta en nuestro reino; 
discordia y profundas enemistades entre los moros, sectas y riñas de nuevo originadas. 
Cristo, Dios y hombre, de nuestra parte; de parte de los moros, el infiel y condenado 
apóstata Mahoma. ¿Qué falta? Te ruego, clementísima madre, de la [que], después de 
Dios, tengo todo lo que poseo, que os agrade que declare la guerra a los moros. 

Dicho lo cual, el rey, cuyo corazón había encendido e inflamado el Espíritu del Señor 
[Sal. 72, 21], guardó silencio. Todos los varones que estaban presentes se quedaron 
boquiabiertos a causa del gozo excesivo y casi todos lloraron viendo la animosidad y el 
generoso propósito del rey (cap. 43).329 

 Atónitos y boquiabiertos los presentes no sabían cómo reaccionar ante aquel 
torrente de palabras de desafío a su madre que nunca habían oído en boca del rey. Es 

   
329  Probablemente no nos hallamos ante una reproducción verbatim del discurso, aunque, dada la 
personalidad del autor (acostumbrado al dictado), tampoco debería sorprendernos que en lo esencial esas 
fuesen las palabras pronunciadas. Según B.F. Reilly, no habría que excluir la posibilidad de que todo el 
pasaje sea un préstamo tomado de otra fuente («Bishop Lucas of Tuy and the Latin Chonicle Tradition 
in Iberia», The Catholic Historical Review, 93.1, October 2007, p. 783); pero esta opinión hoy se 
considera poco probable. 



196 H. Salvador Martínez 

muy significativo que Fernando, en palabras del cronista, se dirija directamente a su 
madre delante de los consejeros y representantes del reino para obtener la licencia de 
ella e iniciar su vida de cruzado, como si estuviese poniéndolos por testigos, y, que, 
además, lo haga usando la palabra genitrix («Karissima genitrix», «Clementissima 
genitrix») en lugar del más tierno y afectuoso mater (madre, en la traducción). 
Genitrix (engendradora) tiene un significado más físico-biológico, como si el 
cronista quisiera indicar de forma más tajante el deseo de Fernando de cortar el 
cordón umbilical que todavía le unía a su madre. 

Las lágrimas de alegría de los presentes se entienden si tenemos en cuenta la 
situación política en al-Ándalus que describimos más arriba. Todos los nobles 
guerreros allí presentes, que estaban deseosos de aprovechar las circunstancias 
favorables del momento para continuar la reconquista iniciada en las Navas de 
Tolosa, sabían que la reina era más bien favorable a treguas y pactos antes que a la 
confrontación armada. 
 También doña Berenguela debió quedarse tan pasmada como los demás 
cortesanos al oir a su hijo que con inesperada firmeza expresaba unas ideas contrarias 
a lo que ella le había inculcado siempre y que, como madre, había temido. Su niño 
era ya un hombre, joven de 23 años, pero casado y con hijos; con aquel discurso 
estaba indicando que deseaba salir de la excesiva protección materna. Las palabras 
que el cronista pone en boca del joven rey son un auténtico reflejo del estado de 
compenetración entre madre e hijo.  
 Detrás de la evidente reconstrucción retórica del discurso de don Fernando, 
compuesta por su ilustrado canciller, se hallaban realidades mucho más tangibles, 
como era la solicitud de ayuda por parte del rey de Baeza y acaso otros. No fue, pues, 
una reacción tan espontánea o una inspiración divina, como quiere hacernos creer el 
entusiasmado cronista, aunque también de esto debió haber algo, dada la educación 
profundamente religiosa y el carácter sumiso de don Fernando, sino que el rey, acaso 
presionado por algunos de sus consejeros, entre los que cabe incluir al mismo 
canciller, reaccionó en respuesta a toda una serie de informes y solicitudes de 
intervención que, como hemos visto, le estaban llegando por todos lados y que 
evidentemente el canciller conocía. Las solicitudes de ayuda y un profundo deseo de 
seguir el camino de su abuelo materno y de su padre, que en aquel momento se 
hallaba comprometido en campañas contra los musulmanes, junto con un verdadero 
espíritu de cruzado, fue sin duda lo que le llevó a aquel inesperado pronunciamiento. 
 Si, como decíamos, Fernando se dirigió a su madre en lugar de hacerlo a la 
asamblea del reino era porque sabía que sólo ella, como «dueña propietaria del reino 
por derecho», tenía la última palabra en las grandes decisiones y porque, como madre 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 197 

solícita de la salud de su hijo, podía poner algún reparo a aquella generosa explosión 
de entregarse a la causa cristiana por excelencia, pidiéndole, sin intención alguna de 
disuadirle que, antes de lanzarse a aquella peligrosa aventura, consultase a los 
súbditos del reino. 

Ante la presencia de todos aquellos nobles, doña Berenguela se levantó de su 
escaño y, con la dulzura de la madre más cariñosa, respondió a las palabras de su hijo: 

La noble reina, viendo el corazón de su hijo inflamado y encendido por tan noble deseo, 
le habló, como era su costumbre, con breves palabras: 

Hijo querido, mi gloria y mi gozo vos sóis; siempre de corazón deseé y, cuando pude, 
procuré vuestra felicidad y bienandanza. Están presentes vuestros vasallos, la corte está 
reunida. Que ellos nos aconsejen como es su deber y seguid en esto su consejo (cap. 44). 

 Los cronistas rara vez reproducen literalmente las palabras de Berenguela; pero 
en este caso la escena fue tan excepcional y conmovedora que don Juan de Osma se 
siente obligado a hacerlo, como antes lo había hecho con las de Fernando. Doña 
Berenguela estaba acostumbrada a intervenir en las asambleas del reino 
prácticamente desde que andaba en pañales, como fue aquella de San Esteban de 
Gormaz en que fue proclamada heredera del trono de Castilla; pero había participado 
también en otras en que su autoridad había sido desafiada y la confrontación había 
tenido tonos más ásperos, como la de Valladolid, donde plantó cara a don Álvaro de 
Lara. En esta Curia del reino la gran sorpresa había sido la nota de independencia del 
discurso de su hijo en la que ella detectaría un cierto tono de rebeldía que, en un hijo 
siempre tan sumiso, la había dejado en la incertidumbre. 
 Esto no impidió que en su respuesta doña Berenguela hiciese uso de un tono 
afectivo e intimista que pudiera, una vez más, parecer una elaboración literaria del 
cronista; pero, si tenemos en cuenta que ese era su temperamento y su actitud hacia 
el hijo primogénito, don Fernando, no debe sorprendernos de que no reparase en 
manifestaciones afectivas y gestos dramáticos verdaderamente inauditos e 
incompatibles con el decoro de una persona de aquella alcurnia; tampoco podemos 
excluir que Berenguela reaccionase con esas expresiones típicas de una madre que 
realmente teme por la integridad física de su hijo al iniciar aquella empresa que a ella 
le causaba profunda desazón, como nos dice su nieto, Alfonso X: 

Et la noble reyna donna Berenguela, su madre del rey don Fernando, con amor et con 
bien querencia dese su fijo, queriéndol estorvar de yr vengar los tuertos que los moros 
le fazien, fizol consagrar a Dios, así commo diz la estoria, los comienços de su cavallería, 



198 H. Salvador Martínez 

et alongar por más tiempo las treguas que él avie puestas con los aláraves, et non le 
dexava mover pora allá.330 

 Las frases en cursiva no dejan lugar a duda alguna: doña Berenguela, según 
Alfonso X, hubiese preferido mantener las treguas antes que romperlas, iniciando una 
nueva campaña que ponía en peligro la vida de su hijo; pero ante el deseo de éste 
expresado en la Curia, como buena madre, aceptó la petición y se puso 
incondicionalmente a su lado, ayudándole a llevarla a cabo. La posición de Alfonso 
X parece estar en conflicto con la de su fuente, don Rodrigo Jiménez de Rada, el cual, 
como se dijo, no asistió a la reunión de la Curia del rey en Muñó, pero atribuye la 
iniciativa de iniciar la campaña antimusulmana al rey, deseoso de ofrecer al Señor las 
primicias de su vida militar contra el parecer de su madre, que hubiese preferido 
mantenerlo alejado de los enfrentamientos: «Pero ante el deseo de la madre del rey, 
la noble reina Berenguela, de mantenerlo alejado de las afrentas de los cristianos, 
quiso ofrecer al Señor las primicias de su vida militar y se negó a prolongar por más 
tiempo la tregua con los árabes». (De rebus, IX, XII). 

No se sabe lo que don Rodrigo quiere insinuar con la frase: su madre quería 
«mantenerlo alejado de las afrentas de los cristianos» (volens eum a Christianorum 
iniuris alienum), pero es muy probable que la decisión de romper las treguas y dar 
inicio a la campaña contra el Islam respondiese al hecho de que entre la nobleza 
guerrera y las Órdenes militares empezaba a mostrarse una cierta insatisfacción ante 
la parálisis de la reconquista y el hecho de que la oportunidad de recuperar las tierras 
bajo el Islam se les estaba escapando de las manos por culpa de la actitud pacifista de 
su madre. El texto de don Rodrigo, sin embargo, no todos lo han entendido de la 
misma manera; ya Flórez, basándose en él, sostuvo que la promotora de la guerra 
había sido su madre: 

Grande en la paz, grande en la guerra, y mayor de lo que algunos la han querido hacer, 
atreviéndose a decir, que por amor de madre pretendió impedir al hijo el salir a campaña: 
siendo así, que el arzobispo de Toledo, que se halló en la primera expedición, confiesa 
lo contrario, diciendo, que la noble Reyna (así la nombra, como heredera del espíritu del 
padre intitulado el Noble) queriendo consagrar a Dios las primicias de las armas de su 
hijo, no permitió alargar treguas con los Moros, y juntando el ejército, le envió a talar la 
tierra de los enemigos.331 

   
330  PCG, II, cap.1036, p. 720. La frase así commo diz la estoria es una referencia a la fuente de su 
relato, el De rebus Hispaniae (loc. cit.). 
331  Reynas cathólicas, I, pp. 443-444. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 199 

 Sea cual fuere el sentido de la frase de don Rodrigo, el hecho fue que, tras la 
breve intervención de la reina, Fernando, por voluntad de los magnates allí presentes, 
se ausentó de la sala durante algún tiempo mientras ellos se quedaron reunidos con 
la reina para deliberar la propuesta de su hijo. Por unanimidad se acordó que el rey 
hiciese la guerra contra los musulmanes. «Cuando el rey -sigue diciéndonos el 
cronista- conoció la voluntad de su madre y oyó la respuesta de los magnates, se 
alegró en el Señor más de lo que podía creerse» (44). Es decir, fue el parecer favorable 
de su madre lo que llevó a Fernando a lanzar la campaña: 

Y sin pérdida de tiempo el comendador de Uclés fue enviado al arzobispo de Toledo y 
al maestro de Calatrava, que estaban en Trasierra, para que, inmediatamente y sin 
excusas, se presentaran ante el rey personalmente en Carrión, donde quería celebrar unas 
Cortes sobre este hecho. Al principio, pues, del mes de julio, el rey entró en Carrión, 
donde con su noble madre, con el arzobispo toledano y el obispo burgalés y todos los 
magnates del reino, reunidos en consejo, se determinó declarar la guerra a los sarracenos. 
Ordenó, pues, el rey a todos los magnates y a los otros vasallos suyos y a los Maestros 
de las Órdenes que, al principio del siguiente septiembre, fueran todos a Toledo, 
preparados para entrar con él en tierra de sarracenos. El rey, por su parte, como león 
rugiente y como cumpliendo un voto, pasando por Extremadura, entró en Toledo 
alrededor de la fiesta de la Asunción de Santa María (cap. 44). 

Una vez más, la documentación, por haber sido redactada por la misma mano 
que la Chronica, confirma los hechos narrados por ésta. En el mes de junio de 1224, 
don Rodrigo se hallaba en Brihuega, despachando asuntos con el Maestre de la Orden 
de Santiago.332 Debe haber sido una visita relámpago, probablemente entre el 16 y el 
30 de junio, cuando no se conocen diplomas de Fernando III, porque en el diploma 
del 30 junio ya vuelve a comparecer don Rodrigo. Esto indicaría que las Cortes de 
Carrión tuvieron lugar a partir de esta fecha, si es verdad que don Rodrigo estuvo 
presente; y por lo que se refiere al Maestre de Calatrava, sabemos que se hallaba en 
Zaragoza, obteniendo de Jaime I la confirmación de Alcañiz.333 Los Maestros de las 
Órdenes militares, que jugaron un papel tan importante durante el reinado de 
Fernando III, eran en aquel momento: de la de Calatrava, Gonzalo Yánez (1218-
1238); de la de Santiago, Fernando Pérez (1224-1225); y de la de Alcántara, Diego 
Sánchez (1219-1227). 

   
332  Se trataba de Pedro González, comandante de Uclés, el cual era el segundo en el mando en la Orden 
de Santiago (AHN, Uclés, doc. 100). 
333  El Maestro de la Orden de Calatrava era Gonzalo Yáñez. Cfr. J. Caruana, La Orden de Calatrava 
en Alcañiz, Teruel, 1952, p. 155. 



7 
 

FERNANDO, MILES CHRISTI.  
SOLDADO DE CRISTO 

 
El proceso que llevó a la decisión definitiva sobre la Reconquista tuvo lugar bajo el 
reinado de Fernando III y, según don Juan de Osma, se inició con la declaración de 
guerra que el rey y las Cortes de Carrión acordaron en julio de 1224.334 Fue durante 
estas cortes cuando, según algunos estudiosos, Fernando habría hecho el voto de 
cruzado, como parece insinuar el texto de don Juan con la expresión quasi voti 
compos («y como cumpliendo un voto»); en la documentación, sin embargo, no 
consta que durante las Cortes de Carrión Fernando, Berenguela, o alguno de los 
participantes hiciesen el voto de cruzados o tomasen las insignias, como era 
costumbre. Tanto Charlo Brea en su traducción (p. 75), como J. F. O’Callaghan en la 
traducción inglesa (p. 90), sostienen que fue en estas Cortes de Carrión cuando 
Fernando hizo el voto de cruzado. Personalmente, creo que la frase quasi voti compos 
(expresión tomada de Horacio, Ars poetica, 76) no alude a la emisión de un voto 
religioso, sino al hecho de sentirse satisfecho de haber conseguido lo que deseaba, 
es decir, la aprobación de las Cortes para dar inicio a su campaña: «Cuando el rey 
conoció la voluntad de su madre y oyó la respuesta de los magnates, se alegró en el 
Señor más de lo que pudiera creerse» («exultavit in Domino ultra quam credi potest» 
-cap. 44-). En este mismo sentido había sido usada la expresión por el cronista 
anteriormente, al hablar, por ejemplo, de cómo los delegados de Castilla «cumplieron 
con su misión» (voti compos), trayendo sana e incólume a Beatriz a Castilla (cap. 40). 
Por otro lado, don Juan no dio a Fernando III el título de «soldado de Cristo» (miles 
Christi) hasta después de la conquista de Córdoba, lo cual quiere decir que la 
expresión aquí probablemente tiene otro significado.335 

   
334  Cfr. CLRC, cap. 44. La fecha exacta de estas Cortes se desconoce; no se conserva ningún diploma 
fechado en Carrión durante el mes de julio de 1224; aunque debieron tener lugar en la primera quincena 
del mes, ya que el 16 de julio la corte estaba ya en Palencia. Entre esta fecha y el diploma del 27 de marzo 
de 1225 no se conocen más que dos documentos privados de Fernando III, ambos fechados en Burgos el 
18 de marzo de 1225 (Fernando III, II, nn. 201 y 202). El diploma siguiente es del 27 de marzo de 1225, 
emanado en su retiro favorito, Muñó, y contiene una gran noticia, el nacimiento de un tercer hijo: el 
infante don Fernando («... Ego rex Fredenandus, regnans in Castella et Toleto, una cum uxore mea 
Beatrice regina et cum filiis meis Alfonso, Frederico et Ferrando, ex assensu et beneplacito domine 
Berengarie regine, genitricis mee...», ib., n. 203), pero no se hace mención alguna de las Cortes de 
Carrión. 
335  CLRC, cap. 70.  



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 201 

Sea lo que fuere del voto de cruzado, lo que sí está claro es que la iniciativa de 
la campaña contra los musulmanes, por lo menos desde la perspectiva del rey y la 
corte, fue tomada sobre la base de las realidades del momento, es decir, aprovechando 
el estado de desconcierto general entre los almohades de al-Ándalus. En Roma, 
Honorio III no se pronunció sobre el lanzamiento de la campaña hasta que no le 
llegaron noticias de los buenos resultados y se convenció de que la guerra iba en serio 
y de que en la mente del joven rey de Castilla no había vuelta atrás.336 
 Concluidas las Cortes, Fernando se desplazó a la Extremadura y Transierra para 
preparar su ejército. El 16 de julio estaba todavía en Palencia, pero para la fiesta de 
la Asunción (15 de agosto) la corte al completo, incluyendo a la reina Beatriz y a 
doña Berenguela, ya había entrado en Toledo, donde fueron llegando también las 
fuerzas de los demás participantes. Cerca de la fiesta de San Miguel Arcángel (29 de 
septiembre de 1224), llegaron de Castilla, además de las milicias del rey, las de las 
Órdenes militares, de los magnates y del arzobispo de Toledo, junto con las de 
muchos concejos, entre las que destacaban las de Ávila y Huete. Pasada la fiesta de 
San Miguel, dice el cronista, todas estas fuerzas: 

... levantaron sus campamentos contra los moros. Pasaron el Puerto de Muradal y 
tomaron el camino hacia la villa de Quesada. Cuando llegaron a la villa, la invadieron al 
momento, y, encontrándola llena de riquezas, la expoliaron de todos los bienes; tiraron 
sus muros al suelo y se llevaron cautivos a hombres y mujeres, a mayores y lactantes. 
Tanta multitud de hombres se encontró cuanta apenas se podía creer … [la villa la] dejó 
casi completamente desolada, volviendo a su tierra, puesto que se acercaba el invierno 
(cap. 44 y 46). 

El inicio de las hostilidades contra los musulmanes fue, pues, una decisión muy 
ponderada, atacando impensadamente una plaza fuerte como Quesada, a unos 35 km 
al sureste de Úbeda, que se hallaba rodeada de enclaves musulmanes por los cuatro 
costados. La conquista no fue definitiva, ya que los musulmanes volverán a tomarla 
en breve, pero fue una buena experiencia para el novel cruzado. La estrategia de esta 
primera campaña de Fernando III era continuar atacando donde lo había dejado su 
abuelo en 1212, con la intención de abrir una cuña de norte a sur, marchando en línea 
recta de Toledo en dirección a Alarcos y las Navas de Tolosa para atacar la frontera 
del reino de Jaén hasta conseguir llegar, a través del reino de Granada, al 

   
336  Honorio III había concedido anteriormente las indulgencias de la cruzada a todo el que fuese a 
luchar contra los musulmanes en España (D. Mansilla Reoyo Honorio III, núm. 209; y J.F. O’Callaghan, 
Reconquest and Crusade, p. 80, y 82-83), pero no lo hizo específicamente a favor de la empresa de 
Fernando III hasta después de que ya estaba en curso. 



202 H. Salvador Martínez 

Mediterráneo, cortando al-Ándalus en dos mitades: al este los reinos de Valencia y 
Murcia y al oeste las tierras de los grandes reinos almohades: Córdoba, Sevilla, 
Mérida y Badajoz. Este corte de al-Ándalus en dos mitades le facilitaría la división 
del imperio almohade; pero será la alianza con el rey de Baeza lo que le llevará al 
objetivo final. Como ya en la época de su abuelo, la táctica política empleada por 
Fernando III en sus relaciones y pactos fue apoyar a un rey para lanzarlo contra otro 
y al final hacerse con ambos. 

Antes de proceder a narrar la nueva campaña de 1225, don Juan, en el cap. 45 
de su Chronica, describe el retroscena político que llevó a Fernando a volver al 
frente, consciente de la gran discordia entre los jefes de al-Ándalus que describimos 
más arriba. Como resultado de las nuevas realidades, «el rey de Baeza por este tiempo 
era aliado de nuestro rey. Pues expulsado de su reino, a saber, de Jaén y de Úbeda y 
de otras villas que pertenecían a aquel reino, residía en Baeza, pues sólo ella le había 
quedado» (cap. 45). Por su parte, «el rey de Valencia, hermano del rey de Baeza, 
envió a nuestro rey unos importantes mensajeros suplicándole que le permitiera venir 
junto a él, pues quería verlo y deseaba servirle de cualquier manera». 

Con este preámbulo da paso a narrar la nueva campaña: 

Al año siguiente, en la era de 1263 [año 1225], nuestro rey volvió a Castilla y después 
de distribuir generosamente la soldada a los suyos y reunir un gran y fuerte ejército, 
alrededor de la fiesta de San Juan [25 de junio], en el tiempo en que suelen los reyes salir 
al combate [2 Rey. 11, 1], pasó con rapidez el Puerto del Muradal. Le salió allí al 
encuentro el rey de Baeza y se hizo vasallo suyo, él en persona y sus hijos, y se le unió 
de forma inseparable y hasta la muerte (cap. 46). 

Muhammad Abdala el-Bayâsí (el baezano) tenía buenas razones para 
someterse a Fernando y unirse a las tropas castellanas, tras haber sido privado de 
Jaén, Córdoba, Úbeda y otras villas.337 El baezano necesitaba urgentemente el 
apoyo de Fernando para mantenerse en el trono, por lo cual, para convencer al rey 
castellano de su sinceridad, firmó con él un pacto de alianza entregándole a su hijo 
menor «para que viniera con él al reino de Castilla y confiara más plenamente en 
el rey de Baeza» (cap. 46).338 

   
 337  Cfr. J. González, Fernando III, I, pp. 289-291; D.W. Lomax, The Reconquest of Spain, pp. 137-

139; H. Kennedy, Muslim Spain and Portugal, p. 262. 
338  Este hijo del rey de Baeza, que pasó a la corte de Castilla bajo la supervisión de doña Berenguela, 
se convirtió al cristianismo, siendo bautizado con el nombre de Fernando y participó luego en la conquista 
de Sevilla, recibiendo en el repartimiento el machar de Azohiri y diez yugadas de tierra. A su muerte fue 
enterrado en la catedral sevillana y, cuando se construyó la nueva, sus restos se trasladaron a la capilla de 
San Pablo, según informa Argote de Molina, Nobleza de Andalucía, pp. 141-142. Tanto la CLRC como 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 203 

 Además de Quesada, el ejército cristiano, reforzado por tropas de el-Bayâsí, 
tomó otros seis castillos y siguió conquistando y devastando por la cuenca del 
Guadalquivir pasando al reino de Jaén, donde también destruyeron varias 
fortificaciones y razziaron la tierra llevándose numerosos cautivos de ambos sexos. 
Los Anales toledanos II hablan de 1.500 muertos durante la campaña y de gran 
multitud de cautivos que se repartieron entre los jefes del ejército. Los 
expedicionarios regresaron a Toledo, según los Anales, por la fiesta de San Martín 
(11 de noviembre), es decir, a finales de otoño de 1225, cuando se acercaba el 
invierno, como dice Don Rodrigo339 y confirma la CLRC (cap. 46). En Toledo se 
reunió con su esposa y su madre que, ansiosas, esperaban el resultado de la campaña. 
El gozo de verlo sano y salvo, acompañado de sus hombres y de un gran botín, debió 
ser inmenso para doña Berenguela. 
 Antes de regresar a Burgos, Fernando recibió una solemne embajada del sayyid 
de Valencia, Alcira, Játiva y Denia, Abû Zayd ben Muhammad ben Abi Hafs, 
hermano menor del rey de Baeza quien, como éste, se había también negado a aceptar 
la autoridad del califa almohade al-Adil, pidiéndole una entrevista en Moya, cerca de 
la frontera valenciana, pues quería ser su vasallo y ponerse bajo su protección.340 
Fernando accedió a la demanda: «Vino, pues, Aceit [Abû Zayd] de Valencia junto a 
nuestro rey a la villa de Moya y allí mismo se hizo su vasallo, viéndolo todos los que 
estaban presentes, y besó su mano y se firmó entre ellos un pacto, que posteriormente 
el propio Aceit de Valencia, como vil apóstata, rompió sin causa justa» (cap. 46).341 

La última frase del cronista esconde el verdadero motivo por el que el 
valenciano rompió el pacto con Fernando; rotura que, sin duda, tuvo que ver con la 
intervención del rey de Aragón el cual, al enterarse del vasallaje del señor de Valencia 
a Fernando III, temiendo perder su zona de influencia, invadió las tierras de Abû 
Zayd. Para evitar la ocupación aragonesa y con toda probabilidad la pérdida del 
poder, el sayyid valenciano firmó también una tregua con Jaime I, prometiendo 

   
don Rodrigo desconocen esta conversión. Cfr. J. González, Fernando III, I, p. 294; D.W. Lomax, op.cit., 
p. 137; H. Kennedy, op.cit, p. 262. 
339  “El rey, una vez conquistada Quesada, como he dicho, se dirigió a tierras de Jaén siguiendo el curso 
del Betis, el gran río [Guadalquivir, en árabe], y luego de arrasar algunas fortalezas, regresó a su tierra 
porque ya se acercaba el invierno” (De rebus Hispaniae, 9, 12, pp. 343-344). 
340  Moya se encuentra a unos 80 km al este de Cuenca. 
341  Este encuentro y pacto de amistad fue recordado por el canciller Juan de Osma en varios 
diplomas de la corte de Castilla: «Facta cartula apud era MCCLXIII, apud Munno, XXVII die Marcii, 
anno regni mei octavo, eo videlicet anno quo rex Valencie, veniens ad Moyam cum aliis prepotentibus 
terre sue mauris, devenit vassallus meus et osculatus est manus meas» (Fernando III, II, n. 203, p. 
245; otro diploma con colofón semejante es el n. 205, p. 247). Don Rodrigo, sin embargo, no menciona 
este pacto.  



204 H. Salvador Martínez 

pagarle parias.342 Esto llevó a la congelación temporal de las relaciones con el rey de 
Castilla, desapareciendo de los diplomas la datación por el año de vasallaje del «vil 
apóstata», Abû Zayd. 
 De todas formas, concluido el pacto de amistad y vasallaje con el señor de 
Valencia, Fernando regresó a Burgos donde lo hallamos el 18 de marzo de 1225 y de 
allí a Muñó (27 de marzo) donde extendió el mencionado diploma en el que aparece 
por primera vez su hijo recién nacido, el infante don Fernando (supra nota 334). El 
23 de mayo, se encontraba la corte al completo de nuevo en Toledo preparando una 
nueva campaña que tuvo como resultado la conquista de Andújar y Martos. 
 Entre finales de mayo-mediados de junio de 1225, Fernando III, alentado por 
las victorias del año anterior, volvió a pasar el puerto de Despeñaperros a la cabeza 
de un poderoso ejército. El acuerdo entre Fernando y el-Bayasí, conocido como 
Pacto de las Navas,343 tuvo como resultado la promesa por parte del rey de Baeza de 
la entrega de Martos, Andújar, Jaén y de los castillos que prefiriese entre aquellos que 
conquistasen juntos. Después, prosiguieron hacia Jaén: 

Acercándose a la noble y habitada ciudad de Jaén, la asediaron y expugnaron durante 
muchos días, y tuvieron cercados a todos los que estaban en la villa, devastando huertos, 
viñas, árboles y mieses. La faz de aquella noble ciudad, floreciente y vigorosa, se 
ennegreció como el carbón [Tre., 4, 8]; la tierra se marchitó y los campos languidecieron: 
cayó, cayó su gloria primera [1 Sam. 4, 21].344 Pero viendo el rey y los que con él estaban 
que no podrían tomarla por la fuerza, ya que era fortísima y muy defendida por la 
naturaleza y el ingenio, levantaron de allí los campamentos hacia otras villas, a saber, 
Priego y Loja, a las que tomaron por la fuerza, las expoliaron de todos los bienes, 
mataron a muchos miles de moros e hicieron muchos cautivos. Y así dirigieron sus 
campamentos hacia la nobilísima ciudad de Granada (cap. 46). 

Priego de Córdoba (Córdoba) y Loja (Granada) están ya muy cerca de la costa 
mediterránea en línea con la estrategia fernandina de la que hablamos más arriba. 
Priego, dice el cronista, era «una villa fuerte, e abondada e rica, e muy sano lugar e 
de muy buenas aguas, e poblada, muy bien entorreada e de fuerte alcáçar», la 
combatieron entrando al asalto, matando a la mayor parte de los habitantes, con 
excepción de los que se habían refugiado en el fortísimo alcázar. Después lo 
   
342  Crònica de Jaume I, ed. J.M. de Casacuberta y A. Bagüe, 9 vols., Barcelona, Barcino, 1926-1962, 
I, pp. 62 y 64. 
343  El acuerdo tuvo lugar en las Navas de Tolosa en junio de 1225. El Avomahomat del cronista es, 
como ya dijimos, Muhammad Abdala el-Bayâsî, rey de Baeza, sobrino-nieto del califa Abd el-Wahid 
ben Yúsuf ben Abd el-Mumen (1223-1224), que, como se dijo, fue degollado por rivales de palacio. 
344  Charlo Brea cita también la referencia a Rábano Mauro, Enarrationes in Epistolas B. Pauli, 13.11 
(en PL, 112, col. 225B). 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 205 

saquearon todo, llevándose un rico botín, ya que Priego era residencia de nobles y 
ricos almohades. Para conquistar la alcazaba el rey de Baeza tuvo que llegar a un 
pacto con los sitiados que, para conseguir la libertad, tuvieron que pagar 80.000 
maravedís de plata a don Fernando, el cual aprobó el acuerdo. Loja fue también 
tomada por la fuerza de las armas después de haberle sido ofrecida repetidamente la 
libertad si se sometía y haberla rechazado. Las tropas de Fernando y del rey de Baeza 
hicieron una enorme matanza y arrasaron la ciudad, llevándose un gran botín en 
riquezas y cautivos. 
 Tras estas acciones, al-Ándalus entero tembló ante la ferocidad y las atrocidades 
de un rey cristiano que, aunque estuviesen dentro de las implacables normas de la 
guerra de la época, causaron el pánico por doquier. Alhama de Granada, ya a menos 
de 50 km de la costa, fue abandona por sus habitantes aterrorizados, antes de que 
llegasen los guerreros cristianos: «Encontraron cierta villa, escribe don Juan, grande 
y fuerte pero desprovista de hombres por temor al rey y a su ejército, en la que 
encontraron mucha provisión de víveres y algunas otras cosas. Al salir de allí, la 
dejaron casi completamente desolada» (cap.46).345 

Finalmente, «se acercaron a la ciudad de Granada, pero no infirieron muchos 
males a la ciudad, pues considerando que las vituallas eran deficientes, determinaron 
volver por otro camino a tierra de cristianos; desolaron, sin embargo, todo el 
territorio» (cap. 46). En Granada, sabemos por otras fuentes que los habitantes 
prometieron que su gobernador se haría vasallo del rey de Castilla y que pondrían en 
libertad los 1.300 cautivos cristianos que tenían si se alejaba sin hacer daños a su 
huerta. Fernando aceptó la propuesta y se alejó hacia Jaén por la vía de Mengíbar, 
fortaleza que también fue asaltada. Allí despidió a sus milicias, tras haberles pagado, 
y él se quedó solo con los barones y los caudillos de las Órdenes militares, mientras 
que el rey de Baeza le entregaba los castillos de Martos y Andújar y los derechos a 
Jaén, cuando se conquistase.346 

Antes de regresar a Toledo para pasar el invierno, encomendó los territorios 
conquistados al Maestre de Calatrava:  
   
345  Sabemos por don Rodrigo el nombre de esta desafortunada villa, Alhama de Granada, donde: 

… arrasó el lugar con el mismo sistema tras apresar y pasar a cuchillo a sus habitantes. A continuación 
volvió a su tierra con su ejército. En esta expedición no tomó parte el arzobispo Rodrigo de Toledo, 
que había quedado en Guadalajara, víctima de una subida de la fiebre, de cuyo riesgo escapó con 
dificultad; pero mandó con el ejército a su capellán, el venerable Obispo Domingo de Plasencia, para 
que le sustituyera en sus obligaciones en el ejército” (De rebus, IX, XII). 

346  Don Rodrigo se ocupa de estas primeras campañas en el mencionado cap. XII del libro IX de su 
De rebus Hispaniae, pero es un texto tan deslavazado que no sirve de mucho para reconstruir la 
cronología y el orden de los acontecimientos tal vez, como él mismo dice, porque no estuvo presente (De 
rebus, p. 345). 



206 H. Salvador Martínez 

Permaneció además por aquel tiempo en aquella frontera el maestre y los hermanos de 
Calatrava y el comendador y los hermanos de Uclés y otros vicarios nobles, todos los 
cuales inferían mucho daño a los sarracenos junto con el rey de Baeza, al cual se unían 
ya muchos soldados, que son llamados alárabes.347 Y con las cosas así dispuestas, 
concluye don Juan de Osma, nuestro rey con gozo y gran gloria volvió a Toledo [5 de 
septiembre] junto a su madre y esposa, que entonces vivían allí» (cap. 47).348 

 Pocos días después de haber regresado a Toledo de la campaña del sur, el rey se 
puso de nuevo en camino, acompañado de toda su familia y de la corte.349 El 22 de 
febrero de 1226 hizo un espléndido regalo de la villa de Higueruela (en el término de 
Alarcos) a don García Fernández de Villamayor, mayordomo de su madre, por los 
servicios extraordinarios que le había prestado y seguía prestando a él y a su madre.350 
Su actividad en los dos frentes era verdaderamente frenética e imparable. 
 Mientras Fernando se encontraba en el norte, sus representantes en el sur, con el 
apoyo del rey de Baeza, siguieron atacando villas y castillos en preparación del asalto 
final que tenían planificado: 

El maestre [de Calatrava] con sus hermanos y el comendador [de Uclés] y sus hermanos, 
Alvar Pérez y Rodrigo Ruiz con sus soldados descendieron hacia las tierras hispalenses 
y se enfrentaron allí con el ejército del rey de Sevilla, que reinaba allí en nombre del 
Almiramamolín, y los vencieron e hicieron huir del campo dejando muchos moros 
muertos en la batalla.351 Entonces casi todas las villas y castillos, que hay entre Córdoba 
y Sevilla, se volvieron al rey de Baeza y lo aceptaron como señor. Por último, Córdoba, 

   
347  Probablemente quiere decir almogávares, que eran soldados de a pie, dotados de armas ligeras. 
348  Las cursivas son mías. Según algunas crónicas, Fernando habría hecho su entrada en Toledo a 
finales del verano con un gran botín y más 17.000 cautivos (Chronicon de Cardeña, en E. Flórez, España 
sagrada, vol. 23, Madrid, 1767, pp. 373-374), cifra evidentemente exagerada. Un diploma del 5 de 
septiembre, expedido en Toledo, confirma su regreso de la campaña y el vasallaje de el-Bayâsî: «Facta 
carta apud Toletum, quinto die Septembris, era MCCLX tercia, anno regni mei nono, eo videlicet anno 
[1226] quo Aven Mahomat, rex Baecie, devenit vassallus meus et osculatus est manus meas» (J. 
González, Fernando III, II, n. 206, pp. 248-250). Sobre estas conquistas, cfr. D. Lomax, The Reconquest 
of Spain, pp. 137-138. 
349  El itinerario lo hallamos bien consignado en los diplomas del canciller (Cfr. J. González, Fernando 
III, II, nn. 207, 208, 209, 210, 211, 212, 213). En todos estos diplomas aparece la datación por el año en 
que el-Bayâsî se hizo su vasallo. En el de Toledo del 27 de abril se añaden algunos detalles nuevos, como 
la conquista de Salvatierra: «Facta carta apud Toletum, XXVII die Aprilis, era MCCLX quarta, anno 
regni mei nono, eo videlicet anno quo rex Baecie apud Navas de Tolosa, devenit vassallus meus et 
osculatus est manus meas, et Salvaterram et Borialamer de manibus sarracenorum liberata cultui 
reddidi christiano» (ib., p. 257). 
350  J. González, Fernando III, II, n. 210, pp. 254-255. 
351  Al-Miramamolín era el califa al-‘Âdil, hermano del Abû-l-‘Ulâ, gobernador de Sevilla. La batalla 
a que se refiere el cronista tuvo lugar en Aznalcázar, a unos 30 km al suroeste de Sevilla. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 207 

noble y populosa ciudad, lo recibió como rey y se sometió a su dominio, después de 
capturar y poner en cadenas a su propio rey, hermano del rey de Sevilla (cap. 47). 

 En otoño de aquel mismo año, hacia la fiesta de Todos los Santos (1 de 
noviembre), Fernando decidió volver a la frontera, no tanto con el ánimo de 
conquistar nuevas tierras, cuanto con el de visitar al maestre de Calatrava, don 
Gonzalo Yáñez, y a los demás caudillos cristianos que había dejado en los castillos 
conquistados la primavera anterior. Era la estación más dura del año para emprender 
una incursión; pero el cronista insiste, una y otra vez, que era el Espíritu del Señor el 
que empujaba al rey, sin importarle las condiciones climáticas adversas: 

El rey, por su parte, teniendo el firme e irrevocable propósito de destruir aquella gente 
maldita, como quien estaba tocado por el Espíritu de Dios, alrededor de la festividad de 
Todos los Santos, quiso volverse a aquellas tierras para visitar y consolar al maestre de 
Calatrava y a los otros que había dejado en la frontera. A este deseo se oponían casi todos 
los magnates y consejeros, no porque quisieran entorpecer por dejadez y desidia, sino 
temiendo la aspereza del tiempo invernal y la inundación de las aguas, ya que ello podía 
ser perjudicial al propósito del rey para el siguiente verano, puesto que por la parquedad 
de soldados y de otros hombres se temía que no se podría dañar a los moros y podría 
haber peligro para él y los suyos. Pero el rey, en quien había irrumpido el Espíritu del 
Señor, [Jud. 14, 6], guiado por un consejo más saludable, como del Espíritu del Señor, 
dados de lado, por no decir despreciados los pareceres y consejos de todos, salió 
rápidamente de Toledo y se dirigió a aquellas tierras (cap. 48). 

Según don Juan, la idea de la inspiración divina, el «Espíritu de Dios», el 
«Espíritu del Señor», era la causa motriz que empujaba al rey Fernando a luchar 
contra los enemigos de la cruz, aunque tuviese que ir contra su propia vida y el parecer 
de sus consejeros, que le aconsejaban prudencia. No creo que el cronista se 
propusiese escribir la hagiografía del futuro San Fernando, pero sus palabras han 
servido para que los futuros biógrafos lo hiciesen. No cabe duda de que en sus 
palabras, y sobre todo en sus acciones, lo que empujaba a Fernando era su idea de 
cruzada por la fe de Jesucristo. Sus acciones y las de sus guerreros, sin embargo, 
señalan otra calidad de comportamiento mucho menos conforme con el espíritu 
cristiano que, ni siquiera su madre, hubiese aprobado. 

Aunque contrarios a la decisión del rey, sus consejeros le acompañaron en la 
nueva salida. Entre ellos se hallaban don Lope Díaz, don Gonzalo Ruiz, don Alfonso 
Téllez, don Guillén Pérez de Guzmán y don García Fernández de Villamayor, el 
inseparable mayordomo de doña Berenguela, y otros nobles y ricos hombres, es decir, 
todos los que contaban en la corte, indicio claro de que, a pesar de que fuesen contrarios, 



208 H. Salvador Martínez 

su fidelidad les imponía seguir al rey en aquella misión que sin duda revestía gran 
significado político, visto que sus aliados habían llegado a las puertas de Sevilla. 

En la mente del caudillo cristiano quedaba siempre la duda y la incertidumbre 
sobre la fidelidad de su gran aliado y protegido, el rey de Baeza. La reciente experiencia 
con su hermano no dejaría de crear dudas y reservas, el cual «Aceit, roto ya entonces 
sin causa el pacto, se había apartado del dominio y amistad de nuestro rey» (ib.). Para 
quitarse esta incertidumbre, don Fernando, nada más reunirse con los suyos, requirió la 
participación de su protegido el-Bayâsî, «que entonces vivía en Córdoba». 

El Baezano se presentó con un gran ejército; pero algunos nobles «de los 
nuestros», dice el cronista, expertos en armas y de gran consejo, viendo aquella 
multitud de guerreros que se acercaba con el Baezano, 

temieron enormemente, sospechando que la perfidia de aquella gente, que veía sobre sí 
inminente la desolación, había preparado acechanzas al rey y a los suyos. Pero el rey, 
impertérrito, permaneció tranquilo, y usando de la condición del que manda, conminó al 
rey de Baeza, como vasallo suyo, a que le entregara las fortificaciones que él quisiera 
elegir del reino cordobés que recientemente había adquirido, según el pacto escrito y 
firmado entre ellos (cap. 48).352 

Entonces el rey de Baeza y de Córdoba, como quien no confiaba en los moros y había 
puesto toda su confianza en nuestro rey, prometió que le daría enseguida el conocido 
castillo de Salvatierra, más Burgalimar y Capilla, y, como prenda del cumplimiento de 
esas promesas, entregó de inmediato al maestre de Calatrava el alcázar de Baeza, de 
forma tal que, si no cumpliera lo prometido, el maestre lo entregara a nuestro rey, sin 
que ello supusiera deshonra o traición (ib. 48). 

Los tres lugares, junto con Baños de la Encina que, según otras fuentes, fue 
también entregado, eran puntos estratégicos que a partir de aquel momento jugarán 
un papel importante en el teatro de operaciones para la conquista del sur.353 
 La entrega formal de estas fortalezas no significaba que pasarían 
inmediatamente a manos cristianas; antes había que conquistarlas. Los defensores de 
Salvatierra no presentaron gran resistencia; y, así, don Fernando se hizo con el 
famoso castillo de Salvatierra que su abuelo, a pesar de muchos sacrificios, no pudo 
conquistar, pero «el rey Fernando, cuyos hechos eran dirigidos por el Señor, con poco 

   
352  Según la Crónica de Castilla, el-Bayâsî se presentó a la cita con un ejército de 3.000 caballeros y 
30.000 peones, cifras que no parecen verosímiles; pero, cualquiera que fuese el número, a los consejeros 
de Fernando III les pareció exagerado y peligroso para la seguridad de su rey. 
353  Burgalimar, o Borialamel (en árabe Bury al-Hamma), se halla a unos 80 km al sur de Salvatierra y 
a medio camino entre ésta y Baños de la Encina, en la parte del río Pinto; mientras que Capilla se halla a 
unos 30 km al oeste de Almadén. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 209 

trabajo y en breve tiempo lo adquirió por virtud y gracia de Nuestro Señor Jesucristo» 
(cap. 49).354 

Capilla, por el contrario, se negó categóricamente a entregarse a el-Bayâsî o a 
los cristianos; por lo cual Fernando no tuvo más remedio que ponerla bajo asedio con 
la ayuda de tropas de el-Bayâsî hasta que se rindió. Burgalimar (Jaén) se entregó sin 
resistencia alguna, cuando Fernando regresaba ya a Toledo al final de la campaña.355 
 El asedio y conquista de Capilla merece atención particular en el relato de don 
Juan de Osma por hallarse relacionado con el triste final de el-Bayâsî. Los hechos 
tuvieron lugar ya en la primavera de 1226, después de que Fernando regresase a 
Toledo de su viaje a Burgos el 27 de abril. El 2 de mayo estaba en Layos (localidad 
al sur de Toledo) en marcha hacia el objetivo de aquella campaña: «... tras distribuir 
con regia magnificencia las soldadas a sus nobles y vasallos, salió de Toledo con un 
pequeño ejército alrededor de la fiesta de Pentecostés [7 de junio] en la era de 1264 
[1226], y en principio con unos pocos puso sitio al noble castillo, fortísimo y 
populoso, de Capilla» (cap. 49).356 

Por el contexto de la narración, podemos deducir que, a este asedio, que, según 
don Rodrigo, duró «catorce semanas» (De rebus Hispaniae, 9, 13), por lo menos 
durante algún tiempo, contó con la presencia de su madre, quien durante las campañas 
rara vez estuvo a más de una jornada de caballo; y desde luego, le asistió como era su 
costumbre, no sólo con la intendencia, sino también con consejos estratégicos que 
resultaron dar razón a doña Berenguela. Por otra parte, Fernando la necesitaba como 
soporte psicológico y elemento estabilizador de su temperamento. Se sabe que, en su 
juventud, Fernando III, el Santo, tenía arranques incontrolados cuando las cosas no iban 

   
354  La adquisición del Castillo de Salvatierra, junto a Calzada de Calatrava (Ciudad Real), la gran 
atalaya del sur, tenía un gran significado para don Fernando y los cristianos. Salvatierra había sido la sede 
de la Orden de Calatrava antes de que pasase a manos musulmanas, tras la derrota de Alarcos en la época 
de su abuelo, Alfonso VIII. Don Juan, que conoce bien la historia de aquella derrota (caps.18-19), la 
justifica recurriendo de nuevo al providencialismo divino: «… la pérdida de Salvatierra fue la principal 
causa de la guerra gloriosa que se llevó a cabo al año siguiente en las Navas de Tolosa, en la que por 
virtud de la Cruz de Cristo fue vencido el rey marroquí» (cap. 19). 
355  Fernando estaba de vuelta en Toledo el 8 de enero de 1226 de regreso de la campaña de aquel 
otoño frío y lluvioso. Después se trasladó con toda la corte a Muñó (18 y 22 de febrero), San Andrés de 
Arroyo (11 de marzo) y Palencia (15 de marzo). El 27 de abril de 1226 ya estaba de vuelta en Toledo. En 
todos estos diplomas se recuerda el hecho de la sumisión del rey de Baeza y la entrega de Salvatierra y 
Borialamar (J. González, ed., Reinado y diplomas de Fernando III, 3 vols., 2, núm. 209, 210, 211, 212, 
y 213); y en todos ellos aparece doña Berenguela como reina que da el beneplácito y aprueba los 
diplomas; no sólo, en todos ellos aparece también, entre los confirmantes civiles, García Fernández como 
«mayordomo de la reina Berenguela». 
356  El Castillo de Capilla se encuentra en la provincia de Badajoz. Era una fortificación almorávide 
construida a finales del s. IX sobre un cerro de unos 600 metros de elevación que se levantaba sobre un 
fallón, o quebrada, de 50 metros y era considerada inaccessible e inexpugnable. 



210 H. Salvador Martínez 

como esperaba. Berenguela lo sabía y, por eso, no se apartaba de su lado en los 
momentos de tomar decisiones difíciles. Durante el periodo de actividad militar de la 
que hemos hablado, Berenguela se ocupaba intensamente de la logística de las 
campañas militares de su hijo. No perdía reunión alguna de la corte en la que se 
discutiesen o planificasen nuevos objetivos o nuevas estrategias; y una vez decidida la 
campaña y cuando la tropa se había alejado de Toledo, doña Berenguela se ocupaba de 
las vituallas, pertrechos y armas que su hijo iba a necesitar. Don Lucas de Tuy, que se 
interesó muy de cerca por doña Berenguela, escribe: «Mas su madre, la reyna 
Beringuella, en tanta alteza y sabiduría estava, que ordenaba sabia y noblemente todas 
las cosas en la administraçión del reyno... Enbiava la reyna Beringuella a su hijo el rey 
Fernando, mientras estava en la guerra, abundantemente cavalleros, cavallos, oro, plata, 
vetuallas y todas las cosas que eran menester para su hueste».357 
 La fortaleza y villa de Capilla, cerca de Puebla de Alcocer (Badajoz), pero de la 
diócesis de Toledo, interesaba sobre todo como punto estratégico y base de apoyo 
para lanzar la conquista de Córdoba. Es verdad que se hallaba lejos de Toledo, pero 
estaba rodeada de otras bases, como eran Alcocer, Cíjara y Muros, que eran ya de la 
diócesis y señorío de su arzobispo don Rodrigo, de gran valor estratégico y también 
ricos centros agrícolas. No fue, pues, muy difícil convencer a don Fernando de la 
necesidad de su conquista ya que, según las últimas noticias, su aliado el-Bayâsî 
estaba experimentando graves dificultades para mantenerlo dentro de su zona de 
influencia. Abû-l-‘Ulâ, rey de Sevilla, que no se había resignado a perder Taliata y el 
llano de al-Kars durante la campaña anterior, lanzaba continuas razzias en la zona. 
El rey de Baeza, para atajar las continuas acometidas del rey de Sevilla, juntó un gran 
ejército de musulmanes y cristianos, y el 25 de febrero de 1226 lanzó un gran ataque 
contra Sevilla. Abû-l-‘Ulâ salió vencedor esta vez. Inmediatamente escribió a su 
hermano, el califa de los almohades, al-‘Âdil, diciéndole que había derrotado al 
apóstata rey de Baeza recuperando para los musulmanes Taliata y que, poco después, 
también la gente de al-Kars había dejado la obediencia de el-Bayâsî.358 Todas estas 
noticias no eran más que nuevos incentivos en el campo cristiano para mantener el 
asedio de Capilla con mayor intensidad. 
 Mientras Fernando III expugnaba «con máquinas admirables» el castillo de 
Capilla, que muchos creían inexpugnable, lo impensado ocurrió a su aliado el-Bayâsî, 
el cual, después de haber sido derrotado por el gobernador de Sevilla, Abû-l-‘Ulâ, 

   
357  Lucas de Tuy, Crónica de España, ed. J. Puyol, IV, cap. XCIV, p. 428. 
358  Ibn Idari, Al-Bayan, I, pp. 294-295. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 211 

regresó a Córdoba; pero ahora sus súbditos, viéndolo débil y vulnerable, 
aprovecharon la ocasión para deshacerse de él: 

... los moros cordobeses, escribe el cronista, que ni a Dios temen ni al hombre respetan 
[Luc. 18, 4], conspiraron, según es su costumbre, en la muerte del rey, y señor suyo, de 
Baeza. El rey huyó con unos pocos, pero los cordobeses lo persiguieron y alcanzaron 
junto al castillo de Almodóvar, donde lo decapitaron. Enviaron su cabeza al rey 
marroquí, enemigo capital suyo, que, no muchos días antes, había pasado de Sevilla a 
las tierras de Marrakech. Cuando le fue entregada la cabeza del Baezano, el rey 
marroquí, según muchos afirman, la golpeó con la vara que tenía en la mano, profiriendo 
palabras injuriosas en su deshonra y en la de toda su parentela. Y como un hermano del 
rey de Baeza le respondiera ásperamente, el rey marroquí le golpeó con una espada, y 
así se originó una sedición y muchos, de una y otra parte, perecieron dándose 
mutuamente la muerte. Lo supimos porque lo extendió la fama (cap. 49).359 

Los castellanos que, como se dijo, ya tenían bajo control el castillo de Baeza, 
una vez que dispusieron de los refuerzos enviados por Fernando, ocuparon también 
la ciudad entera tan pronto como fue evacuada por los musulmanes. La ciudad cayó 
en manos cristianas el 1 de diciembre de 1226.360 Pocos días después, el 10 de 
diciembre, Fernando III confió la tenencia de Baeza a don Lope Díaz de Haro el cual, 
acompañado de quinientos caballeros, no perdió tiempo alguno en tomar posesión de 
aquella importante plaza que antes había sido cabeza de reino.361 
 Al difundirse la noticia de los trágicos acontecimientos ocurridos en Almodóvar, 
dice don Juan: 

Nuestro rey, insistiendo viril e infatigablemente en la empresa, expugnaba como podía, 
de día y de noche sin interrupción, el castillo que había asediado. Y aunque les parecía 
inexpugnable a algunos, que, cuando conocieron la muerte del rey de Baeza, 
aconsejaban al rey que se retirara del asedio de Capilla y pasara a tierras cordobesas, 
donde podría inferir muchos males a los moros y principalmente a los cordobeses en 
venganza de su noble vasallo, el rey de Baeza, el rey, sin embargo, siguiendo el prudente 
consejo de su madre, que le había recomendado no retirarse en modo alguno del asedio 
hasta que tomara el castillo, firme y constante, con perseverancia en el propósito, no 
daba a los moros asediados descanso ni de día ni de noche. Los moros, cansados por el 
trabajo diario y por la larga espera, considerando la animosidad y constancia del rey, 
entregaron unos rehenes y establecieron un pacto con él: si el rey hispalense, que 

   
359  El-Bayâsî fue asesinado en Almodóvar del Río en el verano de 1226 mediante la decapitación, 
castigo impuesto por las costumbres musulmanas a todos los apóstatas de la fe del Profeta. 
360  Ibn Jaldún, ob.cit., II, p. 230. 
361  Cfr. F. Cózar Martínez, Notas y documentos para la historia de Baeza, Jaén, 1884. 



212 H. Salvador Martínez 

entonces estaba en Córdoba, quisiera prestarles ayuda dentro de ocho días de manera tal 
que obligaran a nuestro rey a retirarse del asedio, recibirían sus rehenes ilesos de todo 
daño e injuria; de otra manera, entregarían a nuestro rey el castillo, salvas las personas y 
los bienes muebles que pudieran llevarse. Enviaron, pues, mensajeros al rey hispalense, 
quienes, tras ser recibidos, se cercioraron de que el citado rey no les prestaría ayuda –
pues era terrible para un rey de edad competir contra un joven animoso y pertinaz en su 
propósito–, y entonces entregaron el castillo de Capilla a nuestro rey para honor y gloria 
de Nuestro Señor Jesucristo (cap. 50).362 

El asedio de Capilla duró desde el 7 de junio al 15 de agosto de 1226, es decir, 
algo menos de las 14 semanas de que habla don Rodrigo. No obstante el gran espacio 
que el autor de la CLRC dedica a este acontecimiento, don Rodrigo, a quien sin duda 
interesaba mucho su conquista, despacha el asunto con una  frase, al ocuparse de 
acontecimientos que tuvieron lugar diez años más tarde, en 1235: «Y marchando de 
nuevo contra los moros asedió Capilla, castillo perfectamente defendido en la 
diócesis de Toledo, y tras prolongados ataques acabó por tomarlo, y después de 
catorce semanas de campaña regresó a la ciudad regia» (De rebus Hispaniae, 9, 13, 
p. 345). De la toma de Capilla se ocupa también Alfonso X (PCG, II, cap. 1037). 

El rey, por su parte, concluye nuestro cronista, guardando fidelidad incluso a los 
enemigos, hizo que los moros, sus esposas e hijos, salieran con los bienes muebles y 
fueran llevados salvos, como había prometido, hasta el castillo de Gahet.363 El arzobispo 
toledano, el obispo palentino [don Tello], y otros hombres religiosos que con los obispos 
estaban purificaron la mezquita de los moros de toda mancha de superstición 
mahometana por virtud de Nuestro Señor Jesucristo y de su victoriosa Cruz y dedicaron 
la iglesia a Nuestro Señor Jesucristo, celebrando la Misa y los divinos oficios con gran 
gozo. El rey, reparadas las ruinas y roturas de los muros según el tiempo permitió y 
protegido el castillo con vituallas, armas, máquinas y hombres de guerra, volvió a 
Toledo, junto a su madre, alrededor de la festividad de la Asunción de Santa María [15 
de agosto de 1226] con gran gozo y honor (cap. 50).364 

   
362  El «rey hispalense» del cronista, como se dijo, era Abû-l-‘Ulâ, gobernador de Sevilla. Aunque el 
cronista no dice que Berenguela estuviese presente durante el asedio, el pasaje es un testimonio 
extraordinario de que estaba en contacto continuo con su hijo. 
363  El castillo de Gahet, o Belalcázar, se hallaba a unos 50 km al suroeste de Almadén y a unos 80 al 
noroeste de Córdoba. 
364  La conquista de Capilla será recordada, como era ya costumbre de la cancillería real, por lo menos 
en un diploma: «Facta carta in Guadalfaiara, XX die Septembris, era MCCLXIIII, anno regni mei 
decimo, eo videlicet anno quo castrum Capellam a manibus sarracenorum liberatum cultui reddidi 
christiano» (Fernando III, II, n. 218). No debe sorprendernos la perfecta sincronía de diplomas y 
Crónica, pues, como se ha demostrado, se trata de la misma persona que escribió ambos textos, el 
canciller don Juan de Osma. Cfr. I. Fernández-Ordóñez, «La composición por etapas», e-Spania, 2. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 213 

Aunque don Rodrigo no se interesó por exponer en detalle el asedio y conquista 
de Capilla, sí aprovechó la ocasión del regreso de Fernando a Toledo para informar 
a sus lectores, hablando en tercera persona, de que fue «…entonces, [cuando] el rey 
y el arzobispo Rodrigo pusieron la primera piedra de los cimientos de la iglesia de 
Toledo, que aún conservaba su forma de mezquita desde el tiempo de los árabes, 
cuyo edificio se va elevando por días con formidable trabajo entre la enorme 
admiración de los hombres» (De rebus Hipaniae, 9, 13).365 

Fernando, manteniendo su promesa, permitió a los moros de Capilla marcharse 
a una zona que recientemente había vuelto bajo el dominio del rey de Sevilla, 
representante oficial en la Península del califato almohade. Al cronista, sin embargo, 
no se le escapa notar que no era una decisión compartida por todos sus consejeros, 
entre los que probablemente se halló también él, ya que los que hoy dejaba marchar 
libres, mañana podían ser sus enemigos encarnizados; pero eso era, concluye don 
Juan, lo que había prometido, y así se hizo. 

La campaña contra el Islam, iniciada en 1224, al terminar 1227 había dado como 
resultado la adquisición de la mayor parte de las tierras del sector occidental de Jaén; 
el oriental seguirá en tela de juicio unos años más. Los indicios que se tienen es que 
Fernando no regresó a Andalucía en los siguientes cinco años, encomendando la 
defensa de los territorios conquistados y de las nuevas conquistas a sus 
representantes, entre los que hay que contar a Alvar Pérez de Castro y a Gonzalo 
Yáñez, los cuales, desde las nuevas bases y las fortalezas más estratégicas, como 
Martos, lanzaron continuas incursiones sobre las tierras ocupadas por los almohades, 
llegando hasta la misma Sevilla, cuyo gobernador, Abû-l-‘Ulâ, se vio forzado a 
negociar una tregua con ellos, pagando 300.000 maravedís a cambio de aceptar su 
protección y ser dejado en paz. Según la CLRC, que no menciona a los representantes 
de Fernando III, «Después de la toma del castillo de Capilla, el rey hispalense que 
entonces gobernaba en nombre del Almiramamolín, comenzó a tratar una tregua con 
el rey, nuestro señor, prometiendo mucho dinero, del que pagó una parte y se obligaba 
a pagar la parte restante posteriormente» (cap. 53).366 Fueron estos expertos guerreros 
los que, en nombre de Fernando, donde no pudieron encontrar alianzas y sumisiones 
a cambio de parias, llevaron adelante la reconquista, apoderándose de muchas tierras 

   
365  Según el P. Mariana: «... debaxo de la qual echaron medallas de oro y plata conforme a la 
costumbre antigua de los Romanos» (Historia de España, XII, 11). 
366  Ibn Abi Zar dice que el rey castellano, además de la suma de dinero, puso como condiciones: la 
cesión de diez fortalezas, la edificación de una iglesia cristiana, y la posibilidad de conversión de los 
moros al cristianismo, pero no viceversa. Esta tregua, dice, se firmó en 1227 (Rawd al-Qirtas, pp. 485-
486). 



214 H. Salvador Martínez 

y castillos, entre ellos Sabiote, Jódar, Garcíez y Torre Albep, los tres primeros en los 
alrededores de Baeza.367 

Conviene, sin embargo, recordar que no fueron éstos los únicos que llevaron 
adelante la reconquista. El cronista menciona también las incursiones del rey de 
Portugal y del rey de León, padre de Fernando III, pero este fiel reporter, que rara 
vez emite opiniones personales, se permite lanzar pullas contra ambos, viniendo a 
decir que uno, por haber sido depuesto por sus súbditos, y el otro, por miedo a los 
calores del verano, fracasaron en sus campañas, y dando a entender que sólo 
Fernando era el héroe designado por la divina providencia para recuperar las tierras 
del Islam para la cristiandad: 

En ese mismo verano, el rey leonés asedió Badajoz y el rey portugués Elvás, junto a 
Badajoz; pero después de un largo asedio, frustradas sus esperanzas, se retiraron de las 
villas asediadas y volvieron cada cual a su tierra. Qué hicieron y cómo se comportaron 
los reyes y sus vasallos en el hecho tan noble que habían acometido por común pacto, 
firmado entre ellos muchos días antes, no es de nosotros decirlo, ya que personas 
distintas opinan diversamente, aunque [es] de concorde y común sentencia de todos que, 
después de innumerables gastos y muertes de hombres, los sarracenos se glorían por la 
defensa de las villas y las retienen hasta hoy. Se afirma, sin embargo, por muchos dignos 
de crédito, que el rey de Portugal, destituido por los suyos, gimiendo y doliéndose más 
de lo que puede creerse, se retiró, y el rey de León, no queriendo soportar el fuego del 
calor en verano, marchó hacia Galicia, disponiéndose a visitar el sepulcro del Apóstol 
Santiago (cap. 50).368

   
367  Véase el mapa del reino de Jaén en J. González, Fernando III, I, p. 306. Don Rodrigo, 
erróneamente, atribuye la conquista de estos castillos a Fernando III en 1229: «Y penetrando por tercera 
vez en la tierra de los árabes, tomó Sabiote, Jódar y Garcíez y las guarneció con soldados, y luego de 
llevar a cabo otras incursiones regresó a la ciudad de Toledo» (p. 344). 
368  Las campañas de Sancho II de Portugal (1223-1248) y la de Alfonso IX de León tuvieron lugar en 
junio y principios de julio de 1226, sin duda la época más calurosa del año en Extremadura. Alfonso IX 
estaba en Santiago de Compostela el 11 de enero de 1227. Don Juan aclara que los sarracenos retuvieron 
las villas y «las retienen hasta hoy», lo que indica que esta sección de la Chronica fue escrita antes de 
1230, que fue cuando Alfonso IX finalmente conquistó Badajoz. 



8 

 
DON JUAN Y LA CONQUISTA DE CÓRDOBA 

 
La conquista de Córdoba fue el hecho de armas más importante de Fernando III en 
vida de doña Berenguela y de su canciller y biográfo. Fue también la culminación de 
muchas circunstancias favorables que concurrieron al mismo tiempo. Tenemos la 
buena fortuna de conocer con precisión los particulares de la campaña por la 
presencia en ella de don Juan quien, después de seis años de haber abandonado su 
Chronica, vuelve a tomar la pluma para narrar unos hechos de los que fue testigo: 
«Se trata, escribe F. J. Hernández, del relato más autorizado con que contamos sobre 
estos hechos, vividos al lado de Fernando III».369 
 Con la conquista de Capilla y la consagración de la mezquita como iglesia 
cristiana por el arzobispo de Toledo y el obispo de Palencia se cierra, por así decir, la 
primera fase de las intervenciones personales de Fernando III en la reconquista de al-
Ándalus entre 1224 y 1227. Fernando «volvió a Toledo, junto a su madre, alrededor 
de la festividad de la Asunción de Santa María [15 de agosto de 1226] con gran gozo 
y honor» (cap. 50). 
 El diplomatario de Fernando III, que es nuestra guía principal para seguir de 
cerca sus actividades durante el trienio 1227-1230 en que el rey se halló lejos del 
teatro de operaciones en el sur, tiene numerosas lagunas. No obstante, el testimonio 
de los tres grandes cronistas nos ayuda a reconstruir los acontecimientos principales 
en la lucha contra los musulmanes durante esos años, que vieron como protagonistas 
a Alvar Pérez de Castro y a Alfonso Téllez, junto con los varios concejos de la 
Transierra y las Órdenes militares. 
 En otoño de 1228, Fernando regresó a la frontera. En Andújar halló enfermo a 
don Alvar Pérez de Castro. Cuando estaba acampado a orilla del Guadalquivir, llegó 
Abulcasin, enviado de Abu’l-Ula, rey de Sevilla, con la solicitud de la tregua de un 
año, tras el pago de 300.000 «marevedís de plata» para «que le non fiziese mal en su 
tierra». Don Fernando aceptó.370  El rey de Castilla, a continuación, salió para Jaén; 
   
369  «La corte de Fernando III y la casa real de Francia», p. 125. Complemento de la narración de don 
Juan fue la que nos dejó el monje Aubri (o Alberico) Trois-Fontaines, el cual no estuvo presente, pero 
que compuso su relato basándose en testigos oculares, los monjes-soldados de Calatrava, que enviaban 
regularmente informes a la casa madre de la Orden del Císter a la que pertenecía Aubri. El pasaje 
pertinente de su Chronica, puede consultarse en el mismo F. J. Hernández, art. cit., Apéndice V, pp. 147-
148. 
370  Cfr. Crónica de Castilla, BN, Ms.7403, fol.176v, en J. González, Fernando III, I, p. 311. 



216 H. Salvador Martínez 

pasó Guadalbullón, destrozando torres, molinos, viñas y huertas hasta Atorimar; 
estragó Montejícar y su tierra hasta Granada; después regresó a Toledo, donde se 
hallaba el 8 de diciembre.371 
 Se desconoce cuándo regresó a la meseta, pero el 6 de enero de 1229 lo hallamos 
con toda su familia en Talamanca y el 4 de febrero en Muñó, el 23 de marzo en 
Cisneros, y el 6 de mayo en Soria, de nuevo camino de Toledo donde llegó el 20 de 
mayo. Estando en Toledo en esa fecha con toda la familia real concedió un importante 
privilegio a su «querido canciller don Juan, abad de Valladolid, y a los clérigos de 
Santa María, por los muchos servicios que incesantemente me hacéis todos los días». 
El canciller Juan, abad de Valladolid y después obispo de Osma, como se ha dicho, 
es el mismo que escribió la CLRC. Este documento, como se dijo más arriba, aunque 
fue escrito por el escriba Sancho «por mandato del canciller», está redactado en un 
latín impecable. Parece que don Juan se esmeró en la preparación del diploma 
destinado a su iglesia: lleva el signo rodado con sello de plomo y está confirmado por 
todos los oficiales y nobles de la curia, nueve obispos, destrás de los cuales aparece 
su firma: «Juan, canciller del señor rey, abad de Valladolid, confirma».372 
 La documentación de la época habla claramente de la presencia continua de don 
Juan en la vida de la corte y del reino: el 4 de junio de 1229, estando en Toledo, doña 
Berenguela, «por la gracia de Dios reina de Castilla y Toledo, con el consentimiento 
y el beneplácito de mis queridos hijos, es decir, don Fernando, ilustre rey de Castilla 
y Toledo, y el infante don Alfonso, con ánimo agradecido y de espontánea voluntad, 
por mi propia salud y por el remedio de mi alma y el alma de mi padre y de mi 
madre...» doy a don Gonzalo, maestro de la Orden de Calatrava «aquella villa mía que 
llaman Bolaños con sus vasallos y con todas las heredades...».373 El diploma, otorgado 

   
371  Crónica de Castilla, fol. 176v-177v; y cfr. los diplomas emanados en Toledo el 7 y 8 de diciembre 
de 1228 (Fernando III, II, nn. 242 y 243, pp. 282-285). En ambos diplomas aparece la familia real al 
completo, incluyendo doña Beatriz, los hijos, Alfonso, Fadrique y Fernando, y su madre, doña 
Berenguela, con cuyo «consentimiento y beneplácito», Fernando los concede. 
372  «Iohannes, domini regis cancellerius, abbas Vallisoleti, conf.» (A.C. de Valladolid, leg. XIX, núm. 
6, original; cfr. Fernando III, II, n. 249, pp. 289-291). Cfr. M. Mañueco Villalobos y J. Zurita Nieto, 
Documentos de la iglesia colegial, III, Apéndice. 

 373  AHN, Calatrava, Registro de escrituras de Calatrava, II, fol. 113. Publ. en J. González, Fernando 
III, II, n. 250, pp. 291-292. Se ha discutido si se trata de Bolaños de Campos, villa disputada entre Castilla 
y León que Berenguela había recibido como resultado del tratado de Cabreros, o del Bolaños que estaba 
en el Campo de Calatrava, en la frontera de al-Ándalus, que después fue conocido como «Castillo de 
doña Berenguela». Dadas las circunstancias del momento y el hecho de que la Orden de Calatrava estaba 
ayudando a Fernando en aquel momento, creo que la donación se refiere a Bolaños de Calatrava y que 
fue hecha como recompensa por sus servicios y para que la mantuviese, sirviéndose de ella en la línea de 
defensa de Castilla. Cfr. J.M. Mendoza Garrido, «La organización del territorio calatravo en la época de 
Fernando III. El caso de Bolaños», AH, 234-236, 1994, pp. 335-350, donde se asocia Bolaños con la 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 217 

por doña Berenguela sola, fue revestido de gran solemnidad con su signo rodado 
(«Signum Berengarie, regine Castelle») y la confirmación de todos los grandes de la 
curia, incluyendo su hijo el infante don Alfonso de Molina, y nueve obispos con don 
Rodrigo a la cabeza. Dada su importancia, fue redactado por el canciller del reino, 
Juan de Osma, y escrito por el escriba Juan de Aza, «por mandato del canciller». Es 
una muestra más de cómo, después de haber ocupado el trono de Castilla su hijo 
durante doce años, Berenguela sigue siendo «reina de Castilla y Toledo» como el día 
en que le cedió oficialmente la corona, le acompaña en sus campañas militares y sigue 
otorgando privilegios que autoriza con su signo rodado. Para realzar el diploma de su 
madre, en la misma fecha, Fernando III lo confirma solemnemente con un nuevo 
diploma en el que asimismo la llama «mi queridísima madre doña Berenguela, ilustre 
reina de Castilla y Toledo», es decir, el mismo título que lleva él, y la misma actitud 
hacia su madre que había tenido siempre. Fernando no ha cambiado un ápice en sus 
sentimientos, a pesar de la escena de Muñó de 1224.374 
 Mientras Fernando con su corte se hallaba por el norte, al-Ándalus estaba 
cambiando rápidamente debido a extraordinarios acontecimientos. 

Uno de los factores determinantes del éxito cristiano en el proceso de la conquista 
de al-Ándalus, como se ha dicho, fueron las luchas internas entre los musulmanes que 
llevaron a su desintegración. Si hasta este momento había sido la sumisión y vasallaje 
del desventurado rey de Baeza lo que deparó a los cristianos la oportunidad de hacerse 
con ciudades y castillos, ahora la oportunidad vendrá inesperadamente del 
levantamiento de un cabecilla que, con sus tácticas inesperadas, arrasará como un 
huracán todo el territorio musulmán por conquistar. Don Juan, muy apropiadamente, 
dedica un capítulo a la historia del fenomenal suceso de Ibn Hûd de Murcia: 

Por aquel tiempo apareció en el reino de Murcia un almogávar, plebeyo, según decían, 
pero valeroso con las armas, llamado Avenhut, que luchó contra los murcianos, y los 
venció, y capturó a su rey, a quien puso en cadenas, y obtuvo la ciudad y el reino con el 
consejo de cierto moro poderoso y prudente, a quien el propio Avenhut después mató. 
Perseguía con odio implacable a los almohades, predicando públicamente que no se les 
debía obedecer como cismáticos que eran dentro de su ley, ya que no obedecían al señor 

   
donación de Berenguela; y E. Rodríguez-Picavea Matilla, «El Campo de Calatrava en la época de 
Fernando III», en J. González, Fernando III y su tiempo, pp. 369-373. 
374  Concedo itaque vobis illam donacionem de Bollannos quam carissima genitris mea domina 

Berengaria, illustris regina Castelle et Toleti, vobis dedit, addens quod numquam accipiam pectum 
[pecho] neque petitum [pedido] de predicta villa. Illam quoque donationem vobis concedo eo 
modo sicut eam vobis contulit mater mea, illam iure hereditairo perpetuo habeatis et 
irrevocabiliter libere et quiete possideatis in eternum (AHN, Calatrava, R-63, original, y Registro, 
II, fol. 143, copia del siglo XVI; en J. González, Fernando III, II, n. 251, pp. 292-293). 



218 H. Salvador Martínez 

de Bagdad, que es de la familia de Mahoma. Decía que por esta causa sus mezquitas 
debían ser purgadas como manchadas de la superstición de los almohades. Decía 
también que estos mismos almohades eran opresores del pueblo de Andalucía, pues así 
se llama la tierra de los moros del mar acá, de donde los pueblos, que algunos creen que 
son vándalos, se llaman también andaluces. 

Los andaluces, pues, creyendo que una virtud divina operaba en él –porque este pueblo 
tiene la costumbre de seguir lo novedoso a la más mínima insinuación– se apartaron del 
señor de los almohades y siguieron a Avenhut como rey y señor, quien, para agradarles 
y afirmar enemistades capitales entre almohades y andaluces, cayó sobre los almohades, 
decapitando, yugulando o imponiendo penas diversas a los hombres, amputando las 
mamas a las mujeres, y extinguiendo con muerte miserable la vida de los niños. 

Cuando, por su parte, el rey hispalense oyó que Murcia con Avenhut se había rebelado 
contra él, preparó un ejército y, llegando a aquellas tierras, asedió Murcia, pero frustrado 
en su propósito volvió a Sevilla. Y aunque los murcianos soportaron muchos males en 
el asedio, se adhirieron a Avenhut, que con el consejo y ayuda de los murcianos en breve 
tiempo obtuvo casi toda Andalucía, pues espontáneamente se le sometían apartándose 
del dominio de los almohades, que les parecía pesado e intolerable. 

El rey de Sevilla, viendo que el peligro para él era inminente, fingiendo como razón de 
su partida que quería pasar el mar para pedir ayuda contra los que se habían rebelado, 
dejó en Sevilla en su lugar a su hijo y él se fue a Ceuta. Pero los sevillanos cogieron a su 
hijo y lo pusieron en cadenas, e indicaron a Avenhut que viniera a ellos que lo recibirían 
como a rey en servicio y obediencia. Los envió a su hermano, a quien recibieron con 
honra en su lugar. 

Los hombres de Granada y de Jaén y los cordobeses y todas las otras villas circundantes 
recibieron al mismo Avenhut como señor y rey. Los almohades que tenían la defensa de 
Jaén se la entregaron, salvas sus vidas y las de sus hijos y mujeres. Contra el rey de 
Valencia que era de la familia de los almohades, se rebeló un nieto del rey Lope; cuando 
el rey de Valencia lo supo, marchó junto al rey de Castilla, nuestro señor, implorando su 
ayuda contra los rebeldes. Y así Avenhut en breve tiempo tuvo casi toda Andalucía, 
menos Valencia, en la que se rebeló el citado moro (cap. 53). 

La historia de Ibn Hûd (1228-1238), plebeyo, adalid almogávar, o soldado de 
fortuna, cuyo triunfo fulminante en al-Ándalus narra don Juan como preámbulo a la 
conquista de Córdoba y, podemos decir, de Sevilla, que él ya no trató, se puede decir 
que es la historia del nacionalismo musulmán hispano contra todos los movimientos 
precedentes venidos del Magreb, desplegando en este caso una furiosa oposición a 
las autoridades almohades, a las que acusa de opresores y corruptos. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 219 

Ibn Hûd descendía de la familia de los reyes de Zaragoza del s. XII. Fue 
proclamado rey de Murcia el 5 de agosto de 1228.375 Su rebelión contra el rey de 
Murcia enganchó el descontento popular contra su soberano, rechazando la autoridad 
del califa almohade marroquí del que dependía Murcia y abrazando la del califa 
Abasida de Bagdad porque «es de la familia de Mahoma». Debemos reconocer, una 
vez más, que don Juan tenía un conocimiento extraordinario de la situación político-
religiosa del Islam peninsular. No sabemos cuáles fueron sus fuentes, pero su versión 
de los hechos no difiere mucho de la de Ibn Abi Zar el cual se ocupa del revoltoso 
murciano con menos admiración, si cabe, que nuestro cronista.376 
 En cuanto al origen del nombre «Andalucía», no queda claro quién es el que 
dice que no procede de los «vándalos», sino de «al-Ándalus», ¿Ibn Hûd? o ¿Juan de 
Osma?. Si se trata de éste, parece indicar que no acepta la etimología tradicional, 
como procedente de los «vándalos», sino de «al-Ándalus»: «pues así se llama la tierra 
de los moros del mar acá, de donde los pueblos, que algunos creen que son vándalos, 
se llaman también andaluces», o «andalusíes».377 
 El fenómeno Ibn Hûd debió de alarmar a Fernando y sus consejeros, de tal 
manera que no tuvo más remedio que tomar medidas urgentes para atajar a aquel 
forajido que estaba soliviantando el sur. Entre el 4 de junio y el de 25 de septiembre 
de 1229, debió de tener lugar la razzia llevada a cabo por don Fernando cuando con 
su hueste se dirigió hacia el territorio de Úbeda. De nuevo, destrozó mieses, viñas y 
huertas, tomó Sabiote y arrasó también el campo de Iznatoraf, conquistanto Garcíez 
y Jódar y llegando hasta Jaén. Ibn Hûd, que estaba al acecho de los movimientos del 
rey de Castilla, no se atrevió a atacarle y prefirió ausentarse. Al final de esta campaña 
fue cuando, como se dijo, don Fernando recibió los 300.000 maravedís de plata de 
Abu’l-Ula y regresó a Toledo.378 
 La campaña de 1230 fue preparada meticulosamente con gran antelación. La 
razzia de los alrededores de Jaén del año anterior para demostrar al rebelde Ibn Hûd 
   
375  Cfr. D. Lomax, The Reconquest of Spain, pp. 139-141; J. O’Callaghan, Medieval Spain, p. 339. 
376  Al-Quirtas, ed. cit., pp. 525-528. 
377  Los vándalos eran un pueblo germánico que invadió y se asentó en el s. V en el sur de la provincia 
romana llamada Bética (hoy Andalucía). En el 429 pasaron el Estrecho y se establecieron en Mauritania 
(hoy Marruecos). Su reino fue conquistado dos siglos más tarde por el emperador de Bizancio Justiniano 
en 534. Según algunos estudios recientes, el nombre Andalucía probablemente deriva del Océano 
Atlántico, antes bien que de los vándalos. Cfr. J.F. O’Callaghan, The Latin Chronicle, p. 106, nota 5; y 
Joaquín Vallvé, «Sobre algunos problemas de la invasión musulmana», Anuario de Estudios Medievales, 
4, 1967, pp. 361-367. 
378  Crónica de Castilla, fol. 177r, en J. González, Fernando III, I, p.312; y De rebus Hispaniae, 9, 12, 
donde dice que estas operaciones tuvieron lugar en el tiempo en que el legado pontificio estaba en España, 
lo cual no nos ayuda mucho, ya que el cardenal d’Abbeville llegó en 1228 y regresó a Roma en 1229; en 
todo caso, se cree que tuvieron lugar antes de finales del 1229. 



220 H. Salvador Martínez 

con quién tendría que vérselas era parte del plan, pero tanto el rey como sus 
consejeros sabían lo difícil que iba a ser el asedio de Jaén, para el cual se requerían 
poderosas máquinas de abatir. Desde Muñó, donde estuvo, por lo menos, del 16 de 
diciembre hasta el 10 de marzo de 1230, se encaminó, por Guadalajara (12 de abril), 
a Toledo, donde llegó antes del 27 de abril acompañado de toda su familia, 
permaneciendo en la ciudad hasta el 25 de mayo. Durante este mes probablemente se 
enteró de que su padre había tomado Mérida y Badajoz y que se encaminaba hacia 
Santiago para preparar la próxima campaña, como tenía por costumbre. 
 Don Fernando salió con su hueste de Toledo alrededor de San Juan (25 de junio), 
sitió la ciudad de Jaén, causando enormes destrozos, empleando para ello recias 
máquinas «que tiraban muchas piedras».379 Durante el asedio, las mesnadas de don 
Alfonso Téllez y las milicias del concejo de Ávila conquistaron numerosos castillos 
y aldeas de los alrededores.380 Pero, al cabo de tres meses de duro asedio, viendo que 
no podía tomar la ciudad a causa de la multitud de sus defensas y la fortaleza del lugar 
sin gravísimas pérdidas para los suyos, «aconsejado por sus ricos omes», levantó el 
asedio unos días antes de la fiesta de San Miguel (29 de septiembre). Don Rodrigo 
que asistió personalmente a la campaña escribe: «A continuación sitió Jaén [año 
1230] y atacó con poderosos ingenios; pero al comprobar que la ciudad estaba dotada 
de tales defensas que no había medio humano de conquistarla, tras deliberar con sus 
nobles se retiró de allí» (De rebus, IX, 14, 346-348). 
 En el viaje de regreso a Toledo, al pasar por Guadalerza, un mensajero de su 
madre le comunicó la triste noticia de la muerte de su padre y le anunció que su madre 
venía a su encuentro: 

... y cuando había llegado a Guadalferza, recibió la noticia de que su padre había 
marchado de este mundo en Vilanova de Sarria y había sido enterrado en la iglesia 
de Santiago, en la era de 1268 [Alfonso IX falleció el 24 de septiembre de 1230], y, 
además, que había dejado el reino a las hijas que había tenido con la reina Teresa. 
Por este motivo, su madre la noble reina Berenguela venía a su encuentro con la 
maternal preocupación de que se apresurara cuanto antes a hacerse cargo del reino 
de su padre –cosa que por dos veces le habían jurado los obispos, los nobles y los 
concejos de las ciudades por mandato de su padre–, no fuera a ser que con el retraso 
surgiera algún problema. Se encontraban con él el arzobispo Rodrigo de Toledo, 
Lope Díaz, Álvaro Pérez, Gonzalo Ruiz, García Fernández, Alfonso Téllez, 

   
379  Crónica de Castilla, fol. 177r; De rebus, IX, 14. 
380  Cfr. Crónica de la población de Ávila, ed. A. Hernández Segura, Valencia, 1966, pp. 42-44, donde 
se decriben las gestas de las milicias de Ávila en esta campaña para conquistar Jaén. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 221 

Guillermo González, Diego Fernández y otros nobles y magnates y muchos 
caballeros de las ciudades, quienes, acompañando al ilustre rey...381 

 El mensaje no podía ser más claro: su padre había muerto y había declarado 
herederas del reino a sus hijas. El rey siguió el camino con los suyos y, al llegar a 
Orgaz, «... encontraron a la noble reina en el pago que se llama Orgaz y desde allí se 
trasladaron todos juntos a la ciudad regia» (ib.). Berenguela estaba impaciente; no se 
contentó con el envío del mensajero, sino que fue ella misma en busca de su hijo.382 
 Doña Berenguela, «con cuidado de madre», tenía buenos motivos para 
«acuciar» a su hijo, ya que mientras Fernando se ocupaba de lo que ocurría en la 
frontera, las hijas de Alfonso IX no perdieron tiempo en dirigirse a León para 
reclamar la corona. Dice Juan de Osma: 

… cuando conocieron la muerte del padre, aunque no estaban muy lejos del lugar donde 
el padre murió, dieron rápida vuelta y llegaron a Astorga, y no fueron recibidas como 
ellas querían. Salieron indignadas de allí y llegaron a León, donde de igual forma no 
fueron recibidas como querían, pues la respuesta del pueblo y obispos era que recibirían 
sus personas y les servirían de buen grado, pero no a los soldados u hombres armados. 
Llegaron a Benavente, donde recibieron una respuesta semejante. Llegaron por último a 
Zamora, con su madre la reina doña Teresa, que siempre las acompañaba, y allí fueron 
recibidas, pues eran adictos a las nobles señoras Ruiz Fernández, apodado el feo, hijo del 
conde Froilán, y otros muchos de la tierra de León (cap. 60).383 

Nuestro cronista, por supuesto, está hablando de las dos hijas, Sancha y Dulce, 
que Alfonso IX había tenido con su primera esposa, doña Teresa de Portugal, a las 
que últimamente había hecho ciertas vagas promesas de dejarles el reino.384 Pero los 
leoneses, que habían reconocido como heredero a Fernando ya en 1206, después de 
la muerte de Alfonso IX, se negaron a aceptar a las infantas, ya que, a diferencia del 

   
381  Cfr. Crónica de la población de Ávila, ed. A. Hernández Segura, Valencia, 1966, pp. 42-44, donde 
se decriben las gestas de las milicias de Ávila en esta campaña para conquistar Jaén. 
382  De rebus Hispaniae, 9, 14, pp. 346-347. Alfonso X describe el ánimo de su abuela en términos 
mucho más dramáticos: 

Onde la noble reyna donna Berenguella, su madre del rrey don Fernando, con cuedado de madre, 
salió al rey don Fernando bien acá al camino por o venie, por acuçiarle que fuese quanto más 
podiese a reçibir el regno de ssu padre, antes que nasçiesse ý por ventura algún estorvo (PCG, II, 
cap.1038, p. 722). 

383  Este Ruiz, o Rodrigo, Fernández, el feo, era hijo de Fernán Rodríguez de Cabrera, el cual se había 
casado con una hija del conde Froila, o Froilán, Vermúdez de Trastámara. 
384  Cfr. J. González, Fernando III, I, pp. 247-252, donde repasa todos los compromisos contraídos por 
Alfonso IX en relación con la sucesión de su hijo Fernando, así como las últimas declaraciones del 29 de 
abril (en el Fuero de Cáceres), y 1 de agosto de 1230 (en la donación de Montánchez) de las que se 
desprende su aparente voluntad de dejar el reino a sus hijas (ib., pp. 255-259). 



222 H. Salvador Martínez 

uso de Castilla, la tradición leonesa en materia de sucesión, a pesar de todos los 
esfuerzos de Alfonso IX por poner a su hija Sancha en el trono, no permitía que 
subiesen al trono las mujeres cuando vivía un heredero varón como era Fernando.385 

Doña Berenguela que, según don Rodrigo, «planeaba todo con gran habilidad», 
se había propuesto poner a su hijo Fernando en el trono de León, se encargó de que 
esto se llevase a cabo sin conflictos armados, porque los partidarios de las infantas 
no cedían en sus aspiraciones. En un célebre encuentro con doña Teresa, madre de 
las infantas, llegaron a un acuerdo, conocido como el Pacto de las dos madres, por 
el que, a cambio de una pensión vitalicia, doña Sancha y doña Dulce, recunciaban a 
todo derecho a la corona de León. Don Juan de Osma, con toda probabilidad autor 
de documento, lo describe así: 

Las condiciones, pues, de la concordia fueron éstas: el rey asignó a sus hermanas en 
lugares fijados 30.000 maravedís, que habían de recibir anualmente mientras vivieran, 
añadidas muchas condiciones que se contienen en cartas sobre esto escritas. Las 
hermanas, por su parte, renunciaron al derecho, si alguno tenían en el reino, y 
destruyeron las cartas paternas sobre la sucesión o sobre la donación del reino a ellas. 
Mandaron además que los castillos o defensas, que los suyos tenían, fueran entregados 
en su nombre a nuestro rey, excepto algunos castillos que debían retener sus partidarios 
para la defensa del pacto (cap. 61). 

Fernando firma el pacto con el nuevo título que venía usando desde el 7 de 
noviembre: «Yo Fernando, por la gracia de Dios, rey de Castilla y Toledo, de León y 
de Galicia»; y añade: «y para que el presente escrito tanga mayor vigor y firmeza 
queremos reforzarlo con mi sello, el de la señora reina doña Berenguela, mi madre, 
y el de las infantas mis hermanas». 

El el 8 de diciembre de 1231 el papa Gregorio IX, además de ratificar el pacto, 
aceptó también extender su protección a las dos hermanas y a su madre. Fernando 
respetó escrupulosamente el acuerdo mientras vivieron sus hermanas.386 
 Alfonso X, siguiendo muy de cerca al Toledano, vuelve, una y otra vez, sobre la 
parte que jugó su abuela Berenguela en la adquisición del trono de León para su padre: 

Y de esta manera obtuvo de allí en adelante el rey don Fernando en paz y regocijo todas 
las fortalezas y todas las ciudades y todos los castillos del reino de León; y de allí en 
adelante brilló la sabiduría de la noble reina doña Berenguela y cuán grande fue, porque 

   
385  Cfr. J. González, Alfonso IX, I, p.188 y sobre todo nota 75. Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la 
Grande, pp. 676-693. 
386  La copia del Vaticano (Regestum de Gregorio IX, vol. 15, núm. 161, fol. 141, en Auvray, 
Regestum, pp. 747-752), es la única que se conoce de este importante documento; la reproduce J. 
González, Fernando III, II, n. 270, pp. 311-314. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 223 

por su inteligencia dio el reino de León a su hijo Fernando, lo mismo que anteriormente 
le había dado el reino de Castilla que le pertenecía a ella por ser heredera; y de tal manera 
supo ella ordenar todas las cosas que, a pesar de que la unión de estos dos reinos 
desagradó a casi todos, ella se esforzó de llevarla a cabo de tal manera que se hizo sin 
sangre ni contienda alguna, y las gentes vivieron en paz y alegría (PCG, II, p.724a-b).387 

Con la firma del Pacto de las dos madres, se puede decir que se cerraba la 
disputa legal por la herencia del trono de León, pero don Juan, testigo de la historia, 
añade un particular que no aparece en don Rodrigo, la existencia de descontentos en 
el reino de Galicia, donde las infantas seguían teniendo partidarios: 

Y, así pues, en breve tiempo, puesto que lo dispuso Dios, en cuya mano está el reino de 
los hombres, nuestro rey poseyó en paz el reino paterno, excepto Galicia, a la cual no 
pudo acudir de inmediato y en la que perduraba una no pequeña turbación originada a la 
muerte del padre. En la persona, pues, de nuestro rey, se unieron los dos reinos, que se 
habían separado a la muerte del emperador [Alfonso VII en 1157] (cap. 61).388 

Fernando, a los tres días de la firma del pacto con sus hermanas, estando todavía 
en Benavente, puso en movimiento no sólo todos sus medios a disposición para 
iniciar una campaña de relaciones públicas, para ganarse las mentes y los corazones 
de muchos leoneses que secretamente sentían una verdadera aversión a aquella unión 
de los dos reinos («la unión de estos dos reinos desagradó a casi todos», dice su hijo), 
temerosos de que Castilla prevalecería, en detrimento de su independencia e 
intereses. No solo fueron las intervenciones personales del rey, sino también las de 
su cancillería, las que se pusieron en movimiento con el fin de atraer a su causa 
aquellos centros de poder que podían poner obstáculos al proceso de unificación de 
los dos reinos, incluyendo el rey de Portugal.389 

   
387  Cfr. Crónica de Veinte Reyes, XIV, 17, pp. 305-306. No menos explícito fue don Rodrigo al 
comparar la entrega del reino de Castilla a Fernando por doña Berenguela en 1217 con la destreza que 
ésta usó para colocarlo en el de León: « ... et in hoc enituit quamplurimum regine nobilis sollers cura, 
qua non minori gracia regi filio dedit hoc regnum Castelle, quod ad eam iure hereditario pertinebat»[y 
en esto refulgió a más no poder la sagaz disposición de la noble reina, que logró este reino para su hijo 
con no menos acierto que el reino de Castilla, que le correspondía a ella por derecho de sucesión] (De 
rebus Hispaniae, 9, 15). 
388  Lucas de Tuy aclara que las perturbaciones en Galicia no eran causadas por motivos políticos, sino 
por la actividad criminal de malhechores y disturbadores de la paz pública contra los cuales era necesario 
usar otras medidas, afirmando que Fernando desterró a los caballeros que, en protesta por algunas 
decisiones tomadas por Alfonso IX, aprovecharon la confusión durante la transición de la corona, 
quemando los palacios de su padre (Chronicon mundi, IV, 112). 
389  La PCG pone la entrevista de Fernando III con el rey de Portugal, Sancho II, en Sabugal por estas 
fechas (II, cap. 1040, p. 424). Efectivamente, el rey se hallaba en Sabugal (Badajoz) el 2 de abril de 1231 
(J. González, Fernando III, II, n. 316, pp. 363-364). 



224 H. Salvador Martínez 

Durante los próximos dos años Fernando, consciente de la resistencia por parte 
de algunos grupos que evidentemente hubiesen preferido la independencia del reino 
de León, se dedicará a consolidar su poder en ambos reinos. En el periodo que va 
desde la concesión de los Fueros de León, otorgados estando todavía en Benavente 
el 19 de diciembre de 1230, hasta el 4 de enero de 1232, en que lo hallamos en 
Villanueva de Sarria, en ruta hacia Galicia, la cancillería emanó más diplomas y más 
fueros que en ningún otro periodo de su reinado (un total de 111), comparable sólo 
con los 92 que emanó durante su permanencia en Galicia y Asturias. Esta intensa 
actividad de la cancillería real es sólo un indicio de la gran ofensiva que Fernando III 
y su madre lanzaron para ser aceptados en los rincones más remotos del nuevo reino. 
 La pacificación del reino de León y la búsqueda de la aceptación popular llevó 
más tiempo de lo que tanto Fernando como su madre habían pensado. Por lo cual, no 
pudiendo dejar el proceso de unificación de los reinos a medias, Fernando tuvo que 
ausentarse temporalmente de la campaña por la conquista del sur. No obstante, 
cuando le llegaron las noticias de que los musulmanes habían vuelto a hacerse con 
Quesada, en 1231 concedió al arzobispo de Toledo el derecho a poseer dicha villa 
con todos sus castillos y pueblos, si podía conquistarla. Don Rodrigo organizó un 
poderoso ejército y en abril ya se había hecho con Quesada y unos catorce castillos y 
pueblos de los alrededores.390 El emprendedor arzobispo organizó los territorios 
conquistados como un señorío arzobispal, fortificando las ciudades y castillos, 
otorgando fueros, promoviendo muy activamente la repoblación e incluso 
obteniendo del papa Gregorio IX el permiso para comerciar con los musulmanes en 
materias estratégicas, como eran armas, caballos y hierro, actividad hasta ese 
momento estrictamente prohibida a los cristianos. 
 Además de las actividades de don Rodrigo, durante el periodo que Fernando III, 
por necesidad, tuvo que ocuparse de los asuntos internos de Castilla y León, la 
frontera del sureste estuvo encomendada a las competentes Órdenes Militares. Pero 
también intervinieron personalidades de la corte como don Álvar Pérez de Castro que 
lanzó la célebre cabalgada de 1231. En esta cabalgada participó activamente el joven 
príncipe don Alfonso, heredero de la corona, el cual, con apenas diez años, pudo 
contemplar los horrores de la guerra y ver cómo los soldados cristianos descabezaban 
sin piedad a los prisioneros musulmanes, asunto que recordó en pasajes de gran 
tensión dramática en su Estoria de España.391 

   
390  La campaña está bien descrita, en tercera persona, en su obra (De rebus Hispaniae, 9, XV, pp. 348-
349). 
391  PCG, II, cap. 1041, p. 725b; y cfr. CVR, XIV, cap. 19, p. 306; L. de Tuy, Crónica de España, IV, 
XCIV, pp. 427-428; y H.S. Martínez, Alfonso X, pp. 95-97. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 225 

  Aquel mismo año, el hermano del rey, don Alfonso de Molina, y Álvar Pérez 
de Castro condujeron una razzia que, pasando por Córdoba y Sevilla, los llevó a 
Jerez, donde lucharon contra un ejército mucho más numeroso de Ibn Hûd. Para no 
correr peligro de rebelión, antes de empezar la batalla, los cristianos mataron a todos 
los prisioneros que habían capturado y después se confesaron mutuamente. A 
continuación, al grito de «¡Santiago!» y «¡Castilla!», se lanzaron a la batalla con la 
ayuda de Santiago al cual los mismos musulmanes, más tarde, dirán haber visto en 
medio de la pelea, cabalgando en un caballo blanco con la espada en la mano derecha 
y un pendón blanco en la izquierda.392 
 La derrota de Jerez, después de la que anteriormente le había infligido Alfonso 
IX de León en Alange, acabó prácticamente con el poderío de Ibn Hûd en el suroeste 
de al-Ándalus. Efectivamente, el rey de León cuando se enteró de que Ibn Hûd había 
ocupado Mérida, que pertenecía a la diócesis de Santiago, y por tanto zona bajo su 
influencia, no pudo tolerar aquella intromisión en su territorio, de tal manera que: 

… alrededor de la cuaresma que se avecinaba,393 con una pequeña parte de su milicia y 
también con algunos concejos, entró en tierras de moros y asedió una ciudad antiguamente 
populosa, que entonces estaba reducida a modo de pequeña villa, a saber, Mérida… 
Mientras el rey empleaba su tiempo en el asedio, algunos hermanos de la Orden de 
Santiago se apoderaron del castillo de Montánchez; Mérida, por su parte, se entregó al 
rey… Por su parte Avenhud, encontrándose en tierra de Córdoba, reunió, con la intención 
de entablar combate, una multitud de soldados e infantes y llegó a cierto castillo junto a 
Mérida. Cuando el rey leonés supo que Avenhut venía para luchar con él, salió de Mérida 
y colocó sus campamentos más allá del río Guadiana. A la mañana siguiente, ambos 
ejércitos salieron al campo y por auxilio de Nuestro Señor Jesucristo, aunque eran pocos 
los que estaban con el rey leonés respecto a la multitud de moros, les vencieron y mataron 
muchos de ellos, y el propio Avenhud huyó y marchó confundido (cap. 56).394 

 Cuando los habitantes de Elvas, junto a la frontera con Badajoz, se enteraron de 
que Ibn Hûd había sido derrotado y huido del campo, 

abandonaron el castillo y huyeron de noche. Unos portugueses, que volvían de la batalla, 
en la que habían estado con el rey leonés, encontraron abiertas las puertas de la villa, 
entraron y no encontraron a nadie; retuvieron el castillo y notificaron esto al rey de 

   
392  Cfr. L. de Tuy, Crónica, IV, XCIII; y PCG, II, cap. 1040, p. 724; Crónica de Veinte Reyes, XIV, 
caps. XXII y XXIII. 
393  Miércoles de Ceniza fue el 20 de febrero de 1230. 
394  Debemos a don Rodrigo el detalle de que esta batalla tuvo lugar en Alange, a unos 20 km al sureste 
de Mérida, en 1230 (De rebus, VII, vi). Como consecuencia de esta victoria, Mérida se rindió en marzo 
de 1230. 



226 H. Salvador Martínez 

Portugal. Al saberlo, envió sus soldados y otros hombres armados para que retuvieran el 
castillo, y así dicho castillo, populoso en aquellas partes, fue adquirido por la gracia del 
Salvador para el nombre cristiano (cap. 57).395 

Al correrse la noticia de las derrotas de Ibn Hûd en el oeste, así como de la caída 
de Jerez en el este, Sevilla depuso a su hermano y declaró su independencia bajo un 
consejero de la ciudad, al-Bajji; lo mismo hizo Niebla bajo Ibn Mahfut (h.1235) y 
Arjona bajo Muhammad ibn Nasr, conocido como ibn al-Ahmar (1232-1273), 
fundador de la dinastía Nasrid, señores de Granada. 

Este fue probablemente el más astuto y hábil político español del siglo XIII. Se 
sentía muy orgulloso de su nombre al-Ahmar, el Rojo, e iba siempre vestido de rojo 
y usaba también un pendón rojo. Considerando sus orígenes humildes, se pudiera 
haber pensado que no sería otra cosa que un rebelde más, como Ibn Hûd, al-Ma’mun 
o al-‘Adil; pero, a diferencia de éstos, fue habilísimo, causando que monarcas mucho 
más poderosos que él se confrontasen y se eliminasen entre sí. Este juego político le 
permitió fundar un reino y una dinastía que sobrevivirá hasta la caída de Granada en 
1492.396 Su alianza con Fernando III, como veremos, contribuyó decididamente a 
acelerar la caída de Córdoba. 
 Finalmente, el 27 de noviembre de 1232, tras arreglar los asuntos en Castilla-
León, Fernando III pudo volver personalmente a la frontera para concentrarse en la 
Andalucía central, donde pensaba sacar buen partido de las disputas entre Ibn Hûd y 
al-Ahmar. Este se aprovechó de la batalla de Jerez para autoproclamarse rey de Jaén 
y Córdoba (1232-1233) y capturar Sevilla, asesinando a al-Bajji, pero, al mismo 
tiempo, se hizo tan odioso a los sevillanos y a los cordobeses que, descontentos de él, 
lo expulsaron y llamaron a Ibn Hûd. Los conflictos y la rivalidad entre ambos tuvieron 
su trágico final unos años más tarde (1238), cuando al-Ahmar asesinó a Ibn Hûd y se 
convirtió en rey de Granada, donde empezó la construcción de los espléndidos 
edificios y jardines de la Alhambra que todavía hoy admiramos. La muerte de Ibn-
Hûd puso fin al movimiento lanzado por él para crear un islamismo nacionalista 
peninsular, que aspiró a crear un califato independiente de Marruecos con una 
ideología antialmohade, poniendo sus miras en las doctrinas provenientes de Bagdad. 
 Mientras estos acontecimientos entre los reyes musulmanes se desarrollaban, 
Fernando llegó a Toledo acompañado de su madre, permaneciendo en la ciudad más 
de un mes (del 27 de noviembre hasta el 6 de enero de 1233), y preparó la gran 

   
395  Elvas se rindió el 26 de mayo de 1230. Era rey de Portugal Sancho II (1223-1248). Cfr. De rebus, 
VII, vi; D. Lomax, The Reconquest of Spain, p. 142. 
396  Cfr. D. Lomax, o.c., pp. 142-144. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 227 

campaña para hacerse con Úbeda, ciudad clave para poder controlar el alto 
Guadalquivir, a la cual puso asedio en esta última fecha.397 Fue un asedio largo y 
penoso que duró más de seis meses (de enero a julio de 1233). Las milicias del reino 
de León (Salamanca, Zamora, Toledo y Ledesma), que después de tres meses, según 
su fuero, se consideraban libres de sus obligaciones militares, abandonaron el asedio 
y regresaron a sus propias tierras, pero Fernando continuó el asedio hasta que los 
asediados se rindieron.398 Una vez conquistada Úbeda, Fernando con su corte regresó 
a Toledo y de allí a Burgos, donde se hallaba en el mes de octubre: «fue recibido en 
Burgos con gran gozo y honor, y deteniéndose allí un poco de tiempo mientras trataba 
ciertos asuntos que eran de utilidad para toda la tierra, se cree que ofendió a Lope 
Díaz, de los principales de Castilla» (65).399 
 No se sabe con exactitud en qué consistió la ofensa, pero parece que tenía que 
ver con el modo irregular con que le habían sido traspasados algunos castillos.400 En 
cualquier caso, fue una distracción que Fernando no necesitaba en aquel momento, 
pero se trataba de un personaje de importancia capital en el reino y el rey no podía 
ignorar su descontento, como se desprende del amplio espacio que le dedica su 
canciller en la Chronica. Don Lope no era un cualquiera en la corte. Tenía una 
impresionante hoja de servicios a la corona. Como hijo de don Diego López de Haro, 
había sucedido a su padre en la alferecía del reino en 1214, cuando apenas contaba 
22 años, pero, aún más que el puesto más importante del reino que ocupaba, don Lope 
era acreedor también de la gran deuda que el reino de Castilla tenía contraída con su 
padre, el cual había sido colmado de favores y tenencias por el abuelo del presente 

   
397  Los cuatro diplomas expedidos durante este mes reflejan la presencia continua de doña Berenguela 
a su lado. «A continuación, escribe don Rodrigo, el rey Fernando sitió de nuevo a Úbeda, fortaleza muy 
poblada, asegurada con soldados y grandes defensas, pero arremetió contra ella con tal ímpetu que los 
asediados se le rindieron a cambio de sus vidas» (De rebus, IX, XV, p. 349). Fernando III expidió tan 
sólo un diploma durante el asedio («Facta carta apud obsidionem de Ubeda»), fechado en el sitio de 
Úbeda el 2 de abril de 1233; no se conoce ningún otro diploma hasta el del 20 de agosto, fechado en 
Arévalo. Cfr. J. González, Fernando III, III, nn. 495 y 496, pp. 7-8. 
398  CLRC, 64. Don Juan recuerda que al mismo tiempo de la toma de Úbeda «el rey de Aragón tomó 
la villa de Burriana, hacia Valencia, ciudad populosa»; y el maestre de Calatrava y el pueblo de Plasencia 
con el obispo asediaron y tomaron el castillo de Trujillo (cap. 64). Efectivamente, don Jaime tomó 
Burriana el 28 de julio. Trujillo, por el contrario, había sido tomada antes, en la fiesta de la conversión de 
San Pablo, el 25 de enero de 1232, por el maestre de Calatrava, don Gonzalo Yáñez. Cfr. J.F. Powers, A 
Society Organized for War. The Iberian Municipal Militias in the Central Middle Ages, 1000-1284, 
Berkeley, University of California Press, 1997. 
399  Sobre este episodio de crisis en el reino, cfr. A. Rodríguez, «Modelos de legitimidad política en la 
Chronica regum Castellae de Juan de Osma», en e-Spania, 2, 2006, p. 15, y también G. Martin, 
«Négociation et diplomatie», e-Spania, 4, 2007. 
400  Don Rodrigo, que estuvo en Burgos durante todo el periodo de la crisis, no dice ni una sola palabra 
de ella. 



228 H. Salvador Martínez 

rey, quien había puesto toda su confianza en él. Además de esta herencia familiar, 
don Lope Díaz había luchado para ganarse la propia, cosa que hizo brillantemente, 
manteniéndose siempre fiel, a pesar de su parentesco con los Lara (estaba casado con 
una Lara), al rey Enrique I y a la regente doña Berenguela durante los días de la crisis 
de sucesión de Alfonso VIII. Con estos antecedentes y su probada lealtad a doña 
Berenguela no debe, pues, sorprendernos que ésta, en la reestructuración de los 
cargos de la curia de su hijo, propusiese a don Lope Díaz para el cargo de alférez real, 
cargo que ocupará ininterrumpidamente, aun durante el periodo que estuvo apartado 
de la corte, hasta el día de su muerte (18 de octubre de 1236). El insigne magnate 
estuvo siempre al lado del rey, desde la decisión de lanzar su campaña contra los 
moros en Muñó en 1224 hasta la reciente campaña de Úbeda. 
 Sus extraordinarios servicios a la corona, con su correspondiente 
reconocimiento en cuantiosas donaciones reales, hace aún más difícil entender los 
motivos de su rebeldía. Dice el canciller Juan de Osma: 

El rencor, preconcebido anteriormente en el asedio de Úbeda, creció día y día, pero el 
fuego encendido todavía no había irrumpido en llama. Se separó, pues, del rey Lope Díaz 
lleno de ira e indignación, principalmente porque se consideraba menospreciado y tenido 
como despreciable ante el rey por muchos indicios, según decía. Preparándose para la 
venganza, comenzó a tratar del contubernio de cierta hija suya con don Nuño, conde de 
Rosellón, nieto del conde de Barcelona y del conde Nuño de Castilla: lo que se realizó 
después de Pascua [23 de abril] del año de gracia de 1234. Alrededor de la misma Pascua 
prometió a otra hija suya mayor con Álvar Pérez en contubernio semejante, porque los 
tres eran parientes en igual grado, pero este contubernio se consumó después de la 
siguiente fiesta de San Miguel [29 de septiembre de 1234] (cap. 65).401 

Estando en Burgos el rey y la reina, su madre, y el arzobispo toledano y los obispos de 
Burgos y Segovia y Osma, que era el canciller, por los que solemne y públicamente en 
el día del Señor y en la iglesia burgalesa, por consejo del obispo de Astorga, que entonces 
estaba en la curia del rey, y los otros jurisperitos, fueron excomulgados Álvar Pérez y 
Mencía López, a la que había desposado, por incesto manifiesto, contra la prohibición 
anteriormente hecha en Burgos por el arzobispo de Toledo y el obispo burgalés (ib.). 

Dado el prestigio de don Lope y de don Álvar Pérez y la posición rígida de 
Fernando III, con ocasión de este contubernio se originó en el reino una no pequeña 
turbación, dice don Juan, «puesto que la voluntad del rey, cuyo beneplácito debía ser 

   
401  Para las varias relaciones de parentesco entre estas familias, véanse los árboles genealógicos que 
trae G. Cirot en su edición de la CLRC, pp. 138, n. 65, 3; y p. 139, n. 65, 4. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 229 

requerido y esperado, como tío materno,402 hermano de la madre de la joven y tutor 
de la misma, puesto que se custodiaba en la cámara de la reina doña Berenguela, no 
fue de ninguna manera requerida, por no decir despreciada» (ib.). 

La crisis familiar, sin embargo, fue resuelta a través de la gran intermediaria, la 
habilísima doña Berenguela quien, consciente del valor de don Lope como alférez 
del reino, y de don Álvar Pérez como aliado imprescindible en aquel momento 
crítico, negoció un acuerdo aceptable a su hijo y a ambos nobles. Escribe don Juan: 

Lope Díaz reconoció que los diecisiete castillos que tenía del reino de Castilla pero que 
no había recibido mediante el portero, eran del rey; y los recibió del rey, mediante su 
portero, y se le aseguró la tierra por un quinquenio gracias a la reina doña Berenguela 
bajo muchas y honestas condiciones, y el hijo confirmó lo hecho por la madre. Y así, por 
la gracia de Aquel, que es nuestra paz [Efe. 2, 14], quedó todo paralizado y la tierra calló 
y descansó [1 Mac. 1,3 y Sal. 75, 9] (cap. 66). 

Gracias a doña Berenguela y a la reina doña Beatriz se obtuvo también la 
reconciliación entre el rey y don Álvar Pérez, el cual, tras la excomunión, había sido 
sentenciado al destierro por don Fernando a tierras de sarracenos: «… pero las reinas, 
muy prudentes señoras, presintiendo los males, que podrían acontecer en nuestra 
frontera de la confederación de Álvar Pérez con Avenhut, rey cismarino de los moros, 
actuaron eficazmente para que Álvar Pérez fuera restituido al favor real: y así fue. Y 
así recuperó su tierra y sus castillos» (cap. 66). 
 En el pasado reciente (1226-1235), aprovechando la crisis interna del Islam 
peninsular y las luchas entre los caudillos musulmanes, la oportunidad de desmembrar 
el viejo imperio almohade había atraído repetidos ataques contra las grandes ciudades 
del sur, no solo por parte de los aliados de Fernando III, sino también por parte de 
bandas de guerreros cristianos en busca de botín. Muchos de estos ataques, 
especialmente los lanzados contra Córdoba, habían terminado en el fracaso. Pero las 
cosas cambiaron radicalmente en la primavera de 1235, cuando uno de estos grupos, 
cristianos almogávares, consiguieron penetrar las murallas del arrabal de Córdoba y, 
habiendo informado a Fernando, éste ordenó a Álvar Pérez que lanzase un ataque 
contra Ibn Hûd para impedir que acorriese a los cordobeses, después 

… lo siguió el rey con noble milicia y no muchos pueblos. Devastó entonces el rey las 
mieses de Jaén y Arjona y de las pequeñas villas adyacentes, y convino con Avenhut, 
que entonces asediaba Niebla, entre Sevilla y Portugal, por la mediación de Álvar Pérez, 

   
402  Es decir, Fernando III era, como hijo de Alfonso IX, medio-hermano de la madre de la joven, doña 
Inés Íñiguez de Mendoza, una de las varias amantes de Alfonso IX. 



230 H. Salvador Martínez 

que Avenhut daría a nuestro rey a cambio de una tregua hasta el siguiente mayo 430.000 
maravedís, de cuya suma se pagó de inmediato una tercera parte, otra tercera parte debía 
pagarse al final del siguiente septiembre, y la restante tercera parte al final de enero.403 

Firmadas estas cosas, como entonces podían firmarse, y cuando volvía el rey de tierras 
de Córdoba, asedió Iznatoraf, Castillo fortísimo, que se le entregó enseguida, salvas las 
personas de los moros y bienes muebles que pudieran llevarse. Tras encomendar la 
defensa del castillo a cierto caballero con otros a él subordinados, llegó al inexpugnable 
castillo de San Esteban, que era muy perjudicial a los cristianos, principalmente cuando 
accedían a los caminos por donde se va a Úbeza y a Baeza. El alcalde de este lugar y los 
que con él estaban entregaron enseguida el castillo al rey, después de recibir de él una 
pequeña cantidad de dinero y no sé cuántos caballos y mulos.404 Designó los que tenían 
que permanecer en el castillo y se volvió el rey a Toledo junto a la madre y esposa. 
Después, pasando por Segovia, entró en la vigilia de la Asunción en Burgos, donde fue 
recibido con gran gozo y honor.405 Acerca de estos dos castillos en la firma de la entrega 
se había determinado que si el rey quisiera asediarlos o pudiera tomarlos, Avenhut no 
los defendería, y no entraban en la tregua (cap. 67).406 

Tras los éxitos obtenidos en la campaña de 1235, Fernando, mientras esperaba 
que llegase el buen tiempo, preparaba con gran cuidado la nueva campaña que tendría 
como objetivo final la conquista de Córdoba. Sin embargo, las cosas se precipitaron 
inesperadamente. Según nuestro cronista, 

En aquel tiempo, en la era escrita según Cristo, a saber, en 1236, nuestro rey Fernando, 
alrededor de mediados de enero, morando su madre en León, recibió en Benavente unos 
mensajeros de parte de aquellos cristianos que, furtivamente, de noche habían ocupado 
una parte de Córdoba, y que le suplicaban que les ayudara, puesto que estaban en 
gravísimo peligro… (cap. 69). 

Efectivamente, durante la noche de Navidad de 1235, el grupo de cristianos 
mencionados más arriba escalaron las murallas, mataron a los centinelas y se hicieron 
con el arrabal («que dizen en arávigo el Axarquía»), en la parte del sector oriental de 
la ciudad, separado por una muralla de la Almedina, o centro de la ciudad, hacia el 
oeste. Ante la extraordinaria presión de los cristianos, una de las facciones en que se 
hallaba dividida la ciudad se ofreció a admitir en el arrabal a una de las bandas de 

   
403  Este acuerdo tuvo lugar en mayo de 1235. El último pago tendría lugar al final de enero de 1236. 
404  El Castillo de San Esteban, o Castellar de San Esteban, hoy Santistéban del Puerto (Jaén), se 
encuentra a unos 30 km al noreste de Úbeda, mientras que Iznatoraf (Jaén) se halla a unos cuarenta. 
405  El rey estaba en Segovia el 3 de agosto y en Burgos el 13 de agosto de 1235. 
406  Según don Rodrigo, junto con estos dos castillos, fueron entregados también las Torres de 
Albánchez y Chiclana de Segura (Jaén) (De rebus Hispaniae, 9,  vii). 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 231 

cristianos almogávares, conduciéndolos hasta las murallas. No tardó en llegar el 
contraataque de los que estaban en la ciudad, pero los atacantes cristianos pudieron 
mantener su posición, mientras pedían ayuda a otros cristianos que se hallaban en la 
frontera, especialmente a Álvar Pérez de Castro, que les llevó ayuda, y a Ordoño 
Álvarez, caballero de la casa real, el cual mandó inmediatamente un emisario a 
Benavente para pedir al rey que acudiese cuanto antes (ib.).407 

El cronista, entre sorpresa y compasión por los cordobeses, escribe con mayores 
detalles, expresando una vez más su ideología de cruzado de la causa cristiana por 
encima de cualquier otro sentimiento de compasión humana y cristiana: 

Había sucedido, pues, que unos cristianos, como excitados por el Espíritu Santo, tras 
conocer con anterioridad el estado de Córdoba, porque en aquella parte de la ciudad que 
habían ocupado moraban unos pocos, simularon ir más adelante, y, al mando de uno, 
que de moro se había hecho cristiano y había conocido plenamente el estado de Córdoba, 
llegaron de noche y por escalas subieron al muro tras de dar muerte a los centinelas, y 
ocuparon aquella parte de la ciudad, matando a muchos de los que allí habitaban y 
haciendo huir a los otros a la parte restante de la ciudad. Córdoba vio un pueblo de otra 
religión y lengua,408 al que no había nutrido, dar muerte, como en su propio seno, a sus 
hijos,409 y, como aturdida, no podía robustecer las manos sin fuerzas y las débiles rodillas 
contra los enemigos, a los que, aunque eran pocos, no les podían resistir, ya que la 
indignación de Nuestro Señor Jesucristo y su poder oprimía la multitud tan grande y 
fuerte de los moros (cap. 69). 

  El relato de nuestro cronista revela, una vez más, el espíritu de cruzado que le 
impulsaba a repetir, como muletilla, expresiones como «excitados por el Espíritu 
Santo» o «la indignación de Nuestro Señor Jesucristo y su poder oprimía la multitud 
tan grande y fuerte de los moros». No era solo el valor y la fortaleza lo que empujaba 
a aquellos héroes cristianos, sino, según el canciller, el poder de Nuestro Señor que 
obraba por ellos; y así seguirá insistiendo en el carácter providencial de toda la 
empresa que, milagrosamente, llevó al éxito final. 
   
407  Véase también De rebus Hispaniae, 9, 16, pp. 349-350; y sobre todo la PCG, II, cap. 1046, pp. 
729-733, donde se describen minuciosamente las operaciones de asedio y la conquista final de Córdoba. 
Confirma esta versión el citado relato de Aubri Trois-Fontaines (Chronica Alberici, ed. MGH, Scriptores, 
XXXIII, pp. 939-940); cfr. F. Hernández, art. cit., Apéndice V, pp.147-148. 
408  En esta frase don Juan parece aludir a las palabras del Profeta Baruc: «Pues él trajo sobre ellos una 
nación de lejos, nación insolente de lenguaje extraño, que no respetó al anciano, ni del niño tuvo 
compassion» (Bar. IV, 15); palabras que, si en verdad don Juan pretende aplicarlas a Fernando III, no 
honrarían mucho su conquista; pero que sin duda manifiestan el espíritu cruzado del canciller. 
409  Nuevo recurso a la Biblia; en este caso a 1 Re. III, 19-21, sobre el juicio de Salomón en la disputa 
de dos madres que dieron a luz a dos niños, uno de los cuales murió y las dos mujeres pretendían ser la 
madre del que sobrevivió. 



232 H. Salvador Martínez 

Dadas las circunstancias, la solicitud de asistencia inmediata por parte de los 
cristianos que se hallaban atacando a Córdoba tenía pocas posibilidades de ser 
satisfecha, ya que era pleno invierno (Fernando estaba en Benavente el 15 de enero) 
y los caminos de Castilla a Córdoba estaban intransitables. Además, Fernando 
conocía el espíritu guerrero de los cordobeses y la posibilidad de que Ibn Hûd quisiese 
aprovechar la ocasión para intervenir en aquellas condiciones favorables por el apuro 
en que se hallaban los cristianos atacantes. Los mensajeros venidos de Córdoba, dice 
el cronista: «Instaban al rey para que ayudara a sus vasallos, que por su servicio y por 
honor de la fe cristiana se habían expuesto a tan gran peligro, y tomara con mano 
audaz la ocasión que el Señor le había favorecido y ofrecido, y se mostrara como 
hombre a todos los que lo supieran» (ib.). 
 En Benavente hubo un gran consejo de guerra en el que los que eran contrarios 
a semejante empresa, en medio de un invierno «muy lluvioso», pusieron sobre la 
mesa todas las razones en contra, que el canciller-cronista enumera 
meticulosamente. Fernando, sin embargo, contra el parecer de sus consejeros, y a 
sabiendas de que aquella solicitud de los almogávares violaba su acuerdo de tregua 
con los cordobeses, aceptó la solicitud, a pesar del riesgo que comportaba. En 
palabras de nuestro reportero: 

Irrumpió, pues, el Espíritu del Señor [Jue. 14, 6] en el rey, y, poniendo su esperanza en 
Jesucristo, el Señor, endureció sus oídos para no oír el consejo de los que, como 
encantadores [Sal. 58, 5-6], intentaban con persuasivas palabras impedir hecho tan 
noble, alegando la aspereza del invierno –que inundaba con lluvias más de lo 
acostumbrado–, los peligros de los caminos, las inundaciones de los ríos, los pocos 
nobles que con él estaban, el dudoso éxito de riesgo tan grande, y, lo que era más de 
temer, la innumerable multitud del pueblo cordobés, que sobrepasaba desde la 
antigüedad a los restantes moros cismarinos en valor y ejercicio de las armas, con los 
que había que entablar un combate sobre sus propias vidas y ciudad tan noble, tierra de 
su nacimiento, en favor de sus esposas e hijos y sobre todo lo que poseían. Podía temerse 
razonablemente la llegada del rey de ellos, Avenhut, con todo su poder y el concurso de 
todos los pueblos de las ciudades vecinas, que consideraban a Córdoba como bastión 
fortísimo y baluarte contra los cristianos. Cualquier moro cismarino consideraría que se 
trataba de sus propias cosas, ya que, tomada Córdoba, las restantes ciudades como 
impotentes e inermes no podrían resistir al potentísimo rey de Castilla y León (cap. 70). 

Don Juan, testigo de la reunión de Benavente, presenta meticulosamente el 
argumento de los contrarios a la expedición, dejando al lector en suspenso ante el 
dilema: «Pero, despreciadas todas estas cosas y como nada consideradas, el soldado 
de Cristo, fortísimo rey Fernando, a la mañana siguiente salió de Benavente con 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 233 

mucha prisa; saludó de lejos a su madre, que entonces estaba en León, por medio de 
un emisario que debía anunciarle fielmente lo que sucedía y el firme propósito del 
hijo, que por ninguna razón cambiaría» (ib., 70). 

  Debe haber sido una decisión extraordinaria, tomada sin el consentimiento de 
su madre, para mencionarla explícitamente nuestro cronista, tal vez porque sabía que 
su madre hubiese sido también contraria, dadas las inclemencias del tiempo. Don 
Juan de Osma es el único cronista que habla de estas diferencias entre madre e hijo, 
que, como en el caso de la curia de Moñó, acabará inclinándose por Fernando. Hasta 
este momento, Fernando no había tomado ninguna decisión importante, en ningún 
campo, pero especialmente en la lucha contra el Islam, sin contar con el parecer y el 
apoyo de su madre, entre otras cosas porque era ella la que además del poder tenía la 
bolsa.410 Pero ahora, como impelido por el Espíritu del Señor, está tan seguro de su 
decisión que envía un emisario a su madre para informarla de su decisión y decirle 
que era inútil que tratase de disuadirlo. 

El canciller, que lo conoce bien, usa por primera vez el atributo de «soldado de 
Cristo» («miles Christi») y con buena razón, ya que quiere poner de manifiesto que 
era la fe cristiana la que hizo de don Fernando un caudillo que no regateaba 
sufrimientos personales para ayudar a los suyos, como era el caso presente. Cuando 
se enteró del aprieto en que se hallaban los combatientes cristianos ante las murallas 
de Córdoba, ni lluvias, ni fríos, ni otras incomodidades, ni siquiera los ruegos de su 
madre, podían detenerlo. 

  Con un puñado de consejeros, cabalgó de Benavente hasta Zamora, donde habló 
brevemente a los ciudadanos, diciéndoles: «Si alguno me es amigo y fiel vasallo, 
sígame», y, «como águila que vuela hacia la presa» [Job 9, 29 y Eceq. 22, 25], llegó 
a Salamanca, donde se detuvo poco tiempo y entregó los caballos y las armas que 
pudo obtener a los nobles que con él estaban y preparó las cosas que eran necesarias 
como le fue posible en tan poco tiempo para un camino tan largo; después «envió 
desde allí al canciller, el obispo de Osma, a su madre para pedirla que repartiese los 
estipendios a los soldados que decidían seguirle, y luego por el camino más rápido, 
sin desviarse a la derecha, hacia Ciudad Rodrigo, ni a la izquierda, hacia Talavera y 
Toledo, los caminos que parecían más cómodos, llegó a Mérida» (cap. 70).411 

   
410  Según don Lucas de Tuy: «Enbiava la reyna Beringuela a su fijo el rey Fernando, mientras 
estava en la guerra, abundantes cavalleros, cavallos, oro, plata, vetuallas y todas las cosas que eran 
menester para su hueste» (Crónica, IV, XCIII, p. 428); y cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, 
Cap. XX, pp. 793-795. 
411  Es decir, recorrió la ruta más directa, teniendo en cuenta las inclemencias del tiempo: Salamanca, 
Béjar, Plasencia, Cáceres, Mérida. 



234 H. Salvador Martínez 

 Las dos referencias explícitas del canciller para informar a doña Berenguela de 
la decisión y para pedirle que pagase a los voluntarios que participasen en la campaña, 
son un claro indicio de que si él podía dedicarse por completo a la guerra contra el 
Islam era porque «la reina Berenguela suplía sus veces sabiamente en el reino de León 
y Castilla», manteniendo el orden, de tal manera que «ambos reinos gozaban de tanta 
paz y seguridad, que ninguno, chico ni grande, osaba por fuerza tomar las cosas a 
otro»,412y sobre todo porque tenía plena confianza en ella, seguro de que no le faltaría 
lo que necesitase para llevar adelante la campaña. Doña Berenguela, que se hallaba en 
León en aquel momento, era, según la documentación que se ha conservado, la tenente 
de la ciudad, y como tal controlaba sus fondos y los del reino, además de los propios 
de todos sus señoríos, que eran muy cuantiosos.413 En la Edad Media, como hoy, tener 
el poder económico equivalía a tener el poder militar, y Berenguela, nos dicen todos 
los cronistas, era la que controlaba el tesoro de ambos reinos. 

El camino de Mérida a Córdoba no fue menos difícil, pero, a pesar de las 
dificultades, llegó a la ciudad asediada el 7 de febrero acompañado de su hermano 
don Alfonso de Molina, Rodrigo Fernández, el feo, Gil Manríquez de Manzanedo, 
los hijos de los hermanos Lara: Diego González de Lara, hijo del conde Gonzalo, y 
Álvar Fernández de Lara, hijo del conde Fernando, Tello y Alfonso, hermanos del 
obispo don Tello de Palencia, Pedro Ponce de León y su primo Gonzalo González. 
Álvar Pérez de Castro y los obispos de Baeza y Cuenca, que desde Toledo habían 
acudido, ya estaban en el asedio. Así, pues, los hijos de las más nobles familias, que 
en el pasado habían luchado entre ellos, se hallaban unidos en una causa común: dar 
el asalto final a la gran capital de los Umeya. El cronista, entusiasmado, presenta a su 
héroe en términos casi mesiánicos: 

Después [de llegar a Mérida], no concediéndose descanso ni de día ni de noche, a través 
de una tierra inviable y desierta, no obstante los ríos que se habían salido de madre y 
sobrepasado sus ya embarradas orillas, que impedían avanzar, lleno del celo de lo alto, 
casi todo envuelto en lluvias, entre castillos de moros, cumplidor de su promesa, llegó a 
Córdoba el día 7 del mes de febrero. ¡Feliz día aquel en el que el pueblo cristiano pudo 
ver a su rey, que se expuso a tanto peligro para ayudar a su pueblo! 

Allí el rey encontró con el pueblo antes dicho a Álvar Pérez, su noble y fuerte vasallo, y 
al Obispo conquense, que de tierras toledanas habían llegado al enterarse de que los 

   
412  Es decir, recorrió la ruta más directa, teniendo en cuenta las inclemencias del tiempo: Salamanca, 
Béjar, Plasencia, Cáceres, Mérida. 
413  Cfr. M. López, Patrimonio cultural, doc. 236, 237, 238 y 241; y J.M. Ruiz Asencio y J.A. Martín 
Fuertes, Colección documental del archivo de la catedral de León, IX, doc. 2015 y 2021. Sobre su control 
político y del orden público, véase H.S. Martínez, Berenguela la Grande, cap. XX, p. 15 ss. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 235 

cristianos habían tomado parte de Córdoba. También llegó rápidamente con su pueblo 
el Obispo de Baeza, y todo el que se encontraba cercano. En la comitiva del rey, cuando 
llegó al principio a Córdoba, como se dijo, no había cien soldados nobles…414 

Después de deliberar qué se necesitaba para la operación, el rey, llevado por consejo del 
Espíritu Santo, decidió pasar el río Betis, entendiendo que los moros cordobeses podían 
libremente pasar el puente y obtener lo que necesitaran, y fortificar la ciudad con 
vituallas, armas y hombres si fuera necesario. Así, pues, pasó el río por el puente que 
está junto a Córdoba a dos leguas hacia Andújar, mandó levantar los campamentos junto 
al puente de la ciudad entre Córdoba y la ciudad de Écija, que no dista de Córdoba sino 
nueve leguas (cap. 71).415 

 Con la llegada del rey y los refuerzos cristianos la situación de los cordobeses 
se deterioró rápidamente: 

Cuando Avenhut, rey de los moros, que estaba en tierras de Murcia, supo estas cosas, 
se turbó y, dolido en su corazón [Gen. 6, 6], reunió una multitud de cuatro mil o 
cinco mil soldados y treinta mil soldados elegidos de a pie, y llegó con gran rapidez 
a Écija. Estaban además con Avenhut casi doscientos soldados nobles cristianos que 
le servían por su paga.416 Todos esperaban que Avenhut, confiado en tanta multitud, 
lucharía en defensa de la libertad de Córdoba con nuestro rey, que entonces no tenía 
consigo más allá del puente doscientos soldados nobles y otros pocos, pues Álvar 
Pérez y algunos otros soldados y todo el pueblo restante habían permanecido en la 
parte de la ciudad que tenían, y no podían pasar el río por aquella parte, aunque 
quisieran venir en auxilio del rey. 

El Señor Jesucristo, pues, Dios de los cristianos, corroboró su misericordia sobre los 
que temen, y el que había inflamado el corazón del rey para que viniera a Córdoba y 

   
414  El cronista señala los nombres de los nobles que llegaron con el rey diciendo: 

… los principales que entonces siguieron al rey y con él llegaron hasta Córdoba: el infante don 
Alfonso, su hermano; Rodrigo Fernández [de Cabrera] el feo; Gil Manríquez [de Manzanedo]; 
Álvar[o] Fernández [de Lara], hijo del conde Fernando; Diego González [de Lara], su consobrino; 
[Pedro Ponce de León y su sobrino Gonzalo González; Tello Alfonso [de Meneses] y su hermano 
Alfonso Téllez [de Meneses]. Completamos los nombres poniendo entre [ ] sus identidades. 

415  Probablemente se trata del puente de Alcolea, a unos 15 km al este de Córdoba. Andújar se halla 
aquí solo como referencia, pues se encuentra a unos 80 km al este de Córdoba a orillas del Guadalquivir. 
El rey, pues, estableció el campo de operaciones al sur de la ciudad, entre ésta y Écija. Cfr. J. González, 
Fernando III, I, pp. 323-331; Lomax, Reconquest, p.145; y S. Barton, «From Mercenary to Crusader», 
pp. 111-129. 
416  Las cifras del ejército de Ibn Hûd que facilita el cronista parecen exageradas; en cuanto a la 
presencia de mercenarios cristianos en los ejércitos musulmanes, era una realidad demostrada 
históricamente en numerosos estudios. Cfr. J. Alemany, «Milicias cristianas», pp.133-169, y Charles-
Emmanuel Dufourcq, «Les relations du Maroc et de la Castille pendant la première moitié du XIIIe 
siècle», Revue d'Histoire et de Civilisation du Maghreb, no. 5, juillet 1968, p. 37-62; y en L’Ibérie 
chrétienne et la Maghreb. XIIe-XVe Siècles, Aldershot, Ashgate/Variorum, 1990, núm. V, pp. 40-45. 



236 H. Salvador Martínez 

socorriera a su pueblo, confortó su espíritu y el de los que con él estaban, y pusieron 
sus almas en sus manos, esperando cada uno de los días en que Avenhut permaneciera 
junto a Écija, esto es, durante quince días almenos, que el rey viniera a la guerra con 
ellos, esperando también esto mismo todo el día los moros cordobeses (cap. 71). 

 El Señor escuchó las plegarias de los cristianos, ya que Ibn Hûd no se movió de 
Écija «durante quince días al menos» y, aunque el pequeño ejército de Fernando tuvo 
que soportar «de nuevo una gran deficiencia de vituallas, ya que no cesaban las 
lluvias y los ríos y torrentes inundaban sobre manera» el campo, el enemigo, dejando 
una gruesa multitud de hombres en Écija, «marchó a Sevilla con una gran parte del 
ejército, fingiendo algunas razones vanas y falsas por las que se apartaba de Écija» 
(cap. 72). 

Según la Crónica de Castilla, entre los «casi doscientos soldados nobles 
cristianos» que servían a Ibn Hûd por su paga, es decir, mercenarios cristianos, se 
hallaba Lorenzo Suárez, el cual traicionó a Ibn Hûd, haciéndole creer que el rey 
Fernando había traido un poderosísimo ejército, motivo por el cual se habría alejado 
hacia Sevilla en lugar de confrontarse con Fernando ante Córdoba. Por este servicio, 
Fernando III habría aceptado a Lorenzo Suárez como vasallo suyo. 

Tras el abandono cobarde de los asediados por parte de Ibn Hûd, el cronista 
cristiano siente verdadera simpatía por la condición en que se hallaban los habitantes 
de la perla del Califato: «Marchitó Córdoba su corazón dentro de sus entrañas, pues 
viendo lo que acontecía y entendiendo que su rey no se había atrevido a combatir con 
el nuestro, casi desesperados de una ayuda de fuera, determinaron oponerse hasta la 
muerte» (cap. 72).417 

Al enterarse de la actitud combativa de los cordobeses, Fernando no se 
amedrentó, antes bien buscó otro camino para someter la plaza sin tener que recurrir 
al asalto, haciendo una alianza con Ibn al-Ahmar, que era enemigo mortal de Ibn Hûd 
y que había sido expulsado del gobierno de la ciudad por los cordobeses, por lo cual 
los odiaba. Cuando se enteraron los sitiados del acuerdo con aquel odioso personaje, 
prefirieron rendirse a cambio de su libertad y de llevarse sus posesiones, antes que 
admitir a al-Ahmar, que les hubiese aniquilado a todos. 
   
417  La Crónica de Castilla (pp. 732-733) y Alfonso X en su Estoria de España afirman que en aquellos 
momentos críticos en que Ibn Hûd se hallaba en la zona de Córdoba, el rey moro de Valencia le pidió 
ayuda para defenderse de Jaime I de Aragón. Ibn Hûd abandonó Córdoba y se puso en marcha para 
ayudar a su protegido, pero, al pasar por Almería, fue asesinado por su huésped y vasallo en un aposento 
del castillo después de haberle emborrachado: «Et él estando en Almaria, un moro su privado, que avía 
nonbre Abenarramimi, convidol et enbaudol et afogol en una pila de agua que estava en su casa» (PCG, 
II, cap. 1046, pp. 732-733). Esto, sin embargo, no ocurrió hasta dos años más tarde, el 12 de enero de 
1238. Cfr. De rebus Hispaniae, 9, 13, p. 346. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 237 

Por otro lado, a Fernando le fueron llegando refuerzos: 

… después de Pascua [30 de marzo de 1236], empezaron a llegar las milicias de Castilla, 
los leoneses, los gallegos, a los que habían precedido los pueblos de algunas ciudades, a 
saber, los salmantinos, zamoranos y los de Toro. Cuando los cristianos entendieron que 
faltaban alimentos en la ciudad, asediaron caminos y ríos por mandato del rey, y el asedio 
se afianzó y nadie podía salir ni entrar. Entonces, pues, comenzaron los moros a tratar la 
rendición de la ciudad, tras poner la condición de que les fuera permitido marchar salvas 
las personas y bienes muebles que pudieran llevar consigo. El rey aceptó la condición y, 
cuando debían firmar el pacto, los moros se resistieron, al entender que faltaban al 
ejército [cristiano] vituallas y que los concejos del reino de León de ninguna manera 
querían quedarse, puesto que completaban ya tres meses de expedición. 

Así pues, nuestro rey, como burlado por el rey Avenhut, hizo un tratado con el rey de 
Jaén, que era enemigo del rey Avenhud y de los moros cordobeses. Cuando lo supo 
Avenhut y los cordobeses, sintieron mucho temor y se volvieron a nuestro rey, 
ofreciéndiole la ciudad bajo la conocida condición (72). 

Ningún otro cronista o documento habla de este acuerdo con el rey de Jaén, 
Muhammad ibn Nasr, conocido también como Ibn al-Ahmar (1232-1273), el cual, 
como se dijo, fue el fundador de la dinastía Nasirí y del reino de Granada, que 
sobrevivió hasta 1492. Al-Ahmar se había levantado contra Ibn Hûd en Arjona in 
1232, siendo rápidamente reconocido por los moros de Jaén. Su alianza con Fernando 
III aceleró la sumisión de Córdoba y la caída de Ibn Hûd. Consciente, sin embargo, 
de que los cordobeses lo odiaban, se prestó a llegar a un acuerdo con Fernando III, 
tal vez para vengarse de los cordobeses y de su rey Ibn Hûd, al que a la vuelta de un 
par de años se encargará de liquidar. 

  La oferta de Fernando a los cordobeses que, según nuestro cronista, tras su 
descubrimiento de las condiciones precarias en el campo cristiano, habían rechazado, 
esperando que llegase Ibn Hûd a rescatarlos, volvieron a aceptarla. Esta volubilidad 
de los cordobeses dio ocasión a un serio debate en el campo cristiano: 

Había, sin embargo, entre los magnates del rey, quienes le aconsejaban que no aceptase 
la condición, sino que los tomara a la fuerza y los decapitara: lo que podía hacer porque 
faltaban por completo los alimentos y, como desfallecidos de hambre, no podían 
defender la ciudad. Otros, al contrario, insinuaban al rey que aceptara la condición y no 
se preocupase de las personas ni de los bienes muebles con tal de que pudiera obtener la 
ciudad sana e íntegra, pues de cierto se sabía que los cordobeses habían decidido que, si 
nuestro rey Fernando no quería aceptar la condición, desesperados de la vida, destruirían 
todo lo que de valor hubiese en la ciudad, a saber, la mezquita y el puente; esconderían 



238 H. Salvador Martínez 

el oro y la plata y quemarían las telas de Siria [de seda?], es más, toda la ciudad, y a sí 
mismos se darían muerte (cap. 73). 

  Aunque los documentos y algunas crónicas sugieren sólo la posibilidad de la 
presencia física de Berenguela en Córdoba durante la fase final del asedio, su 
presencia moral es mucho más evidente por el modo en que Fernando consiguió la 
rendición (De rebus Hispaniae, infra). Las complicadas negociaciones con los 
caudillos musulmanes de las varias facciones y, sobre todo, el ardid del acuerdo con 
al-Ahmar, que constituyeron un verdadero malabarismo político-diplomático, fueron 
llevadas a cabo según el clásico manual usado repetidamente por su madre, cuyo 
principio era: «el compromiso político y moral es preferible al esparcimiento de 
sangre.» Fernando supo decir no a los que proponían que se degollase a los sitiados. 
Su madre, si no estaba allí en aquel momento, fue sin duda la que le inspiró a aceptar 
la rendición sin esparcimiento de sangre. Por consejo también de al-Ahmar, Fernando 
aceptó la rendición de Córdoba. 

Entonces, llegó también a un acuerdo con Ibn Hûd por el que le concedió una 
tregua de seis años a cambio de un tributo «en cada uno de los años 
cuatrimestralmente al rey de Castilla cuarenta mil y doce mil maravedís, de cuya 
suma el rey de Jaén [al-Ahmar] debía recibir una parte».418 Después de tratar y firmar 
la rendición, «frustrados en la esperanza que habían tenido de conservar su ciudad, 
los moros cordobeses, desfallecidos de hambre, abandonaron su asentamiento 
llorando, gritando y gimiendo por la angustia de su espíritu» (cap. 73). 

La actitud de respeto y buen trato de don Fernando hacia los vencidos fue 
admirada hasta por los mismos historiadores musulmanes. Al Himyari dijo de él: «era 
hombre dulce, que tenía sentido político». Su hijo Alfonso admiró también su 
constancia y tenacidad en la empresa iniciada, al mismo tiempo que manifiesta lo que 
los enemigos pensaban de él: «Aunque los moros lo temían mucho, era también muy 
amado por ellos; esto se debía a la gran lealtad que siempre hallaron en él».419 

Y así, continúa diciendo el cronista en un pasaje cargado de su visión 
providencialista: «por virtud de Nuestro Señor Jesucristo, Córdoba, ciudad populosa, 
dotada de un peculiar esplendor y riqueza especial, y durante tanto tiempo –desde el 

   
418  Es decir, un total de 156.000 maravedís al año. El hecho de poner las cantidades por separado, 
probablemente, tenía que ver con el reparto de las mismas: 40.000 a Fernando y 12.000 a Ibn al-Alhamar 
cada tres meses. Ibn Abi Zar dice que Ibn-Hûd debía pagar a Fernando «por cuatro años al precio de 
400.000 dinares anuales» (cfr. Charlo Brea, La Crónica, p. 101, nota 452). 
419  PCG, II, cap. 1131, p. 771. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 239 

tiempo del rey de los godos don Rodrigo–, estuvo retenida cautiva, fue devuelta al 
culto cristiano gracias al trabajo y valor de nuestro rey Fernando» (cap. 73).420 

Cuando los sarracenos salían de la ciudad y en caterva caían de hambre, su príncipe 
Abohazán entregó las llaves de la ciudad a nuestro rey e inmediatamente el rey, como 
hombre católico, dio gracias a nuestro Salvador, de cuya especial Misericordia reconocía 
que había tanta gracia en la toma de tan noble ciudad, y ordenó que la enseña de la Cruz 
precediera a su bandera y que fuera colocada en la torre más alta de la mezquita, para 
que delante de todos pudiera ondear junto a su bandera. Y así cuando la enseña del rey 
eterno, acompañada de la bandera del rey Fernando, apareció por primera vez en la citada 
torre, produjo confusión y llanto inefable a los sarracenos y, por el contrario, gozo 
indecible a los cristianos. El día feliz iluminó a las criaturas de todos los puntos 
cardinales del orbe en la dichosa festividad de los apóstoles Pedro y Pablo: esta 
solemnidad anual se celebraba en ese día (cap. 73). 

  El 29 de junio de 1236 Fernando recibió las llaves de la ciudad de su gobernador, 
Abu Hassan. Don Juan de Osma, que hasta este momento se ha mantenido como un 
anónimo reportero, pasa a protagonista de la escena, describiendo cómo aquella misma 
tarde la mezquita fue consagrada como catedral cristiana dedicada a Nuestra Señora 
por don Juan, obispo de Osma, en nombre del primado, don Rodrigo Jiménez de Rada. 

Alrededor de las vísperas, el canciller y obispo de Osma, el maestre Lope y aquel que 
por primera vez introdujo la enseña de la Cruz en la torre, entraron en la mezquita, y, 
preparando lo que era necesario para que de mezquita se hiciera iglesia, expulsaron la 
superstición o herejía musulmana y santificaron el lugar por la aspersión del agua bendita 
con sal, y lo que antes era cubil diabólico fue hecho Iglesia de Jesucristo, llamada con el 
nombre de su gloriosa madre (cap. 73).421 

Al día siguiente, lunes, 30 de junio de 1236, Fernando III entró en la ciudad con 
el resto del ejército, siendo recibido con gran honor con una procesión solemne por 
el obispo de Osma y los obispos de Cuenca y Baeza y por todo el clero; después oyó 
misa en la nueva catedral celebrada por el obispo de Osma, al final de la cual bendijo 
a todo el pueblo. Seguidamente, Fernando, acompañado de sus barones «principales 
y poderosos que sirvieron al rey en el asedio», se dirigió al palacio de los sultanes: 
«... el rey entró en el nobilísimo palacio que los reyes de los moros se habían 
preparado, del cual tanto y tan grandes cosas se decían por los que lo habían visto que 

   
420  «Sic igitur per uirtutem Domini nostri Iesu Christi, Corduba, famosa ciuitas, nitore quodam peculiari 
et ubere solo predita, queque tanto tempore captiua tenebatur, scilicet a tempore Roderici, regis gotorum, 
redita est cultui christiano per laborem et strenuitatem domini nostri regis Ferrandi» (CLRC, p. 99). 
421  La mezquita funcionó como iglesia cristiana hasta el siglo XVI, cuando se construyó en el medio 
de ella una iglesia de estilo renacentista. 



240 H. Salvador Martínez 

los que no lo habían visto juzgaban increíbles. Hubo, pues, gran gozo aquel día en 
aquella ciudad” (cap. 74). 

No era sólo la visión de aquel palacio lo que dejó con la boca abierta a aquellos 
rudos guerreros del norte, sino la de la entera ciudad. El cronista, entusiasmado, pero 
consciente de las futuras dificultades en mantener aquella joya, escribe: 

A la vista están en pie las murallas, la sublime altura de los muros está decorada con 
torres excelsas, las casas resplandecen de dorados artesonados, las plazas de la ciudad 
dispuestas en orden están abiertas a los viandantes, pero con ser tanta la gloria de la 
ciudad, son pocos los que quieren permanecer allí, pues por la falta de vituallas, 
afectados del tedio por la larga tardanza, los próceres apresuran la vuelta (cap. 74). 

  Todos los presentes eran muy conscientes de aquel gran acontecimiento 
histórico. La cruz y el pendón de Castilla y León ondeaban sobre el alminar más alto 
de la mezquita de Córdoba, el edificio más emblemático del Islam occidental que, 
según don Rodrigo, «... aventajaba en lujo y tamaño a todas las mezquitas de los 
árabes». Entre los varios gestos simbólicos que se atribuyen a don Fernando en aquel 
momento de triunfo, se encuentra la orden de la devolución a Compostela las 
campanas que, en su día, se había llevado como botín el gran Almanzor.422 

Si la conquista había sido difícil, por las condiciones climáticas, los problemas 
logísticos y la dura defensa de los cordobeses, no menos difícil iba a ser la 
conservación y administración de aquella gran ciudad, como no había otra en la 
cristiandad. El atento cronista, obispo y canciller, intelectual de punta de la corte 
castellana y evidente admirador de aquella gran ciudad, después de hacer una relación 
de los barones que acompañaron a Fernando en su primera visita al palacio de los 
sultanes, cuyos nombres consigna meticulosamente,423 escribe sin esconder su 
desilusión ante la negativa de aquellos barones y expertos administradores de 
quedarse en la ciudad para mantenerla en la esfera de la cristiandad: 

Se sentó, pues, en el trono de la gloria del reino cordobés el ínclito rey y comenzó a tratar 
con sus barones qué era necesario hacer y cómo se habría de proveer a una ciudad tan 
grande, que se tenía que llenar de nuevos habitantes, creyentes en Cristo, abandonada de 

   
422  «… y fallaron ende las campanas que en otro tiempo Almaçor, rey de Córdova, avía traydo de la 
yglesia de Sanctiago, y el rey Fernando fízolas levar en los ombros de los moros a la yglesia del Apóstol 
Sanctiago» (L. de Tuy, Crónica, IV, XCIV, p. 430); CLRC, 4, 74; De rebus, VIII, cap. XVII, pp. 350-
351 y PCG, II, cap. 1047, p. 733. 
423  Entre los castellanos se hallaban: don García Fernández de Villamayor, mayordomo y confidente 
de doña Berenguela y ayo del príncipe Alfonso; don Diego y don Alfonso Lope de Haro, y don Rodrigo 
González Girón. Entre los leoneses presentes estaban don Ramiro y don Rodrigo Fróilaz, hijos del conde 
Fróilaz; don Rodrigo Gómez de Trastámara; don Fernando Yáñez de Limia; y don Ordoño Álvarez de 
Asturias; y otros de difícil identificación. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 241 

súbito por la gente de los moros… el rey noble, callado, da vueltas en su pensamiento a 
diversas soluciones, y, después de variados consejos de los barones, prefiere quedarse 
allí con algunos pocos y someterse a la voluntad divina a abandonar ciudad tan noble, 
con tantos sudores adquirida, sin rector como defensor o morador (cap. 74). 

  Fernando, claramente, según el cronista, estaba experimentando en gran escala 
el eterno problema de la escasez de hombres para repoblar los territorios 
conquistados. En el caso de Córdoba, parecía particularmente absurdo que nadie 
quisiese quedarse, ya que la ciudad pasó intacta a los cristianos, como claramente se 
desprende del elogio que hace el cronista de su urbanística, plazas, palacios, y de la 
riqueza de las residencias de sus moradores. La escasez temporal de comida y otras 
cosas necesarias para el sustento diario parece que asustó a los que habían participado 
en el asedio. Casi dos meses se entretuvo don Fernando y su corte en la ciudad 
conquistada, planificando cómo debía administrarse y defenderse de posibles 
intentos de recuperarla por parte de los musulmanes. 

  Finalmente, el gran consejo del reino (Magnum consilium, o curia del reino) 
determinó que algunos magnates y maestres de las Ordenes Militares dejaran allí 
soldados con armas y caballos, con los que permanecerían también otros hombres de 
guerra. Después, dice el cronista, «por aquel entonces llegaron cuarenta soldados 
segovianos, fortificados con armas y caballos y con abundantes vituallas. Puso 
además el rey al frente de todos los que se quedaban en la ciudad a Tello Alfonso, 
con el que se quedó su hermano Alfonso Téllez, ambos jóvenes, valerosos con las 
armas, dispuestos a morir o defender la ciudad» (cap. 74). Fernando pensó también 
en la administración eclesiástica, creando una nueva diócesis que puso bajo el 
Maestro Lope de Fitero de Río Pisuerga, el cual fue nombrado su primer obispo, 
siendo consagrado por don Rodrigo, que acababa de regresar de Roma. 

Así, pues, escribe don Rodrigo, asegurada la ciudad con vecinos y soldados, el rey 
Fernando volvió a Toledo junto a la noble reina, quien, alborozada por la victoria en 
tanto en cuanto ella lo había preparado todo, aunque en la lejanía, con su consejo y 
ayuda, dio gracias a Dios entre lágrimas porque, debido a su diligencia y al esfuerzo de 
su hijo, había sido devuelta a España la antigua dignidad, pulverizada por la indolencia 
de los príncipes.424 

  «Así las cosas dispuestas, el rey con sus barones volvió a Toledo junto a su 
madre, donde fue recibido con mucho honor y gozo» (cap. 74). Fernando se entretuvo 

   
424  De rebus, IX, 17, p. 351; y cfr. PCG, II, cap. 1047, p. 734, con añadiduras sacadas de la Traducción 
ampliada del Toledano conocida por el P. Pineda, Memorial de... Fernando Tercero, pp. 32, 58, 64, 96-
97. Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, 707-717. 



242 H. Salvador Martínez 

en Toledo desde mediados de agosto de 1236 hasta primeros de diciembre, casi 
cuatro meses, durante los cuales la cancillería produjo muy pocos diplomas, apenas 
seis, y la mayor parte de ellos privados. Tal vez, la razón se halle en el hecho, 
mencionado sólo por el canciller, de que el rey cayó gravemente enfermo: «Se detuvo 
allí y, alrededor del comienzo del mes de agosto, cayó en el lecho de la enfermedad, 
en la que, durante mucho tiempo retenido, con dificultad eludió la muerte» (ib.). 

Alrededor de la fiesta de San Miguel [29 de septiembre], estando todavía el rey en Toledo 
a causa de su fuerte debilidad, tanta multitud de hombres, casi de súbito, inesperadamente, 
confluyó a Córdoba, que la antigua casa apenas era suficiente para los nuevos habitantes. 
Y así la Divina Providencia suplió lo que temía una gran deliberación (ib.). 

  Fernando III fue siempre hombre de salud delicada, ya desde niño. Se desconoce 
la naturaleza de la enfermedad que contrajo en Toledo después de regresar de 
Córdoba. Los cinco meses de asedio, desde luego, fueron muy duros por las 
condiciones climáticas y la vida en los campamentos, primero, con lluvias y fríos, y, 
después, con calores insoportables durante los dos últimos meses. A final de 
septiembre, se hallaba todavía en Toledo «a causa de la extremada debilidad» en que 
había quedado. Todavía pasarán dos meses más de convalecencia antes de poder 
cabalgar de Toledo a Burgos. Fue, sin duda, esta condición física de Fernando la que 
determinó en una mujer como Berenguela, que se desvivía por él, a seguirle 
continuamente en todos sus viajes y campañas militares, manteniéndose en contacto 
continuo por medio de mensajeros cuando no podía estar físicamente a su lado. 

La conquista de Córdoba fue el mayor hecho de armas de Fernando III y la 
mayor victoria cristiana en vida de su madre (Sevilla será conquistada dos años 
después de su muerte), de ahí que los cronistas e historiadores de todos los tiempos 
la consideren también como el mayor triunfo de doña Berenguela como madre y 
como reina, la cual, según don Rodrigo, «lo había preparado todo, aunque en la 
lejanía, con su consejo y ayuda, dio gracias a Dios entre lágrimas porque, debido a 
su diligencia y al esfuerzo de su hijo, había sido devuelta a España la antigua 
dignidad, pulverizada por la indolencia de los príncipes»;425 «de suerte que, dice el 
P. Flórez, no hubo flecha, ni se tiró piedra contra los enemigos de la fe, que no saliese 

   
425  «Consilio et subsidio, licet absens, omnia procurabat Berengaria » (De rebus, IX, 17). Don 
Rodrigo, que ha sido muy parco en la descripción del asedio y conquista de Córdoba, porque no estuvo 
presente, termina su relato con un elogio de la reina, la cual «con celo vigilante, nunca dejó, ni deja, de 
guiar a su hijo en las cosas que son gratas a Dios y a los hombres, incluso ahora, que, con el paso de los 
años, es ya todo un hombre» (ib.). 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 243 

de las manos de la reina, pues ésta alentaba a nuestras tropas, y poniéndoles las 
flechas en las manos, cada una peleaba por sí, ella militaba en las manos de todos».426 

  Con la narración de la conquista de Córdoba cierran sus obras nuestros tres 
grandes cronistas.427 Don Juan de Osma añade sucintamente, a manera de colofón, la 
noticia de la muerte de uno de sus personajes más admirados: 

Entonces en la fiesta de San Lucas [18 de octubre], Lope Díaz, varón poderoso y rico, 
entró en el camino de la carne universal. Al enterarse, el rey con su madre, tan pronto 
como pudo cabalgar, dejó Toledo y al final del mes de noviembre llegó a Burgos. He 
terminado este trabajo, creo, en breve tiempo. Sea Cristo alabado.428 

La guerra contra los musulmanes que llevó a la recuperación de Córdoba y a 
cambiar para siempre el destino del Islam en la Península Ibérica y en la Europa 
cristiana fue la decisión más trascendental en la vida de don Fernando y la que le 
ató prácticamente hasta el final de sus días. En 1252, estando en el lecho de muerte 
en el palacio de los sultanes de Sevilla, al hacer el balance de su reinado, dijo a su 
heredero, Alfonso X: «Hijo, señor te dejo de toda la tierra de la mar acá, que los 
moros del rey Rodrigo de España ganado hubieron; y en tu señorío queda toda: la 
una conquistada, la otra te paga tributos».429 En aquel momento, sólo Granada era 
musulmana, pero estaba sometida a Castilla y pagaba tributos, el resto de las tierras 
que al principio del reinado eran ocupadas por los musulmanes, estaban ahora en 
manos cristianas, de tal manera que Fernando bien podía decir: «señor te dejo de 
toda la tierra de la mar acá».430 

   
426  E. Flórez, Reynas, I, p. 457. 
427  El Toledano, sin embargo, añade un breve capítulo final sobre el segundo casamiento de Fernando 
con Juana de Ponthieu, para concluir con este colofón: 

Concluí esta obrita, como supe y pude, en el año 1243 de la Encarnación del Señor, era 1281, 
año vigésimosexto del reinado del rey Fernando, el jueves 31 de marzo, en el trigésimotercer 
año de mi pontificado, encontrándose aún vacante la sede apostólica después de un año, ocho 
meses y diez días de que el Papa Gregorio IX siguiera el camino de todos los mortales” (De 
rebus, p. 353). 

428  Este colofón: «Hoc opus explevi, tempore, credo brevi», como notó J. O’Callaghan, es un 
pentámetro dactílico, rematado con la cadencia litúrgica: «Laus, tibi, Christe»; y tiene toda la apariencia 
de no ser del autor de la Chronica, don Juan de Osma, sino del copista del manuscrito. 
429  PCG, II, pp. 772-773. 
430  Compárese el mapa de la España cristiana al subir Fernando III al trono de Castilla en 1217 con el 
estado de la reconquista al final de su reinado en 1252 (en H.S. Martínez, Alfonso X, el Sabio, ilustr. 2 y 
3). Cfr. O’Callaghan, Reconquest and Crusade, p. 76 y 120; y J. González, «Las conquistas de Fernando 
III en Andalucía», Hispania, 6, 1946, pp. 515-631. 



9 
 

CONFLICTOS PENINSULARES Y POLÍTICA INTERNACIONAL 
 

Gascuña 
 
Uno de los primeros temas de naturaleza internacional que don Juan trató con cierta 
extensión en su obra fue el asunto de Gascuña, que durante los primeros años del 
reinado de Alfonso VIII será una verdadera pesadilla y causa de continuos conflictos 
con franceses, ingleses y, sobre todo, con los navarros. 

  Alfonso VIII se casó en septiembre de 1170 con Leonor Plantagenet, hija de 
Enrique II de Inglaterra (1154-1189) y de Leonor de Aquitania (1122-1204). La boda 
del siglo no tuvo su cronista. No sabemos con certeza ni dónde ni cuándo se celebró. 
Los autores contemporáneos (el Tudense y el Toledano) que siguieron muy de cerca 
la vida y las acciones de Alfonso VIII no la mencionan. No sabemos cómo explicar 
este silencio. Sorprendentemente, la Estoria de España del Rey Sabio tampoco 
menciona el matrimonio de sus bisabuelos maternos, tal vez porque no lo hicieron 
sus fuentes principales, el Toledano y el Tudense. Aún más sorprendente es que don 
Juan de Osma, cronista, canciller del reino y biógrafo de Alfonso VIII lo haga sólo 
de paso, al hablar de los problemas creados con la donación de la Gascuña (cap. 
17).431 Tenemos, pues, que asumir que las grandes celebraciones que tuvieron lugar 
en Tarazona en ocasión de los desposorios, descritas por Zurita, fueron las únicas que 
tuvieron lugar en sustitución de la boda, ya que no se conocen otras.432 

A este matrimonio entre dos adolescentes (Leonor tenía 10 años y Alfonso 15) se 
llegó tras muchas y complicadas negociaciones por los representantes de Castilla y la 
corte inglesa. Los embajadores castellanos se desplazaron a Inglaterra, siendo bien 
recibidos por Enrique II, que les agasajó con grandes regalos. En su viaje de vuelta, 
trajeron con ellos a la princesa doña Leonor, niña de ocho años, que, según se desprende 
de la carta de arras, iba acompañada de su madre, la reina Leonor de Aquitania, de un 
numeroso grupo de cortesanos y nobles de Inglaterra, Bretaña, Normandía, Gascuña y 
de un imponente séquito de eclesiásticos con los obispos de Burdeos, Angulema y 

   
431  Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, pp. 59-62. 
432  Habíase ordenado que el rey de Castilla recibiese a su esposa en la ciudad de Tarazona, y que allí 
se hiciesen las fiestas del desposorio, y que en presencia del rey de Aragón se ratificasen las condiciones 
de aquel matrimonio por el deudo que tenía con la reina de Inglaterra, lo cual se hizo con gran solemnidad 
(Zurita, Anales, lib. II, cap. 28). 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 245 

Poitiers a la cabeza. La carta de arras, conservada en el Archivo de la Corona de 
Aragón y ratificada en Tarazona, confirma los nombres de las personalidades más 
importantes de Castilla, que salieron hasta Burdeos para recibir a la futura reina y firmar 
los pactos matrimoniales en dicha ciudad: se trataba del arzobispo de Toledo y los 
obispos de Burgos, Palencia, Segovia y Calahorra y varios nobles.433 

La largueza (largitas), es una noble virtud que adorna el ánimo de los grandes 
y, como hemos visto al hablar de Diego García de Campos, fue una virtud que 
distinguió a la corte castellana, muy especialmente desde que subió al trono Alfonso 
VIII, y como tal fue apreciada por los cronistas del siglo XIII, Lucas de Tuy, Rodrigo 
Jiménez de Rada y Juan de Osma. Pero tal vez ningún otro documento del reinado 
del rey Noble refleje mejor esta característica de su corte que la Carta de arras que 
concedió a su esposa. En virtud de dicha carta, suscrita por una interminable lista de 
aquitanos y castellanos, la princesa doña Leonor Plantagenet se hacía acreedora de 
los derechos sobre treinta ciudades, fortalezas y villas y las rentas de nueve puertos.434 
Además de estas propiedades y señoríos, el documento añade otras, hechas a título 
personal como regalo nupcial, algo verdaderamente extraordinario que hoy 
pensaríamos rayaba en la prodigalidad: 

… tendrá la mencionada esposa mía para los gastos propios y de los familiares de su 
cámara, las ciudades de Nájera y Burgos y el fuerte de Castrogeriz con todas sus rentas 
y derechos (pertenencias), y sobre esto, al menos cinco mil maravedíes de las rentas de 
Toledo cada año. Y además la mitad de todo lo que adquiera por la gracia de Dios de los 
sarracenos a partir del día del contrato de matrimonio en adelante (ib.).435 

Los más de treinta lugares y castillos se hallaban a lo largo del recorrido del 
Camino de Santiago y algunos, como Nájera, Logroño y Pancorbo en la línea de la 
frontera disputada con Navarra, lo cual implicaba una posible alianza militar de 
Castilla con Poitou contra Navarra. Conviene, sin embargo, aclarar que la entrega de 
aquellas riquísimas arras, a pesar de todas las formalidades que se ponían por escrito, 
   
433  La carta de arras fue publicada por J. González, Alfonso VIII, I, pp.192-193. Una descripción de 
los personajes que acompañaron a la princesa puede verse en J. Zurita, Anales, II, XXVIII. Cfr. L. 
Serrano, El obispado, II, pp.79-85; y E. Flórez, Reynas Cathólicas, I, p. 388. 
434  Las ciudades y villas y fortalezas citadas en el manuscrito de la carta de arras son: Burgos, 
Castrogeriz, Amaya, Avia, Saldaña, Carrión, Monzón, Dueñas, Tariego, Cabezón, Medina del Campo, 
Astudillo, Aguilar, Villa Escusa, la renta del puerto de San Emeterio, Caviedes y Viesgo, Briza de San 
Julián, Tudela, Calahorra, Arnedo, Viguera, Medria, la fortaleza y villa de Nájera, Logroño, Grañón, 
Belorado, Pancorbo, Piedralada, Poza, Monasterio, Atienza, Osma, Peñafiel, Coriel, Hita, Zorita, Oreja, 
Peña Negra. (ACA, pergaminos Alfonso II, carpeta 43, núm. 92). 
435  Sobre el contenido y significado de la Carta de arras, véase el estudio de José Manuel Cerda, 
«Matrimonio y patrimonio. Las arras de Leonor Plantagenet, reina consorte de castilla», Anuario de 
Estudios Medievales, 46.1, 2016, pp. 63-96. 



246 H. Salvador Martínez 

no siempre fueron lo que parecen indicar los documentos. A veces, era difícil, si no 
imposible, ejercer un verdadero control sobre aquellos territorios o castillos que, 
frecuentemente, estaban vinculados en mil maneras a personalidades o clanes 
familiares. No obstante, las arras de doña Leonor, concretamente, jugarán un papel 
importantísimo en la transmisión de poder femenino de Alfonso VIII a su esposa y 
sucesivamente de ésta a su hija doña Berenguela y, en último análisis, serán las que 
en un lejano 1230 abrirán el camino que condujo a Fernando III al trono de León.436 
Y ¿qué recibió doña Leonor de sus padres como dote matrimonial? 

Los reyes de Inglaterra, como se esperaba, dieron en dote a su hija la Gascuña, 
que era parte de las propiedades de su madre, Leonor de Aquitania. Más que una 
donación, diríamos hoy, se quitaron de encima una región difícil de gobernar. Para los 
ingleses era una parte lejana del reino que estaba en continuo conflicto con Navarra, 
por lo cual demandaba esfuerzos militares y gastos innecesarios. Además, era una 
región conflictiva dentro de la corona misma, ya que una parte de ella se inclinaba por 
la vizcondesa Juana de Bearn y la otra por Ricardo Corazón de León, conde de 
Poitou.437 Concediéndosela a su hija Leonor a título de dote, no hacían más que pasar 
el problema a los castellanos y al mismo tiempo allanar el futuro a su heredero, Ricardo, 
que no tendría que preocuparse de conflictos con el difícil Sancho VI de Navarra, el 
cual ambicionaba hacerse con toda la Vasconia a los dos lados del Pirineo. 

La vizcondesa Juana de Bearne, viendo las orejas al lobo castellano, muy 
astutamente el 30 de abril de 1170, es decir, en pleno clima de distensión y alianzas 
entre Alfonso VIII y Alfonso II de Aragón, prestó pleito y homenaje a éste por el 
señorío de Bearne y la parte de Gascuña que la seguía. Esto era como meter una cuña 
conflictiva entre el rey de Castilla y el de Aragón que en aquel momento, por motivos 
diferentes, tenían derecho a aquella parte de Gascuña. Pero, a la luz de los pactos de 
Sahagún de unos meses más tarde, y sobre todo del tratado de Zaragoza, creo que se 
puede decir que la estratagema de la astuta vizcondesa no tuvo efecto político alguno 
en las relaciones de Castilla con Aragón. 

Alfonso VIII, genio de la política, se dará cuenta muy pronto de que sus suegros 
no le hicieron ningún regalo dando la parte de Gascuña que poseían a su esposa. No 
obstante, aunque no fuese más que por amor a su esposa, el rey castellano no dejará 
de interesarse en su posesión. 

   
436  Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, cap. XVIII, pp. 676-686. 
437  Cfr. P. La Marca, Histoire de Bearn, lib. 7, cap. 8, p.500. La documentación puede verse en Th. 
Rymer, Foedera, conventiones, litterae..., vol. I, pp. 43, 46, 48-49; y J. Gillingham, The Angevin Empire, 
London, 1984, pp. 27-29 y 70. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 247 

Por otra parte, no hay que olvidar que Alfonso VIII había intervenido con las 
armas en la zona, como represalia contra el rey de Navarra el cual, aprovechando 
la derrota sufrida por Alfonso VIII en Alarcos, de la cual apenas salió con vida, 
había invadido y devastado numerosas villas y campos de Castilla. Escribe don 
Juan de Osma: 

El glorioso rey de Castilla, que no olvidó los daños que el rey de Navarra le había 
causado a él y a su reino en el tiempo de la tribulación [Alarcos], entró en su reino y 
comenzó a devastarlo. Como el rey de Navarra viera que no podía resistirle, dejó su reino 
y se refugió junto al rey marroquí: fue a la ciudad de Marrakech para implorar su ayuda 
y suplicar que se dignara ayudarle.438 

Entre tanto el rey de Castilla asedió Vitoria y, mientras duraba el asedio, adquirió todas 
las fortalezas vecinas…439 El rey de Navarra, desasistido de toda ayuda, aunque recibió 
cierta suma de dinero y consiguió que el rey marroquí le asignara en Valencia unos 
réditos, permaneció en tierras marroquíes mucho tiempo. Se firmó una tregua entre el 
rey de Castilla y el rey de Navarra, quedando todos los castillos y villas que el rey de 
Castilla había conquistado en el reino del rey de Navarra en poder del rey de Castilla 
(cap. 16).440 

Como resultado de estas conquistas y pactos, Alfonso VIII se hizo con una zona 
de influencia en Gascuña, anteriormente controlada por el rey de Navarra. No 
contento con esto, como resultado de su matrimonio con Leonor, según don Juan de 
Osma, siguió luchando por el resto del territorio al que ahora creía tener derecho: 

Después de esto, el glorioso rey de Castilla, para quien no existía más descanso que 
nunca descansar ni más placer que la actividad constante,441 se esforzó en obtener toda 
la Gascuña, a la que creía tener derecho, ya que se la prometió su suegro, Enrique, rey 
de los ingleses. El noble rey de Castilla se había casado con la hija del citado rey Enrique, 

   
438  La historia, o leyenda, de Sancho VII de Navarra, que deja su reino y va a Marruecos en busca de 
ayuda, fue propalada por los historiadores musulmanes, como Ibn Abi Zar (o.c., pp. 457-460), y recogida 
aquí por don Juan de Osma; pero, en realidad, según don Rodrigo, no parece que pasara de Andalucía 
(cfr. De rebus Hispaniae, 7, 32). 
439  Alfonso VIII asedió Vitoria durante el verano de 1199 y la ciudad se rindió a pricipio de 1200. 
Además de la capital de Álava, ocupó ciudades y villas al sur de Vitoria y al norte del Ebro: Treviño, 
Puebla de Arganzón, Arlucea, Santa Cruz de Campezo, Alchorroza, Marañón, y San Vicente de la Sierra. 
La Vitoria la Vieja del cronista fue probablemente Villasuno de Vitoria, y llegó hasta San Sebastián en 
la Bahía de Guipúzcoa. 
440  Esta tregua a la que alude el cronista probablemente se firmó a principios de 1200 y desde luego 
antes de marzo de 1201. 
441  Frase inspirada en Ovidio (Tristia, 5.1.33-34:« quiesque nulla sine studio»), según O’Callaghan, 
o.c., p. 34, nota 2. 



248 H. Salvador Martínez 

doña Leonor, nobilísima en costumbres y linaje, honesta y muy prudente, con la que, se 
decía, el rey Enrique había prometido Gascuña a su yerno el rey de Castilla.442 

Por aquel tiempo tenía el reino de Inglaterra como rey a Juan, por sobrenombre Sin 
Tierra, hermano de la citada reina doña Leonor, pues el rey Enrique tenía cuatro hijos: 
el rey joven443 y el conde de Bretaña,444 que murieron ambos antes que su padre; 
Ricardo, conde de Poitou, que sucedió al padre en el reino y que, cuando volvía de las 
tierras allende el mar, al asediar una fortaleza en tierra de Lemosín o cerca, herido 
letalmente con una flecha, entró en el camino que ha de seguir toda carne;445 y el cuarto, 
Juan Sin Tierra, que sucedió en el reino a su hermano Ricardo, que murió sin 
descendencia (cap. 17).446 

En tiempos de este rey Juan, a quien Felipe,447 rey de los francos, había privado de 
Normandía y Andecavia y la tierra de los turoneses y la populosa ciudad de Poitiers,448 
el rey de Castilla con algunos de sus vasallos entró en Gascuña y la ocupó casi en su 
totalidad, a excepción de Bayona y Burdeos. Ocupó también Blaye y Bourg-sur-
Gironde, que están más allá del Garona, y la tierra que hay entre los dos mares [Entre-
deux-Mers], y así se volvió a su reino. 

Antes de que marchara a Gascuña, se había firmado una tregua entre él y el rey de León. 
Al volver de Gascuña firmó la paz y perdonó a don Diego López, que había estado 
desterrado ya mucho tiempo.449 La causa de la discordia entre el glorioso rey de Castilla 
y el rey de León había sido que el rey de León había repudiado a doña Berenguela, hija 
del rey de Castilla, de la que el rey de León había tenido ya dos hijos y dos hijas. 

La última afirmación de don Juan sobre el «repudio» del rey de León de su 
esposa, doña Berenguela, con la que tenía ya cuatro hijos, no parece históricamente 

   
442  Ésta es, como se dijo, la única mención que don Juan hizo al matrimomio de Alfonso VIII con 
Leonor Plantagenet. 
443  Es decir, Enrique junior, el cual fue coronado rey en vida de su padre en 1170, pero se rebeló contra 
él, muriendo en 1182. 
444  Este fue Geoffrey, que se casó con la heredera del ducado de Bretaña y murió en 1186. 
445  Se trata evidentemente de Ricardo, Corazón de León, que reinó en Inglaterra entre 1189 y 1199, 
participó en la Tercera Cruzada, y murió, no herido de una flecha, como dice nuestro cronista, sino 
durante una insana pelea con uno de sus vasallos (cfr. J. O’Callaghan, o.c., p. 34, nota 5). 
446  Ocupó el trono de Inglaterra hasta 1216. 
447  Felipe II Augusto, rey de Francia (1180-1223), declaró a Juan Sin Tierra vasallo contumaz en 1202, 
y, como dice nuestro cronista, lo desposeyó de Normandía y de otros feudos que los reyes de Inglaterra 
mantenían en el reino de Francia. 
448  «Endecavia» de nuestro cronista es Anjou. Según esto, Felipe Augusto confiscó todas estas 
regiones a Juan Sin Tierra en 1202. Se trataba de una gran parte del territorio que los Plantagent poseían, 
como vasallos de los Capetos. Cfr. Elizabeth M. Hallam, Capetian France, 897-1328, London and New 
York, Longman, 1980, pp. 182-183. 
449  La causa por la cual don Diego López de Haro fue desterrado había sido precisamente la disputa 
con Alfonso VIII por la anexión de Álava y Guipúzcoa a Castilla en 1199; don Diego era señor de 
Vizcaya. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 249 

correcta. La documentación conservada es bien clara a este respecto. Alfonso IX no 
repudió a Berenguela, fue el papa Inocencio III el que declaró nulo el matrimonio por 
motivos de consanguinidad, forzando a los cónyuges a separarse. Si hubiese sido por 
Alfonso, especialmente teniendo a todos los obispos de los dos reinos con él, como 
los tenía, ni excomuniones ni entredichos del papa le hubiesen compelido a separarse 
de su esposa y de sus hijos.450 

Después de varios intentos de poseer la entera Gascuña, de hecho, Alfonso VIII 
invadió Gascuña en el verano de 1205 y probablemente de nuevo durante el verano de 
1206, sigue diciendo don Juan, reparó que no merecía la pena el esfuerzo por mantenerla, 
pero, por haber sido la dote de su esposa, que sentimentalmente se sentía apegada a aquel 
regalo de matrimonio de sus padres, hizo todo lo posible por conservarla, aun a costa de 
grandes sacrificios, hasta que finalmente, dice nuestro cronista: 

... comprendiendo que trabajar en la adquisición de Gascuña era como arar una piedra,451 
impulsado, sin embargo, por la necesidad, no podía desistir de lo comenzado. Pero la 
pobreza de la tierra y la inconstancia de los hombres, en los que rara vez encontraba 
fidelidad, volvieron la tierra de Gascuña odiosa al rey, si bien el amor a su esposa y el 
deseo de no causarle tristeza le empujaron a insistir pertinazmente en la empresa. Viendo 
que no conseguía nada, desligó finalmente a los gascones, tanto nobles como plebeyos, 
del juramento y homenaje al que estaban obligados. ¡Día feliz y para siempre amable al 
reino de Castilla aquel, en el que el glorioso rey cesó de la pertenencia y desistió de lo 
comenzado! Gascuña hubiese podido secar la fuente inagotable de oro y ahogar la 
nobleza de grandes hombres (cap.17). 

Don Juan cierra el tema de Gascuña con una clara reprobación de los esfuerzos 
de Castilla por poseer aquella tierra que había costado tanto dinero y hombres en 
conquistarla y mantenerla, pasando a mencionar dos acontecimientos felices en la 
corte de Castilla con ocasión de los matrimonios de dos de las hijas de Alfonso y 
Leonor, los cuales ocurrieron, uno, antes de salir a guerrear contra los gascones, y el 
otro, después de volver. La mención de estos acontecimientos ha servido a los 
estudiosos para fechar la composición de esta parte de la Chronica: 

Antes de que el rey noble marchara a Gascuña entregó en matrimonio a su hija niña, de 
nombre Blanca, que ahora está coronada como reina de los francos, al hijo de Felipe, rey 
de los francos, Luis, que ahora reina en el reino franco en lugar de su padre. Después de 

   
450  Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, pp. 189-260; y cfr. J. F. O’Callaghan, «Innocent III and 
the Kingdoms of Castile and León», en Pope Innocent III and His World, ed. J.C. Moor, Aldershot, 
Ashgate, 1999, pp. 317-335. 
451  Imagen tomada de Virgilio, Eneida, 4, 212: «litus arandum» (el texto de la CLRC: litus arare). 



250 H. Salvador Martínez 

volver de Gascuña dio como esposa a otra hija suya, de nombre Urraca, a Alfonso, hijo 
de Sancho, rey de Portugal, que después reinó en lugar de su padre Sancho en el mismo 
reino (cap. 18).452 

El problema de Gascuña, por caminos misteriosos que sería largo recorrer aquí, 
volverá a reaparecer en 1254 como dote de Alfonso X a su media hermana, la infanta 
doña Leonor, hija de Fernando III y su segunda esposa, Juana de Ponthieu, al casarla 
con el príncipe Eduardo, hijo de Enrique III de Inglaterra. Las suntuosas bodas se 
celebraron en Burgos. Castilla devolvía a Inglaterra aquel «regalo envenenado» que, 
casi un siglo antes, el rey de Inglaterra había entregado como dote a su hija Leonor.453 

 
Relaciones con Pedro II de Aragón. Cruzada contra los Albigenses 

La historia de las relaciones de Castilla con Aragón durante los reinados de Alfonso 
VIII y Pedro II son objeto de particular atención por parte de don Juan de Osma. 
Fueron el resultado de muchos compromisos y pueden entenderse solo a raíz de la 
catastrófica derrota de Alfonso VIII en Alarcos. 

Alarcos cambió muchas cosas en la política de las alianzas peninsulares; no 
todas negativas para Castilla, como hubiese podido esperarse después de la derrota. 
Sorprendentemente, Alfonso VIII halló un nuevo aliado en el rey de Portugal. Por su 
parte Alfonso IX de León que, por despecho, no quiso participar en la batalla, halló 
también un nuevo aliado en el rey de Navarra, y sobre todo en el enemigo mismo de 
los cristianos, los almohades, renovando con ellos las treguas que hacía poco habían 
expirado. Instrumento y vehículo de las negociaciones sobre la tregua y la alianza 
con el caudillo almohade Ibn Yacub fue don Pedro Fernández de Castro, el 
Castellano, que se hallaba exilado entre los musulmanes y, por absurdo que parezca, 
había luchado a su lado en Alarcos contra su propio rey. Como resultado de este 
acuerdo, en el invierno de 1195-1196 Alfonso IX recibió de Ibn Yacub grandes 
cantidades de dinero y tropas musulmanas bien armadas de las cuales podía disponer 
en la defensa de su reino, así como para atacar a los vecinos. Ibn Yacub llegó también 
a un acuerdo parecido con el rey de Navarra, el cual tenía también cuentas pendientes 
con el rey de Castilla. 

   
452  La princesa doña Blanca, hija de Alfonso VIII y Leonor Plantagenet, se casó con el delfín de 
Francia, Luis, el 23 de mayo de 1200, que subirá al trono tras la muerte de su padre, Felipe Augusto, 
en 1223, con el nombre de Luis VIII (1223-1226). Esto quiere decir que, esta parte de la Chronica, 
fue escrita reinando Luis VIII de Francia y Blanca de Castilla; por tanto, entre 1223 y 1226. La otra 
hija, Urraca, casó en 1208 con Alfonso, hijo de Sancho I de Portugal, al que sucedió con el nombre de 
Alfonso II (1211-1223). 
453  Cfr. A. Rodríguez, «La estirpe de Leonor de Aquitania», p. 562. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 251 

En este contexto de alianzas entre enemigos y traiciones entre amigos, la alianza 
y el apoyo de Alfonso II de Aragón al rey de Castilla es particularmente significativa 
ya que, al parecer, se debió al hecho de que Alfonso de Aragón se decidió a hacer 
una peregrinación al sepulcro de Santiago durante los meses de agosto de 1195 y 
marzo de 1196 con el fin de restaurar la armonía entre los príncipes cristianos 
peninsulares. Además de la solidaridad política por parte del rey aragonés, según don 
Juan, en la alianza con el rey de Castilla habría entrado en juego también la simpatía 
y el afecto humano de su esposa por el rey castellano. Doña Sancha, a la que Alfonso 
II había desposado el 18 de enero de 1174, era hija de Alfonso VII de Castilla-León, 
el Emperador, y hermana de Sancho III de Castilla, padre de Alfonso VIII de Castilla, 
y de Fernando II de León, padre de Alfonso IX de León. Sancha era, por tanto, tía 
carnal de los dos reyes en aquel momento enganchados en una lucha fratricida. Doña 
Sancha, siempre según don Juan, que es el único que lo cuenta, tenía debilidad por 
Alfonso VIII de Castilla y era gran admiradora suya, hasta tal punto que aquella 
admiración, se decía, pasaba los límites de la discreción y «por esta razón le resultaba 
muy odiosa a su esposo». En un pasaje de su Chronica, que algunos estudiosos han 
tildado de ficción, pero que sin duda explica la alianza de los dos reinos entre los que, 
hasta ese momento, existía una gran tirantez por causa del resentimiento de Alfonso 
de Aragón por la hegemonía de Castilla, escribe don Juan: 

Por aquel tiempo, Sancha, reina de Aragón, tía paterna del rey de Castilla, tenía bajo su 
tutela a su muy niño Pedro, rey de Aragón, y al propio reino, ya que, no mucho después 
de la batalla de Alarcos, Alfonso, rey de Aragón, hijo del conde de Barcelona y padre 
del citado rey Pedro, entró en el camino que ha de seguir toda carne [murió en Perpiñán, 
25 de abril de 1196]. Se sospechaba de él que maquinaba todo el mal que podía en 
perjuicio del reino del rey de Castilla; pero la citada reina amaba, incluso en vida de su 
marido, al rey de Castilla sobre todos los hombres, de forma que por esta razón le 
resultaba muy odiosa a su esposo. Cuando fue, pues, propicia la ocasión, el fuego del 
cariño, que había estado un poco oculto en el pecho de la reina en vida de su esposo por 
miedo al mismo, estalló en llama manifiesta y confederó firmísimamente a su hijo con 
el rey de Castilla, procurando, como sensata Abigail, ayudar con todas sus fuerzas al rey 
de Castilla. Pero para que el rey de Aragón pudiese llegar con toda rapidez en ayuda del 
rey de Castilla y puesto que era algo pobre, recibió del rey de Castilla como regalo gran 
cantidad de dinero. Y así cuando el rey Pedro llegó a la adolescencencia, por consejo de 
su prudente madre y acompañado de sus nobles vasallos, vino junto al rey de Castilla e 
inseparablemente se le unió mientras la guerra duró (cap. 15). 

 Se ha especulado recientemente sobre la historicidad de este amor secreto de doña 
Sancha por su sobrino castellano del cual se ocupa don Juan de Osma en este largo 



252 H. Salvador Martínez 

pasaje y que sin duda se presta a varias interpretaciones. Una de ellas es la propuesta 
por A. Arizaleta, según la cual, Juan de Osma habría escuchado en la corte de Alfonso 
VIII la recitación del poema Castia Gilos del trovador Ramón Vidal de Besalú, de la 
cual hablamos más arriba. El poema narra la historia de un marido celoso, como lo 
habría sido Alfonso II de Aragón, del cual el mismo cronista afirma que: «Se 
sospechaba de él que maquinaba todo el mal que podía en perjuicio del reino del rey de 
Castilla». Según esta hipótesis, el cronista habría fundado sobre dicho poema el relato 
ficticio de unos amores de doña Sancha por su sobrino Alfonso VIII con el fin de hacer 
su texto más atractivo para aquellos cortesanos a los que iba destinado.454 

Cuando se trata de hipótesis, todo es posible, pero me parece que ese no es el 
tono del relato o el carácter del cronista que escribe siempre con los pies bien anclados 
en la realidad que le circunda, aunque a veces haga uso de artificios retóricos y 
expresiones arrancadas de los clásicos o la Biblia para exponer los hechos. Si existió 
ese amor o no, no se sabe; y Juan de Osma no vuelve a mencionar el asunto en el 
resto de su crónica. Pero parece poco probable que un cronista tan serio como don 
Juan, que admiraba a doña Sancha, a la que considera una madre «prudente», por 
haber aliado a su hijo firmemente con Castilla, la hiciese objeto de chascarrillos de la 
corte. Por otra parte, no hay nada en el texto que lleve de forma exclusiva a una 
interpretación sentimental o, mucho menos, sexual. La frase más incendiaria del 
pasaje: «el fuego del cariño... estalló en llama manifiesta y confederó firmísimamente 
a su hijo con el rey de Castilla», puede ser la expresión de la firme voluntad de doña 
Sancha la cual, a la muerte de su marido, alió «firmísimamente» a su hijo Pedro con 
Alfonso VIII, enviándole, de hecho, a Castilla para ser educado en aquella corte 
ilustrada y aprender el manejo de las armas de un guerrero tan famoso como era 
Alfonso VIII: «Y así cuando el rey Pedro llegó a la adolescencia, por consejo de su 
prudente madre y acompañado de sus nobles vasallos, vino junto al rey de Castilla e 
inseparablemente se le unió mientras duró la guerra» (cap. 15). 
 Doña Sancha era una mujer prudente y profundamente religiosa, como 
demuestra el hecho de que, a la muerte de su marido, y tras haber entregado a su hijo 
Pedro al rey de Castilla para ser educado, se retiró al monasterio de Sigena, de su 
fundación. En este monasterio, bajo la protección de doña Sancha, se refugió su única 
hija, Costanza, la cual, tras la muerte de su marido, el rey Emeric de Hungría, por 

   
454  A. Arizaleta, «La Chronica regum Castellae: aledaños de la ficción», e-Spania, 2 décembre, 2006, 
pp. 4-7. Sobre Pedro II, cfr. Crónica de San Juan de la Peña, ed. A. Ubieto Arteta, Valencia, Textos 
Medievales 4, 1961. [Hay traducción inglesa: The Chronicle of San Juan de la Peña. A Fourteenth-
Century Official History of the Crown of Aragón, trans. Lynn H. Nelson, Philadelphia, University of 
Pennsylvania Press, 1991]. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 253 

disensiones internas en el reino, logró escapar a aquel asilo de paz que era Sigena. 
Allí estuvo con su madre cinco años, hasta que su hermano, Pedro II de Aragón, para 
congraciarse con el papa Inocencio III y obtener el anulamiento de su legítima mujer, 
María de Montpellier, concedió la mano de su hermana Costanza a Federico II, en 
aquel momento pupilo del papa. Así, Costanza dejó Sigena para casarse con el futuro 
emperador del Sacro Romano Imperio en Mesina el 15 de agosto de 1209. La esposa 
tenía treinta años y el esposo no llegaba a catorce. La historia de doña Sancha y de su 
hija Costanza son el telón de fondo sobre el que nuestro cronista proyectará la historia 
de Federico II, de su cruzada en el Medio Oriente y de su conflicto con los papas.455 

Como reina, primero, y después como regente, doña Sancha era muy consciente 
de la situación política en los reinos cristianos que, entre alianzas y declaraciones de 
guerra, estaban minando la integridad de la fe cristiana peninsular alineándola en dos 
facciones dispuestas a una confrontación fratricida de consecuencias imprevistas: 
Portugal, Aragón y Castilla, por un lado, contra León, Navarra y los musulmanes de 
Ibn Yacub, por otro. 

Lo más alarmante de la situación era la alianza del rey de León y el de Navarra 
con los temibles almohades; era esta «coalición de impiedad», como la llama don 
Juan de Osma, la que, en el contexto del caldeado clima de las cruzadas en el resto 
de Europa, era percibida como un auténtico desafuero, inimaginable e 
incomprensible fuera del contexto cultural que se había desarrollado en la Península 
durante siglos, donde se veía como algo normal que guerreros cristianos, como era el 
caso de don Pedro Fernández de Castro, el Castellano, por motivos diferentes, 
prestasen sus armas a los enemigos de la cristiandad y viceversa. 

Con los pertrechos facilitados tan generosamente por los musulmanes y su 
apoyo militar, Alfonso IX no titubeó un instante en atacar a Castilla, comenzando en 
el mes de junio de 1195 con una campaña de devastación en Tierra de Campos: 

El rey de León, que iba en ayuda del rey de Castilla, llegó a Toledo456 y por consejo de 
algunos satélites de Satanás se convirtió en arco de maldad [Sal. 77, 57], buscando 

   
455  Costanza, junto con su marido Federico, fueron coronados reyes de Alemania el 5 de julio de 1215. 
Cinco años más tarde, el 22 de noviembre de 1220, Federico II fue coronado Emperador del Sacro 
Imperio Romano por el papa Honorio III y Costanza Emperadora Romana; su hijo Enrique fue 
proclamado rey de Alemania. Costanza murió de malaria en Catania el 23 de junio de 1222 y fue 
enterrada en la catedral de Palermo en un sarcófago romano coronado de una tiara oriental de incalculable 
valor. Cfr. N. Kamp, «Costanza d’Aragona, imperatrice, regina d’Ungheria e di Sicilia», Dizionario 
Biografico degli Italiani, vol. 30, Cosattini-Crispolto, Roma, Istituto dell'Enciclopedia Italiana, 1984. Cfr. 
S. Runciman, The Sicilian Vespers, Cambridge University Press, 2000, p. 26. 
456  Se refiere al momento en que Alfonso IX llega a Toledo, tras la derrota de Alfonso VIII en Alarcos, 
con la intención de ayudarle, pero con condiciones: la devolución de algunos castillos. El castellano se 



254 H. Salvador Martínez 

ocasiones para apartarse del amigo, y de amigo se hizo enemigo cruel, pues guardaba en 
la profundidad de su alma el recuerdo de lo que sucediera en las Cortes celebradas en 
Carrión, de las que antes se hizo mención [cap. 11]. Se marchó, pues, de Toledo 
indignado con el glorioso rey, porque no había querido darle los castillos que le había 
pedido, y se congratulaba y se gozaba del infortunio acaecido a los castellanos [la derrota 
de Alarcos]. 

Se alió enseguida con el rey marroquí y, tras recibir de él dinero y una multitud de 
soldados armados, declaró la guerra al rey de Castilla. Y así al año siguiente, en ese 
tiempo en que los reyes suelen proceder a la lucha [2 Reyes 11, 1], como Almiramamolín 
devastara la Trasierra y tuviera casi asediada la ciudad de Toledo durante muchos días,457 
el rey de León entró en el reino de Castilla por tierra de Campos con la mencionada 
multitud de moros –quienes, como enemigos de la Cruz de Cristo, cometieron muchas 
atrocidades en contumetlia y deshonra de la religión cristiana en las iglesias y en el ajuar 
eclesiástico–, y llegó hasta Carrión, donde determinó borrar la injuria que creía que se le 
había causado cuando besó la mano del rey de Castilla. 

Por aquel mismo tiempo el rey de Navarra, Sancho, que emparentaba con el rey de 
Castilla en segundo grado de consanguinidad por una y otra parte,458 edificó cierto 
castillo junto a las viñas de Logroño, al que llamó Corvo, y comenzó a devastar el reino 
de Castilla por aquella parte, ya que creía tener causa justa para la guerra. 

Así pues, daba la impresión de que los cristianos, aliados con los moros en una coalición 
de impiedad, conspiraban para destruir al rey de Castilla, infiriendo atrozmente por todas 
las partes del reino los males que podían, de forma que en todo el reino ni un ángulo 
podía hallarse en el que sentirse seguro. El fuego de la ira del Señor parecía crecer y 
abatir la soberbia, que quizá tuviese el noble rey por su gloria anterior, para que 
entendiera el prudente y noble rey que el reino de los hombres está en manos de Dios y 
lo da a quien quiere [Dan. 4,14] (cap. 14). 

El clérigo cronista, ante tanta devastación, tira sus conclusiones que van más 
allá de su partidismo castellano. También Alfonso VIII, según Juan de Osma, debería 
   
negó a devolverlos; de ahí la venganza, por los castillos y por el besamamanos de vasallaje en las Cortes 
de Carrión en 1188. Cfr. H.S. Martínez, Berenguela la Grande, pp. 126-132. 
457  Don Juan sin duda conocía bien los hechos, aunque no dé los particulares. Tras la victoria de 
Alarcos, el califa almohade que a su regreso a Sevilla había capturado también Guadalorza y otros 
castillos (don Juan menciona: Torre de Guadalferza, Malagón, Benavente, Calatrava, Alarcos y Caracuel, 
cap. 13), en junio del año siguiente, 1196, conquistó Montanchez, Santa Cruz, Trujillo y Plasencia y 
devastó las tierras de Talavera. A continuación asedió Toledo durante diez días. Alfonso VIII recobró 
Plasencia el 15 de agosto de 1196, después de haberse retirado el caudillo almohade. Cfr. J. O’Callaghan, 
The Latin Chronicle, p. 28, nota 4. 
458  Una vez más, don Juan hace notar la consanguinidad entre todos los beligerantes, mayor motivo 
de ignominia e indignación entre los bienpensantes. Sancho VII de Navarra (1194-1234) era primo 
segundo de Alfonso VIII de Castilla, ambos eran nietos de García Ramírez de Navarra. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 255 

haber aprendido que no toda la culpa la tenía el rey de León. Pero en el terreno de la 
política de los hombres al rey Noble no le quedaba otra alternativa que defender sus 
intereses y su reino, aliándose con el rey de Aragón y el de Portugal. 

El primer ataque de esta guerra fratricida, ahora bajo el caudillaje directo del 
rey de León y con el apoyo exterior del rey de Navarra, fue lanzado 
conjuntamente por las tropas almohades y leonesas contra Castilla en junio de 
1196, destruyendo poblados y devastando los campos y los cultivos ya próximos 
a ser recogidos.459 Fue una auténtica sorpresa para Alfonso VIII, que, junto con 
su mujer y sus hijos, hacía poco que había regresado a Burgos de Toledo tras una 
larga convalecencia, después de la derrota de Alarcos. En un primer momento 
sólo la población de Ávila pudo contener el alud musulmán que, por motivos no 
muy claros, decidió no seguir adelante.460 Pero el ejército leonés con su rey a la 
cabeza y numerosos mercenarios almohades siguió quemando poblados, matando 
campesinos y colonos, saqueando iglesias y monasterios y cometiendo desmanes 
sin cuento. Fue en aquella ocasión, como nos recuerda don Juan de Osma, cuando 
llegó hasta Carrión de los Condes «donde determinó borrar la injuria que creía 
haber recibido cuando besó la mano del rey de Castilla», destruyendo y matando; 
después siguió hasta la vecina aldea de Villasirga, en la ruta de los peregrinos, 
donde se estaba construyendo la iglesia y trató de arrasarla al suelo incendiándola 
(cap. 14). Este hecho fue tan odioso y publicado en la zona que quedó grabado en 
la memoria de las gentes y fue recogido por numerosos poetas, incluyendo su 
nieto, Alfonso X, que le dedicó una preciosa cantiga.461 

   
459  Conservándose la paz entre ellos, algunos enemigos de Dios sembraron la discordia, 

conmoviéndolos otra vez a la guerra, y por tres años continuos combatían entre sí con horrorosos 
encuentros los ejércitos de los dos fortísimos reyes, con muchas muertes de hombres de una y otra 
parte. Las llamas consumían lo que hallaban en los campos y en los lugares: ninguno de los dos 
fortísimos reyes sabía ceder al otro como dos encarnizados leones. Sobrepujaba el rey de Castilla 
en fortaleza y sabiduría, pero defendía al de León el valor y el demasiado afecto de su gente (L. de 
Tuy, Crónica de España, pág. 408). 

460  Es posible que la vigorosa defensa del concejo avilés convenciese a los líderes almohades de que 
no merecía la pena seguir luchando a un precio tan alto en vidas humanas. Cfr. Crónica de la población 
de Ávila, ed. M. Gómez Moreno, BRAH, XCIII, cuad. L, 1943, pp. 11-56. Para las destrucciones del 
ejército navarro que al mismo tiempo operaba desde el castillo de Corvo en los campos de Soria y 
Almazán, cfr. A. Núnez de Castro, Crónica de los Señores Reyes de Castilla pp.188-192. 
461  E dest’ un mui gran miragre avēo, tempo á ya, 
 quando el Rei Don Alfonso de Leon aduss’ acá 

mouros por roubar Castela, e chegaron ben alá 
 u ora é Vila-Sirga, segundo aprendi (núm. 229, estr. 6) 
Véase el comentario en H.S. Martínez, La convivencia en la España del siglo XIII. Perspectivas alfonsíes, 
Madrid, Ediciones Polifemo, 2006, pp. 308-310. Alfonso dedicó doce cantigas al célebre Santuario de la 
Virgen Blanca de Villa-Sirga (hoy Villalcázar de Sirga, Palencia). 



256 H. Salvador Martínez 

Como león herido en su guarida, Alfonso VIII reaccionó a aquellos ataques con 
todas sus fuerzas e implacablemente, al mismo tiempo que pedía al papa que 
condenase aquel desconcierto entre los reyes peninsulares que habían violado todos 
los pactos y acuerdos ratificados por la Santa Sede. Don Juan de Osma narra con gran 
precisión el desarrollo de esta campaña durante la cual los castellanos en su 
contraataque llegaron al corazón mismo de León, asediando Astorga, que no 
pudieron tomar, pero dieron al agresivo rey de León una buena lección: la fama y 
reputación del rey castellano como guerrero invencible, a pesar de Alarcos, tenía un 
buen fundamento y el leonés debía aprender a respetarla, si quería sobrevivir como 
rey independiente. 
 La campaña de verano, en la que participó el joven don Pedro de Aragón, se 
cerraba con el regreso de las tropas de los dos lados a sus bases. Don Pedro se encaminó 
a sus tierras para ser coronado en el mes de septiembre en Daroca. Alfonso IX, después 
de hacer el balance de su aventura en tierras castellanas y evaluar los daños que le había 
acarreado, se dirigió hacia el sur del reino, llegando a Salamanca el 12 de agosto y 
entreteniéndose allí hasta el 18, cuando despidió a las fuerzas musulmanas. El 14 de 
octubre ya esta de vuelta en León. Después, sigue diciendo don Juan: 

El rey de León marchó junto al rey marroquí, al que encontró en Sevilla. Finalmente, con 
la firma de una tregua entre el rey marroquí y el rey de Castilla, aquel se volvió a 
Marrakech, capital de su reino, y se hizo la paz entre los reyes de León y Castilla. Paz que 
no pudo llevarse a cabo sino por el matrimonio de doña Berenguela, hija del rey de Castilla, 
con el rey de León, en un matrimonio de hecho, porque según el derecho era imposible, ya 
que los reyes eran parientes en segundo grado de consanguinidad (cap. 15). 

 Después de subir al trono de Aragón, Pedro II siguió tan firme aliado de Castilla 
como lo había sido anteriormente. En 1212 fue el único rey peninsular que participó 
desde el principio hasta el final en la batalla de Las Navas de Tolosa, siendo él 
personalmente con sus soldados los que conquistaron el objetivo final de la campaña, 
Úbeda, cubriéndose de gloria y riquezas (CLRC, cap. 25). 

Mientras se hallaba luchando junto a Alfonso VIII, en la otra punta de su reino, 
un representante del papa le arrebató la importante ciudad de Toulouse (1213). Don 
Pedro no podía tolerar aquella afrenta. A persar de ser apellidado el Católico por 
haber reconocido en 1205 la supremacía feudal del papa, haber jurado defender la fe 
católica y haber sido coronado en Roma por Inocencio III (el primer rey aragonés 
coronado por el papa), a pesar de todo esto y de su profesada devoción a Roma, no 
podía dejarse arrebatar una parte del reino, aunque hubiese sido llevada a cabo por 
un representante del papa.  



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 257 

Don Pedro tuvo numerosos roces con el papado por motivos privados, pero 
sobre todo por motivos políticos y éste fue uno de ellos. Era hombre de costumbres 
sexuales algo menos que moderadas, de tal manera que cuando subió a la cátedra de 
San Pedro Inocencio III, intransigente y severo en la disciplina moral de la Iglesia, 
estigmatizó rápida y duramente los abusos y transgresiones que sin duda existían en 
la Península Ibérica entre la nobleza y la moralidad de los clérigos. En la mira del 
papa estaba don Pedro de Aragón el cual, no obstante, se hubiese declarado, según 
los usos feudales, auténtico vasallo del papa, fue igualmente reprobado por pretender 
el divorcio con María de Montpellier. La condena pontificia al aragonés no le cayó 
bien; por lo cual, a pesar de su jurada fidelidad a Roma, acabó sus días defendiendo 
sus intereses en el sur de Francia, luchando al lado de sus súbditos, la mayoría 
considerados herejes, contra los partidarios del Papa.462 

La Corona de Aragón poseía extensos territorios en el sur de Francia que estaban 
directamente controlados por alguno de sus vasallos, como era el caso de los condes 
de Toulouse. Estos territorios fueron invadidos por un nuevo movimiento reformista 
religioso que había resucitado viejas herejías basadas en el dualismo maniqueo, 
rechazando las enseñanzas de la iglesia católica. Entre otras verdades teológicas, 
negaban la divinidad de Cristo, la Encarnación del Verbo y el sacramento del 
matrimonio; en moral, combatían la simonía en los cargos de la Iglesia, la vida 
relajada y concubinaria de los clérigos; rechazaban todo tipo de violencia y no 
admitían el derecho a la propiedad privada. Los secuaces de estos movimientos eran 
conocidos como Cátaros y Albigenses. 

En 1208 el legado pontificio, encargado de la supresión de la herejía albigense, 
fue asesinado. Este acto llevó a Inocencio III a redactar una bula en la que proclamó 
la cruzada contra los Albigenses, concediendo las mismas indulgencias y perdones 
que a los que luchaban contra los musulmanes en Tierra Santa. Las autoridades 
locales no parece que actuaran muy diligentemente para poner en marcha los deseos 
del papa, por lo cual Incencio ordenó a Felipe Augusto la supresión de los Albigenses. 
Éste, ocupado en problemas más serios dentro del reino, encomendó la campaña anti 
albigense a Simón de Montfort el cual, a partir de 1209, inició el exterminio de 
Cátaros y Albigenses en el Languedoc. Fue una matanza sin precedentes en la historia 
de la Iglesia, que acabó con la muerte de más de 20.000 hombres, mujeres y niños, 
   
462  Para éste y otros casos de intervención de Inocencio III en la represión de los abusos en la 
Península, véase D. Mansilla, «Inocencio III y los reinos hispanos», Anthologia Annua, 2, 1954, pp. 9-
49; P. Linehan, The Spanish Church and the Papacy in the Thirteenth Century, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1971; J. F. O’Callaghan, «Innocent III and the Kingdoms of Castile and León», pp. 
317-335; D. J. Smith, Innocent III and the Crown of Aragón: The Limits of Papal Authority, Church, 
Faith and Culture in Medieval West, Aldershot, Eng. and Burlington, Vt., Ashgate, 2004. 



258 H. Salvador Martínez 

Albigenses, Cátaros y católicos simpatizantes o tolerantes con aquel movimiento de 
renovación espiritual. Durante más de veinte años de campañas militares las tropas 
del rey de Francia, aliadas con las pontificias bajo el mando del mencionado caudillo, 
destruyeron la floreciente civilización occitana, devolviendo, en 1229, la entera 
región bajo el rígido control del rey de Francia y de la dinastía capeta del norte. 

La «cruzada albigense» afectó directamente a los dominios de Pedro II de 
Aragón el cual, a su regreso de la batalla de Las Navas de Tolosa, se enteró de que 
Simón de Montfort había conquistado Toulouse, capturando y exiliando al conde 
Raymond VI de Toulouse, que era cuñado de Pedro II y vasallo suyo. Don Pedro, 
como dice don Juan de Osma, cruzó los Pirineos con un fuerte ejército dispuesto a 
enfrentarse a Simón de Montfort. El 13 de septiembre de 1213, llegó a Muret. Iba 
acompañado de Raymond de Toulouse, el cual trató de disuadirle de que iniciase la 
batalla y, en su lugar, asediase el castillo, haciendo morir de hambre a las tropas de 
Simon de Monfort hasta que se rindiesen. 

El orgullo guerrero del aragonés rechazó la recomendación de su cuñado, dando 
inicio a la confrontación el 12 de septiembre de 1213. El ejército aragonés no era un 
modelo de organización y, cuando los escuadrones de Montfort se lanzaron al asalto, 
Pedro II se vio atrapado en medio de la pelea, fue derribado del caballo y cayó víctima 
de su imprudencia. Sus tropas, viéndolo morir, entraron en pánico y se dispersaron. 
Como resultado de la derrota de Muret, la nobleza de Toulouse, vasalla de la Corona 
de Aragón, no tuvo más alternativa que someterse al rey de Francia, firmando el 
Tratado de Meaux-París en 1229, por el que el territorio de Occitania quedaba 
incorporado a la corona francesa.463 En Aragón, mientras tanto, sucedió a Pedro II el 
único hijo que había tenido con María de Montpellier, Jaume el Conquistador.464 

Don Juan de Osma, la primera vez que viajó a Roma junto con su obispo para 
pedir al papa Inocencio III que se ocupase urgentemente de la herejía albigense que 
se estaba esparciendo por el sur de Francia y el norte de España con increíble rapidez, 
dedica al tema de la cruzada antialbigense un capítulo de su Chronica, al hablar del 
final del gran amigo de Castilla, don Pedro II. Debió ser un capítulo difícil de 
componer, ya que ponía a su autor entre la espada y la pared: por un lado, la fidelidad 
a las directivas del papa contra los herejes albigenses; por otro, el respeto por la figura 
   
463  Martín Alvira Cabrer, Muret 1213. La batalla decisiva de la cruzada contra los cátaros, Barcelona, 
Ariel, 2008, pp.128-129; y Pedro el Católico, Rey de Aragón y Conde de Barcelona (1196-1213). 
Documentos, Testimonios y Memoria Histórica, 6 vols., Zaragoza, Institución Fernando el Católico 
(CSIC), 2010 (on line); Damian J. Smith, Crusade, Heresy and Inquisition in the Lands of the Crown of 
Aragon (c.1167-1276), Brill, 2010, p. 31. 
464  Don Pedro fue llevado a Aragón, siendo enterrado junto a su madre en el Monasterio de Santa 
María de Sigena. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 259 

de don Pedro, héroe en las Navas de Tolosa, con el que Castilla tenía una gran deuda. 
Como se verá por su lectura, después de haberse planteado el dilema en los dos 
primeros párrafos, el clérigo cruzado, del que hemos hablado, predominó sobre el 
político, lamentando el error de don Pedro y elogiando en términos encomiásticos la 
matanza de herejes llevada a cabo por las tropas pontificias encabezadas por el 
«fidelísimo conde Simón de Montfort, quien, como otro Judas Macabeo, celoso de 
la Ley de Dios, combatía con vigor y potencia los combates de Dios»: 

Por aquel mismo tiempo el rey de Aragón salió de su tierra con una multitud de soldados 
y marchó hacia las tierras de Toulouse en ayuda del anciano conde tolosano, que había 
tomado como esposa a una hermana del rey, y un hijo del conde también había 
desposado a otra hermana del rey. Pues entonces los francos estaban en tierras tolosanas 
y tenían en su poder casi todo el vizcondado biterense y la mayor parte del condado 
tolosano. 

El papa romano, Inocencio III, había concedido un perdón general de todos los pecados 
a todos aquellos que vinieran contra los Albigenses y otros herejes que estaban en 
aquellas tierras. Pues varias herejías que, si bien presentaban rostros distintos, tenían 
idénticas consecuencias, se habían extendido y se multiplicaban de día a día de tal modo 
que era peligroso para la iglesia universal disimular por más tiempo tal estado de cosas. 

Llegaron, pues, católicos de distintas tierras y principalmente del reino de Francia y 
sometieron a la fe en Cristo a casi toda aquella tierra en poco tiempo, abatiendo en un 
momento castillos y ciudades muy defendidas y casi inexpugnables, castigando a los 
mismos herejes con penas diversas y matándolos con distintas clases de muerte. Obraba 
en verdad de manera manifiesta y milagrosamente la virtud del Señor Nuestro Jesucristo, 
que es Rey de Reyes y Señor de los que dominan, a través del ilustrísimo y fidelísimo 
conde Simón de Monfort, quien, como otro Judas Macabeo, celoso de la Ley de Dios, 
combatía con vigor y potencia los combates de Dios. 

El rey de Aragón y el conde tolosano y, con ellos, otros condes y barones y nobles de la 
tierra y muchos plebeyos asediaron en un castillo con la firme confianza de que 
capturarían al conde Simón de Monfort, con quien estaban casi 500 soldados. Pero el 
conde Simón, hombre belicoso y valeroso, tenía en su corazón confianza plena en 
Nuestro Señor Jesucristo, con quien continuamente trabajaba. Viendo, pues, que el 
peligro era inminente para él y los suyos, salieron en virtud de Nuestro Señor Jesucristo 
del castillo asediado, cayeron sobre los campamentos y por la fuerza de Cristo los 
obligaron a huir y mataron al mismo rey de Aragón con muchos soldados. ¡Dichoso 
hubiese sido aquel rey si hubiese terminado la vida inmediatamente después del 
importante triunfo en la guerra que tuvo lugar en las Navas de Tolosa contra el rey 
marroquí! (cap. 27) 



260 H. Salvador Martínez 

Don Juan de Osma, que en la lucha contra los musulmanes de al-Ándalus había 
mostrado su espíritu cruzado, aquí, como representante de la jerarquía de la Iglesia, 
muestra su adhesión incondicional a las directivas de Inocencio III, aunque fuese a 
costa de pisotear los derechos de un fiel aliado de Castilla, lamentando simplemente 
su desgracia por no haber muerto gloriosamente luchando contra los musulmanes en 
las Navas, en lugar de hacerlo en defensa de herejes contra las fuerzas del papa. 
 La noticia de la muerte de don Pedro debió de llegar a Castilla durante aquel 
periodo en que Alfonso VIII se hallaba aquejado de una gravísima enfermedad que 
le dejó tan débil que apenas podía cabalgar sin ayuda. Desconocemos cuál sería su 
reacción, pero podemos imaginar que Alfonso debió quedar consternado ante la 
pérdida de aquel fiel aliado e incondicional amigo. Su cronista, desde luego, no dice 
ni una palabra de la reacción de su rey, tal vez porque esto hubiese implicado 
justificar las acciones de don Pedro, que había muerto defendiendo a sus súbditos 
contra la interferencia de los aliados del papa en sus territorios. 

La muerte de don Pedro fue una gran pérdida para Aragón, para la España 
cristiana y hasta para la escuela poética provenzal. Con ella se puso fin a la 
dominación de los aragoneses en el Midi francés y, lo que aún fue peor, llevó a toda 
una serie de conflictos internos en el reino aragonés que acabaron en una espantosa 
guerra civil bajo el reinado de su hijo Jaume I (1213-1276), en aquel momento un 
niño de cinco años. 

No obstante, la muerte de Pedro II y la gran victoria de Simón de Montfort, los 
herejes Albigenses y Cátaros que sobrevivieron, junto con las autoridades locales de 
la región, a la muerte de Felipe Augusto (1223), y poco después de la de su successor 
Luis VIII (1223-1226), aprovechando la minoría del sucesor, Luis IX, trataron de 
conseguir la independencia que habían perdido. Nuestro cronista, cruzado de la 
causa, en otro capítulo de su obra vuelve sobre el tema de la lucha contra los 
Albigenses al narrar este periodo turbulento durante la transición del poder en 
Francia, ahora entrelazando la historia de la lucha antialbigense con la de Castilla: 

En el año en que nuestro señor el rey declaró la guerra a los sarracenos y destruyó 
Quesada [1224], Luis [VIII], rey de los francos, reunió un gran y fuerte ejército, bajó 
hasta Poitou y tomó el noble castillo de Niort y la villa de Saint-Jean d’Angely, y por 
último asedió la populosa villa de La Rochela, que, después de un largo asedio, se le 
entregó.465 Este Luis había sucedido en el reino a su padre, el rey Felipe, que había 
muerto en la era de 1261 [1223]. 

   
465  Estas tres villas estaban a favor del rey de Inglaterra Enrique III (1216-1272) y fueron sometidas 
en 1224 por Luis VIII de Francia que había sucedido a Felipe Augusto el año anterior. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 261 

El rey Luis, en el verano en que nuestro señor el rey asedió y por virtud de Nuestro 
Señor Jesucristo tomó el castillo de Capilla [1226], vino a partes de La Provenza contra 
los herejes y sus defensores por consejo y autoridad del legado de la Iglesia Romana, 
que entonces ejercía el poder papal en tierra de los francos. Llegó con mano fuerte y 
brazo extendido [Deut. 5, 15) con un gran y en exceso fuerte ejército y asedió con 
muchas máquinas bélicas la populosa ciudad de Aviñón, que, después de un largo 
asedio, se entregó al rey y al legado. Subyugada casi toda aquella tierra a excepción 
de Toulouse y otros castillos, cuando volvía a su tierra, murió en la Auvernia. Muchos 
grandes hombres y nobles, muchos de clase media, muchos también del bajo pueblo 
murieron en el citado asedio (cap. 51).466 

El conde tolosano y sus partidarios, cuando conocieron la muerte de Luis, ilustre rey 
de los francos, llenos de gozo, se prepararon para rebelarse contra la iglesia y la gente 
de los francos, confiando que la niñez del rey y el sexo femenino no podían acometer 
nada de importancia, pues a dicho rey Luis sucedió su hijo Luis, niño pequeño de casi 
doce años, del cual y de su reino cuidó la reina madre doña Blanca, hija del glorioso 
don Alfonso, rey de Castilla, quien, como mujer prudente, retuvo y rigió largo tiempo 
el reino de los francos.467 

Así pues, después de tratar con el legado de la Iglesia Romana que entonces estaba en 
Francia, y con los arzobispos y obispos y con los barones del reino, enviaron contra el 
conde tolosano y sus partidarios a varones nobles, valerosos y prudentes, que, como 
soldados de Cristo e invictos guerreros, no concediendo descanso a los tolosanos, 
sometieron, mediante el rey de los francos, toda aquella tierra, destituida de la ayuda 
divina, a la Iglesia Romana. 

Pues viendo el conde tolosano que no podía rebelarse, se sometió a la voluntad del 
legado y del rey de los francos, y en Francia se reconcilió con la Iglesia, recibida antes 
de parte del conde la suficiente seguridad, tras prestar juramento, de que en todo 
obedecería los mandamientos de la Iglesia y que no saldría de Francia antes de que 
cumpliese todas las condiciones que entonces podían cumplirse. La única hija que el 
conde tenía, de cuyo matrimonio con el hermano del rey de Francia se estaba tratando, 
fue llevada junto a la reina de Francia, su consobrina, y el conde alargó su permanencia 
en Francia. 

   
466  Legado del papa era el Cardenal Romanus, responsable con el rey de Francia de la cruzada 
antialbigense. Aviñon fue tomada el 9 de septiembre de 1226 tras un asedio de tres meses. Luis VIII 
murió el 8 de noviembre del mismo año. Cfr. J. O’Callaghan, The Latin Chronicle, p. 103, nota 3; 
Elizabeth M. Hallam, Capetian France, pp. 189-190. 
467  La historia que narra aquí le es muy familar a nuestro cronista. Raymond VII de Toulouse, sucesor 
de Raymond VI, el derrotado en Muret, quiso aprovecharse de la infancia de Luis IX de Francia, niño de 
12 años, y de su madre, la regente, doña Blanca de Castilla, para recobrar la independencia perdida del 
Languedoc, pero se estrelló contra el potente ejército francés. 



262 H. Salvador Martínez 

En el año de la Encarnación del Señor de 1229, los muros de Toulouse fueron 
completamente destruidos e igualada toda la superficie de la tierra y destruidas todas 
las defensas circundantes, excepto aquellas que el rey de los francos retuvo en su 
poder. Y así Cristo el Señor, Nuestro Salvador, destruyó toda la fuerza contra él 
levantada. La herética maldad, que había colocado casi su nido en aquella tierra, fue 
destruida en gran parte, entregados muchos herejes al fuego y otros huidos y dispersos. 
Esta dispersión la preveía el Altísimo para que no fuera ocasión de la perdición de 
muchos. Guardó, pues, silencio aquella tierra [1 Mac., 1, 3], a la que se devolvió la 
paz, de la que careció en tiempo (cap. 52) 

 Raymond VII, conde de Tolosa, acabó mejor que su padre; pero también fue 
excomulgado en el Concilio de Bourges en 1225 y privado de todos sus títulos y 
propiedades. Con el tratado de París (1229) que tuvo que firmar, aceptó todas las 
condiciones impuestas, como dice el cronista, y para ratificarlo tuvo que entregar a 
su única hija y heredera, Juana, en matrimonio a un hermano de Luis IX, Alfonso 
de Poitiers. En 1249, tras su muerte, Alfonso tomo posesión del condado en nombre 
de su esposa Juana. Juana y la reina doña Blanca, madre de su marido, estaban 
emparentadas, ambas eran biznietas de Alfonso VII de León-Castilla, el 
Emperador. Muy significativamente el cronista quiso usar el año de la era cristiana, 
1229, para fechar el exterminio de la herejía albigense. Fue la única vez que lo hizo. 
Todas las demás fechas que aparecen en su Chronica las hizo por la era hispánica. 

En el ámbito peninsular, junto con la desaparición de don Pedro, otras 
personalidades igualmente destacadas desaparecieron a la vuelta de poco más de 
un año. Fueron pérdidas irraparables que, según el trovador tolosano Aimeric de 
Peguilhan, señalaban el ocaso del esplendor de la gentileza y de la cortesía, que 
caracterizaban la poesía occitana. En una célebre composición otorga a uno de estos 
desaparecidos, don Diego de Vizcaya (†1214), un puesto de honor entre sus 
grandes protectores; a la vez que ve, con reiterada amargura, sucederse en pocos 
años la muerte de los grandes mantenedores de aquella cultura vencida en Muret: 
la desaparición del malogrado infante Fernando (†1211), la del rey don Pedro de 
Aragón (†1213), la de don Diego de Vizcaya (†1214) y finalmente la de Alfonso 
VIII de Castilla (†1214), pérdidas tan dolorosas, dice, como la ya lejana del valiente 
Saladino (†1193).468 

   
468  «En aquel tiempo en que murió el rey don Alfonso, y su hijo que era agradable y bueno, el rey 
Pedro, de quien fue Aragón, y don Diego que era sabio y noble... entonces pensé que habían muerto 
precio y don» (En aquelh temps que.l reys mori, ed. Shepard-Chambers, Aimeric de Peguilhan, XXVI, 
vv. 1-4, p. 146). 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 263 

Antes de cerrar este tema de la cruzada antialbigense, en la que tal vez aún 
más que en la de la reconquista de al-Andalus aparece el fanatismo del cruzado don 
Juan de Osma, expresado en ideas y palabras más propias de predicadores 
populares que de un intelectual de prestigio y de historiador objetivo, quisiera 
señalar algunas de las consecuencias que el exterminio de aquellos herejes trajo 
consigo en el campo de la cultura. 

Ramón Menéndez Pidal recuerda que, con la derrota de Muret, acaba en 
realidad el gran esplendor de la escuela provenzal que había empezado su 
decadencia durante el reinado de Pedro II. Ramón Vidal de Besalú añora en uno de 
sus cuentos versificados por aquellos días (1212-1213), la edad dorada pretérita de 
los juglares occitanos, recordando los tiempos en que asistió a la corte de Alfonso 
II de Aragón, «padre de nuestro rey cortés», buscando sólo el recreo de su corazón 
y no ganancia de ninguna clase y allí, al lado del rey don Alfonso, entre muchos 
nobles catalanes y aragoneses, vio al castellano don Diego López de Haro, el que 
fue tan valiente (había luchado en la batalla de las Navas de Tolosa); por su parte, 
la reina doña Sancha, esposa de Alfonso II, fue también generosa patrocinadora de 
trovadores, como Giraud de Calanson, que le dedicó varias composiciones.469 

En las cortes de Aragón y Castilla, y entre la nobleza de ambos reinos, fue 
donde encontraron refugio la mayoría de los trovadores provenzales y gascones tras 
su expulsión de la corte de Francia por Felipe Augusto. La poesía occitana nació al 
norte de los Pirineos, pero se desarrolló y llegó a su madurez al sur. Sólo después 
de subir al trono de Francia una princesa castellana en 1223 volverán a circular 
libremente los trovadores por ese reino. Blanca, hermana de Berenguela, educada 
en una corte castellana frecuentada por trovadores ultrapirenaicos, será, según 
Georges Sivéry, quien inspire el renacimiento de la poesía cortesana en la ruda 
corte francesa de los capetos.470 En el complejo tablero de la política internacional, 
entre las alianzas y conflictos, los trovadores ejercerán su influjo, no sólo como 
difusores de las letras y las diversiones, sino también como mensajeros y 
educadores, al mismo tiempo que servían de vínculo de unión de las cortes 
peninsulares y europeas.  

   
469  Poesía juglaresca y juglares, p. 178. Cfr. Wilhelm Bohs, «Abril issi’e mays entrava, Lehrgedicht 
von Ramon Vidal», Romanischen Forschungen, XV, 1904, 204-316; M. Milá y Fontanals, De los 
trovadores, pp. 295-312. 
470  G. Sivéry, Blanche de Castille, París, Librairie Artheme Fayard, 1990, pp. 25-27. 



10 
 

DON JUAN DE OSMA Y LAS CRUZADAS DE ORIENTE 
 
Otro de los temas a los que nuestro cronista, con verdadero espíritu cruzado, dedicó 
particular atención, fue el de las Cruzadas para la liberación de Tierra Santa. Sin duda 
fue un tema candente en la corte castellana por las innumerables relaciones familiares 
que los varios miembros de la familia real mantuvieron con los emperadores de 
Oriente y de Occidente. Su rey, Fernando III, estaba casado con una princesa 
alemana, Beatriz de Suabia, hija de Felipe, emperador electo de los romanos (1198-
1208), hijo de Federico I Barbarroja (1152-1190), al que el cronista llama Federico 
el Grande. La madre de Beatriz era Irene, hija del emperador de Bizancio Isaac II 
Angelos (1185-1195 y 1203-1204). En palabras de don Juan, Beatriz era «nieta de 
los emperadores considerados los más grandes y preclaros en el mundo universo». 
Testigo de la historia que narra, el canciller explora con gran interés estas relaciones 
familiares que honraban a la monarquía castellana y formaban parte de su historia: 

Al año siguiente (1218), la reina doña Berenguela, cuya total preocupación y sumo deseo 
era procurar de todos los modos el honor de su hijo, empezó a buscar una esposa para él. 
Pero como cada cual pensara de una forma, le pareció a la reina tratar del matrimonio de 
la que parecía sobrepasar a las restantes, dentro de la cristiandad, en nobleza de sangre. 

Vivía entonces en Alemania una joven muy noble y muy hermosa, de costumbres 
honradas y, como en tal edad, honesta, hija de Felipe, rey de Alemania, emperador electo 
de los romanos, hijo de Federico el Grande, emperador de los romanos. La madre de esta 
joven era hija del emperador constantinopolitano Isaac, y ella, por tanto, nieta de los 
emperadores considerados los más grandes y preclaros en el mundo universo. 

Después de otros mensajeros que la reina había enviado anteriormente a tierra de 
Alemania con este motivo y tras recibir cartas del rey alemán, futuro emperador de los 
romanos,471 para que fueran enviados legados de mayor rango con el fin de que 
acompañaran a la jovencita, envió a Mauricio, obispo burgalés, y a Pedro Ovario, prior 
del Hospital, y al abad de San Pedro de Arlanza y al comendador carrionense y a García 
Gonzalo, maestro de la Orden de Uclés, esto es, de la milicia de Santiago. Cuando 
llegaron ante el rey de Alemania, fueron acogidos por él con honor y tras permanecer en 
Alemania casi cuatro meses, finalmente, cumplieron con su misión y condujeron sana e 

   
471  Se trata de Federico II, elegido rey de romanos por los príncipes alemanes en 1212 y de nuevo en 
1215, fue coronado emperador del Sacro Romano Imperio por el papa Honorio III el 20 de noviembre 
de 1220. Federico era hijo del emperador Enrique VI, hermano del padre de Beatriz, Felipe de Suabia. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 265 

incólume, a pesar de los muchos peligros por tan largo camino, a la muy noble y hermosa 
jovencita hasta la reina doña Berenguela, que salió al encuentro de los embajadores y de 
la jovencita más allá de Vitoria con un noble acompañamiento de hombres religiosos y 
dueñas. De allí fueron a Burgos donde estaba el rey con sus magnates y otros muchos 
nobles y lo mejor de las ciudades y villas del reino, y fue recibida la joven y los 
enbajadores con gran honor y gozo por el propio rey […] 

En la fiesta de de San Andrés [30 de noviembre de 1219], el rey Fernando contrajo 
solemnemente matrimonio con la nobilísima joven, la reina doña Beatriz, en la iglesia 
burgalesa de Santa María por ministerio del obispo de Burgos, Mauricio, recibiendo con 
ella la bendición sacerdotal. 

Se celebraron entonces en Burgos una concurridísimas Cortes, convocadas con una 
multitud de magnates, soldados e importantes de las ciudades. Asistieron, además de la 
reina doña Berenguela, a aquellas Cortes todas las más nobles señoras, tanto religiosas 
como seculares, cuantas había en el reino de Castilla. Desde los tiempos antiguos no se 
había visto tal asamblea en la ciudad burgalesa (cap. 40) 

En verdad, no se conoce ninguna otra asamblea o Cortes, en que se mencione 
explícitamente la participación de «nobles señoras, tanto religiosas como seculares, 
cuantas había en el reino de Castilla» y tampoco sabemos cuál pudo ser el significado 
jurídico de dicha participación; pero no hay que excluir que, habiendo sido presidida 
por doña Berenguela, que ya había salido a recibir a Beatriz más allá de Vitoria «con 
un noble acompañamiento de hombres religiosos y dueñas» de todas las clases 
sociales, dicha participación tuviese que ver con el reconocimiento oficial del 
estamento femenino, que doña Berenguela quiso dar a las presentes, así como honrar 
a su hermana y a su hija que eran religiosas en las Huelgas. Por otro lado, no se conoce 
disposición alguna emanada en dichas Cortes, ni se ha conservado memoria de ellas 
en la documentación, por lo cual algunos estudiosos opinan que se trató más bien de 
una curia del reino de tipo ceremonial, convocada exclusivamente para presentar a la 
joven reina, la cual sería en aquella solemne ocasión reconocida como reina de 
Castilla ante los representantes de todos los estamentos sociales.472 Pero, más allá de 
la naturaleza de aquella asamblea y del número extraordinario de participantes, como 
no se había visto desde los tiempos antiguos en la ciudad burgalesa, el mensaje del 
cronista es claro: allí se vio una vez más que la dirección del reino y de la política 
fernandina estaba bajo la supervisión de doña Berenguela y como dice la CVR, 
«ningún hecho granado se hacía sin ella en la corte de Castilla» (XIV, V. p. 299). 
Berenguela fue la personalidad central en el entero proceso que legitimaba a 

   
472  Cfr. E. Procter, Curia and Cortes, pp. 77-78. 



266 H. Salvador Martínez 

Fernando como heredero del trono de Castilla bajo su sombra, asistiéndolo en el ritual 
de ser armado caballero, en el acto de contraer matrimonio y marcando su futuro en 
unas grandes Cortes del reino. 

Con ocasión del importantísimo rol de doña Berenguela en todo el proceso de 
la búsqueda de esposa para su primogénito, don Juan de Osma, al iniciar su relato 
sobre las cruzadas de Oriente, presenta a aquellos personajes a los que va a prestar 
singular atención por haber participado en las primeras cruzadas. Como hizo ya al 
narrar la historia de la cruzada para conquistar al-Andalus, don Juan vuelve también 
aquí a estructurar su relato de las cruzadas para la liberación de Tierra Santa 
entrelazándolo con los acontecimietos paralelos en el reino de Castilla que es, como 
se dijo, el fulcro de su Chronica. 

Empieza, pues, con el padre de la dinastía Hohenstaufen a la que pertenecía doña 
Beatriz: Federico I Barbarroja, el Grande, que lanzó la Tercera Cruzada: 

Alrededor del año trigésimo de su reinado [de Alfonso VIII] fue tomada la ciudad santa 
de Jerusalén y toda la Tierra Santa excepto Tiro, que vulgarmente se llama Sur, y Trípoli, 
que está en tierras antioquenas. Saladino, sultán de Damasco y Babilonia, luchó contra 
el rey jerosolimitano y contra los hermanos hospitalarios y templarios, y, porque lo 
permitió la divina justicia, los venció y, tras matar a muchos de ellos y coger cautivos a 
otros, tomó toda la tierra a excepción de las citadas ciudades y se llevó como botín la 
Santa Cruz del Señor, que fue capturada en esa guerra.473 

Cuando el pueblo cristiano lo supo se dolió sobremanera y el papa romano envió a sus 
predicadores a todos los príncipes del pueblo cristiano para invitarlos a la liberación de 
Tierra Santa.474 

Federico, emperador de los romanos, tomó el signo de la Cruz, y le siguieron todos los 
príncipes de Germania, y con una innumerable multitud de soldados y otros hombres de 
guerra pasó por Hungría, luego por Bulgaria y después por Rumanía y llegó a la tierra 
del sultán de Iconio, que limita con la tierra del príncipe de Antioquía, tras vencer y 
ejecutar a todos los que habían querido resistirse a él y a su ejército impidiéndole el paso. 

Tenían, según la fama refiere, el firme propósito de ir primero a Damasco y a Babilonia 
y destruir todo el reino de Saladino y ayudar a los cristianos; llegar después a Tierra 

   
473   Jerusalén fue conquistada por Saladino el 2 de octubre de 1187, junto con la mayor parte del reino, 
con excepción de Tiro que siguió en manos de los cruzados, así como las ciudades de Trípoli y Antioquía. 
En relación con la pérdida de la reliquia de la Vera Cruz, Saladino derrotó al rey Guy de Lusignan en la 
batalla de Hattin el 3 de julio de 1187, al cual tomó prisionero al mismo tiempo que se hizo con la preciosa 
reliquia. Cfr. J. Riley-Smith, The Crusades. A Short History, New Haven, Yale University Press, 1987, 
pp. 109-113. 
474  Las conquista de Saladino y la pérdida de la Vera Cruz llevó al papa Gregorio VIII a proclamar la 
Tercera Cruzada el 29 de octubre de 1187. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 267 

Santa y a la ciudad de Jerusalén con gloria y honor. Esto en verdad se propuso el rey 
terreno, pero de otra forma dispuso el Rey de reyes y Señor de los que dominan [Apoc. 
19, 16], en cuyo poder están todos los poderíos y los derechos de todos de los reinos. 
Pues estando en los límites de los iconienses hacia Antioquía quiso bañarse en un 
pequeño río, pues era verano, bajó al agua y allí súbitamente se ahogó. Los juicios de 
Dios son un océano inmenso. Parte de su ejército murió y la parte restante volvió a los 
lugares que todavía los cristianos tenían dentro de los términos de Tierra Santa (cap. 29). 

Federico I Barbarroja (1152-1190), emperador del Sacro Romano Imperio, es el 
primer personaje cruzado del cual se ocupa nuestro cronista, el cual acudió 
diligentemente a la convocatoria del papa para detener la furia desencadenada por las 
fuerzas de Saladino. Salió de Alemania en mayo de 1189 y, después de pasar por 
Hungría, el imperio bizantino y Anatolia (hoy Turquía), que estaba bajo el sultán de 
Iconio, el 10 de junio, cuando se dispuso a pasar (o bañarse en) el río Göksu, 
inesperadamente se ahogó, poniendo así un triste final a su cruzada. 

A la proclamación pontificia respondieron también Felipe Augusto, rey de Francia 
y Ricardo Corazón de León, de Inglaterra. Ambos relacionados también con la dinastía 
castellana. El primero, era suegro de doña Blanca de Castilla, futura reina de Francia; 
y el segundo, hermano de la reina de Castilla, doña Leonor Plantagenet. Felipe II 
Augusto (1180-1223) y Ricardo Corazón de León (1189-1199) hicieron el voto de 
cruzados en 1188. En julio de 1190 navegaron juntos hacia Sicilia donde pasaron el 
invierno; a finales de marzo de 1191, Felipe navegó directamente a Acre, mientras que 
Ricardo desembarcó en Chipre el 5 de junio, que estaba bajo el control del emperador 
de Bizancio Isaac Comneno: tomó posesión de la isla, que pasó a formar parte de las 
tierras del Mediterráneo oriental controladas por los cruzados. El rey de Jerusalén, Guy 
de Lusignan, que había empezado ya el asedio de Acre, se vio ahora ayudado por Felipe 
y Ricardo hasta que la fortaleza cayó en manos cristianas.475 

La historia de las intervenciones de ambos reyes en Tierra Santa la cuenta don 
Juan en un apretado capítulo, cargado de noticias y de recuerdos personales: 

Por ese mismo tiempo, Felipe, rey de los francos, y Ricardo, rey de los ingleses, firmada 
de mútuo acuerdo entre ambos la paz,476 con los duques y condes y otros barones y 
muchos soldados pasaron el mar y se acercaron a Acre, que entonces tenían los 
sarracenos. La sitiaron los reyes y, expugnándola fuerte y virilmente, la tomaron por la 
fuerza. El rey Ricardo, antes de llegar allí, tomó la isla de Chipre y la sometió.477 

   
475  Cfr. Riley-Smith, The Crusades, pp. 113-118. 
476  Se trata del tratado de Nonancourt del 30 de diciembre de 1189. 
477  Acre fue tomada el 12 de julio. 



268 H. Salvador Martínez 

El rey Felipe, afectado de una enfermedad gravísima que hacía temer por su vida, pasó 
el mar y volvió a su tierra. Pero el Rey Ricardo, valeroso y magnánimo, se quedó y 
permaneció durante largo tiempo en aquellas tierras, defendiendo lo que los cristianos 
tenían y obteniendo otras nuevas posesiones.478 Pero al conocer que el rey de Francia le 
quería declarar la guerra, pasó el mar y mientras atravesaba la tierra del duque de Austria, 
que vulgarmente se llama Estirriquia [Österreich], fue capturado por el duque y puesto 
en cautividad mucho tiempo. Finalmente, tras pagar 100.000 marcos de plata por su 
libertad, volvió a su tierra y, cuando asediaba una fortaleza, herido letalmente por una 
saeta, pagó el débito a la naturaleza, como antes se dijo (cap. 30). 

Don Juan, que ya había tratado de Ricardo en el cap. 17, se deja en el tintero 
algunos aspectos de la participación del rey inglés en esta cruzada. Ricardo, antes de 
regresar a su reino, obtuvo una tregua con Saladino en septiembre de 1192; después, 
salió para Europa el 9 de octubre. Durante la travesía la nave naufragó, tratando de 
volver a Inglaterra a través de Austria solapadamente por temor al duque, al cual 
había ofendido durante la Tercera Cruzada; pero fue descubierto y hecho prisionero 
hasta que sus súbtidos ingleses pagaron en 1194 un rescate de 150.000 marcos, algo 
más de lo que dice el cronista. Una vez en Francia, volvió a continuar la guerra contra 
Felipe Augusto, siendo asesinado durante una disputa con un vasallo en 1199. 

La historia de la cruzada más prometedora, bajo el caudillaje de dos de los 
personajes más conocidos y admirados por la cristiandad, tuvo un trágico final y un 
resultado muy precario, apenas la conquista de San Juan de Acre. Tierra Santa, 
mientras tanto, seguía en manos musulmanas; lo cual llevó a otros caudillos 
cristianos, como cuenta don Juan (que tiene siempre en su punto de mira las 
relaciones de la iniciativa con Castilla) a intentar una nueva aventura. 

Seis años después del fracaso de la Tercera Cruzada, el papa Inacencio III lanzó 
la Cuarta, encargándose de llevarla a cabo el conde de Flandes, Balduino, el conde 
de Champagne, Teobaldo, y el marqués de Montferrato, Bonifacio. El jefe de la 
expedición sería el conde Teobaldo, pero murió repentinamente antes de salir, por lo 
cual se hizo cargo Bonifacio de Montferrato, cuñado de Felipe de Suabia. En abril de 
1201, en nombre de ellos, Godofredo de Villehardouin concluyó un tratado con 
Venecia por el que los venecianos se comprometían a transportar por mar a los 
cruzados hasta Tierra Santa. Sin embargo, los cruzados que llegaron a Venecia fueron 
incapaces de pagar la cantidad estipulada, por lo cual los venecianos se negaron a 
zarpar. Después de muchas negociaciones, Venecia consintió en llevarlos a Tierra 
   
478  El 31 de julio Felipe Augusto, gravemente enformo, zarpó para Francia. Ricardo Corazón de León 
siguió luchando con la intención de conquistar Jerusalén, pero las fuerzas superiores de Saladino se lo 
impidieron. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 269 

Santa, pero como condición exigió que, antes de llevarlos, debían tomar parte en la 
conquista del puerto cristiano de Zara en la costa adriática, que Venecia consideraba 
rival. Sin entrar en todos estos particulares, nuestro cronista centra su relato en lo 
esencial de la expedición, sincronizándolo con la historia de Castilla: 

Alrededor del año cuadragésimo del reinado del rey glorioso [Alfonso VIII], el conde de 
Flandes y el conde blesense y otros barones del reino de Francia enviaron a Italia por el 
marqués de Montferrato, a quien eligieron como jefe y prometieron obedecer como 
señor. Habían determinado entre ellos ir a servir al Señor Jesucristo allende el mar. Se 
reunieron todos en Venecia y como se detuvieron allí mucho tiempo por la maldad y el 
engaño de los venecianos, llegó a ellos Alejo, emperador constantinopolitano, hijo del 
emperador Isaac, que había dado muerte al conocidísimo traidor, según se dice, 
Andrónico, quien después de la muerte del emperador Manuel había usurpado por la 
violencia y traición el imperio constantinopolitano.479 El emperador Isaac fue abuelo de 
la reina nuestra señora Beatriz, padre, a saber, de su madre.480 

Llegó, pues, el citado Alejo quejándose penosamente de sus súbditos, quienes contra 
toda justicia le habían privado de su imperio, y suplicándoles humildemente que se 
dignaran ayudarle a la vista de su situación. Y si por casualidad con su ayuda pudiera 
recuperar el imperio, proporcionaría con largueza a los francos y lombardos todo lo 
necesario en ayuda de Tierra Santa.481 Ganados por la piedad y empujados por la 
pobreza, lo siguieron; los constantinopolitanos, por temor a los cruzados, recibieron a su 
señor, simulando exteriormente fidelidad cuando en su interior estaban llenos de engaño. 
Y por ello, cuando los francos y lombardos se alejaron navegando hacia Tierra Santa –

   
479  La turbulenta historia del imperio bizantino que nuestro cronista trata de resumir aquí muy 
sucintamente es sumamente compleja; pero he aquí los hechos principales para endender lo que dice don 
Juan: Al emperador bizantino Manuel I (1143-1180) le sucedió su hijo Alejo II (1180-1184); pero su 
primo Andrónico Comneno (1184-1185) se proclamó emperador. Fue entonces cuando Isaac Angelos 
(1185-1195) se levantó contra Andrónico, lo depuso y lo ejecutó. Isaac, a su vez, fue derrocado del trono 
por su hermano, Alejo III (1195-1203), el cual, primero, le sacó los ojos y después lo mató. El hijo de 
Isaac, el futuro Alejo IV, trató de conseguir el apoyo de los cruzados para que le apoyasen en sus planes 
imperiales. Este Alejo es el protagonista de la historia que cuenta don Juan de Osma. Cfr. Joan M. Hussey, 
The Byzantine World, New York, Harper, 1961, pp. 60-71; Charles M. Brand, Byzantium Confronts the 
West, 1180-1204, Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1968, 2nd ed. Aldershot, Gregg, 1992. 
480  En el momento en que don Juan escribe, la reina consorte de Castilla era Beatriz de Suabia, hija, 
como se dijo, del emperador del Sacro Romano Imperio, Felipe de Suabia, y de Irene, hija de Isaac 
Angelos. 
481  Efectivamente, Alejo Angelos ofreció a los cruzados mucho dinero y tropas para que conquistasen 
Tierra santa si le ayudaban a recuperar el trono del Imperio Bizantino. Los cruzados y los venecianos 
zarparon para Constantinopla en abril de 1203. Asediaron la ciudad a partir del 24 de junio hasta el 17 de 
julio cuando finalmente la tomaron por asalto. Alejo III huyó con el tesoro público y las joyas de la 
corona; e Isaac Angelos fue liberado y repuesto en el trono; pero al mismo tiempo su hijo, Alejo IV 
(1203-1204), que había llegado con los cruzados, fue instalado también como co-emperador. Cfr. B. 
Brand, «Alexios IV angelos», en ODB, 1, pp. 65-66; «Isaac II Angelos”» en ODB, 2, p. 1012. 



270 H. Salvador Martínez 

se quejaban acerca del emperador porque no les correspondió según lo prometido–, los 
constantinopolitanos volvieron la espalda al señor su emperador Alejo y lo privaron de 
la sujeción y obediencia prometida y debida.482 Viendo, pues, Alejo la maldad de sus 
súbditos envió detrás de los francos y lombardos a sus mensajeros para que los volvieran 
a llamar: y así se hizo. 
A su vuelta se aproximaron a la ciudad de Constantinopla. Eran, en verdad, muy pocos 
con respecto a la multitud del pueblo constantinopolitano, pero poderoso es el Señor así 
en lo poco como en lo mucho, si quiere triunfar. Ayudados de la divina gracia, sin la que 
nada podían hacer, entraron por la fuerza en la ciudad y, matando a derecha e izquierda 
a muchos de los habitantes del lugar, ocuparon la ciudad y saquearon su infinito botín: 
oro, plata, piedras preciosas, paños sirios, adornos de diverso género, en todo lo cual, 
más que en todas las ciudades que en el mundo había, Constantinopla abundaba.483 

Fue elegido emperador Balduino, conde de Flandes; el marqués de Montferrato fue 
hecho rey en Salónica y fue elegido como patriarca cierto veneciano, a quien yo mismo 
vi consagrar en Roma en la iglesia de San Pedro por manos de don Inocencio III.484 A 
partir de entonces los latinos obtuvieron Constantinopla y la iglesia constantinopolitana, 
a cuyo patriarca, no al citado, sino a su sucesor, yo mismo vi en el Concilio Lateranense 
convocado bajo Inocencio III, obedece a la Iglesia Romana.485 

Este Concilio se celebró un año después de la muerte del rey glorioso [Alfonso VIII], y 
en él intervinieron 420 obispos, 72 arzobispos, el patriarca de Constantinopla y el de 
Jerusalén y el aquilense y el gradense. De abades y de priores y de otros constituidos en 
dignidad no hay número. Esto sucedió en la festividad de Todos los Santos y en los 

   
482  Alejo IV no pudo, o no quiso, cumplir las promesas hechas a los cruzados y a los venecianos para 
conquistar Tierra Santa. En febrero de 1204 el pueblo de Constantinopla se levantó contra él, lo depuso 
y lo mató. Su padre murió unos días después. Alejo Ducas Murzuflo fue proclamado emperador. Cfr. M. 
Brand, «Alexios V Doukas», en ODB, 1, p. 66. 
483  En marzo de 1204 cruzados y venecianos pactaron la conquista de Constantinopla con el fin de 
poner en el trono a un emperador latino. El 6 de abril lanzaron un segundo asalto a la ciudad, que cayó 
en sus manos el 13 de abril. El botín, como dice nuestro cronista, fue inmenso. Cfr. Donald E. Queller 
and Thomas F. Madden, The Fourth Crusade: the conquest of Constantinople, 2a ed., Philadelphia, 
University of Pennsylvania Press, 1997. 
484  Balduino de Flandes fue proclamado emperador y Bonifacio de Montferrat fue coronado rey de 
Tesalónica; el resto del imperio bizantino fue dividido entre los cruzados y los venecianos. Como patriarca 
fue elegido «un cierto veneciano», Tomás Morosini, el cual fue consagrado por Inocencio III en Roma en 
marzo de 1205. Cfr. Charles M Brand, «Baldwin of Flanders» en ODB, 1, pp. 247-248; id., «Boniface of 
Motferrat», en ODB, 1, pp. 304-305; Alexander Kazhdan, «Thomas Morosini», ODB, 3, p. 2077. 
485  El patriarca latino de Constantinopla que vio nuestro cronista durante la celebración del IV Concilio 
de Letrán (XII concilio Ecuménico) fue Gervasio (1215-1219), elegido en noviembre de 1215. El 
Concilio había sido convocado por Inocencio III el 13 de abril de 1213 y se reunió en Roma en la 
festividad de Todos los Santos, el 1 de noviembre de 1215. Los patriarcas de Constantinopla y Jerusalén 
eran latinos, así como lo eran también los otros dos citados, el de Aquileia y el de Grado, ambos en el 
norte de Italia. Cfr. Alexander Kazhdan, «Innocent III», ODB, 2, p. 996. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 271 

“idus” del siguiente mes de julio don Inocencio, varón bueno, cuyos hechos Dios hizo 
prosperar, entró en el camino de la carne universal (cap. 30).486 

Hasta aquí, la historia de las cuatro primeras cruzadas ha sido contada en 
sincronía con el reinado de Alfonso VIII. La siguiente, de la cual vamos a tratar a 
continuación, se narra en el contexto del reinado de Fernando III. 

Entre la Cuarta Cruzada y la lanzada por Federico II en 1228 tuvo lugar la 
Quinta Cruzada que nuestro cronista menciona solo de paso, pero sin saltarse ninguno 
de los protagonistas principales, por sus conexiones con el reino de Castilla. 

La Quinta Cruzada (1217-1221) fue iniciada por Honorio III (1216-1227), el cual 
encargó su predicación al cardenal leonés Pelayo Gaitán, legado pontificio en España 
que, antes de ser elevado a la púrpura cardenalicia con el título de obispo de Albano, 
había sido electo de León (1208-1209). Pasó al servicio pontificio, desempeñando 
importantes cometidos bajo Honorio III, que le encargó de los asuntos de Castilla y 
sucesivamente de la predicación de la cruzada en Oriente, que había sido encomendada 
a Juan de Brienne. Don Pelayo tomó parte personalmente en la expedición y asistió a 
la conquista de Damieta.487 Más tarde estuvo también al servicio de Gregorio IX (1227-
1241). A su regreso del Medio Oriente, en 1229, se encontró en Puglia junto al rey Juan 
de Brienne y al conde Tomás I de Saboya frente a las tropas imperiales de Federico II. 
Pelayo y sus acompañantes estuvieron asediados en Montecasino hasta que, como 
veremos enseguida, se firmaron unas treguas.488 El cardenal leonés volvió a la curia 
aquejado de grave enfermedad de la que murió el 30 de junio de 1230, siendo enterrado 
en Perusa a los pies de Inocencio III.489 

El otro personaje del que se ocupa don Juan de Osma al hablar de la Quinta 
Cruzada y en varios pasajes de su Chronica fue Juan de Brienne (1170-1237), 
miembro de la baja nobleza francesa que en 1210 se había casado con María, reina 
de Jerusalén, la cual murió dos años más tarde, dejándole una niña llamada Isabela o 
Yolanda, que casará con Federico II, rey de Sicilia. Es muy probable que el cardenal 
Pelayo conociese en Roma ya en 1222 a Juan de Brienne, con ocasión de oficiar en 

   
486  Inocencio III murió el 16 de julio de 1216, no el 15, como dice don Juan. Es, como se dijo, el único 
error de datación que cometió en toda su Chronica. 
487  «Estonces fue ymbiado de la sede romana el noble y prudente cardenal Pelayo, obispo de Albania 
[Albano], por naçión español, el qual fue fecho caudillo de los cruzados, y tomó la çibdad de Damiata» 
(L. de Tuy, Crónica, IV, LXXXVIII, p. 421). 
488  Las treguas acordadas entre el emperador Federico II y el cardenal obispo de Albano, llevaron al 
Tratado de San Germano, firmado en Anagni en septiembre de 1230 entre el emperador y el papa, por 
el que el pontífice levantaba la excomunión al emperador. 
489  Sobre el cardenal Pelayo, cfr. J.P. Donovan, Pelagius and the Fifth Crusade, Philadelphia, 
University of Pennsylvania Press, 1950. 



272 H. Salvador Martínez 

el casamiento de su hija Isabela con el emperador Federico II, unión que permitió al 
ambicioso Staufen titularse también rey de Jerusalén. 

El de Brienne era hombre muy devoto y quería hacer su peregrinación a Santiago, 
esperando al mismo tiempo hallar nueva esposa en León. El 3 de marzo de 1224, primer 
domingo de cuaresma, tomó el cayado de peregrino en la catedral de Tours.490 Antes 
de ponerse en camino, envió por delante a sus mensajeros para que concertasen una 
entrevista con la reina Berenguela y su hijo Fernando. Juan debía saber que Castilla era 
el reino más poderoso de la España cristiana y de ahí su deseo de aprovechar la ocasión 
para saludar al joven rey y a su madre, de la cual había oído ya hablar mucho con 
ocasión del matrimonio de su hijo Fernando con Beatriz de Suabia, sobrina del 
emperador con el que también él, como suegro, se hallaba emparentado. 

De su presencia en España como peregrino a Santiago, peregrinación que 
acabó con el matrimonio de don Juan con una hija de la reina doña Berenguela, 
dice nuestro cronista: 

En el año séptimo del rey don Fernando, el rey de Jerusalén Juan venía camino de 
Santiago con la intención de tomar como esposa a una de las hijas del rey de León, con 
la que le había sido prometido el reino leonés. Este rey envió por delante un mensajero 
a la reina doña Berenguela y al rey su hijo, pidiéndoles que les fuera grato que los 
saludara. Estaban entonces en Toledo. Les pareció bien al rey y a la reina, y así el rey se 
acercó a Toledo, donde fue recibido con honor por el rey y la reina, con los que trató del 
matrimonio de la hija de la reina y de la hermana [del rey]. La reina lo prometió y, cuando 
el rey volvió de su peregrinación, cumplió lo prometido. Era este rey hombre de gran 
consejo, valeroso en las armas y poderoso en obra y palabras. Se celebraron, pues, Cortes 
en Burgos y la citada joven fue entregada al rey de Jerusalén como esposa. El rey y la 
reina, su madre, y su esposa acompañaron al rey de Jerusalén y a su esposa hasta Logroño 
y dándole muchos regalos los encomendaron a la gracia de Dios (42).491 

La historia del rey de Jerusalén, peregrino jacobeo en busca de esposa, no debía 
ser nada nuevo para los viejos oficiales de la corte de Castilla, donde todavía quedaba 
el recuerdo, propalado por juglares y cronistas, de otro ilustre peregrino, Luis VII de 

   
490  «Eodem anno Joannes rex Jerusalem prima dominica quadragessimae Turonis baculum accipiens 
ad Sanctum Jacobum in Galicia profectus est» (Ex gestis Ludovici VIII regis, en MGH, Scriptores, t. 26, 
p. 631). Cfr. R. Gorousset, Histoire des Croisades et du Royaume de Jerusalem, París, 1936; L. Huidobro, 
«Descendencia del Cid. Juan de Brienne, rey de Jerusalén y emperador de Constantinopla», Boletín 
Comisión de Monumentos, Burgos, 20, 1941, p. 531; Guy Perry, John of Brienne: King of Jerusalem, 
Emperor of Constantinople, c. 1175–1237, Cambridge University Press, 2013. 
491  El matrimonio de la princesa Berenguela con Juan de Brienne tuvo lugar en Burgos en 1224, siendo 
bendecido por el obispo de la ciudad, don Mauricio. Fruto de él fue una hija llamada María, que casó con 
Balduino II, emperador de Constantinopla. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 273 

Francia, el cual también hizo la peregrinación en 1155 y regresó a Francia con esposa, 
una hija del emperador Alfonso VII.492 

Juan de Brienne se dirigía a Santiago en circunstancias algo diferentes. Había 
sido rey consorte de Jerusalén (1210-1225) y se había quedado viudo recientemente 
de su segunda esposa, pero «por herencia de su esposa, rigió por un tiempo los 
destinos del reino de Jerusalén» (De rebus, VII, XXIV). Su condición política en 
aquel momento era muy precaria, aunque unos años más tarde llegará a ser 
emperador latino de Oriente (1231-1237). 

Nuestro cronista presenta la historia del rey Juan de Jerusalén bajo una luz muy 
positiva, ocultando del todo su vida anterior bajo el elogio: «Era este rey hombre de 
gran consejo, valeroso con las armas y poderoso en obras y palabras» (42). Don Juan 
no dice ni una palabra de sus matrimonios anteriores, ni sobre el hecho de que Juan 
de Brienne tenía más de cincuenta años y su prometida no había todavía cumplido 
24. Además, el ilustre peregrino, como suele decirse, «no tenía donde caer muerto». 
Se sabe que su peregrinación, además de visitar la tumba de Santiago por motivos 
religiosos, tenía como objetivo recorrer algunas cortes de Europa con el fin de 
recaudar fondos para sostener su reino, que se tambaleaba. La boda de Juan de 
Brienne y la princesa Berenguela se celebró en la catedral de Burgos aquel mismo 
mayo de 1224 a la vista y ruego del obispo y cabildo catedralicio de Burgos, 
bendiciendo la unión el arzobispo de Toledo.493 

A diferencia de su joven esposa, Juan de Brienne tenía ya un largo historial que 
nuestro diligente cronista se salta. Había estado casado con María de Montferrat 
(1210-1212) y con Estefanía de Armenia (1214-1220). Del matrimonio con María, 
reina de Jerusalén, tuvo una hija, Yolanda. Fue precisamente por su matrimonio con 
María que Juan reclamó el título de rey de Jerusalén. Pero, a la muerte de María en 
1213, el título pasó a Yolanda. En 1227, Federico II se casó con Yolanda y, en 1228, 
del matrimonio nació un niño, llamado Conrado, pero murió poco después. El trono 
de Jerusalén pertenecía a Conrado, pero al no tener otros hermanos, Federico II lo 
reclamó para sí, proclamándose rey de Jerusalén. 

Si desde la sensibilidad de nuestros días la entrega obligada de la joven y vital 
Berenguela a un viejo cincuentón, por más rey que fuese, nos parece un cruel abuso 
   
492  Narran las incidencias de esta peregrinación don Lucas de Tuy, Jiménez de Rada (VII, IX) y 
Alfonso X (PCG, cap. 978). Sobre el relato juglaresco, cfr. R. Menéndez Pidal, «Relatos poéticos en las 
crónicas medievales», RFE, 10, 1923, pp. 329-372. 
493  Anales Toledanos II, p. 401. El padre de la esposa, Alfonso IX de León, disgustado de la mala partida 
que le había jugado su exesposa, no se halló presente en las fiestas que doña Berenguela y su hijo hicieron a 
los esposos. Durante aquella primavera y verano el rey de León estuvo recorriendo Extremadura, recogiendo 
fondos y adhesiones para lanzar una nueva campaña contra Cáceres en 1225. 



274 H. Salvador Martínez 

de la autoridad materna. Desde la perspectiva dinástica, sin embargo, Juan de Brienne 
y Berenguela satisfacieron con creces las ambiciones de la madre de la esposa, ya 
que aquel matrimonio, además de haber eliminado un gran obstáculo en la carrera de 
Fernando III para llegar a ser rey de León, permitió a doña Berenguela ver a su hija 
sentada en el trono de la emperatriz de Oriente. Juan y Berenguela, ¡mirabile dictu!, 
tuvieron cinco hijos (Berenguela, María, Alfonso, Luis y Juan): a la mayor pusieron 
por nombre Berenguela, en honor de su abuela, y a la segunda la llamaron María. Al 
morir el emperador de Constantinopla en 1228 se hizo cargo del imperio Juan de 
Brienne, después de haber pactado el matrimonio de su hija mayor, Berenguela, con 
Balduíno. Ambos eran niños de pocos años. En abril de 1229, el papa aprobó este 
arreglo, de tal manera que Juan de Brienne gobernó el Imperio de Oriente hasta su 
muerte (23 de marzo de 1237). Un año antes, había muerto su hija Berenguela y para 
que el trono quedase en familia volvieron a casar a Balduíno con la segunda hija, 
María. Don Rodrigo Jiménez de Rada simplifica un poco la historia cuando escribe: 
«... y como este Balduíno, que aún era un niño, no podía proteger el imperio de los 
ataques de los griegos, la sede apostólica confió el imperio a perpetuidad al citado 
Juan, y de esta forma se convirtió en emperador y su esposa Berenguela en 
emperatriz. Tras la muerte de éstos, Balduíno y su esposa María ocupan el trono del 
imperio; que el Señor bendiga sus vidas».494 A cuyas palabras añade Alfonso X, 
manifestando así su interés en señalar su ascendencia oriental: «... e dezimos nos 
‘amén’, ca debdo avemos ý», es decir, «y decimos nosotros ¡así sea! porque tenemos 
allí un gran interés de familia» (PCG, II, p. 678). 

Estos son los antecedentes y el telón de fondo en el que se desarrolla el relato de la 
Quinta Cruzada (1217-1221) y de la de Federico II en la Chronica de don Juan de Osma, 
quien da claramente a entender que conocía esta historia, verdaderamente bizantina, 
como si la hubiese vivido personalmente, aunque la cuente muy escuetamente: 

Por el mismo tiempo en que acontecían los sucesos anteriores, es decir, en el año de la 
Encarnación del Señor de 1228, Federico,495 emperador de los romanos, hijo del 
emperador Enrique y nieto del emperador Federico I, que hacía mucho tiempo que era 

   
494  De rebus, VII, XXIV. No tenemos noticias de las relaciones de doña Berenguela con su hija y 
nietos orientales (Cfr J. González, Fernando III, I, p. 252, nota 94). En 1262-1263 María de Brienne, 
emperatriz de Oriente, visitó a su sobrino Alfonso X en Sevilla para recaudar fondos para rescatar a su 
hijo Felipe de Courtenay que se encontraba rehén en Venecia como garantía de una deuda de su padre, 
Balduíno II. Alfonso se mostró muy generoso con su tía, pagando el entero importe del rescate. Cfr. R.L. 
Wolff, «Mortgage and Redemption of an Emperor’s Son: Castile and the Latin Empire of 
Constantinople», Speculum,  29, 1954, p.  47; y H.S. Martínez, Alfonso X, p. 173. 
495  Federico II había sido coronado emperador en 1220 (cfr. CLRC, cap. 40). Era, dice el cronista, hijo 
de Enrique VI Hohenstaufen y Constanza de Sicilia y por sucesión heredó la corona de Sicilia (1197-1250). 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 275 

Cruzado pero no detrás de Cristo, no quería de manera alguna cumplir el voto que había 
hecho al recibir la Cruz y buscaba ocasiones frívolas para permanecer en Sicilia y en 
Apulia, en las que gobernaba como rey por el papa Gregorio IX;496 obligado y reticente, 
y sin obtener la [ab]solución ni tampoco, como convenía, pedirla, alrededor de la fiesta 
de la exaltación de la Santa Cruz, se embarcó con pocos soldados y llegó a Tierra Santa, 
a la que como rey gobernaba por derecho del hijo que tenía de la hija del rey de Jerusalén, 
Juan, a cuya hija pertenecía el reino por derecho hereditario por parte de madre, y 
permaneció en esa tierra todo el invierno, sin acometer nada importante como conviene 
a la magestad imperial, sino que, confiando en su astucia, consiguió del sultán de 
Babilonia, a través de internuncios, que el sultán dejara al emperador, como amigo y no 
como enemigo, la ciudad de Jerusalén, cuyos muros habían sido destrozados en el 
tiempo en que los cristianos habían obtenido Damieta.497 

Así pues, el sultán retuvo para sí la defensa del templo y el poder o jurisdicción en los 
sarracenos que allí vivían; la parte restante de la ciudad, que los cristianos no podían 
defender contra los moros cuando éstos quisieran impugnarla, la dejó al emperador, del 
que había recibido muchos y preciosos regalos (cap. 58).498 

   
496  La historia de los hechos entre Federico II y el papa fue mucho más conpleja de lo que aquí resume 
nuestro cronista. Federico había tomado el voto cruzado en 1215 y volvió a renovarlo en 1223. El 8 de 
septiembre de 1227 salió para Tierra Santa como cruzado, pero durante la travesía cayó gravemente 
enfermo y volvió al puerto; por lo cual, el papa Gregorio IX en el mes de noviembre lo excomulgó. Sin 
haber obtenido la absolución del papa, ni haberla pedido, Federico volvió a salir paraTierra Santa como 
cruzado en junio de 1228. Esta es la salida («pero no detrás de Cristo») de la que habla el cronista que el 
emperador, como reprobado, no debía hacer. Ya en Tierra Santa y tras complejas negociaciones con el 
sultan de Egipto, al-Kamil, obtuvo para la cristiandad las ciudades de Jerusalén, Belén y Nazaret. El 18 
de marzo de 1229, el excomulgado emperador se coronó a sí mismo como rey de Jerusalén en la Iglesia 
del Santo Sepulcro, haciendo su entrada en Jerusalén a semejanza de Cristo el Domingo de Ramos, al 
mismo tiempo que en un manifesto se comparaba con Cristo. Cfr. Riley-Smith, The Crusades, pp. 145-
149; David Abulafia, Frederick II. A Medieval Emperor, Oxford, Oxford University Press, 1992, pp. 
164-201. 
497  Entre los cristianos que participaron en la conquista de Damieta, estuvo también un singular 
cruzado, Francesco d’Assisi, que llegó en agosto o septiembre de 1218 con la intención de pasar al campo 
del sultán al-Kamil para predicarle la fe cristiana, con escasos resultados. Cfr. John Victor Tolan, Saint 
Francis and the Sultan: The Curious History of a Christian-Muslim Encounter, Oxford, Oxford 
University Press, 2009; la edición francesa fue publicada en París, Seuil, 2007. 
498  Federico II, como rey de Jerusalén, efectivamente, negoció una tregua con el sultán de Epipto al-
Kamil, por la que los cruzados retenían Damieta, en la boca del Nilo, que había sido conquistada por Juan 
de Brienne y sus aliados en noviembre de 1220, pero la habían vuelto a perder en el verano de 1221, y el 
sultán se quedaba con Jerusalén, dividida entre musulmanes y cristianos. El delegado del papa, don 
Pelayo Gaitán, que era el reponsable de la cruzada, rechazó los términos de la tregua, como lo hace 
también nuestro cronista por incluir «condiciones misérrimas y horrendas». La tregua entre Federico II y 
el sultán al-Kamil concluyó con el tratado del 18 de febrero de 1229, en los términos descritos por don 
Juan de Osma. Sobre el tratado entre Federico II y el sultán al-Kamil, cfr. D. Abulafia, Frederick II. A 
Medieval Emperor, pp. 164-201; Riley-Smith, The Crusades, pp. 149-151; y N. Housley, «The 
Thirteenth-Century Crusades in the Mediterranean», en D. Abulafia, ed., The New Cambridge Medieval 
History, vol. V, c. 1198-c. 1300, Cambridge, 1999, pp. 574-599. 



276 H. Salvador Martínez 

Y así, firmada una tregua de diez años con el sultán bajo condiciones misérrimas y 
horrendas, evacuada la tierra de soldados, ballesteros y armas, volvió a Apulia con 
ocasión de la devastación que el ejército papal cometía en el reino de Apulia. En este 
ejército estaba el rey Juan [de Brienne] y el conde Tomás y los legados de la Iglesia 
Romana, el español maestro Pelayo, entonces obispo de Albano, en otro tiempo electo 
de León, y don Juan de Colonna.499 

Pues cuando el emperador se embarcó, nombró su vicario en el reino de Apulia a cierto 
duque, que se denominaba duque de Spoleto, quien reunió, por mandato del emperador según 
se decía, una multitud de cristianos y moros, y penetró en el Patrimonio de San Pedro, 
devastando la tierra, ocupando castillos y llevando a cabo atroces matanzas por manos de los 
moros, y así llegó hasta Perusa, donde moraba entonces el papa con sus cardenales.500 

El papa Gregorio IX, por su parte, y los que con él estaban, gimiendo y llorando la 
nefanda muerte de cristianos y la miserable devastación de las tierras, temiendo también 
por su vida y por la de los suyos, llamó al rey Juan, a quien había nombrado su vicario 
en sus ciudades y castillos; convocó también a los lombardos, que formaban la Liga 
Lombarda, en auxilio de la Iglesia Romana, y envió su ejército contra el citado duque.501 
Y tras hacerlo huir y expulsarlo del Patrimonio de San Pedro, el ejército papal entró en 
Apulia, ocupó por la fuerza ciudades y algunos castillos y otros se entregaron 
voluntariamente al Papa. 

Así pues, en el año de la Encarnación del Señor de 1229, el emperador, alrededor del 
comienzo de junio, volvió a Apulia, donde se detuvo, puesto que no tenía ejército 
suficiente para resistir o atacar al ejército papal, y, como hombre astuto, permaneció 
hasta que los estipendios que se entregaban al ejército papal comenzaron a faltar, y el 
propio ejército, disminuido así, comenzó a retirarse, y el emperador, reasumidas las 
fuerzas, recobró algunos castillos y ciudades que había perdido, pero el Papa por sus 
hombres retuvo otros. 

El emperador con su ejército llegó a San Germano y asedió en Montecasino al obispo 
de Albano502 Finalmente se firmó una tregua entre el Papa y el emperador para un tiempo 

   
499  Cuando Federico II salió para Tierra Santa ilegítimamente, el papa, enfurecido, mandó su ejército, 
bajo el mando de Juan de Brienne para que invadiese Puglia. Junto con don Juan iban también otros jefes 
militares y nobles partidarios del papa: el conde Tomás de Acerra, el cardenal Pelayo Gaitán, que había 
hecho de delegado pontificio durante la Quinta Cruzada, y Juan de Colonna, cardenal de Santa Práxedes. 
Cfr. J.P. Donovan, Pelagius and the Fifth Crusade, p. 79. 
500  Se trata del vicario de Federico II en Sicilia, el duque Reinaldo de Spoleto, nombrado ahora vicario 
imperial de la Marca de Ancona, el cual por mandato del emperador invadió los Estados Pontificios con 
un potente ejército que incluía contingentes musulmanes. 
501  El papa recurrió a Liga Lombarda el 26 de junio de 1229. 
502  Federico II, procedente de Tierra Santa, desembarcó en Brindisi el 10 de junio de 1229 e 
inmediatamente tomó el mando del ejército en defensa de sus reinos y de sus súbditos, maltratados por 
las tropas pontificias. 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 277 

largo, y el obispo, que volvió a la curia aquejado de grave enfermedad, murió y fue 
sepultado en Perusa a los pies del papa Inocencio III. 

Prorrogada la tregua, se trató la paz y concordia entre el emperador y la Iglesia y por la 
gracia de Dios en el principio del mes de septiembre del año 1230 el emperador llegó a 
Anagni, donde estaba el Papa y a sus pies se reconciliaron entre sí, y así se firmó la paz 
bajo ciertas condiciones que sería largo escribir (cap. 59).503 

Entre las condiciones que don Juan prefiere no describir, se encontraba el 
levantamiento de la sentencia de excomunión del emperador del Sacro Romano 
Imperio, condición que probablemente nuestro obispo cruzado hubiese preferido que 
fuese mantenida. 

El interés de don Juan por el tema de las cruzadas y especialmente por la de 
Federico II es, como hemos dicho, parte integrante de su ideología político-religiosa. 
Por un lado, como tantos otros obispos guerreros antes que él, participó activamente 
en las luchas que los cristianos peninsulares de su época mantuvieron contra los 
musulmanes; y, por otro, dados sus conocimientos de la diplomacia y las relaciones 
y parentescos de la monarquía castellana con el resto de la nobleza europea y del 
Medio Oriente, se las arregló para que en su obra Castilla, que no participó con las 
armas en la liberación de Tierra Santa, estuviese presente. 
 
 

   
503  Los representantes del papa encabezados por don Pelayo Gaitán negociaron con el emperador el 
tratado de paz de San Germano en 1229; pero no se firmó, como dice nuestro cronista, hasta el 23 de julio 
de 1230 en Ceprano. Don Pelayo había muerto en Montecasino algo menos de un mes antes, el 30 de 
junio. Cfr. Abulafia, Frederick II, pp. 200-201. 



11 
 

LEGADO. ARTE Y CULTURA HUMANÍSTICA 
 

 Don Juan fue un hombre extraordinariamente activo en los varios campos de la cultura 
de la época. Es uno de los aspectos de su biografía que merecería una atenta 
exploración. Aunque no se conoce ninguna otra obra suya más que la Chronica regum 
Castellae y los numerosos diplomas, cartas y fueros que redactó como canciller de 
Enrique I, Berenguela y Fernando III, evidentemente era un hombre dinámico, 
totalmente dedicado tanto a la cultura escrita como a las empresas artísticas. 

 
Ruinas de la Colegiata de santa María la Mayor de Valladolid (primera mitad del s. XIII), 
levantada por el abad don Juan sobre la anterior iglesia románica (s. XI) 

  Siguiendo el ejemplo de su señor, Alfonso VIII, como suprema autoridad 
eclesiástica de Valladolid, donde todavía no existía obispado, don Juan promovió el 
nuevo edificio gótico de la Colegiata de Santa María la Mayor, construcción 
imponente como manifiestan sus ruinas, que más tarde un sucesor suyo sacrificará 
para levantar la gran catedral renacentista que nunca llegó a completarse. A don Juan 
se debe también la reestructuración de la antigua catedral románica de Osma 



Juan de Soria, obispo de Osma y su Crónica Latina de los Reyes de Castilla 279 

construída por su primer obispo, Pedro de Bourges (†1109), que él amplió en el nuevo 
estilo gótico introducido por Alfonso VIII en las Huelgas.504 Siendo obispo de 
Burgos, continuó la obra de la catedral iniciada por su predecesor, don Mauricio. 

  Don Juan se interesó también por las últimas novedades literarias y científicas 
de la época patrocinadas por Alfonso VIII, como fue la creación del Studium 
palentino, considerado la primera universidad de la Península Ibérica. Fue también 
muy activo en el campo de las traducciones del árabe que, igualmente bajo el 
patrocinio de Alfonso VIII, se estaban llevando a cabo en Toledo, donde había 
trabajado Gerardo de Cremona (†1187); y ahora trabajaban el averroísta Miguel 
Escoto y Hermann el Alemán.505 Don Juan de Osma en su obra, como vimos, habla 
de un libelo publicado por el fundador del movimiento almohade, Ibn Tûmart, como 
de un texto que le era bien conocido («como claramente se dice en cierto libelo que 
escribió», cap. 6). Es posible que lo conociese en su versión original árabe o por 
haberlo mandado traducir, como hizo con otras obras de mayor envergadura. 

Siendo obispo de Burgos, estableció estrechas relaciones con Hermann el 
Alemán, durante el periodo que éste pasó en el Studium palentino a raíz de sus 
actividades como docente. Se cree que fue don Juan el que, conociendo su pericia en 
árabe, le animó a ir a Toledo y ponerse en contacto con los demás traductores que ya 
trabajaban allí bajo la protección de Alfonso VIII. El gran traductor de Aristóteles 
llegó a Toledo en 1240 y residió en la ciudad hasta 1256, que son las fechas extremas 
de su residencia toledana que él nos da en los prólogos de sus obras.506 

Don Juan patrocinó importantes traducciones del árabe, como la que 
encomendó a Hermann el Alemán de la Retórica y la Poética de Aristóteles, según 
   
504  Debemos estas noticias a su contemporáneo don Lucas de Tuy: «Sapientissimi Joannis Regis 
Ferdinandi Chancellarius, Ecclesiam Vallisoleti fundavit, el multis possessionibus gloriose dotavit» [«… 
el muy sabio Juan, chançiller del rey Fernando, fundó la nueva iglesia de Valladolid y dotóla 
gloriosamente de muchas posesiones; éste, pasando el tiempo, fue fecho obispo de Osma y edificó con 
grand obra la iglesia de Osma» (Crónica de España, p. 420). Texto al que hizo eco el P. Mariana, cuando 
afirmaba: «D. Juan Chanciller del Rey edificó a su costa dos Iglesias, primero la Mayor de Valladolid [y 
después la de Burgo de Osma]» (Crónica de España, lib. 12, cap.10). 
505  «... libri [geomancie] quem [sic] magister Gerardus de Cremona, magnus medicus in phisica, 
transtulit de arabico in latinum, habens expensas a rege Castelle» (Ms. Chantilly 322, fol.45v), cit. por 
C. Burnett, «Filosofía natural, secretos y magia», en L. García Ballester, ed., Historia de la ciencia y de 
la técnica en la Corona de Castilla, t. I, Edad Media, Salamanca, 2002, pp. 95-144. Cfr. P. Linehan, 
History and the Historians of Medieval Spain, Oxford, 1993, pp. 308-309. 
506  El 3 de junio de 1240 finalizaba el Comentario medio de Averroes a la Ética a Nicómaco de 
Aristóteles; y el 8 de abril de 1243 ó 1244, terminaba la Summa Alexandrinorum. Tras concluir la 
traducción de la Summa, Hermann debió empezar a contemplar el proyecto de traducir la Retórica de 
Aristóteles, así como la traducción de la glosa de Alfarabi sobre la Retórica de Aristóteles; y el 
Comentario Medio de Averroes a la Poética de Aristóteles, que fue su última obra traducida en Toledo y 
fue terminada el 7 de marzo de 1256. El Salterio con toda probabilidad lo tradujo durante su residencia 
en Astorga, 1266-1272. Cfr. H.S. Martínez, «Hermann el Alemán. Traductor de Aristóteles y obispo de 
Astorga (1266-1272)», Argutorio, 34, 2, 2015, pp. 10-26. 



280 H. Salvador Martínez 

se nos dice en el prólogo de dicha traducción.507 Don Juan murió el 1 de octubre de 
1246, por tanto, debemos pensar que la petición de la traducción a Hermann tuvo 
lugar poco después de llegar este a Toledo, ya que sabemos que la traducción de 
estas dos obras tuvo lugar después de haber completado la traducción de la Ética a 
Nicómaco, que fue anterior a la Retórica y la Poética. Es decir, entre la solicitud de 
la traducción (1244) y la ejecución (1256), cuando don Juan llevaba muerto una 
década, pasaron más de doce años, retraso que Hermann atribuye a «las muchas 
ocupaciones que vinieron sobre mí».508 

La fama de hombre sabio de la que disfrutó don Juan de Osma debió difundirse 
muy temprano, ya que su contemporáneo don Lucas de Tuy, lo llama «Sapientísimo». 
Juan de Osma, junto con su predecesor en la cancillería de Castilla, Diego García de 
Campos, son dos escritores que deben ser considerados los pioneros del humanismo 
castellano, cuya obra, a pesar de los estudios recientes, queda todavía por explorar. 

   
507  «La presente traducción de la Retórica y la Poética de Aristóteles de la lengua árabe a la latina que 
había iniciado a petición del venerable Juan Obispo de Burgos y Canciller del rey de Castilla, por las muchas 
ocupaciones que vinieron sobre mi, no pude completer hasta ahora» [Opus presentis tranlationis Rhetoricae 
Aristotelis et eius Poeticae, ex arabico eloquio in latinam jamdudum intuitu venerabilis patris Johannis 
Burgensis episcopi et regis Castellae cancellariii inceperam, sed propter occurrentia impedimenta, usque 
nunc non potui cosumari] (Averrois Cordubensis Commentarium Medium in Aristotelis Poetriam, ed. 
William F. Boggess, unpubl. Diss., University of North Carolina, 1965, p. 16; y su artículo «Hermannus 
Alemannus’s rhetorical translations», Viator, 2, 1971, pp. 227-250). Cfr. J. Ferreiro Alemparte, «Hermán el 
Alemán, traductor del siglo XIII en Toledo», Hispania Sacra, 35, 1983, pp. 9-56. 
508  H.S. Martínez, «Hermann el Alemán», p. 13 y nota 21. 



 
 

 
APÉNDICE 

ALGUNOS TEXTOS ESCOGIDOS 
 

 
 

1. Robert d’Auxerre (1156 – 1212) 
 
«Noticia sobre santa Alpais» 

Sub hoc tempore (anno MCXXX) in territorio Senonico, villa Cudot, habetur 
puella celebri opinione vulgata; nec enim mirum si celebris, in qua nimirum effulget 
miraculum eminens ac praeclarum. Illi divinitus collatum est in corpore degere, et 
corporalis cibi subsidio, ut dicitur, non egere, decem circiter annis usque ad annum 
hunc iam decursis ex quo primum divino munere tali est privilegiata virtute. Haec 
quidem genere infima, officioque bubulca, Alpis nomine, gravi admodum atque 
diutino prius est castigata flagello, adeo ut, propter affluentem de toto corpore 
saniem, suis quoque fieret in horrorem. Sed qui contemptibilia mundi elegit et 
infirma, post longa patientiae probamenta, respexit humilitatem ancillae suae, et quo 
magis eam quasi in camino tribulationum excoxit, eo digniorem effecit, corpus ei 
redintegrans, spiritualique alimento sustentans. Ita vero sui impotens, ut non nisi ab 
altero moveri queat, iacens continuo resupina, praeter caput et dexteram membris 
ceteris sui vigore officii destitutis; cumque nullum facile cibum possit trajicere, ad 
trajiciendum tamen viaticum, naturalem meatum habet libere praeparatum. Sane in 
corpore facta est admodum perexilis et marcida, quippe intestinis prae longa 
introrsus inedia vacuatis; attamen ita venusta corpulentaque in vultu cernitur, ac si 
deliciarum copia perfruatur. Frequenter autem rapitur in excelsum, et, angelo duce 
freta, nunc poenarum percurrit loca, nunc gaudia beatorum. Ad se rediens, quid et 
cui proferat caute librat, magistrante nimirum interior spiritu, et docente quid silere 
debeat, quid proferre. In sollemnitatibus vero Domini vel Matris, datum est illi per 
excessum, plerumque sursum rapi, mundum unisque a mundumque et omnia quae in 
mundo sunt libero mentis intuitu contemplari. Cum autem post unum vel plures dies 
de illa altissima quiete regreditur, sicut ipsam audivimus referentem, videtur sibi de 
quadam amplissima luminis regione in tenebras rejici, ac velut molam quandam 
mentis suae oculis superponi. 



282 Apéndice. Algunos textos escogidos 

Refert quoque quia, dum in illo est raptu, conspiciat universaliter mundum, in 
modum pilae forma tereti circumscriptum; solem terra maiorem, terram velut ovum 
in medio pendulum et aquis undique circumcinctum. Res vero rerumque rationes et 
causas tam infinitas ese, tam abditas, ut ea tanto minus quisque capiat, quanto curius 
investigat. Plerumque in spiritu videt absentia, praevidet plerumque futura. Verum 
illud eo specialius admirandum, quo rarius feminam editam et educatam ruri, 
ruralique operi assuetam, tantae dono sapientiae insignitam. Cum ea sane pluries 
collocatus, fateor, obstupui tantam inesse feminae sapientiam in consiliis, 
cincumspectionem in verbis. Etenim tam prudenter eloquitur, tam discrete consulit, 
tam salubriter adhortatur, ut luce clarius sit ipsum, qui docet omnem hominem 
scientiam, in ea sibi delegisse sedem, in ea facere mansionem.509 

 
 

2. Anónimo 
Vita sancta ac venerabilis virginis Aupex de Cudot 

 
Naturaleza de las visiones de la beata Alpais explicada por ella misma (la parte en 
cursiva reproduce literalmente sus palabras. Los paréntesis [ ] representan variantes 
de otros manuscritos). 

Ceteras quippe visiones, quas in quiete dormitionis suae sive in dormitione 
quietis suae videre solita est, solo spiritu contemplari videtur, in tantum ut eius 
spiritus raptus esse videatur ab illa, quando dormienti similis est, et requiescit in 
quiete sanctae contemplationis suae. Dormiente etenim illa sive potius requiescente 
in festivitate sancti Lucae evangelistae, superveniens ego crastina die post 
festivitatem, accessi ad lectulum eius, accensoque lumine, manum meam ori eius 
anteposui, nullusque omnino vel tenuis flatus aut anhelitus de ore eius, vel de naribus 
eius egrediebatur, in tantum ut quidam qui mecum aderat monachus eam raptam 
esse diceret, et spiritum eius non esse in visceribus eius, quamvis ipsa se raptam esse, 
vel fuisse numquam dixerit, vel dicenti consenserit. Clausis siquidem oculis, resupina 
iacens in lectulo, nullum vitae signum, nullum viventis flatum aut anhelitum, nullum 
dormientis sonum dabat vel strepitum, in tantum ut defunctae similis videretur, nisi 
rubor in facie eius candori superfusus aliquod in ea vitae vestigium 

   
509  Vide trad. parcial al cast. supra, p. 85. El texto de Robert d’Auserre acaba con el siguiente colofón 
añadido por su continuador, como había sido dispuesto por Robert: «Currente adhuc anno Domini 
MCCXI, moritur venerabilis virgo Alpais de Cudot; de qua, quoniam superius multa dicta sunt, hic eius 
tetigisse sufficiat» (en P. Blanchon, Vie de la bienheureux Alpais, pp. 21-23). 



Apéndice. Algunos textos escogidos 283 

visentibus ostenderet. Nonnumquam etiam quando in requiem contemplationis suae 
ab angelo, quem proprium habet ductorem itineris, ducenda est, tempus dormitionis 
sive requietionis suae in spiritu praevidet et agnoscit. (Vita, I, 3) 

Caput XVII. [Contendit se numquam, nisi forte semel raptam fuisse.] Requisita 
a quodam religioso viro utrum in corpore vel extra corpus videat huiusmodi visiones, 
et utrum umquam rapta fuerit in spiritu vel non. Respondit: Me raptam esse vel fuisse 
nec audeo dicere, nec praesumo: sicut nec affirmare audeo de visionibus illis, quas 
vobis me moleste cogentibus refero, ut in rei veritate res ita gestae sint, vel gerantur, 
sicut [in requie mea mihi] fieri demonstrantur. Sed tutius hoc divino relinquo 
iudicio, cui nihil opertum est quod non reveletur. Visiones quidem, quas vobis 
refero sicut mihi videtur [videntur], sic in requie mea fieri video sicut eas refero. Sed 
quid praetendant, aut quid significent, vel quid sibi velint plures earum, et utrum eo 
modo, vel ordine fiant aut administrentur, quo modo vel ordine mihi fieri vel 
administrari videntur non satis agnosco. Quomodocunque autem rei veritas 
se habeat hoc unum scio, quia nec fallor [non fallo], nec fallo, quin ea quae vobis 
dico, sic videam sicut dico, et sic dicam sicut video. De his autem quae mihi Dominus 
in beneplacito suo prout libet ostendit, quando requiescit in me, sive in eo spiritus 
meus, utrum in corpore aut [an] extra corpus ea videam ego nescio, ille scit, qui solus 
omnia novit, qui et me illa nunc vigilantem, nunc dormientem, sive potius 
requiescentem, videre facit… Semel tamen mihi visum est, si fas sit dicere, quamvis 
illud pro certo asserere non audeam, me extra corpus meum fuisse. Sed quomodo vel 
quando de corpore suo exivit, vel qualiter illud exivit anima mea, penitus ignoro. 
Tam leviter enim et tam subito, sicut mihi visum est, in ictu oculi tunica carnis 
suae [meae] exuta fuit anima mea, tamquam si quis indutus tunicam desuper 
inconsutam per viam festinus currat et dum currit tunica subito dilapsa ab humeris 
currentis, et soli labori itineris, et cursus intenti, eo nesciente penitus et ignorante 
decidat in terram, quam tunc [sibi] primum cecidisse cognoscit, quando se nudum 
videns tunicam suam in terra iacentem post tergum suum respicit. Sic nimirum me 
nesciente penitus et ignorante egressa est, ut mihi videtur, anima mea subito de 
corpore meo. Quod tunc primum comperi, quando ipsa anima [mea] carne exuta 
coepit respicere corpus suum exanime, quod in lectulo suo iacebat immobile. 
Aspiciebat autem corpus suum, et in eius contemplatione satis gaudebat, et 
delectabatur anima mea, quia valde pulchrum erat ei visu, aspectuque delectabile, et 
attrectabat illud, et sublevabet, et grave erat valde et onerosum animae meae pondus 
oneris eius, et tam miro affectu diligebat et amplexabatur illud. Dumque sic esset 
anima mea exuta a corpore suo [extra corpus suum] , et aspiceret illud, 
circumspiciens undique vidit subito infinitas hominum turbas discurrentes huc 



284 Apéndice. Algunos textos escogidos 

illucque more ferarum, tamquam amentes et sine sensu fugere cupientes et fugae 
locum [viam] non invenientes. Ad quorum strepitum tremefacta et territa anima mea, 
dicto citius iterum intravit in corpus suum, me nesciente penitus et ignorante, 
quomodo vel quando redierit in illud. Nam sicut ego nec scivi, nec sensi, nec 
comperi quando vel qualiter [quomodo] de corpore exivit, et carnem exuit, ita nec 
sensi nec comperi quomodo [quando] vel qualiter iterum introivit in illud. 
Quemadmodum si quis in navi dormiat, qui [quae] per aquas fluminis leviter natando 
currens iam ad portum devenerit [advenerit], nescit nec intelligit quando vel qualiter 
ad littus applicuerit. Illud autem [etiam] valde mirificum est, et admiratione dignum, 
quod eadem nocte qua puella vidit istam visionem, apparuit in somnis anima eius 
tamquam de corpore suo egressa venerabili Petro de Schaldeis [Schalleis], de 
quo [saepe] superius mentionem fecimus. Nam dum idem monachus eadem nocte 
dormiret, videbatur ei quod anima virginis exuerat se [exiverat] de corpore suo, et 
exierat de illo, et veniebat ad eum, et stabat ante eum magno circumdata lumine, et 
inaestimabili decorata pulchritudine. De cuius adventu non mediocriter gavisus 
monachus exsultabat et congratulabatur ei, admirans inopinatum pulchritudinis eius 
decorem, ipsa nihilominus ei congaudente, cumque simul in aspectu mutuo sibi 
invicem congratularentur, ecce subito prospiciens a longe monachus vidit exercitum 
hominum magnum valde, et terribilem huc illucque cum grandi strepitu currentium, 
qui quaerebant animam puellae, et dentibus fremebant in eam, quasi vellent eam 
diripere et secum violenter abducere [adducere]. Puella vero prae timore eorum 
exterrita confugit ad monachum. Quam ille benigne suscipiens protegebat, et 
abscondebat sub cuculla sua, et nitebatur eripere eam de manibus quaerentium 
eam [animam eius]. Cumque illi malefici homines etiam monacho pro puella molesti 
et infesti essent, volens anima virginis suae quieti et paci monachi consulere, effugit 
subito de manibus eius, et dicto citius regressa est in corpus proprium, admirante 
monacho quomodo tam cito potuisset in illud intrare, simul et gaudente quia sic 
evasisset de manibus inimicorum suorum. Hanc monachi visionem, quia satis 
consona est visioni virginis, interseruimus, ad quam nunc redeundum est: ut quid 
virgo de natura animae dixerit, aut senserit exsequamur [illud valde 
mirificum].Interrogata enim [autem] cuiusmodi res esset [erat] anima, et utrum 
se [seipsam] videret anima, quando corpus suum, a quo egressa fuerat, videre poterat 
et quos aut quales haberet oculos ad [aut]se vel ad corpus suum intuendum, respondit 
se nullatenus hoc ad liquidum [posse] demonstrare, quia nullum in toto mundo 
poterat exemplar invenire iuxta cuius imaginationem [imaginem] posset animae 
similitudinem, aut naturam ostendere. Anima enim, inquit, ipsa cum sit 
simplex, invisibilis, incorporea, non est divisa per partes, sicut corpus, aut [nec] per 



Apéndice. Algunos textos escogidos 285 

membra. Non enim habet manus aut pedes, quibus tangat aut ambulet, non oculos 
aut aures quibus videat, vel [aut] audiat. Nam in cunctis actibus [artibus] aut motibus 
suis tota simul adest. Unde etiam quicquid ipsa tangit tota simul tangit, et mollia vel 
dura tota simul approbat vel improbat. Calida quoque et frigida summo 
tantum digito tota discernit, quicquid odorat, tota odorat, tota odores recolit, 
quicquid sentit, tota sentit, tota sapores discernit, quicquid audit tota audit, tota 
sonorum reminiscitur, quicquid videt, tota videt, et tota visorum meminit, et ut 
brevi [brevius] dicatur, anima tota tangit, tota odorat, tota sentit, tota audit, tota 
reminiscitur, tota videt [(et tota visorum — videt)], et etiam seipsam videt cum carne 
soluta est. Nam quamdiu in carne est non potest seipsam [se totam] videre, quia non 
potest se totam in seipsa [seipsam] colligere, ut se solam inspiciat occurrentibus sibi 
similitudinibus, et imaginationibus rerum corporearum [corporalium], quas per 
sensus corporis exterius capit, quibus impedita non potest seipsam 
totam [semetipsam] cernere. Nullo loco continetur anima, quia localis non est, nullis 
membris circumscribitur [conscribitur], quia incorporea est, nullo spatio finitur, 
quia quantitate caret [(nullis membris -car.). Non enim per loci spatium ita sistitur 
aut moretur, ut maiore [maiori] sui parte maiorem locum occupet, et breviore 
breviorem, minorque sit in parte, quam in toto. Nam per omnes corporis sui 
particulas tota simul adest. Unde in quocunque loco percutiatur aut pungatur pars 
corporis quamvis modica vel extrema, tota simul dolet. Non [nec] minor est in 
minoribus corporis sui membris, et maior in maioribus, sed alicubi [alicui] intentius 
viget, alicubi [alicui] remissius, et in minimis tota, et in maximis [est] tota, et in 
omnibus tota et in singulis tota. Sicut [enim] Deus ubique est Deus [totus] in toto 
mundo suo, et in omni creatura sua, omnia vivificans, movens, et gubernans sicut ait 
apostolus; quod in eo vivimus, movemur, et sumus, sic anima in toto corpore suo 
ubique tota viget, tamquam in suo quodam mundo [mundo suo] vivificans illud, 
movens  et gubernans, intentius in corde et in cerebro, quemadmodum Deus tamen 
in caelo praecipue dicitur esse et sicut ipse est in mundo suo interius et exterius, 
superius et inferius, sic anima in corpore [suo], regendo illud est superior, portando 
inferior, replendo interior, circumdando exterior. Sic est intus ut extra sit, sic 
circumdat ut penetret, sic praesidet ut portet, sic portat ut praesideat et sicut Deus 
nec crescentibus creaturis crescit nec decrescentibus decrescit: sic anima nec 
minutis membris minuitur, nec adauctis augeatur [augetur]. Haec vidit de anima 
puella simplex ut columba, quae nisi serpente prudentior esset numquam 
tantam [animae] simplicitatem videre meruisset. (Vita, IV, cap. 17). 





 
 

 BIBLIOGRAFÍA  
 

 
 

1. Fuentes antiguas 
 
Alberto Magno (1967), De mineralibus [Book of Minerals], ed. D. Wyckoff, Oxford. 
Al-Himyari (1963), Kitab ar-Rawd al-Mi’tar, trad. cast. de María del Pilar Maestro González, 

Valencia, Anubar. 
Alfonso X (1955), Estoria de España o Primera Crónica General de España, 2 vols. ed. R. 

Menéndez Pidal, Madrid, Editorial Gredos. 
Alfonso X (1988), Cantigas de Santa María, ed. W. Mettmann, 3 vols., Madrid, Castalia. 
AHN=Archivo Histórico Nacional, Calatrava, Registro de escrituras de Calatrava. 
AHN=Archivo Histórico Nacional, Uclés, doc. 100. 
Anales Toledanos I y II, Los, (1993), ed. J. Porres Martín-Cleto, Toledo. 
Anales toledanos II, III, (1799), ed. E. Flórez, ES, vol.23, Madrid, 1756, pp. 410-424. 
Anónimo de Madrid y Copenhague (Al-Hulal al-Mawsiyya), (1917), ed. y trad. A. Huici 

Miranda, Valencia. Nueva trad. en Colección de Crónicas árabes de la Reconquista, 2 
vols., I, Tetuán, 1951. 

Antonio, N. (1788), Bibliotheca Hispana Vetus, 2 vols., Matriti, (reimpr. Madrid, 1996 
[Biblioteca Filológica hispana, 22]). 

Aubri Trois-Fontaines. Albericus Trium Fontium, (1874), Chronica Alberici, monachi Trium 
Fontium a monacho novi monasterii Hoiensis interpolata, ed. P. Scheffer-Boichorst, 
MGH, Scriptores, XXIII, Hanover, pp.631-950. 

Auvray, L. (1896-1955), Les registres de Grégoire IX, 2 vols., Paris, Bibliotethèque des 
Ecoles françaises d’Athènes et de Rome. 

Barrera, A. de la (1588), Crónica del Sancto Rey D. Fernando, Sevilla. 
Berganza, F. de (1719-1721), Antigüedades de España, 2 vols., Madrid; ed. fac., Burgos, La 

Olmeda, 1992. 
Blanchon, P. (1893), Vie de la bienheureuse Alpais, vierge de Cudot, au diocèse de Sens, 1150 

à 1211 / publiée pour la première fois en latin, d'après un manuscrit chartrain du XIIIe 
siècle, et précédée d'une introduction française, résumant la vie de la sainte et 
reproduisant les documents historiques qui la confirment, l'abrègent ou la complètent, 
Marly-le-Roy. 

Boutiere, J. et Schutz, A.H. (1964), eds., Biographies des Troubadours. Textes provençaux 
des XIIIe et XIV siècles, Paris, Nizet. 

Bouvet, J. (2015), Adam de Perseigne, Lettres I. Texte latin, introduction, traduction et notes, 
Paris, 1960 (Sources chrétiennes, 66); J. Bouvet (†), P. Deseille, Adam de Perseigne, 
Lettres II (Lettres XVI-XXXII). Texte latin et traduction, Paris, 2015 (Sources 
chrétiennes, 571); J. Bouvet (†), P. Deseille, Adam de Perseigne, Lettres III (Lettres 
XXXIII-LXVI). Texte latin et traduction, Paris, 2015 (Sources chrétiennes, 572). 



288 Bibliografía 

Cardelle de Hartmann, C., Senekovic, D., Thomas Ziegler, Th. (2018), Petri Alfonsi Dialogus. 
Band I. Kritische Edition mit deutscher Übersetzung, Firenze, Sismel - Edizioni del 
Galluzzo, (Millennio Medievale, 116 ; Testi, 20). 

Cadier, L. (1887) «Bulles originales du XIIIe siècle conservées dans les Archives de Navarre», 
en Mélanges d’Archeologie et d’Histoire, 7, pp. 268-338. 

Carta de Aristóteles a Alejandro en F. Storella, F. (1555), ed. Secretum secretorum Aristotelis 
ad Alexandrum Magnum cum ejusdem tratatu De animae inmortalitate, Neapoli. 

Castia-gilos [Amonestación de celosos], ed. I. Cluzel, (1958), L’école des jaloux (Castia 
Gilos). Fablieu du XIIIe siècle, Paris, Amis de la Langue d’Oc, 

Chronica Adefonsi imperatoris (1990), ed. A. Maya Sánchez, en E. Falque, J. Gil, A. Maya 
Sánchez, Chronica Hispana saeculi XII. Pars I, Turnhout: Brepols (CC CM 71), pp. 
109-248. 

Chronica Adefonsi imperatoris (1950), ed. L. Sánchez Belda, Madrid: CSIC. 
Cirot, G. (1912, 1913) ed.: «Une chronique latine inédite des rois de Castille jusqu’en 1236», 

Bulletin Hispanique 14, pp. 30-46, pp. 109-118, pp. 244-274, 353-374; 15, pp.18-37, 
pp.170-187, pp. 268-283, pp. 411-427. 

Cirot, G.  (1913-1920) Chronique latine des rois de Castille jusqu’en 1236, 2 vols., Bordeaux, 
Feret. 

Cirot, G. (1915-1919), «Appendices a la Chronique latine des Rois de Castille», Bulletin 
Hispanique 17, pp.101-115, pp. 243-258; 20, pp. 27-35, 149-184; 21, pp. 173-192. 

Cózar Martínez, F. (1884), Notas y documentos para la historia de Baeza, Jaén. 
Crónica de Alfonso X, (1953), en Crónicas de los reyes de Castilla, ed. C. Rosell, vol. I, 

Madrid, BAE. 
Crónica de Castilla, Biblioteca Nacional, Madrid, Ms.7403. 
Crónica de la población de Ávila, (1943), ed. M. Gómez Moreno, BRAH, 93, cuad. L, pp. 

11-56. 
Crònica de Jaume I, (1926-1962), ed. J.M. de Casacuberta y A. Bagüe, 9 vols., Barcelona: 

Barcino. 
Crónica de San Juan de la Peña, (1961), ed. A. Ubieto Arteta, Valencia: Textos Medievales 

4. [Hay traducción inglesa: The Chronicle of San Juan de la Peña. A Fourteenth-Century 
Official History of the Crown of Aragón, trans. Lynn H. Nelson, Philadelphia: University 
of Pennsylvania Press, 1991]. 

Crónica de Veinte Reyes, (1991), ed. J.M. Ruiz Asencio, C. Hernández Alonso, E. del Diego 
Simón y J.M. Jabato Saro, Burgos: Exmo. Ayuntamiento de Burgos. 

Charlo Brea, L, Estévez Sola, J. A., Carande Herrero, R., eds. (2010), Crónicas hispanas del 
siglo XIII, Turnhout, (Corpus Christianorum in Translation, 5). 

Chronica Adefonsi Imperatoris, (1990), ed., A. Maya Sánchez, en E. Falque, J. Gil, A. Maya 
Sánchez, Chronica Hispana saeculi XII. Pars I, Turnhout: Brepols, (CC CM 71), pp. 
109-248 

Chronica Adefonsi Imperatoris, (1960), ed. Sánchez Belda, Madrid, 1950. 
Chronica del sancto rey D. Fernando III deste nombre, que ganó Sevilla, (1588), ed. A. de la 

Barrera, Sevilla. 
Chronica Latina Regum Castellae, (1912-1913), ed. G. Cirot, “Une chronique latine inédite 

des rois de Castille jusqu’en 1236”, Bulletin Hispanique 14 (1912), 30-46, 109-118, 244-
274, 353-374; 15 (1913), 18-37, 170-187, 268-283, 411-427. 



Bibliografía 289 

Chronica Latina regun Castellae, en Chronica Hispana Saeculi XIII, Corpus Christianorum 
Continuatio Mediaevalis, 73, (1997) ed. Luis Charlo Brea, Juan A. Estévez, y Rocío 
Carande Herrero, Turnhout, Brepols, pp. 9-118. 

Chronica Latina regum Castellae, trad. por L. Charlo Brea en L. Charlo Brea, J. A. Estévez 
Sola, R. Carande Herrero, Crónicas hispanas del siglo XIII, Turnhout, 2010 (Corpus 
Christianorum in Translation, 5), pp. 57-164. 

Chronica Latina regun Castellae (2002), trad. ingl. J.F. O’Callaghan, The Latin Chronicle of 
the Kings of Castile, translated with an Introduction, Arizona Center for Medieval and 
Renaissance Studies, Tempe, Arizona. 

Chronicon de Cardeña, en E. Flórez, España Ssagrada, vol. 23, Madrid, 1767, pp. 372-373. 
Chronique latine des rois de Castille jusqu’ en 1236, (1913-1920), ed. G. Cirot , 2 vols., 

Bordeaux, Feret. 
Crónica latina de los reyes de Castilla, (1964 y 1985), ed. y trad. cast.: María Desamparados 

Cabanes Pecourt, Valencia, Anuar. 
Crónica latina de los reyes de Castilla (1999), trad. cast.: Luis Charlo Brea, Cádiz, 

Universidad de Cádiz, Madrid, Akal. 
Diego García, natural de Campos (1943), Planeta (Obra ascética del siglo XIII). Edición, 

introducción y notas, por el P. Manuel Alonso, S.I, Madrid, CSIC. 
Domínguez Sánchez, S. (2004), ed., Documentos de Gregorio IX (1227-1241) referentes a 

España, León. 
Epistola Alexandri ad Aristotelem (1973), ed. W.W. Boer, Beiträge zur Klassichen Philologie, 

Band 50, Meisenheim am Glan: Verlag Anton Hain. 
Epistola Aristotelis ad Alexandrum cum Prologo Johannis Hispaniensis (1910), ed. W. 

Suchier, en “L’enfant sage” (Das Gespräch des Kaisers Hadrian mitden kluger kinde 
Epitus), Niemeyer, Dresde. 

Falque, E., Gil, J., Maya Sánchez, A. (1990), eds., Chronica Hispana saeculi XII. Pars I, 
Turnhout: Brepols, 1990 (CC CM 71). 

Faral, E. (1924), Les arts poétiques du XIIe et du XIIIe siècle, Paris, Librairie ancienne Honoré 
Champion, [Genève-Paris: Slatkine-Champion,1982].   

Fernán Pérez de Guzmán, (1924), Generaciones y Semblanzas, ed. J. Domínguez Bordona, 
Madrid, Clásicos Castellanos, Espasa-Calpe. 

Field, H. (1991), ed., Ramón Vidal de Besalú. Obra poética II. Anonim. Castia Gilos, 
Barcelona, Curial.  

Flórez, E. (1786), España Sagrada, tomo 26, pp. 316- 318. 
Flórez, E. (2002), Memorias de las Reynas Catholicas, Historia Genealogica de la Casa Real 

de Castilla, y de León, Todos los Infantes: trages de las Reynas en Estampas: y nuevo 
aspecto de la Historia de España, 2 vols., Madrid, 17611 (17702, 17903) (facsímil de la 
edición de 1761 publicado en Valladolid, 2002). 

Francisco de Bivar (1602), Marci Maximi Caesaraugustani, viri doctissimi Continuacio 
Chronici omnimodae Historiae ab Anno Christi 430 (ubi Flav L. Dexter desit) usque ad 
612 quo maximus pervenit…Matriti, Ex typ. Didaci Diaz de la Carrera. 

García Luján, J.A. (1982), Privilegios reales de la Catedral de Toledo II, Toledo. 
Garrido Garrido, J.M. (1983), ed., Documentación de la catedral de Burgos (1184-1222), 2 

vol. Burgos. 
Gautier de Châtillon, (1978), Alexandreis, ed. Marvin Colker, Padova: Patavii in aedibus 

Antonoreis. 



290 Bibliografía 

González y González, J. (1944), ed. Alfonso IX. Colección Diplomática, 2 vols., Madrid: 
Instituto Jerónimo Zurita, CSIC. 

González y González, J. (1960), ed., El reino de Castilla en la época de Alfonso VIII. 
Documentos, 3 vols., Madrid, CSIC. 

González y González, J. (1980-1986), ed., Reinado y diplomas de Fernando III, 3 vols., 
Córdoba, Publicaciones del Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Córdoba. 

González Dávila, G. (1518), Theatro eclesiástico de las ciudades e Iglesias catedrales de 
España, En Salamanca, En la imprenta de Antonia Ramírez viuda, tomo I, lib. III, cap. 
I, pp. 36-37. 

Hernández, F.J. (1997). Los cartularios de la catedral de Toledo Madrid, Fundación Ramón 
Areces. 

Huici Miranda, A. (1913), Las crónicas latinas de la reconquista, 2 vols., Valencia 
Huici Miranda, A. (1951-1953), Colección de crónicas árabes de la reconquista, 4 vols., 

Tetuán, Editora Marroquí. 
Ibn Abi Zar (1964), Al-Anis al-Mutrib bi-Rawd al-Qirtas fi ajbar muluk al-Mugrib wa-tarij 

Madinat Fas, trad. A. Huici Miranda, 2 vols., Valencia, Anubar. 
Ibn Idari Al-Marrakusi (1963), Al-Bayan al-Mugrib fi ijtisar ajbar Muluk al-Andalus wa-l-

Mugrib, trad. A. Huici Miranda, en Colección de Crónicas árabes de la Reconquista, 4 
vols., II, Tetuán 1953-1954; ed. Valencia en 2 vols. 1963. 

Ibn Jaldún (1852-1856), Histoire des Berebèrs et des dynasties musulmanes de l’Afrique 
septentrionale, trad. franc. de T. Baron de Slane, 4 vols., Paris: Paul Geutner, 1852-1856 
[reimpr. Paris, 1978] 

Jiménez de Rada, R. Roderici Ximenii de Rada, (1987), Historia de rebus Hispanie sive 
historia Gothica. Opera Omnia, ed. J. Fernández Valverde, en Corpus Christianorum, 
Continuatio Mediaevalis, LXXII, Turnholt: Typographi Brepols Editories Pontificii, 
[trad. cast. de J. Fernández Valverde, Historia de los hechos de España, Madrid: Alianza 
Editorial, 1989]. 

Jofré de Loaysa, (1961), Crónica de los reyes de Castilla, Fernando III, Alfonso X, Sancho IV 
y Fernando IV, 1248-1305, ed. A. García Martínez, Murcia. Reimpr.1982. 

Jofré de Loaysa, (1971), Crónica de los reyes de Castilla Fernando III, Alfonso X, Sancho IV 
y Fernando IV, 1248-1305, ed. A. Ubieto Arteta, Valencia, Anubar. 

Kasten, LL. A. (1957), Poridat de las poridades, Madrid, Seminario de Estudios Medievales 
Españoles de la Universidad de Wisconsin. 

Leone, C. (2010) Pietro Alfonsi, Disciplina clericalis, Roma, Salerno Editrice, (Testi e 
documenti di letteratura e di lingua, 31). 

Lévy-Provençal, É. (1928), ed., Documents inédits d’histoire almohade: fragments 
manuscrits du “Legajo” 1919 du fonds arabe de l’Escurial, Paris, Geuthner. 

Libro de Alexandre, (1988), ed., J. Cañas, Madrid, Cátedra. 
Libro de Alexandre (1979), ed. Dana A. Nelson, Gonzalo de Berceo, El Libro de Alexandre, 

Madrid, Editorial Gredos, BRH, Textos, 13. 
Libro de los doce sabios o Tractado de la nobleza y lealtad (ca. 1237), (1975), estudio y 

edición de J.K. Walsh, Madrid, Anejos del BRAE, 29. 
Lóperráez Corvalán, J. (1788), Descripción histórica del obispado de Osma, 2 vols., Madrid. 
López Agurleta, J. (1732), Vida del venerable fundador de la Orden de Santiago..., Madrid, 

Bernardo Peralta. 



Bibliografía 291 

López Agurleta, J. (1725), Apología por el hábito de Santo Domingo en la Orden de Santiago, 
Alcalá, Moya. 

Lucas de Tuy (1603-1608), Chronicon mundi, ed. A. Schott, Hispania Illustrata, 4 vols., 
Frankfort: Claudius Marnius et Herodes Joannis Aubrii, IV, pp.1-116. 

Lucas de Tuy (2003), Chronicon mundi, cura et studio Emma Falque, Corpus Christianorum. 
Continuatio Mediaevalis, 74, Turnhout: Brepols. 

Lucas de Tuy, (2009), De altera uita, ed. E. Falque, Lucae Tudensis De altera uita, Turnhout: 
Brepols, (CC CM 74A). 

Lucas de Tuy (1612), De altera vita fideique controversiis adversus albigensium errores libri 
III, ed. J. de Mariana, Igolstadt, Hertfroy. 

Lucas de Tuy (1926), Crónica de España, 1a ed. del texto romanceado por J. Puyol, Madrid, 
RABM. 

Mansilla Reoyo, D. (1965), ed. La documentación pontificia de Honorio III (1216-1227), 
Roma, Instituto Español de Historia Eclesiástica. 

Mañueco Villalobos, M. y Zurita Nieto, J. (1917), Documentos de la iglesia colegial de Santa 
María la Mayor de Valladolid, 3 vols., Valladolid. 

Mariana, J. de, S.I. (1592), Historiae de rebus Hispaniae libri XXV, Toledo; trad. cast., 
Historia de España, Toledo 1601; ed. BAE, vols. 30 y 31, Madrid, 1854. 

Martín Iglesias, J.C. (2010) (en colaboración con J. Elfassi y C. Cardelle de Hartmann), 
Sources latines de l’Espagne tardo-antique et médiévale (Ve-XIVe siècles). Répertoire 
bibliographique, Paris, Éditions du CNRS, 2010 (Documents, études et répertoires, 77). 
Está disponible en acceso abierto en: https://www.persee.fr/doc/dirht_0073-
8212_2010_cat_77_1. 

Menéndez Pelayo, M. (1912), Antología de poetas líricos castellanos, en Biblioteca Clásica, 
t.136. 

Núñez de Castro, A. (1665), Crónica de los Señores Reyes de Castilla D. Sancho el Deseado, 
D. Alonso el VIII y de D. Enrique el I, Madrid. 

Núñez de Castro, A. (1787), Vida de S. Fernando el III, rey de Castilla y León, Madrid: 
Imprenta de Pantaleón Aznar. 

Patrum Toletanorum Opera, (1793), ed. Lorenzana, III, Matriti. 
Pedro Alfonso (1911), Disciplina clericalis, ed. A. Hilka y W. Soderhjelm, I, Acta Societatis 

Scientiarum Fennicae, XXXVIII, 4, Helsingfors, p. 2. Hay traducción castellana de M.J. 
Lacarra y E. Ducay, Disciplina clericalis, Zaragoza, Guara Editorial, S.A, 1980. 

Pedro Alfonso (1996), Diálogo contra los judíos (Dialogi contra Iudaeos), ed. y trad. Klaus-
Peter Mieth y Esperanza Ducay, Zaragoza, 1996. 

Pérez de Guzmán, F. (1924), Generaciones y Semblanzas, ed. J. Domínguez Bordona, Madrid, 
Clásicos Castellanos. 

Pérez González, M. (2015), Crónica del emperador Alfonso VII. Introducción, traducción, 
notas e índices. Índice toponímico por Ricardo Martínez Ortega, León. 

Pineda, J. de (1627), Memorial de... Fernando Tercero, Sevilla. 
Rábano Mauro, Enarrationes in epistolas beati Pauli, PL, 112, col. 225B. 
Raimon Vidal de Bezalu (1958), Castia-gilos [Amonestación de celosos], ed. I. Cluzel, 

L’école des jaloux (Castia Gilos). Fablieu du XIIIe siècle, Paris Amis de la Langue d’Oc. 
[trad. cast.: Castigos para celosos, consejos para juglares, ed. J. Rodríguez Velasco, 
Madrid: Gredos, 1988]. 



292 Bibliografía 

Rades y Andrade, F. de (1572), Chronica de las tres Órdenes y Cavallerías de Sanctiago, 
Calatrava y Alcántara, Toledo. 

Raoul de Coggeshal (1875), Chronicon anglicum, ed. J. Stevenson, London, Rolls Series, 
p. 66) 

Raynouard, M. (1761-1836), Choix de poésies originales des troubadors, III, Paris, pp. 
398-413. 

Riquer, M. de (1973), Los trovadores. Historia literaria y textos, 3 vols., Barcelona, 
Editorial Ariel. 

Robert d’Auxerre (1609), Chronologia seriem temporum et historiam rerum in orbe gestarum 
continens ab ejus origine usque ad annum a Christi ortu 1200, auctore anonymo, sed 
caenobig S. Mariani apud Altissiadorum Regulae Praemontratensis monacho. Adjecta 
est ad calcem Appendix ad annum 1223 nunc primum in lucem edita opera & studio 
Nicolai Camuzai, [Texte imprimé] Parisiis: apud S. Cramoisy, 1609. 

Rodríguez de Castro, J. (1786), Bibliografía Española, II, Madrid, pp. 510-514. 
Roger Bacon (1897), Opus Maius, 3 vols., ed. J.H. Bridges, Oxford. 
Rojo Orcajo, T. (1929), Catálogo descriptivo de los códices que se encuentran en la Santa 

Iglesia Catedral de Osma, Madrid: Tipografía de “Archivos”, 1929. 
Ruiz Asencio, J.M. y Martín Fuertes, J.A. (1994), eds.: Colección documental del archivo de 

la catedral de León, IX (1269-1300), León, Universidad de León. 
Rymer, TH. (1704-1735), ed.: Foedera, conventiones, litterae et cuiuscumque acta publica 

inter reges Angliae et alios quovis imperatores, reges, pontifices, principes vel 
communitates ob ineundo saeculo duodecimo, 20 vols., London, vols. I y II. 

Storella, F. (1555), ed. Secretum secretorum Aristotelis ad Alexandrum Magnum cum ejusdem 
tractatu De animae inmortalitate, Neapoli. 

Vies de Saints, (1874), ed. Les Petits Bollandistes, Barle-Cue.t. XV. 
Vita sanctae ac venerabilis virginis Aupex de Cudot, en Acta Sanctorum, Nov. I, vol. 62, 

Paris.1887, pp. 174-209. 
Zurita, J. de (1669), Anales de la Corona de Aragón, edic. A. Canellas López, I, Zaragoza, 

1967. 
 
2. Bibliografía general 
 
Abulafia, D. (1992), Frederick II. A Medieval Emperor, Oxford, Oxford University Press. 
Ainau De Lasarte, J. (1943), «Una versión catalana desconocida de los Dialogi de Pedro 

Alfonso», Sefarad, 3, 359-376. 
Alemany, J. (1924), «Milicias cristianas al servicio de los sultanes del Almagreb», en 

Homenaje a Codera Codina, Madrid, pp.133-169. 
Alonso Alonso, M. (1941), «Bibliotecas medievales de los arzobispos de Toledo», Razón y 

Fe, 123, pp. 295-309. 
 Alonso Alonso, M (1943), «Notas sobre los traductores toledanos, Domingo Gundisalvo y 

Juan Hispano», Al-Ándalus, 8, pp. 155-188. 
Alvar, C. (1977), La poesía trovadoresca en España y Portugal, Barcelona: Editorial Planeta: 

Real Academia de Buenas Letras; Madrid, Cupsa Editorial. 
Álvarez, J. (1952), Reina y fundadora: Apuntes históricos sobre el Monasterio cisterciense de 

Vileña, Burgos, Diputación Provincial. 



Bibliografía 293 

Alvira Cabrer, M. (2008), Muret 1213. La batalla decisiva de la cruzada contra los cátaros, 
Barcelona, Ariel. 

Alvira Cabrer, M. (2010), Pedro el Católico, Rey de Aragón y Conde de Barcelona (1196-
1213). Documentos, Testimonios y Memoria Histórica, 6 vols., Zaragoza, Institución 
Fernando el Católico (CSIC) (on line). 

Alvira Cabrer, M. (2012), Las Navas de Tolosa, 1212: idea, liturgia y memoria de la batalla, 
Sílex, Madrid. 

Anderson, R.M. (1950), «Tocados plisados en Castilla y León en los siglos XII y XIII», 
Boletín de la Institución Fernán González, pp. 37-56. 

Anglade, J. (1920), «Les chansons du troubadour Rigaut de Barbezieux», Revue des Langues 
Romanes, 60, pp. 201-246. 

Antolín Fernández, J.E. (1971), Villasirga, Palencia, Publicaciones de la Institución Tello 
Téllez de Meneses, núm. 30, pp.157-223. 

Argaiz, G. (de 1675), La Soledad laureada por San Benito y sus hijos en las iglesias de 
España, tomo VI, Madrid, G. León. 

Argote de Molina, G. (1588), Nobleza de Andalucía, Sevilla, ed. del Instituto de Estudios 
Giennenses, 1957. 

Arizaleta, A. (2018), “Hyspanus Diecus Roderico, un aperçu des lettres échangées entre le 
chancelier de Castille et l’archevêque de Tolède (ca. 1218)”, Cahiers de civilisation 
médiévale 61, nº 242, pp. 141-156, URL «http://journals.openedition.org/ccm/1788», 
DOI: 10.4000/ccm.1788. 

A. Arizaleta, (2016), « Prácticas intelectuales y redes de saber clerical en el mundo 
del pensamiento toledano (1210-1220) », dans Figures de l’autorité médiévale. 
Mélanges offerts à Michel Zimmermann, P. Chastang, P. Henriet et C. Soussen (dir.), 
Paris, Publications de la Sorbonne (Histoire ancienne et médiévale, 142), 2016, p. 13-32 

Arizaleta, A, (2010), Les clercs au palais. Chancellerie et écriture du pouvoir royal 
(Castille, 1157-1230), Paris, (e-Spania Books. Studies, 1), libro electrónico, URL 
«https://books.openedition.org/esb/154». 

Arizaleta, A. (1993), Reseña de del libro Hispano Diego García, escritor y poeta medieval, y 
el Libro de Alexandre de J. Hernando Pérez, La Corónica, 22, 1, Fall, pp. 90-94. 

Arizaleta, A. (1999), La transalation d’Alexandre. Recherches sur les structures et les 
significations du Libro de Alexandre, Paris, Klincksieck. 

Arizaleta, A. (2006) «La Chronica regum Castellae: aledaños de la ficción», e-Spania, 2, 
décembre, 1-13. 

Arizaleta, A.  (2006a), “Écritures de clergie. De la charte a la littérature (Castille, XIIe-XIIIe 
siècles)”, en e-Spania, 2, décembre,  

Arizaleta, A. (2007), Stéphanie Jean-Marie, (2007), «En el umbral de la santidad: Alfonso 
VIII de Castilla», Pratiques hagiographiques dans l’Espagne du Moyen Age et su Siècle 
d’Or (II), eds. A. Arizaleta et al., Tolouse, pp. 1-16. 

Ayala Martínez, C. de (2014-2015), «El pensamiento de Ibn Tūmart sobre la unicidad de Dios 
y sus repercusiones en el discurso teológico del círculo toledano del arzobispo Rodrigo 
Jiménez de Rada», Universidad Pontificia de Comillas. 

Ballesteros Beretta, A. (1940), «Don Juan el canciller», Correo erudito, 1, 145-151. 
Ballesteros Gaibrois, M. (1936), Don Rodrigo Jíménez de Rada, Barcelona, Editoral Labor. 
Barber, R. (1964), Henry Plantagenet: A Biography, London, Barrie and Rockliff. 



294 Bibliografía 

Barton, S. (2005), «From Mercenary to Crusader: the Career of Álvar Pérez de Castro (D. 
1239) Re-examined» en Church, State, Vellum, and Stone. Essays on Medieval Spain in 
Honor of John Williams, ed. Th. Martin y J.E. Harris, Brill: Leiden, pp. 111-129. 

Bastardas i Parera, J. (1953), Particularidades sintácticas del latín medieval, Barcelona. 
Bautista, F. (2006), «Escritura cronística e interpretación histórica: la Chronica regum 

Castellae», e-Spania, 2. 
Bell, D.M. (1962), L’idéal ethique de la royaute en France au moyen âge d’après quelques 

moralistes de ce temps, Genève, Droz. 
Beneyto, J. (1979), Orígenes de la ciencia política española, Madrid, Instituto de Estudios 

Políticos. 
Benton, J.F. (1936), «The Court of Champagne as a Literary Center», Speculum, 36 (1961), 

551-591. 
Berger, É. (1895), Histoire de Blanche de Castille, reine de France, Paris, Libraires Des 

Écoles Française D'Athènes et de Rome, fasc.70. 
Bezzola, R. (1944-1963), Les origines et la formation de la tradition courtoise en Occident, 5 

vols., Paris. 
Bisson, T.N. (1986), The Medieval Crown of Aragon. A Short History, Oxford, Clarendon. 
Bizzarri, H. Ó. (1989), «Consideraciones en torno a la elaboración de El libro de los doze 

sabios», La Corónica, 19, pp. 85-89. 
Boggess, W. F. (1971), «Hermannus Alemannus’s rhetorical translations», Viator, 2, pp. 227-

250. 
Bohs, W. (1904), «Abril issi’e mays entrava, Lehrgedicht von Ramon Vidal», Romanischen 

Forschungen, 15, pp. 204-316. 
Born, L.K. (1926), «The Perfect Prince: A Study in Thirteenth-and Fourteenth-Century 

 Ideals», Speculum, 3, pp. 470-504. 
Boutiere, J. et Schutz, A.H. (1964), eds., Biographies des Troubadours. Textes provençaux 

des XIIIe et XIV siècles, Paris, Nizet. 
Bouvet, J. (2015), Adam de Perseigne, Lettres I. Texte latin, introduction, traduction et notes, 

Paris, 1960 (Sources chrétiennes, 66); J. Bouvet (†), P. Deseille, Adam de Perseigne, 
Lettres II (Lettres XVI-XXXII). Texte latin et traduction, Paris, 2015 (Sources 
chrétiennes, 571); J. Bouvet (†), P. Deseille, Adam de Perseigne, Lettres III (Lettres 
XXXIII-LXVI). Texte latin et traduction, Paris, 2015 (Sources chrétiennes, 572). 

Brand, CH. M. (1968), Byzantium Confronts the West, 1180-1204, Cambridge, Mass., 
Harvard University Press, 2nd ed. Aldershot: Gregg, 1992. 

Brand, CH. M. (1992), «Baldwin of Flanders» en ODB, 1, pp. 247-248. 
Brand, CH. M. (1992), «Boniface of Motferrat», en ODB, 1, pp. 304-305; 
Brand, CH. M. (1992), «Alexios V Doukas», en ODB, 1, p. 66. 
Bouvet, J. (1960), Adam de Perseigne, Lettres I. Texte latin, introduction, traduction et notes, 

Paris, (Sources chrétiennes, 66); J. Bouvet (†), P. Deseille, (2015), Adam de Perseigne, 
Lettres II (Lettres XVI-XXXII). Texte latin et traduction, Paris, (Sources chrétiennes, 
571); J. Bouvet (†), P. Deseille, (2015), Adam de Perseigne, Lettres III (Lettres XXXIII-
LXVI). Texte latin et traduction, Paris, (Sources chrétiennes, 572). 

Brion, M. (1939), Blanche de Castille, femme de Louis VIII, mère de Saint Louis (1188-1252), 
Paris, [trad. cast. de F. Durán, Blanca de Castilla: Madre de San Luis, Rey de Francia 
1188-1252, Barcelona, 1953] 



Bibliografía 295 

Burnett, CH. (1994), «Magister Ioanes Hispanus: Towards the Identity of a Toledan 
Translator», en Comprendre et maitriser la nature au Moyen Age. Mélanges d’histoire 
des siences offerts a Guy Baeujouan, Paris-Genève, pp. 425-436 

Burnett, CH. (2002), «Filosofía natural, secretos y magia», en L. García Ballester, ed., Historia 
de la ciencia y de la técnica en la Corona de Castilla, t. I, Edad Media, Salamanca, pp. 
95-144. 

Callataÿ, G. de (2000), «La grande conjunction de 1186», en Isabelle Draelants, Anne Tihon 
et Baudouin van den Abeele (ed.), Occident et Proche-Orient: Contacts scientifiques au 
temps des Croisades. Actes du colloque de Louvain-la-Neuve, 24 et 25 mars 1997 
(Collection Réminisciences, 5), Tumhout, Brepols, 2000, pp. 369-384. 

Carozzi, C. (1994), Le voyage de l’âme dans l’au-delà d’après la littérature latine (Ve-XIIIe 
siècle), Rome, Collection de l’École française de Rome, 189, pp. 201-205. 

Caruana, J. (1952), La Orden de Calatrava en Alcañiz, Teruel. 
Castro, A. (1984), España en su historia. Cristianos, moros y judíos, 3ª ed., Barcelona Editoral 

Crítica. 
Castro Alonso, M. de (1904), Episcopologio vallisoletano, Valladolid, Tipografía y Casa 

Editorial Cuesta.  (ed. digital, Valladolid, Junta de Castilla y León, Consejería de Cultura 
y Turismo, 2009-2010, pp. 63-72. 

Cerda, J.M. (2016) «Matrimonio y patrimonio. Las arras de Leonor Plantagenet, reina 
consorte de castilla», Anuario de Estudios Medievales, 46.1, enero-junio, pp. 63-96. 

Cirot, G.  (1919, 1923) «Recherches sur la Chronique latine des Rois de Castille», Bulletin 
Hispanique, 21, pp.193-217, 276-281; 25, pp. 97-107. 

Collins, R. (1994) The Arab Conquest of Spain, 710-797, Oxford, Blackwell. Trad. cast., La 
conquista árabe, 710-797, Barcelona, 1991 (Historia de España). 

Courcelle, P. (1967), «La visión cosmique de Saint Benoit», Revue des études augustiniennes, 
13, pp. 97-117. 

Charlo Brea, L. (1995), «¿Un segundo autor para la última parte de la Crónica latina de los 
reyes e Castilla?», en M. Pérez González, ed., Actas I Congreso Nacional de Latín 
Medieval (León, 1-4 de diciembre de 1993), León, pp. 251-256. 

Charlo Brea, L. (1999), «El latín del Obispo de Osma», en M. Pérez González (coord.), Actas 
del II Congreso hispánico de Latín Medieval, León, 11-14 de noviembre de 1997, vol. 
1, pp. 351-361. 

Díaz y Díaz, M.C. (1959), Index scriptorum latinorum Medi Aevi Hispanorum, Madrid, 
CSIC. 

Díaz y Díaz, M.C.  (1981), «Notas de bibliotecas de Castilla en el siglo XIII», en el coloquio 
de la Casa de Velázquez, Livre et lecture en Espagne et en France sous l’Ancien 
Régime, Paris, pp. 7-12. 

Dionisotti, A.C. (1990), «Walter of Chatillon and the Greeks», en Latin Poetry and the 
Classical Tradition, Oxford, Clarendon Press. 

Donovan, J.P. (1950), Pelagius and the Fifth Crusade, Philadelphia, University of 
Pennsylvania Press. 

Dufourcq, V. CH. E. (1968), «Les relations du Maroc et de la Castille pendant la première 
moitié du XIIIe siècle», Revue d'Histoire et de Civilisation du Maghreb, no. 5, juillet 
1968, p. 37-62; y en L’Ibérie chrétienne et la Maghreb. XIIe-XVe Siècles, Aldershot, 
Ashgate/Variorum, 1990, núm. V, pp. 40-45. 

Dupin, H. (1951), La courtoisie au Moyen Age, Paris. 



296 Bibliografía 

Eizenberg, E. (1984), «Una judía muy fermosa: The Jewess as Sex Object in Medieval 
Spanish Literature and Lore», La Corónica, 12, 187-194. 

Erlande-Brandenburg, A. (1979), Les rois a Fontevrault: Henri II, Richard Coeur de Lion, 
Alienor, Isabelle d’Angouleme: mort, sépulture et sculture, 1189-1204, Fontevrault, 
Centre Culturel de l’ouest. 

Faulhaber, CH. (1972), Latin Rhetorical Theory in the Thierteen and Fourteenth Century 
Castile, Berkeley.  

Faulhaber, CH. (1987), Libros y bibliotecas en la España medieval, Londres, Grant & Cutler. 
Feliciano, M. J. (2005), «Muslim Shrouds for Christian Kings? A Reassessment of Andalusi 

Textiles in Thirteenth-century Castilian Life and Ritual» en Under the Influence: 
Questioning the Comparative in Medieval Castile, ed., C. Robinson and L. Rouhi, 
Leiden, Brill, pp. 127-131 

Fernández Conde, F.J. (1978), «Albigenses en León y Castilla a comienzos del siglo XIII», 
en León medieval. Doce estudios, León, pp. 96-114. 

Fernández Martín, I. (1964), «El obispo de Osma, canciller de Fernando III el Santo, no se 
llamaba don Juan Domínguez», Celtiberia, 27, pp. 79-95. 

Fernández-Ordóñez, I. (2002-2003), «De la historiografía fernandina a la alfonsí», Alcanate: 
Revista de Estudios Alfonsíes, 3, pp. 93-133. 

Fernández-Ordóñez, I. (2005), «La composición por etapas de la Chronica latina regum 
Castellae (1223-1237) de Juan de Soria», e-Spania, 2, pp. 1-36. 

Ferreiro Alemparte, J. (1983), «Hermán el Alemán, traductor del siglo XIII en Toledo», 
Hispania Sacra, 35 (1983), 9-56. 

Ferreiro Alemparte, J. (1988), «Recepción de las éticas y de la política de Aristóteles en las 
Siete Partidas del Rey Sabio», Glossae. Revista de Historia del Derecho Europeo, 1, 
pp. 97-133. 

Ferrero Hernández, C. (2006), “La obra latina de Juan Gil de Zamora. Su relación con la 
literatura contemporánea peninsular”, IV Congresso Internacional de Latim Medieval 
Hispânico. Lisboa, 12-15 de Outubro de 2005. Actas, A. A. Nascimento, P. F. Alberto 
(eds.), Lisboa, pp. 471-480. 

Ferruelo, S.C. (1985), The Origins of the University: The Schools of Paris and Their Critics, 
1100-1215, Stanford, Stanford University Press. 

Fita, F. (1886), «El testamento de Alfonso VIII (1204)», BRAH, 8, pp. 229-248. 
Fita, F. (1902), «Santiago de Galicia. Nuevas impugnaciones y nueva defensa, IV», Razón y 

Fe, 2, pp. 40-43. 
Fita, F. (1908), «Elogio de la reina de Castilla y esposa de Alfonso VIII, Doña Leonor de 

Inglaterra», BRAH, 53, pp. 411-430.  
Fletcher, R. (1992), Moorish Spain, Berkeley, University of California Press. 
Gaibrois Ballesteros, M. (1936), Don Rodrigo Jíménez de Rada, Barcelona. 
Garcia, CH. (2006), «Le povoir d’une reine. L’image d’Urraque Ier (1109-1126) dans les 

Crónicas anónimas de Sahagún», e-Spania, 1, juin. 
Garcia, CH. (2007), «La ligne brisée, ou l’image de la malédition du pouvoir royal a León au 

Moyen Age», e-Spania, 3 juin. 
García Avilés, A. (1992-1993), «Alfonso X, Albumasar y la profecía del nacimiento de 

Cristo», Imafronte, 8-9, pp.189-200. 



Bibliografía 297 

García de Cortázar, J. A. (1992), «Cultura en el reinado de Alfonso VIII de Castilla: signos de 
un cambio de mentalidades y sensibilidades», en II Curso de Cultura Medieval (1-6 
octubre, 1990), Alfonso VIII y su época, Aguilar de Campoo, Palencia: Centro de 
Estudios del Románico, pp.167-194. 

García Villoslada, R. (1975), La poesía rítmica de los goliardos medievales, Madrid, 
Fundación Universitaria Española. 

García y García, A. (1992), «Bibliotecas de los reinos hispánicos en el siglo XII», II Curso de 
Cultura Medieval (1-6 octubre, 1990), Alfonso VIII y su época, Aguilar de Campoo, 
Palencia, Centro de Estudios del Románico, pp. 61-69. 

Gary, G.: (1967), The Medieval Alexander, Cambridge, Cambridge University Press. 
Gauthier, R.A. (1951), Magnanimitè, l’ideal de la grandeur dans la Pilosophie païenne et 

dans la Théologie Chrétienne, Paris. 
Gil, J. (2014), “Notas sobre El Planeta de Diego García”, La cultura clásica y su evolución a 

través de la Edad Media. Homenaje al Profesor Joaquín Mellado Rodríguez con motivo 
de su jubilación académica, J. P. Monferrer-Sala, M. Rodríguez-Pantoja Márquez (eds.), 
Córdoba, pp. 87-91. 

Gil, J. (1955), «La gran historiografía del siglo XIII”, en La cultura del románico, siglos XI al 
XIII. Letras, religiosidad, artes, ciencia y vida», en F. López Estrada, ed., Historia de 
España de Menéndez Pidal, vol. XI, Madrid. 

Gillingham, J. (1980), «Richard I and Berengaria of Navarre», Bulletin of the Institute of 
Historical Research, 53 November, pp. 157-73. 

Gillingham, J.  (1984), The Angevin Empire, London. 
Goldziher, Ignác (1903), ed.: Le livre de Mohammed Ibn Toumert, mahdi des Almohades, 

Algiers. 
Gómez Redondo, F. (1996), Poesía española, 1. Edad Media: Juglaría, Clerecía y 

Romancero, Barcelona, Crítica. 
Gómez Redondo, F. (1998), Historia de la prosa medieval castellana. I. La creación del 

discurso prosístico en el entramado cortesano, Madrid, Cátedra. 
González y González, J. (1946), «Las conquistas de Fernando III en Andalucía», Hispania, 6, 

pp. 515-631. 
González y González, J. (1960), ed., El reino de Castilla en la época de Alfonso VIII. 

Documentos, 3 vols., Madrid, CSIC. 
González y González, J. (1975), «La Crónica latina de los reyes de Castilla», Homenaje a D. 

Agustín Millares Carlo, 2 vol., Palma, Caja Insular de Ahorros de Gran Canaria, II, pp. 
55-70. 

González Palencia, (1942), El arzobispo D. Raimundo de Toledo, Madrid. 
Gonzálvez Ruiz, R. (1997), Hombres y libros de Toledo (1086-1300), Madrid, Fundación 

Ramón Areces. 
Goñi Gaztambide, J. (1958), Historia de la bula de la cruzada en España, Vitoria, Editorial 

del Seminario. 
Gorosterratzu, J. (1925), Don Rodrigo Jiménez de Rada, gran estadista, escritor y prelado, 

Pamplona. 
Gorousset, R. (1936), Histoire des Croisades et du Royaume de Jerusalem, Paris. 
Grauert, H. (1901), Meister Johann von Toledo, Munchen. 
Hallam, E. M. (1980), Capetian France, 897-1328, London and New York, Longman. 



298 Bibliografía 

Haro, M. (1995), Los compendios de castigos del siglo XIII: técnicas narrativas y contenido 
ético, Valencia, Universitat. 

Haskins, CH.H. (1927), The Ranaissance of Twelfth Century, Cambridge, MA, Harvard 
University Press. 

Henriet, P. (2010), «La recluse, le corps, le lieu. A Propos d’Alpais de Cudot († 1211)», en 
Paradoxien de Legitimation. Ergebnisse einer deutsch-italianisch-franzosischen. Villa 
Vigoni-Konferenz zur Macht im Mittelalter, Hereusgegeben von Annette Kehnel un 
Crsitina Andenna, Firenze: Edizioni del Galluzzo, pp. 403-423. 

Hernández, F.J. (2000), «La formación intelectual del primer arzobispo de Sevilla», en Sevilla 
1248, coord.. M. González Jiménez, Madrid: Editorial Centro de Estudios Ramón 
Areces, pp. 607-619. 

Hernández, F.J. (2003), «La corte de Fernando III y la casa real de Francia: Documentación, 
crónicas y monumentos», Actas del VIII Congreso de Estudios Medievales: Fernando 
III y su tiempo, Ávila, Fundación Sánchez Albornoz. 

Hernández, F.J. y Linehan, P. (2004), The Mozarabic Cadinal. The Life and Times of Gonzalo 
Pérez Gudiel, Firenze: SISMEL/ Edizioni del Galluzzo, 2004. 

Hernando Pérez, J. (1992), Hispano Diego García, escritor y poeta medieval, y el Libro de 
Alexandre, Burgos, Imprime Aldecoa. 

Hernando Pérez, J. (2001), Poema de Fernán González e Hispano Diego García, Salamanca, 
Publicaciones Universidad Pontificia. 

Herren, H. (2003), «Una capilla para la princesa vikinga», La Aventura de la Historia, 54, 
abril, pp. 96-98. 

Holt, E.L., T. Wicombe (eds.), (2020), The Sword and the Cross: Castile-León in the Era of 
Fernando III, Leiden, (The Medieval and Early Modern Iberian World, 77). 

Housley, N. (1999), «The Thirteenth-Century Crusades in the Mediterranean», en D. 
Abulafia, ed., The New Cambridge Medieval History, vol. V, c. 1198-c. 1300, 
Cambridge, pp. 574-599. 

Huici Miranda, A. (1954), «La campaña de Alarcos», Revista del Instituto Egipcio de Estudios 
Islámicos en Madrid, 2, pp. 1-71. 

Huici Miranda, A. (1955), «La leyenda y la historia en los orígenes del imperio almohade», 
Al-Ándalus, 28, pp. 339-376. 

Huici Miranda, A. (1956-1957), Historia política del imperio Almohade, 2 vol., Tetuán: 
Editora Marroquí, (reed., Granada, 2000). 

Huici Miranda, A. (1956), Las grandes batallas de la Reconquista durante las invasiones 
africanas, Madrid, 1956. 

Huici Miranda, A. (1916, reimpr. 2011), Estudio sobre la campaña de las Navas de Tolosa, 
ed. Pamiela Argitaletxea. 

Huidobro, L. (1941), «Descendencia del Cid. Juan de Brienne, rey de Jerusalén y emperador 
de Constantinopla», Boletín Comisión de Monumentos, Burgos, 20, pp. 515-545. 

Hussey, J. M.: (1961), The Byzantine World, New York, Harper. 
Inclán Inclán, R. (1919), «Sepulcro del Infante D. Felipe, hijo del rey Fernando III el Santo», 

BRAH, 75, pp.143-184. 
Jaeger, C.S. (1985), The Origins of Courtliness: Civilizing Trends and the Formation of 

Courtly Ideals, 930-1210, Philadelphia, University of Pennsylvania Press. 



Bibliografía 299 

Jaeger, C.S. (1995) «Courtliness and Social Change» en Cultures of Power: Lordship, Status 
and Process in Twelfth-Century Europe, ed. Thomas N. Bisson, Philadelphia, University 
of Philadelphia Press, pp. 287-309. 

Kamp, N. (1984) «Costanza d’Aragona, imperatrice, regina d’Ungheria e di Sicilia», 
Dizionario Biografico degli Italiani, Volume 30, Cosattini-Crispolto, Rome, Istituto 
dell’Enciclopedia Italiana. 

Kazhdan, A. (1991), «Thomas Morosini», Oxford Dictionary of Byzantium, 3, p. 2077. 
Kazhdan, A. (1991), «Innocent III», Oxford Dictionary of Byzantium, 2, p. 996. 
Kennedy, H. (1996), Muslim Spain and Portugal: A Political History of Al-Andalus, London, 

Longman. 
Lafuente, M. (1888), Historia general de España, Barcelona, tomo IV, p. 105. 
La Marca, P. (1640), Histoire de Bearn, Paris. 
Le Morvan-de Villeneuve, G. (2018), “La Chronica regum Castellae de Jean d’Osma: 

Permanence du mythe néo-wisigothique à l’heure de l’union castillano-léonaise”, 
Histoires, femmes, pouvoirs: Péninsule Ibérique (IXe-XVe siècle). Mélanges offerts au 
Professeur Georges Martin, J.-P. Jardin, P. Rochwert-Zuili, H. Thieulin-Pardo (dirs.), 
Paris, (Rencontres, 368), pp. 87-99. 

Linehan, P. (1971), The Spanish Church and the Papacy in the Thirteenth Century, 
Cambridge, Cambridge University Press. 

Linehan, P. (1999), History and the Historians of Medieval Spain, Oxford. Trad. cast. (2012), 
Historia e historiadores de la España medieval, Salamanca: Ediciones Universidad de 
Salamanca, 2012 (Acta Salmanticensia. Estudios históricos y geográficos, 150). 

Linehan, P. (2006), «Juan de Soria: the Chancelor as Chronicler», e-Spania, 2. 
Lipton, J.D. (1978), «The Rational Evaluation of Astrology in the Period of Arabo-Latin 

Translation, ca. 1126-1187 A. A.», Dissertation, University of California-Los Angeles. 
Lomax, D.W. (1963), «The Authorship of the Chronique latine des rois de Castille”, Bulletin 

of Hispanic Studies 40, pp. 205-211. 
Lomax, D.W. (1978), The Reconquest of Spain, London and New York, Longman. Trad. cast. 

(1984), La Reconquista, Barcelona, (Serie general. Temas hispánicos, 126). 
Luchaire, A. (1908), Innocent III: les royautés vassales du Saint-Siège, Paris. 
Maíllo Salgado, F. (2001) «Al-Ándalus en la primera mitad del siglo XIII (desde las Navas de 

Tolosa a la conquista de Sevilla)», en Fernando III y su tiempo, pp. 209-233. 
Mansilla Reoyo, D. (1945), Iglesia castellano-leonesa y Curia Romana en los tiempos del rey 

San Fernando; estudio documental sacado de los registros vaticanos, Madrid, CSIC, 
Instituto Francisco Suárez. 

Mansilla Reoyo, D. (1953), «El cadenal hispano Pelayo Gaitán», Anthologica Annua, 1, pp. 
11-66. 

Mansilla Reoyo, D. (1954) « Inocencio III y los reinos hispanos», Anthologia Annua, 2, pp. 
9-49. 

Mansilla Reoyo, D. (1955), ed. La documentación pontificia hasta Inocencio III, 965-1216, 
vol. I de Monumenta Hispaniae Vaticana, Sección Registros, Roma. 

Maravall, J.A. (1973), «La ‘cortesía’ como saber en la Edad Media», en Estudios de historia 
del pensamiento español. Edad Media. Serie Primera, Madrid, Ediciones de Cultura 
Hispánica, pp. 255-268. 

Márquez Sterling, M. (1980), Fernán González. The Man and the Legend, Oxford, Miss., 
University of Mississippi Press. 



300 Bibliografía 

Márquez Villanueva, F. (1994), El concepto cultural alfonsí, la sección titulada: “Los 
problemas de una herencia cultural”, Madrid, Editorial Mapfre. 

Martin, G. (2006), «La Chronica regum Castellae, de Jean d’Osma (1236): sources, forme, 
sens et influence», Paris, Sorbonne, 2-3 juin 2005, [actes publiés dans e-Spania. Revue 
électronique d’études hispaniques médiévales, 2, décembre]. 

Martin, G. (2006a) «La contribution de Jean d’Osma à la pensée politique castillane sous le 
règne de Ferdinand III», e-Spania, 2. 

Martin, G. (2007) «Négociation et diplomatie dans la vie de Bérengère de Castille (1214-
1246)», e-Spania, 4. 

Martínez, H.S. (1975), El “Poema de Almería” y la épica románica, Madrid: Gredos, BRH. 
Martínez, H.S. (1992), La rebelión de los burgos. Crisis de Estado y coyuntura social, Madrid, 

Tecnos. 
Martínez, H.S. (1995), Poema de Fernán González, ed., intr., y notas de …, Madrid, Espasa 

Calpe. 
Martínez, H.S. (2003), Alfonso X, el Sabio. Una biografía, Madrid, Ediciones Polifemo, 

Crónicas y Memorias. Trad. ingl.: Alfonso X, the Learned. A Biography, Leiden-Boston, 
Brill, 2010. 

Martínez, H.S. (2004), «Paideia y filantropía. Sentido y alcance del humanismo alfonsí», en 
Clarines de pluma. Homenaje a Antonio Regalado, ed. V. Martin, Madrid, Editorial 
Síntesis, Letras Universitarias, pp. 75-96. 

Martínez, H.S. (2006), La convivencia en la España del siglo XIII. Perspectivas alfonsíes, 
Madrid, Ediciones Polifemo, 2006. 

Martínez, H.S. (2012), Berenguela la Grande y su época (1180-1246), Madrid, Ediciones 
Polifemo, Crónicas y Memorias. Trad. ingl.: Berenguela the Great and Her Times 
(1180-1246), Leiden-Boston, Brill, 2021 (The Medieval and Early Modern Iberia 
World, 81). 

Martínez, H.S. (2015), “Hermann el Alemán. Traductor de Aristóteles y obispo de Astorga 
(1266-1272)”, Argutorio, 34, 2, pp. 10-26. 

Martínez, H.S. (2016), El humanismo medieval y Alfonso X el Sabio, Madrid, Ediciones 
Polifemo. 

Martínez, H.S. (2016a) Filosofía de Virgilio de Córdoba. Aristotélico-averroísta del siglo 
XIII, Edición del texto latino y traducción castellana, Introducción y notas de… León, 
Universidad de León. 

Martínez, H.S. (2017), «Arnaldo, obispo de Astorga (1144-1153), y la Chronica Adefonsi 
Imperatoris», Argutorio, 38, 2, pp. 4-29. 

Martínez Díez, G. (2005), El condado de Castilla (711-1038): la historia frente a la leyenda, 
2 vols., Valladolid, (Estudios de historia). 

Martínez Gázquez. J. y Cándida Ferrero, C. (2018), «El uso simbólico-alegórico de los 
números en el Planeta de Diego García de Campos», Boletín de la Real Academia de 
las Buenas Letras de Barcelona, 50. 

Mendoza Garrido, J.M. (1994), «La organización del territorio calatravo en la época de 
Fernando III. El caso de Bolaños», AH, pp. 234-236 y 335-350. 

Menéndez Pidal, R. (1923), «Relatos poéticos en las crónicas medievales», Revista de 
Filología Española, 10, pp. 329-372. 

Menéndez Pidal, R. (1942), Poesía juglaresca y juglares, Madrid. 



Bibliografía 301 

Menéndez Pidal, R. (1955), «Juglares en tiempo de Alfonso VIII de Castilla», Clavileño, 34, 
pp.1-5. 

Menéndez Pidal, R. (1955a), Historia de España de Menéndez Pidal, vol. XI, Madrid. 
Menéndez Pidal, R. (1957), Poesía juglaresca y orígenes de las literaturas románicas, 9ª ed., 

Madrid, Espasa Calpe. 
Menéndez Pidal, R. (1968), España, eslabón entre la Cristiandad y el Islam, Madrid, Espasa 

Calpe, Austral. 
Milá y Fontanals, M. (1861), De los trovadores en España, ed. C. Martínez y F. R. Manrique, 

Obras de Manuel Milá y Fontanals, vol. 2. Barcelona: CSIC, 1966. 
Millares Carlo, A. (1926), «La cancillería real en León y Castilla hasta fines del reinado de 

Fernando III», Anuario de Historia del Derecho, 3, pp. 227-306. 
Millás Vallicrosa, J.M. (1942), Las traducciones orientales de los manuscritos de la 

Biblioteca Catedral de Toledo, Madrid. 
Millás Vallicrosa, J.M. (1943), «La aportación astronómica de Padro Alfonso», Sefarad, 3, 

pp. 65-105. 
Millás Vallicrosa, J.M. (1948), La poesía sagrada hebraica-española, Madrid. 
Millás Vallicrosa, J.M. (1949), Estudios sobre historia de la ciencia española, Barcelona, 

CSIC.  
Miller, D. (2003), Richard de Lionheart. The Mighty Crusader, London, Weidenfeld & 

Nicolson. 
Miret i Sans, J. (1905-1908), “Itinerario del rey Pedro I de Cataluña, II en Aragón”, 

Boletín de la Academia de Buenas Letras de Barcelona, nº 3 (1905-1906) y nº 4 (1907-
1908). 

Moore, J.C. (2003), Pope Innocent III (1160/61-1216: To Root Up and to Plant, Leiden and 
Boston: Brill. 

Morreale, M. (1959), Castiglione y Boscán, el ideal cortesano en el Renacimiento español, 2 
vols., Madrid. 

Munárriz y Velasco, L. (1912), «Viaje de Don Sancho al África», Boletín de la Comisión de 
Monumentos Históricos y Artísticos de Navarra, 9, pp. 5-40. 

Munk, P.A., Sánchez, T.A., De Gayangos, P., Ballesteros Beretta, A., y Pérez de Guzmán, J. 
(1919), «La Princesa Cristina de Noruega y el Infante Don Felipe, Hermano de Don 
Alfonso el Sabio», BRAH, 74, pp. 39-65. 

Nallino, C.A. (1950), La littérature arabe des origines à l’époque de la dynastie umayyade, 
Paris, pp. 7-20. 

Nieto Soria, J.M. (1992), «Les clercs du Roi et les origines de l’État moderne en Castille: 
propaganda et légitimation (XIIIème-XVème siècles)», Journal of Medieval History, 18, 
pp. 297-318. 

Nieto Soria, J.M. (2003) «La monarquía fundacional de Fernando III», en M. González 
Jiménez, coord., Fernando III y su tiempo (1201-1252), Ávila: Fundación Sánchez 
Albornoz, pp. 31-66. 

Nirenberg, D. (2007), “Deviant Politics and Jewish Love: Alfonso VIII and the Jewess of 
Toledo”, Jewish History, 2007, pp. 15-41. 

O’Callaghan, J. F. (1975), A History of Medieval Spain. Ithaca: Cornell University Press. 
O’Callaghan, J. F. (1999), «Innocent III and the Kingdoms of Castile and León», en Pope 

Innocent III and His World, ed. J. C. Moor, Aldershot, Ashgate, pp. 317-335. 



302 Bibliografía 

O’Callaghan, J. F. (2003), Reconquest and Crusade in Medieval Spain, The Middle Ages 
Series, Philadelphia, University of Pennsylvania Press. 

Ordax, S. A.: (1989), «Villalcázar de Sirga: Santa María la Blanca», en Castilla y León, I, La 
España Gótica, IX, Madrid: Ediciones Encuentro, Madrid, pp. 274-279. 

Pérez de Guzmán, J. (1919), «La Princesa Cristina de Noruega y el Infante Don Felipe, 
Hermano de Don Alfonso el Sabio», BRAH, 74, pp. 39-65. 

Pérez López, J. L. (2002), «El códice T del Libro de buen amor en su biblioteca: averroístas 
y goliardos», La Corónica, 31.1, pp.69-106. 

Pernoud, R. (1975), La reine Blanche, Blanche of Castile, trad. ingl. de H. Noel, London: 
Coward, McCann & Geoghegan, 1975; trad. cast. de J.R. Monreal, Blanca de Castilla: la 
reina de la Europa medieval, Barcelona, Belacqua de Ediciones y Publicaciones, 2002. 

Perona, J. (1988), «Espesores simbólicos de la glosa del mundo: el Setenario alfonsí, una 
aritmología sagrada», Gl, 1, pp. 35-96. 

Perry, G. (2013), John of Brienne: King of Jerusalem, Emperor of Constantinople, c. 1175-
1237, Cambridge University Press. 

Petits Bollandistes, Les (1874), Vies de Saints, t. XV, Barle-Cue. 
Pick, L. (2004), Conflict and Coexistence: Archbishop Rodrigo and the Muslims and the Jews 

of Medieval Spain, Ann Arbor, University of Muchigan Press. 
Powers, J.F. (1997), A Society Organized for War. The Iberian Municipal Militias in the 

Central Middle Ages, 1000-1284, Berkeley, University of California Press. 
Procter, E. (1980), Curia and Cortes in Leon and Castile. 1072-1295, Cambridge Cambridge 

University Press. 
Queller, D.E. and Madden, TH. F. (1997), The Fourth Crusade: the conquest of 

Constantinople, 2a ed., Philadelphia, University of Pennsylvania Press. 
Reilly, B. F. (1982), The Kingdom of León-Castilla under Queen Urraca (1109-1126), 

Princeton, Princeton University Press. 
Reilly, B. F. (2007), «Bishop Lucas of Tuy and the Latin Chonicle Tradition in Iberia», The 

Catholic Historical Review, 93.1, october, pp. 767- 788. 
Resnick, I.M. (2002), «Ps.-Albert the Great on the Physiognomy of Jesus and Mary», 

Medieval Studies, 64, pp. 217-240. 
Rico, F. (1969), «Las letras latinas del siglo XII en Galicia, León y Castilla,” Ábaco, 2, Madrid, 

Castalia, pp. 9-91. 
Rico, F. (1972), Alfonso el Sabio y la General Estoria, Barcelona, Ariel. 
Rico, F. (1985), «La Clerecía del Mester», Hispanic Review, 53.1, pp. 1-23. 
Rico, F. (1986), El pequeño mundo del hombre. Varia fortuna de una idea en las letras 

españolas, Madrid: Alianza Editorial. 
Riquer, M. de (1975), El trovador Guilhem de Berguedán y las luchas feudales de su 

tiempo, Castellón. 
Riley-Smith, J. (1987), The Crusades. A Short History, New Haven, Yale University Press. 
Rivera Recio, J.F. (1951), «Personajes hispanos asistentes en 1215 al IV Concilio de Letrán. 

Revisión y aportación nueva de documentos. Datos biográficos», Hispania Sacra, 4, pp. 
335-355. 

Rivera Recio, J.F. (1976), La iglesia de Toledo en el XII (1086-1208), vol. I, Roma; vol. II, 
Toledo. 



Bibliografía 303 

Rodríguez López, A. (1997), «El reino de Castilla y el Imperio Germánico en la primera mitad 
del siglo XIII. Fernando III y Federico II», Homenaje al profesor Abilio Barbero, 
Madrid, pp.529-549. 

Rodríguez López, A. (2003), «De rebus Hispaniae frente a la Crónica latina de los reyes de 
castilla: virtudes regias y reciprocidad política en Castilla y León en la primera mitad 
del siglo XIII», Cahiers de linguistique et de civilisation hispaniques médiévales, 26, 
133-150. 

Rodríguez López, A. (2005), «La estirpe de Leonor de Aquitania. Estrategias familiares y 
políticas en los siglos XII y XIII», en Historia de las mujeres en España y América 
latina, ed. I. Morant et alii, Madrid, Catedra, pp. 549-594. 

Rodríguez López, A. (2006), «Modelos de legitimidad política en la Chronica regum 
Castellae de Juan de Osma», en e-Spania, 2, dicembre. 

Rodríguez-Picavea Matilla, E. (2003), «El Campo de Calatrava en la época de Fernando III», 
en Fernando III y su tiempo, pp. 369-373. 

Rodríguez Velasco, J. (1999), trad. Castigos para celosos, consejos para juglares, Madrid, 
Gredos. 

Rojo Orcajo, T. (1929a), «La biblioteca del arzobispo don Rodrigo Jiménez de Rada y los 
manuscritos del monasterio de Santa María de Huerta», Revista Eclesiástica, Tercera 
época, Año I, pp.196-219. 

Roth, N. (1983), «Some Aspects of Muslim-Jewish Relations in Spain», Estudios en 
Homenaje a Don Claudio Sánchez Albornoz en sus 90 años, Buenos Aires, 2, pp. 179-
214. 

Rucquoi, A. (1983a), «Fundación y evolución de la abadía de Santa María la Mayor de 
Valladolid (1080-1250)», en El pasado histórico de Castilla y León, I, Burgos, pp. 429-
440. 

Rucquoi, A. (1987), Valladolid en la Edad Media, 2 vols., Valladolid, Junta de Castilla y 
León. 

Rucquoi, A. (1993), «El Rey Sabio: Cultura y poder en la monarquía medieval castellana», en 
Repoblación y Reconquista. Actas del III curso de cultura medieval, Aguilar de Campoo, 
pp. 77-87. 

Rucquoi, A. (1996), «Éducation et societé dans la Péninsule ibérique médiévale», Histoire de 
l’Éducation, 69, janvier, pp. 3-36. 

Rucquoi, A. (1998), «La double vie du studium de Palencia», Studia Gratiana, 29, Homenaje 
a Antonio García y García, pp. 723-748. 

Rucquoi, A. (2000), “La royauté sous Alphonse VIII de Castille”, Cahiers de Linguistique 
Hispanique Médiévale, 23, pp. 215-241. 

Ruiz García, E. (2009), « Hacia una codicología de la producción manuscrita de la Corona de 
Castilla en lengua vernácula », en Los códices literarios de la Edad Media: 
interpretación, historia, técnicas y catalogación, San Millán de la Cogolla, Cilengua 
(Istituto de Historia del Libro y de la Lectura, Serie Maior, 10), p. 365-428, p. 368. 

Runciman, S. (2000), The Sicilian Vespers, Cambridge University Press. 
Salazar de Mendoza, P. (1657), Origen de las dignidades seglares de Castilla y León, En 

Madrid, en la Imprenta Real. Reeditada en 1998 por la Universidad de Granada. 



304 Bibliografía 

Salvador de Miguel, N.: (2000), «La actividad literaria en la corte de Fernando III», en Sevilla 
1248. Congreso Internacional Conmemorativo del 750 Aniversario de la Conquista de 
la Ciudad de Sevilla por Fernando III, Rey de Castilla y León (1998), coord. M. 
González Jiménez, Madrid: Fundación Ramón Areces, pp. 685-699. 

Sánchez Jiménez, A. (2001), La literatura en la corte de Alfonso VIII de Castilla, Salamanca: 
Universidad de Salamanca, Tesis doctoral. 

Sánchez Jiménez, A. (2004), «Catalan Occitan Troubadours at the Court of Alfonso VIII», La 
Corónica, 32.2, Spring, pp. 101-120. 

Scudieri Ruggieri, J. (1980), Cavalleria e cortesia nella vita e nella cultura di Spagna, 
Modena, Mucchi. 

Segre, C. (1968), «Le forme e le tradizioni didattiche», en La littérature didactique, 
allégorique et satirique, vol. VI, pp. 58-145, del Grundiss der romanische Litteraturen 
des Mittelalters, dir. H.R. Jaus, Heidelberg: Karl Winter-Universitatsverlag. 

Serrano, L. (1920), «El ayo de Alfonso el Sabio», BRAE, 7, pp. 571-602. 
Serrano, L.: (1922), Don Mauricio. Obispo de Burgos y fundador de su catedral, Madrid, 

Blas, S.A. 
Serrano, L. (1933), El mayordomo mayor de doña Berenguela, Madrid, Tipografía de 

Archivos. 
Serrano, L. (1934), El obispado de Burgos y la Castilla primitiva. 3 vols., Madrid. 
Serrano, L. (1941), «El Canciller de Fernando III de Castilla», Hispania, 5.1, pp. 3-40. 
Shadis, M. (2009), Berenguela of Castile (1180-1246) and political women in the high Middle 

Ages, New York, Palgrave Macmillan, 2009. 
Shepard, W.P. and Chambers, F.M. (1950), eds., The Poems of Aimeric de Peguilhan, 

Evanston, Ill., Northwestern University Press. 
Shirley, J. (1996), The Song of the Catar Wars: A History of the Albigensian Crusade, 

Aldershot, England. 
Sivéry, G. (1990), Blanche de Castille, Paris, Librairie Artheme Fayard. 
Solano y Pereda-Vivanco, M.F. (1932-1933), «Papeletas sobre escultura funeraria castellana. 

Los sepulcros de Villalcázar de Sirga», BSAA, Fasc.II, p. 97. 
Southern, R.W. (1970), Medieval Humanism, Oxford, Blakwell. 
Southern, R.W. (1986), Robert Grosseteste: The Growth of an English Mind in Medieval 

Europe, Oxford, Oxford University Press. 
Smith, D.J. (2010), Crusade, Heresy and Inquisition in the Lands of the Crown of Aragon 

(c.1167-1276), Brill. 
Smith, D.J. (2004), Innocent III and the Crown of Aragón: The Limits of Papal Authority, 

(Church, Faith and Culture in Medieval West), Aldershot, Eng. And Burlington, Vt.: 
Ashgate, 2004. 

Smith, D.J. (1999), «“Soli Hispani’? Innocent III and Las Navas de Tolosa», Hispania Sacra, 
51, pp. 487-513. 

Stein, E. (1995), Leben und Visionen der Alpais von Cudot (1150-1211). Neudition des 
lateinischen Textes mit begleitenden Untersuchungen zu Autor, Werk, Quellen und 
Nachwirkung, Tübingen, Scrip Oralia, 77. 

Stéphanie Jean-Marie (2005), «Violence et pouvoir dans la Chronica latina regum Castellae», 
Cahiers d’études hispaniques médiévales, 28, pp. 267-280. 

Tolan, J. V. (1993), Petrus Alfonsi and his Medieval Readers, Gainsville, FL, University Press 
of Florida. 



Bibliografía 305 

Tolan, J. V. (2009), Saint Francis and the Sultan: The Curious History of a Christian-Muslim 
Encounter, Oxford: Oxford University Press. 

Ubieto Arteta, A. (1952), «La peregrinación de Alfonso II de Aragón a Santiago de 
Compostela», Estudios de de la Edad Media de la Corona de Aragón, V, pp. 448-451. 

Valero Moreno, J.M. (2006), «El Rey Faze un Palacio (GE1): El palacio poético alfonsí», La 
Corónica, 34.2, Spring, pp. 31-73. 

Vallvé, J. (1967), «Sobre algunos problemas de la invasión musulmana», Anuario de Estudios 
Medievales, 4, pp. 361-367. 

Vernet, J. (1999), Lo que Europa debe al Islam de España, Barcelona, El Acantilado. 
Viare, S. (1966), La Survie d’Ovide dans la littérature scientifique des XIIe et XIIIe siècles, 

Poitiers, Université de Poitiers, Centre d’Études Superieurs de Civilisation Médiévale. 
Viguera Molins, M.J. (1992), Los reinos de Taifas y las invasiones magrebíes (al-Ándalus del 

XI al XIII), Madrid. 
Willis, R.S. (1934), The relationship of the Spanish Libro de Alexandre and the Alexandreis 

of Gautier de Chatillon, Princeton, Princeton University Press. 
Willis, R.S. (1956-1957), «Mester de Clerecía: a definition of the Libro de Alexandre», 

Romance Philology, X, pp. 212-224. 
Wolff, R. L. (1954), «Mortgage and Redemption of an Emperor’s Son: Castile and the Latin 

Empire of Constantinople», Speculum, 29, pp. 45-84. 
Wright, R. (1989), Latín tardío y romance temprano en España y la Francia carolingia, 

Madrid. 
Wright, R. (2000), El tratado de Cabreros (1206): estudio sociofilológico de una reforma 

ortográfica, London. 
Wright, R. (2016), «La prehistoria del español escrito y el zeitgeist nacionalista del siglo xiii», 

en José del Valle (éd.), Historia política del español: la creación de una lengua, Madrid, 
Aluvión, p. 37-50, p. 48. 

 





Universidad de Valladolid

DIEGO GARCÍA DE CAMPOS († ca. 1218/1235)
Y

JUAN DE SORIA († 1246)

Dos estudios sobre la cultura castellana del siglo XIII
DI

EG
O

GA
RC

ÍA
DE

CA
M

PO
S

(†
ca

.1
21

8/
12

35
)

Y 
 JU

AN
DE

SO
RI

A
(†

12
46

)

H. SALVADOR MARTÍNEZ es Professor Emeritus 
de la New York University donde ha 
ocupado la cátedra de Literatura Medie-
val y del Renacimiento desde 1976. Cursó 
estudios de Filología latina en la Universi-
dad de Roma y de Filosofía en la Universidad 
de Viena, ingresó como becario del 
Canada Council en el Centre for Medieval 
Studies de la Universidad de Toronto 
(Canadá) donde obtuvo el doctorado en 
Literatura Medieval. Además de numero-
sos artículos sobre los clásicos medieva-
les castellanos y sobre la prosa, la poesía 
y el drama del Renacimiento, y numero-
sas ediciones críticas, ha publicado varios 
libros, entre ellos:

Ácoma. Historia poética de una tragedia.
Estudio histórico literario de la Historia de 
la Nueva México de Gaspar Pérez de Villa-
grá, León: Universidad de León, 2020.

Filosofía de Virgilio de Córdoba. Aristotélico- 
averroísta del siglo XIII. Edición del texto 
latino y traducción castellana. Introducción 
y notas, León: Universidad de León, 2016.

El humanismo medieval y Alfonso X el Sabio. 
Ensayo sobre los orígenes del humanismo 
vernáculo, Madrid: Ediciones Polifemo, 
2016.

Berenguela la Grande y su época (1180-1246), 
Madrid: Ediciones Polifemo, 2012.

La Convivencia en la España del siglo XIII. 
Perspectivas alfonsíes, Madrid: Ediciones 
Polifemo, 2006.

Alfonso X el Sabio. Una biografía, Madrid: 
Ediciones Polifemo, 2003.

La rebelión de los burgos. Crisis de Estado y 
coyuntura social, Madrid: Tecnos, 1992.

El “Poema de Almería” y la épica románica, 
Madrid: Gredos,1975.

El presente ensayo explora la vida y la 
obra de dos insignes escritores castella-
nos del siglo XIII: Diego García de Campos 
y Juan de Soria. El primero fue canciller 
de Alfonso VIII y autor de una obra origi-
nalísima titulada Planeta. El segundo fue, 
asimismo, personalidad ilustre de la 
corte de Alfonso VIII, canciller de 
Fernando III y obispo de Osma y de 
Burgos, autor de la Crónica latina de los 
reyes de Castilla, considerada la más origi-
nal y fidedigna de la cronística latina de 
la Edad Media. 

Aparte el objetivo primario, el ensayo se 
propone también, como finalidad secun-
daria, poner al alconce del lector no 
especializado en la literatura latina 
medieval o en la historia de los reinados 
de Alfonso VIII, Berenguela y Fernando 
III de Castilla, una serie de textos en 
castellano, extraídos de ambos autores, 
para que los interesados en la historia y 
la literatura medieval puedan hacerse 
una idea de lo que se escribía al despertar 
de la cultura castellana.

H. Salvador Martínez

H.
 S

al
va

do
r M

ar
tín

ez

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LINEA DE CORTE

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E



ISBN: 978-84-1320-206-8

Universidad de Valladolid

DIEGO GARCÍA DE CAMPOS († ca. 1218/1235)
Y

JUAN DE SORIA († 1246)

Dos estudios sobre la cultura castellana del siglo XIII
DI

EG
O

GA
RC

ÍA
DE

CA
M

PO
S

(†
ca

.1
21

8/
12

35
)

Y 
 JU

AN
DE

SO
RI

A
(†

12
46

)

H. SALVADOR MARTÍNEZ es Professor Emeritus 
de la New York University donde ha 
ocupado la cátedra de Literatura Medie-
val y del Renacimiento desde 1976. Cursó 
estudios de Filología latina en la Universi-
dad de Roma y de Filosofía en la Universidad 
de Viena, ingresó como becario del 
Canada Council en el Centre for Medieval 
Studies de la Universidad de Toronto 
(Canadá) donde obtuvo el doctorado en 
Literatura Medieval. Además de numero-
sos artículos sobre los clásicos medieva-
les castellanos y sobre la prosa, la poesía 
y el drama del Renacimiento, y numero-
sas ediciones críticas, ha publicado varios 
libros, entre ellos:

Ácoma. Historia poética de una tragedia.
Estudio histórico literario de la Historia de 
la Nueva México de Gaspar Pérez de Villa-
grá, León: Universidad de León, 2020.

Filosofía de Virgilio de Córdoba. Aristotélico- 
averroísta del siglo XIII. Edición del texto 
latino y traducción castellana. Introducción 
y notas, León: Universidad de León, 2016.

El humanismo medieval y Alfonso X el Sabio. 
Ensayo sobre los orígenes del humanismo 
vernáculo, Madrid: Ediciones Polifemo, 
2016.

Berenguela la Grande y su época (1180-1246), 
Madrid: Ediciones Polifemo, 2012.

La Convivencia en la España del siglo XIII. 
Perspectivas alfonsíes, Madrid: Ediciones 
Polifemo, 2006.

Alfonso X el Sabio. Una biografía, Madrid: 
Ediciones Polifemo, 2003.

La rebelión de los burgos. Crisis de Estado y 
coyuntura social, Madrid: Tecnos, 1992.

El “Poema de Almería” y la épica románica, 
Madrid: Gredos,1975.

El presente ensayo explora la vida y la 
obra de dos insignes escritores castella-
nos del siglo XIII: Diego García de Campos 
y Juan de Soria. El primero fue canciller 
de Alfonso VIII y autor de una obra origi-
nalísima titulada Planeta. El segundo fue, 
asimismo, personalidad ilustre de la 
corte de Alfonso VIII, canciller de 
Fernando III y obispo de Osma y de 
Burgos, autor de la Crónica latina de los 
reyes de Castilla, considerada la más origi-
nal y fidedigna de la cronística latina de 
la Edad Media. 

Aparte el objetivo primario, el ensayo se 
propone también, como finalidad secun-
daria, poner al alconce del lector no 
especializado en la literatura latina 
medieval o en la historia de los reinados 
de Alfonso VIII, Berenguela y Fernando 
III de Castilla, una serie de textos en 
castellano, extraídos de ambos autores, 
para que los interesados en la historia y 
la literatura medieval puedan hacerse 
una idea de lo que se escribía al despertar 
de la cultura castellana.

H. Salvador Martínez

H.
 S

al
va

do
r M

ar
tín

ez

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LINEA DE CORTE

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E


	INTRODUCCIÓN
	DIEGO GARCÍA DE CAMPOS Y SU OBRA PLANETA
	DATOS BIOGRÁFICOS
	LA OBRA: ESTRUCTURA Y CONTENIDO
	LENGUA Y ESTILO
	¿ESCRIBIÓ OTRAS OBRAS?
	PRESENCIA DE LOS CLÁSICOS EN PLANETA
	EDUCACIÓN Y CULTURA EN LA CORTE DE CASTILLA
	AMBIENTE CORTESANO
	LOS PUEBLOS DE EUROPA
	ANDANZAS Y VISIONES DE DIEGO GARCÍA
	JUAN DE SORIA, OBISPO DE OSMA Y SU CRÓNICA LATINA DE LOS REYES DE CASTILLA
	DATOS BIOGRÁFICOS
	LA OBRA
	ESTRUCTURA Y CONTENIDO
	IDEOLOGÍA POLÍTICO-RELIGIOSA
	LA RECONQUISTA EN LA CRÓNICA LATINA DE LOS REYES DE CASTILLA: ESPÍRITU CRUZADO
	LA GRAN OPORTUNIDAD: LA CONQUISTA DE AL-ÁNDALUS
	FERNANDO, MILES CHRISTI. SOLDADO DE CRISTO
	DON JUAN Y LA CONQUISTA DE CÓRDOBA
	CONFLICTOS PENINSULARES Y POLÍTICA INTERNACIONAL
	DON JUAN DE OSMA Y LAS CRUZADAS DE ORIENTE
	LEGADO. ARTE Y CULTURA HUMANÍSTICA
	APÉNDICE: ALGUNOS TEXTOS ESCOGIDOS
	1. Robert d’Auxerre (1156 – 1212)
	2. Anónimo. Vita sancta ac venerabilis virginis Aupex de Cudot
	BIBLIOGRAFÍA
	1. Fuentes antiguas
	2. Bibliografía general



