H. Salvador Martinez

Nl
DIEGO GARCIA DE CAMPOS (* ca. 1218/1235)

Y
JUAN DE SORIA ( 1246)

Dos estudios sobre la cultura castellana del siglo XIII

Universidad de Valladolid






DIEGO GARCIA DE CAMPOS (T ca. 1218/1235)
Y
JUAN DE SORIA (T 1246)

Dos estudios sobre la cultura castellana del siglo XIII



Serie: HISTORIA Y SOCIEDAD, 237

MARTINEZ, H. Salvador

Diego Garcia de Campos ([cruz] ca. 1218-1235) y Juan de Soria ([cruz] 1246) : dos
estudios sobre la cultura castellana del siglo XIII / H. Salvador Martinez. - Valladolid :
Ediciones Universidad de Valladolid, 2022

308 p. ; 24 cm. - (Historia y Sociedad ; 237)
ISBN 978-84-1320-206-8

1. Diego Garcia de Campos, Canciller Mayor de Castilla 2. Juan de Soria, Canciller Mayor
de Castilla 3. Castilla (Espafia) - Historia - 1217-1252 (Fernando III) I. Martinez, H.
Salvador, aut. II. Universidad de Valladolid, ed. I1I. Serie

94(463.01)“12”




H. SALVADOR MARTINEZ

DIEGO GARCIA DE CAMPOS (f ca. 1218/1235)
Y
JUAN DE SORIA (1 1246)

Dos estudios sobre la cultura castellana del siglo XIII

2%, EDICIONES
k@t 5 Universidad
Valladolid




En conformidad con la politica editorial de Ediciones Universidad
de Valladolid (http://www.publicaciones.uvaes), este libro ha
superado una evaluacién por pares de doble ciego realizada por
revisores externos a la Universidad de Valladolid.

@ @ @ Este libro estd sujeto a una licencia "Creative
Commons Reconocimiento-No Comercial -
Sin Obra derivada" (CC-by-nc-nd).

H. SALVADOR MARTINEZ, Valladolid, 2022

Motivo de cubierta: Imagen yacente de D. Juan de Osma en la Capilla de la Natividad de
la Catedral de Burgos
Disefio de cubierta: Ediciones Universidad de Valladolid

ISBN: 978-84-1320-206-8

Disefio: Ediciones Universidad de Valladolid



In Memoriam,
Carmela Lina
“Lacrimae mihi deerunt ante quam causae dolendi”

(Séneca, Consol. Ad Polyb., 4, 2)






& INDICE &

INTRODUCCION ..ot 11
I
DIEGO GARCIA DE CAMPOS
Y SU OBRA PLANETA
1. DATOS BIOGRAFICOS .....ovooieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 23
2. LA OBRA: ESTRUCTURA Y CONTENIDO........cccoctrieiinieiinieieneeenee. 33
3. LENGUA Y ESTILO ..ottt 42
4. (ESCRIBIO OTRAS OBRAS? ..ot 52
5. PRESENCIA DE LOS CLASICOS EN PLANETA ....oovoveeveeeeeeeeerene, 59
6. EDUCACION Y CULTURA EN LA CORTE DE CASTILLA.................. 67
CorteSIA Y CUTIALTIAS ....vvecvveeeeeeeeeieeiiecieeeeesieste st eve e aesseessaestaessaeenseens 67
7. AMBIENTE CORTESANO.......cciiieieiieiieieeieeteteete et 87
FieStas y entretenimiCnios ...........eeveceeeeeecuieeeeiiieeeetee e ete e eee e e e 87
8. LOS PUEBLOS DE EUROPA........coiiiiieieeeeee e 95
ELCA Y @IMOZFAIIA ... 95
9. ANDANZAS Y VISIONES DE DIEGO GARCIA ........cccoovvviiirrnne, 115
9.1 La VIrZeN GETOIS ...coouiveruieiiriieienieeiteie ettt sttt st 119
9.2 El acOlito NICOIAS ..cveeuieiiiieiieie et 120
9.3 Alda de Brolio ......coccoiiiieiiiiieeeeeeee e 122
9.4  Lareclusa Maria ........coocueeieeiiiniieiieeieee et 123
9.5 Fray SIMON ...ccccvieiieeiie ettt eee e et ae e e e e naeeenneas 124
9.6 Cierto SUDIACONO ......eevuiieiieeieeiiesieeeie ettt 125
9.7 Un di&CON0 AMIZ0..ccuveeitieriieriieeieesteesite sttt ettt site st sete e e 126
9.8  El abad de Perseigne.........cccecueeveerierieniieieeieeieeieesee e sve e eieens 128
9.10  La VIren GETOIS ....eevueiruieriieeieeieesieeeite sttt sttt ettt e sieesbeesite e ens 130

9.11 Labeata AlPaiS.....cccceerereieriireiiieerieeieeeieeeireeeree e eseaeessreesereesens 133



10 H. Salvador Martinez

II
JUAN DE SORIA, OBISPO DE OSMA
Y SU CRONICA LATINA DE LOS REYES DE CASTILLA

1. DATOS BIOGRAFICOS ..o, 145
2. LA OBRA ..ottt ettt st ettt ab e tbaenre s 164
3. ESTRUCTURA Y CONTENIDO ......coiiiiiieiiieiieecee e 171
4. IDEOLOGIA POLITICO-RELIGIOSA ........coooiirieiireiieriseiieeeesiaeees 174
5. LA RECONQUISTA EN LA CLRC: ESPIRITU CRUZADO .................. 180
6. LA GRAN OPORTUNIDAD: LA CONQUISTA DE AL-ANDALUS .... 194
7. FERNANDO, MILES CHRISTI. SOLDADO DE CRISTO..........cc0eeuvennenn. 200
8. D.JUANY LA CONQUISTA DE CORDOBA .......cocooveeereeeeeereren. 215
9. CONFLICTOS PENINSULARES Y POLITICA INTERNACIONAL.....244

GUSCUTIA ..o e et s e s tte e s taesstaeessseesanee e sseessseeanseeennseean 244

Relaciones con Pedro Il de Aragon. Cruzada contra los Albigenses......... 250
10. D. JUAN DE OSMA Y LAS CRUZADAS DE ORIENTE ...................... 264
11. LEGADO. ARTE Y CULTURA HUMANISTICA .......ccceoovveeieennee. 278

APENDICE. ALGUNOS TEXTOS ESCOGIDOS

1. Robert d’Auxerre. Noticia sobre santa AIPAis..............ccccoueeveeveneenennnnnnn 281
2. Anénimo, Vita sancta ac venerabilis virginis Aupex de Cudot .................. 282
BIBLIOGRAFIA

1. FUCNLES ANTIGUAS. ... veeeiireirieetieeiieesteeeteeeseteesaeeeseeessseessseeesaeessseessseessses 287

2. Bibliografia general ............ccooeeieiiiinieieeceeee s 292



& INTRODUCCION «6

Numerosos estudiosos de las ultimas décadas se han ocupado del tema de la cultura
castellana durante el reinado de Alfonso VIII y sobre todo del de Fernando III y su
madre la reina Dofia Berenguela.! Cada uno a su manera ha puesto de relieve aquellos
aspectos que hasta no hace mucho yacian olvidados por las precedentes generaciones
de investigadores que se habian ocupado del tema en el resto de Europa. Cuando
repasamos obras pioneras del «Renacimiento del siglo XII» podemos observar lo
poco que aquellos grandes estudiosos sabian, o les importaba, del estado de la cultura
en la Peninsula Ibérica que, en todas ellas, brilla por su ausencia.” El historiador J.A.
Garcia de Cortazar en el ensayo citado en la nota 1 escribe: «Sorprende, en efecto, la
pobreza, por no decir miseria, de la cultura intelectual del reinado de Alfonso VIII de Castilla...
No es vano, por ello, recordarlo aqui. En dos renglones: ausencia total de creacion intelectual;
y afirmacion de la condicion de periferia cultural respecto a un centro constituido por el eje
Oxford-Paris-Bolonia» (p. 191). Afirmacion tan tajante es paliada con la causa de la
hecatombe: «Al contemplar el saldo, parece inevitable pensar que, verdaderamente,
el esfuerzo contra el Islam y contra otros reinos hispanicos, como el de Ledn y, sobre
todo, Navarra, ordeno las fuerzas de Castilla en una determinada direccion bélica. Sin
resquicio para una creacion intelectual» (ib.).?

! J.A. Garcia de Cortazar, «Cultura en el reinado de Alfonso VIII de Castilla: signos de un cambio
de mentalidades y sensibilidades», en /I Curso de Cultura Medieval (1-6 octubre, 1990), Alfonso VIII y
su época, Aguilar de Campoo, Palencia: Centro de Estudios del Romanico, 1992, pp.167-194; A.
Séanchez Jiménez, La literatura en la corte de Alfonso VIII de Castilla, Salamanca: Universidad de
Salamanca, 2001, Tesis doctoral; y N. Salvador de Miguel, «La actividad literaria en la corte de Fernando
1II», en Sevilla 1248. Congreso Internacional Conmemorativo del 750 Aniversario de la Conquista de la
Ciudad de Sevilla por Fernando III, Rey de Castillay Leon (1998), coord. M. Gonzalez Jiménez, Madrid:
Fundacion Ramoén Areces, 2000, pp. 685-699; H. Salvador Martinez, Berenguela la Grande y su época
(1180-1246), Madrid: Ediciones Polifemo, 2016, pp. 369-404.

2 Cito solo dos conocidisimas obras, una que se ocupa de la cultura latina y otra de la vulgar: Charles
Homer Haskins, The Ranaissance of Twelfth Century, Cambridge, MA: Harvard University Press, 1927;
y R. Bezzola, Les origines et la formation de la tradition courtoise en Occident, 5 vols., Paris, 1944-
1963.

3 El tema de la escasez de pensadores, y de cultura en general, en la Espafia cristiana, que la habria
mantenido al margen del renacimiento europeo del siglo XII, ha sido puesto de relieve y debatido a la
saciedad en el ultimo siglo, desde Robert Curtius hasta nuestros dias. La bibliografia es abrumadora.



12 H. Salvador Martinez

Para poner las cosas en su justa perspectiva, quisiera sugerir al lector del ensayo
de Cortazar que no debemos olvidar que los primeros pasos de toda cultura son
inciertos y titubeantes. El reinado de Alfonso VIII es precisamente el periodo que
marca el origen de la cultura castellana, la cual, por las causas apuntadas y por las
que uno de los personajes de los cuales nos vamos a ocupar, Diego Garcia de
Campos, atribuye a la idiosincrasia de los hispanos, nacié después que las vecinas.
Nada extrafio que, dado el aislamiento, el proceso fuese mas lento y limitado a una
elite social muy concreta, la nobleza y la clerecia, pero no por eso menos vigoroso.
Lo sorprendente hubiera sido que la cultura castellana hubiese nacido ex nihilo con
La Celestina o El Quijote; contentémonos con el Libro de Alexandre (1201-1205), el
Poema de mio Cid (1207) y un pufiado de obras mas en el campo de las letras vulgares
y, en el campo del latin, con un par de obras menos conocidas: Planeta (1218) y la
Chronica regum Castellae (1236), de las cuales vamos a tratar en este ensayo.

Por otro lado, conviene recordar algo que muchos estudiosos frecuentemente
olvidan: la cultura peninsular de la Edad Media no estaba solo representada por las
materias que se impartian en «el eje Oxford-Paris-Bolonia», sino que habia otros
campos del saber que el mencionado <<eje» desconocia, como era el de las ciencias
y la filosofia, que en la Peninsula eran considerados investigacion de punta. Conviene
recordar un importante factor social, determinante de la cultura castellana, el
sincretismo cultural, frecuentemente desatendido en obras historicas, es decir, el
papel desempefiado por la presencia de tres etnias y tres culturas en la vida peninsular,
asi como la continua interaccion de los miembros de los tres grupos que hizo posible
que, a la corriente europea, se sumara en Espafia, a través de las traducciones del
arabe, otra, procedente de la tradicion oriental, y que ambas confluyesen durante los
reinados de Alfonso VIII, Fernando III y Berenguela, y posteriormente de Alfonso
X, para formar un ambiente cultural tinico en la Europa cristiana del siglo XIII.

Puede hallarse un buen resumen de las varias posiciones en F. Marquez Villanueva, E/ concepto cultural
alfonsi, en la seccion titulada: “Los problemas de una herencia cultural”, Madrid: Editorial Mapfre, 1994,
pp- 49-58. Para un listado completo de la produccion literaria, véase M.C. Diaz y Diaz, Index scriptorum
latinorum Medi Aevi Hispanorum, Madrid, CSIC, 1959; y el estudio parcial de F. Rico, «Las letras latinas
del siglo XII en Galicia, Leon y Castillay, Abaco, 2, Madrid: Castalia, 1969, pp. 9-91. Véase también J.
C. Martin Iglesias (en colaboracion con J. Elfassi y C. Cardelle de Hartmann), Sources latines de
I’Espagne tardo-antique et médiévale (v-xiv* siécles). Répertoire bibliographique, Paris, Editions du
CNRS, 2010 (Documents, études et répertoires, 77). Esta disponible en acceso abierto en:
https://www.persee.ft/doc/dirht 0073-8212 2010 cat 77 1;y C. Ferrero Hernandez, “La obra latina de
Juan Gil de Zamora. Su relacion con la literatura contemporanea peninsular”, [V Congresso Internacional
de Latim Medieval Hispdnico. Lisboa, 12-15 de Outubro de 2005. Actas, A. A. Nascimento, P. F. Alberto
(eds.), Lisboa, 2006, pp. 471-480.

4 «Fidelis enim et fertilis, larga et dapsilis, et super omnes felix Hyspania, si non esset tam
insaciabiliter bellicosa, tanquam fuisset olim Marti vel Palladi dedicata» (Planeta, p. 180).




Introduccion 13

Digamos, pues, con todas las reservas, que no todo fue tan negro como cree
Cortéazar. Bastaria recordar los testimonios de los estudiosos extranjeros que visitaron
Espaiia en busca del saber: Adelardo de Bath (c. 1080-c.1152), Gerardo de Cremona
(c. 1114-¢.1187), Daniel de Morley (c.1140-c.1210), Miguel Scott (1175-c.1232) y
el gran humanista Juan de Salisbury (c.1110-1180), que no podra considerarse un
pro-hispano y que escribi6 en su Metalogicus (1159) que la ciencia estaba escrita en
4rabe y el Unico lugar para aprenderla era Espafia.’ Los ingleses y los italianos
descontentos con lo que se ensefiaba en Oxford-Paris-Bolonia no fueron los inicos;
la desazon intelectual llegd también a algunos cientificos hispanos, espiritus inquietos
que, por estar familiarizados con el mundo del Islam, habian visto mucho antes la
necesidad del cambio en la educacion impartida en las escuelas de la época. Tal fue
la iniciativa llevada a cabo por el judio converso aragonés Pedro Alfonso (1062-
1110) en su “Carta a los estudiosos franceses” en la que, a primeros del siglo XII,
lanzaba un manifesto de renovacion cultural que le ponia a la vanguardia del
movimiento intelectual del siglo.®

Por lo que se refiere especificamente a la educacion que se impartia en la
Peninsula, a diferencia de la impartida en las demas cortes y escuelas europeas, donde
el curriculum educativo se componia esencialmente del #rivium, la corte castellana
de Alfonso VIII, se puede decir, y lo veremos mejor mas adelante, era la envidia de
todas las demas en materia de educacion, por incluir también las disciplinas del
quadrivium. Su proximidad y sus relaciones con la cultura judeo-musulmana,
incomparablemente superior a cualquier otra de la época, la habian colocado en una
posicion privilegiada y unica que la convertia, para los que sabian apreciarla, en la
meta de los estudiosos mas aventajados de toda Europa.

Por ser un tema que he tratado ampliamente en mi reciente libro £/ humanismo
medieval y Alfonso X el Sabio. Ensayo sobre los origenes del humanismo verndaculo
(Madrid, Ediciones Polifemo, 2016), no voy a repetir aqui lo ya explorado; pero si
voy a poner un par de textos que ilustran la diferencia fundamental que existia entre
la educacion que se impartia en la Europa cristiana y la impartida entre los
musulmanes de al-Andalus.

Sobre el progreso que hace el estudio de las artes liberales durante la transicién
del siglo XI al XII tenemos el vivo testimonio de Guibert de Nogent (1124), abad

3 Cfr. Juan Vermnet, Lo que Europa debe al Islam de Esparia, Barcelona: El Acantilado, 1999; R.
Menéndez Pidal, Esparia, eslabon entre la Cristiandad y el Islam, Madrid: Espasa Calpe, Austral, 1968;
J. Le Goff, Les intellectuels au moyen age, Paris: Seuil, 1957, p. 23 y 53.

6 Puede leerse esta carta en J.M. Millas Vallicrosa, «La aportacion astronomica de Pedro Alfonso»,
Sefarad, 3, 1943, 65-105.



14 H. Salvador Martinez

de Nogent (Laon) y gran amigo de San Anselmo, en su autobiografia (De vita sua, |,
4, cf. PL, 156, 844A). Nogent afirma que, durante los afios de su formacion, dicho
estudio estaba reducido al #ivio con el predominio de la gramatica, aunque por este
tiempo empezaba también a cultivarse la dialéctica, representada por la Logica vetus
(es decir, la Isagoge, las Categoriae y los Topica de Ciceron y una Dialéctica
atribuida a San Agustin). El cuadrivio estaba reducido a la musica y a la aritmética y
estas dos artes se empleaban solamente en cuanto servian para el computo de las
fiestas religiosas y el canto litargico.’

En contraste, la situacion en al-Andalus era muy diferente, segin el testimonio
que nos facilita el almeriense Sa’id al-Andalusi (1029-1070), historiador y filésofo de
la ciencia, el cual, al hacer el elogio del célebre pensador y politico judio Abul Fad’l
Hasdai (1046-1100) antes de su conversion al Islam, dice de ¢l y de su educacion:

Entre nuestros contemporaneos [que destacan por su saber] debemos mencionar Abu’l-
Fadl Hasdai b. Ytusuf Ibn Hasdai que vive en Zaragoza y pertenece a una ilustre familia
de judios de al-Andalus descendiente del profeta Moisés, la paz sea con él. Este sabio
estudio las ciencias segun el orden racional, y adquiri6 una gran erudicion en las varias
ramas del conocimiento segiin los mejores métodos. Es aventajado en la lengua érabe y
tiene un buen conocimiento de la retdrica y la poética arabe. Es experto en aritmética,
geometria y astronomia. Entiende la teoria de la musica y sus aplicaciones. Finalmente,
tiene un control absoluto de la logica y de la ciencia practica de la investigacion y la
observacion. Sucesivamente avanzo también en el estudio de las ciencias de la
naturaleza, empezando con el estudio de la Fisica de Aristoteles, que finalmente ha
dominado. Después empezo el estudio de De coelo et mundo. Cuando lo dejé en 1065,
se hallaba penetrando los secretos de este libro. Si vive muchos afios y mantiene su
dedicacion al estudio, con certeza llegara a conocer a la perfeccion la filosofia y las varias
partes de esta ciencia no sern secreto para él.8

7 Como se llevo a cabo este limitado plan de estudios humanisticos, por ejemplo, por Guillermo de

Conches en su Philosophia mundi, y por Hugo de San Victor en su Didascalion, ha sido ilustrado por
R.W. Southern, Medieval Humanism, Oxford, Blakwell, 1970, pp.42-48 y 252-253.
8 Traduccion castellana del texto inglés en N. Roth, «Some Aspects of Muslim-Jewish Relations in
Spainy, Estudios en Homenaje a Don Claudio Sanchez Albornoz en sus 90 arios, 11, 1983, pp. 179-214,
p- 196. El estudio del quadrivium fue lo que atrajo a muchos estudiosos europeos a Toledo. Sobre estas
realidades tenemos el temparano testimonio de Geoffroi de Vinsauf, quien en su Poetria nova, escrita
entre 1208 y 1213, escribe:
Ecce confirmationem narrationis: re vera “multo temporis’, quia per vicennium, re vera “multam
adhibui dilegentiam scientiae”, quia in ipsa tam noctes quam dies expendi; rve vera “inter peritos”,
cum inter Parisienses, ubi floret scientia trivii, inter Tholetanos, ubi scientia quadrivii, inter
Salernitanos, ubi scientia medicorum, inter Bononienses, ubi scientia legis et decretorum. Et sic
ex modica maxima crescit aqua (E. Faral, Les arts poétiques du Xlle et du Xllle siécle, Paris,
Librairie ancienne Honoré Champion, 1924, [Genéve-Paris: Slatkine-Champion,1982], p. 283).



Introduccion 15

Aunque el pasaje es muy breve para exponer el programa completo de estudios
en al-Andalus, sin embargo, deja muy claro que en él predominaban las ciencias de
la naturaleza, asi como el método cientifico para conocerlas mediante «la
investigacion y la observacion», sirviéndose como instrumentos para su estudio de
las obras de Aristoteles, entre las que menciona la Fisica y el De coelo et mundo,
obras que no llegaran a manos cristianas hasta mas de dos siglos después en
traducciones latinas del arabe.

La diferencia en el estado de los estudios cientifico-filosoficos entre los cristianos
y los musulmanes se manifiesta de manera ain mas evidente cuando consideramos,
desde una perspectiva mas amplia, las fuentes de que disponian unos y otros. Los
primeros basaban sus conocimientos en la vulgarizacion de la tradicion griega llevada
a cabo por Ciceron, Firmico Materno, Calcidio, Macrobio, Marciano Capella y
Boecio; mientras que los segundos tenian a su disposicion, en arabe, practicamente en
su totalidad, a Platon, Aristoteles, Ptolomeo y Galeno, ademas de numerosas obras de
matematicos y astronomos indios y persas. Sobre la base firme de estos, la ciencia y
la filosofia arabe construy6 un edificio del saber tan impresionante que costara al
Occidente latino-cristiano varios siglos superarlo.’

Este estado de cosas fue reconocido por algunos perspicaces investigadores
cristianos, que se dieron cuenta de la penosa situacion. Sirva como ejemplo una cita
de Adelardo de Bath que escribe a inicios del siglo XII:

Me resulta dificil discutir la naturaleza de los animales con vosotros, porque he aprendido
de mis maestros, los arabes, a seguir la luz de la razon, mientras que a vosotros os guia la
brida de la autoridad; porque ;/qué otra palabra mas que ‘brida’ puedo usar para describir
la autoridad? Es solo la “crueldad bestial” de los latinos, contintia diciendo Adelardo, lo
que os impide seguir el camino de la raz6n, iluminada por las obras de los 4rabes.'?

Cfr. J.L. Pérez Lopez, «El codice T del Libro de buen amor en su biblioteca: averroistas y
goliardosy, La Coronica, 31.1,2002, pp. 69-106, p. 82).

Otro tanto se desprende de la Philosophia Virgilii Cordubensis compuesta en 1290 (véase ahora el
estudio y la traduccion castellana de H.S. Martinez, Filosofia de Virgilio de Cordoba. Aristotélico-
averroista del siglo XIII, edicion del texto latino y traduccion castellana, Introduccion y notas de... Ledn,
Universidad de Leon, 2016.

o Desde la perspectiva de nuestros dias, desazona ver los tratados cientifico-filoséficos escritos en
Occidente a principios del siglo XII, plagados de citas de Virgilio y Ovidio para probar proposiciones
cientificas o filosoficas, cuando sus coetdneos en al-Andalus recurren sistematicamente a Aristoteles y
Ptolomeo. Cfr. S. Viare, La Survie d’Ovide dans la littérature scientifique des Xlle et Xllle siecles,
Poitiers, Université de Poitiers, Centre d” Etudes Superieurs de Civilisation Médiévale, 1966.

10 En R. W. Southern, Robert Grosseteste: The Growth of an English Mind in Medieval Europe,
Oxford, Oxford University Press, 1986, p. 86. Entre los “maestros arabes” a los que alude Adelardo



16 H. Salvador Martinez

La autoridad de los arabes en materia de Astronomia fue admirada hasta tal
punto por Daniel de Morley que, cuando este estudioso copia la obra astrologica
Mathesis de Firmico Materno (h. 335), la atribuye a un autor arabe.

El estudio y la educacion humanistica en la Peninsula Ibérica durante los siglos
XII y XIII se desarrollaron en un ambiente multiétnico y multicultural desconocido
en el resto de Europa. La nota mas distintiva y peculiar de este humanismo fue
precisamente la dualidad, consistente en el hecho de que, por un lado, estaba bajo el
amparo y la inspiracién de movimientos culturales europeos con su énfasis en las
artes del trivio; y, por otro, recibia una fuerte dosis de influencias provenientes de las
ciencias, las letras y la filosofia arabe, cuyo objetivo primordial eran las disciplinas
del cuadrivio.

Personalidad tipica de este mundo interracial, interreligioso e intercultural que
auna la dualidad del humanismo peninsular habria sido el mencionado judio converso
aragonés Pedro Alfonso (1 h.1110), que antes de su conversion al cristianismo fue
conocido como Moisés Sefardi. Pedro Alfonso representa las dos formas del
humanismo medieval, el literario y el cientifico, el clasicista y el oriental. Hoy dia, se
le conoce casi exclusivamente por su obra didactico-literaria Disciplina clericalis que
escribio en arabe y después tradujo él mismo al latin, en cuyo prologo dice: «compuse
mi librito parte de proverbios de los fildsofos y sus comentaristas, parte de consejos
arabes y sus ensefianzas, asi como de fabulas y versos».!! Afirmacién que encaja, por

probablemente debemos incluir a Pedro Alfonso. Un discipulo de Roberto Grosseteste, testigo de la
historia cultural europea contemporanea del Rey Sabio, Roger Bacon, afirmaba hacia 1267:

Sed praeter has scientias est una perfectior omnibus, cui omnes famulantur, et quae omnes miro
certificat, et haec vocatur scientia sperimentalis quae negligit argumenta quoniam non certificant,
quantumcumaque sint fortia, nisi simul adsit experiencia conclusiones, ut ostendo in tractatu de ista
scientia... Et haec scientia certificat omnia naturalia et artificialia... haec domina omnium
scientiarum praecedentium et finis totius speculationis (Opus Maius, ed. J.H. Bridges, Oxford 1897
y London, 1900, IIL, p.43 y 46).

“La ciencia experimental lo prueba todo, lo natural y lo artificial”. Como es sabido, a Bacon su
independencia de pensamiento y sobre todo su intemperancia verbal con las autoridades
académicas le costaron, primero, la catedra y, después, la libertad, siendo encarcelado (1278) por
orden del Ministro General de los Franciscanos, Fr. Jeronimo de Ascoli.

«... partim ex proverbiis philosophorum et suis castigationibus, partim ex proverbiis et
castigationibus Arabicis et fabulis et versibus» (Disciplina clericalis, ed. A. Hilka y W. Soderhjelm, 1,
Acta Societatis Scientiarum Fennicae, XXXVIII, 4, Helsingfors, 1911, p. 2, lin. 3-5). Sobre el Disciplina
clericalis, vid. Cristiano Leone, Pietro Alfonsi, Disciplina clericalis, Roma, Salerno Editrice, 2010 (Testi
e documenti di letteratura e di lingua, 31). Hay traduccion castellana de M.J. Lacarra y E. Ducay,
Disciplina clericalis, Zaragoza, Guara Editorial, S.A, 1980, p. 44. Sobre Pedro Alfonso, cft. J. Tolan,
Petrus Alfonsi and his Medieval Readers, Gainsville, FL, University Press of Florida, 1993, p. 44; y J.D.
Lipton, «The Rational Evaluation of Astrology in the Period of Arabo-Latin Translation, ca. 1126-1187
A. A, Dissertation, University of California-Los Angeles, 1978, p. 43.

11



Introduccion 17

su dualidad, con el intelectual que se mueve con facilidad en un ambiente
multicultural, compuesto de judios, cristianos y musulmanes.

Sus mayores méritos literarios se hallan, sin embargo, en su obra apologética
(Didlogos contra los judios) en la que despliega una gran habilidad dialéctica,
argumentando con los textos biblicos, la razéon y la ciencia contra sus antiguos
correligionarios. Es sorprendente ver como un hombre como Pedro Alfonso, que
conoce intimamente las tres religiones, pero tiene una admiracion sin limites por el
poder de la razéon humana, rechaza el Judaismo y el Islam por ser, dice, religiones
irracionales, sosteniendo que la religion cristiana es la unica de las tres que se basa
en la razon. El Judaismo y el Islam, dice, contradicen la razon; de ahi, que no titubee
en ridiculizar las tradiciones sobre las que ambas se apoyan (el Talmud Haggadah y
la vida del profeta Mahoma). El Ta/mud y el Coran, dice Pedro Alfonso, demuestran
ignorancia de la astronomia, la medicina y las otras ciencias; por tanto, no pueden ser
obras inspiradas por Dios.'? Por el contrario, su argumentacion a favor de la veracidad
de la doctrina cristiana esta basada en la razon y, sobre todo, en la ciencia. Como
astronomo, matematico y cosmoégrafo, Pedro Alfonso se halla entre los primeros
estudiosos de al-Andalus que introdujeron en Occidente la ciencia oriental (Tablas
astronomicas -1115, De Dracone -1120), siendo también considerado por los
tedlogos y fildsofos escolasticos como la autoridad en la exposicion del Cordn y la
vida de Mahoma."?

Tanto la estructura como los temas, ya sea de su obra literaria como de la
cientifica, estan fuertemente influenciados por las corrientes orientales de escritores y
cientificos arabes peninsulares. Los estudiosos se han ocupado recientemente de su
vida y de su obra, que se extiende a todo el ambito del saber cientifico-humanistico de
primeros del siglo XIL."* El toque de orientalismo, asi como la dimensién cientifico-

12 Todas las citas del Cordn en la obra de Pedro Alfonso proceden del Risdla de Abd al-Masih al-Kindi,
un cristiano nestoriano que escribio6 en el siglo IX. Sobre los Didlogos, vid. Carmen Cardelle de Hartmann,
Darko Senekovic, Thomas Ziegler, Petri Alfonsi Dialogus. Band I. Kritische Edition mit deutscher
Ubersetzung, Firenze, Sismel - Edizioni del Galluzzo, 2018 (Millennio Medievale, 116 ; Testi, 20).

13° Robert Grosseteste, por ejemplo, lo pone al principio de su Summa philosophiae entre los mas
destacados filosofos descendientes de Nog, junto con el rabi Moisés Maimonides; y el copista de uno de
los manuscritos de finales del siglo XII que contiene los Dialogi lo coloca junto a los escritores mas
célebres en materia cientifica como Honorio de Autun (/mago mundi) y Bernardo Silvestre
(Cosmographia). Cft. J. Tolan, Petrus Alfonsi, pp. 103-104, 108-109.

14 Son imprescindibles para conocer su obra los espléndidos estudios de John Tolan, Petrus Alfonsi,
1993; «La “Carta a los estudiosos franceses”», en Estudios sobre Pedro Alfonso, ed. M.J.Lacarra, Zaragoza,
1996, pp. 381-402; «Los “Dialogos contra los Judios™», Ibid., pp.181-230; «Pedro Alfonso, precursor de la
literatura apologética», Introduction to Petrus Alfonsi, Didlogo contra los Judios (Dialogi contra ludaeos),
ed. y trad. Klaus-Peter Mieth and Esperanza Ducay, Zaragoza, 1996; asi como los trabajos de J.M. Millas
Vallicrosa, Estudios sobre historia de la ciencia espaiiola, Barcelona, CSIC, 1949, p.197; «La aportacion



18 H. Salvador Martinez

literaria de las obras de Pedro Alfonso se advertira mas tarde, no solo en las obras que
se escriben en el taller alfonsi, sino en el propio comportamiento personal del Rey
Sabio, que fue el promotor de dicha dualidad cristiano-musulmana.'’

Lo que hemos dicho de los estudios y la educacion en general vale también para
la cultura libresca, del tipo que se ensefiaba en los mencionados centros europeos. Un
estudio minucioso llevado a cabo en los ultimos afios sobre las bibliotecas privadas,
catedralicias y monasticas peninsulares ha arrojado una impresionante informacion
de la que se desprende que el acceso a la literatura de la antigliedad, tanto religiosa
como profana, no era en Espafia muy diferente del que se tenia en el resto de Europa
y en muchos campos era muy superior, como se manifiesta en la obra de Diego
Garcia de Campos que vamos a estudiar.'®

Es dificil hoy dia hacerse una idea precisa del profundo influjo que aquella cultura
multiétnica tuvo en la vida ordinaria de los cristianos de los siglos XII-XIII y en las
cortes peninsulares. Para no rebasar este periodo, sirva como muestra, pequeia pero
incontrovertible, el museo de las telas del Monasterio de las Huelgas, donde se exponen
los vestidos y ajuares con que se adornaban los personajes de la corte de Alfonso VIII
y, después, los de la corte de la reina Berenguela y su hijo Fernando 111, durante su vida
y adornaron sus cuerpos y sepulcros después de muertos. Los tejidos de los personajes
alli enterrados eran casi todos ellos de manufactura arabe. Algunas de estas prendas y
enseres llevan inscripciones en arabe en las que se leen referencias a Ala que ni siquiera
se preocuparon de suprimir, como fue el caso de la almohada sobre la que pusieron la

astrondmica de Padro Alfonso», Sefarad, 3 (1943), 65-105, la traduccion de la Epistola a los estudiosos
franceses se halla en las pp. 97-105. De los Dialogi se conserva también una version catalana incompleta,
cfr. J. Ainau de Lasarte, «Una version catalana desconocida de los Dialogi de Pedro Alfonsow, Sefarad, 3,
1943, pp. 359-376. Cfr. H. S. Martinez, EIl humanismo medieval, Cap. V11, pp. 256-293.

15" «Su voluntad de ilustracién nos hace pensar méas que en un soberano del siglo XIII, en al-Hakan
11, el califa cordobés fomentador de toda clase de sabiduria» (A. Castro, Espaiia en su historia. Cristianos,
moros y judios, 3* ed., Barcelona, Editoral Critica, 1984, p. 473).

16 Cfr. A. Garcia y Garcia, «Bibliotecas de los reinos hispanicos en el siglo XII», I Curso de Cultura
Medieval (1-6 octubre, 1990), Alfonso VIII y su época, Aguilar de Campoo, Palencia, Centro de Estudios
del Romanico, 1992, pp. 61-69; M.C. Diaz y Diaz, «Notas de bibliotecas de Castilla en el siglo XIII», en
el coloquio de la Casa de Velazquez Livre et lecture en Espagne et en France sous |’Ancien Régime,
Paris, 1981, pp. 7-12; Ch. Faulhaber: Libros y bibliotecas en la Espaiia medieval, Londres: Grant &
Cutler, 1987. Se ocupa también de la circulacion de libros en el reinado de Alfonso VIII, J. Gonzélez,
Alfonso VIII, 1, pp. 626-659. Para la biblioteca de don Rodrigo Jiménez de Rada en Burgo de Osma, cfr.
T. Rojo Orcajo, Catdlogo descriptivo de los codices que se encuentran en la Santa Iglesia Catedral de
Osma, Madrid, Tipografia de “Archivos”, 1929; M. Alonso Alonso, «Bibliotecas medievales de los
Arzobispos de Toledo», Razon y Fe, 123, 1941, pp. 295-309; R. Gonzélez Ruiz, Hombres y libros de
Toledo (1086-1300), Madrid, Fundacion Ramon Areces, 1997; vy la del cardenal Gonzalo Pérez Gudiel
estudiada recientemente por Francisco J. Hernandez y Peter Linehan, The Mozarabic Cadinal. The Life
and Times of Gonzalo Pérez Gudiel, Firenze, SISMEL/ Edizioni del Galluzzo, 2004; y cfr. R. Gonzalez
Ruiz, op.cit., pp. 298-549.



Introduccion 19

cabeza de dofia Berenguela.!” Eran los enemigos imprescindibles hasta el punto de que,
incluso después de derrotados, su sombra se alargd sobre los siglos venideros en la
civilizacion peninsular. En verdad, la cultura musulmana no fue ni una rémora ni un
mero barniz, sino que calé profundamente en las estructuras de la sociedad peninsular.
Lo paraddjico del caso serd que ese calado tuvo sus manifestaciones mas visibles a
partir del reinado de Alfonso VIII, el vencedor de la batalla de las Navas de Tolosa, y
de su nieto, Fernando I1I, el conquistador de Cordoba y Sevilla.

Antes de entrar en el tema principal de este ensayo, las obras de Diego Garcia
de Campos y de Juan de Soria, quisiera mencionar, de paso, los nombres de otros
clérigos cultos de finales del siglo XII y principios del XIII que frecuentaron la corte
de Castilla cuyos nombres son mas conocidos, como el obispo de Palencia, don Tello
Téllez de Meneses (1170-1246), promotor de la primera universidad espafiola; don
Lucas de Tuy (1249), historiador y polemista; don Rodrigo Jiménez de Rada
(c.1170-1247), arzobispo de Toledo y padre de la historiografia medieval; junto con
los de otros menos conocidos en el campo de las letras, como don Juan, canciller de
la reina Berenguela y de su hijo Fernando III.

Recientemente, los estudiosos se han ocupado de otro intelectual castellano
practicamente olvidado: Juan de Medina de Pomar, sobrino de don Mauricio,
obispo de Burgos, y, como ¢él, también hombre de estudios que llegd a ocupar la
sede arzobispal de Toledo (1248). Al igual que su tio, D. Mauricio, fue alumno de
la Universidad de Paris, donde llegd en 1242, tal vez como portador de
correspondencia de dofia Berenguela para su hermana, la reina dofia Blanca.
Entabl6 tan buenas relaciones con la reina de Francia que ésta le regal6 una casa en
Paris donde residi6 los cinco afios de sus estudios universitarios; después, en su
testamento, dejo esta casa para ayuda de estudiantes espafioles pobres.'® Juan de
Medina fue designado arzobispo de Toledo en 1248 y consagrado obispo en Lyon
por el papa Inocencio IV, que se hallaba entonces en la ciudad para celebrar el
concilio; pero murid prematuramente al poco de regresar a Toledo, en julio de aquel
mismo afio de 1248. Aunque murio joven, no le falté tiempo para coleccionar una
buena biblioteca en la que, como se desprende de su testamento, predominaban los
libros de leyes, especialmente en torno al Decreto de Graciano y las Decretales de
Gregorio IX, lo cual ha llevado a algun estudioso a plantearse la cuestion de si
habria estudiado, ademas de Paris, en Bolonia. De D. Juan de Medina se conservan

17" Véase H. S. Martinez, Berenguela la grande, ilustracion 21.

18 Dofia Blanca parece haberse mostrado particularmente generosa, patrocinando a los estudiantes
espaioles en Paris. En 1234, uno de estos estudiantes recibio de la reina 60 solidos para repatriarse. Cfr
F. Hernandez, «La corte de Fernando III», p. 130, nota 125.



20 H. Salvador Martinez

también “libros de grammatica et de philosophia”, “Historiales”, varios volimenes
sobre la Biblia y comentarios escrituristicos, el De civitate Dei'y el De Trinitate de
San Agustin, ademas de obras de San Jeronimo y San Ambrosio, y las Epistolas de
Plinio el Joven."

No fueron, pues, Diego Garcia de Campos y Juan de Soria, junto con las demas
personalidades que acabamos de mencionar, los inicos que, durante los reinados de
Alfonso VIII, Enrique I, Berenguela y Fernando III brillaron en el reino de Castilla.

Todos estos «clérigos de palacio» y varios otros mas, cuyos nombres empiezan
a aflorar en las Ultimas investigaciones, merecen la atencion de los estudiosos que
hasta ahora se les ha negado.”” La mayoria de los personajes mencionados tuvieron
en comun la suerte de frecuentar las aulas de la Universidad de Paris y las de Bolonia
que, como nos recuerda Cortazar (1992, 76), eran los centros mas prestigiosos para
los estudios eclesiasticos de la época, porque la preparacion intelectual era por
entonces condicion indispensable para acceder a los altos cargos de la Iglesia y del
reino. El papel desempefiado por estos clérigos aulicos (scholares, litterati), como se
vera, fue de importancia capital en la configuracion politica de las instituciones de la
realeza castellana.

No es, pues, el caso repetir aqui lo que ha sido ya explorado en el campo de las
letras y la cultura en las cortes de Alfonso VIII y Fernando III, por lo cual me limitaré
tan solo a presentar la personalidad de dos de aquellos humanistas que se relacionaron
mas directamente con dichas cortes para asi poder captar mejor el mundo en que
nacié y se desarrolld la primera manifestacion de la cultura castellana medieval.

Se trata de Diego Garcia de Campos, canciller de Alfonso VIII y autor de una
obra originalisima titulada Planeta. Hombre culto, muy habil con la pluma y con un
bagaje intelectual impresionante que, desde su alto cargo, representa para nosotros la
quinta esencia del testigo directo de los acontecimientos culturales mas sobresalientes
en la corte y en la época en que vivio. Temperamentalmente, como se vera, Diego
tenia una inteligencia perspicaz y un espiritu inquieto y aventurero, pudiéramos decir,
hasta un tanto ajuglarado; no le importaba pasar por poeta vagabundo y, de hecho,
como muchos otros scholares girdvagos, también practicd este modo de vida, el

19 Se han ocupado de él muy sucintamente F. Herndndez y P. Linehan en The Mozarabic Cardinal,

cap. 2; y R. Gonzélez Ruiz, Hombres y libros de Toledo, pp. 205-219; F. Hernandez, Los cartularios,
num. 481, p. 429 (testamento); M. Alonso, «Bibliotecas medievalesy», p. 296; Ch. Faulhaber, Latin
Rhetorical Theory in the Thierteen and Fourteenth Century Castile, Berkeley, 1972, p. 40.

20 Se conocen los nombres de Pedro de Santa Cruz, Pascasio y el maestro Mica, notario del reino de
Castilla y redactor de casi todos los diplomas de la primera mitad del siglo XIII. Cfr. A. Arizaleta,
«EBcritures de clergie. De la charte a la littérature (Castille, XIle-XI1Ie siécles)», en e-Spania, 2, décembre
2006.



Introduccion 21

vagabundaje intelectual, durante sus afos jovenes de estudiante en la Universidad de
Paris (Planeta, pp. 382-397).

Juan de Soria, obispo de Osma, fue, asimismo, personaje ilustre de la corte de
Alfonso VIII, canciller de Fernando III y obispo de Burgos, autor de la Cronica de
los reyes de Castilla, considerada la mas original y fidedigna de la cronistica latina
de la Edad Media, a la cual vamos a dedicar la segunda parte de nuestro ensayo. Don
Juan, con toda probabilidad, naci6 en Soria, pero fue durante mucho tiempo residente
en Valladolid como abad de la Colegiata de Santa Maria (1219-1231) y constructor
de su iglesia romanica, de la que hoy quedan solo unas ruinas. Don Juan representa
para Castilla la figura ideal del curial por excelencia: hombre culto, conocedor de los
clasicos, de la historia peninsular, de la europea y también de la del Medio Oriente,
capaz de codearse con las mas altas dignidades de la Iglesia y del reino. Siendo abad
de Valladolid promovio el Concilio, o Sinodo, de Valladolid (1228), presidido por el
legado pontificio, Cardenal Juan de Abbeville. En su Cronica repasa puntualmente
estos acontecimientos historicos y muchos otros relacionados con la conquista de al-
Andalus, siempre con la precision del testigo ocular, motivo por el cual hoy dia goza
de gran estima de la critica, aunque su autor, por pertenecer a la nueva generacion de
scholares, no titubease, ocasionalmente, en echar mano de los recursos de la ficcion
cuando queria embellecer su prosa histérica.

Aparte del objetivo primario de este trabajo, el estudio de la obra de estos dos
insignes castellanos, nos hemos propuesto también, como finalidad secundaria, poner
a disposicion del lector no especializado en la literatura latina medieval o en la
historia del reinado de Alfonso VIII y Fernando III de Castilla una serie de textos en
castellano, extraidos de las obras de ambos autores, para que los interesados en la
historia y la literatura medieval puedan hacerse una idea de lo que se escribia al
despertar de la cultura castellana.






DIEGO GARCIA DE CAMPOS

®  YSUOBRAPLANETA °

DATOS BIOGRAFICOS

Los datos biograficos que poseemos de Diego Garcia de Campos, a pesar de ser
personalidad destacada de la corte de Alfonso VIII y haber escrito una de las obras
mas originales del primer renacimiento cultural en Castilla, son pocos y, en gran
parte, se los debemos a ¢l mismo y a su obra.?! Es precisamente en el Prologo
epistolar al arzobispo don Rodrigo, destinatario de Planeta, y en la respuesta de don
Rodrigo, que el autor puso al principio de su obra (p. 205), donde hallamos su nombre
y oficio: «... su devoto clérigo, canciller del rey de Castillay; datos que confirma don
Rodrigo en su carta de respuesta: «Al querido hijo Diego, canciller del aula regia».?
Al presentar su obra, el autor ofrece un par de datos mas sobre su lugar de origen:
«Hispano, Diego, nacido en Campos y privado del rey. Lei mucho; sé poco».”

21 Diego Garcia de Campos, Planeta, ed. M. Alonso, Madrid, CSIC, 1943. En los caps. [l y Il de la
Introduccion (pp. 41-108), el editor intentd reconstruir la vida y las obras de Diego Garcia, basandose en
datos internos y en los que habia recogido a inicios del siglo XVIII don Josef Lopez Agurleta en su
Apologia por el habito de Santo Domingo en la Orden de Santiago..., Alcala, Moya, 1725; y en su
continuacion Vida del Venerable Fundador de la Orden de Santiago..., Madrid, Bernardo Peralta, 1731;
asi como en numerosos documentos de la cancilleria castellana recogidos por J. Gonzalez en su
monumental coleccion El reino de Castilla en la época de Alfonso VIII. Documentos, 3 vols., Madrid,
CSIC, 1960. Se ha ocupado recientemente de la vida y obra J. Hernando Pérez, Hispano Diego Garcia,
escritor y poeta medieval, y el Libro de Alexandre, Burgos, Imprime Aldecoa, 1992; y en su Poema de
Ferndn Gonzdlez e Hispano Diego Garcia, Salamanca, Publicaciones Universidad Pontificia, 2001. En
el pasado dieron noticia de su obra Nicolas Antonio, Bibliotheca Hispana Vetus, II, Romae, 1696, p. 364;
y sobre todo José Rodriguez de Castro, Bibliografia Espariola, 11, Madrid, 1786, pp. 510-514, donde
ofrece un preciso y detallado resumen de la obra en el que aparecen también los nombres de los escritores
que hasta entonces se habian ocupado de ella.

22 Planeta, p. 155y 205.

3 “Hyspanus, Diecus, regisque symistes et ortus de Campis. Legi plura, pauca scio”
(Planeta, p. 209).



24 H. Salvador Martinez

El gentilicio «Hispano» ha sido causa de gran confusion y controversia, ya que
Diego lo us6 frecuentemente como nombre propio y se conservan cartas del papa
dirigidas a ¢l con el nombre de «Hispano», a secas, asunto que ha llevado a J.
Hernando a identificarlo con otros escritores y eclesidsticos que no parecen
relacionarse con el bien identificado canciller. Sorprende, desde luego, que si ése fue
su nombre, como sostiene J. Hernando, no lo volviese a usar a partir de 1215 mas que
en Planeta, que es una obra cargada de ironia y lingiiisticamente ajuglarada, en la que
el autor se rie de su sombra, a pesar de las materias serias que trata. Diego tenia un
genio particular para manipular la lengua, jugaba con ella y retorcia las palabras y los
significados de la manera mas original e inesperada, a la manera de los juglares de
plaza con los que tenia mucho en comun. De ahi que, tal vez, la clave para establecer
si «Hispano» era su nombre propio o su nacionalidad la hallemos también en su obra.
Al rechazar la costumbre de besar la mano al obispo, aunque la tenga sucia, dice: «Et
sic theosobiam vertens in ydolatriam, cum hoc nomen, ON, sit proprie proprium
nomen dei: hyspanus episcopus meus ON: non tantum aperit quantum appetit
appellari”, es decir: «Y asi, convirtiendo la teosofia en idolatria, de la misma manera
que el nombre propio y apropiado de Dios es ON [o, To d@v, el que ES]; asi también,
ser obispo hispano es mi ON, [es decir, es mi ser, 0 mi esencia misma », donde
«hispano» es el adjetivo gentilicio que califica a «obispo»; y no soélo revela esa
esencia, sino que «asi quiero que se me llame» (p.184). No me sorprenderia que ése
fuese el nombre que se dio a si mismo para identificar su origen o tal vez el que le
dieron los estudiantes parisinos durante sus afios de estudiante por algin desplante
nacionalista de nuestro genial Diego Garcia, de los cuales hay muchos en su obra.

Ya en el cuerpo de la obra, Diego informa al lector de que, durante su
permanencia en Francia, efectud varios viajes a Cudot para visitar a una famosa
visionaria. Cudot se encuentra a poca distancia de Sens y de Paris, donde con toda
probabilidad se hallaba Diego estudiando. Estos escasos detalles personales han
llevado al editor de su obra a especular una posible reconstruccion de su biografia,
llegando incluso a disefiar su arbol genealdgico (Planeta, Intr., p. 52).

Guiados por los hallazgos de Manuel Alonso, que se extiende ampliamente en
el proceso de recoleccion de datos biograficos, Diego Garcia habria tenido por
bisabuelo a Garcia Sanchez de N4jera, hijo de don Sancho, el de Pefialén, que murid
después de 1092. Su abuelo habria sido Fernando Garcia el Menor y su padre, don
Garcia Fernandez Navarro, sefior de Zafallos y de Villavellaco, fundador y
repoblador de Caleruega, el cual fue abuelo materno de Santo Domingo de Guzman.
El estudioso, con buenos argumentos, sostiene que Diego Garcia tuvo por hermanos
a Fernando, Alvaro, Pedro, eclesiastico, Urraca y Juana, madre de Santo Domingo.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 25

Hijos de Diego Garcia habrian sido Juan Diaz, Canciller de Fernando III el Santo,
Garcia y Blanca. De este cuadro genealdgico, el autor infiere que la otra dofia Blanca,
madre de Alfonso VIII, era prima segunda de Garcia Fernandez, mientras que eran
primos hermanos de éste dona Sancha Fernandez, madre de S. Martin de Huerta y de
su hermana Eva, madre ésta de don Rodrigo Jiménez de Rada, arzobispo de Toledo,
a quien va dedicado Planeta.**

Esto nos lleva a concluir que Diego Garcia pertenecia a una ilustre familia
navarro-castellana, que estaba emparentado con Santo Domingo de Guzman, con el
arzobispo de Toledo don Rodrigo Jiménez de Rada, y que le unian lazos de sangre
con la realeza castellana y francesa a través de su parentesco con Alfonso VIII y Luis
IX de Francia. Esto explicaria su enigmatica expresion «regisque symistes»,
literalmente, mezclado con el rey, es decir, compariero, privado, intimo o, tal vez,
emparentado con el rey (Planeta, p. 209).

No se conoce ni la fecha ni el lugar de su nacimiento, pero Alonso, tras repasar
los documentos de la cancilleria de Castilla, concluye que en 1206 se le consideraba
bastante anciano, alrededor de los 60 afios, por lo cual cree que podria haber nacido
hacia 1140.*° Asimismo, por el hecho de que el padre de Diego Garcia era sefior de
Caleruega y de varias villas de Tierra de Campos, es probable que Diego naciera en
alguna de estas villas, como Busto Cirio, donde su padre fue sexmero, o Villalon de
Campos.*®

Por lo que se refiere a su educacion, dado que se sabe que los hermanos mayores
habian recibido su educacion en las escuelas de la Orden de Santiago, Alonso
concluye que, con toda probabilidad, Diego habria estudiado también en dichas
escuelas; aunque, llevado de la extraordinaria erudicion de Diego, afirma que cabe
pensar que su padre, seflor de Caleruega, lo enviase a algiin monasterio cisterciense,
tal vez el de Céantavos o, con mayor probabilidad, el de Santa Maria de Huerta,
igualmente de fundacién cisterciense.?’

Donde quiera que estudiase, lo que queda claro de la lectura de su obra es que
desde muy joven debid adquirir una extraordinaria educacion humanistica en las siete
artes liberales, los poetas latinos y algunos fil6sofos:

24 Intr., pp. 52-53. Sobre los antecesores de Diego Garcia por linea materna, véanse los hallazgos

documentales de J. Hernando, Hispano Diego Garcia, pp. 28-33.

25 Intr., p. 77. Hernando cree que debi6 nacer entre 1150 y 1155 (id., p. 19).

26 Cfr. Agurleta, Vida, Escritura nam. 154.

27 Las ruinas del monasterio de Cantavos se hallan a 2 km de Fuentelmonge, en las proximidades del
rio Nagima (Soria). Este monasterio fue abandonado muy pronto por haber fundado los mismos monjes
cistercienses el de Santa Maria de Huerta (Soria).



26 H. Salvador Martinez

«Asimismo, escribe hablando de don Rodrigo, también cuenta frecuentar, como si
fuera joven, sus primeras siete nifleras, esto es, las artes liberales y los poetas
rimadores, y los filésofos menores, cuyo uso y frecuencia nos hacen mejores
conocedores, pues piensa que es una fatuidad despreciarlosy.”® Palabras de elogio a
la educacion de don Rodrigo, pero que facilmente se pueden aplicar a la propia.

En relacién con sus conocimientos de los clasicos latinos, entre los que
menciona a Horacio, Virgilio, Ovidio, Lucano, Ciceron, Séneca, Quinto Curcio y
varios otros mas, la impresion que deja en el lector no es la del que ha oido hablar de
ellos, sino la del que los conoce a fondo por haberlos leido directamente («plurima
legi» [lei mucho]). Esto se desprende claramente por el modo en que, a veces
alegdricamente, hace referencias a sus obras, las cuales encajan perfectamente con el
titulo o el contenido de dichas obras, como cuando dice: «... o sofiar con Escipiony,
clara alusién a la obra De sonnio Scipionis de Ciceron o a su comentarista Macrobio
(s. V). Este modelo de escritura es el que Diego quiere seguir cuando dedica su obra
a don Rodrigo, porque: «Entre otras cualidades, hallo estas dos: discrecion integra y
dignidad excelsa; motivo por el cual especialmente soy y deseo seguir siendo, si no
vuestro poeta o vate, por lo menos vuestro escritor» (p. 202). El tema de «escritor y
«escritura», como el de la «plumay fueron, como se vera, una verdadera obsesion de
Diego Garcia de Campos.

Siguiendo, pues, el modelo de los clésicos, dice de la «discrecion» y la
«dignidad» que los caracteriza:

Se cuidaban mas de la dignidad que de la discrecion, y con razéon. Como cuando Tulio
escribia de Julio; Virgilio de Augusto; Horacio de Mecenas; Ovidio del emperador
Germanico; los cuales se cuidaron mas de la discrecion que de la dignidad; y con razon.
Como hizo Séneca cuando escribia de Paulo; Sidonio de Claudiano; Alcuino de Rabano;
Paulino con su Teresa de Agustin, el cual se ocupd, al mismo tiempo, de la dignidad y
de la discrecion; y con razon escribia Jeronimo de Damaso; Leandro de Gregorio;
Bemardo de Claraval de Eugenio; asi el espafiol [Hyspanus] Diego de Rodrigo (p.202).%°

Incluirse en el mismo parrafo junto con los grandes no deja de tener su dosis de
engreimiento, pero esa es su actitud ante la simple mencion de los clasicos. Su pasion
por ellos no necesita énfasis, ya que se halla demostrada en muchas paginas de su

B «Verumtamen illas suas primevas nutricias septem videlicet liberales artes et poetas metriloquos

et minores phylosophos, quos nobis reddunt usus et frequentia notiores, sicut puerile computat
frequentare, ita credit fatuum asperneri» (p. 172).

29 La 1ltima alusion, «asi el espafiol Diego de Rodrigoy», evidentemente, se refiere a si mismo, que
escribe de Rodrigo Jiménez de Rada. [NB. Todas las traducciones que aparecen en este trabajo son mias,
ano ser que se advierta lo contrario]



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 27

obra, cuando dice, por ejemplo, que Séneca es su maestro, o que Ciceron es «el clarin
de la lengua mas elegante» [«summi tuba eloquii»], del cual cita discursos y didlogos,
y ha reflexionado mucho tiempo sobre el De officiis y la Retorica, hasta el punto de
que cuando leia a S. Ambrosio iba notando como éste seguia a Ciceron mas bien que
a Séneca cuando compilod su obra De officiis (p. 163). Este tipo de conocimiento de
los clasicos no pudo adquirirlo en su adolescencia, sino que debidé continuar su
estudio de esa literatura durante su formacion en Paris y a lo largo de toda su vida.

Habria sido durante su permanencia como estudiante en el monasterio de Santa
Maria de Huerta cuando alguno de los monjes, la mayoria de ellos de origen francés,
le animaria a proseguir los estudios de teologia en Paris (Intr., pp. 70-72).

Desde luego, fue durante su residencia en Francia en la década de 1180-1190,
como estudiante, cuando Diego se puso al corriente de las novedades filoséfico-
teoldgicas que se manifiestan en su obra con huellas de la escoléstica francesa del
siglo XII, especialmente se nota el influjo del misticismo de la Escuela de San
Victor; asi como novedades literarias que circulaban en la Universidad. No cabe
duda de que algunos maestros parisinos, como Pedro Coméstor, que por aquellas
fechas era gran Canciller de la Universidad, y Alain de Lille, han dejado huellas
imborrables en el Planeta.

En Francia debi6 hallar también la inspiracion para estructurar su obra siguiendo
una de aquellas invocaciones que se cantaban en la liturgia francesa: Christus vincit,
Christus regnat, Christus imperat que, segun Alonso, cuando escribe Diego Garcia, era
una invocacion muy poco conocida en Espafia, pero muy comin en Francia,
concluyendo que probablemente el autor la oy6 durante sus afios de estudiante en Paris
y sus viajes por Francia, donde formaba parte de las Laudes Gallicanae.

El citado lema, segin el mismo Diego, constituye una materia nueva propia que
no habia sido tratada anteriormente ni por los Santos Padres, ni por los doctores
modernos, aunque reconoce que la Iglesia en su sabiduria ha hecho uso de ella.** El
lema, pues, habria sido adoptado por Diego Garcia como idea central de su obra, que
propugna la implantacién de una monarquia que, a semejanza de la celestial, debe ser
regida por un rey fuerte con autoridad ilimitada, de tal manera que el citado lema
debe entenderse como un paralelismo entre la autoridad de Cristo y la del rey: «Cristo
vence entre los campesinos o para los campesinos, reina entre los soldados, impera
entre los prelados. Cristo vence entre los eruditos, reina entre los claustrales, vence
entre los intérpretes de los textos sagrados» (p. 216), y otro tanto compete al rey.

30 « Presens namque materia non est a sanctis patribus ventilata, ne dixerim explanata. Nec a

modernis doctoribus est concussa, nedum discussa» (p. 209).



28 H. Salvador Martinez

También han dejado huellas en su obra otras figuras que encontr6 en Paris, como
«el sagacisimo usurero judio parisiense, que era al mismo tiempo bizco y
mondculo».’! Es muy probable que por entonces conociese a otras figuras literarias
como Gautier de Chatillon, autor del poema latino Alexandreis, a Chrétien de Troyes
y su obra, asi como otros textos que se han conservado andénimos, como Le Roman
d’ Alexandre y la Historia de Preliis, de los que no faltan huellas en su obra.

Durante su permanencia en Paris aprendié también la lengua y las costumbres
francesas, a las que hace frecuentes alusiones en su obra. La lengua sin duda le
permitio familiarizarse con una sociedad muy diferente de la castellana. Su
curiosidad intelectual le llevd a viajar bastante por el norte de Francia, a veces, dice,
vestido de juglar.** Durante estas excursiones, a las que dedicamos una seccién
particular, visitd a diversos sabios, como Fray Simon (pp. 389-390), o el abad de
Perseigne (pp. 392-393), y alterné con personalidades muy conocidas que gozaban
de gran fama por su vida retirada, repleta de eventos singularisimos (visiones,
milagros y acontecimientos extraordinarios), como la virgen enclaustrada Gerois (pp.
282-283); el acolito Nicolas (pp. 384-385), la noble dama Alda de Brolio (388-389),
o la monja Maria, renombrada penitente, que permanecié encerrada en una cripta
durante treinta afos; o la beata Alpaix que vivia en Cudot y murié con fama de
santidad (conocida como Santa Alpaix, cuyo culto fue aprobado por Pio IX). Fue
precisamente durante uno de sus viajes para visitar a la virgen Gerois cuando se
encontrd con un cierto doctor diacono, amigo suyo, tal vez compaiiero de estudios,
que tenia trato familiar con los angeles. Entablaron una conversacion en la que Diego
Garcia le dijo al amigo que los angeles de la guarda son los inferiores de la jerarquia
celeste (p. 391); pero su amigo le replicd, certificandole, que €l tenia por angel de la
guarda a uno de los angeles de las jerarquias superiores, y que ese privilegio se
concedia a los que se dedicaban a los estudios de la Sagrada Escritura (p. 392).

Estos encuentros, y el vagabundeo intelectual, le proporcionaron aquellas
vividas imagenes que nos ha dejado en las paginas de su obra sobre las caracteristicas
somaticas y el vestuario de los pueblos de Europa. Es probable que durante su
residencia parisina conociese a otro estudiante aventajado, llamado Lotario, que
después sera papa con el nombre de Inocencio III. Esta amistad de estudiantes y
afinidad intelectual explicaria por qué las cartas de proteccion pontificia que Diego

31 «Nec dico sibi quod sit insimul strabus et monoculus, sicut quidam iudeus parisiensis, astutissimus
fenerator» (p.189).

32 En el mejor codice manuscrito de Planeta aparece, precisamente en el folio en que comienza la
narracion de sus viajes, una ilustracion de un juglar que, segun el editor, «tal vez intente retratar al mismo
autor dispuesto a viajar por Francia» (Intr., p. 151).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 29

Garcia recibié mas tarde fueran dirigidas simplemente a «Hispano», que era el
nombre, o apodo, con el que Inocencio 111 le habia conocido en Paris.** Era también,
como se dijo, el nombre con el que él mismo se identificaba: «Hyspanus Diecus» [“el
espafiol Diego”]. Como canciller de Alfonso VIII, Diego Garcia tendra mucho que
bregar con su viejo amigo Lotario, el duro Inocencio III que se firmaba «Vicario de
Cristo y Sefior del mundo», durante el proceso de anulamiento del matrimonio de
Berenguela de Castilla con Alfonso IX de Leén.*

Un dato, desde luego, parece cierto: durante sus viajes por Francia, Diego Garcia
se define «poeta»,®® y manifiesta una gran aficion e interés por la miisica y el canto; de
hecho, salpica su relato con numerosos ejemplos de prosa rimada («Quanto verius te
commendo: | tanto firmius me condemno, p. 318) e incluso algunos versos.>® Por la
misma época, debié familiarizarse con la poesia popular que se cantaba por las plazas
y los arrabales de las ciudades, por juglares y trovadores. Sin duda, entre los géneros
poéticos mas populares se hallaba la poesia épica, les chansons de geste, que, segin M.
Alonso, debieron despertar en el joven poeta el interés por la literatura vernacula. De
hecho, el estudioso sugiere la posibilidad, aportando extensos argumentos muy dignos
de ser tenidos en cuenta, de que Diego Garcia pudiera haber compuesto algunas de las
gestas castellanas primitivas, como el Cantar de los Siete infantes de Lara, y algunos
poemas liricos y satiricos, como La razon de amor'y Los denuestos del agua y el vino.
Alonso concentra su atencion en dos textos castellanos que le parecen particularmente
relacionados con la obra de Diego Garcia, E! Cantar de mio Cid'y el Auto de los Reyes
Magos (Intr., pp. 87-108). La critica literaria, sin embargo, sin presentar argumentos de
peso para negar las varias hipotesis del P. Alonso, se ha mostrado escéptica a la hora
de atribuir esas y otras obras a Diego Garcia.

Tras haber completado sus estudios teoldgicos y haber adquirido una valiosa
experiencia del mundo universitario parisino y de la sociedad francesa, Diego regreso
a Castilla, donde obtuvo un empleo, primero, como escriba, bajo el célebre dictador
Mica, y después como Canciller de Alfonso VIII y sucesivamente de su sucesor, el
malogrado Enrique I de Castilla.’” Fue canciller de Alfonso VIII en dos etapas, la

33 En algunos encabezamientos le llama: «Hispano decano toletano», o «Hispano arcediano de

Colera» [Cuéllar]. En D. Mansilla Reoyo, La documentacion pontificia hasta Inocencio III (963-1216),
Roma, Instituto Espafiol de Historia Eclesiastica, 1944, num. 345.

3 Cfr. H.S. Martinez, Berenguela la Grande, pp.189-260.

35 «Unde concorditer per prophetam in fine nominum Ihesu Christi ponitur: princeps pacis, sicut hic
per poetam in fine voluminum Thesu Christi ponitur: liber pacis» (p. 429).

36 Vide infra, pp. 38-40.

37 Cfr. J.A. Garcia Lujan, Privilegios reales de la Catedral de Toledo 11, Toledo, 1982, pp. 101-103,
num. 40; F. Hernandez, Los cartularios, pp. 265-266, nim. 288.



30 H. Salvador Martinez

primera, de septiembre-octubre de 1192 al 19 de marzo de 1215; y la segunda, del 29
de diciembre de 1216 a finales de 1217. Durante el primer periodo, se sabe que tuvo
algunos roces con el entonces arzobispo de Toledo, don Martin Lopez de Pisuerga,
por motivos de la concesion de la titularidad de la cancilleria al arzobispo, el cual
disponia de este cargo y lo cedia, como beneficio quasi candnico, a quien le parecia.
Diego, evidentemente, no estaba de acuerdo con este arreglo, por lo cual apel6 al
papa y el papa fall6 a su favor, contra el arzobispo (don Martin muri6 en 1208).**

Durante este mismo periodo (1208), segin Hernando Pérez (Hispano, 54),
habria sido invitado por el rey de Ingraterra, Juan Sin Tierra, hermano de la reina de
Castilla, Leonor Plantagenet, para que acompafiase a su reina; pero no se sabe que
aceptase. Diego Garcia fue el que presidio el cambio del nuevo canciller del reino
bajo Fernando III, que paso a Juan de Soria, obispo de Osma, nombrado por Dofia
Berenguela.* El largo periodo en que estuvo ausente de la cancilleria se explica por
el hecho de que durante el intervalo tuvo lugar la celebracion del IV Concilio de
Letran, en 1215, al que asistio Diego Garcia, formando parte de la delegacion
espafiola encabezada por el arzobispo de Toledo.*’ El viaje a Roma fue sin duda
también una buena ocasion para alejarse de la cancilleria y de la nueva politica
castellana representada por la violenta toma del poder por don Alvaro Nufiez de Lara,
de la que don Diego disentia.

En un diploma del 19 de marzo de 1215, Berenguela y su hermano Enrique I
testifican en la fundacion del monasterio de Santa Maria de la Vega, cuando don
Alavaro de Lara practicamente se habia hecho con el poder. El canciller Diego Garcia
de Campos, que redacta el diploma, sin embargo, sigue insistiendo: «Enrique reina
en Toledo y Castilla junto con su hermana la reina Berenguela»,*' como si quisiera
indicar algo extraordinario. De hecho, algo extraordinario debe haber ocurrido a raiz
de la reunién de Sahaglin durante aquella misma primavera, cuando don Diego,
probablemente en prevision de la tormenta politica que se aproximaba, se ausent6 de
la corte durante algo méas de dos afios, desapareciendo de la cancilleria hasta enero
de 1217, cuando vuelve a asumir el puesto. Debido a su posicion privilegiada era

38 Cft. R. Gonzalvez Ruiz, Hombres y libros de Toledo, 25; y J.F. Rivera Recio, La iglesia de Toledo
en el XII (1086-1208), vol. I, Roma, 1966, pp. 241-243.

3 Cfr. J. Gonzélez, Alfonso VIII, p. 913, indices; y Reinado y diplomas de Fernando I, I: Estudio,
Cordoba, 1980, pp. 504-505; H.S. Martinez, Berenguela la Grande, pp. 439-503.

40 Cfr. M. Alonso, Intr., p. 48; J.F. Rivera Recio, «Personajes hispanos asistentes en 1215 al IV
Concilio de Letran. Revision y aportacion nueva de documentos. Datos biograficos», Hispania Sacra, 4
(1951), 335-355, p. 337. La lista completa de los personajes que acompafiaban a don Rodrigo (entre ellos
aparece en primer lugar D. Garcie cancellarius Castelle) se halla en las Actas del Concilio que publico
el P. Fita en Razon y Fe, 2, 1902, p. 42, aunque el gran erudito las considerase apocrifas.

41 Cfr. Alfonso VI, 111, pp. 222-223.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 31

depositario de los secretos de la corte y conocia bien el caracter de los opositores de
la reina, asi como la firmeza de dofia Berenguela, cuya voluntad no iba a ser
doblegada facilmente. El choque entre ambas personalidades era inevitable y don
Diego, partidario de la reina, no quiso ser testigo de los horrores del pasado. El buen
canciller se tomo dos afios de vacaciones, que dedico a su pasatiempo favorito, correr
mundo, visitando en Francia lugares y personas que eran de gran interés y viajando a
Roma con la delegacion de obispos y clérigos espafioles que participaron en el IV
Concilio de Letran, hechos que describe brillantemente en su obra. En enero de 1217
vuelve a ocupar su cargo de canciller tras el ascenso de Fernando III al trono, por lo
cual se asume que se alejo de la corte por posibles conflictos con la politica de don
Alvaro de Lara.

Mientras desempefiaba el cargo de Canciller, parece que ejercia también el de
capellan de don Rodrigo, cargo que en la época no requeria haber recibido 6rdenes
mayores, por lo cual Manuel Alonso cree que debi6 tomar dichas 6rdenes en su vejez
(Id., p. 76). En cualquier caso, se sabe que, a su regreso de Roma a primeros de 1216,
tras asistir al Concilio, retom¢ el cargo de canciller, pero lo ejerci6 por poco tiempo,
ya que, en 1217, tras la prematura muerte de Enrique I, la regente dofia Berenguela
lo sustituy6 por uno nuevo. Los dos diplomas de marzo y abril de 1217 marcan la
ultima presencia de Diego Garcia de Campos como funcionario de la cancilleria real,
cargo que habia ocupado con extraordinaria dedicacion y pericia desde 1192, junto a
su amigo el Maestro Mica, y que a partir de esta fecha ocupa temporalmente Rodrigo
Rodriguez.**

Dofia Berenguela, al reorganizar la administracion del reino de su hijo, escogio
como canciller a uno de los escribanos que llevaban ya alglin tiempo trabajando en
la cancilleria de su padre bajo Diego Garcia de Campos. Se llamaba Juan y con toda
probabilidad se apellidaba Dominguez, personaje culto que, al igual que Diego
Garcia, se convertira en figura destacada de la corte y de la jerarquia de la Iglesia. A
don Juan dedicamos la segunda parte de este ensayo.

Exonerado del oficio de canciller de Castilla, Diego se dedico a ultimar su obra
Planeta, que probablemente tenia ya muy avanzada. Numerosos pasajes de la obra
reflejan la situacion critica en la que vino a encontrarse el reino de Castilla a la muerte
de Alfonso VIII (1214). La obra, sin embargo, fue terminada tres afios después de su
viaje a Roma y uno después de dejar la cancilleria, probablemente cuando su autor
era ya de avanzada edad. Segun M. Alonso tenia unos 70 afios, muriendo poco
después (Intr., p. 80). Segin J. Hernando (Hispano, 66), Diego Garcia habria vivido

4 Cfr. H.S. Martinez, Berenguela la Grande, cap. XI1.



32 H. Salvador Martinez

varios afnos mas después de terminar el Planeta, pasando algiin tiempo en Ledn al
servicio de Alfonso IX y administrando la didcesis de Salamanca durante algunos
meses en 1227-1228. Parece probable que sucesivamente fue llamado por dofia
Berenguela a la corte de Castilla para que se encargase de la educacion de su primer
nieto, Alfonso X, que en 1228 habia cumplido siete afios y se hallaba en Villaldemiro
bajo la custodia del mayordomo de la reina, don Garcia Fernandez de Villamayor,
sefior de varias aldeas de los alrededores (Celada del Camino, Pampliega, y otras), en
las que el principe heredero pasoé su infancia con sus hermanos y los hijos y nietos de
don Garcia.* Se sabe que don Diego muri6 después de 1218, pero la fecha exacta de
su muerte se desconoce.

4 Cfr. H. S. Martinez, Alfonso X, el Sabio. Una biografia, Madrid, Ediciones Polifemo, Crénicas y
Memorias, 2003, pp. 26-30; L. Serrano, «El Canciller de Fernando III de Castilla», Hispania, 5.1 , 1941,
pp- 3-40. En Villaldemiro nacié y murié también el Maestro Mica, célebre notario de Alfonso VIII, que
trabajaba en la cancilleria real cuando llego a ella Diego Garcia. Alfonso X, como es sabido, era un
apasionado estudioso de las obras aristotélicas, por lo que cabe preguntarse: jadquiri6 tan refinado gusto
por Aristdteles por haber leido las traducciones de Juan Hispano o por haberle sido presentadas por su
maestro Diego Garcia, que segun J. Hernando, era el mismo Juan Hispano?



LA OBRA: ESTRUCTURA'Y CONTENIDO

En la Biblioteca de la catedral de Toledo se conservo durante varios siglos el ejemplar
manuscrito que se supone ser una copia definitiva del autografo de Planeta (Ms. olim
Tol.10-9). Este manuscrito hoy se encuentra en la Biblioteca Nacional de Madrid
(Ms.10108), esta dedicado al arzobispo de Toledo, don Rodrigo Jiménez de Rada
(«Toletane sedis archiepiscopo, Hyspaniarum primati, Apostolice sedis legatoy), y
lleva la fecha de 1218.*

La edicion de Planeta preparada por Manuel Alonso, la inica que hasta ahora se
ha hecho, se basa precisamente en este manuscrito, que es el de mejor calidad entre los
varios que se conservan. Escrito sobre vitela, es de extraordinaria calidad y elegancia
con numerosas ilustraciones de letras miniadas y otras marginales (Alonso, Intr., pp.
16-20, y 151). Segun el estudio llevado a cabo por Elisa Ruiz Garcia, habria sido
confeccionado en el taller de la catedral de Toledo, proximo a la misma.*> Ademas de
este manuscrito (4), Alonso tuvo presentes otros dos: uno de la Biblioteca de la Catedral
de Osma (B) del siglo XIV,* y un tercero (C) de la Biblioteca Nacional de Madrid (Ms.
13.088) que es mucho mas tardio y fue copiado por Andrés Marcos Burriel en 1752 de
un manuscrito del Planeta que se hallaba entonces en la catedral de Toledo®’.

Dado que ninguno de los manuscritos conservados, ademas de los citados, es el
autografo, es evidente que debid existir otro u otros anteriores, entre ellos el autografo

4 Esta fecha la confirma el mismo autor: «Scribo itaque anno incarnati verbi MCCXVIID» (p. 182).

No obstante, hay buenos indicios internos para pensar que Diego escribia en vida de Enrique I: «quando
castellani qui de fidelitatis constantia se iactabant, puellum dominum tam impudenter quam insatiabiliter
persecuntur» (p.196), clara alusion a la sublevacion de los Lara. Enrique I muri6 el 6 de junioo de 1217.
El manuscrito 10108 puede consultarse en linea: Biblioteca digital hispanica de la Biblioteca Nacional
de Espaiia (http://www.bne.es/es/Catalogos/BibliotecaDigitalHispanica/Inicio/index.html).

4 Elisa Ruiz Garcia, « Hacia una codicologia de la produccién manuscrita de la Corona de Castilla
en lengua vernacula », en Los codices literarios de la Edad Media: interpretacion, historia, técnicas y
catalogacion, San Millan de la Cogolla, Cilengua (Istituto de Historia del Libro y de la Lectura, Serie
Maior, 10), 2009, p. 365-428, p. 368.

46 Codice nim. 127. Cfr. Timoteo Rojo Orcajo, Catdlogo descriptivo de los codices que se conservan
en la Santa Iglesia Catedral de Osma, Madrid, Tipografia de “Archivos”, 1929. El manuscrito 4 es
anterior y superior a B; pero «comparando entre si los ms. 4 y B, escribe el Alonso, podemos decir que
cada uno de por si serviria para hacer una buena edicion del Planeta. Los dos juntos creemos que nos dan
una edicion sin defecto casi de lectura. No tienen entre si dependencia mttuay (Intr. p. 22).

47 En el folio 368 se dice: « Copiose este libro intitulado Planeta compuesto por Diego G Campos
afio 1218 del original, que se guarda en la libreria desta Santa Iglesia de Toledo en el cajon 5, numero 5,
escrito en pergamino avitelado, letra quadrada y en extremo hermosa, con grandes margenes y
curiosidades en 1752 », http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000154138&page=1.




34 H. Salvador Martinez

que no se conserva. Sin duda existio una redaccion anterior, de la que se saco la copia
toledana que hoy conocemos en su forma definitiva, la cual debio ser
terminada/copiada poco después del 30 de enero de 1218. Diego se dirije a su
destinatario como «7Toletane sedis archiepiscopo, Hyspaniarum primati, Apostolice
sedis legatoy». Don Rodrigo fue designado legado pontificio por Honorio III con la
bula del 30 de enero de 1218 para que guiase una gran cruzada contra el Islam en
Espaiia; por tanto, la obra de Diego Garcia debe haber sido terminada después de esta
fecha, aunque, como él dice, dentro de 1218.%%

Para que el lector se haga una idea del contenido de una obra tan compleja como
Planeta, lo declararé con las palabras del autor:

Asi es el orden que sigue. La obra se divide en siete volimenes* de los cuales los tres
primeros estan dedicados a Jesus Cristo, puesto que es trino, como primer Sefior. El
cuarto a su madre, la gloriosa Virgen Maria. El quinto al victorioso Arcangel San
Miguel. El sexto trata sobre el alma fiel. El séptimo, a la paz, que es tanto mas necesaria
en la tierra, cuantos mas herederos hace en el cielo. De todo esto y otros temas
semejantes, bajo la clemencia de Cristo, con una palabra concreta y un nombre
apropiado, este libro se llamara Planeta (pp. 199-200).

De esta brevisima descripcion del contenido de la obra, no es muy dificil
adivinar la razon del titulo, a pesar de que tradicionalmente haya sido definida como
obra de teologia ascética, Diego Garcia llamo a su obra Planeta, por estar dividida en
«siete volumenes», como el nlimero de planetas en el sistema ptolemaico, popular en
su época: «Este libro se llamara Planeta; pues es semejante a los planetas, tanto por
el extraordinario resplandor de la materia, como por el coherente niimero de los
libros»;™ y, a un nivel mas profundo, porque el nimero siete tenia que ver también
con la pasion del autor por la numerologia que, hacia el final de la obra, resumiendo,
extiende también al tema central, la doctrina de la Iglesia:

En verdad, puesto que el verdadero descanso nunca lo podemos poseer sin los Siete
Carismas del Espiritu Santo, sin las Siete virtudes Cardinales, sin las Siete Obras de
Misericordia, sin las Siete Peticiones de la Oracion del Sefior, sin los Siete Sacramentos
de la Iglesia, sin las Siete Bienaventuranzas, sin las Siete Alabanzas de los Angeles, por

4 Cft. D. Mansilla, La documentacién pontificia de Honorio IIl (1216-1227), Roma, Instituto
Espafiol de Historia Eclesiastica, 1965, doc. 148, pp. 119-121; J. Gorosterratzu, Don Rodrigo Jiménez de
Rada, gran estadista, escritor y prelado, Pamplona, 1925, p. 177; M. Gaibrois Ballesteros, Don Rodrigo
Jiménez de Rada, Barcelona, 1936.

4 Don Diego emplea indistintamente los términos “volimenes” o “libros” para designar las varias
partes en que dividi6 su obra.

30 «Planeta vocabitur liber iste. Est emim planetis quam similis tum propter eximium fulgorem
materie, tum propter librorum numerum congruenten (p. 200).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 35

tanto, en el libro séptimo buscamos bellamente la paz, que obtenemos gracias a los siete
setenarios (p. 430).

Si el cuerpo de la obra se halla estructurado segun el criterio del numero siete,
el «Prdlogo epistolary, que fue enviado a don Rodrigo antes y separadamente del
resto de la obra, fue compuesto segin el criterio del niimero cuatro, su nimero
preferido, por ser el fundamento y principio constitutivo del universo.’' Es
precisamente en esta primera carta a don Rodrigo donde Diego explica la peculiar
estructura del «Prélogo epistolar, insistiendo en estas cuatro razones que le llevaron
a escribirlo: «Primero, ;para quién escribo? Segundo, ;cuando escribo? Tercero, ;por
qué escribo? Cuarto, ;de qué escribo?» (p. 161-162). El «Prélogo», por tanto, esta
estructurado a manera de cuatro respuestas a estas cuatro cuestiones. Como puede
observarse, el tema de la escritura y su pasion por escribir del cual se hablard mas
adelante aparece ya en el umbral de la obra.

Diego Garcia abre su obra con un prologo a manera de carta en el que con una
afirmacion solemne y de alcance cosmico exalta la importancia del numero cuatro,
por haber sido dispuesto asi por «el inefable Gedmetra», no solo en la composicion
del cuerpo humano, sino también por su presencia en todos y cada uno de los
elementos del cosmos.”® También él, a imagen del divino arquitecto, se propone
escribir su obra, fundandola sobre este nimero «como el fundamento del palacio,
como la base de las columnas» (p. 161).

Sigue una larga disquisicion sobre el nimero cuatro en las Escrituras y en los
filosofos paganos y cristianos (pp. 155-160), de ahi que ya el destinatario lo pusiese
de relieve al hablar de la estructura de la obra. Diego Garcia fue un obsesionado de la

31 El Planeta contiene la tinica correspondencia conocida entre Diego Garcia y don Rodrigo. El

“Prologo epistolar” es la primera, y las mas extensa, de las cartas dirigidas al arzobispo (pp. 155-203),
seguida de la respuesta de don Rodrigo (p.205); responde Diego Garcia con una nueva carta en la que se
define “su devoto clérigo Diego, canciller del rey de Castilla” (pp. 207-208); al final del Planeta hallamos
la lltima carta de don Rodrigo a Diego con la que se cierra la obra; en esta carta el arzobispo de Toledo
acusa haber recibido la obra completa y reacciona a su contenido con observaciones que probablemente
dejaron muy perplejo al autor. La correspondencia entre Diego Garcia y su mecenas ha sido analizada
minuciosamente por Amaya Arizaleta, “Hyspanus Diecus Roderico, un apergu des lettres échangées
entre le chancelier de Castille et 1’archevéque de Toléde (ca. 1218)”, Cahiers de civilisation médiévale
61, n° 242, pp. 141-156, URL «http://journals.openedition.org/ccm/1788», DOL: 10.4000/ccm.1788.

2 «Quatuor elementorum opifex, utpote infallibis [inefabilis o infallibilis?] geomethra, quadratam
formam non solum intelligens set ipsemet faciens firmam et stabilem: cunctorum elementorum corporum
primitivam materiam in elementis quatuor installevi» (p.155). Tal es la devocion de Diego al numero
cuatro que llega a declarar: «Sane ut quaternarium non offendam stilum ad septenarios non convertamy»
[«En verdad, no me convertiré al estilo septenario para no ofender al cuaternario»| (p.167). En otro pasaje,
hablando de la forma de toda composicion poética, dice que debe ser «cuadraday: «quia quadrata forma
est plena et stabilis”™» (p. 337).



36 H. Salvador Martinez

teoria y el significado de los nimeros, la numerologia. Para el Canciller los nimeros
estan trabados con el significado de las cosas, son su esencia, de ahi que estén prefiados
de sentido, que debe ser penetrado con la reflexion y la hermenéutica. Su obra, de
hecho, esta repleta de analisis y significado de los nimeros, desde el principio hasta el
final. Hablando en otro pasaje precisamente del cuatro, dice: «Valeat ergo
quaternarius super omnes numeros firmus et stabilis, frequens et necessarius,
sacratissimus et formosus et finaliter solum numerus numerorumy» (p. 160).>

Diego Garcia no fue el unico; la pasion por el nimero invadi6 las mentes de los
mayores intelectuales de la Edad Media, guiados por el saber aristotélico. En su obra
filosofica por antonomasia, la Metafisica, Aristoteles habia escrito:

Todas las cosas constan de numeros, en el sentido literal de que los cuerpos fisicos
mismos estan hechos de mimeros; o, puesto que los numeros mismos no son lo ltimo,
puede decirse que los elementos de los numeros son los elementos de todo... Las
unidades para los pitagéricos poseen magnitud. En lugar de decir que las cosas estan
caracterizadas numéricamente, hablan como si el nimero fuese materia real de que estan
compuestas las cosas. .. la oportunidad era el siete, porque en la naturaleza los momentos
de plenitud respecto al nacimiento y madurez resultan ser siete.>

En lineas generales, como se dijo mas arriba, tematicamente, el Planeta se puede
definir como un compendio de teologia ascética o, mas bien, moral y doctrinal, por
haber estructurado las tres primeras partes bajo el lema: Christus vincit, Christus
regnat, Christus imperat [Cristo vence, Cristo reina, Cristo impera], sirviéndose de
un método de exégesis tipica de los intérpretes de la Sagrada Escritura, los Padres de
la Iglesia y los filosofos, como Séneca; pero, reclamando el primado en el uso de
aquella materia que no habia sido «no digo ya explicada, pero ni siquiera ventilada
por los Santos Padres, ni los doctores modernos se han precipitado a investigarla ni a
discutirla» (supra nota 30).

Tratandose de una obra medieval, el Planeta no se presenta monotematica, sino,
mas bien, como un texto enciclopédico, una summa tipica del siglo XIII, en la que
caben, de una forma u otra, por un motivo o por otro, todo género de asuntos. Entre

3 José Martinez Gazquez y Candida Ferrero han elaborado un espléndido estudio sobre el valor

simbolico de los niimeros en Planeta: «El uso simbodlico-alegorico de los nimeros en el Planeta (1218)
de Diego Garcia de Campos», Boletin de la Real Academia de las Buenas Letres de Barcelona, 2018,
num. 50.

3 J. Perona, «Espesores simbolicos de la glosa del mundo: el Setenario alfonsi, una aritmologia
sagrada», GI, 1,1988, p. 61. Juan de Salisbury, «el mas ardiente y el mas elocuente defensor del
humanismo de la Escuela de Chartres, escribe, junto a sus famosos Polycraticus y Metalogicus, un tratado
poco comentado y peor estudiado: De septem septenis: “El nimero es el meollo del saber porque es la
esencia de las cosas™» (Perona, o.c., p. 75).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 37

éstos, no podia faltar el dedicado al orden de las criaturas querido por Dios, en el que
el autor, segin Perona, sigue muy de cerca las doctrinas del Pseudo Dionisio
Areopagita.”® El Planeta propone una lectura que, en la forma y los modos mas
impensados, revela, a la manera de los pensadores chartrianos, como la entera creacion
es reflejo de Dios, ya que todo lo creado esta lleno del significado de lo divino. Todo
tiene un significado simbolico o alegdrico, y la finalidad del hombre es desentraiiarlo
con la ayuda de Dios Padre por intervencion de Jesucristo y la mediacion de la Virgen
y los &ngeles custodios a los que Diego dedica mucho espacio.

El tema central, sin embargo, que, como subtexto, corre a lo largo de toda la obra,
creemos, es mas bien de naturaleza politica; o, si se quiere, de acerba critica social,
pues se trata del conflicto entre el pasado y el presente: Planeta, como obra ascética,
o moralizante, es una afioranza del pasado y una meditacion sobre los males del
presente. Diego Garcia escribe en un momento en que Castilla se halla sumida en una
gravisima crisis politica tras la muerte de Alfonso VIII y su sucesion por el infante
Enrique I, bajo la regencia de su hermana, dofia Berenguela.*® Esta situacion creé un
gran descontento entre la alta nobleza que se creia con derecho a regir el reino durante
la minoria del joven heredero, llevando a grandes disturbios en la sociedad y enormes
conflictos con la corona, que desembocaron en una sangrienta guerra civil entre los
partidarios de los Lara y los Castro y los del joven rey. «Escribo, dice Diego Garcia,
cuando los castellanos, que se jactan de su constancia en la fidelidad, persiguen a su
sefior nifio [Enrique I] tan desvergonzada como insaciablemente» (p. 196). Diego
Garcia esta desilusionado con el comportamiento de los subditos castellanos de
Alfonso VIII. Desde que se retir6 de la vida de la corte para escribir su obra en algun
lugar apartado, afiora los dias felices cuando el reino tenia un rey poderoso, capaz de
hacer respetar su autoridad. Ahora todo yace en ruinas; su obra es una vision
crepuscular de una sociedad en completa desintegracion politica, social y moral: «No
responde el discipulo al maestro, el vasallo al sefior, el sibdito al prelado [. . .]» (197).
«Escribo, asi, cuando todo el mundo degenera, desde los mas altos principes a los mas
bajos del género humano, los campesinos idiotas [. . .]» (195). He aqui un texto clave
para enterder este hilo conductor que recorre toda la obra:

55 En el Planeta frecuentemente se hallan digresiones de todo tipo y de sumo interés, todas ellas

relacionadas con la aritmologia, como es el tema de las seis edades del hombre (pp. 313-316, y 337),
siguiendo a Beda y a San Isidoro; o el de las seis edades del mundo, siguiendo a otros Padres de la Iglesia
(p- 338); o el lugar en el que se encuentran el Cielo y el Infierno en el firmamento astrondémico (pp. 387
y 368), o la mucho mas divertida sobre el significado religioso del gallo y las gallinas (p. 273 y ss).
Consciente de que estas digresiones rompen el hilo narrativo, se excusa con el lector, pero no se arrepiente
de haberlas hecho (pp. 322-323).

56 Cfr. H.S. Martinez, Berenguela la Grande, pp. 439-512.



38 H. Salvador Martinez

Prosiguiendo, pues, declararé, de forma resumida, el estado o la desgracia, o, mejor
dicho, el ocaso de los hombres modernos, no para insultar, sino para aconsejar, no
satiricamente, sino admonitoriamente, declarando fielmente cuando escribo. Escribo,
pues, en el afio de la Encarnacion del Verbo de 1218. Cuando, segun el Apdstol, esta
para llegar el fin del mundo y, jojala llegase! Cuando se enfri6 la caridad de muchos, si
alguna queda. Cuando los hombres se aman a si mismos, pero no aman a los demas, ni
son amados. Cuando, si no se abrevian los dias a causa de los elegidos, nadie se salvara.
Escribo cuando las siete virtudes estan marchitas como rosas y lirios y, por el contrario,
los siete vicios reverdecen como la cicuta o el abrojo. [. . .] Escribo cuando la prudencia
se disipa. La temperancia delira. La fortaleza titubea miserablemente debilitada. Escribo,
asi, cuando la obstinada soberbia se exalta contrariamente de lo que se indico. La
macilenta envidia roe fieramente a los inocentes. [. . .] Cuando universalmente todo bien
se encuentra disminuido y todo mal alzado e inflado (182).

Esta vision apocaliptica de una sociedad politicamente en ruinas, en realidad,
cuando Diego Garcia acaba su obra, es decir, cuatro afos después de la muerte de
Alfonso VIII (1214) y uno después de dejar Diego la cancilleria (1217), se puede
decir que la crisis institucional se habia resuelto con la asuncion del poder por parte
de dofia Berenguela y la asociacion de Fernando 111 al trono de Castilla. No obstante,
socialmente, los conflictos con la nobleza levantisca perseveraban. Este continuo
estado de crisis le lleva a Diego a una vision pesimista del presente; de ahi que una
buena parte de la obra la dedique a fustigar con extraordinaria dureza la situacion
moral de su tiempo. Censura el desenfreno en las modas femeninas en el vestir y en
el calzar; el afeminamiento de los hombres en el corte de los cabellos y en una
desvergonzada homosexualidad y pederastia.’’ Los mdas duros reproches, sin
embargo, los reserva contra los obispos ignorantes y corruptos, acusandolos de
ladrones («quippe tot sunt episcopi quot latrones»), borrachos e incontinentes,
dedicados a los placeres y a la guerra, que consagran el dia a Marte y las noches a
Baco y Venus, que infligen a los hombres las penas que debieran absolver, y
persiguen la honestidad y las letras que no encuentran en si mismos; mientras quitan
las columnas de marmol de la Iglesias (los sabios y santos) con una especie de odio
oculto y en su lugar colocan otras de barro (ignorantes y corruptos) que, a causa de
la lujuria, convertiran toda la fabrica en un monton de ruinas con lo que la Iglesia
quedara enteramente destruida (p.195).

ST Cfr. infia, p. 107.

8 Lainvectiva contra los obispos y las Ordenes religiosas parece no tener fin, catalogando sin pudor
alguno sus abusos en todos los campos (Planeta, pp. 183-186); y concluyendo, hacia el final de la obra,
con unas recomendaciones saludables basadas en textos escrituristicos para enfrentarse con las
tentaciones y halagos del demonio (ib, pp. 405 y 412-414).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 39

El Planeta, sorprendentemente, a pesar de que su autor habia participado en el
mayor acontecimiento de la Reconquista, la victoria cristiana de Las Navas de Tolosa,
no es una obra que se ocupe particularmente de la lucha de Castilla contra los enemigos
exteriores, los musulmanes, promoviendo ardientemente la idea de cruzada contra el
Islam, como hacen otros textos contemporaneos; pero no por eso Diego Garcia fue
menos consciente de esta realidad politica, como se desprende de algunos de sus
diplomas en los que mantiene que la lucha contra los musulmanes que ocupaban el sur
de la Peninsula es no solo por el territorio sino también por la fe cristiana. En el diploma
del 19 de agosto de 1213, por ejemplo, Alfonso VIII, estanto en Burgos, concede al
arzobispo de Toledo los diezmos de todas las iglesias de Alcaraz y otros términos que
habian sido conquistados en las recientes camparias. Este diploma merece nuestra
atencion de forma particular por contener en la parte narrativa una clausula que justifica
la guerra que los cristianos deben mantener contra los musulmanes. Dicha clausula, de
naturaleza politica, fue sin duda incluida por el agudo canciller don Diego para recordar
el hecho de que en la batalla de las Navas habian muerto alrededor de 200.000 soldados
musulmanes armados y, afirmando que el Islam se estaba extendiendo por Europa y
Africa, haciendo constar el peligro que representaba para la Cristiandad, ya que el
Miramamolin, como nuevo Lucifer, fue: «... creado para no temer a nadie, pues solo él
posee la tercera parte del Orbe, que se llama Africa, y la otra tercera, Europa, se halla
amenazada de correr el mismo peligro, pues solo en Espaiia ocupa treinta didcesis que
antafio practicaban el culto cristiano».”

La lectura de una obra tan compleja como el Planeta deja en la mente del lector
la idea de que nos hallamos ante un escritor que maneja unos géneros literarios bien
conocidos, como la satira, tipicos de los moralistas de todos los tiempos. No obstante,
esto no excluye la sinceridad de su critica social, tal como ¢l percibia la realidad
politico-social de sus dias. Diego se presenta como el apologista del pasado (el
laudator temporis acti), el que ve en el pasado todo lo bueno y en el presente todo lo
malo. El pasado, para él, fue el reinado, apenas concluido, de Alfonso VIII, el gran
debelador de los enemigos de Castilla y de la cristiandad.

De su actitud critica de la sociedad emana el perfil moral de Diego Garcia como
defensor de una moral rigorista que cree que la humanidad ha perdido la buena senda
del pasado, hasta tal punto de que se avengiienza de sus connacionales («verecunde
hyspanus assero de hyspanis»); aunque, por otro lado, deje bien clara su actitud personal
hacia su patria; era algo mas que la de un fino patriota al que, muchos afios a la cabeza
de un cargo politico tan importante como era la cancilleria de Castilla, le habian

3 J. Gonzalez, Alfonso VIII, 111, n. 910, pp. 592-593.



40 H. Salvador Martinez

convertido en furioso defensor de los valores tradicionales castellanos y espafioles,
recomendando la lectura de Séneca, «mi maestro», al que admira por ser «el médico de
las costumbres y el pedagogo de las riquezas».®° Irrita su sensibilidad intelectual todo
vestigio de mal o trastorno en los usos y costumbres de Espafia, hasta el punto de que
detesta hasta el cambio de los nombres tradicionales por otros de importancion romana,
francesa, alemana, goda, griega, arabe u otros de indole barbara, y cree que, si se
levantesen de la tumba «nuestros mayores, Lucano, Séneca, Quintiliano, Ladron,
Prospero y Orosio, Isidoro y Leandro», no los reconocerian (pp. 180-181).

Don Rodrigo, cuando recibi6 la obra completa, debid alarmarse del panorama
demoledor de la sociedad que presentaba Diego Garcia. En una tercera carta dirigida a
Diego, de la cual hablaremos mas adelante, que constituye tal vez la primera reaccion
critica a la obra y que éste no titubed en incluir al final del Planeta,”" el arzobispo,
después de cuestionar la exposicion de ciertos pasajes biblicos que, segin ¢él, no
contenian lo que Diego pretendia, le dice en un tono més bien enigmatico: «después de
todo lo que has escrito sobre el mal existente en este mundo, jcomo puedes afirmar:
“Cristo vence”, “Cristo reina”, “Cristo impera”? (que es, como se dijo, el motivo
conductor de la obra) ;Te has dado cuenta de lo que has dicho? ;Dénde vence, donde
reina, donde impera? Me parece que reina en los Cielos» (p. 464). «Se ve -contintia
diciendo D. Rodrigo- que los ministros del Sefior son desidiosos o corruptos, y el Hijo
del Hombre ;por qué no envia a sus angeles para que eliminen de su reino todo
escandalo?» (p. 466). Evidentemente don Rodrigo acepta la exposicion de los hechos
denunciados por Diego, pero el prelado agrava la situacion al cuestionar el poder de
Cristo en este mundo con ese inquietante interrogatorio.

Este negro escenario nos lleva a preguntarnos: ;Por qué dedico una obra tan
pesimista a don Rodrigo Jiménez de Rada? La respuesta probablemente se halle en
el mancionado subtexto politico de la obra. Sencillamente, en su desesperacion,
Diego Garcia vio en el arzobispo de Toledo la unica posibilidad de salvacion del
reino. Don Rodrigo sobrevivié a la crisis politica castellana y mediante sus buenos
oficios consigui6 dar estabilidad al reino, colocando en el trono de Castilla, tras la

60 «Fidelis enim et fertilis, larga et dapsilis, et super omnes felix Hyspania, si non esset tam

insaciabiliter bellicosa, tanquam fuisset olim Marti vel Palladi dedicata» (p. 180). Se duele
amargamente verla en aquel estado de guerras intestinas: «Proh dolor, Hyspania suis intestinis
preliis sepe sepius inconsolabiliter devastata: ab ignotis et advenis nonnumquam legitur
occupatay (ib.). Se profesa discipulo de Séneca: «Commendo enim Anneyum Senecam magistrum
meum, sub hiis verbis Tulium commendantem. Tullius quoque meus gradarius fuit» (p. 200); al
cual recomienda por ser «... morum medicus et pedagogus munerum: Hyspanus Seneca» (p. 163).
Admira a Ladrén, el mas sutil de los hispanos: «subtilissimus hyspanorumy» (p. 171).
«R[odericus] indignus cathedre toletane dictus episcopus. D[idaco] regalis aule cancellario: per
agnitionis studium ad agnita pervenire»(pp. 463-467).

61



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 41

muerte del infante don Enrique, primero, a Dofia Berenguela y, después, por decision
de ésta, a su hijo Fernando III. Para Diego Garcia, como se dijo, el reinado de Alfonso
VIII es el periodo de oro de la politica castellana, el pasado, que puede ser rescatado
solo por don Rodrigo que habia vivido aquel esplendor y ahora podia servir de puente
que uniese el pasado glorioso con un futuro incierto, pero esperanzador. De hecho,
don Rodrigo, en un célebre pasaje sobre su intervencion en la batalla de Las Navas
de Tolosa, es presentado como el restaurador del reino que perdio el otro don
Rodrigo, el ultimo rey godo:

Escribo, asi, para que veais cuanto la indolencia venenosa de un hombre [el rey Rodrigo]
habria podrido una gran parte del mundo, si la perfecta serenidad y la serena perfeccion
de aquel magno sefor [el arzobispo de Toledo Rodrigo] con quien milito no hubiese
opuesto contra el poderoso veneno una triaca eficaz. Pues supo curar lo contrario con su
opuesto, y fustigar sabiamente las enfermedades de las costumbres con su antidoto.
Contra los tumores de la soberbia, superpuso los remedios de la justicia. Contra la
enfermedad de la avaricia, lanzo la cataplasma de la liberalidad. (192)

La comparacion y el contraste entre ambos personajes quedan claramente
definidos en otro pasaje del Planeta: «Lo que en tiempo del rey Rodrigo
lamentablemente se perdid, en tiempo del prelado Rodrigo ha sido gloriosisimamente
restaurado».”? En verdad, para Diego Garcia, don Rodrigo representa la ultima
esperanza lo que constituye el motivo principal para dedicarle su obra.

El Planeta es una obra extensa y compleja, con una gran variedad de temas y
perspectivas intelectuales de toda indole que merecerian un amplio estudio. Mi objetivo
en el presente trabajo se reduce a recoger algunos aspectos que me han parecido
importantes como manifestacion del ambiente cultural castellano en que escribe Diego
Gacia: la presencia de los clasicos en la obra y su conocimiento en la época; la
exploracion del ambiente cortesano en el que se desarrollaron los conceptos de cortesia
y curialitas; y, en el proceso de denunciar la corrupcion de la época que caracteriza la
obra, poner de relieve el extraordinario interés de Diego Garcia por la etnologia y las
tradiciones populares. En este contexto, discutiremos también un tema de gran
importancia para conocer los mivimientos espirituales de la época conocidos y
descritos por Diego Garcia durante sus andanzas y visiones cuando estudiaba en la
Universidad de Paris.

62 Quicquid igitur tempore Roderici regis lamentabiliter est commisum: tempore Roderici presulis

est gloriosissime restauratum (181).



LENGUA'Y ESTILO

Qui enim huius dignitatem materiae, et novitatem loquendi
et gratam stili novi recenciam non veretur (Planeta, p. 201)

Diego Garcia de Campos tuvo la obsesion de la pluma y de escribir: «al que Dios
dio el deseo de vivir, ojala le dé también el del arte de escribiry [«Qui contulit
desiderium vivendi, utinam conferat artificium scribendi», p. 313)]. En el mismo
pasaje repite una vez mas: «Mucho me gusta escribir y mucho mas me habria
gustado verlo; quien me infundio el deseo de escribir, ojald me conceda el arte de
escribiry (ibidem). De donde se deduce que para él escribir es vivir, como lo es
también su deseo de ver, viajar y recorrer el mundo.

La escritura y todos los materiales con que se lleva a cabo el estilo (del griego
stylos —punzoén-), la pluma («Os contaré con la ayuda de la pluma, » p. 382), el
incaustum o tinta, el pergamino y el codice que, en conformidad con su profesion
de canciller, fueron su pasion, acordandose siempre de ellos cuando se dispone a
describir los males de la época. Llega un momento en que dice que la pluma se niega
a seguir adelante («no responde la pluma al escribay), o que el pulcro codice rechaza
recibir tanta inmundicia en sus folios. Las alusiones al codice que contiene su obra
son frecuentes, expresando siempre su «temor de ofender la honestidad de la materia
de la cual escribo, o la belleza del codice en que escriboy» (p. 185). Como se dijo, la
obra se conserva en un espléndido codice, copia del manuscrito autografo que no se
conserva, y probablemente la transcripcion fue supervisada por él mismo.

Diego, al responder a la pregunta «;por qué escribo?», quiso también dejarnos,
lo que pudiéramos llamar su credo de escritor:

Respondo: para evitar el mal, mas que para obtener ganancia alguna. Dios no quiera que
de la sinceridad de mi proposito derive alguna ganancia temporal como merced. Ni soy
ni seré prisionero del dinero, sino libertador, por no decir manirroto, aunque reconozco
que la amenidad de las posesiones para la recreacion del animo me deleita no poco.
Nutren espiritualmente el espiritu cansado, o la mente agotada. Restauran las fuerzas
fisicas. Nutren la naturaleza extremada [...] y si sigues preguntando: ;por qué escribo?,
te respondo: para conseguir la gloria final, el premio celestial, el salario inmortal
prometido, seglin justicia, o al menos, conseguirlo, segin la misericordia [...] y
finalmente si todo esto me falla, escribo porque creo que la presente materia es util,



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 43

honesta y saludable y, como hasta ahora ninglin otro la haya tratado, me sea permitido a
mi, no digo tocarla, sino adorarla (p. 199).

Uno de los aspectos literarios mas originales del Planeta es precisamente la
lengua y el estilo en que el autor se propuso escribir su obra, sirviéndose de un
lenguaje que, ademas de ser rico y ampuloso, busca siempre y deliberadamente el
brillo expresivo de los colores retéricos mediante rimas, paronomasias, antitesis,
simbolismos, alegorias y toda otra suerte de juegos verbales y conceptuales,
adornandolo con su insaciable apetito por la numerologia. Su primer lector y critico,
don Rodrigo Jiménez de Rada, ya lo dijo: «fulget stilus rethorice redimitus coloribus»
[«brilla el estilo, adornado de los colores de la retdrica»] (p. 205); y él mismo, en una
actitud de desafio a sus criticos, dice: «Qui enim huius dignitatem materiae, et
novitatem loquendi et gratam stili novi recenciam non veretur [«No me avergiienzo
de decir que la dignidad de la materia y la novedad del lenguaje y la grata noticia de
un estilo nuevo me deleita»] (p. 201).

El modelo de su latinidad lo hallamos ya en el incomparable prélogo que
antepuso a su obra. Ponderando la dificultad de escribir su obra, apenas
comenzada, dice: «Onus grave pigmeum opprimit;, sed duris humeris optatur
Herculis vel Athlantis. Sicut ad fabulas valet Ovidius, et ad poética figmenta
Virgilius, sic ad veritatem thologicam Augustinus» [«Un peso grave aplasta al
pigmeo, pero recurre a los robustos hombros de Hércules o Atlante. Y como para
[escribir] de fabulas se presta Ovidio, y para las ficciones poéticas Virgilio, asi,
para [tratar] la verdad teologica, basta Agustiny] (p. 207). Diego, ante la
complejidad de la materia que se propone tratar, se ve como un pigmeo que tiene
que sostener el peso inmenso del universo, buscando ayuda en Hércules o Atlas;
asi ¢él, que no va a escribir ni de fabulas ni de ficciones poéticas, sino de verdades
teoldgicas, no necesita recurrir a Ovidio o a Virgilio, sino que le basta la autoridad
de Agustin. No cabe duda, Diego se sirve aqui de una original argucia para captar
la atencion del lector de su obra (captatio benevolentiae) e, implicitamente,
declarar que se trata de una obra de naturaleza teoldgica.

El autor, como se desprende de la sentencia que encabeza esta seccion,
alardea de su estilo preciosista, usando y abusando de todos los recursos de la
retorica medieval. Es repetitivo hasta la saciedad: cuando toma la carrera, por asi
decir, al tratar de un tema, una frase, un nimero o una letra, reitera, retorna una 'y
otra vez sobre la misma idea con infinidad de variantes; olvidandose de la
sobriedad y concision de sus modelos que dice ser Séneca y Ciceron. No obstante,
tras anunciar el contenido de la obra, insiste: «El estilo es llano. No es del todo



44 H. Salvador Martinez

repetitivo ni deslavazado. De hecho, escribo sirviéndome del punto y coma y del
punto final; frecuentemente con rapidez, mas frecuentemente paso a paso.
Admiro a Séneca, mi maestro, que en esto recomienda a Tulio, el cual fue el que
recomendd el tempo lento» (p. 200).%

Entre los varios colores retoricos que deleitaron el placer estético de don
Rodrigo, predomina de forma absoluta, a lo largo de toda la obra, la alegoria:

... la alegoria, escribe Francisco Rico, es un principio de unidad: nada hay gratuito ni
aislado en la creacion, porque toda res puede valer como signum y ligarse
reveladoramente a otra res. La interpretacion alegorica, por ello, proporciona un tramado
para dar coherencia a la realidad entera. Asi lo entendian muchos en la Edad Media y asi
queda claro en el Planeta de don Diego Garcia de Campos, Canciller de Castilla. Las
trescientas paginas del libro habrian quedado muy menguadas, si don Diego no hubiera
tenido siempre presente que cada aspecto de sus temas (la triple advocacion de las
Laudes Gallicanae, la Virgen Maria, los angeles, ...) podia y debia entenderse como
signum a la vez que como res, como realidad singular a la vez que como expresion de
otras realidades. No es que el Planeta recurra tal cual vez a semejante concepcion: es
que sin ella nunca se habria escrito.5*

Segun este principio de la estética medieval, en el Planeta todo se halla
sujeto a la alegoria. Diego Garcia que, como auténtico scholar, conoce la
hermenéutica biblica al dedillo, aplica consistentemente los cuatro sentidos del
texto sagrado (historico, moral, alegdrico y anagogico -p. 226-) no solo a todas
las realidades mundanas, sino también a las varias secciones de su misma obra,
incluidos sus comentarios sobre los clasicos latinos y griegos. El sentido
alegorico y el moral, en particular, son su obsesion. Todo lo alegoriza: desde las
letras del alfabeto y los nimeros, hasta los casos de las declinaciones latinas y
griegas, las voces y tiempos de las conjugaciones del verbo, asi como las partes
del cuerpo humano, los tiempos y las edades del mundo y del hombre. Todo es
objeto de escrutinio alegorico, porque la entera creacién y sus componentes
esconden significados que el hombre debe desentrafiar para conocer el mensaje
escondido alli por su creador. Tal es su insistencia en el sentido alegérico de todo
lo creado (colores, sabores, olores, etc.) que a veces se pone verdaderamente

3 «Modus planus est. Non tamen firequens omnibus nec attritus. Scribo enim per cola et commata,

sepe continuo, persepe gradario stilo utens. Commendo enim Anneyum Senecam magistrum meum, sub
hiis verbis Tullium commendantem. Tullius quoque meus gradarius fuit»(p. 200)

% F.Rico, El pequerio mundo del hombre. Varia fortuna de una idea en las letras espariolas, Madrid:
Alianza Editorial, 1986, “De la Edad Media al Siglo de Oro”, p. 47.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 45

pesado.®® Naturalmente, el objetivo primero y central de su alegorizacion son las
verdades de la fe, empezando por el paralelismo entre Adan y Cristo, el nuevo
Adan (Planeta, pp. 241-242).% La lectura de estas dos paginas, de extraordinaria
finura literaria y solida hermenéutica biblica, traen a la mente la prosa sublime de
los misticos victorinos y chartrianos a los que probablemente habia leido. Uno de
ellos, el gran alegorista de la Edad Media, Alain de Lille, lo dejo bellamente
plasmado en sus versos:

Omnis mundi creatura
Quasi liber et pictura
Nobis est et speculum.®’

La imagen poética de la naturaleza como «espejo» ha sido empleada
tradicionalmente como una alusion explicita al hecho de mirarse el alma en el gran
«libro» de la naturaleza, o sus representaciones en la obra de arte, «pintura», para
contemplar su estado espiritual y compararlo con la obra del creador. Ajustarse a la
naturaleza, que por carecer de libre albedrio no ha podido desviarse de la perfeccion
original, es ajustarse a las leyes del creador. Y toda obra de arte (pintura o libro), que
no es mas que un esfuerzo del hombre por representar la naturaleza despojada de las
limitaciones materiales, es esencialmente un espejo del alma. En este sentido toda
obra artistica encierra un contenido didactico, un mensaje. Sabemos que tanto en el
Romanico como en el Gético el sentimiento de la naturaleza es especificamente
simbolico y sobre todo alegorico, y es en este contexto donde encaja Planeta como
obra didactico-moral.

6 Enlas paginas 303-304 se puede hallar un buen ejemplo en el que describe el proceso para escrutar

las palabras, en este caso se trata del significado de xpc [Christus]: «Hic ergo quinque principaliter sunt
scrutanda, primo littere, secundo sillabe, tercio dictiones, quarto clausule, quinto totalis oratio que
resultat. Circa litteras: sex articuli attenduntur: scriptura; prolatio; numerus, ordo, forma,
representacio».

% Elpecado de Adan, del cual se trata extensamente en las paginas de Planeta, segiin Diego Garcia,
fue de gula por comer del fruto prohibido; este fruto no era una manzana o, como otros creen, un higo u
otro fruto, sino un limoén, extendiéndose en un prolijo discurso sobre el significado alegorico-moral de la
corteza y de la pulpa del limon. A continuacion, hace otro tanto del higo, aportando textos biblicos,
patristicos y de los clésicos que llegan a marear al lector (p. 237).

67 «Toda criatura de este mundo es como un libro y una pintura que nos sirve de espejo» (en PL, t.
210, 579a). Las obras de Alain de Lille fueron sin duda conocidas entre la elite toledana. Cfr. Lucy K.
Pick Confict and Coexistence. Archbishop Rodrigo and the Muslims and Jews of Medieval Spain, Ann
Arbor, University of Michigan Press (History, Languages, and Cultures of the Spanish and Portuguese
Worlds), 2004; A. Arizaleta, « Practicas intelectuales y redes de saber clerical en el mundo
del pensamiento toledano (1210-1220) », dans Figures de l'autoriteé médiévale. Mélanges offerts
a Michel Zimmermann, P..Chastang, P. Henrietet et C. Soussen(dir.), Paris, Publications de la Sorbonne
(Histoire ancienne et médiévale, 142), 2016, p. 13-32



46 H. Salvador Martinez

El hecho de que Diego Garcia se considerase «poeta»®® tiene también mucho
que ver con el tipo de prosa artistica que empled en el Planeta, donde se hallan
numerosos pasajes salpicados de ejemplos de prosa rimada («Quanto verius te
commendo: | tanto firmius me condemnoy, p. 318), e incluso algunos versos en los
que se puede hallar una perfecta consonancia, usada en la poesia popular, tanto en
latin como en castellano:

Ver sine flore

Estas sine rore
Autumnus sine calore
Hiems sine humore,

Ver cum torpore

Estas cum fervore
Autumbus cum dolore
Hiemps cum stridore. ®

Los versos que se hallan esparcidos por su obra tienen el tono de la poesia
goliardesca; pero también tienen frecuentemente otra finalidad que puede ser politica,
religiosa, social o moral. Los que acabamos de citar se hallan al final de un largo
pasaje sobre los males de la época; con ellos esta intercalando una reflexion poética
sobre la repercusion de dichos males en el mismo medio ambiente.

La abundancia de prosa rimada con diversos asonantes que forman como otras
tantas estrofas, el editor de Planeta, experto arabista, la explica como: «un posible
influjo arabigo mas o menos inmediato, sobre todo cuando atin faltaba el isosilabismo. Es cosa
sabida el uso entre los arabes de prosa rimada, principalmente en los prologos de los libros.
Finalmente, quizas el elemento que venia del latin y el arabigo se ayudaron mutuamente,
maxime en la métrica que se desarrolld en el latin popular y en el arabe popular de la Espafia
musulmanay. (Intr., p. 141)

Esta hipotesis para explicar la presencia de prosa rimada en el Planeta, cobraria
singular relevancia si se demostrase que Diego Garcia habia traducido obras del
arabe; aunque también pudiera proceder del influjo avasallador de la poesia popular
romance, influjo que se ha postulado ya para composiciones que nacieron medio siglo
antes que el Planeta, como fue el Poema de Almeria.”

8 «Unde concorditer per prophetam in fine nominum Ihesu Christi ponitur: princeps pacis, sicut hic
per poetam in fine voluminum Ihesu Christi ponitur: liber pacis»(p. 429).

®  Planeta, p. 198.

70 Cfr. H.S. Martinez, El “Poema de Almeria” y la épica romdnica, Madrid: Gredos, BRH, 1975, pp.
245-254.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 47

Otro elemento estético que quisiera sefialar es el uso continuo de una lengua que
Diego manipula con extraordinaria habilidad para obtener un efecto particular, como
cuando explica el origen lingiiistico del «4ve Maris stellay:

Ergo porta carens clave
quod descendit ab Eva ve
Expia virgo pia.

Que formas ex Eva ave
Nos absolvas Eve a ve

. . 71
Parens patris maria.

Un efecto semejante lo obtiene cuando, aludiendo a los cinco gozos de Nuestra
Sefiora, se explaya en este himno compuesto en versos pareados:

Ave, virgo concipiens,
Ave, virgo parturiens,
Ave, nato resurgente,
Ave, ipso ascendente,
Ave, caelo collocata,
Da nobis pacem, beata
Virgo Maria.”

En todos estos casos, y en muchos otros, se trata no solo del final de las palabras
con cadencias semejantes (similiter cadens) sino también de las variaciones de una
misma palabra al principio de cada verso:

Querit cum luliano; / requirit cam Paulo Emilio; adquirit cam Modestino; / conquirit
cum Africano; inquirit cum Scevola; / disquirit cum Papiano; /perquirit cum
discretissimo Ulpiano (p.172). Quedam novit ut probet; / quedam ut approbet; quedam
et recuset; / quedam ut accuset; quedam novit ut astruat; /quedam ut destruat; /quedam
ut instruat (pp. 177-178). Mense quidem ponuntur tempestive; / disponuntur artificiose;
proponuntur honeste; / postponuntur venuste; interponuntur affabre; / componuntur
oppipare; apponuntur iocunde; / disponuntur discrete; reponuntur modeste; / loco et
tempore competenti.”?

71 Id., p. 344. He aqui un ejemplo que, a primera vista, pareceria un rompecabezas, pero que
probablemente representa el influjo de la cabala judia.

72 Sydonii. p.342.

B Id,p.174.



48 H. Salvador Martinez

Su originalidad lingiiistica no acaba aqui, sino que juega con las palabras como
podia hacerlo un juglar de plaza o un trovador satirico, contraponiendo ideas con
palabras que tienen el mismo sonsonete.”

El uso de la prosa rimada fue una forma literaria muy del gusto de la época y
forma parte integrante del estilo y la estética del Planeta a la cual recurre Diego
Garcia frecuentemente, pero sobre todo cuando se siente particularmente tocado de
la vena poética, como cuando se trata de hacer el elogio de don Rodrigo:

Dominus cum pietate
Prelatus com caritate
Discretus cum veritate
Eruditus cum sinceritate
Dominus sine tumore
Prelatus sine rancore
Discretus sine livore
Eruditus sine errore.
Dominorum potentissimus
Prelatorum clarissimus
Discretorum discretissimus
Eruditorum sapientissimus
Salva dominatione affabilis
Salva prelatione tractabilis
Salva discretione iocundus.”

De lo dicho, queda claro hasta qué punto Diego fue consciente del estilo en el
que se propuso escribir su obra, actitud verdaderamente excepcional en un escritor
peninsular a caballo de los siglos XII-XIII. Su modelo, dice, al hablar de la gesta de
Alejandro Magno, no fue Cicerdn, sobre el que pasdé muchas «nieblas matutinas»
cuando era estudiante de artes, sino Quinto Curcio, al cual alaba por la pureza de su
lengua y estilo («... cuius lingua sicut calamus scribe velociter scribentis. Cuius stilus
meo iudicio super omnes hystoriographos admirandus» [«... cuya lengua es como
la pluma de un rapido escriba. Cuyo estilo, a mi juicio, debe ser admirado por encima
de todos los demas historidgrafos»] -p.164-). Esta observacion y preferencia por
Quinto Curcio no es de extraordinaria relevancia cuando se tiene presente no solo el

74 «Ut cum sepe eveniant in operto, non semper eveniant in aperto» (p. 174). «Ne circa mores morosi

hominis moram faciam» (p.186). «Turba et turbo turbant episcopos ... Turba quidem mater turbinis esse
solet» (p. 185).« Impetrasse illa quatuor per effectum que videtur optasse ephesis per atfectum» (p. 163).
«lIn dictis faciens, in factis deficiens» (p. 176).

B Id,p.162.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 49

estilo sino también el contenido de su obra. Quinto Curcio (Historiae Alexandri
Magni -s. 1-), desde el punto de vista estilistico, no deja de tener mucho en comtn
con nuestro autor: estilo directo, celo por la veracidad de lo narrado, ironia y espiritu
critico ante los hechos y los personajes historicos, sin perdonarles criticas, a veces
satiricas y mordaces y, en general, una actitud muy suspicaz ante la vanidad y la
estupidez humana que para ambos era intolerable. El Planeta es un reclamo constante
a la preocupacion por escribir con buen estilo y a reflexionar sobre su misma obra.
Diego Garcia se da cuenta de que ha hecho uso mas bien de la retorica que de la satira
(«stilo quodam magis rethorico quam sathyrico perpauca tetigi», p. 202), a pesar de
que hay mucho también de ésta y del sarcasmo al que recurre con bastante frecuencia.

Su preocupacion y estima del buen estilo se advierte en muchas paginas de su
obra al comparar, por ejemplo, el estilo de San Gregorio con la materia de la cual
escribia el santo, dice que es «sicut pratum floribus. Sicut gemmis India. Sicut auro
Hyspania. Sicut celum syderibus. Ita totus moribus atque muneribus redimitus» (p.
163). Se deleita en explorar el estilo de Enodio y Sidonio («tam Enodii quam Sydonii
dum exploro stylum, p.186); y sostiene que solo la brevedad puede suplir el estilo
(«Defectum stili suppleat recens brevitas et fraglantis recencia brevitatis», p. 329);
para acabar diciendo que «al que Dios dio el deseo de vivir, ojala le dé también el
arte de escribiry [Qui contulit desiderium vivendi, utinam conferat artificium
scribendiv, p. 313). En verdad, para Diego Garcia, escribir es vivir.

El Planeta es, sobre todo, un reclamo a las letras, al estudio y a la meditacion
sobre lo que se lee, motivo por el cual el autor tiene palabras durisimas para los que,
teniendo la responsabilidad de educar, especialmente si son de la jerarquia, no se
cuidan de leer los clasicos latinos: «Male sedet pontifici aggrestis rusticitas
asinina...» [Mal le asienta al obispo la agreste rusticidad asnal] (p. 185).”°

A juzgar por la calidad de los manuscritos en que se conserva el Planeta, la obra
debio ser conocida a lo largo de la Edad Media y hasta muy entrado el Renacimiento.
La razoén de aquella difusion se halla, tanto en el contenido, como en la forma: la
tematica religiosa, la critica adusta de la corrupcion moral y el celo por la patria
hispana, junto con un latin erudito y singularisimo, adornado con numerosas citas y
referencias a las Escrituras y filosofos, la debieron hacer sin duda muy atractiva para
los gustos literarios de la época. Su primer admirador, y a la vez critico, como
acabamos de insinuar, fue el mismo destinatario de la obra, el insigne arzobispo de

76 «Deo quoque displicet et hominibus prelatus miserabiliter hydiota. Qui a numquam tenebrosam

aquam in nubibus aeris absorbebit, qui fontes argenteos et illimes puteos et defecatos rivulos latini eloqui
non gustavity (p.185).



50 H. Salvador Martinez

Toledo, que de escribir entendia. En la «Epistola» que dirigi6 al autor, al recibir el
Prologo de la obra y que Diego Garcia coloco a la cabecera del Planeta, escribe:

Recibidos los dones de vuestra devocion, y la dulce memoria de la contemplacion
escolastica, asi como la profunda ciencia del prologo epistolar condimentaron las
insipidas alegrias de la mente aletargada con un regocijo estimulante. En verdad, la
solidez de la profunda ciencia se manifiesta en la cuadratura, la notada autoridad de la
cantidad de ejemplos patristicos, la singular prerrogativa de la profundidad de las
sentencias de los fildsofos, la caridad dispersa de la recomendacion de la cara devocion,
la agradable suavidad del nombre de Jesus, que s6lo conocieron aquellos que procuraron
amarle en el interior de su corazon. Brilla el estilo adornado de los colores de la retérica,
apuntalado por las autoridades de la teologia, apoyado en los nombres santos, repleto de
flores de filosofos, para que sea sefialado en utilidad y honestidad. Ya en el prologo se
indica qué escondido dulzor esta reservado en el resto del libro, al que preendulza el
dulce nombre de Jesus para que, antes de que venga el mana del cielo, prearomatice la
mente avida de ciencia (p. 205).

Esta epistola de agradecimiento por haberle dedicado la obra se centra en lo que
hoy pudiéramos llamar critica textual del prologo de la obra, que es lo unico que hasta
aquel momento habia recibido. Don Rodrigo admira, en primer lugar, la estructura
de la obra, montada, como se dijo, sobre la base de la «cuadratura, es decir, sobre la
base del nimero cuatro, que, en la época, era la expresion suprema de la perfeccion
humana, el aristotélico «hombre cuadrado» (homo quadratus) y del universo («quia
quadrata forma est plena et stabilis» — Planeta, p. 337-); pasando inmediatamente a
elogiar la erudicion del autor con citas de las Escrituras, los filosofos morales y la
autoridad de los Padres de la Iglesia. Tal vez lo mas importante, desde el punto de la
novedad en el campo de la critica literaria, sea el hecho de que don Rodrigo pone de
relieve el estilo del autor, adornado con diversos recursos retoricos («filget stilus
rethorice redimitus coloribus») que sin duda hicieron de la obra, ademas de modelo
de obra ascética y moral, modelo literario admirado por todos los de su época.

Entre los grandes admiradores medievales de Planeta que escribieron en
castellano merece la pena mencionar a Fernan Pérez de Guzman (1376-1460) quien
en las adiciones a su Mar de Historias resume en varios capitulos algunos ejemplos
extraidos directamente del Planeta («De un doctor de Espafia llamado Diego de
Campos»).”” En su obra Loores de los claros varones de Esparia Pérez de Guzméan
se ocupa mas directamente del estilo “asaz pulido” del autor de Planeta:

77 Eltexto del Mar de Historias de Pérez de Guzman fue publicado por J. Dominguez Bordona en su

edicion de Generaciones y Semblanzas, Madrid: CC, 1924, pp. 193-204. Los pasajes de Planeta



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 51

Otro doctor castellano

En estilo asaz pulido

Yo me acuerdo haber leido

Un volumen de su mano.

Diego de Campos se llama

Este doctor que yo digo.

En tiempos de Don Rodrigo
Grand Perlado e de grand fama.”

Entrado ya el siglo XVI, a juzgar por la opiniéon desfavorable del gran
humanista-clasicista, Alvar Gomez de Castro (1515-1580), quien no supo apreciar el
estilo del autor, afirmando: “Tiene estilo copioso, pero no es elocuente” (nota
preliminar al Ms.13.088, fol.3v), empezaron a cambiar las cosas, pasando la obra de
Diego Garcia a ser estigmatizada por el movimiento humanista-clasicista como
muestra de un estilo obsoleto y barbarizante, tipico de los afios oscuros de la Edad
Media. En otras palabras, la llegada del Humanismo, con su obsesion por el
clasicismo latino, acabd con obras como el Planeta, a pesar de que su autor se hubiese
declarado, a un mismo tiempo, senequista y ciceroniano, relegandola al olvido en que
se ha visto hasta nuestros dias, de tal manera que ningun experto medievalista
latinista, que haya tenido noticia de su existencia, ha visto la necesidad de traducirla
al castellano o a ninguna otra lengua moderna.

traducidos por Pérez de Guzman se encuentran en las paginas 318-322 de la ed. de Alonso. Al parecer,
Pérez de Guzman conoci6 el manuscrito 4, el mismo usado por Alonso.

8 En M. Menéndez Pelayo, Antologia de poetas liricos castellanos ..., en Biblioteca Clasica, t.136,
p. 271; y en la ed. citada de Generaciones y Semblanzas., p. XXIV.



4

;ESCRIBIO OTRAS OBRAS?

No se conoce con certeza ninguna otra obra de Diego Garcia, aunque, por confesion
propia, sabemos que escribid, por lo menos, otra. En el libro segundo de Planeta, al
tratar de los desposorios de Nuestra Sefiora con San José, escribe: «O quam libenter
istam materiam ad unguem prosequerer usquequaque, nisi de ipsa alibi
tractavissem» [«Oh, cuan de buena gana continuaria esta materia hasta el final, sino
hubiera ya tratado de ella en detalle en otra parte»] (p. 270). Es muy probable que
esta obra desconocida sobre la Virgen Maria tratase de un tema muy popular en su
época: Maria mediadora («mediatrix»), al que dedic6 el libro IV de Planeta, en el
que discute el tema «Eva-Avey, contraponiendo a «Evay, causa del pecado original,
con «Ave» [Maria], madre del Redentor, y analizando numerologicamente el
significado de las letras del «4ve Maria» (pp. 325-327 y 340-343).” En este mismo
libro aparece también un comentario poético-literario al himno Ave maris stella que
no dejaria de incluir en la desconocida obra mariana.*

En todo caso, el contenido mariologico del libro IV nos da una buena idea del libro
que habia escrito sobre Maria, en el que con toda probabilidad se extendia a numerosos
pasajes biblicos de los que recogeria una gran cantidad de particulares sobre la vida de
la Virgen, partiendo sin duda, como es su costumbre, de la etimologia del nombre Maria
y continuando con su educacion y el matrimonio con San José (pp. 269- 271).

En el libro sexto de Planeta Diego promete escribir otra obra sobre el dulce
nombre de Jesus (p. 114); pero probablemente no llegd a hacerlo, ya que murié poco
después de completar Planeta en 1218.

Mas seguros estamos de que Diego Garcia, como canciller de la corte de
Alfonso VIII, fue el autor de la produccion diplomatica y epistolar del reinado, tanto

7 Enellibro IV se explaya en una interpretacion alegorico-numeroldgica de la invocacion Ave Maria

gratia plena Dominus tecum que constituye un verdadero rompecabezas por el uso indiscriminado de la

numerologia y los insospechados significados de los niimeros seis y siete que aplica a la célebre invocacion

mariana, tejiendo combinaciones aleatorias de las letras que componen la invocacion (pp. 327 y ss.).

80 [lle felix hymnographus qui ad laudem beate virginis illum celebrem hymnum composuit, Ave
maris stella, ad istas sex dicciones et ad alias sex ydrias [de las bodas de Cand] dirigere potuit
intellectum. Hymnum enim iste preter stilum et consuetudinem aliorum per sex versiculus est
dictus. Per singulos versus in quatuor clausilis fabrefactus, per singulas clausulas in sex sillabas
propagatus. Per sex versiculos, illas sex dicciones, per illas sex sillabas, illas sex ydrias, per
quatuor clausulas: quia quadrata forma est plena et stabilis, plenitudinem vini in ydriis, et
stabilitatem verbi in diccionibus potuit hymnographus designasse (p. 337).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 53

en latin como en castellano, a la cual hemos hecho frecuentes alusiones en nuestro
trabajo. A Diego se atribuye la redaccion del Tratado de Cabreros (1205), que
constituye el primer ejemplo de escritura en castellano de un texto largo de caracter
oficial. El redactor del documento manifiesta un extraordinario conocimiento de la
lengua romance que a partir de este momento hard continuas incursiones en los
diplomas del reino de Castilla, sefial evidente de su auge como lengua escrita,
ofreciendo un preludio a la practica del uso de la lengua vernacula en la cancilleria
de Fernando III, que pronto adquirira carta de ciudadania.®'

No obstante la falta de ulteriores detalles sobre la produccion literaria de Diego
Garcia, algunos investigadores, como J. Hernando, han dedicado muchas paginas a
especular sobre la posible paternidad del canciller de numerosas traducciones de
textos didactico-sapienciales del arabe, como el Secretum secretorum, o la Carta de
Aristoteles a Alejandro, lo cual le habria llevado a afirmar en Planeta, basandose en
la Carta, que «el secretario del rey es el guardian de sus secretosy; asi como textos
tan clasicos castellanos de la Edad Media como el Libro de Alexandre.*

Por lo que se refiere a las numerosas traducciones del arabe que se conservan en
la biblioteca de la Universidad de Salamanca, que algunos estudiosos han atribuido a
Diego Garcia, la atribucion descansa sobre el postulado de que Diego Garcia de
Campos debe indentificarse con: Juan Hispano, Juan Hispanense, Juan Hispalense,
y varias otras variantes mas del mismo nombre (Ispano, Yspanolo, Espalon, Hispan),
nombres que aparecen en la documentacion de Santa Maria de Bujedo de la que fue
abad Diego Garcia).** Aqui es donde, creo, esta el problema. Que un Juan Hispano,
solo, o junto con su compaiiero Domingo Gundisalvo, sea el traductor que aparece,
por ejemplo, al final del Fons vitae de Avicebron («Transtulit Hispanis interpres
lingua Johannis: / Nunc ex arabico, non absque iuvante Dominico»), no lo pone en

81 Véase el andlisis lingiiistico del Tratado de R. Wright, Latin tardio y romance temprano en Espafia

v la Francia carolingia, Madrid, 1989, pp. 352-362; y ahora El tratado de Cabreros (1206): estudio
sociofilologico de una reforma ortogrdfica, London, 2000, donde publica los dos manuscritos que se
conservan del Tratado. Cfr. H.S. Martinez, Berenguela la Grande, pp. 271-280. Para el proceso de
romanizacion de la cultura escrita, cfr. F. Gomez Redondo, Historia de la prosa medieval castellana. 1.
La creacion del discurso prosistico en el entramado cortesano, Madrid, Catedra, 1998, p. 20.

8 J. Hernando Pérez, Hispano Diego Garcia, 1992.

8 En este monasterio se conservaba un manuscrito que contenia las nueve primeras estrofas del Libro
de Alexandre que fueron copiadas por Francisco de Bivar en su obra Marci Maximi Caesaraugustani,
viri doctissimi Continuacio Chronici omnimodae Historiae ab Anno Christi 430 (ubi Flav L. Dexter
desit) usque ad 612 quo Maximus pervenit.. Matriti, Ex typ. Didaci Diaz de la Carrera, Anno 1602, pp.
335-337. Francisco de Bivar, como es sabido, fue el primero que sugiri6 la idea de que Berceo pudo
haber sido el autor del Libro de Alexandre (cftr. 1a ed. de J. Cafas, ed. Libro de Alexandre, Madrid,
Catedra, 1988, p.15); y con el nombre de Berceo lo publicé Dana A. Nelson, ed. Gonzalo de Berceo, E/
Libro de Alexandre, Madrid, Editorial Gredos, BRH, Textos, 13, 1979.



54 H. Salvador Martinez

duda nadie, pero se desconoce su identidad, aunque precisamente haya sido Alonso,
editor del Planeta, el que lo identificase con un Juan Hispano, converso, cuyo nombre
judio habria sido Salomén ibn Dawud.** Hernando, basandose en la opinién de
Alonso, cree haber demostrado que efectivamente Diego Garcia, no solo es Juan
Hispano, sino también es el «Mauritius Hispanus» de las condenas de Paris contra la
ensefianza de la Metaphysica y la Philosophia naturalis de Aristoteles.®® La cantidad
de autores, traductores y clérigos que llevaron el nombre de Juan a primeros del siglo
XIII es tal que frecuentemente es imposible distinguir uno de otro. No obstante, la
hipotética identificacion de nuestro canciller con un Juan Hispano, quien quiera que
fuese, cronologicamente, esta en conflicto con lo que sabemos de Diego Garcia. El
Juan Hispano, traductor, habria muerto en 1166, mientras que el canciller, segun la
cronologia de Hernando, habria vivido hasta 1235 (op.cit., pp. 19-20, y 85-86).

El tema de las posibles traducciones del arabe de Diego Garcia, sin embargo, le
lleva a Hernando a interpretar el extenso alegato en defensa de su ortodoxia que
Diego Garcia puso al final del prologo de Planeta, como el posible motivo de su
defensa. Se desconoce cuales fueron las acusaciones lanzadas contra €1, o si hubo una
condena o reprobacion de la Iglesia, como presume J. Hernando. El autor esta
amargado por causas que no explica, pero que no parece que tuvieran que ver con
disposicion alguna (o acaso deposicion de cargos) de la Iglesia, sino con la critica que

8 Evencebrolis (Ibn Gebirol), Fons vitae, ex arabico in latinum translatus ab Iohanne et Dominico
Gundissalino, Primum edidit Clemens Baeumker, Monasterii, Formis Aschendorffianis, 1895, p. 476. A
este Juan Hispano/Salomén ibn Dawud se le atribuye la traduccion del De magnis coniunctionibus de Abu
Ma’sar, ademas de numerosos comentarios arabes de las obras de Aristoteles. Habria llegado a ser obispo
de Segovia (1140) y después arzobispo de Toledo (1151) hasta su muerte, ocurrida en 1166. No solo, este
mismo Juan Hispano, segin Alonso, debe identificarse con el «Mauritius hyspanus» de las prohibiciones
de Paris de 1210y 1215, al cual se atribuyen también obras de extraordinaria importancia para el desarrollo
de la filosofia y la teologia del siglo XIII: un conocido tratado De Anima, el Liber de causis, y el Liber de
causis primis et secundis, una Fisica, una Logica y una Metafisica (cfr. Alonso, «Notas sobre los
traductores toledanos Domingo Gundisalvo y Juan Hispano», Al-Andalus, 8, 1943, pp.155-188). Gonzalez
Palencia cree que fue también autor del Epitome totius astrologiae (1142) (El arzobispo D. Raimundo de
Toledo, Madrid, 1942, p.118). Alberto Magno atribuy6 el mencionado tratado De Anima a un «loannes
Toletanus Archiepiscopus» (Summa Theologica, 11, q.73, m.1), que se cree se trate del mismo arzobispo
de Toledo identificado por Alonso con Salomén ibn Dawud. Por el contrario, segiin Ch. Burnett, el
magister Juan Hispano, que trabajo como traductor en Toledo, habria sido también arcediano de Toledo y
después obispo de Albarracin y habria muerto en 1215 («Magister Ioanes Hispanus: Towards the Identity
of a Toledan Translator» en Comprendre et maitriser la nature au Moyen Age. Mélanges d’histoire des
siences offerts a Guy Baeujouan, Paris-Genéve, 1994, pp. 425-436).

8 Cfr. Hernando, Hispano Diego Garcia, pp. 73-87. F. Gémez Redondo, hablando de la autoria del
Libro de Alexandre, condivide la hipotesis de J. Hernando: «... aun siendo arriesgada esta composicion,
las semejanzas entre este libro de teologia, Planeta, y el poema clerical son mas que sospechosasy» (Poesia
espariola, 1. Edad Media: Juglaria, Clerecia y Romancero, Barcelona, Critica, 1996, p. 270). Pero véase
la resefia del libro de J. Hernando por A. Arizaleta en La Corodnica, 22, 1 (Fall 1993), pp.90-94.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 55

«detractores» y «envidiosos™’» hicieron de su obra. En el prologo ataca a esos
detractores con singular dureza (pp. 200-201). Ni de este prologo, ni de otras partes
de la obra se puede deducir que la causa de su desazon fuese la condena de sus
traducciones del arabe por el obispo de Paris Esteban Tempier en 1210y 1215, como
sostiene Hernando. Por el contrario, del texto del Planefa se desprende clara y
explicitamente que se traté de envidiosos y detractores de «esta obray (istud opus).*®
Lo cual no deberia sorprendernos, dado que Diego Garcia critico implacablemente la
corrupcion de la jerarquia de la Iglesia, especialmente de los obispos y las 6rdenes
religiosas, que eran los tinicos que podian leer la obra, y seguramente no perdonarian
facilmente aquel duro ataque a uno de ellos. En todo caso, Diego Garcia se lamenta
con el arzobispo, diciéndole que por causas que desconoce, «su persona se encuentra
privada de todo privilegio, huérfana de toda prerrogativa y despojada toda
reverencia».®” No obstante las adversidades que estd padeciendo, le dice a don
Rodrigo, «su patrén, su defensor y su vengador», que en adelante seguira escribiendo
de ¢l y para ¢l, aunque no sea mas que para que el prelado pueda seguir diciendo:
«jtodavia existis!» (p. 202). Mas adelante veremos por qué Diego Garcia se tomo tan
a pecho seguir escribiendo sobre y para don Rodrigo.

El objetivo de nuestro estudio no es discutir el mérito de la atribucion reciente
de determinadas obras vernaculas a Diego Garcia de Campos, como el Libro de
Alexandre, compuesto hacia 1201-1205; el Cantar de mio Cid, compuesto hacia el
1207; o el Poema de Fernan Gonzdlez, compuesto hacia 1250, porque nos llevaria
demasiado lejos del tema que nos hemos propuesto. No hay, sin embargo, como se
vera mas adelante, argumentos lo suficientemente contundentes para negar que
Diego Garcia en su juventud se dedicase a traducir textos didactico-sapienciales del
arabe, como el Secretum secretorum, o la Carta de Aristoteles a Alejandro, ya que,
de los numerosos paralelismos entre estos textos y Planeta, se pudiera facilmente

86 Respondere autem emulis opus istud operte ruminantibus ver aperte rodentibus, aut esset superfluum

aut pusillamine, cum Deo propitio eundem habeam iudicem quam patronum [es decir Don Rodrigo],
eundem dominum quem ultorem. ludicem distretum. Patronum propitium. Dominum potentem.
Ultorem atrociter vindicantem. Non cachynent emuli, non subsanent invidia, non concinnent dolos
falsarii detractores, qui tam sublimem materiam agresti calamo orsus fui (p. 200).

Opto eneim ut liber iste sit dignus invidia ut in ipso semper livor inveniat unde doleat, quod sepe
volens consummere, ipse sepissime consummatur. Qui enim huius dignitatem materia, et
novitatem loquendi et gratam stili novi recenciam non veretur; nescio quo pacto personam meam
omni nudam privilegio, omni prerogativa orphanam, omni reverencia spoliatam, vel revereatur
vel diligat vel commendet. Secure igitur more solito rodat invidia ut rodatur, ut ruminetur ruminet,
ut feriatur feriat, comburet ut igne proprio quo inaniter temptat comburere, ipsa infernaliter
compuretur. Inter furias et arpyas quanto immanior tanto ceca invidia, que favore proprio
excecata, dum innocentibus nocere desiderat, dampna domestica non advertit (p. 201).

87



56 H. Salvador Martinez

llegar a la posibilidad de que se trata del mismo autor.*® Por otro lado, hay que tener
en cuenta también que las varias semejanzas sefialdas por J. Hernando y otros
estudiosos entre estas obras y Planeta pudieran ser mas bien fruto de la nueva
mentalidad que se difundio en Castilla a raiz del movimiento literario-cultural que
Francisco Rico llamé clerecia del mester, que se ocupo de tratar los mismos temas
con las mismas técnicas.

Dicho esto, no quisiera perder la oportunidad para referirme a la atribucion a
Diego Garcia de una obra concreta, que precisamente pertenece al mester de clerecia,
el Libro de Alexandre, sobre la cual se ha centrado la controversia de la autoria,
sefialando un pasaje de Planeta que parece estar refiido con la admiracion que el autor
del Alexandre sentia por su héroe. Se trata de un texto en el que Diego Garcia discute
el concepto de largueza en el héroe macedonio, rechazando aquella fementida
largueza de Alejandro, que tanto se decantaba en los festines de la corte:

Enrojezca, pues, enrojezca y céllese el decantado elogio de Alejandro. Porque protestando
con Solino y oponiéndose con Séneca, la temeridad en Alejandro fue afortunada gracias a
su valor. Pues el haber sido sobremanera prodigo, sus alabanzas son fatuamente exaltadas
con el titulo de largueza. En realidad, no seguia la regla de los verdaderos donantes, pues
no era verdaderamente generoso, sino anomalo en su mentida largueza. Es proverbial entre
los antiguos que fue malo en la amistad y disoluto, difuso y prédigo confuso: nunca
merecio ser llamado generoso. Pero ;qué tengo yo que ver con Alejandro? Tu, curioso
lector, ;por qué me preguntas por ¢1? Interroga a los que lo vieron y escucharon. Es decir,
alos comensales frecuentes de Alejandro, Valerio Maximo y Quinto Curcio, que crecieron
con ¢él; el primero le hizo de nodriza y el segundo fue amamantado por él. Cuyo estilo, a
mi juicio, rapido como la pluma de un escriba veloz, debe ser admirado por encima de
todos los historidgrafos. Alli veras claramente que aquel Alejandro Magno, macedonio o
peleo, de quien la fama no duda mentir sin pudor y de muchas maneras, todo ¢l dedicado
a los lisonjeros, fue esclavo del vil viento vulgar y del favor del pueblo y de la volatil
opinion, el cual hizo fin de su propdsito, alabado de tantas maneras en desenfrenados
festines. Esta es, en cambio, la verdadera largueza o liberalidad, la que seguimos con
reverencia y que reverenciamos con humildad. Esta, pues, debe ser llamada por

88 El Secretum se conserva en la BN Madrid, Ms. 9428, fols. 32-51; y en otro manuscrito también de la
BN Sign. 2/34692. Este manuscrito contiene una Carta de Aristoteles a Alejandro (fols. 1r-20v). Se cree que
habria sido dofia Berenguela la que ordeno a uno de los maestros de Fernando 111, Diego Garcia de Campos,
la traduccion del &rabe del Poridad de las poridades (o Secreto de los secretos) con el titulo de De regimine
regum, principum et dominorum [Sobre la educacion de reyes, principes y sefiores], con el fin de compilar
un manual de educacion para su hijo Fernando III. Esta obra, en la que se incluye una seccion «sobre el
mantenimiento del cuerpo humano, fue usada por Alfonso X en la composicion de la Segunda Partida. Cff.
H.S. Martinez, Berenguela la Grande, p. 306y pp. 310-311, nota 27. Para la atribucién de la traduccion del
Poridat a Diego Garcia de Campos, cft. J. Hernando Pérez, Hispano Diego Garcia, pp. 297-299.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 57

antonomasia la largueza de las larguezas: sélo aquella a la cual no le basta luchar por la
gloria inane de modo indigno, sino pisotearla. (Planeta, pp. 163-164).

Desconocemos el contexto en que se desarrollo este didlogo implicito entre el
autor y su publico; pero dada su reputacion de hombre de letras, es posible que algiin
comensal curioso, después de haber oido durante algiin banquete cortesano la historia
de Alejandro Magno narrada por algun trovador, preguntase al canciller si
verdaderamente habia sido tan generoso como lo habia cantado el poeta. Diego
Garcia, que evidentemente conocia la obra castellana, o la francesa, porque no creo
que esté aludiendo al Alexandreis de Gautier de Chatillon, aunque tampoco me
atreveria a excluirlo, malhumorado, respondio, diciendo que era comiinmente sabido
por los antiguos (entre los que cita a Solino y a Séneca) que Alejandro nunca merecio
ser llamado espléndido.*

Sorprende que Diego Garcia no recomiende la version de la historia de
Alejandro Magno de Gautier de Chatillon, que goz6 de gran fama en su época, sino
la de los clasicos latinos, tal vez porque sabia que Gautier era un novelero, como lo
era el poeta castellano que lo adapt6.”® Diego Garcia evidentemente est4 criticando
la largueza o magnanimidad de Alejandro sobre la base de la moralidad aristotélica,
segun la cual, dicha virtud moral abarca, primeramente, el dominio o conquista de
uno mismo Yy, después, se extiende también a la conquista del mundo; para el
canciller, que es un rigorista en su moralidad, la largueza de Alejandro no es lo
suficientemente desinteresada para ser presentada como modelo de magnanimidad
que debe poseer todo héroe cristiano, ya que la largueza de Alejandro no iba
acompanada de la humildad y la esperanza, que son virtudes cristianas, las cuales

8 Quia Solino protestante et Seneca contestante, pro virtute fiiit felix temeritas Alexandro. Cum enim

enormiter esset prodigus: laudes eius fatuissime largitatis titulo rubricantur. Quippe cum non
sequeretur verorum regulam donatorum: non erat largus, set mentite annomalus largitatis.
Regulare est itaque apud veteres, quod dissutus et dissolutus et diffusus et confusus prodigus,
numquam meruit dici largus (p. 163).

Los especialistas de la obra de Chatillon sostienen que probablemente la epopeya Alexandreis fue
escrita entre 1176y 1182, mas bien hacia la primera fecha (cfr. A.C. Dionisotti, «Walter of Chatillon and
the Greeks», en Latin Poetry and the Classical Tradition, Oxford, Clarendon Press, 1990); fecha
demasiado temprana para poder ser conocida la obra por Diego Garcia cuando estudiaba en Paris, pero
lo suficientemente lejana como para que la conociese en el momento de escribir Planeta en 1218. Pero
el anénimo poeta del Alexandre castellano usé también otras fuentes igualmente importantes. Cfr. A.
Arizaleta, La transalation d’Alexandre. Recherches sur les structures et les significations du Libro de
Alexandre, Paris, Klincksieck, 1999, pp. 51-80, donde puede hallarse un sucinto pero preciso analisis de
las fuentes del Libro de Alexandre, con biliografia.

90



58 H. Salvador Martinez

estan en conflicto con la soberbia, la vanidad y la avaricia de mando que llevaron al
héroe macedonio a su perdicion.’’

Finalmente, para terminar este apartado, quisiera mencionar la atribucion a
Diego Garcia del Auto de los Reyes Magos. El Auto, como es sabido, es la inica pieza
del més temprano drama vernaculo medieval que se conserva (primera mitad del
siglo XIII) y, recientemente, ha sido atribuido al mas ilustre de los cortesanos de
Alfonso VIII, don Rodrigo Jiménez de Rada.”> Con no menos probabilidad ha sido
atribuido también a su canciller, Diego Garcia. El bien informado canciller, desde
luego, conoce la tradicion de los tres reyes sabios que acudieron a adorar al recién
nacido Mesias. En una época en que los nombres no eran fijos ni en el nimero ni en
la nomenclatura, Diego Garcia los enumera y los menciona en el mismo orden en que
aparecen en el Auto: Melchor, Gaspar y Baltasar (pp. 282-303), asi como los dones
que ofrecieron.” Esto lleva al editor de Planeta a concluir: «El contenido es
manifiestamente idéntico en el tedlogo de Cristo-Rey y en el Auto de los Reyes
Magos. Son inumerables las veces que vuelve en el Planeta al tema de los Reyes. O
el clérigo poeta esta sumamente influido por la representacion del Auto o realmente
es ¢l su autor. Dejo al lector la elecciony (Intr. pp. 106-107).

En el Auto, desde luego, muy en sintonia con el temple critico del canciller, se
halla una buena dosis de satira politica en el papel de Herodes y los tres reyes magos
(sabios) que llegan a su corte para informarle de la venida del Mesias. Entre los
cortesanos de Alfonso VIII habia numerosos judios que ocupaban los puestos mas
encumbrados como médicos, economistas y embajadores. La pieza dramatica, tanto
si hubiese sido compuesta por don Rodrigo como si su autor hubiese sido Diego
Garcia, pudiera ser un velado reproche, o acaso una invitacion a la conversion, a
aquellos sabios judios y musulmanes que se beneficiaban de los favores de la corte,
pero seguian manteniendo sus creencias contrarias al espiritu cruzado que animaba a
los reyes cristianos.”

ol Sobre el concepto de largueza en la antigiiedad y la Edad Media, cfr. R.A. Gauthier, Magnanimite,

lideal de la grandeur dans la Pilosophie paienne et dans la Théologie Chrétienne, Paris, 1951, pp. 55-
114y 179-291

92 Cfr. L. Pick, Conflict and Coexistence: Archbishop Rodrigo and the Muslims and the Jews of
Medieval Spain, Ann Arbor, University of Muchigan Press, 2004. La autora se ocupa extensamente de
don Rodrigo como responsable de la formacion de la politica cultural de la Espaia Medieval hacia los
judios y los musulmanes, proponiéndolo como posible autor del Auto de los Reyes Magos.

3 «Mirabiliter autem notandum et notabiliter admirandum quod illa tria Trium Magorum munera
[aurum, thus et mirra] secundum Mathei ordinem in hoc nomine Christus quodam ineffabili et divino
misterio videtur celitus compilata» (p. 300).

% Porlo que se refiere a la actitud del autor de Planeta hacia los judios, sin inveir directamente contra
ellos, no deja de lanzar sus pullas (algunas, por cierto, difamantes) contra su incredulidad de las profecias
y la, segun él, tergiversada interpretacion de las Escrituras (p. 416); pero Diego Garcia esta convencido



5

PRESENCIA DE LOS CLASICOS EN PLANETA

El «Prologo epistolar» del Planeta, como se dijo, esta construido sobre cuatro pilares:
«;para quién escribo?», «;cuando escribo?», «;por qué escribo?» y «;de qué
escribo?» (p. 161-162). En el proceso de responder a la primera pregunta, Diego
Gacia teje un gran elogio de don Rodrigo Jiménez de Rada, su patron. Diego tuvo en
gran estima a don Rodrigo, al que consideraba la personificacion y el simbolo del
esplendor de la cultura y la politica castellana durante el reinado de Alfonso VIII, asi
como la esperanza de la continuidad de aquellos valores.

La época de las grandes traducciones de los filésofos y los cientificos griegos
del arabe, llevada a cabo en Toledo y en otros centros de la Peninsula, estaba llegando
a su fin cuando se escribe Planeta. Pero el saber acumulado ha pasado a formar parte
del bagaje cultural que todo “scholar” tiene que poseer para poder trabajar en las
cancillerias reales, episcopales, o como administrador de los bienes de los
monasterios. En 1215, cuando el arzobispo de Toledo viaja a Roma para asistir al IV
Concilio de Letran, entre los expertos canonistas y estudiosos que le acompafiaban
se hallaba Diego Garcia, junto con el averroista Miguel Escoto, uno de los grandes
traductores toledanos.” Escoto abandond Toledo poco después de volver del
Concilio (h. 1220) para ponerse al servicio de Federico II en Sicilia. Ese abandono
de la capital del saber cientifico-filos6fico de la Europa cristiana simboliza el final de

de que al final se convertiran (pp. 300-302). Hablando del significado de las letras del nombre /hesus,
abreviado ihic (con una raya trasversal encima que representa la cuarta letra del nombre en hebreo, o
tetragramaton), dice:
Et puto non minus mirabile quam notabile, quod apud hebreos h que non est littera set aspirationis
nota et apud nos c significativa littera est finalis. Hebrey enim ex vocatione huius nominis non
expectant finaliter bonam litteram, vitam videlicet sempiternam. Set aspirationis notam mercedem
scilicet temporalem. Ut excusso christianorum iugo possint liberius cum respiraverint aspirare. Et
ad hoc forsitan designandum, provisione Domini date sunt iudeis quedam turpes aspirationes pro
litteris que cum deformitate horribili et absurda quadam raucedine nescio utrum magis in ventre,
an in pectore proferuntur. Unde iudei quando legunt sollempnius vel loquntur, tanto fedius et
fetidius oblactrantes tanquam ventriloqui videntur quam similes antiquis canibus rusticanis. Nobis
autem datum est in hoc sacro nomine c litteram finalem ponere que sicut centum in computativo
calculo representat, ita nobis fructum centesimum in sentenciali calculo repromittit. O quam
gloriosa c littera que martirum et predicatorum et virginum designat aureolam. (pp. 415-416).
Intelligenti pauca! No creo que a los sabios judios de la corte les hiciesen mucha gracia estas
observaciones viscerales sobre la aspiracion de ciertos signos en las letras hebreas.
95 Cfr. J.F. Rivera Recio, “Personajes hispanos”, p. 355; J.M. Millas Vallicrosa, Las traducciones
orientales, p. 10.



60 H. Salvador Martinez

una época caracterizada por la transferencia del saber, o translatio studii, de Oriente
a Occidente, y el principio de una nueva etapa de asimilacion y reelaboracion
sistematica de ese saber en los nuevos centros que fueron las universidades.

Al empezar a reinar Alfonso VIII (1158-1214), fundador de la primera
Universidad castellana y peninsular, la vida intelectual del reino estaba practicamente
en su totalidad en manos de hombres de iglesia que, por mas brillantes que fuesen, su
campo de especulacion se limitaba exclusivamente a la teologia; las artes liberales y
la filosofia estaban relegadas a un servicio ancilar. Al final de su reinado, sin
embargo, las cosas habian cambiado considerablemente. La teologia llega a su
maximo esplendor durante sus ultimos afos de reinado y especialmente a lo largo de
todo el siglo XIII, bajo Berenguela la Grande, Fernando I11 y su hijo Alfonso X. Junto
a esta antigua disciplina, ahora levantada sobre bases nuevas como ciencia, fruto del
saber aristotélico, nacio y se desarroll6 un saber nuevo del cual se hicieron cargo
nuevas generaciones de estudiosos que ya no eran monjes encerrados en sus
scriptoria sino scholares, que, como dice Diego Garcia, son clérigos («Scolares
quidem sunt clerici» -p.226-); pero que no se aislan, sino que estudian y ensefian y
trabajan en el mundo: «Son clérigos, dira Francisco Rico, resumiendo un pasaje del
Planeta, con el pie en el suelo y el ojo en el cielo, que no comen la sopa boba, antes
andan a vueltas con los libros, los traducen, comentan, exponen, viven para ellos y
mueren con ellos en las manos.”®

La imagen del hombre o la mujer de letras, que tiene como ideal morir con un
libro en las manos, la dejo plasmada el artista que entall6 la imagen finebre de Leonor
de Aquitania, la gran amante de la poesia occitana y de los trovadores, que fue
colocada sobre su tumba y que hoy en dia adorna la gran nave de la iglesia abacial de
Fontevrault. Esta imagen de la gran reina con el libro en las manos, tal vez
contemplada por Diego durante su permanencia en Francia, es la que después se
convertira en el topico literario que aparece en Planeta y otros escritores de la época.

Los progresos obtenidos durante la primera parte del siglo XII en el campo del
pensamiento filoséfico-cientifico como resultado del programa de traducciones del
arabe empiezan a dar sus frutos durante el reinado de Alfonso VIII y su nieto
Fernando III, que es cuando se lleva a cabo una verdadera revolucion en el campo

% Profecto reversa est ecclesia per scholares. Isti enim sunt qui in igne positi non uruntur. Qui pedem

tenent in mundo, et mentem in celo [...] Qui studiis se exercent, qui vigiliis se afligunt, qui panem
non camedunt ociosum, qui non vivunt ut comedant, sed comedunt ut vivant [ ... Scholares etenim
post longa gignasia et erumpnas diutinas, non corde set corpore tantisper a studio temperantes,
fiunt sepius columpne in domo Domini indefesse. Verus autem scholaris videtur cum littera
quoddam pulchrum matrimonium contraxisse. Unde illud: “Vivit ut addiscat et in ipso limine
mortis / in dextra librum posse tenere cupit” (Planeta, pp. 406-407).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 61

del estudio de las ciencias y sobre todo en la estructuracion del sistema teologico
sobre bases filosofico-aristotélicas nuevas por Alberto Magno y su discipulo Tomas
de Aquino y otros grandes maestros franciscanos que impartian su saber en Paris y
Oxford.”” Diego Garcia, en un alarde sin precedentes en las letras, estd convencido
de que seran los nuevos scholares los que rescataran la Iglesia que ahora yace bajo
las infulas de prelados corruptos.

Es en este contexto cultural en el que se lleva a cabo una vision sincrética de la
cultura clasica y humanistica por personalidades extraordinarias de las escuelas de
Chartres y de San Victor de Marsella, algunos de ellos maestros en la Universidad de
Paris, y fueron también educadores de varios intelectuales castellanos, entre ellos
Rodrigo Jiménez de Rada y Diego Garcia de Campos.

Un buen ejemplo de la transferencia literaria clasico-humanistica, que informa
el nuevo ideal de scholar, lo tenemos precisamente en la obra de Diego Garcia el
cual, ademas de estudioso de teologia, filosofia y canones, que le permitieron ser un
auténtico profesional como consejero real, fue también estudioso de los clasicos, a
cuya sombra aprendié a escribir.

El prologo del Planeta es precisamente el elogio de uno de esos estudiantes
peninsulares que frecuentaron la Universidad de Paris y que no desperdiciaron el
tiempo, don Rodrigo Jiménez de Rada, quien como arzobispo de Toledo, Canciller
del reino y gran magnate, tenia una desmesurada pasion por las letras y los libros y,
dado su extraordinario poder adquisitivo, mantuvo una importante coleccion que es
la que probablemente tiene presente Diego Garcia al hacer el elogio de su patron, al
que conocia bien por haber sido dean de la catedral toledana y sustituto suyo en la
cancilleria del reino; porque, para él, por mas canciller de Castilla que fuese, hubiese
sido practicamente imposible acumular tanto volumen de clasicos latinos y
medievales.”® En cualquier caso, las listas de obras y autores que proporciona son
presentadas como un elogio y manifestacion de los conocimientos del destinatario de
su obra, aunque claramente son también la proyeccion del ideal de todo scholar, al
mismo tiempo que una muestra de la gran erudicion del autor.

Respondiendo, pues, a la pregunta: «;Para quién escribo?», dice:

Escribo para un sefior, escribo para un prelado, discretisimo, maravillosamente erudito;
que el Omnipotente hizo y perfecciond para que fuéseis sefior por justicia, prelado por

97 De hecho, fue precisamente durante el periodo que nos ocupa cuando las escuelas parisinas

renacieron y adquirieron su gran prestigio. Cfr. S.C. Ferruelo, The Origins of the University: The Schools
of Paris and Their Critics, 1100-1215, Stanford, Stanford University Press, 1985, esp. pp. 87-88.

% Hernando Pérez, sin embargo, sostiene que la informacién sobre los autores que menciona en su
obra procede de la biblioteca personal de Diego Garcia (Hispano Diego Garcia, p. 61).



62 H. Salvador Martinez

prudencia, discretisimo por naturaleza, eruditisimo por su doctrina... erudito en letras y
en la naturaleza. .. con toda certeza puedo afirmar que igualais, por no decir, superais a
muchos pricipes en potestad, a muchos patriarcas en erudicion, a los filosofos mas
profundos en inquisicion, a tedlogos famosos en investigacion... Me veo débil e
impotente para describir vuestro dominio y diligencia en el estudio... Sin intenciéon
alguna de halagar, estoy seguro de que si aquellos principes y proceres del palacio de la
largueza, es decir, Marco Tulio, Aneo Séneca, el milanés Ambrosio y el gran Gregorio,
que escribieron sus propios codices sobre esta materia, tratasen de dibujar vuestra
liberalidad, serian incapaces, pues no les bastaria Marco Tulio Cicerén y su Liber de
officiis con la Rethorica, Aneo Séneca y su Liber de beneficiis con el libro De clementia,
Ambrosio de Milan y su De officiis, Gregorio Magno y el Liber Moralium, ni Solino, ni
Valerio Maximo, ni Quinto Curcio y sus obras (pp.163-164).

Es evidente que el canciller usa esta gran hipérbole para acentuar, “sin intencion
alguna de halagar”, la gran erudicion de don Rodrigo. A esta primera serie de clasicos
y medievales que sin duda eran los autores preferidos en las escuelas catedralicias y
las primeras universidades, sigue otra donde da paso también a algunos Padres de la
Iglesia y a otros escritores medievales en los que don Rodrigo era igualmente
competente: Silvestre, Teodoro, Lupo, Germano, Origenes alejandrino, Alcuino,
Hilario, Jeronimo, Beda, Agustin, Rabano, Isidoro de Sevilla, Ambrosio, Gregorio,
Paulino, Prépero (p. 166).

Donde aparecen los clasicos, sin embargo, es al describir el quehacer intelectual
de don Rodrigo, al que, dice, no hallaréis nunca ocioso, sino:

interpretando las Sagradas Escrituras con los Setenta y dos, o traduciendo con Teodosio
y Aguila, o filosofando con Platon, o disputando con Aristételes, o consolando con
Boecio, o celebrando las bodas entre Mercurio y Filologia con Marciano, o sofiando con
Macrobio. A veces lo hallaréis estudiando la historia griega con Quinto Curcio, o la
troyana con Dares Frigio, o la romana con Tito Livio, o describiendo la espaiiola con
Orosio. Otras veces lo hallaréis con Solino, leyendo sus maravillas del mundo, o con
Plinio del lugar y los climas de la tierra, o con Mercurio de los templos y palacios, o con
Paladio en busca de los secretos de la naturaleza y los intricados secretos de las cosas.”

9 Es dificil identificar a qué Paladio se estd refieriendo; por la pista que ofrece pudiera tratarse de

Palladius Rutilius Taurus Aemilianus, activo hacia el s. v, autor de un tratado de agricultura y de otro de
veterinaria, y muy conocido en la Edad Media (vid. A. Moure Casas, Paladio: Tratado de agricultura,
Medicina veterinaria, Poema de los injertos, Madrid: Gredos, 1990, Biblioteca Clasica Gredos, 135);
pero pudiera aludir también a Paladio, monje asceta, obispo y cronista, nacido en Galatia (Anatolia) h.
363 d.C., y muerto en Aspuna, a. de 431, el cual escribio la Historia Lausiaca (419/420), asi llamada por
haberla dedicado a Lausus, canciller de la corte imperial, sobre el origen del monasticismo en Egipto y
en el Medio Oriente. Esta obra tiene un valor incalculable para la historia de los origenes del ascetismo



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 63

A veces lo hallaréis leyendo sobre Alejandro, segun Valerio Maximo, o sobre Ulises y
Néstor, segun Dictis, filosofo cretense, o sobre Carlomagno, segun Alcuino, o Arturo,
segiin Rébano, o Remo y Roémulo, segun Eutropio, 0o Mahoma, segiin Kandis, o Ricardo,
segiin Merlin, méas como recreracioén que como instruccion. De cuando en cuando lo
hallaréis con Macrobio y sus saturnales, o con Valerio y sus dichos y hechos, modelo de
elegancia y de facecias risibles, o con Sidonio y sus sales mordaces y sus juegos picantes.
De cuando en cuando lo hallaréis, o con Mercurio Trimegisto, o con el filésofo Udaspo,
o con el rey africano Albildamor, o con el profeta Daniel, o con Jacob sobre las
bendiciones, o con Pablo sobre sus epistolas, y con Juan sobre el Apocalipsis, o con el
Sefior en el Evangelio, o de manera mas llana y completa lo hallaréis con Metodio martir,
disputando sobre el tiempo del Anticristo y el fin del sol. Mas frecuentemente, sin
embargo, lo hallaréis disertando del alma con Casiodoro, o sobre la fisonomia con
Neptanobo,'? o sobre el arte militar con Vegecio, o sobre la vida de los césares con
Suetonio, o sobre diversidad de cosas no contrarias con Agelio, o de los rudimentos de
la nueva obra con el erudito Servio (pp. 169-170).

Por lo que se refiere al conocimiento de los filésofos morales por parte de don
Rodrigo, Diego dice que su doctrina, mejor dicho, sus dogmas, le son familiares
desde su juventud, como andar por casa. No obstante, por causa de la diversidad de
los tiempos y sectas, se ha servido de:

Crates y Eucrates, Socretes y Xenodcrates, Arquimedes y Euménides, Perménides y
Parmenio, Mednides y Meonido, Marcial y Marciano, Aristarco y Nicomaco,
Asclepiades y Empédocles, Efistides y Pitdgoras, Parrasis y Apeles. Familiares le son
también Didgenes y Democrito, Apuleyo y su De deo Socratis, y Asclepio consectario
de Trimegisto, Loxo y Macrobio, Soloén y Dracon, Lucilio Balbo y su adversario Cota.
Le son familiares también Galba y Escévola, Nonio Marcelo y Flavio Lactancio, Caton
y Salustio, Anneo y Tulio, el estoico y el peripatético y, aunque mas raramente, Epicuro.
Le son familiares también Teofrasto y Demostenes, Orfeo y Esculapio, Esquines y

cristiano al que se inscribe el Planeta y tal vez ése sea el motivo para citarla; pero los calificativos que
identificarian a este autor desdicen de lo que sabemos de él.
100 T.a mencion de este personaje entre Casiodoro y Vegecio no parece tener mucho sentido, a no
ser que Diego Garcia se esté refiriendo a la leyenda recogida en el Libro de Alexandre donde se
dice de él:

Por su sotil engefio, que tant” apoderava

A maestre Nectanabo dizién que semejava,

E que su fijo era grant roido andava,

Si lo era 0 non, todo’ el pueblo pecava

El infant el roido nol pudo encobrir

Pesol de coragon, non lo pudo softir;

Despeiiol d’una torre ond’ovo a morir.

“Fijo” -dixo su padre- Dios te dexe bevir”, (estr. 19-20)



64 H. Salvador Martinez

Pérdicax, el sagacisimo Pérdix y Eufrates. Le ayudan asimismo Atlas y Vitruvio, Crispo
y Teto, Euclides y Tales, Fabio y Apio, Tibulo y Virgilio, Quintiliano y Ladrén, el mas
sutil de los espafioles. Le son familiares también el curialisimo Palamedes de los griegos,
y Gayo Lelio de los romanos. Aquel, durante el asedio de Troya, invent6 el juego de
ajedrez menos belicosamente que curialmente; por lo que Agustin dijo: los hallamos
jugando el juego de Palamedes. Este, promulgo la serie de chistes, facecias y burlas, no
solo elegantemente sino con gran deleite. Por lo que Tulio, Quinto Nucio, el adivino
Escévola solian contar de memoria y alegremente muchas cosas de Gayo Lelio, su
suegro. He oido que los arabes siguen a Palamedes en el juego de ajedrez, mientras que
los franceses y los espafioles siguen a Gayo. Le son familiares también, tal vez mas por
gracia que por deuda, Ipocras [Ipocrates] y Galeno, Constantino [Africano] y Teofilo,
Almanzor e Isaac, y sobre todos, Avicena (pp. 171-172).

El estilista Diego Garcia, para aliviar al lector de la monotonia del listado, acopla
en pares nombres de cadencias similares. Terminada esta larga serie de cientificos,
oradores y médicos, presenta otra serie de nombres relacionados con la investigacion
de las causas y razones del derecho:

[Don Rodrigo] interpela con Juliano, busca con Paulo Emilio, adquiere con Modestino,
conquista con el Africano,!”! investiga con Escévola, discurre con Papiano, persigue la
verdad con el discretisimo Ulpiano. Entre éstos, si se olvida o duda, no deja de consultar
a Pomponio, o compilar canones con Graciano, o decretales con Inocencio III (p.172).

La lista de autores conocidos por su patréon se completa con la mencion de
algunos otros mas que aparecen a lo largo de la obra: Horacio (p.165, 202, 445, 458),
Ovidio (p. 202, 207, 224, 236, 328, 458), Estrabon (p.159, 214, 247, 300, 333),
Estacio (461), Lucano (p. 181, 225), Prudencio (p. 220), Sedulio (p. 365), Claudiano
(p.177, 202, 205), Rufino (p. 220), Eusebio (p. 220, 369), Pedro Comestor (p. 213,
264, 292, 368), Pedro Lombardo (p. 432) y otros cuantos mas.

Diego concluye el elogio de don Rodrigo no solo presentandolo como clasicista
y erudito, sino también describiendo su pericia en teologia y en la Sagrada Escritura,
asi como su habilidad para hablar numerosas lenguas, lo cual coincide con lo que se
sabe de la intervencion de don Rodrigo en el Concilio IV de Letran donde, después
de haber expuesto sus argumentos sobre la preeminencia de la iglesia de Toledo en
latin, los resumio en varias otras lenguas, aleman, francés, inglés, navarro y castellano
(ib., p.172-173, nota 33).

101 Supongo que se refiere a Publio Cornelio Escipion Africano que conquistd Africa, tras derrotar a

Anibal en Zama en 202 a.d. Cristo. Escipion Africano conquistdé también Iberia en la batalla de Ilipa
(Alcala del Rio) contra un hermano de Anibal, Mago Barca en 206 a. d. C.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 65

En el proceso de demostrar los conocimientos literarios de su patrén en el campo
de los clasicos latinos y medievales, sorprende que, ademas de no mencionar ningiin
texto vulgar, tampoco mencionara ningin autor arabe (salvo Avicena), cuando
sabemos que don Rodrigo dispuso de muchos textos arabes para componer sus obras,
especialmente la Historia arabum, aunque si menciona a Pedro Coméstor y su
Historia Scholastica, que fue uno de los textos medievales mas usados por don
Rodrigo.'”

El modo de exponer sus propios conocimientos literarios es también original.
Diego Garcia se sirve de un artificio retdrico narrativo muy particular, atribuyendo
dicho conocimiento no a si mismo, sino al destinatario de la obra y asi tejer su elogio,
cosa que evidentemente fue del agrado de don Rodrigo el cual, a su vez, alabo la
riqueza de fuentes usadas en el Planeta. Otro aspecto de la originalidad de Diego se
manifiesta al colocar, junto a los nombres, calificativos que aluden a los temas
tratados por el autor mencionado, cuando no cita explicitamente su obra (por ejemplo,
Macrobio y sus saturnales [Saturnalia], Solino y sus maravillas del mundo [De
mirabilibus mundi)]. Para apreciar esta técnica seria sumamente Util desglosar las
alusiones, pero ese es asunto para un trabajo particular que, se espera, algin
especialista se encargara de llevar a cabo.

Los estudiosos se han preguntado si verdaderamente Diego (o don Rodrigo)
conocio tanto libro y tantos autores. La respuesta nos la dio él mismo. Al final de la
segunda serie de nombres y obras, incluye un aviso al lector en el que aclara cual fue
su relacion con los autores mencionados: «Lector solicito, lector diligente, lector
perspicaz, lector sutil, es mas lo imaginado que lo oido, menos he leido que visto,
mas he admirado en la persona que en la pagina escrita; cree mas a tus 0jos que a mis
letras o imagenesy.'"

Con esta misteriosa y solapada declaracion parece decir: no todos los autores
que he mencionado los he leido o los he visto, sino que algunos los conozco de oidas.
Mientras se aprecia su sinceridad, de cara a nosotros, esta confesion no cambia
mucho lo que realmente conocid o de lo que simplemente, por la via que fuese, tuvo
noticia. El hecho es que su obra esta repleta de citas y alusiones a los autores
mencionados y a otros que, por usar nombres hoy desconocidos, no son
identificables.

102 Segim el cardenal Lorenzana, a don Rodrigo le fueron facilitados por mandato real los mejores

cddices latinos, arabigos y castellanos existentes en las bibliotecas espafiolas para componer sus obras
(Patrum Toletanorum Opera, 111, Matriti, 1793, p. XXIII).

103 «Ut lector sollicitus, lector diligens, lector perspicax, lector subtilis, plura speculetur quam audeat,
pauciora legat quam videat, plura miretur in persona quam in pagina, et magis suis credat oculis squam
meis litteris vel picturens (p. 166).



66 H. Salvador Martinez

Hoy en dia, nos resulta incomprensible como un hombre que vivié entre la
segunda mitad del siglo XII y las dos primeras décadas del XIII pudo acumular tanto
conocimiento libresco, cuando el saber se trasmitia en manuscritos de acceso limitado
y los medios de comunicacion, cuando existian, eran sumamente precarios; y, sin
embargo, el Planeta es un testigo irrecusable de que su autor conocia la Biblia y sus
intérpretes, los Padres de la Iglesia, los filésofos griegos y la mitologia, junto con los
clasicos latinos y medievales. ;Como es posible que Diego Garcia acumulase tanto
conocimiento? Lo desconocemos, pero es indudable que, gracias a su obra, sabemos
que aquellos nombres y sus obras circulaban en Castilla a principios del siglo XIII y,
el mero hecho de nombrarlos, revela la gran erudicion de su autor; si habian llegado
a su conocimiento consultando la biblioteca de don Rodrigo, o mientras estudiaba en
Paris, o en contacto con otros eruditos de la corte de Castilla, incluyendo juglares y
trovadores que la visitaban, no nos lo dice y tampoco lo podemos verificar, puesto
que la rica biblioteca de don Rodrigo, que se supone habria sido la fuente principal

de su alegato, no se ha conservado.'*

104 El editor de Planeta, muy oportunamente, recuerda que don Rodrigo, a su muerte, legd su
biblioteca al monasterio de Santa Maria de Huerta, fundacion de parientes suyos y de Diego Garcia; pero
esa biblioteca no solo no ha sobrevivido, sino que apenas se sabe algo de su contenido (p. 169, nota 15).
Cft. T. Rojo, “La biblioteca del arzobispo don Rodrigo Jiménez de Rada y los manuscritos del monasterio
de Santa Maria de Huerta”, Revista Eclesiastica, Tercera época, Afio I (1929), 196-219; y R. Gonzalvez
Ruiz, Hombres y libros, pp. 174-179.



6
EDUCACION Y CULTURA EN LA CORTE DE CASTILLA

Cortesiay Curialitas

La gran victoria de las Navas de Tolosa (1212) trajo a Castilla no solo el prestigio
que acompafa al poderio militar, sino también la oportunidad para que la corte de
Alfonso VIII se convirtiese en un gran centro cultural de orientacion europeista, en
parte, debido a la presencia de Leonor Plantagenet y a la numerosa comitiva que llegod
con ella. La cultura peninsular de las élites y de la corte castellana que las acogia
habia empezado a cobrar un nuevo impulso desde mediados del siglo XII como
resultado de la difusion de las traducciones de las obras aristotélicas y los comentarios
de los filosofos musulmanes que atrajeron la atencion de los estudiosos de las
nacientes universidades europeas. Estas obras cientificas y filosoficas invadieron no
solo los textos que se leian en las primeras universidades, sino también la literatura
popular que los difundia en las lenguas vulgares, representados por las primeras
manifestaciones de la literatura vernacula en forma de apdlogos y ejemplarios, asi
como en obras de ficcion de mayor envergadura, como el Libro de Alexandre o el
Libro de Apolonio, en el que aparece por primera vez el propdsito del autor: «...
estudiar querria / conponer hun romange de nueva maestria / del buen rey Apolonio
et de su cortesia.» En ambas obras, se hallan muchos elementos de la literatura
didactico-sapiencial y un auténtico manual de educacion de principes, asi como el
deseo de presentar a sus protagonistas como modelos de cortesia.'”’

Como se dijo en la Introduccion, a diferencia del resto de las cortes europeas,
donde el curriculum educativo se componia esencialmente del #rivium, la corte
castellana de Alfonso VIII era la envidia de todas las demas en materia de educacion
por incluir también las disciplinas del quadrivium. Con esto, naturalmente, no
pretendemos negar el hecho de que las monarquias peninsulares fuesen también
escenario de las modas culturales auropeas. A partir del siglo XII, con el renacimiento
de los estudios laicos, fruto de la difusion de los /ibros naturales de Aristoteles por
los arabes, se fueron afiadiendo a los programas educativos tradicionales (trivium y

105 Cfr. R.S. Willis, “Mester de Clerecia: a definition of the Libro de Alexandre”, Romance Philology,
10, 1956-1957, 212-224.



68 H. Salvador Martinez

quadrivium) el estudio de la metafisica, la fisica y la ética.'® Esto no hubiese sido
posible sin el fendmeno de la difusion de los «libros de sabiduria,» todos ellos de
origen oriental, durante los siglos XII y XIII, en los que aparecen los primeros espejos
de principes, sumas, florilegios, castigos [avisos], etc., todos ellos destinados a la
educacion del futuro rey, de la nobleza y, por extension, también del pueblo.'”” A
estos “libros de sabiduria” pertenece el mas célebre de todos ellos: el Secretum
secretorum [Secreto de los secretos], o Poridad de las poridades, conocido también
como De regimine regum, principum et dominorum [Sobre la educacion de reyes,
principes y seriores], texto pseudo-aristotélico atribuido a Sirr al-Assar, en el que se
recogen doctrinas aristotélicas de la Etica nicomdquea.'® Nos interesa resaltar aqui
esta obra porque ademas de ser un manual de educacion para la nobleza, su
traduccion del arabe al castellano, como dijimos mas arriba, se ha atribuido al
canciller de Alfonso VIII, Diego Garcia de Campos.'®”

106 Alfonso X dice de la tlltima de estas ciencias: «[ética] quiere decir tanto como ciencia que habla de

costumbres, porque ensefia al hombre a saber como puede tener buenas maneras de costumbres y por
ello tener buen nombrey» (GE, 1, Libro VII, cap. XXXIX, pp 196-197). Véase el comentario a este texto
de F. Rico, Alfonso el Sabio y la General Estoria, Barcelona: Ariel, 1972, p.149; y H.S. Martinez,
«Paideia y filantropia. Sentido y alcance del humanismo alfonsi,» en Clarines de pluma. Homenaje a
Antonio Regalado, ed. V. Martin, Madrid, Editorial Sintesis, Letras Universitarias, 2004, pp. 75-96.

107 Sobre la difusion de este género de obras, véase: C. Segre, «Le forme e le tradizioni didattiche,»
en La littérature didactique, allégorique et satirique, vol. V1, pp. 58-145, del Grundiss der romanische
Litteraturen des Mittelalters, dir. H.R. Jaus, Heidelberg: Karl Winter-Universitatsverlag, 1968; J.
Beneyto, Origenes de la ciencia politica espaiiola, Madrid, Instituto de Estudios Politicos, 1979; D. M.
Bell, L’idéal ethique de la royaute en France au moyen dge d’apres quelques moralistes de ce temps,
Geneve: Droz, 1962; L.K. Born, «The Perfect Prince: A Study in -The Fourteenth- Century Idealsy,
Speculum, 3, 1926, pp. 470-504.

108 Se conserva en la BN Madrid, Ms. 9428, fols. 32-51 y fue publicado por F. Storella, Secretum
secretorum Aristotelis ad Alexandrum Magnum cum ejusdem tractatu De animae inmortalitate,
Neapolis, 1555; hay otro manuscrito también en la BN Madrid, Sign. 2/34692. Este mismo manuscrito
contiene una Carta de Aristoteles a Alejandro (fols. 1r-20v).

109 De esta obra existian en la Peninsula Ibérica a mediados del siglo XIII tres versiones diferentes: 1)
una traduccion latina fragmentaria, llevada a cabo a comienzos del siglo XII por Johannis Hispalensis (o
Juan de Sevilla), que se halla en la BN Madrid, Ms. 47-15, fols. 103v y ss. en el que se dice: «/ncipit
Aristotelis regi magno Alexandro de conservatione humani corporis directa quam Johannes
Hispaniensis inventa et Yspaniarum regine transmisit, domine T dei gratia Hispaniarum regine Johannes
Hispanus salutem.» La reina designada con la T parece ser dofia Teresa Nufiez de Lara, esposa de
Fernando II de Leon (1175-1180), que murid de parto en esta tltima fecha. Pero también pudiera tratarse
de dofia Teresa de Portugal, primera mujer de Alfonso IX (cfr. J.M. Millas Vallicrosa, Las traducciones,
p. 64, nota 1; M. Alonso, «Notas sobre los traductores toledanos», Al-Andalus, 8, 1943, p.168, nota 2; 2)
una traduccion hebrea, realizada a comienzos del siglo XIII por el judio espafiol, Al-Harizi; y 3) el texto
castellano, conocido como Poridat de las poridades, obra anénima, cuya traduccion se ha intentado
atribuir recientemente al canciller de Alfonso VIII, Diego Garcia de Campos. Este texto fue publicado
por Lloyd A. Kasten, Madrid, Seminario de Estudios Medievales Espailoles de la Universidad de
Wisconsin, 1957. Para la identificacion de Juan de Sevilla (Johannis Hispalensis) con Diego Garcia de
Campos y la atribucion de la traduccion del Poridat, cfr. J. Hernando Pérez, Hispano Diego Garcia, pp.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 69

Fruto de la difusion de estas obras fue el cambio que se verifico en la corte de
Alfonso VIII de Castilla con la sustitucion del viejo ideal cortesano de la urbanitas
por un estilo de vida nuevo, una nueva filosofia de gobierno y una actitud nueva en
el comportamiento de los altos cargos que los estudiosos han llamado curialitas. No
fue una nueva reorganizacion de la burocracia, sino una nueva forma de vida que
permitird al rey brillar en el seno de una multitud diversa, variada y cosmopolita.''’

La estudiosa Adeline Rucquoi ha trazado los origenes y la historia del término
curialitas, ilustrandolo con apropiados pasajes que van desde el neoplatonico
Amiano Marcelino (h. 332-391) hasta don Rodrigo Jiménez de Rada. De cara al
periodo que tratamos en nuestro enyaso, el concepto latino de curialitas, que desde
mediados del siglo XI venia significando vagamente «lo que es propio de la corte»,
o cortesia, evoluciona hacia un significado mas amplio y profundo para abrazar el
conjunto de virtudes que formaba el ethos de la sociedad cortesana y englobaba todo
un conjunto de valores politicos, sociales y morales, sintetizados bajo el concepto de
nobilitas morum, es decir, la nobleza de costumbres y la magnificencia aristocraticas
propias de la nobleza caballeresca.''' El concepto de cortesia se halla ya
profundamente arraigado en las dos obras vulgares que mencionamos mas arriba, el
Libro de Apolonio y el Libro de Alexandre en las que recibe un nuevo nombre,
palagiania, y al que la practica palaciano.''?

La practica de la curialitas, o cortesia, que hemos descrito como ciencia y arte del
comportamiento cortesano y disciplina mundana, segun los estudiosos de la literatura
y el pensamiento arabe, se aproxima al concepto de adab que se ha mantenido vivo

297-299. La compleja transmision manuscrita del Poridat ha sido estudiada recientemente por Amaia
Arizaleta, Ecrire Ihistoire des rois, accesible aqui: http://www.vallenajerilla.com/berceo/arizaleta/
ecrirehistoiredesrois.htm, donde se lee: “La materia des conseils d’Aristote aux rois était connue et
appréciée par la monarchie hispanique bien avant les années 1230-1250 (sur les textes composés dans
cette période, voir Haro Cortés (1996 et 2003): le ms. 47-15 de I’ Archivo Capitular de Toledo contient le
texte qui débute Incipit Aristotelis regis magno Alexandro de conservatione humani corporis, traduit de
I’arabe par Johannes Hispalensis et destiné a la regine T. Sur cette question, a laquelle je voudrais revenir,
on peut voir, avec précaution, Hernando Pérez (1992: 69-73 et 297-299). Pour la transmission textuelle
de ce texte, voir « Poridat de las poridades. Secreto de los secretos » in: Alvar & Lucia Megias (2002:
926-930).”

110 F. Gémez Redondo se ha ocupado del proceso de desarrollo de una «clerecia cortesanay a través
del estudio de la literatura sapiencial durante los reinados de Alfonso VIII a Fernando III (1170-1230),
en su monumental Historia de la prosa medieval castellana. 3 vols., 1. La creacion del discurso
prosistico: el entramado cortesano, Madrid, Catedra, 1998, pp. 63-157.

L Cfr. C. S. Jaeger, The Origins of Courtliness: Civilizing Trends and the Formation of Courtly
Ideals, 930-1210, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 1985, p. 4.

12 «... estudiar querria / componer hun romance de nueva maestria / del buen rey Apolonio et de su
cortesian (Apol., Estr. 1d); «En ti son ajuntados seso e clerezia, / esfuerco e franqueza e grant palagiania
(Alex. Estr. 235a-b). Virtudes excelentes y admiradas entre la nobleza caballeresca.



70 H. Salvador Martinez

durante siglos en la cultura musulmana.'"® 4dab es aquello con lo que el hombre de
buena clase personal es educado, y se llama asi porque forma a las personas en el modo
de las acciones loables y prohibe las acciones que pueden ser objeto de vituperio.''* Es
digno de notarse que ya desde sus origenes el adab comprendia los saberes como un
conjunto formativo, incluyendo todas las ciencias no religiosas, los ejercicios fisicos,
asi como la adquisicion de otras habilidades que debian poseer las personas sabias y
discretas, segtn la buena educacion que se consideraba caracteristica de los grupos
distinguidos. Los cultos musulmanes que se deleitaban en esta sofisticada filosofia de
las bellas letras, dirfamos, profesaban el adab.'">

Entre los valores que distinguieron la curialitas de la corte de Castilla, en
contraposicion a los que existian en otras cortes europeas, Adeline Rucquoi ha
identificado:

1) La formacion de una escuela palatina en la que se impartia una educacion
basada en las siete artes liberales y en las buenas maneras, no solo a los hijos de los
reyes, sino también a los de la nobleza.

2) El cosmopolitanismo de la corte, lugar de encuentro al que concurrian
extranjeros y nacionales atraidos por el prestigio y las posibilidades que ofrecia.

3) E mecenazgo real, constituido esencialmente por la largueza del rey,
promotor de grandes empresas culturales que, seglin la antigua tradicion, asumian el
modelo de Salomén: sabiduria y magnanimidad.'®

13 Cfr. Encyclopedia of Islam, Leyden and London, 1913, p. 122; Encyclopédie de L Islam, Paris,
1960, 1, pp.180-181; J.A. Maravall, «La ‘Cortesia’ como saber», p. 276; F. Gabrieli, Storia della
letteratura araba, Milano, 1951, p. 181. Cfr. H.S. Martinez, El humanismo medieval, pp. 176-184.

14 Adab significa originariamente tanto como un tipo de la ‘Sunna’, esto es, el conjunto de costumbres
ancestrales estimadas como paradigma de comportamiento, y de ahi pasé a designar la conducta
misma que se atiene a ese modelo, seglin es considerada como producto de una buena formacion. El
concepto fue evolucionando, advierte Gabrieli, hasta convertirse en una nocion semejante a la de
humanitas: una manera de conducta, basada en una sabiduria practica y social, una disposicion del
animo, apoyada en una disciplina intelectual” («La ‘Cortesia’ como saber», p. 276).

Entre los escritores arabes que se destacaron por su cultivo del género adab pueden citarse: Ibn al-
Mugqaffa (m. 760), bien conocido por Alfonso X por su traduccion del Libro de Calila e Dimna; Ibn
Qutayba (m. 889); y al-Chahiz (m. 869). Se relacionan también con el género adab las obras tituladas
Magamat: Sesiones, de al-Hamadani (m. 1007) y de al-Hariri, todas ellas muy comentadas por los
fildlogos y educadores arabes. Cfr. C.A. Nallino, La littérature arabe des origines a I’ époque de la
dynastie umayyade, Paris, 1950, pp. 7-20; Maravall, art.cit., pp. 276-277.

116 A. Rucquoi, «La royauté sous Alphonse VIII de Castille,» Cahiers de Linguistique Hispanique
Meédiévale, 23, 2000, 215-241, p. 7. Vése también su articulo «Education et societé dans la Péninsule
ibérique médiévale», Histoire de I’Education, 69 (janvier 1996), pp.3-36. Sobre la curialitas, véase
también su trabajo sobre Alfonso X «El rey Sabio», pp. 77-87; y cfr. H.S. Martinez, Berenguela la
Grande, pp. 369-377; y El humanismo medieval, pp. 159-192. Para la cortesia, como manifestacion
exterior de la cultura del individuo, cfr. J.A. Maravall, «La ‘cortesia’ como saber», pp. 255-268 y 273-

115



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 71

En opinion de la estudiosa, esta forma de vida y de gobierno no tenia nada que
envidiar al modelo implantado por la misma época en los reinos de Enrique II
Plantagenet (1145-1189) y de Felipe II Augusto de Francia (1163-1223).

Segun el autor de la Cronica de Veinte Reyes, obra compuesta en el taller alfonsi
después de la muerte de Alfonso X, el atractivo de la corte de Alfonso VIII era
irresistible hasta el punto de que muchos nobles de todas partes venian a Castilla para
ser armados caballeros por su rey:

Muchos omnes venien a ¢l de otras tierras, que eran omnes de grand guisa, e fazialos
cavalleros e davalos grandes dones, e onrravalos tanto que por malo se tenie el que non
le venie a ver, e tanto sono la su fama por el mundo que a porfia venien a su corte los
altos omnes de las otras tierras, los unos por provar los bienes que dél dezien, los otros
por tomar armas dél e cavalleria, asi como adelante lo diremos...!!”

El estilo de vida implantado en la corte castellana se distinguia por la adopcion

de unos valores culturales y sociales nuevos, que en Francia se llamo courtoisie, y al

que lo practicaba courtois, y en Castilla cortesia 'y cortés.''*

Diego Garcia de Campos dedica una buena parte de su obra, especialmente en
el prologo, a fustigar los males de su tiempo, al mismo tiempo que exalta los valores
de un pasado que se regia por la preponderancia de la cortesia. Este pasado, como se
dijo, es el del reinado de Alfonso VIII, modelo de monarquia fuerte e ilustrada que
se caracterizaba por tener a la cabeza un seflor cortés, generoso, clemente, amable,
facundo, bello y faceto.

La cortesia, como manifestacion del espiritu de la corte, es una cualidad que
debe tenerse muy en cuenta cuando se trata de ahondar en las raices de la revolucion
cultural que afectd a todos los aspectos de la vida privada de la corte y, como
consecuencia, también la publica del reino. De tal manera que en Castilla las

286; y J. Scudieri Ruggieri, Cavalleria e cortesia nella vita e nella cultura di Spagna, Modena, Mucchi,
1980.

17 Crénica de Veinte Reyes, ed. ]. M. Ruiz Asencio, C. Hernandez Alonso, E. del Diego Simén y J.M.
Jabato Saro, Burgos, Exmo. Ayuntamiento de Burgos, 1991, lib. XIII, cap. 8, p. 274.
18 Cfr. C.S. Jaeger, The Origins of Courtliness; y «Courtliness and Social Change» en Cultures of
Power: Lordship, Status and Process in Twelfth-Century Europe, ed. Thomas N. Bisson, Philadelphia:
University of Philadelphia Press, 1995, pp. 287-309; A. Rucquoi, «La royauté sous Alphonse VIII de
Castille», p. 217. El libro clasico de H. Dupin, La courtoisie au Moyen Age, Paris, 1951; y el de R.
Bezzola, Les origines et la formation de la tradition courtoise en Occident, 5 vols., Paris, 1944-1963,
aunque Uutiles para Francia, no ayudan a entender este nuevo estilo de vida cortesano que se propaga
durante los siglos XII y XIII en Castilla. La poesia cortesana 'y el concepto de amor cortés son sélo dos
manifestaciones de este estilo de vida, cantado por los trovadores que en la corte de Castilla adquirieron
dimensiones mucho mas amplias y profundas que en el resto de Europa. Cft. J.A. Maravall, «La ‘cortesia’
como saber», pp. 273-286.



72 H. Salvador Martinez

novedades de la curialitas puestas en marcha por Alfonso VIII se convirtieron en la
norma de conducta cortesana y su ejercicio se puede decir que fue mas alla de las
formas exteriores de la urbanitas, tipicas del comportamiento de una clase social que
vive y trabaja en el entorno de la corte, para pasar a constituir la esencia de un nuevo
modelo de vida y de gobierno, de una nueva forma de realeza.'"’

Historicamente, las manifestaciones culturales y artisticas que tuvieron lugar bajo
los herederos de Alfonso VIII, Berenguela y su hijo Fernando III, son otras tantas
muestras de que la politica cultural de Alfonso VIII no habia sido abandonada, sino que
sus sucesores siguieron manteniendo con sus oficiales, consejeros y prelados las
relaciones de una nueva amicitia que les unia indisolublemente con aquella sociedad
cortesana, imprescindible para el buen funcionamiento del gobierno del reino.'*” A la
base de aquella amicitia se hallaba la cortesia que representaba una ideologia de caracter
politico de la cual se sirvieron Alfonso VIII y sus sucesores para implantar un nuevo
sistema de gobierno consolidado por una monarquia educada y transigente con todas las
corrientes del pensamiento, pero fuerte y firme en sus principios y valores cristianos.

La teorizacion del concepto y significado de cortesia, sin embargo, no se halla
plenamente desarrollada hasta que Alfonso X lo consigna en la Segunda Partida que,
como es sabido, constituye un verdadero tratado sobre la educacion de principes.'?!
Partiendo del significado etimoldgico de la palabra (cortesia<corte), el Rey Sabio
presenta a continuacion las varias acepciones de corte (de cohors —o «ayuntamiento
de companas»—; y de cortar — «todos los males con la espada de la justicia;»— pero,
como buen lexicografo, explica a continuacion el sinénimo de corte, es decir, curia,
con el cual se quiere expresar, dice, el «lugar donde esta la cura [el cuidado] de todos
los hechos de la tierra, porque alli se ha de considerar lo que cada uno ha de haber
segun su derecho o su estadox» (II, tit.IX, ley 27).'*

Si unimos la visién de la corte que se desarrolld durante el reinado de Alfonso
VIII con la que de la corte de su padre, Fernando III, nos dejo Alfonso X en el
Setenario, podemos hacernos una idea del ambiente en que tanto el Rey Sabio como
sus hermanos crecieron y fueron educados, tal vez por don Diego Garcia de Campos,
bajo la guia y tutela de su abuela paterna, dofia Berenguela, hija de Alfonso VIII y

119 Cft. H.S. Martinez, Berenguela la Grande, pp. 369-377.

120 Rucquoi cita varios ejemplos de los que se desprende que Alfonso VIII aplicaba a sus
colaboradores expresiones como «amicus meus» o «dilectus noster» («La royauté sous Alphonse VIII de
Castillex, p. 240, nota 90), que van mas alla de las simples relaciones entre rey y subdito.

121 Cfr. A. Rucquoi, «El rey Sabio: Cultura y poder», pp. 77-87. Véase también su articulo «Education
et societé”», pp. 3-36.

122 Establecido el origen etimoldgico de corte y curia, Alfonso X pasa a exponer su significado
cultural en el complejo de las tradiciones peninsulares y de su filosofia del Estado (11, tit. IX, 27).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 73

heredera del trono de Castilla y, como tal, puente cultural que une ideoldégicamente a
Alfonso VIII con Alfonso X.'*

El ambiente cortesano bajo Alfonso VIII quedd plasmado en obras que se producen
en la corte de Fernando 11 y se revisan bajo la guia de Alfonso X, como fue el Libro de
los doze sabios o Tratado de la nobleza y lealtad (ca.1237 y 1255), obra singularisima
por su contenido y estructura, que se presenta ya desde el prologo como un auténtico
«regimiento de principes».'** La obra lleva ese doble titulo en uno de los manuscritos
(Ms. A), de los que, el primero, se refiere a la estructura y el segundo al contenido; pero
el Ms. B la titula simplemente Libro de la nobleza y lealtad, que refleja su verdadero
contenido: exaltar la lealtad que los stibditos deben a su rey. De ahi que muchos criticos
sostengan que la obra habria sido compuesta por mandato de Fernando III hacia 1237
para que sirviera de libro de instruccion de sus hijos y sobre todo de su heredero, Alfonso
X.!% Sucesivamente, la obra fue revisada y continuada por Alfonso X como respuesta
a la nobleza rebelde. En esta obra se impartian recomendaciones como ésta sobre la
nobleza y el comportamiento digno del rey con sus subditos: «Sefior, cunple que seas
gracioso e palangiano, e con buena palabra e gesto alegre recibas a los que ante ti
vinieren, ¢ faz’ gasajados e onras a los buenos ¢ a los comunales » (p. 96). Y en cuanto
a la nobleza y lealtad como virtudes cortesanas escribe: «Lealtanga es movimiento
espiritual, loor mundanal, arca de durable tesoro, apuramiento de nobleza, raiz de
bondad, destruimiento de maldad, profesion de seso, juizio fermoso, secreto linpio,
vergel de muchas flores, libro de todas las ¢iengias, camara de caballeria» (p. 74).

Sin pretender entrar en los particulares del itinerario historico del término
cortesia, ya tratado por A. Rucquoi, al final de esta discusion espero que quede claro
que el concepto de cortesia que Alfonso X hereda y, a su vez, contribuye a perfilar,
se extendera, con muy pocas variantes, hasta muy entrado el Renacimiento en obras
tan célebres como 1/ Cortigiano de Baltasar Castiglione.'”® Con esto no pretendo
afirmar que la corte alfonsi fuera la de los Medici, sino simplemente que en ella
hallamos las primeras manifestaciones de una cultura humanistica vernacula que mas
tarde florecera, en latin, en la corte de Florencia.

123 Cfr. H.S. Martinez, Berenguela la Grande, pp. 724-745.

124 Libro de los doce sabios o Tractado de la nobleza y lealtad (ca. 1237), estudio y edicion de J.K.
Walsh, Madrid: Anejos del BRAE, 29, 1975.

125 Cft. H. S. Martinez, EI humanismo medieval, p. 460; H. O. Bizzarri, «Consideraciones en torno a
la elaboracion de El libro de los doze sabios», La Coronica, 19, 1989, pp. 85-89; M. Haro, Los
compendios de castigos del siglo XIII: técnicas narrativas y contenido ético, Valencia, Universitat, 1995,
pp. 62-64; F. Gémez Redondo, Historia de la prosa medieval castellana, 1, pp. 241-260.

126 M. Morreale, Castiglione y Boscdn, el ideal cortesano en el Renacimiento espaiiol, 2 vols., Madrid,
1959, vol. 1, espec. pp. 109-115.



74 H. Salvador Martinez

Una de las ideas fundamentales que se difundio en este género de obras y que
sin duda esta en la base del apoyo tedrico que dio vida a un nuevo estilo de vida
cortesano fue la que aparecia ya en la Etica a Nicémaco (especialmente en los libros
II, IV, y VIII), bajo el concepto de cortesia. En el pensamiento aristotélico, filtrado
por los comentaristas arabes, la idea de cortesia representa un concepto esencialmente
moral que se predica sobre la base del justo medio, la medietas, o mediania (de ahi
el: in medio stat virtus).'”’ Segun esto, las virtudes morales consisten en el justo
medio o equilibrio perfecto entre dos extremos viciosos, el exceso y el defecto, la
demasia y la escasez (ne quid nimis, nada en demasia). El valor, por ejemplo, tan
exaltado en la época en que escribe Diego Garcia por los continuos conflictos
armados, esta entre la cobardia y la temeridad, asi, de la misma manera que es una
temeridad atacar a un enemigo mucho mas fuerte que ti, es una cobardia escapar
delante de otro mucho mas débil.'*® La Etica a Nicémaco fue escrita, por asi decir,
para hombres que prescinden de la existencia de Dios, o por lo menos que consideran
que el bien de Dios es inaccesible al hombre; por ello el gran filosofo en esta obra se
vio obligado a recurrir a un criterio moral subjetivo, que es la recta razon (6pbog
A0Y0q), la cual no postula ni depende de la relacion con Dios ni con la ley eterna, sino
que viene a identificarse con la facultad de discurrir bien o con la prudencia
(ppévnoLc), a la cual, como rectora de los actos humanos, le corresponde sefialar en
altimo término el exceso o el defecto en las acciones, asi como deliberar acerca de
los medios mas adecuados para conseguir el fin y el bien posible para el hombre
(Etica a Nicémaco, 11, 2). Este influjo del racionalismo humanista proveniente de los
griegos y los arabes, en oposicion a la auctoritas del texto sagrado o patristico, fue lo
que, como se dijo, caracteriz6 al primer humanismo chartriano que penetrd en los
intelectuales de la corte de Alfonso VIII, Berenguela y Fernando II1.

Las obras que se componen durante los ultimos afos del reinado de Alfonso
VIII son los mejores testimonios que tenemos para conocer el ambiente cultural de

127 Aristoteles divide las virtudes en éficas ((0ucod), o morales, y dianoéticas (Srvonducad), o intelectuales.

En el complicado esquema de las primeras hallamos, en relacion con la parte irracional del alma: la fortaleza,
la templanza y el pudor; mientras que, en el campo de las relaciones del hombre con sus semejantes, hallamos:
liberalidad, magnificencia, magnanimidad, dulzura, veracidad, buen humor (btpomehior), amabilidad (¢iNo),
y némesis (entendida como horror del mal y de la injusticia). La justicia (duxoioovvn) es la principal entre todas
las virtudes morales, a la cual dedica todo el libro V de la Etica a Nicémaco.

128 Centro aqui mis consideraciones en la Etica a Nicémaco por ser una obra dedicada a explorar mas
bien la ética natural, o naturalista, basada en los principios de las virtudes morales, y en la que predomina
una norma mas relativista, a diferencia de la norma predominante en otras obras, como la Etica a Eudemo
o el tratado De caelo [Sobre el cielo], donde Aristoteles sostiene que todo es malo, tanto por defecto como
por exceso, si nos impide la contemplacion y el servicio de Dios (Efica a Eudemo, V11, 15). Cfr. J. Ferreiro
Alemparte, «Recepcion de las éticas y de la politica de Aristoteles en las Siete Partidas del Rey Sabioy,
Glossae. Revista de Historia del Derecho Europeo, 1, 1988, 97-133.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 75

la corte en que desarrolld su actividad Diego Garcia. De cara a las virtudes que
caracterizan las relaciones humanas, una de estas obras, la Carta de Aristoteles a
Alejandro, recientemente atribuida al canciller de Alfonso VIII, y mucho menos
conocida por los estudiosos que el Secretum secretorum, o Poridad de las poridades,
merece ser tenida en consideracion por su contenido intelectual aristotélico, repleto
del espiritu de la Etica nicomdquea. En ella, desde luego, se hacen los mas
encendidos elogios de la cortesia y del hombre cortés: «La cortesia es la suma de las
bondades. Y suma de cortesia es que tenga vergiienza de Dios y de los hombres y de
si mismo. Cortesia es amor de Dios. Asimismo, cortesia es que se refrene el hombre
en conseguir todas las cosas que desea».'?’

Esta obra incorpora también la doctrina de la recta razon y la mensura en el
obrar de una forma clara y contundente: «Sabed que todas las cosas del mundo tienen
medida, pues quien pasa la medida hace de mas y quien non la cumple yerra, mas
vale apoyar a quien gasta con mesura que al que tiene grandes riquezas y es
derrochador... Sabed que lo que se hace con mesura eso es buenoy.'*°

En el mismo contexto de las relaciones humanas, que son la meta de las virtudes
morales, el hombre virtuoso ha de aprender también a practicar la virtud en el
ejercicio del buen humor, a ser alegre, a hacer bromas y aceptarlas, siempre dentro
de la moderacion, la mensura. El que se excede es un histrion o truhan que no llega
al nivel de saber controlar sus acciones o su lengua para hacer gracia, sino que, por
falta de control, peca de rustico y grosero; y el que anda escaso es impresentable en
publico por ser un flematico apatico, es decir, un pelmazo y un palurdo.

Virtud, en este contexto de cualidades humanas adquiridas mediante el ejercicio
de la recta razon o prudencia, es «Un habito adquirido, voluntario, deliberado, que
consiste en el justo medio en relacion con nosotros mismos, tal como lo determina el
buen juicio de un vardn prudente y sensato, juzgando conforme a la recta razon y a
la experiencia». '’

Este breve recorrido en torno al concepto de cortesia y cortés con sus
implicaciones nos lleva de lleno al contenido del Planeta sobre el tema. Diego Garcia
expresa, en un estilo cargado de ironia, la idea de la recta razon como guia de las
acciones humanas con una imagen muy real de su época, la del abad y los monjes:

La razén, que domina toda la fabrica del cuerpo humano, como el abad a sus monjes, se
encuentra instalada en la cuspide de la cabeza para que, como eminente reina, pueda mas

129
130
131

En Hernando Pérez, Hispano Diego Garcia, pp. 317-318.
En Hernando Pérez, Hispano Diego Garcia, pp. 317-318.
Etica a Nicomaco, 11, 6.



76 H. Salvador Martinez

facilmente gobernar las demas fuerzas, puestas bajo ella. Advertid, si podéis, de cual y
cuanta alabanza sea dignisimo el que por la razén vence a los hombres, pues por ella los
hombres anteceden a las bestias.!3?

El tema se relaciona intimamente con el tratamiento del mismo asunto en el
Secretum al hablar de la cortesia con el rey, el mayordomo o el secretario; pero en
esta obra se aconseja que la curialitas, que es el fruto mas granado de la cortesia,
vaya siempre acompaiiada de la bondad para que el rey no parezca obrar solo en
apariencias: «Una vez que has manifestado tu probidad, observa la curialidad y
ejerce la bondad. En esto consiste la defensa del reino y la destruccion del
enemigo»;'** filosofia que resume magistralmente el Libro de Alexandre cuando
dice: «El que es franco es atrevido, a ese tienen por cortés» (estr. 64¢).

Todas estas obras del primer renacimiento humanistico castellano nacen al
socaire de una misma filosofia aprendida en los ambientes cultos de la época que
fueron las nuevas universidades y el entorno de la corte. El Libro de Alexandre, como
la Carta, el Secretum y el Poridad de las poridades, hacen uso extenso de los
vocablos cortesia, cortés, cortesa, palagania, palagiano y frecuentemente estos
vocablos van emparejados con seso e clerezia, sen e saber, sentido e saber que en la
Carta se corresponden con seso e ensefiamiento.'>*

Testigo, y acaso promotor de este estilo de vida cortesano, fue, como hemos
dicho, el canciller Diego Garcia, quien en su obra escribe:

Los que no cuentan chistes ni se rien, antes bien se enfadan contra quienes los cuentan,
parecen foscos y groseros. Pero los que gozan moderadamente de estos héabitos son
llamados corteses, que es lo mismo que hombre de buena educacion... El rustico y
grosero es incapaz de tener este tipo de conversacion, pues él no posee gracia alguna y
se enfada contra quien la tiene (p.165).

132 Ratio autem que sicut abbas monachis ita toto fabrice humani corporis dominatur: est in arce

capitis installata ut vires alias inferius positas, tanquam regina eminens, possit facilius gubernare.
Notate igitur si potestis, qua vel quanta laude sit dignissimus qui in ratione vincit homines, in qua
homines bestias antecellunt (Planeta, p. 177).

Manifesta probitate serva curialitatem, exerce bonitatem. In hoc est deffensio regni et destructio
inimici (Secretum secretorum, p. 123).

«Et creet bien que el enseflamiento es manera de seso; e mas vale ensefiamiento que logares de
linaje. Ca el bien ensefiado conogerlo an por su ensefiamiento. E non lo conosgeran por linaje sinon
gelo fazen saber... E los sesos e los ensefiamientos son de Dios.» Estos textos se reflejan con una
extraordinaria semejanza en Alexandre: «Didl maestros honrados, de sen e de saber» (estr. 16b);
«En ti son ajuntados seso e clereciay» (235a); «Que los homes el seso non I’han por heredat, / sinon
en quien lo pone Dios por la su piedat» (Textos citados por J. Hernando Pérez, Hispano Diego
Garcia, p. 318).

133

134



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 77

Todos estos términos y otros, como torpe y villano o sus equivalentes latinos
(brutus, bestia, rudis, brutum animal, homo bestialis), aparecen en la traduccion de
la Etica a Nicémaco, y los hallamos también en aquellas obras populares
mencionadas mas arriba, como el Secretum secretorum y su version castellana
Poridad de las poridades, o en la Carta de Aristoteles a Alejandro, obras en las que
se inculca la virtud de la moderacion en el que ha de regir la sociedad.

Por razones del oficio que desempefiaba y por ser hombre de letras, Diego nos
presenta a su rey como el auténtico curial: justo, morigerado, afable, cortés y
generoso con todos. Para el culto canciller, sin embargo, la largueza, que, como se
dijo, es uno de los valores de la curialitas mas admirados por todos los que ven en el
rey al dispensador de favores, no es la que debe primar en una corte ilustrada donde
la norma es la sancta curialitas:

La largueza, jay!, es hija adulterina de la vanagloria, de la cual nace indirectamente y de
manera oblicua y, odiando sus calcafiares, la sigue con hostilidad. En verdad, creo, la
liberalidad es acompafiada de una cierta santa curialitas, no recuerdo haber visto un
hombre verdaderamente generoso que fuese rudo y agreste. Tan maduro y grave me
parece el sefior curial que no se deleita en facecias risibles o en palabras jocosas, ni en
piropos o risas lascivas, ni se pierde en chistes o mimica, ni retuerce la cara en gestos
estupidos profiriendo sarcasmos. Sino que, moderado, como verdadero curial, y
templado con el prestigio de su dignidad, es libre e inmune de toda rusticidad. Esto es
verdaderamente lo que hay que admirar: dar muestra de madurez en los chistes, ser
modesto en la sonrisa, grave en la serenidad y contenido en su alegria...'3* ; Para qué las
alabanzas? Las albanzas no son alabanzas, cuando por ellas se agobia la verdad.
Siguiendo al filosofo, que recomienda mezclar lo util con lo dulce!*® con cierto
admirable condimento, sobre la naturaleza de los hombres, hay en él [curial] serenidad
grave y gravedad serena, alegria madura y madurez alegre, temperancia jocunda y
jocundidad templada. También es consecuente y civil, y sus oidos se conforman con su
lengua y ojos. Y como tiene una lengua célibe, tiene ojos ptdicos, asi también tendra
oidos castos. Aqui esta lo que no sélo de sus oidos, sino de su faz desterro: aquellos
infelicisimos pecadores, aquellos enemigos de Dios y de los hombres, aquéllos que se
dan a la idolatria de Teosebio, aquéllos a los que varios fildsofos, elocuentes retoricos y
discretos catolicos, por diversos motivos, persiguen con nombres diversos. Pues los
llaman acariciadores, blandones, judios, susurrones, orejones, asentidores, aduladores,
embellecedores, pintores, escarnecedores, murmuradores, destiladores, adornadores,

135 A llegar a este punto del discurso Diego Garcia introduce este pareado: «Sic omnem scrupulum

vigilans natura relegate Ut minuat laudes dices: nullus adest» (p. 164) [Asi, vigilando todo escriculo,
controlad la naturaleza; de tal manera que para disminuir las alabanzas puedas decir: no soy nada]
136 Este filosofo es el poeta Horacio en su Epistola ad Pisones, 343, 17.



78 H. Salvador Martinez

pulidores, hacepalabras, verbifices, polilingiies, oleipolas,'?’

especifica, pecadores. De donde viene aquello: “Que el aceite de los pecadores no
manche tu cabeza” [Ps.140, 5]. Si, pues, tal como lo que se destierra, los feamente
embellecidos susurros alteraran los nervios de la justicia en el pecho de Salomon, la
cuchilla de la iniquidad no juzgaria equitativamente, sino inclinando en favor del
principe la balanza del derecho y de la justicia favoreceria a los injustamente justos y a
los infielmente fieles, y oprimiria a los indevotamente devotos a él. ;Donde estan
aquellos miserables, aquellos habladores vanos, lenguaraces, locuaces solo a causa de su
rusticidad, detractores s6lo a causa de su envidia, ricos s6lo a causa de su pobreza,
acomodados solo a causa de su indigencia, empequefiecedores de nuestros tiempos,
quienes escarnecen no solo a los hombres, sino a las tierras y a los tiempos? Suefian sin

y con una palabra

verglienza y con menos vergiienza cantan aquellos antiguos tiempos que estaban
adornados por indignos prelados (pp.164-165).

El ilustre canciller en la primera parte del fragmento parece estar comentando
una pagina de la Etica a Nicomaco, donde se insiste en la mediania, ne quid nimis
[nada en demasia], como esencia de la curialitas; mientras que en la segunda,
partiendo de la idea de liberalidad, arremete destempldamente contra los que violan
las normas elementales de la cortesia, que convierten la largueza, simplemente, en
«gloria inaney, dando claramente a entender que la sociedad de sus dias ya no aprecia
la liberalidad por si misma, sino por la esperanza de difundir su fama. Este
comportamiento lleva al conflicto entre la inmoralidad y la cortesia. Para él la
curialitas es lo opuesto a la rusticitas, que es el exceso en el comportamiento social
en palabras, gestos y acciones que cobran modalidades procaces y acaban siempre en
el pecado. Curialitas es algo mas que lo opuesto al vicio: es la expresion externa de
un equilibrio interior de la persona que, basado en la recta razon, ha llegado a la
perfeccion deseada en todo rey que quiera ser modelo para sus subditos. La curialitas
no es so6lo un modo de comportamiento que pasa por los juegos de palabras con el fin
de divertir a los cortesanos, haciéndolos reir, o la manifestacion de sentimientos de
afecto y de intimidad, o de interés por los otros, sino que es también inseparable de
un ambiente intelectual que descubre las maravillas del mundo y de la razon del
hombre; es el ideal de sabiduria que reivindican los reyes que toman como modelo a
Salomoén, para los que la sabiduria se fragua en el seno de la corte curialiter."** Segiin
Diego Garcia, actuar curialiter quiere decir, ante todo y sobre todo, actuar sin

137 Neologismo, probablemente compuesto de oleum-+pollere, es decir, untadores de aceite, masajistas

(?), o halagadores.

138 Cf. A. Rucquoi, «La royaute sous Alphonse VIII de Castille», pp. 238-239; y «El Rey Sabio:
Cultura y poder en la monarquia medieval castellana», en Repoblacion y Reconquista. Actas del 11l curso
de cultura medieval, Aguilar de Campoo, 1993, pp. 77-87.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 79

rusticitas, es decir, con dignidad, gravedad, modestia, comedimiento y moderacion
(Planeta, p. 164).

Del elogio al perfecto cortesano y al curial irreprochable en el ambito politico y
administrativo, que se extiende también al ambito religioso, Diego Garcia llega a la
sancta curialitas que practico Alfonso VIIL'* Pero dado que est4 escribiendo para
un eclesiastico, el insigne canciller pasa a presentar a don Rodrigo como modelo del
curial en el &mbito de la jerarquia de la Iglesia, tema que al moralista Diego le causa
desvelo por la ignorancia y corrupcion de sus representantes mas encumbrados:

Este curial [don Rodrigo] naturalmente supera a Cicerén en la facundia, y en la doctrina
a Séneca, y en la liberalidad a Ambrosio, y a Gregorio Magno en piedad; nadie se
distingui6 tanto entre los antiguos cuyo mérito no iguale, a cuya catedra no ascienda,
cuya imagen no revista, cuya aureola no espere. Pues comparte la capa con Martin, ayuna
con Nicolas, ora con Egidio, impugna a los herejes con Calixto. Vigila con Antonio,
peregrina con Macario, es tentado con Pablo eremita, resiste con el religiosisimo Benito.
Paciente con Silvestre, compasivo con Teodoro, continente con Lupo, abstinente con
Germano. Discute con Origenes de Alejandria, conmueve con Alcuino, escruta con
Hilario, traduce con Jerénimo el letrado. Expone con Beda, arguye con Agustin, redacta
con Rébano, adorna con Isidoro de Sevilla. Con Ambrosio predica, con Gregorio
dogmatiza, con Paulino se humilla, con Prospero persevera (pp. 165-166).

Los calificativos que afiade a cada uno de estos personajes tienen implicaciones
que manifiestan una vez mas los conocimientos de la vida y las obras de cada uno de
ellos. Segun esto, para Diego los conceptos y la practica de la cortesia y la curialidad
no son exclusivos de las cortes seglares, como tampoco lo es el concepto de largueza.
Como clérigo moralista de temple ascético y rigorista, Diego Garcia propone otro
tipo de largueza distinta de la practicada en las cortes de los reyes, aunque de la
misma naturaleza, la cual esta imbuida de espiritu cristiano que contrasta con la larga
lista de calificativos negativos, muy colorida, que, en ultimo andlisis, se reduce a uno
solo: «pecadores». El concepto de largueza que propugna Diego Garcia lo halla
personificado en don Rodrigo y confirmado en algunos filosofos paganos, como
Séneca y Ciceron, a los que considera modelos «casi cortesanos proceres de la
liberalidad en un palacio sagrado»:

Sobre seguro hablo, porque si aquellos extraordinarios ensayistas que trataron de la
egregia liberalidad, y casi cortesanos proceres de la liberalidad de un palacio sagrado,

139 A. Arizaleta y Stéphanie Jean-Marie, «En el umbral de la santidad: Alfonso VIII de Castilla»,
Pratiques hagiographiques dans ’Espagne du Moyen Age et su Siecle d’Or (Il), eds. A. Arizaleta et al.,
Tolouse, 2007, pp. 1-16.



80

H. Salvador Martinez

como Marco Tulio, Anneo Séneca, Ambrosio de Milan y Gregorio Magno, que forjaron
sus propios libros de esta materia en el horno de la facundia con el martillo de la largueza,
intentaran describir vuestra liberalidad, no pudieran hacerlo. En efecto, no seria
suficiente el libro de Cicerdn Sobre los oficios con la Retdrica; ni el libro de Séneca
Sobre los beneficios, con el libro Sobre la clemencia; ni el libro Sobre los Oficios del
Beato Ambrosio, el cual pienso lo compild siguiendo a Tulio mas que a Séneca (p. 163).

El texto, obviamente, se refiere a un hombre liberal en particular, es decir, a don

Rodrigo, pero es aplicable a cualquier hombre genuinamente generoso y
desinteresado de la fama que pueda derivar de su liberalidad. Diego Garcia vuelve
sobre el tema repetidamente para exponer su punto de vista ex contrario, escogiendo

como blanco a Alejandro Magno, que era el héroe por antonomasia en la literatura
popular de la Edad Media, del que sin duda los cortesanos de Alfonso VIII habian
oido hablar y que Diego tiene en el punto de mira en el siguiente pasaje:

El trono de la liberalidad, el pi¢lago de profunda largueza, el que no sélo recomendaba
hacer regalos, sino que también regalaba, Ambrosio de Milan, no diré que se quedaria
atonito: se admiraria. El especial refugio de la piedad, dispensador larguisimo, no tanto
de su largo patrimonio, cuanto de su propia persona, Gregorio Magno, nos ensefi6 lo que
hemos aprendido teniendo a ¢l mismo como ejemplo, y quizds merecioé reconocer la
primacia de todo esto. jQue se avergiience, por tanto, que se avergiience y que calle la
recomendacion que de Alejandro hicieron los artistas!'*’ Porque con Solino protestando
y con Séneca oponiéndose, la temeridad fue afortunada en Alejandro gracias a su valor.
Pues al haber sido enormemente prodigo, sus alabanzas fatuisimamente son rubricadas
con el titulo de la largueza. De hecho, no seguia la regla de los verdaderos donantes: no
era verdaderamente generoso, sino anémalo en su mentida largueza. Candnico es, asi,
entre los antiguos, que fue malo en la amistad, y disoluto, y difuso, y proédigo confuso:
nunca mereci6 ser llamado generoso (p.163).

Alli veras claramente que aquel Alejandro Magno, macedonio o peleo, de quien la fama
no duda mentir sin pudor de muchas maneras, todo dedicado a las lisonjas, fue esclavo
de la vil brisa vulgar, y del favor del pueblo y la volatil opinion, hizo fin de su proposito,
alabado de tantas maneras en orgias. Esta es, en cambio, la verdadera largueza o
liberalidad, que adoramos con reverencia y que reverenciamos con humildad. Esta, pues,
debe ser dicha largueza de larguezas por antonomasia: s6lo aquella a la cual no le basta
luchar por la gloria inane de modo indigno, sino hollarla (p. 164).

Teniendo por maestro a Séneca y siendo gran admirador de Cicerén, era de

esperar que el severo moralista Diego Garcia se alinease con la corriente moralista

140

Los estudiosos de las siete artes liberales.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 81

que a lo largo de toda la Edad Media se opuso a la «fementida liberalidad» del héroe
macedonio. En la segunda parte de la cita, descarga la responsabilidad de la falsa
liberalidad de Alejandro en los artistas que, promoviendo un nuevo movimiento
alejandrino vulgar, contribuyeron a la difusion de la fabula de la liberalidad de
Alejandro Magno decantada «de tantas maneras» en obras vulgares, como era el
Libro de Alexandre.

Que el estilo de vida descrito por el canciller fuese la caracteristica de la corte
castellana lo testimonian no s6lo los hombres cultos, como don Rodrigo Jiménez de
Rada, que participaban activamente en la vida de la corte, sino también los juglares
y trovadores populares que iban de paso y se detenian una noche o unos dias para
entretener a la familia real y sus cortesanos. Testigos del cosmopolitismo de la corte
alfonsi, ademas de los clérigos aulicos de perfil intelectual, debi6 ser la afluencia de
trovadores provenzales de cuya compafia el monarca gustaba y por quienes fue
alabado como e/ pus savi rei. Entre ellos, se hallaron algunos de los trovadores mas
célebres de su tiempo, como Bertran de Born, Foulques de Marsella, Girald de
Calans6, Guevaudan, Pere Vidal y Aimeric de Peguilhan.'*!

Sin usar el término, también éstos hablan del mismo concepto de curialitas al
describir aquel estilo de vida. Por citar a uno de los mas célebres, Ramoén Vidal de
Besalt: «En la corte ... del rey de Castilla, don Alfonso, en quien habia convites y
dadivas, con buen sentido, valor y cortesia, con ingenio de caballeria, aunque no
estaba ungido ni consagrado, estaba coronado de mérito, de juicio y de lealtad, de
valor y de gallardiay.'+*

Ahi tenemos resumidas en perfectos binomios las virtudes tradicionales y la
modernidad innovadora de Alfonso VIII y su corte: valor y cortesia, ingenio y
caballeria, juicio y lealtad, valor y gallardia. Estas virtudes cortesanas fueron
evidentemente el resultado de la implantacion de la ideologia cortés.

Otro trovador, Aimeric de Peguilhan, que también frecuento la corte, al enterarse
de la muerte del rey, lo recuerda de esta manera: «En aquel tiempo en que muri6 el rey
don Alfonso [...], en aquel tiempo, pensé que habrian muerto mérito y dulzura, de tal
manera que estuve a punto de dejar mis canciones; pero ahora veo estas dos virtudes
restauradas [en su nieto Fernando IIT]».'** Varios afios después de la muerte de Alfonso
VIII todavia lo recordaba Aimeric de Belenoi al alabar los gustos artisticos de su nieto,

141 M. Mila y Fontanals, De los trovadores en Esparia, pp. 70-83 y 112-126; A. Rucquoi, Alfonso VIII
de Castilla y la Realeza, p. 67.

142 Ramoén Vidal de Besalu, Castia-gilos, ed. 1. Cluzel, L école des jaloux (Castia Gilos). Fablieu du
Xllle siecle, Paris: Amis de la Langue d’Oc, 1958, vv. 5-12.

193 En aquelh temps, ed. Shepard-Chambers, The Poems of Aimeric de Peguilhan, Evanston, Il1.:
Northwestern University Press, 1950, Aimeric de Peguilhan, X V1, estr. 1, vv. 1-8, p. 146.



82 H. Salvador Martinez

Fernando I1I: «... pero ya que al franco rey le agradan los hermosos dichos y los notables
hechos, que no preste oidos a ninguna conversacion que rebaje el mérito, pero le
agraden -como hizo su abuelo-, los hechos laudables».'**

Don Rodrigo Jiménez de Rada que, como intimo consejero, conocio la corte de
Alfonso VIII y después la de Berenguela y su hijo Fernando III mucho mejor que
nadie, en el capitulo en que trata de la muerte del rey Noble resume la personalidad
del rey y la esencia de su filosofia de gobierno, asi como el espiritu de la corte, que
aqui nos interesa poner de relieve, de la siguiente forma:

... asi como en vida colmo a su reino de virtudes, de la misma forma en su muerte empapd
de lagrimas a toda Espafia o, mejor dicho, al mundo... Pues la noticia de su muerte hiri6
los corazones de todos del mismo modo que si cualquiera los atravesara de golpe con
una flecha. Pues de tal modo los habian pregonado desde su nifiez la valentia, la
generosidad, la simpatia, 1a sabiduria y 1a modestia, que se creia que tras su muerte todo
ello se habia enterrado con su cadaver.'#

Es importante sefialar la designacion que esas cinco virtudes o cualidades morales
que, desde la infancia, habia poseido el rey Noble en su formulacion latina porque el
castellano de la traduccion se queda corto: strenuitas, largitas, curialitas, sapientia et
modestia."*®* Su enumeracion por el arzobispo, en el acto de componer el elogio de
Alfonso VIII, que parece sacado de las paginas de la Etica nicomdquea, representa el
reconocimiento oficial de que Alfonso poseyd aquellas virtudes morales que los
subditos admiraban en su rey, como era la strenuitas, o valentia en el combate; la
largitas, que comportaba no solo la esplendidez en el dar, sino también la generosidad
en saber perdonar; la sapientia, o sabiduria, prudencia y discrecion, en el gobierno del
reino; y la modestia, que conllevaba humildad y respeto por los que no habian nacido
en tan alto estado como ¢l. A. Rucquoi, a la que hemos citado frecuentemente, resume
la posicion de Diego Garcia al respecto, diciendo que el modelo de optimus Rex que el
entorno de Alfonso VIII puso en circulacion estaba apoyado sobre todo en cuatro
virtudes politicas: dos «antiguasy», es decir, propias de la realeza feudal de anteriores
reinados, tales como la liberalitas (largueza) y la strenuitas (fortaleza militar), y dos

144 Anc, puois qe giois ni cang, ed. M. Dumitrescu, Poésies du troubadour Aimeric de Belenoi, 1935,

XIV, estr. V, vv. 41-50, p. 124.

145 De rebus, VIII, XV. [trad. astellana de Juan Fernindez Valverde, Madrid, Alianza
Editorial, 1989, p. 329].

146 Historia de rebus Hispaniae sive Historia gothica, ed. J. Fernandez Valverde, Corpus
Christianorum, Continuatio Medievalis, 72, Brepols, Turhout, 1987, pp. 279-280, 255-256, y 262-263.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 83

«nuevasy, mas propias del cosmopolitismo del renacimiento del siglo XII: la curialitas
(la palaciania del mester de clerecia ) y la sapientia.""’

De las cinco cualidades mancionadas por don Rodrigo, la que Illama
inmediatamente la atencion, por su novedad, es la expresada con el neologismo de
curialitas, que no habia aparecido en las listas tradicionales y el traductor ha vertido
por simpatia. Es sin duda, como se dijo, una palabra derivada de curia, pero que el
arzobispo sitila al mismo nivel que las otras virtudes morales tradicionales: strenuitas
y largitas."*® Es evidente que don Rodrigo, que la usa por primera vez como cualidad
personal del rey, no quiere simplemente indicar que don Alfonso fue un hombre de
curia (todos los reyes, de alguna forma, lo eran por necesidad), es decir, un habil
administrador, sino que con ella pretende expresar todo un estilo de vida, un nuevo
modelo de realeza, que se habia desarrollado en la corte alfonsina durante mas de
medio siglo de reinado y que, a un nivel estrictamente personal, implicaba que don
Alfonso era un hombre de buenas maneras, culto y dotado de un sentido particular
de la donosura, pulcro y elegante en el vestir y en el hablar. A nivel social, el rey
mantenia unas relaciones impecables con sus oficiales y con los dignatarios que
visitaban la corte por mas distantes que se hallasen de €l culturalmente, de tal manera
que podia identificarse con todo «ciudadano del mundo» o, en expresion de su
canciller, era «omnis omnibus» [«todo para todos»]; y, al mismo tiempo, era
compasivo y generoso también con los pobres y necesitados:

Pues [Alfonso VIII] piensa que es mas honesto y santo aguantar comedidamente que
desterrar con desprecio los comentarios verbosos, los dulces reproches, las excelentes
amonestaciones y las mordaces satiras que corrigen a los viciosos y erigen a los
morigerados. Asi, pues, se comporta de modo diferente para con los que son diferentes,
segun la diversidad de méritos, a unos recibe en palacio, a otros en su camara, a otros en
una sala publica, a otros en un despacho privado, a unos escucha privadamente, a otros en

147 Alfonso VIII de Castilla y la Realeza, p. 49.
48 La curialitas, en términos de la Efica nicomdquea, es mucho més que simpatia, pues, como
acabamos de ver, abarca los conceptos de buen humor, o gvtpomelia, gracia en la conversacion, o
urbanidad, que se halla a igual distancia entre la rusticidad grosera (Gypowia), 1a bufoneria (Bopoloyic)
y la amabilidad (oiAia), que procede del espiritu de servicialidad y que se halla en el medio, entre el
cardcter rezongon y pendenciero (80ckohog, dboepic) y la adulacién (Gpsoxog, kohaxeia). Cfr. Efica a
Nicomaco, 11, 6 y passim. La palabra, aplicada a Alfonso VIII, aparece en varios contextos también en
don Rodrigo, pero siempre con la misma intencionalidad:
.. curiali applausu faustibus militaribus occurrebat [...] Id in ipso operabatur benignitas ut
precellencia videretur equalitas, sapientia gravitate conspersa sic omnia miniabat, ut hiis fieret eius
curialitas in suspirium et strenuitas in exemplum (De rebus, ed. cit., p. 262; y trad. cast. p. 311).



84 H. Salvador Martinez

la corte, sosteniendo a unos y protegiendo a otros, compasivo con todos, impaciente con
ninguno, justo para los de uno y otro bando, educado con los indiferentes (Planeta, p. 172).

Diego Garcia vuelve una y otra vez sobre el concepto de cortesano perfecto, del
curial ideal, especialmente en su elogio de don Rodrigo, en el que, a pesar de que se
trate de un eclesiastico, pondera, ademas de las cualidades cristianas propias de un
prelado, las virtudes tipicas de todo hombre dotado de cortesia, esto es, discrecion,
erudicion, piedad, afabilidad, alegria y moderacion en sus facecias:

Declaro sinceramente, si no es jactancia declararlo, que escribo para un sefior, escribo para
un prelado, escribo para un hombre discretisimo, escribo para un hombre
maravillosamente erudito. Ciertamente, el Omnipotente lo hizo y lo dispuso de modo que
fuerais sefior por vuestra justicia, prelado por prudencia, discretisimo por naturaleza,
eruditisimo por doctrina. Sefior en las cosas temporales, prelado en las espirituales, discreto
en las costumbres, erudito en letras y conocimientos naturales. Sefior con piedad, prelado
con caridad, discreto con verdad, erudito con santidad. Sefior sin orgullo, prelado sin
rencor, discreto sin falla, erudito sin error. Poderosisimo entre los sefores, famosisimo
entre los prelados, discretisimo entre los discretos, sapientisimo entre los eruditos. Afable
sin perjuicio de vuestra dignidad, tratable sin perjucio de vuestro ministerio, alegre sin
perjuicio de vuestra discrecion, faceto sin perjuicio de vuestra erudicion (p. 162).

La historia del movimiento cortés en la corte de Castilla y en general en las
cortes peninsulares no ha sido todavia estudiada con la precision y el detalle que se
merece. El legado de Alfonso VIII, como se ha dicho, fue recogido por su nieto
Fernando 111, pero sobre todo fue su bisnieto Alfonso X, el cual, siguiendo aquel ideal
cortés de vida y de gobierno, implantd en su corte aquella curialitas, pero
introduciendo profundas modificaciones provenientes del contacto con la cultura
musulmana, siempre favorita del Rey Sabio. Estas novedades, en contraposicion a la
vision tradicional del saber, como riqueza social estatica e inmutable, representada
en la obra de Diego Garcia, apuntan claramente hacia la adquisicion de nuevos
conocimientos, antes que a mantener los valores de un saber tradicional y un coédigo
de conducta trasmitida y sellada a influjos externos. Estos cambios en el estilo de vida
de la corte alfonsi fueron impulsados por la refinada cultura que se desarroll6 en el
entorno de la misma corte y los hallamos magistralmente descritos en las Siefe
Partidas."*

149 Cfr. H. S. Martinez, El humanismo medieval, pp. 159-192; A. Rucquoi, «El rey Sabio: Cultura y
poder», pp. 77-87; véase también su articulo «Education et societé dans la Péninsule ibérique médiévale»,
Histoire de I’Education, 69 (janvier 1996), 3-36.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 85

Es precisamente en la Segunda Partida donde, como se dijo, hallamos un verdadero
tratado de cortesia, partiendo, como es costumbre del Rey Sabio, del significado
etimoldgico de la palabra. Alfonso X da una importancia particular al aspecto de la
cortesia en el hablar, ya tratado por Diego Garcia, elaborando minuciosamente el
concepto al discutir, por ejemplo, el tema de los buenos modales en la conversacion: el
«fablar en gasajado», es decir, «fermoso e apuesto» [elegante y digno]. Las palabras
«fermoso, apuesto e bien ordenado» son todas expresiones que nos llevan a las varias
funciones de la Retdrica, segin fueron expuestas en la General Estoria:

La rectdrica otrossi es arte pora affermosar la razon [el discurso] e mostrarla en tal
manera que la faga tener por verdadera e por cierta a los que la oyeren, de guisa que sea
creida. Et por ende ovo nombre rectorica, que quiere mostrar tanto como razonamiento
fecho por palabras apuestas, e fermosas e bien ordenadas (I, VII, 25).

Es decir, tanto el discurso filoséfico («departiry) como el narrativo («retraer»)
como el ludico («jugar de palabray), que constituian las tres modalidades del habla
que el cortesano tenia a su disposicion para «fablar a manera de gasajado» o, como
diriamos hoy dia, para pasarselo bien en compailia, las tres modalidades debian estar
sometidas a la norma retorica de la «convenienciay.

Alfonso no regated palabras cuando se trat6 de explicar los conceptos de corte,
cortés y cortesia, asi como sus sindnimos y equivalentes; pero fue al hacer el elogio
de su padre en el Sefenario donde los conceptos recibieron, por asi decir, carne y
hueso, presentandolo, no ya como el gran cruzado del cual habla en la Estoria de
Esparia en términos de «Rey de todos los hechos granados» (I, p. 771), sino como
el perfecto cortesano, el cual ademas de poseer todas las virtudes cristianas, fue
modelo de perfeccion civica, de urbanitas, pues se hallaba adornado de fermosura,
apostura, buen contenente, donayre, buen entendimiento, buena palabra y buenas
maneras."® Hablando concretamente de las cualidades de la palabra y la
conversacion de su padre dice:

Buen donayre auya otrossi; ca todos los quel oyen ffablar, o le veyen, o mostrar alguna
cosa de las que ¢l sabia ffazer se pagauan dellas. Buen entendimiento auya en las cosas;
ca siempre las entendie sanamiente e a la meior parte. Muy buena palaura auya otrosi
en todos los sus dichos, non tan solamiente en mostrar su rrazén muy buena e muy
conplida a aquellos que la mostraua, mas rretraer [reprochar, criticar] aun e departir
[exponer, explicar] e jugar e rreir; e en todas las otras cosas que ssabian bien ffazer e usar

130 Sobre algunos de estos conceptos se ha ocupado Juan Miguel Valero Moreno en su espléndido

articulo: «E&! Rey Faze un Palacio (GEI): El palacio poético alfonsi», La Cordnica, 34.2, Spring, 2006,
pp. 31-73.



86 H. Salvador Martinez

los omnes corteses e palagianos. Buena manera auya tomada para ffazer sus cosas; ca
ffazialas ssienpre en la sazén que deuyen sser fechas e segunt conuenie, non mucho
arrebatado nin muy de uvagar (Set., VI, p. 12).

El modelo paterno, que fue sin duda tenido muy en cuenta al teorizar sobre el
concepto de corte y curia, fue también, como se desprende claramente de este texto,
fuente de inspiracion del modelo de cortesia en el hablar que Alfonso implantd en su
propia corte y en su reino y, como tal, se refleja tanto en el Setenario como en las
Partidas. El objetivo final de la educacion cortesana era llegar a aquella perfeccion y
nobleza de caracter a la que llegd su padre: «Sabia presentarse de tal manera en
publico que todo el que le veia se percataba de que era el sefior de todos los demas
que estaban presentes» (Set., p. 12).

Lo cual nos lleva a la conclusion de este discurso sobre cortesia 'y cortés que,
segun Alfonso, va a la razon filosofica de por qué el hombre que practica estas
normas del bien hablar puede llamarse perfecto cortesano («palaciano»). Dicha razén
va mucho mas alla de la educacion y el refinamiento aprendido en la corte, puesto
que se funda en la naturaleza misma del ser humano: «ca pues que el entendimiento
¢ la palabra estranna [separa] al omne de las otras animalias, quanto mas apuesta la
ha e mejor, tanto es mas omne» (Partida II, IX, 30).



AMBIENTE CORTESANO

Fiestasy entretenimientos

La practica de la cortesia en la corte de Alfonso VIII es asunto al que Diego Garcia,
como testigo de los acontecimientos del reino y apasionado escudrifador de las
costumbres de la época, dedicé mucho espacio en su obra, narrando, frecuentemente
con fina ironia, las fiestas y veladas palaciegas en las que pudo observar como aquellos
distinguidos cortesanos practicaban, o no, lo que €l llama la «sancta curialitas».

El ambiente culto y refinado de la corte castellana y el contacto con las
personalidades de mayor prestigio intelectual de la época, asi como con los difusores
de noticias que fueron los trovadores, llevaron al perspicaz canciller a acumular un
extraordinario bagaje cultural que se trasparenta en su obra ya desde el prdlogo.
Siguiendo el ideal de vida y de gobierno descrito en la seccidon precedente, se puso
en marcha aquel estilo cortesano caracterizado por la curialitas, cuya manifestacion
inmediata la hallamos en las formas exteriores de la vida de la corte y, sobre todo, en
la cultura que se desarrolld en el entorno con la presencia continua de estudiosos,
artistas, trovadores y otros miembros de la farandula que alegraban la vida de palacio.

La alegre corte de Castilla, segin Regine Pernoud, la mas culta de Europa,
después de que la corte de Poitiers dejo de existir, fue visitada por los mayores
trovadores de la época. Alli su biografiada, Blanca, siendo todavia nifia, habia oido
cantar a Giraut de Borneil, a Uc de Saint-Circ y a Folquet de Marsella antes de
hacerse monje en el monasterio de Le Thoronet. Blanca y sus dos hermanas, dice la
estudiosa, se moririan de risa al oir cantar a Guillermo de Berguedam que estaba
enfermo de amor por su madre, a la cual habia dedicado numerosos poemas. Las tres
hermanas aplaudirian a Guiraut de Calanson, a Perdigon y al célebre Peire Vidal; y
sin duda ellas eran las donzelas de la corte que tenian dificultad en aprender de
memoria la cancion de Ramon Vidal de Besaltl Castia-gilos en la que se cantaba a su
padre en términos encomiasticos: «Coronado con muchos laureles, / con sabiduria y
con mirto, / y con hazafias de gran valor». !

Mas arriba hemos registrado las obras de los clasicos latinos y medievales
mencionadas por Diego Garcia y discutido las posibles vias por las que llegaron a su

31 Regine Pernoud, Blanche de Castille, trad. cast. de J.R. Monreal, Blanca de Castilla: la reina de

la Europa medieval, Barcelona, Belacqua de Ediciones y Publicaciones, 2002, pp.13-14.



88 H. Salvador Martinez

conocimiento. Entre estos canales de informacion hay que contar a los trovadores que
llevaban todo género de noticias por las cortes europeas. Conocemos,
incidentalmente, los temas literarios que, con toda probabilidad, llegaron tanto a la
familia real como a la entera corte de Castilla por el curriculum de un trovador y el
repertorio que tenia que dominar, asi como los requisitos que tenia que reunir para
conseguir ser aceptado ante la presencia del rey y la corte.

El gran trovador de la corte de Alfonso VIII, Guiraut de Calansén, imparte en
un célebre serventés unas instrucciones a su aprendiz, el juglar Fadet, en las que
hallamos un buen repertorio de temas clasicos que el juglar debia dominar antes de
presentarse ante el rey y la corte. Estas instrucciones nos dan una buena idea de como
llegaban los mitos y las leyendas de la antigiiedad a los oidos y la imaginacion de
cortesanos y nobles que asistian a los recitales de la corte. Segun el ideal supremo del
histrionismo, delineado por Guiraut de Calanson, Fadet debia saber trovar y saltar,
jugar a los dados, lanzar y recoger varias manzanas y dos cuchillos, tocar el tambor,
las castafiuelas, la citola, la rota de diecisiete cuerdas [...], se mencionan hasta nueve
instrumentos que debia aprender a tocar; tenia que saber saltar por cuatro aros, imitar
el canto de los pajaros, hacer bailar los titeres, ponerse unas barbas rojas, hacer saltar
al perro y amaestrar monos; debia saber las historias de Troya, Argos, Jason, Dédalo,
Ulises, Eneas, Dido suicida de amor, Rémulo, Octaviano que oculta el tesoro,
Virgilio nigromante, Satan apresado por Salomon, Holofernes [...], pero, sobre todo,
debia saber, mas que de nada, de la diosa del amor, que yace desnuda y que, aunque
no ve, hiere certeramente con sus dardos. «Si t0, dice Calansén a Fadet, no haces oir
las cosas mejores no te quejes de la paga que te denx».'>

Ademas de estos asuntos extraidos de la tradicion clasica, no debemos excluir
que se representasen también escenas religiosas relativas al tiempo litargico
(Natividad, Epifania, Pasion y Resurreccion) de las cuales pudiera ser una buena
muestra la Unica pieza del drama medieval que se conserva: el Auto de los Reyes
Magos (primera mitad del siglo XIII), del cual nos ocupamos mas arriba.

Por otra parte, se sabe que fue en las cortes de Aragon y Castilla, y entre la nobleza
de ambos reinos, donde hallaron refugio la mayoria de los trovadores provenzales y
gascones después de la expulsion de todos ellos de la corte de Francia por Felipe
Augusto. La poesia occitana naci6 al norte de los Pirineos, pero se desarrolld y llego a
su madurez al sur. S6lo después de subir al trono de Francia una princesa castellana en
1223 volveran a circular libremente los trovadores por el reino. Blanca, hermana de

132 Texto del serventés y traduccion en R. Menéndez Pidal, Poesia juglaresca y juglares, Madrid,

1942, p. 122,137y 175.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 89

Berenguela, que habia crecido en aquella corte castellana frecuentada por los
trovadores ultrapirenaicos, fue, segun Georges Sivéry, la gran inspiradora del
renacimiento de la poesia cortesana en la ruda corte francesa de los Capetos.'>

En el complejo tablero de alianzas politicas y matrimoniales, los trovadores
fueron no solo mensajeros y educadores, sino también el vinculo que unio a las cortes
peninsulares y europeas; su presencia fue frecuentemente la tnica garantia que hizo
posible evitar muchos malentendidos. Diego Garcia, testigo ocular de estos
acontecimientos cortesanos y, dada su pasion por las letras y siempre avido de
noticias, no dejaria de informarse en detalle de estos trovadores sobre las novedades
europeas de las que sin duda estaba muy al dia.

Los documentos de archivo y los mismos diplomas reales, como es sabido, rara
vez nos hablan de la vida intima de la corte, de su rutina diaria, de sus usos y
costumbres. A pesar de la falta de informacion documental, sabemos por un testigo
ocular que las modas en Castilla llegaron a superar, por su innovacion y su fasto, a
las que habian entrado por el Camino de Satiago procedentes del norte de Europa de
las cortes de los Capetos y los Plantagenet. Este testigo es precisamente el canciller
Diego Garcia de Campos, que habia viajado mucho por Francia, el cual, al satirizar
los vicios de la sociedad de su época, observaba que en la corte de Castilla las modas
habian pasado los limites de la decencia y caian en el ridiculo. Al canciller le
impresionaron particularmente las aperturas, o «espacios vacios», en las caderas de
los vestidos de las mujeres y sobre todo en el calzado, el cual, dice, ya no se usa para
proteger los pies de la suciedad, el barro y la intemperie, sino para lucir. Agudo
observador de la vida de la corte y de la sociedad de su tiempo, escribe:

[Escribo] cuando no hay control alguno en la diversidad de los vestidos, ni la moda tiene
fin; los vestidos se rehacen con otros vestidos, como si de la variedad de uno naciesen cien.
Algunos los recortan por varias partes y cubren con orofreses de forma bordada, como si
fabulosamente pintasen los cien ojos de Argos en la cola de los pavos reales; a algunos no
les basta con decorarlos con panteras, cabras y ciervos, sino que pretenden imitar también
a las aves, pegas y garzas, llegando a decorar la cola con pulpos marinos; hay algunos que
los cubren con compresiones y pliegues mas que con pinturas y, escotando los costados,
suplen con lazos lo que quitan a las tinicas; el vestido descosido no se cose por el calor,
pero el cosido se descose para mayor elegancia (Planeta, pp. 194-195).

El pasaje revela, como se dijo mas arriba, el temple rigorista de Diego Garcia al
que irritan las novedades en la moda femenina y en el calzado de ambos sexos: «No
queda lugar en los calzados, sillas y cinturones para hacer perforaciones. Los zapatos

133 Blanche de Castille, Paris, Librairie Artheme Fayard, 1990, pp. 25-27.



90 H. Salvador Martinez

han perdido el oficio de proteger los pies de la nieve y de la suciedad a las plantas de
los pies. Te parecera milagroso pero el calzado tiene menos agujeros cuando esta roto
y desgastado que tenia cuando estaba nuevo». A proposito del tema del calzado, dice:
«Me deleito con el civilizado dicho del filésofo gentil hispano [Séneca] el cual, al
contemplar el calzado y el vestido de un soldado, dijo: “Gracias te doy, criador del
cielo, porque no soy tan fatuo como €l. Yo mis vestidos nuevos conservo y los rotos
reparo, aquel sus vestidos nuevos, no so6lo no conserva, sino que los rompe.
Especialmente cuando aquel afirma que su sefior, en el que cree, sea no soélo el
creador del mundo, sino también su reparador” (p. 195).

En el campo de las modas de la corte, la reina dofia Leonor fue objeto de particular
atencion; pero nuestro canciller, con la prudencia del diplomatico, no se permitio
descortesia alguna con su reina, aunque probablemente no estuviese de acuerdo con los
vestidos que lucia. Dado su temperamento y la aficion a la ironia, no debemos excluir
que en aquella observacion sobre la moda de decorar los vestidos de las mujeres con
animales (entre los que pone en primer lugar las panteras) no estuviese aludiendo al
flamante ciclaton de dofia Leonor, que tanto impresiono a los cortesanos, segun el texto
que citamos mas abajo. Desde que llegd a la corte de Castilla acompafiada de
numerosos trovadores y artistas ultrapirenaicos, dofia Leonor goz6 de fama entre los
trovadores de la época por su belleza fisica, su elegancia en el vestir, su dignidad
personal y su extraordinaria generosidad, cualidades que la hicieron objeto de
numerosas composiciones por parte de los poetas de la corte y otros transeuntes.

El mas conocido entre los admiradores de dofia Leonor fue el trovador Guillem,
vizconde de Bergadan, un hombre turbulento y desalmado, jefe de un cuerpo de
bandidos que aterrorizaron durante mucho tiempo a los habitantes de Cardona el cual,
por causa de un asesinato, se expatrié a Castilla, huyendo de Alfonso II de Aragén. En
una larga composicion dedicada a Alfonso VIII le dice: «Rey de Castilla hacia vos me
vuelvo y me dirijo, pues vos sois el mejor que hay desde el Padron hasta Alemania; lo
que otros estafian, vos lo dorais; donde otro rey desmaya, vos os esforzais». Pues bien,
en la estrofa precedente a ésta, el descarado trovador se permite lanzar varios piropos a
la reina, declarandole su amor, segun el uso cortesano: «... y vos, sefiora reina cumplida
y alegre, Emperatriz, no creais que nadie me aparte de quereros bien, antes digo
descubiertamente que soy vuestro vasallo, ya esté en llano, ya en desierto».'** La mayor

154 «Un Sirventes Ai En Cor a Bastir», en M. de Riquer, Los trovadores, I, nim. 96, pp. 539-540; y El
trovador Guilhem de Bergueddn y las luchas feudales de su tiempo, Castellon, 1953, p. 38; M. Mila y
Fontanals, De los trovadores, p. 308. Véase también la Vida de Guillem de Bergadan en Biographies des
Troubadours. Textes provencaux des Xllle et XIV siecles, eds. J. Boutiére y A.H. Schutz, Paris, Nizet,
1964, p. 282b.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 91

parte de estas composiciones, segun los usos cortesanos de la época, son evidentemente
adulatorias, sin duda con la finalidad de obtener las mercedes del elogiado, pero esto
no quita que los autores fuesen también llevados de una auténtica admiracién y, por
tanto, que sus poemas sean un reflejo de la realidad que contemplaban.

Una de estas composiciones laudatorias de la reina se la debemos al trovador
Ramoén Vidal de Besalt que en su obra Unas novas consign6 un cuadro completo del
recibimiento que la corte de Alfonso VIII deparaba a la musa provenzal. En ella,
describe minuciosamente una escena de entretenimiento juglaresco en la corte, y
cuenta como entr6 dona Leonor en el salon ricamente ataviada, dejdndonos al mismo
tiempo plasmada en sus versos la imagen de la reina ante la corte:

Quiero contaros unas nuevas que oi recitar a un juglar en la corte del rey mas sabio que
hubo jamas de ley alguna, del rey Alfonso de Castilla en quien se hallaban regalos y
dones, juicio, valor y cortesia, ingenio y caballeria, a pesar de no ser ungido ni sagrado
[alusion al de Francia], coronado de prendas, de sentido, de lealtad, de valor y de proeza.
El rey mando6 reunir en su corte muchos caballeros, muchos juglares y muy ricos
barones; cuando toda la corte estuvo reunida llegd la reina Eleonor; ninguno antes habia
visto su persona. Venia ceflida estrechamente en un manto de una tela de seda bueno y
bello, al que se da el nombre de ciclaton; era rojo con una lista de plata y llevaba bordado
un ledn de oro.'*® Saluda al rey y luego se sienta en otra parte, algo alejada de él. En esto
ved llegar estrepitosamente a un juglar que, puesto en presencia del rey, franco y de buen
talante, le dijo: “rey, emperador de prendas, yo he venido de esta manera hasta vos, y os
ruego si os place que sea oido mi asunto”. Y el rey dijo: “mi amor ha pedido el que hable
de aqui adelante, hasta que ¢l haya dicho cuanto le acomode”. [El juglar entonces cuenta
una aventura acaecida en la tierra de que acaba de llegar, a un vasallo aragonés llamado
Alfonso de Barbastro; la narracion se dilata con un cuento apicarado, que pareceria una
pagina del Sendebar, cuajada de engafios femeninos, si no pretendiera dar a éstos alguna
justificacion en la conducta del marido; el sefior de Barbastro prueba neciamente con
celos injustos a su mujer dofia Elvira, y ésta, ofendida, se entrega a su amante don Bascol
de Cutanda, el mejor caballero aragonés, dandose mafia para dejar al marido afrentado
y contento. Concluida la narracion, dice el rey]: “Juglar, tengo por buenas, agradables y
bellas las nuevas, como también a ti que me las has contado, y mandaré que te den tal
sueldo para que conozcas cuan verdad es que me agradan las nuevas y quiero que entre
nosotros reciban el nombre de Amonestacion de celosos [Castia-gilos]”. Terminado que
hubo el rey sus razones, no quedo en la corte baron, caballero, doncel ni doncella, ésta

135 El «ledn de oro» que, segun el poeta, llevaba bordado en el manto dofia Leonor, probablemente era

la pantera o leopardo heraldico de los Plantagenet. Para el uso de sedas y brocados de origen andalusi en
la corte de Castilla, cfr. M.J. Feliciano, “Muslim Shrouds for Christian Kings? A Reassessment of
Andalusi Textiles in Thirteenth-century Castilian Life and Ritual”, en Under the Influence: Questioning
the Comparative in Medieval Castile, ed., C. Robinson and L. Rouhi, Leiden: Brill, 2005, 127-131.



92 H. Salvador Martinez

ni éste, aquél ni aquella, que no se entusiasmase por las nuevas, no las alabase por buenas
y no entrase en deseos de aprender la Amonestacion de celosos.'>

Prescindiendo de muchas otras conclusiones que puedan sacarse de este texto,
es evidente que en todo ¢l predomina la practica de aquel estilo cortesano que hemos
definido como curialitas, tanto en el elogio que el trovador hace del rey como en la
elegancia de la reina. { Cuando tuvo lugar esta velada? A juzgar por el tono del poema
y el hecho de que el rey mandé reunir en su corte muchos caballeros, muchos juglares
y muy ricos barones, asi como por la intervencion del rey al final de la recitacion,
debemos pensar que la fiesta debio tener lugar con ocasion de algiin evento feliz e
importante y desde luego en vida de Alfonso VIII y su esposa dofia Leonor. Se han
propuesto varias fechas, pero creo que solo dos retinen las caracteristicas sobredichas:
julio de 1188, con ocasion de la curia de Carrion y los festejos para celebrar los
esponsales de Berenguela con el principe Conrado Hohenstaufen, y, con mayor
probabilidad, después de la gran victoria de las Navas de Tolosa en 1212."*” Desde
el punto de vista literario, el didlogo entre el juglar y el rey al final de la composicion,
junto con la imposicion del titulo a la misma por Alfonso VIIL, me parecen otra
muestra de otros tantos juegos poéticos que caracterizan la artificiosidad de este
género literario, pero son también un buen indicio del nivel de formacion literaria del
rey y su corte y una manifestacion mas de la cortesia.

La vida cortesana en la que, tanto o mas que en las veladas palaciegas se
manifestaba el estilo de vida que hemos definido como curialitas, eran los banquetes,
por su elegancia y buenas maneras. Nuestro excepcional testigo, el canciller Diego
Garcia de Campos, en una pagina llena de agudeza e ironia, nos ha dejado un cuadro
incomparable de lo que eran aquellos elegantes festines:

Efectivamente, alrededor de la mesa hablamos mas brevemente que cuando nos sentamos,
ano ser que, en alguna ocasion, nos detenga la agradable extension de la materia que nos
ocupa en aquel momento. Pues si alguna vez nos ocurre esto, se detendra a los convidados
un momento, como en cola, antes de pasar a la sala con admirable suavidad. Sin duda, las
mesas se ponen rapidamente, se disponen con artificio, se colocan honestamente, se
arreglan con gracia, se adornan artisticamente, se abastecen opiparamente, se sirven con

136 Sobre el poema Castia Gilos del trovador catalén Ramon Vidal de Besald, cfr. H. Field, ed., Ramdn
Vidal de Besalu. Obra poética 1. Anonim. Castia Gilos, Barcelona, Curial. 1991; Castia-gilos [
Amonestacion de celosos), ed. 1. Cluzel, L école des jaloux (Castia Gilos). Fablieu du Xllle siecle, Paris,
Amis de la Langue d’Oc, 1958, vv.16-15, p. 22; M. Raynouard, Choix de poésies originales des
troubadors, 111, pp. 398-413; M. Mila y Fontanals, De los trovadores, pp.125-126; J. Rodriguez Velasco,
trad., Castigos para celosos, consejos para juglares, Madrid, Gredos, 1999, pp. 90-94.

37 Cfr. A. Arizaleta, “La Chronica regum Castellae: aledafios de la ficcion”, e-Spania, 2 décembre,
2006, p. 6.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 93

alegria, se disponen discretamente, se vuelven a colocar modestamente, de modo adecuado
al tiempo y al lugar. A los que vienen a la mesa les place, por este orden, el decoro en los
asientos, la blancura en las servilletas, el esplendor en las copas, el brillo en los platos, en
las tortas la elegancia, en los vinos la afluencia, en los brindis la modestia, en la comida la
abundancia, en las bandejas la abundancia, en los panes la diversidad, en las frutas el
numero, en los criados la celeridad, en los sirvientes la alegria, en los comensales una
taciturnidad afectada, en el presidente una graciosa serenidad. Se exhibe en las mesas una
reverencia con honor, y el adormo de los comensales con decoro. Que no se siente aqui
ninguno que critique a las personas o a los tiempos, 0 que escarnezca a los principes, o que
enlode a los prelados, o que rebaje a las o6rdenes, o que desprecie los alimentos, o que diga
mal de los ausentes, o que se burle de los presentes, o que adorne sus gestos, o que tienda
trampas con palabras, o que ande a la caza de silabas o acentos. Que no se siente aqui
ninguno que haga mal como se hace en cierta tierra conocidisima por esto, que dispare
indirectamente, casi bromeando, odiosas pullas y burlas corrosivas. Pues de este modo la
bufoneria, que no corresponde al caso, se proscribe de entre los comensales: asi la
mordacidad con amargura es desterrada unanimemente casi bajo anatema. En efecto, solo
a asuntos serios se dedica toda la serie de la mesa, mezclados con alguna broma, dicha con
gracejo, a fin de recrear (pp.174-175).

Después de leer esta pagina latina (aqui en castellano) de auténtico primor
literario, a uno no deja de asaltarle la idea de si el culto canciller no estaria delirando
cuando la escribid, pues parece increible que, en medio de una sociedad ruda y guerrera,
se pudiese hallar tanto refinamiento en la preparacion de las mesas y en los modales y
la conversacion de los comensales, y tanta argucia en su presentacion.'>® La
descripcion, verdadera o imaginada, revela el artificio y la belleza con que el canciller
quiere ilustrar la curialitas de la corte alfonsi. La convivialidad del ambiente, el
comportamiento digno y decoroso de comensales y sirvientes, la elgancia y el decoro
en la conversacion, segun las normas de la moderacion en la facetia, ya que esta es una
cualidad de la cortesia que debe usarse moderadamente para que la dignidad, madurez
y gravedad del cortesano no se vea comprometida («Est igitur quod est mirum. in ipsis
iocis maturus, in riso modestus»). De hecho, Diego Garcia esta proscribiendo al tipo
de cortesano que hace el ridiculo, usando gestos grotescos y chanzas inmoderadas,
impropias del curial modesto y agradable. Dicho comportamiento para el canciller
representa una violacién del concepto aristotélico de la recta razén que impone evitar
los extremos, controlando los impulsos que sobrepasan la medietas (ne quid nimis) de
la que hablamos més arriba.'*’.

158 Este mismo refinamiento en el comportamiento lo hallaremos codificado casi siglo y medio mas

tarde en la Segunda Partida en las instrucciones de los ayos de los principes (I, VI, 5y I, V, 36; II, V
2y VII, 6).

159 El arte de hablar “apuestamente” es fundamental en el concepto alfonsi de cortesia que debe poseer
todo cortesano, empezando por la persona del rey, porque el habla es lo que distingue al hombre racional



94 H. Salvador Martinez

Contrariamente a lo que propalaron algunas crénicas tardias, la finalidad de esta
exposicion sobre los recibimientos, las comidas y los comensales no fue divulgar la
disipacion del rey, el cual en su juventud, segun dichas crénicas, habria pasado a
través de una etapa de vanidades, llevando una vida disoluta en banquetes, cacerias,
rodeandose de juglares y otras gentes de la farandula que le distrajeron de sus
empresas militares que le habrian llevado a la derrota de Alarcos.'® Nada de todo
esto se insinua en la obra del canciller. Antes bien, el objetivo de la exposicion me
parece un intento, como en la composicion de Vidal de Besalt, de presentar la vida
intima de la corte, en sus fiestas mundanas y en sus veladas juglarescas, como la
manifestacion de aquel estilo de vida cortesano que era practicado por todos sus
miembros. No obstante, hacia el final del fragmento, Diego Garcia, en su vena de
severo moralista, no deja de fustigar comportamientos impropios de un banquete
cortesano, declarando «casi bajo anatemay la bufoneria, la mordacidad y el sarcasmo,
que sobrepasan el uso de la razon y la medietas.

La reprobacion que aparece al final del fragmento nos lleva directamente a otro
aspecto no menos fundamental del concepto de cortesia que tenia Diego Garcia, el
de la mala o falsa cortesia, que predominaba en su época. Esta falsa cortesia se
caracteriza por la superficialidad en la moda, hecha de apariencias externas y, en
general, de innovaciones ridiculas en las costumbres, de las que hablamos mas arriba.

El objetivo de esta critica de las costumbres no es otro que poner de relieve
coémo, por ejemplo, las modas en los peinados masculinos y los excesos en los
vestidos y adornos femeninos representan las consecuencias de la practica de la falsa
cortesia que lleva al debilitamiento de la moralidad social y al afeminamiento de los
hombres, conduciéndolos a la homosexualidad (p. 195). Para Diego Garcia el ansia
de modernidad, de estar al dia en la moda, representa un paso mas hacia la
degeneracion en las costumbres. Como amante del pasado, toda innovacion
desordenada le irrita: «Escribo, asi, cuando todo el mundo degenera, desde los mas
altos principes a los mas bajos campesinos idiotas del género humano» (p. 195). Estas
son también las consecuencias de la falsa cortesia en todos los niveles sociales: «No
responde el maestro al discipulo, el sefior al vasallo, ni el prelado al subdito» (p. 197).

del bruto: «Habla y razén es cosa que aparta al hombre de los otros animales, y como quiera que nazca
del entendimiento, no se puede mostrar sin palabrax» (Partida II, VII, ley 7).

160 La leyenda de sus relaciones con la hermosa judia de Toledo es parte de esta campafia de
desinformacion antialfonsina. Cfr. D. Nirenberg, «Deviant Politics and Jewish Love: Alfonso VIII and
the Jewess of Toledo», Jewish History, 2007, pp. 15-41; E. Eizenberg, «Una judia muy fermosa: The
Jewess as Sex Object in Medieval Spanish Literature and Lore», La Corodnica, 12, 1984, pp. 187-194.



LOS PUEBLOS DE EUROPA
Eticay etnografia

A pesar de que, como se dijo, Diego Garcia divida el cuerpo de la obra segun el

criterio del ntimero siete, su ntimero preferido es el cuatro, por ser el fundamento y

principio constitutivo del universo.'®" De hecho, cuando explica la organizacién
estructural del «Prologo epistolar», que contiene lo que pudiéramos llamar la guia
ideologica de toda la obra, insiste en estas cuatro razones que tuvo para escribirla:
«Primero, ;para quién escribo? Segundo, ;cuando escribo? Tercero, jpor qué
escribo? Cuarto, ;de qué escribo?» (p. 161-162). Dicho prologo, de importancia
singular por representar el fulcro en el que se apoya la entera obra, esta estructurado
a manera de cuatro respuestas a estas cuatro cuestiones que constituyen el meollo
del prologo y de la entera obra.

En el proceso de responder a la primera cuestion («;para quién escribo?»), como
vimos, teje el gran elogio de D. Rodrigo. La respuesta a la segunda, «;cuando
escribo?», es la que aqui nos interesa explorar, pues en ella se ocupa de la historia
contemporanea, dando a Planeta una dimension politica inesperada en una obra de
inspiracion ético-teoldgica. De la tercera y la cuarta pregunta nos ocuparemos
brevemente mas adelante.

Dice, pues, Diego Garcia del tiempo en que escribe:

Sobre el segundo articulo del que habia prometido tratar, es decir, “;ctiando escribo?”,
me limitaré a una forma de compendio, porque si lo tratase prolijamente se evaporaria
el contenido. Si alguien se propusiese tratarlo, no sucintamente, sino en detalle,
compondria no un prélogo sino un volumen...

Prosiguiendo, pues, declararé de forma resumida, el estado o la desgracia, o, mejor dicho,
el ocaso de los hombres modernos, no para insultar, sino para aconsejar, no
satiricamente, sino admonitoriamente, declarando fielmente cuando escribo. Escribo,
pues, en el afio de la Encarnacion del Verbo de 1218. Cuando, segun el Apdstol, esta
para llegar el fin del mundo y jojala llegase! Cuando se enftio la caridad de muchos, si
alguna queda. Cuando los hombres se aman a si mismos, pero no aman a los demas, ni

161 Tal es su devocion al cuatro que llega a declarar: «Sane ut quaternarium non offendam stilum ad

septenarios non convertam» [«En verdad, no me convertiré al estilo septenario para no ofender al
cuaternario»] (p. 167).



96 H. Salvador Martinez

son amados. Cuando, si no se abrevian los dias a causa de los elegidos, nadie se salvara.
Escribo cuando las siete virtudes estan marchitas como rosas y lirios y, por el contrario,
los siete vicios reverdecen como la cicuta o el abrojo. [. . .] Escribo cuando la prudencia
se disipa. La temperancia delira. La fortaleza titubea miserablemente debilitada. Escribo,
asi, cuando la obstinada soberbia se exalta contrariamente de lo que se indic6. La
macilenta envidia roe fieramente a los inocentes. [...] Cuando universalmente todo bien
se encuentra disminuido y todo mal alzado e inflado (182).

La respuesta a la segunda pregunta no es mas que una critica, no tan sumaria,
como dice, del estado de la sociedad de la época que ha decaido en sus costumbres
como resultado de haberse apartado de los preceptos religiosos. «Y para empezar
por la casa del Sefior, diré que escribo cuando casi toda religion y su profesion
peregrina» (p. 183).

Lo que sigue es un ataque implacable contra la corrupcion en las érdenes
religiosas, para pasar a continuacion a la jerarquia de la iglesia, describiendo en un
lenguaje verdaderamente procaz los vicios de los obispos, los cuales, dice, son
lujuriosos, avaros, engreidos, ignorantes y, en pocas palabras, «son mas conocidos
por los vicios que por sus nombres: hay tantos obispos como ladrones»:

De los muchos que he conocido, a muy pocos tocaria; no asienta bien al obispo la agreste
rusticidad asnal. Porque no sé como pueda reconocerme en el pecho de semejante bruto,
el cual no se da cuenta que es hombre [...]. Disgusta a Dios y a los hombres el prelado
miserablemente idiota, porque jamas el agua sucia sera absorbida por el aire hasta las
nubes; y el que bebe de pozos emponzofiados y de rios contaminados jamas podra
degustar las delicias de las fuentes argénteas de la lengua latina. (p. 185).

En este tono de solfa sigue durante varias paginas mas, en las que, con un
lenguaje crudo, cargado de imagenes y comparaciones retorcidas y deformadas,
describe Diego Garcia la figura de un obispo verdaderamente absurda y
desvergonzada, hasta que llega a un cierto punto en que dice:

Si no temiese ofender los oidos de aquel para el que escribo, si no temiese ofender la

honestidad de la materia de la cual escribo, o la belleza del codice en el que escribo, si

no quisiera perdonar la propia vergiienza del que escribe, pintaria un cuadro digno de mi

mismo que no seria menos conocido de la pagina que de la persona. De todas formas,

para no detenerme sobre las malas costumbres de los hombres perversos, mientras
exploro el estilo tanto de Enodio como de Sidonio, imploro la ayuda del ajenjo, del libelo



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta

manefeao qualsF DU PeCToTe e mEOfiar-uife & pongmnd
nw.&mymmwmwpmadm
mmﬁmmwmmqkw
1 PRI LGOS DU GUAT AUDIE: 0 quoq; DT ettt o
lane mifemtnit YHOLOTLA mmquam bl aquam iRl @ i
actse Apfobw:qu fonmes aigenmos et dlume puris wekems i, Bl o3 §
106 Lanm doquuiTion guftnr-€; quat 4b opofim tmrronm g g é@
uwmmmwammmm
Dt R efanTyqued nel ctiofe MognanoTs meume fapal, Ry

am-uelquiod ¢tk detine nonnm bewrtios pramens. Sophifheurite,
: umqmctmaqummmsmwﬁucﬁcy
fagaro pEmonto aucfun anieans whus exlie quisgiid @y
omm e nepons o quendum ponmficn puud oz
unm cmowum-udatton 3 avTandum. S folts nEPOTIL
nom et cfe 1A T ANS e et Plaodm Rus noerd
mwmmmmvw.}nwmmw
fammwm1maumnwmmw !
i Qrpofime oPIuREw-0 =)

Loz fervinus. auatus efequod oft oppufing BLAdICT R NI
qﬁmmuq%wmmmmm-bm ®
*Wﬂibmmmumrmm

:u:mw oié prancyus matia 0 epie Nt et eos non Fomn?
mmozanbum. Suffieun § unis P pib deducous mnaduIR- UL
1 ¢0 folo breut et Gmunaran Ozm P AU ATIUAE.
@um ¢t fir quak et equICe:VRmTINA O TPl trTftL.

r
7

~ Biblioteca Nacion_a’_l&eéépaﬁf

s e

fol. 14r. Imagen de un obispo devorado por dos monstruos.



98 H. Salvador Martinez

injurioso, sin renunciar a la sierra satirica de acerados dientes; pues, para pintar
rapidamente la deformidad de la forma me bastaran Parrasis y Apeles (p.186).'6?

A Diego Garcia le parece como si la pluma se negase a seguir escribiendo o la
belleza del codice en que escribe se negase a recibir tanta inmundicia como la que
esta por echarle encima. Lo que pinta a continuacion, siguiendo a Parrasis, es el
caracter de:

... un obispo desvergonzado que confiesa publicamente no saber quién ha sido su padre,
mas que estaba seguro de que era hijo adulterino, como proclamaba publicamente su
madre. La opinion del publico, sin embargo, era que, tanto si era hijo de un monje o de
un candnigo, de un presbitero o de un arcipreste, no tenia importancia, lo cierto era que
habia sido engendrado, tras repetidos asaltos furtivos, como hijo de fornicacion; y hasta
un ciego ve que, como dice la ley, “el padre es el que demuestran las nupcias” (p. 189).

Es evidente que Diego Garcia tiene una animosidad particular contra los obispos
a los que fustiga sin piedad ni consideracion alguna por ser los demoledores de la
Iglesia.'® Cabe pensar que, como canciller, habria tenido roces violentos con algunos
de aquellos seflores obispos que se presentaban en la corte con pretensiones y demandas
inaceptables, recurriendo a argumentos que al culto canciller, al que ciertamente no
ganaban en cuestiones canodnicas o teologicas, le debian parecer ridiculos por la
ignorancia de aquellas materias que ¢l habia estudiado en Paris y en las que ciertamente
no le ganaban. De hecho, sefiala concretamente a los que «fugientes curias indefesse
persequitur» (p. 185) y alos que obraban contra los sagrados canones (p. 406). «Entre
los pasajes mas duros, escribe Alonso, tal vez sea aquel en que describe la Iglesia como
Eversa per prelatos. Reversa per scholares. Conversa per claustrales. Al contraponer
las virtudes de los “escolares” y “claustrales” a la perversidad de los prelados, no duda
en afirmar: “salva la magestad del papa, no por eclesiastico, sino por la reverencia
singular que se debe al privilegio de la monarquia, casi todos los demas que ocupan
una catedra episcopal, siento decirlo, o son sacrilegos u ordenan sacrilegos» [«Salva

162 Parrasis (Parrhasius) célebre pintor griego nacido en Efeso, siglo V a.d.C., fue conocido como el

gran maestro del disefio. Su técnica consistia en pintar el contorno de la figura sin pintar la masa del
cuerpo. Diego Garcia quiere darnos una pintura esquematica del obispo corrupto, sin pintar toda su forma
corporal, al estilo de Parrasis, y no como hubiese hecho Apeles (s. IV a.d.C.).

163 Las paginas 189-193 contienen una parodia incontrolada, de tono no solo irénico sino hasta
sarcastico, de un obispo al que considera, para concluir: «Zaceo propter moram quod iste solus
prelatorum omnium est amurca, clericorum omnium fex extrema, totius Europe sentina; totius seculi
lues egra...» [«Omito por su prolijidad el hecho de que solo éste es la letrina de todos los prelados, el
excremento mas despreciable de todos los clérigos, la cloaca de toda Europa, la mas infecciosa pestilencia
del siglo » (p. 191)]. Parece como si por la pluma de este corrosivo moralista corriese toda la hiel que
tenia dentro contra la corrupcion en las altas esferas de la Iglesia.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 99

magestate papalis orchestre, cui propter privilegium monarchie debetur reverencia
singularis, fere quecumque inferior pontificalis cathedra, unde doleo, aut sacrilegum
invenit aut facit»(p. 114 y 405)]. ;Podia escribir nada mas devastador contra la
totalidad de la jerarquia eclesiastica?'®*

La afirmacion esperanzadora de que seran los nuevos scholares y los claustrales
los que rescataran la Iglesia de prelados corruptos tiene un significado muy particular
en el texto de Planeta cuando se la relaciona con aquella otra afirmacion de Diego
Garcia: Scholares sunt clerici [los escolares son clérigos, es decir, estudiosos],
pronunciada en el libro VI, dedicado al tema del «alma fiel».'®

Fue en el amplio contexto de comentar la advocacion que se lee al final de las
lecciones del Primer Nocturno del Triduo de Semana Santa: Therusalem, Iherusalem
convertere ad dominum deum tuum. [;Jerusalén!, jJerusalén!, vuelve al Sefior tu
Dios], cuando Diego comenta estas palabras, diciendo:

... la pagina sagrada estd montada sobre cuatro ruedas. La primera, es el sentido literal;
la segunda, es el moral; la tercera, es el alegorico; la cuarta, el anagogico. Estas cuatro
ruedas nunca han rodado mejor que en esta palabra: Jerusalén; pues Jerusalén es:
literalmente, una ciudad terrena; moralmente, el alma fiel; alegdricamente, la iglesia
militante; anagogicamente, la iglesia triunfante. De estos cuatro sentidos de la palabra,
ademas de muchos otros, se sigue que la palabra Jerusalén se compone de cuatro silabas”
(pp- 400-401).

Después de haber explicado los dos primeros sentidos (literal y moral), se
concentra en el alegorico, es decir, el de Jerusalén como iglesia militante, «contrariada
por los herejes, pervertida por los pseudo-cristianos, derrocada por los prelados,
restaurada por los scholares, vuelta a su primitivo estado por los claustrales» (p. 404),
procediendo a exponer el pasaje recordado mas arriba por Alonso:

La Iglesia, dice, es contrariada por los herejes, no por los que actualmente la impugnan,
pues éstos no son miembros de la Iglesia y, como ensefia el Apdstol, no juzgamos de los
que estan fuera (I Cor. 5, 12), sino de los que estan dentro. Estos son los prelados que,
jay dolor!, la derrocan; de tal manera que, salva la majestad del papa, a la que por el
privilegio de monarquia se debe una reverencia particular, casi toda otra catedra
pontificia inferior, o se halla ocupada por un sacrilego o lo convierte en tal. El hombre

164 No menos caustico fue con los cardenales de la Curia Romana:

Cuando Roma omnipotente es devastada por los cardenales mas sutilmente que por los césares; sin
armas la aterrorizan, sin espadas la hieren, sin palma vencen, sin victoria se coronan, sin Marte la
matan, sin muerte la entierran, sin milagro la resucitan a la que sin espada mataron (p. 196).

Por lo que se refiere a los “claustrales” probablemente se esté refiriendo a los Dominicos con cuyo
fundador Diego Garcia se hallaba emparentado (cfr. Planeta, p. 265 y ss.).

165



100 H. Salvador Martinez

santifica el lugar, no el lugar al hombre. Ni Adan pudo defender el paraiso, ni Lucifer la
boveda del cielo” (p. 405).

En verdad, la Iglesia es restaurada por los escolares. Estos son los que arrojados al fuego
no se queman. Los que tienen un pie en el mundo y la mente en el cielo. Los que con el
pie aplastan lo terreno y con la boca aspiran a lo eterno. Que sobrevuelan las dignidades
mundanas por las virtudes de la pluma. Que se ejercitan en los estudios. Que se afligen
en vigilias. Que no comen el pan ocioso. Que no viven para comer, sino que comen para
vivir. Que traducen las escrituras con Jeronimo. Las referencias con Ambrosio. Las
discuten con Agustin. Las revuelven con Gregorio. Siguen a Jerénimo en las
traducciones, a Ambrosio en las exposiciones, a Agustin en los debates, al glorioso
Gregorio en los morales y en otros temas a otros santos padres; y, finalmente, lo cual es
ain mas importante, refrenan la malicia de los prelados. Con éstos tiene la Iglesia una
deuda, pues a éstos principalmente les debe que no haya sido totalmente destruida por
los prelados. Los escolares, después de los largos estudios del gimnasio y de las brumas
matutinas, moderando un poco el estudio, no en el corazén sino en el cuerpo, son hechos
las columnas indefensas de la casa del Sefior. El verdadero escolar parece que ha
contraido un hermoso matrimonio con las letras; de tal manera que se dice: “vive para
aprender y en el mismo instante de la muerte desea tener un libro en la mano derecha”
(pp. 406-407).166

(Qué habia de real y qué de hiperbolico en este elogio de los scholares y en la
devastadora diatriba contra la jerarquia de la Iglesia? El mismo Alonso se encargd de
cortar las alas a las generalizaciones derrotistas de Diego Garcia, poniendo de relieve
el nimero de prelados sabios y santos contemporaneos del canciller (Intr. pp.116-
118). Por otra parte, sabemos, y el mismo Diego lo confiesa, que en su obra
frecuentemente habla retéricamente, tratando de hacer estilo o, como se dijo, usando
un lenguaje provocador, tipico de los predicadores populares de la Edad Media. La
prueba de que esté usando un lenguaje retorico en muchos de estos pasajes la tenemos
en el hecho de que la dureza de algunas frases esta contrarrestada por enérgicas
afirmaciones contrarias.'®” Por otra parte, de la lectura del Planeta se infiere también
que probablemente otras fuerzas e influjos externos pudieron condicionar la
sensibilidad ética del canciller. En sus dias eran muchos los que llevados por la lectura
del Evangelio de los Nazareos (mencionado también en Planeta), creian, como

166 Cfr. Supra, p. 49.

167 Defendiendo en otra parte de su obra la tesis de la existencia de buenos prelados y otras personas
santas de su época, escribe: «Ubi sunt illi miseri, illi vaniloqui et linguosi, ex sola rusticitate loquaces, ex
sola invidia detractores, ex sola egestate divites, ex sola inopia copiosi, nostrorum obtrectatores
temporum, qui non solum homines set et terras et tempora suggillantes, impudenter sompniant et
impudencius cantant antiqua tempora prelatis pocioribus decorate» (p. 165).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 101

consecuencia de la corrupcion en la Iglesia, en el inmediato fin del mundo, reforzando
sus creencias en las varias interpretaciones patristicas (Eusebio de Cesarea, San
Jerénimo, y otros) de este libro esotérico, considerando cercano el juicio final y que
Dios habia dado suelta al demonio (p. 369).

El ilustrado canciller, a pesar de sus solidos conocimientos teologicos y sus
repetidas muestras de racionalidad, parece, por lo que diremos mas adelante, haber
sido influenciado por estas corrientes milenaristas y esotéricas ya en la época en que
estudiaba en Paris. La creencia de que Dios hubiese dado rienda suelta al demonio,
en la mente de un duro moralista, podia ser también una posible explicacion de los
males de su siglo; por tanto, no le debi¢ resultar muy dificil adoptarla. Pero esto no
excluye que verdaderamente admirase también el nuevo movimiento intelectual de
los scholares girbvagos, estudiosos de las artes liberales, a los que probablemente
habia pertenecido en su juventud, los cuales, bajo la apariencia desalifiada de juglares,
mantenian un verdadero espiritu evangélico que a nuestro distinguido canciller
alentaba en su ideal de restaurar la integridad de la jerarquia eclesiastica y la
moralidad en la sociedad.

Dicho esto, como preambulo, el objetivo principal de esta seccién no es la
exposicion de la corrupcion en la Iglesia y su jerarquia, sino explorar el contenido del
Planeta como instrumento 1til para llevar a cabo un sondeo de la sociedad en que
vivio Diego Garcia y llamar la atencion sobre los intereses etnologicos del canciller,
el cual, no cabe duda, «fue un hombre de mucho mundo, y sus alusionees son de
mucha estima, si se acierta a darles su verdadero valor» (M. Alonso, Intr. p. 118).

Por sus viajes y estudios, como se dijo, Diego habia adquirido unos
conocimientos nada ordinarios del mundo europeo y sus hombres. Como es natural,
conocia particularmente bien a los espafioles con los que convivia y a los franceses
con los que habia compartido estudios e intereses intelectuales. Espaiia le era muy
familiar y, desde luego, su obra refleja un conocimiento extraordinario de todas sus
gentes, dando meticulosos particulares sobre el caracter, costumbres y lengua.

Sin pretender entrar en la cuestion de las influencias parisinas o francesas en
la formacién intelectual de Diego Garcia y de la ordenacion de su obra bajo el lema
de origen francés Christus vincit, Christus regnat, Christus imperat, compartimos
con Adeline Rucquoi el parecer segin el cual el interés que los filosofos y los
astronomos de los siglos XII-XIII mantuvieron por el mundo natural y la razén
humana se compagina perfectamente con el que caracteriza a Diego Garcia de
Campos, que se centra en la etnografia, explorando las costumbres de los pueblos



102 H. Salvador Martinez

de la tierra, analizando a los numerosos representantes que frecuentaban la corte, o
que conocid en sus viajes.'®

Empezando, pues, por «el fin de la tierra» (Finis terrae), dice de los gallegos,
que se distinguian en el habla («in loguelay), evidentemente por ser distinta de la
suya, que era el castellano, y tal vez porque el gallego habia alcanzado ya un nivel
mayor de desarrollo que el castellano. La nacion que mejor conoce, después de
Espafia, es Francia y los franceses que, dice, podia identificarlos desde lejos, asi como
podia hacerlo también con los espafioles. Como agudo observador, de temple
ajuglarado y andariego, dice que a ambos pueblos los habia observado
particularmente en el modo de hacer bromas y contar chistes. En un pasaje en el que
abarca a todos los pueblos que vivian en Espafia y en Francia, dice:

Los arabes siguen a Palamedes por el amor que le tienen por su pericia en el juego del
ajedrez. Los franceses y los espaiioles, por el contrario, siguen a Gayo por su elegancia
en las palabras y la jovialidad; pero los franceses se adornan sucintamente con un alegre
compendio de palabras burlescas; mientras que los espafioles se glorian de toda una serie
de chistes que hacen reir (p. 197).'%°

De las caracteristicas somaticas, morales e intelectuales de las varias naciones
europeas, pasa al tema de la variedad de las lenguas de Espaiia, especialmente por lo
que se refiere a los nombres propios, sobre los que también tiene mucho que decir y
poco positivo. Diego Garcia debe haber sido un apasionado de la lingiiistica historica,
no solo por la variedad y riqueza de vocablos latinos que emplea, algunos verdaderos
neologismos extraidos del griego o del mismo castellano hablado. De manera
particular le interesa explorar el origen del castellano y tiene una idea muy clara del
mismo, aunque no diga que procede del latin, lo cual es obvio, sino de los varios
substratos de las lenguas iberas que lo precedieron.

jAy dolor! Espafia, ademés de haber sido devastada inconsolablemente por guerras
internas, se lee que ha sido frecuentemente ocupada por desconocidos aventureros. De
ahi, las huellas de una gran diversidad de lenguas que, como reliquias y fragmentos de
idiomas, todavia hoy conserva Iberia, en los apellidos ocultamente y en los nombres
propios de forma evidente. Hay aqui de hecho, algunos nombres que conservan la forma
romana, otros la francesa, otros la teutonica; algunos la gotica, otros la griega, otros la

168 A. Rucquoi «La royaute sous Alphonse VIII de Castille», pp. 238-239; y «El Rey Sabio: Cultura
y poder», pp. 77-87.

169 En el mismo pasaje Diego Garcia habia explicado anteriormente como el curialisimo griego
Palamedes, durante el asedio de Troya, invento el juego del ajedrez; mientras que el romano Gayo Lelio:
“locosam verborum seriem et facetias et schemata, non magis lepide quam delectabiliter prorrogavit”

(. 171).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 103

arabiga; otros conservan de varias formas la barbara, tanto de los suevos, como de los
vandalos y de otros que no sabria decir como la introdujeron. De tal manera que hoy, si
no me avergonzase en decir la verdad, raros son los nombres de varones que viven entre
los Pirineos y el mar Tirreno, que lleven solo el componente de la lengua natural, que
tengan el sabor de los antiguos nombres, sin que hayan sido adulterados los nombres
primitivos, que nuestros mayores Lucano y Séneca, Quintiliano y Ladrén, Prospero y
Orosio, Isidoro y Leandro, si resucitasen, reconocerian (pp. 180-181).

A pesar de que manifieste una verdadera aversion por los nombres que no son
auténticamente castizos de «la lengua natural» (p. 181), no obstante, cuando se trata
de interpretar el significado del nombre de su elogiado, Rodericus, que admite no ser
hispano sino gético o teutonico («Nomen autem quantum conicio magis est gothicum
vel teuthonicum quam hyspanumy), dice que, a pesar de ello, nunca un nombre ha
calzado tan perfectamente a la persona que lo lleva; de ahi que se deshace en
especulaciones filologico-biblicas para exponer la sublimidad alegorica de dicho
nombre, empezando por el hecho de que se compone de cuatro silabas, lo cual indica
la perfeccion de la persona que lo lleva, asi como su integridad moral.'”® Hablando
de la primera silaba (Ro) escribe: «... empieza hermosamente como Roma y Romulo;
porque después de Roma o Romulo y del Romano pontifice, no vive nadie que le
anteceda» (p. 180). Y por lo que se refiere a la silaba final (us), dice: «Rodericus es
un nombre barbaro o trastocado por los barbaros con una terminacion latina; entre
los godos o teutonicos significa reino rojo; lo cual quiere decir que, entre ellos, dicho
nombre no solo es respetable, sino clarisimo e ilustrex» (p. 181)."”! De hecho, contintia
alegorizando, en tiempo del rey godo Rodrigo: «tuvo lugar un reino rojo por la sangre
de los catodlicos sacrificados; y durante el tiempo del obispo Rodrigo hay también un
reino rojo por el rio de sangre de los gentiles muertos [en las Navas de Tolosa]. Lo
que lamentablemente se perdi6 en tiempo del rey Rodrigo, ha sido gloriosisimamente
restaurado en el tiempo del obispo Rodrigo» (ibidem). Esta ultima reflexion le lleva
aun emotivo recuerdo de la batalla de las Navas de Tolosa como gloria propia y sobre
todo de su elogiado.

Tras esta digresion sobre el origen de los nombres, pasa sin interrupcion a
exponer las condiciones sociales y politicas de su tiempo en las varias regiones de

170 Hoc autem nomen Rodericus licet frequens et usitatum sit pluribus coomune, nusquam tamen et

nunquam reperitur tam feliciter installatum. Quid ni? Allegoria nominis, a moralitate hominis et
anagogia numinis non discordat. Nomen quidem est unum, set per quatuor sillabas est quadrifidum
sive tetragonum, et per novem litteras propagatum... (p. 180).

Efectivamente, el nombre Rodericus, del antiguo germanico Hrodrick, es nombre compuesto de
hruod, que quiere decir fama, y rik, que quiere decir rey o caudillo; por tanto, segtin Diego, rey clarisimo
o caudillo ilustre.

171



104 H. Salvador Martinez

Espaiia y de Europa, dando asi rienda suelta a su dura critica a la corrupcion de las
costumbres en los varios estratos de la sociedad, empezando con una cierta region de
Espaiia que no ha querido identificar:

Sonrdjese aquella region, toda ella consagrada unicamente a la locuacidad; y si no se
sonroja, callese. Pide y no da. Roba y no restituye. Despoja y no recompensa. No paga
los mutuos. Locuaz, no maldiciente. Observa, pero no ve; jocosa, pero no alegre; arguye,
pero no corrige; reprende, pero no es diligente; subsana, pero no ama; sonrie, pero no
rie; impaciente, pero no compadece; muerde, pero no se compadece; interroga, pero no
escucha. Pide en publico lo que recibe, y entierra secretamente lo recibido. Es tan ingrata
de los beneficios que recibe que naturalmente no se cree obligada a repagarlos. Si el
beneficio es reciente, no lo reconoce; si es antiguo no lo recuerda. Si al que pide le das
inmediatamente, lo alegraste; si le das tarde, lo entristeciste; si le das mas tarde, lo
perdiste; si le das ain mas tarde o nunca, lo ofendiste. Se mueve cautamente si recibe,
va de vuelo a las delicias; si tardamente, va bostezando; si nunca, con furia y furor. Como
sea muy lenguaraz en el pedir, y muy veloz en recibir, y muy quejona en esperar y
olvidadiza en recompensar, pone en duda quién debe ser estimado como mas
imprudente, mas ambicioso, mas palabrero, o mas ingrato. ;Qué mas? Es tan prodiga en
dichos como mendiga en hechos. En aquellos es opulenta, en éstos vacia. En aquellos,
rica; en éstos, misera. En aquellos, diligente; en éstos, perezosa. En aquellos, fértil; en
estos, estéril. En aquellos, exuberante; en éstos, pedigiiefia. En aquellos, sobreabundante;
en éstos, mendiga. Facil en los dichos, dificil en los hechos. Rapida en aquellos, lenta en
éstos. En aquellos diligente, en éstos perezosa. Magnanima en aquellos, en éstos nula.
En aquellos, soberbia, en éstos, miserable. En aquellos, soberbia e inflada; en éstos, arida
y exanime; o para decirlo breve y sucintamente: en los dichos, lenguaraz; en los hechos,
deficiente (pp. 175-176).

En estos términos, y en otros aiin mas criticos, contintia la larga invectiva contra esta
region que en vano algunos estudiosos han tratado de identificar. La unica pista que
tenemos nos la da el copista del Ms. B, en una anotacion marginal, donde insintia que se
trataria de Catalufia, contrastando el comportamiento de los habitantes de esta region con
los de Castilla a los que siempre «ha engafiado cruelmente» («regionem illam crudeliter
deceperunt»). En la segunda parte de su ataque, Diego Garcia recurre a la autoridad de
las Escrituras y de escritores eclesiasticos (Boecio, Apolinar Sidonio, Claudiano) para
demostrar como la locuacidad y la avaricia son contrarias a la racionalidad del hombre
que es la propiedad que le distingue y le eleva sobre las bestias.' >

172 Notate igitur si potestis, qua vel quanta laude sit dignissimus qui in ratione vincit homines. in qua

homines bastias antecellunt (p. 177).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 105

Si de la caracterizacion de las varias regiones o provincias de Espafia pasamos
a las distintas partes de Europa, se notara enseguida que Diego Garcia tenia un buen
conocimiento del mundo, al mismo tiempo que no escatima criticas a todas y cada
una de las naciones que va repasando.

Dice don Diego que si navegamos por los cuatro climas'” del mundo y
visitamos las mas famosas provincias, veremos inmediatamente cual de ellas precede
a las otras en dones y carismas. A continuacion, intercala una larga digresion
impersonada por don Rodrigo, cambiando continuamente de la primera a la tercera
persona y recurriendo frecuentemente a la prosa rimada, con la finalidad de exaltar
una vez mas los extensos conocimientos de don Rodrigo de los pueblos de Europa:

[Don Rodrigo] conocié a todas las gentes que, por las cinco (sic) zonas del mundo, se
hallan esparcidas. Algunas las conocid y probd: unas, para aprobarlas; otras, para
rechazarlas; y aun otras, para acusarlas. Algunas las conoci6 para construirlas, a otras
para destruirlas, algunas para educarlas. Algunas las conoci6 para discutir de ellas; a
otras para educarlas; algunas las conocid no solo para mantenerlas en la mente, sino para
ocultarlas.

[Don Rodrigo] corrige o recomienda: a los gallegos por su lengua; a los leoneses por la
elocuencia; a los campesinos [de Tierra de Campos] por la mesa; a los castellanos por la
lucha; a los serranos por la dureza; a los aragoneses por la constancia; a los catalanes por
la alegria; a los navarros por la leola,'” a los narbonenses por la miniatura. Corrige o
recomienda: a los bretones por los instrumentos; a los provenzales por los ritmos; a los
turonenses por los versos; a los vascos por los pasajes; a los normandos por las
amistades; a los francos por la agilidad; a los ingleses por la astucia; a los alemanes por
la fidelidad; a los polacos por la calma. Corrige o recomienda: a los escoceses por el
estudio; a los irlandeses por la parquedad en las palabras; a los dacios por los bafios; a
los bohemios por la frigidez; a los flamencos por el aprendizaje; a los campanos [de
Champagne] por la guerra; a los vultranos [vulturnos?] por la hospitalidad; a los
hungaros por el latrocinio; a los borgofiones por la caza; a los rutenos por la
peregrinacion; a los vénetos por la navegacion; a los lombardos por la deliberacion.
Corrige o recomienda: a los romanos por el poder; a los toscanos por la alegria; a los
sicilianos por la gravedad; a los griegos por la madurez; a los pulleses por la fertilidad; a
los sirios por la santidad; a los asiaticos por la doblez; a los etiopes por la piedad; a los

173 Clima es palabra griega que quiere decir region, provincia y, seglin los griegos antiguos, los climas

eran siete (Vitruvio, lib. I), no cuatro, como dice Diego Garcia. Pero obsesionado con el cuatro, sin duda
esta pensando, y lo dice mas adelante, al hablar de una de las visiones de San Juan en el Apocalipsis, que
el mundo se compone de cuatro reinos: «el primero fue el de los babilonios; el segundo el de los persas;
el tercero el de los griegos; el cuarto el de los romanos» (p.179).

174 Leola, o Le-lo/a, cantilena, sonsonete. D. Rodrigo Jiménez de Rada, que era navarro, a quién dedica
la obra, sin duda entenderia la referencia.



106 H. Salvador Martinez

indios por la caridad. Corrige o recomienda: a los parisienses por la teologia; a los
bolofieses por la justicia [estudio del derecho]; a los salernitanos por la medicina; a los
atenienses por la filosofia; a los priscianos por la gramatica;!’® a los aristotélicos por la
dialéctica; a los nicomaquenses por la aritmética;'’® a los micaelenses por la musica!”’;
a los platonicos por la astronomia. Corrige o recomienda: a los arabes por la geomancia;
a los medos por la hidromancia; a los indios por la erimancia;!”® a los caldeos por la
piromancia; a los egipcios por la quiromancia; a los babilonios por la nigromancia.
Como quiera que la integridad de estas cualidades/vicios es arrastrada por las cuatro
partes del mundo por los cuatro vientos a las regiones, a los pueblos y a las personas para
que se mejoren o les obligue a mejorarse, es evidente que sus alabanzas y elogios, para
mayor consistencia, los empecé con el nimero cuatro (pp. 177-179).

Diego advierte que las observaciones precedentes sobre el origen de los nombres
hispanos y las caracteristicas de las varias naciones europeas han sido una inesperada
digresion que le ha desviado del esquema narrativo y que, a estas alturas del prologo,
debe concentrarse en responder a la cuestion: «;cuando escribo?», es decir, escribe en el
tiempo presente, afio 1218. Cuando, desde la perspectiva de la historia contemporanea,
la sociedad entera se encuentra en un estado de desintegracion civica y moral.

Aparte del lamentable estado de la jerarquia eclesidstica y de la corrupcion en
las monarquias y poderes politicos europeos, Diego presenta un panorama de la
historia social contemporanea verdaderamente demoledor, empezando, como se dijo,
con la corrupcion en la Iglesia, tema del que ya hemos hablado y al que dedica varias
paginas mas que no vamos a reproducir, sino que queremos centrar nuestra atencion
en los aspectos sociales que afectaban la corrupcion en las costumbres de las varias
etnias nacionales y europeas.

En un largo pasaje, que tiene mucho del etnélogo, Diego Garcia vuelve sobre
la respuesta a la cuestion que momentaneamente habia dejado, manifestando sus
amplios conocimientos de los hombres y las costumbres de su época:

Por otra parte, si esta larga digresion no engaii6 a la memoria, si bien recuerdo, en verdad,
escribo cuando casi todos los hombres se comportan mas bestialmente que las bestias,
asi se animalizan los brutos, que no tienen costumbres fijas, y las que mas habian deseado
prescribieron. [Escribo] cuando el profeta viene al caso: “El hombre que, cuando se halla
en honor no lo entiende, es comparable a los jumentos ignorantes, y se hace semejante a
ellos” [Ps. 48, 12] ... Cuando las costumbres de los hombres no moran entre los hombres

175
176
177
178

Seguidores de Prisciano, gramatico latino, h. 500 d.d.C.

Seguidores de la obra aristotélica Etica a Nicomaco.

Se refiere sin duda a la musica de los monjes de Mont-Saint-Michel.
Seguidores de Eris, diosa de la Discordia.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 107

y, cuando no tienen domicilio seguro, peregrinan. [. . .] Cuando los hijos no hacen patria,
sino que se expatrian, sin observar ni las costumbres de sus padres ni las de su patria.
Cuando algunos cuidan mujerilmente de sus cabelleras, como los armenios y los
rutenios. Algunos cortan deformemente sus cabellos, como los vascos y los provenzales.
Algunos abovedan sus peinados en forma de ventana, y asemejan sus rostros a los de las
garcetas, como los hispanos. Algunos se dejan crecer barbas de chivo, como los griegos.
Algunos se rapan la barba de raiz, como los franceses y flamencos. Algunos dividen en
dos la parte superior de su cabellera con tenazas, fijando la inferior con peines, como los
venecianos y pisanos. (pp. 193-194).

En su critica despiadada de la sociedad contemporanea, de la cual hablamos mas
arriba, tiene palabras que todavia hoy, no obstante el cambio en las costumbres
sociales de los ultimos ochocientos afios, nos dejan con la boca abierta cuando habla
del hermafroditismo y la homosexualidad asi como de las sefiales exteriores que
identifican inconfundiblemente a los que lo practican, poniendo de relieve el modo
de caminar, la sonrisa en los dientes, los gestos que hacen y los vestidos con que se
adornan,'” insistiendo en la homosexualidad y la perversion sexual que habia
invadido la sociedad desde la mas tierna edad hasta la mas decrépita vejez, que los
hombres ridiculamente tratan de ocultar, cubriendo su calvicie y sus arrugas para
aparentar lo que ya no son.

Diego Garcia manifiesta repetidamente una extraordinaria sensibilidad y
perspicacia hacia la sexualidad humana; en una época en que se hablaba del tema
exclusivamente en el contexto del matrimonio y la procreacion, el canciller penetra
en los mas intimos e inesperados aspectos de determinados vicios humanos
categéricamente reprobados por las normas de la Iglesia y las leyes de la
naturaleza.'®’

179 Enun largo pasaje del libro I, al hablar del significado del nombre Andreas, o Andrés, que significa

viril, fuerte y no andrégino, escribe:

Androgenus quidem idem est quod hermafroditus. Andreas enim vir. geth., mulier sonat. Unde
androgeus quasi vir muliebris seu virilis mulier interpretatur. A tali autem introducere utinam
cuncti scholares caveant, sed si non caverit, frecuenter ex vultu, gestu, et habitu cognoscetur. Nam
iuxta Ecclesiasticum, [19, 27] incessus hominis et risus dentium, et gestus, et habitus de ipso
enunciant. Sic quoque Seneca moralis philosophus protestatur: Lascivum hostendit digitus leviter
ad pilum relatus. Unde illud: Lascivum tonsure frequens digitusve relatus / Ad crines leviter, vel
coma comta probat (pp. 222-223).

En un pasaje cargado de alusiones enigmaticas pero que sin duda se esta refiriendo a la
homosexualidad y concretamente a la infecundidad de la sodomia, dice: «Las criaturas se propagan
mediante la copula carnal y no pueden naturalmente procrear a los hijos, si no mediante el sexo dispar y
el nimero par» [Creature vero que per carnis copulam propagantur, non nisi in sexu dispari et numero
pari possunt naturalitar sobolem procreare] (p. 311).

180



108 H. Salvador Martinez

En verdad, escribe, prefiero llevar mi pluma hacia otro asunto, dirigiéndola levemente
hacia la plaga septentrional, sirviéndome de la sierra de agudos dientes y de la
mordacidad de la verdad.!8! Escribo cuando las gentes son prematuramente pecadoras
hasta tal punto de que sus delitos anticipan a su edad. Anticipan vergonzosamente sus
dias, superando la malicia a la edad. La misma infancia no es inocente y la inocencia ya
no tiene cabida en los afios inocentes. Y lo que es mas espantoso, el nifio aprende a
someterse al diablo, antes de que sea capaz de someterse a Jesucristo. Y el que
legitimamente todavia no puede contraer obligaciones, aprende a violar la ley y a
contradecirla. jAy de aquel impuber semejante a Narciso o a Jacinto, que en el gesto
promete ser un Adonis y en el acto se exhibe como un Ganimedes! [...].!%2Yo no
distingo, sigue diciendo, si los viejos de fingidos cabellos rizados se presten al ludibrio
o al oprobio de los hombres. La canicie rugosa, adornada con colores sofisticados no
injustamente engendra carcajadas y silbidos. La adolescencia fingida no solo es vil sino
también enemiga descarada de la naturaleza, la cual, engafiada con furtivas
manipulaciones, tanto mas se manifiesta abiertamente cuanto mas se trata de esconderla,
mostrando las arrugas que pensaba haber tapado. No es facil vender una vejiga por una
lucerna y en la frente del Néstor partenopeo pintar los cabellos canos de Matusalén en
lugar de la cabellera de Absalon (p. 195).

Diego Garcia, en un intento de repasar la historia europea de sus dias y los
desordenes creados por reyes y potentados corruptos y deshonestos, lanza dardos
envenenados contra todos ellos, empezando desde los confines occidentales del
mundo conocido hasta los mas alejados rincones de Europa. Como se dijo, el
canciller, que ha vivido los dias de esplendor de la corte de Alfonso VIII, manifiesta
en el prologo de su obra su descontento con la modernidad, los cambios en las
costumbres sociales que han apartado a los hombres de su tiempo del gobierno de
Cristo (Christus regnat). En este contexto, el prologo prepara al lector de la obra a
absorber la doctrina que se expone en ella para volver al espiritu del reino de Cristo,

181 No queda claro a qué se refiere por “«plaga septentriomal». Diego Garcia sistematicamente

empieza el recuento de los males de la sociedad geograficamente por el Finis Terrae [o final del mundo]:

«Para empezar mi descripcion desde el final del mundo»). (Esta sefialando a Galicia como centro o

simplemente como la primera region afectada en el recuento de la «plaga septentrional»?

182 Scribo itaque quando gentes ille sunt tempestivius peccatrices quam alie et etatem suam
pervenerunt in delictis. Dies suos flagitiose anticipant, tempus malitia superante. Ipsa pueritia non
est pura et annos innocuos innocencia non excusat. Et quo terribile, puer didicit se obligare
diabolo, antequam obligari valeat Thesu Christo. Et qui legitime nondum posset contrahere, novit
contraire legi et contrahere contra legem. Ve illi impuberi Narcyso simili lacinto, qui in gestu se
promittit Adonydem, et in actu se exhibet Ganymedem. Unde illud:

Vir calamistratus si sit puer est Ganymedes
Si plus, Narcysus, maior Adonys erit (p. 195)



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 109

representado por una monarquia fuerte y profundamente religiosa como fue la de su
protector Alfonso VIIL

Escribo cuando casi todo el mundo estd degenerando y desde los mas altos principes
hasta los mas bajos idiotas campesinos el género humano parece que ha implorado
licencia para pecar y no solo la ha conseguido, sino que se las arregla para ir mas alla.

Para empezar mi descripcion desde el final del mundo, diré: el portugués a sus sefiores
o los desprecia o los proscribe y mas frecuentemente los despoja de sus propiedades.'®3
Cuando el leonés no perdona ni a los hijos ni a los vasallos y tiene por norma: el que es
menor en la culpa recibe la pena mayor.'®* Cuando los castellanos que se jactan de su
constancia de fieles, a su sefior nifio tan imprudente como insaciablemente persiguen.'®®
Cuando el navarro, no macilento como todos los suyos, sino obeso, no sé qué reino puede
proveer a los suyos si no no sabe proveerlos un cuerpo semejante al suyo.'3¢ Cuando el
aragonés, mas débil en el cuerpo que en edad, debe optar a regir con mayor fortaleza el
reino que su persona.'¥ Cuando Catalufia, alegre en sus suspiros, vengue
adecuadamente a su sefior, asesinado por los franceses, mas con los hechos que con las
palabras.'8® Cuando la débil Narbona se resbala entre el duque y el arzobispo, deudora
de ambos, subdita de ninguno de los dos, sospechosa de ambos, superior a ambos, se
tambalea en manos de los tenentes. Cuando la misera y digna de compasioén Provenza,
miserablemente arriana, contra la Iglesia no solo recalcitra, sino que se rebela. Cuando
Gasconia olvidada de su inconstancia, no se sorprende si se despoja a los peregrinos, a
los extranjeros e ignotos, sino que no perdona a los familiares, conocidos, indigenas y
vecinos.'® Cuando los habitantes de Poitiers, Tours, Angers, Bretafia y Neustria
enfurecidos no observan fidelidad ni a Carlos de los francos, ni a Arturo de Bretafia.
Cuando Flandes bilingiie, viuda de su principe espafiol, ni lo venga ni venga al

183 Se refiere a Alfonso II de Portugal (1211-1223) que desheredd a los nobles y persiguié también a

sus dos hermanos, Pedro y Fernando, como él hijos de Sancho I y dofia Dulce; el primero se refugi6 en
la corte de Ledn y el segundo en Francia.

184 Se refiere a Alfonso IX de Ledn (1188-1230) con el que su sefior, Alfonso VIII de Castilla, tuvo
numerosos conflictos, a pesar de ser su sobrino y yerno.

185 Se refiere a la crisis politica castellana que se desato a la muerte de Alfonso VIII y su sucesion.

186 Sancho VI de Navarra (1150-1194), conocido como el Sabio. Parece, sin embargo, que esté
hablando de Sancho I de Leén llamado e/ Craso (h. 935-966).

187 Se refiere a Jaime I (1214-1274) que sucedié a su padre, Pedro Il de Aragén, a la edad de 5 afios
en 1214; conocido por su desordenada vida sexual, repetidamente reprobada por la Iglesia.

188 Se refiere sin duda a la muerte de Pedro II en la batalla de Muret en 1213, luchando junto a sus
subditos, muchos de ellos declarados herejes cataros y albigenses, contra las tropas pontificias bajo el
mando de Simén de Montfort. El Planeta es uno de los primeros textos en que aparece la palabra Catalufia
como equivalente de reino de Aragon.

189 Probablemente se refiere a la Gascufa francesa, por donde pasaba la ruta de los peregrinos a
Santiago.



10

H. Salvador Martinez

cautivo.'”® Cuando Champafia, que ha padecido el yugo femenino durante mucho
tiempo, no seria diferente de la afeminada Armenia, si no fuera por la bondad de la mujer
que la socorre. Cuando la Francia belicosa, habiendo castigado a los griegos, a los
ingleses y a los provenzales, merecio, por haber castigado, ser castigada por los que habia
castigado. Cuando Inglaterra, perseguida por un sefior truculento hasta el exterminio,
hiere al heredero hasta que cicatricen las heridas de la fama vulnerada. Cuando
Alemania, fluctuante entre Oton y Federico, como cayese en la perplejidad, no veo como
al final sea fiel. Cuando Italia, consagrada a guerras y herejes, mientras pierde el cuerpo,
no perdona al alma, a aquel, materialmente, a ésta, espiritualmente y, a ambos, matando
con numerosas heridas. Cuando Roma omnipotente es devastada por los cardenales mas
sutilmente que por los césares; sin armas la aterrorizan, sin espadas la hieren, sin palma
vencen, sin victoria se coronan, sin Marte la matan, sin muerte la entierran, sin milagro
la resucitan a la que sin espada mataron. Cuando Grecia misera, pero no miserable, se
ha quedado como viuda y al principe de las provincias sirve servilmente. Cuando el
templo del Sefior, el Pesebre y el Golgota, y el Sepulcro, jay dolor!, son manchados por
gentes manchadas.

(Qué mas? Hoy no corresponden los premios a los méritos, y la detestable ingratitud
casi a todas las criaturas execrablemente hace de madrina. Los campos no producen para
sus colonos; las mieses a los agricultores; las vifias a los que las cultivan; los arboles y
frutales a los hortelanos. No responde el discipulo al maestro, el sefior al vasallo, el
prelado al subdito, el estudio y las brumas al estudioso; no responden los hijos a los
padres; el amigo al amigo; el huésped al que le hospeda; el hermano al hermano. No
responde el salario al aprendiz; la victoria al vencedor; la iglesia al sacerdote; la prebenda
al candnigo residente. No responde la ciencia al literato; la medicina al médico; la pluma
al escriba; el dictado al historidgrafo. Y lo que creo que hay que llorar y plaiiir: no
responden los honores a las costumbres, ni las dignidades a las muchas letras, ni al que
vigila la aureola, ni el triunfo debido a los veteranos. Los prelados miserables, inflados
con el poder, orgullosos por la malicia, inflados por la soberbia, rebosantes de orgullo,
insolentisimamente se inflan, y tanto la honestidad como la ciencia que en si no hallan
en los demas persiguen hasta la aniquilacion [ypotomia] (pp. 195-198).

En este contexto de ruina general, termina esta larga critica de los varios pueblos

de Europa con la inesperada reflexion sobre el trastorno creado en la naturaleza
misma por los males morales causados por una sociedad corrupta,'®' proponiendo un
modelo de perfeccion cristiana para la humanidad: «Este siervo de Dios, amigo de

190

Se trata de Fernando, hermano de Alfonso II de Portugal que estaba casado con Juana, hija del

emperador Balduino y su heredera en el condado de Flandes, el cual era prisionero de Felipe Augusto
desde 1214.

191

Cfr. supra nota 58.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta m

los angeles, maestro del hombre, enemigo del diablo, como estrella en medio de una
densa nube, emplazado providencialmente en medio de la nacion [Toledo], ha sido
hecho espejo y ejemplar no solo de la region occidental sino de todo el mundo (p.
198).

Este «siervo de Diosy», espejo y modelo no solo de Espafia sino de todo el
mundo, es evidentemente don Rodrigo Jiménez de Rada, destinatario de la obra, por
el que Diego Garcia tiene un respeto y una admiracion que raya en la veneracion
religiosa; pero don Rodrigo que, como se dijo, fue el primer critico del Planeta
cuando recibi6 el prologo de la obra y, tras recibir el texto completo, escribié una
segunda carta al autor que, como la primera, es un buen testimonio de la recepcion
de la obra de Diego Garcia.

La gran sorpresa que esta segunda carta depara al lector es que, segun don
Rodrigo, no era tan patente el reinado de Cristo entre los hombres, si es que la
descripcion de la sociedad que aparecia en el Planeta era fidedigna. ;Como Diego
Garcia podia afirmar: «Cristo vence», «Cristo reina», «Cristo impera», cuando la
corrupcion era tan grande en todos? Don Rodrigo le escribe a Diego Garcia:

Has dicho “Cristo reina”. ; Te has dado cuenta de lo que has dicho? Me parece que reina
en los Cielos. Pero, ;qué sabes ti del Cielo? Eres hombre, nunca ascendiste al cielo.
(Qué sabes de su trono? ;Qué de sus principes? ;Qué de sus asesores?... Es mas,
contimia diciendo D. Rodrigo, si reinase en la tierra deberia tener unos ministros mas
diligentes que eliminasen la corrupcion; pero se ve que los ministros del Sefior son
desidiosos o corruptos ;y el Hijo del Hombre no envia a sus angeles para que eliminen
de su reino todo escandalo? (p. 466).

Diego Garcia debid quedar muy perplejo, si no corrido, ante la reaccion critica
de su elogiado, el cual le mostro claramente la contradiccion evidente entre la
expectativa del triunfo de Cristo en el mundo y la realidad espantosamente
anticristiana descrita por el canciller. Si Cristo reina, dice don Rodrigo, sera en los
Cielos, en la tierra desde luego no.

Concluye el «Prologo epistolar» con una breve alusion a las otras dos respuestas
a las cuestiones: «por qué escribo» y «de qué escriboy.

El tercer capitulo, o tercera pericopa, con el beneplacito del Senor, lo despacharé
rapidamente: “;por qué escribo?”. Respondo: para evitar el mal, mas que para obtener
ganancia alguna. Dios no quiera que de la sinceridad de mi proposito derive alguna
ganancia temporal como merced. Ni soy ni seré prisionero del dinero, sino libertador,
por no decir manirroto, aunque reconozco que la amenidad de las posesiones para la
recreacion del animo me deleita no poco. Nutren el espiritu cansado, o la mente cansada,



12

H. Salvador Martinez

espiritualmente. Reparan las fuerzas agotadas. Nutren la naturaleza extremada [...] y si
sigues preguntando: ;porqué escribo?, te respondo: para conseguir la gloria final, el
premio celestial, el salario inmortal prometido, segun justicia, o al menos, conseguirlo,
segun la misericordia [...] y finalmente si todo esto me falla, escribo porque creo que la
presente materia es Util, honesta y saludable y, como hasta ahora ningun otro la haya
tratado, me sea permitido a mi, no digo tocarla, sino adorarla (p. 199).

Finalmente y en cuarto lugar, «;de qué escribo?».

Respondo, diciendo que, invocado el nombre de Jesucristo, temiendo y temblando,
confieso que escribo de aquel cuyo nombre invoco y para que la materia sea mas clara'y
la consulta de la obra mas rapida, dividola en siete volimenes, de los cuales los tres
primeros los dedico a Jesucristo como trino y primer Sefior. El cuarto a su madre, la
gloriosa Virgen Maria. El quinto al victorioso arcangel San Miguel. El sexto trata del
anima fiel. El séptimo trata de la paz, que tan necesaria es en la tierra.

De esta division, como se dijo, no es muy dificil concluir por qué llamo a su

el libro Planeta (p. 200).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta

13

|

i

mwwgcmmmmﬁm»mmwww
fedebine 13106 fT ONONCHN (NS MCIIS duodecm Ty 1
e rurfis Sws che bk manon. & meram:Vos eftie 11 e ¢
mmwmmﬁwwmﬁnmmrm onE
aupbmmmmmtgio QU onctuny exany angli o o
108 mgailenm bicum woebne fé

uobu hee X% wos. am fic unaamonofillaiv ¢
ey ireis mermm off fmane . dLma p fidemunies i
L e ap finalem e eham gliam me.
archimgl muchaele porimne puennw. Ao qua-
110 poucac dris ni-deue do file e viEqur omforme hoi.
mﬂmvbw odleftibus Dnannp wfime ol fozam .

/ ot “eulue g fmlicio manaparue: NG ur Mfcuream apfem. |
maria. gwoamnvfmumezquanmmm ol
forfimmmagie not no ve e mfiLulandm yapt.gEnealy.
mo tm uewquam nvns cnstabo bmdmlogwmm
perm (apeibcio sl andi wmmugwmm.q
v anmez A ab ey priter welt fhrie,

Biblioteca Nacional de Esparia

Biblioteca Nacional de Espafia, Ms. Va-5-8 (antes Ms. 10108), Planeta,

fol.97v. Imagen de un juglar.







9

ANDANZAS Y VISIONES DE DIEGO GARCIA

Como hemos expuesto en la seccion precedente, Diego Garcia tenia unos
conocimientos nada ordinarios del mundo europeo y sus hombres. Naturalmente,
conocia particularmente bien a los espafioles y, por circunstancias particulares en su
vida personal y profesional, a los franceses. Espafia le era muy familiar y su obra
refleja un conocimiento extraordinario de todas sus gentes, dando meticulosos
particulares de su caracter, costumbres y lengua. Sin duda la naciéon que mejor
conocia, después de Espafia, era Francia. Los franceses le eran tan conocidos que dice
que podia indentificarlos desde lejos, como a los espafioles. Durante su permanencia
en Paris como estudiante debi6 adquirir un buen conocimiento de la lengua francesa,
que le permitio familiarizarse con una sociedad muy diferente de la castellana,
recorriendo sus tierras, a veces vestido de juglar, en busca de eventos extraordinarios
que nos cuenta en su obra.'*?

La historia de sus andanzas, o peregrinaciones, por Francia la cuenta Diego
Garcia en la parte quinta de Planeta, que esta dedicada al estudio de los angeles en
general y del arcangel San Miguel en particular, del cual dice ser un gran devoto y
del que teje un gran elogio: «El quinto libro esta dedicado a la corte angélica, a todas
las falanges de buenos espiritus, a los nueve ordenes de angeles, a las tres jerarquias,
y especialmente al victorioso arcangel Miguel» (p. 359). La primera parte del libro
constituye un verdadero tratado de angelologia, fundado sobre fuentes biblicas,
patristicas y tradiciones eclesiasticas, como eran las pinturas de los angeles en las
iglesias con las que se pretendia ensefiar a los risticos la doctrina cristiana. Todos los
textos biblicos que aporta los somete, como es su costumbre, a un riguroso analisis
hermenéutico, aplicandoles los cuatro sentidos de todo texto sagrado, y
particularmente el alegorico. Se requeririan muchas paginas para desgranar el
riquisimo contenido de este tratado, breve, pero de gran enjundia.

Aficionado a las etimologias y a los significados de los nombres, su discurso
sobre el arcangel San Miguel empieza observando que, sobre este sacratisimo
nombre Miguel, uno debe hacerse cinco preguntas: «Qué significa», «Quién se lo
dio», «Ddnde se lo impuso», «Cuandoy» y «Por qué». Y responde:

192 En el mejor codice manuscrito del Planeta aparece una ilustracion de un juglar que, segiin el editor,

«tal vez intente retratar al autor dispuesto a viajar por Francia» (Intr., p. 151). Nuestro peregrino,
efectivamente, aparece en una miniatura en el folio 97v, donde empieza a narrar sus andanzas.



116 H. Salvador Martinez

Miguel significa: ;quién como Dios?; se lo dio Lucifer; en el cielo; cuando fue puesto
en fuga por Miguel; ;por qué? porque Lucifer, maravillado de la potencia de Miguel,
quedo aturdido y huyo del paraiso, diciendo: Miguel, Miguel, Miguel. Asi, de la misma
forma que el gran Escipion, vencida Africa, fue llamado Escipién Africano, asi Miguel,
vencido Lucifer, fue llamado: ;quién como Dios? Mientras Lucifer se iba diciendo:
(quién es este que tan poderosamente me oprime como si fuera dios?” (pp. 363-364).

En una obra como Planeta, cuyo leit motiv es la curialidad (la «sancta
curialitas») y la cortesia en todos los aspectos de la vida cortesana, Diego Garcia,
como para demostrar que el mismisimo arcangel San Miguel hizo uso del lenguaje
retorico cortesano en su trato con Lucifer, dice:

Pienso que no le faltd retérica a Miguel cuando llamé sarcésticamente a Lucifer
“demonio” [...]. De hecho, le llamé cortésmente [curialiter] “demonio” en burla. La
misma figura retorica, contintia diciendo Diego Garcia, fue usada por la profetisa Débora
en su cantico cuando vencio6 a Sisara y le puso en fuga (ludc., 4, 9). Demonio quiere
decir “el que sabe” y, porque Lucifer sabe, se cree superior a todos; de ahi que Miguel
lo llamase ‘demonio’ en burla... De todo esto, y de muchas otras razones, me atrevo a
concluir que Lucifer pertenecio a aquel orden que se llama querubin y Miguel al orden
que se llama serafin; y como este orden es el supremo entre los angeles, éste es el que
merecio conseguir San Miguel (pp. 364-365).

Diego Garcia sostiene que San Miguel, lo mismo que Lucifer, pertenece al orden
de los serafines, el mas elevado de la jerarquia; pero Lucifer, tras su rebeldia, fue
derrotado por Miguel, siendo degradado a un orden inferior, el de los querubines; al
que sigue hoy dia perteneciendo. Miguel, como serafin que es, quiere decir «ardor»;
mientras que Lucifer quiere decir «portador de la luz», o de la «ciencia», y desde su
caida ha continuado usando su «ciencia» y su sabiduria privilegiada para engaiar a
los hombres. La pugna entre los dos, concluye Diego, continda.

San Miguel, dice el autor, es el Gnico entre los angeles que debe ser recordado
por cuatro motivos: por su fiesta; por los templos dedicados a éI; por la historia; y por
las peregrinaciones a sus santuarios. S6lo de San Miguel, escribe, la Iglesia celebra
su fiesta; s6lo en honor de San Miguel han sido construidos templos en diversas
partes del mundo; s6lo de San Miguel la Iglesia universal lee y canta su historia por
todo el mundo; y so6lo a los santuarios de San Miguel se hacen peregrinaciones,
frecuentes y devotas, a sus basilicas de Normandia, Italia y Puglia (p. 363); y
finalmente, ante San Miguel se arrrodillan judios, moros y cristianos (p. 379). Diego
Diaz, a pesar de que pasase algun tiempo en Italia con ocasion de su asistencia al
Concilio IV de Letran, no se sabe que visitase el Santuario de San Miguel en el Monte



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta M7

Gargano (Puglia), por donde debemos concluir que su peregrinacion fue a Mont-
Saint Michel en Normandia.

Leyendo el relato de sus andanzas, uno tiene la impresion de que, para Diego,
estos viajes eran peregrinaciones a santuarios, como Mont-Saint Michel, o a lugares
que se crefa santificados por la presencia de personas virtuosas, pero al mismo tiempo,
debian ser algo asi como investigaciones de campo. Como estudiante de Teologia y, de
lo que antes ha dicho sobre el orden de los angeles y las jerarquias angélicas (p. 266) y,
mas concretamente, sobre San Miguel, cabe pensar que debia andar envuelto en el
tratado De Angelis al que, como se dijo, dedica el libro V de su Planeta. Sus pesquisas
en las Escrituras y los Padres de la Iglesia le llevan a enumerar los varios contactos que
los hombres habian tenido con aquellos santos espiritus en el Viejo y el Nuevo
Testamento, continuando con esos contactos en el «tiempo de graciax»:

En la iglesia primitiva algunos hombres gozaron del privilegio del coloquio con los
angeles: Magdalena en el sepulcro, Pedro en la carcel, Juan en sus visiones, algunos de los
apoéstoles y otros varones apostolicos disfrutaron de su conversacion. Pablo, primer
eremita, en su celda; Macario en la cripta; Antonio en la caverna; Benito en el claustro;
varios cenobitas en sus eremitorios y anacoretas en las montafias no solo gozaron de su
conversacion, sino que compartieron su pan y su comida con ellos. El gran Gregorio
Magno, Martin y Nicolés y sus seguidores tuvieron a los angeles por domésticos. Sobre
todo, aquella beatisima Virgen, después de haber sido asistida durante mucho tiempo por
los angeles, finalmente Gabriel le anunci6 que concebiria y pariria al Salvador (p. 361).

(No parece esto el esquema de un tratado sobre los angeles? Sigue diciendo,
como si quisiera revelar la estructura de su tratado, que los angeles ocupan el quinto
lugar en la jerarquia de las criaturas y por ese motivo también ha querido darles cabida
en la quinta parte de su obra, centrando su atencion sobre todo en el arcangel San
Miguel: «Y veréis que el arcangel Miguel tiene y obtiene el quinto lugar después de
las criaturas principales. El primer lugar lo merecié aquella inefable alma de
Jesucristo; el segundo, su Carne; el tercero, su Madre; el cuarto, su Cruz; el quinto,
el arcangel Miguel» (p. 359).

Puesto que los demonios son también angeles, Diego Garcia se ocupa también
de ellos en esta misma parte quinta (pp. 374-375), aunque les dedica mucho menos
espacio del que emplea para tratar el tema de las jerarquias angélicas (pp. 378-398).
No obstante, perece que, al no hallar testimonios suficientes en las Sagradas
Escrituras para establecer y catalogar los diferentes tipos de angeles que existen,
pensando que tal vez podrian ayudarle en su trabajo algunas personas iluminadas de



118 H. Salvador Martinez

su época, que se decia se hallaban en contacto con los espiritus celestes, quiso saber
cudles eran sus experiencias para incorporarlas en su obra.

Teniendo, pues, por compaiiero de viaje y familiar a mi sefior, el arcangel Miguel
(«Michael angelus meus precedet vosy» [«Mi angel Miguel os precedera»], p. 371]), os
contaré con la ayuda de la pluma, lo mas breve y verazmente que pudiere, no para
apartarme de la presente materia, sino para coincidir con ella, algunos acontecimientos que
me ocurrieron, que sin duda desconocéis, tal como los vi, los oi, o los percibi (p. 382).

Lo que cuenta a continuacion es, por tanto, fruto de su experiencia directa de los
hechos; no es fruto de la imaginacion, ni, tanto menos, ficcion literaria; ademas, dice,
los hechos y los personajes estan intimamente relacionados con la materia del tratado
sobre los angeles.

Llevado, pues, de su curiosidad intelectual, interrumpio por tres veces sus estudios
para llevar a cabo varios viajes por distintas regiones de Francia. De lo que dice en su
obra, se puede inferir que estas peregrinaciones tuvieron lugar durante las vacaciones
de verano. Si dedic6 cuatro afios a la teologia, pudo disfrutar de tres largas vacaciones
que aprovecho para hacer otras tantas peregrinaciones. De hecho, como él mismo dice,
no todos los episodios narrados tuvieron lugar en una sola peregrinacion, sino que
cuenta los episodios principales de las tres; por otra parte, hubiese sido muy dificil,
aunque viajase a caballo, cubrir lugares tan distantes en un solo viaje.

El recorrido de sus andanzas puede ser aproximadamente reconstruido a partir
del relato que facilita en su obra. Casi todas ellas fueron hacia el noroeste de Paris,
dirigiéndose primeramente hacia Lille o Mont; pero, como ¢l mismo afirma, sus
andanzas fueron semicirculares, que indica con la expresion orbiculatus, es decir,
dando rodeos que formaban una especie de semicirculo (p. 389). El epiteto
orbiculatus lo emplea muchas veces para designar la forma de la letra C, lo cual
puede simplemente significar que iba sin un itinerario fijo, adaptando el recorrido a
las noticias que iba recogiendo. El periplo de sus andanzas acabo con su viaje a Mont-
Saint-Michel en Normandia, donde parece que estuvo varias veces.'” Sin embargo,
hay buenos motivos para pensar, llevados de su ultimo relato, que también estuvo en
el sureste, que es donde se encuentra Cudot.

En una de sus visitas al célebre monasterio de Mont-Saint-Michel, debi6 asistir
a los oficios litirgicos de los monjes, visita que le permitid escribir en su obra que los
«sanmiguelinos» se distinguian notablemente por su musica (p. 179), observacion
que nos lleva, una vez mas, a especular sobre su aficion y conocimientos musicales

193 «Solius Muchaelis peregrinatio quam sit frequens et venerabilis, non ignorat qui eiusdem basilicas

in Normannia, vel Ytalia, vel Apulia visitavit» (p.363).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 19

de los que ha dejado varios indicios en su obra.'”* Como gran devoto del arcangel S.
Miguel, al cual llama «inclito sefior mio» («/ncliti domini mei Archangeli Michaelis»,
p. 382), del cual teje un elogio de muchas paginas (pp. 362-382), parece normal que,
estando en Paris, visitase su célebre santuario.

9.1 LA VIRGEN GEROIS

El primer personaje que encontr6 en sus correrias, nos dice, tuvo lugar mientras se
encontraba estudiando teologia en Paris. Fue entonces cuando debio oir hablar de una
célebre reclusa cuyo nombre andaba en boca de todos. Se llamaba Gerois, a la cual,
«mientras me dedicaba ardientemente a los estudios de teologia», visité, como
peregrino, tres veces en el santuario donde moraba.'”> Aquel lugar era desde hacia
algin tiempo centro de peregrinaciones y alli fue también Diego Garcia, uniéndose a
los demas peregrinos. El lugar donde ella tenia su reclusorio debia ser ya célebre por
otras razones de las que Diego Garcia no habla, pero que sin duda despertaron su
curiosidad. Esas razones, se deduce del relato, tenian que ver con los acontecimientos
preternaturales que se decia ocurrian constantemente en aquel lugar y se relacionaban
con la reclusa.

La virgen Gerois que, segin Diego, tenia unos treinta anos y llevaba
estrictamente reclusa desde muy nifia, habia sido dotada por el Esposo Celeste de
cuatro dones y varios otros privilegios. El primero de aquellos dones consistia en
llevar directamente sobre su carne una camisa que ella misma se habia hecho con
pieles de erizo con espinas agudisimas que penetraban su piel a manera de flechas;
el segundo era pasar sin comer ni beber cosa alguna material con la que pudiese
sostener «la fragilidad natural del sexo femenino» y de la naturaleza humana; era
como si cruelmente hubiese renunciado a todo nutrimiento de la presente vida; el
tercero tenia que ver con una lampara de aceite, sellada a plomo, que ardia en un lugar
elevado a la entrada de su reclusorio, la cual, a peticion de la reclusa, se encendia y
se apagaba, ardia mas o menos, daba mas luz o menos, ora estuviese llena, ora media,
ora casi vacia de aceite, sin que mano alguna la tocase; el cuarto don de la reclusa
consistia en que todos los domingos y en las fiestas principales, mientras se cantaban
las laudes en la basilica contigua, quienquiera que mirase a través de las rejas de su
reclusorio, independientemente de sus méritos o sexo, oia el canto de los angeles que
cantaban una inefable armonia celestial. Este tltimo don fue sin duda el motivo

194
195

Véanse sus observaciones sobre la musica y el canto en Planeta, pp. 261-262.
«Dum theologiae studiis ardenti satellicio militarem, audivi de quadam virgine Gerois nomine
(fol. 97v). Ad hanc ego tercio peregrinandi animo sum profectus »(fol. 98r).



120 H. Salvador Martinez

principal que empujo a Diego Garcia a hacer la peregrinacion: «Sabido esto, alli me
dirigi por tres veces como peregrino» con la esperanza de poder escuchar el canto de
los &ngeles de los que, dice, era muy devoto (pp. 382-383).

De la atenta lectura del Planeta parece desprenderse que el autor suspende
intencionadamente aqui el relato de su encuentro con Gerois para intercalar los demas
encuentros, antes de volver al relato de la vida de la virgen Gerois. Esta estrategia
narrativa significaria que la historia de la virgen Gerois constituye el centro de la
narracion sobre sus excursiones, tal vez por ser el centro de sus investigaciones sobre
los angeles, para reanudarla después de haber narrado los demas encuentros, todos
ellos relacionados, directa o indirectamente, con visiones angélicas. Volveremos,
pues, sobre, la virgen Gerois.

Las repetidas peregrinaciones al reclusorio de la virgen Gerois se prestaron para
tratar con otras personas que en la época eran célebres por su santidad y por sus
contactos con lo sobrenatural, que a Diego Garcia le atraia irresistiblemente.

9.2 EL ACOLITO NICOLAS

Durante una de aquellas visitas a la reclusa Gerois, dice, oy6 hablar de la fama de un
acolito llamado Nicolas.'*®

Subi a la cima de un promontorio para verlo. Era, diria yo, mas anacoreta que recluso,
puesto que no vivia en una choza, sino en una cripta o caverna. Con ¢l discuti mucho
sobre las visiones que tenia de los angeles con la esperanza de que, tras larga disertacion,
le pudiese arrancar alguno de sus secretos (p. 383).

Tanta fue la confianza que nuestro peregrino inspird al acélito Nicolas que llegd
a contarle una extraordinaria vision que habia tenido el dia de San Juan Evangelista.
«Me asegurd, escribe Diego, que donde quiera que un sacerdote celebrase, por lo
menos, desde la consagracion de la hostia hasta la comunion, independientemente de
los méritos del sacerdote, los angeles le asistian familiarmente confortandole el

196 «Acolito» aqui no es sindnimo de monaguillo, sino que se refiere a una persona que ha recibido el

grado mas alto de las cuatro 6rdenes menores: ostiario, lector, exorcista y acolito. Este acolito Nicolas
parece haber sido el destinatario de algunas cartas que el insigne abad Adam de Perseigne, del cual
hablaremos enseguida, escribi a personas espirituales. La epistola XV fue dirigida a un joven llamado
Nicolés que pudiera identificarse con el interlocutor de Diego Garcia (PL, 211, cols. 627-631). Hay que
notar, sin embargo, que el Nicolds que describe Diego Garcia era «anacoretay, mientras que el
destinatario de la carta de Perseigne parece haber sido un joven monje que aspiraba a obtener el don de
la profecia. Pero lo uno no excluye lo otro. La carta termina con la siplica de Adam de Perseigne al joven
monje pidiéndole que salude fraternalmente a su superior, al que sin duda conocia.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 121

animo, dirigiéndole la palabra, disponiendo de sus acciones y sosteniéndole los
brazos y las manos. Y esto €l lo habia visto muy frecuentemente»:

Como en estas cosas, sigue diciendo Diego Garcia, suele suceder que decir es mas facil
que hacer, el mismo acolito me cont6 una vision de la cual, yo, jamas habia oido hablar
o imaginado. Esta vision ocurri6 mientras el dicho acdlito Nicolas iba a visitar a un cierto
ermitafio que vivia en un lugar muy aspero y remoto; casualmente se encontrd con él, en
medio de aquella soledad, el dia de la festividad de San Juan Evangelista; y mientras
pensaba ardientemente poder contemplar la gloria de San Juan, repentinamente su angel
bueno se puso delante de €1, no corporalmente, sino fuera del cuerpo e inmediatamente
lo arrebatd al cielo empireo, llevandoselo con él. Entonces, habiendo recibido la gracia
del discernimiento de espiritus, vio aquella sede inefable de la majestad divina: sentada
en Oriente, pero con la cara vuelta hacia Occidente. Y vio a Jests sentado a la derecha
de la virtud de Dios. Todo, segin creo, como lo pintd elocuentemente Juan en el
Apocalipsis, entre nubes de profetas. Vio también aquellas nueve falanges de espiritus
celestes, divididas en tres jerarquias y distribuidas en innumerables legiones. Vio
también las catedras de los patriarcas, los coros de los profetas, la sede de los apostoles,
las aureolas de los martires y las virgenes y las candidisimas estolas de los confesores.
Vio aquella Jerusalén celeste que fue edificada como ciudad que participa de la misma
esencia divina. Vio también a toda la iglesia triunfante y singularmente a todos los que
se visten y se preparan para celebrar su fiesta (pp. 383-386).

Lo que sigue es una larga y fantasmagoérica descripcion de una solemnisima
misa en honor de San Juan Evangelista celebrada en el cielo empireo por el mismo
Jesucristo con la asistencia de toda la corte celestial, acompanada de la inenarrable
melodia del canto de los angeles, para acabar con el [te missa est cantado por el
mismo San Juan, vestido de didcono, y, mientras todos los ciudadanos celestes
respondian Deo gratias, el ac6lito Nicolas fue depositado suavemente en la tierra.

Cuando Nicolas acabd con su relato, Diego Garcia estaba tan arrobado, por no
decir aturdido, de la descripcion de aquel visionario que, siguiendo en el mismo tono,
quasi onirico, del acolito, se explayd en su obra en una larga digresion, cargada de
extraordinarias consideraciones sobre el lugar del Cielo en el firmamento
astrondmico conocido, las jerarquias angélicas, el bien y el mal, el pecado original y
la gracia de la redencion, la presencia de los angeles, buenos y malos, en la vida del
hombre, etc. (pp. 386-388).

El tema de la misa celebrada “en el cielo empireo” capté iresistiblemente la
imaginacion de Diego Garcia, siempre deseoso de saber donde se hallaba fisicamente
semejante lugar beatifico. Durante milenios se ha especulado sobre el lugar del cielo
como residencia de la corte celestial y como destino final de las almas de los justos;



122 H. Salvador Martinez

pero ninguno ha tenido la osadia de sefialar, por asi decir, cientificamente, el lugar fisico

exacto en que se encuentra hasta que Diego Garcia lo consigné en su Planeta.'’

Es admirable como el culto canciller, fundandose en el principio cientifico-
filosofico de la estatica (o equilibrio estatico), en pocas lineas despliega una enorme
cantidad de datos fisico-astronémicos precisos (con sus nombres técnicos), para llegar,
por analogia, a la conclusion de que Ginicamente en la Osa Menor y concretamente en
la Estrella Polar hallamos las condiciones requeridas para establecer el lugar exacto en
que se halla dicha residencia de la divinidad con todos los bienaventurados; de forma
que, de la misma manera que alrededor de la Estrella Polar giran nueve (en realidad son
siete) estrellas, permaneciendo ella fija e inmovil, asi alrededor del trono de la divinidad
giran las nueve jerarquias angélicas, permaneciendo la divinidad suprema inmévil e
inmutable. El razonamiento de Diego hoy dia nos parecera un sofisma; pero a sus
contemporaneos les debié parecer apodictico.'”®

9.3 ALDA DE BROLIO

Diego Garcia, sin especificar tiempo o lugar, a continuacion, pasa a comentar la visita
que hizo a Alda de Brolio, una matrona nobilisima y santisima, mas por la pureza de
su mente que por su linaje.'”

197 He aqui parte de la secciéon donde discute el lugar del Cielo en el firmamento conocido:

Videtur michi quod si essem astronomus probarem astronomice quod si locus aliquis est in celo
empyreo eminencior, ille est ad aquilonem, in polo artyco, versus plagam septemtrionalem |[...]
Astipulatur michi stella illa in artycho polo fixa, mesonautis notissima quae, diversis artificibus,
diversis respectibus, divesimode nominatur. Vocatur enim astronomice cynosure, sive elyce, non
distinguo. Phylosophice, axis vel polus, fabulose, ursa maior vel minor; poetice, clavus; sed
vulgariter, trasmontana. Hec itaque inter omnes stellas in firmamento positas et inter omnes
planetas in ethere installatas, solo inmobilis perseverat. Nimirum stella illa tanquam sit scabellum
sub pedibus IThesu Christi inmutabiliter installatum, ita inconcusse optinet locum suum, tanquam
illum perpetuo prescripsisset. Ad hoc faciunt ille novem stele que orbiculariter quasi per quondam
circumferenciam istam stellam tenquam centrum obambulant indefesse. Datur enim intelligi quod
sicut inferius ille novem stele mobiles istam inmobilem indefesse circueunt, ita superius novem
ordines angelorum tanquam Domini lhesu diadema circinent, eidem infatigabiliter famulantur.
Adstipulatur huic sentencie psalmista cum dicit: “Fundatur exultation universe terre mons syon
latera aquilonis civitas regis magni” [Ps. 47, 3] (pp. 386-387).

({Conoci6 Diego Garcia la obra de Arquimedes, Sobre el equilibrio de las figuras planas? ;o el
Almagesto de Ptolomeo? Arquimedes, junto con otros grandes fisicos y matematicos griegos (entre ellos
Parménides, Empédocles, Pitagoras, Euclides y Tales), aparece en su obra (p.171); pero no menciona a
Ptolomeo a pesar de que el A/magesto habia sido traducido recientemente del arabe en Toledo por
Gerardo de Cremona (1175), del que sin duda habria oido hablar.

199 En Francia se conocen dos Brolio: Brolium Benedicti (en la didcesis Ebroicensis) y Brolium
Golandi o Grolandi (didcesis Lucionensis). El primero se halla precisamente en direccion hacia Le Mans
que es también la direccion en que se encuentra Perseigne, region que también visitara Diego (infra, nota
201); mientras que el segundo se encuentra muy alejado del primero.

198



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 123

Esta ilustre sefiora no s6lo mantenia un trato frecuente con los angeles, sino que,
aun con mayor frecuencia, oia de forma clara e inteligible el saludo divino en el
primer rayo de sol que llegaba a su residencia por la mafiana.

Tenia su asiento dispuesto de tal manera que podia contemplar directamente el altar de
la iglesia donde habia una imagen de la Virgen Maria con su hijo crucificado. Un rayo
de sol, entrando a primera hora de la mafiana por la ventana oriental de la iglesia, tocaba
a Alda suavemente en la frente, como si fuera un mensajero celeste y, segtin el testimonio
de los monjes y las monjas, con un susurro, que no sabria decir de donde o como llegaba,
la saludaba de parte del Sefior. Cosa digna de admiracion: se formaba en el aire el sonido
del 6rgano y el rayo de sol se convertia en voz humana la cual, hablando sin palabras,
discurriendo sin voces, articulando sin cuerdas vocales, producia los mas hermosos
sonidos (p. 388).

En el caso de Alda de Brolio, Diego Garcia, no dice nada relativo a la presencia
de los angeles en la escena, aunque si observa que la ilustre matrona «mantenia un
trato frecuente con los angeles» y este debio ser el motivo de su visita; pero afirma
que fue testigo del milagro del rayo de sol y como se convirtié en sonido y palabras
cuya naturaleza no pudo explicar. Debemos pensar que la razon de la visita tuvo que
ver no con la posibilidad de entrar en contacto con los angeles, sino con la curiosisdad
innata de Diego y el deseo de contemplar personalmente aquel misterioso rayo de sol
que susurraba a Alda sin palabras ni voces humanas y, sin embargo, producia
hermosos sonidos.

9.4 LA RECLUSA MARIA

Nuestro estudiante visitd también a la reclusa Maria, que llevaba felizmente
encerrada en su cripta mas de treinta afios. De la cual, escribe:

No te esperes que yo te cuente como era frecuentemente consolada por los angeles; te
referiré, sin embargo, un ejemplo que ella misma me refirio, para fomentar la religion y
el fundamento de la fe ortodoxa. Un hombre y una mujer que ella conocia, no tanto por
ser vecinos cuanto por su pobreza, frecuentemente recurrian a ella en sus angustias. La
mujer concibid y dio a luz un hijo que el padre presentd a nuestra célebre reclusa por la
ventana para que lo recibiese en la sagrada fuente bautismal, mientras un digno sacerdote
lo bautizaba. Acabada la ceremonia, el padre devolvi6 el hijo al pecho de la madre. El
nifo, al que Dios habia predestinado que la malicia no manchase su alma, tres dias
después murid. El padre, triste, cargo con el cuerpo y con pasos comedidos volvié con
el hijo a aquella ventana donde tres dias antes se habia presentado alegremente con su
hijo para ser bautizado. La reclusa se compadecio del pobre padre y tomando en sus



124

H. Salvador Martinez

brazos al inocente nifio le dio sepultura bajo la ventana oriental de su cripta donde ella
frecuentemente rezaba. Cuando habian pasados tres meses y nuestra reclusa se hallaba
en profunda y devota oracién bajo aquella ventana oriental, donde frecuentemente
pasaba la noche, hacia la hora en que canta el gallo y se cree que naci6 Nuestro Sefior,
repentinamente se le aparecid un hombre, de joven edad, estatura media, de vividos
colores, bien fornido de miembros, de aspecto hermosisimo, cara resplandeciente,
adornado con vestidos blanquisimos, el cual, en sefial de reverencia, se incliné hacia ella
y le dijo: jAve buena madrina mia! Asustada de aquella aparicion y maravillada de aquel
saludo, respondié: si soy tu madrina, no me acuerdo haberte recibido en la fuente sagrada
del bautismo. A lo que el joven, con cara serena y sonriente, la respondio: yo soy aquel
infante que ti piadosamente recibiste en la sagrada fuente bautismal; y para que la altura
de mi cuerpo no te cree algin escripulo en tu mente, obligandote a dudar, quiero decirte
lo siguiente: todo infante bautizado, si muriese, vuela enseguida y es presentado en el
palacio del cielo al altisimo rey; y por mas pequefio que sea, entre las varias dotes que el
Sefior le concede inmediatamente es revestirlo de la forma que el Sefior Jesucristo tenia
cuando sufri6 su pasion, y de la que, si lees a Pablo, seran revestidos todos los hombres
que seran salvados por el Sefior en el dia del juicio. El fiel y feliz joven infante, mensajero
de si mismo, portador de su misma palabra, historidgrafo de su misma gloria, antes de
desaparecer, llend de alegria a su madrina con su felicidad (pp. 388-389).

Aparte el contacto con lo sobrenatural del que gozaba la reclusa Maria, el

ejemplo que narra Diego Garcia tiene la finalidad de apoyar la opinion teologica, muy

debatida en su época, sobre la forma que cobraran los cuerpos el dia de la resurreccion
y juicio final de la humanidad. Todos los predestinados, independientemente de la
edad o la muerte que acabé con ellos, apareceran, segin dice San Pablo, de la misma

edad que tenia Jesus cuando suftio su pasion, es decir, de unos treinta y tres afios.

9.5 FRAY SIMON

Después de este encuentro con la reclusa Maria, habiendo hecho un “no pequefio
recorrido semicircular («Post hec non modicum orbiculato itinere», p. 389) se

encontr6 con el famosisimo Fray Simon:

200

... el cual, si has de creer no solo a la fama publica sino también a la opinién de los
discretos, poseia el extraordinario don del discernimiento de espiritus, por el que el angel
de las tinieblas no podia transformarsele en angel de la luz. Veia, de hecho, y discernia
los 4ngeles buenos de los angeles malos;*” y vefa como combatian entre ellos por la

Diego Garcia frecuentemente usa neologismos latinos arrancados del griego; en este caso: angeles

buenos (calodemones, de xalog 'y doiuwv) y angeles malos (cachodemones, de xasxdog y daiucwv). El don



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 125

bienandanza o la caida de los hombres. Veia como los angeles malos siempre
ocultamente, pero frecuentemente también de forma abierta, envidiosos de los hombres,
mas de forma oculta que abiertamente, les preparan insidias, les tienden redes, les
extienden lazos, les ponen trampas, les cuelgan cuerdas [para que se ahorquen], tratando
de engafiarles con la inmundicia de los crimenes y excavando las fosas de actos
vergonzosos. Por el contrario, veia como los angeles buenos siempre asistian a los
hombres: les prometen premios, los amenazan con los sufrimientos por sus culpas y les
prometen la gloria por sus méritos, garantizandoles la dignisima ley del talion. Les
amonestan a orar; les exhortan a ayunar, a hacer limosnas, a tener paciencia y humildad
y sobre todo a practicar la caridad mutua. Y lo que mas debe maravillarte es que fray
Simoén veia como las formas de los angeles malos adquirian colores diferentes segtin las
cualidades de los crimenes que instigaban a cometer a los hombres.

Con este Fray Simdn, que de éstas y otras cosas especulaba, algunas veces pasé varios dias
y cuanto mas le veia, tanto mas crefa en €l. ;Qué mas puedo decir? No creo que, sin una
gran gracia, un hombre lego, sin duda experto en todo género de letras, pudiese explicar
cuestiones dificilisimas que yo nunca pude penetrar con la ayuda de las Escrituras ni con
la ayuda de ninguin otro literato. Por lo cual, como insistentemente le suplicase que me
instruyese de qué pecado con mayor cuidado debia precaverme, expresamente me nombro
aquel que yo sabia que mas constantemente me infestaba (pp. 389-390).

No sabemos cudl fuese aquel pecado que «infestaba» a Diego, porque ni fray
Simoén ni él quisieron revelarlo. El tiempo pasado con fray Simén debe haber sido
para nuestro escritor de gran provecho personal, espiritual y cientifico, ya que le
ayud6 a conocerse mejor y sobre todo a entender la materia de su estudio, la
angelologia. Fray Simon, «siendo un hombre lego, experto en todo género de letrasy,
pero sin conocimientos biblicos, gozaba, no sabemos si por gracia del Sefior o por
don natural, de una cualidad tnica, la de discernir los espiritus, ciencia que, segun la
teologia catdlica, puede solo ser dada por Dios a almas privilegiadas. En virtud de
este don del Espiritu Santo, fray Simén conocio aquel pecado que «infestaba» a
Diego Garcia.

9,6 UN SUBDIACONO

Mientras se hallaba con fray Simén llegd alli un cierto subdidcono, muy instruido, a
quien Diego conocia bien y de cuyas palabras, dice, «me fiaba tanto como si fuesen
mias». Este subdiacono le cont6 una breve pero admirable vision que habia tenido

del «discernimiento de espiritus» permite al que lo posee de penetrar en el interior de los demas y leer
sus intenciones, buenas o malas.



126 H. Salvador Martinez

por la cual Diego Garcia vino a entender algo del misterio de la Santisima Trinidad
mediante la representacion de una llama con tres caras.

Como este subdiacono estuviese en su camara pensando en la Suprema
Trinidad, y tratase de entender humildemente, aunque incesante y ardientemente, las
distinciones de las personas y la unidad de la esencia, he aqui que se le aparecio un
cirio ardiendo que esparcia en la habitacion una luz resplandeciente y clarisima.
Estaba suspendido en el aire a la altura de un hombre, sin que nadie lo sostuviese.

La llama de aquel cirio resplandecia més que ninguna otra y, en la misma llama,
aparecieron tres caras bien distintas que, en tanto resplandor, parecia imposible que
pudieran brillar atin mas que la misma llama. Aquellas tres caras eran uniformes con
omnimoda conformidad; iguales en el niimero; semejantes en la calidad; humanas en la
figura; divinas en el resplandor; terribles como el relampago, placidas por su serenidad,;
apremiantes en su aspecto, dulces en la alegria; en la potestad implacables; en la justicia
misericordiosas; clementes en el castigo; asegurando siempre la tutela y la ayuda a los
afligidos y a los que gimen. Estas tres caras de tal forma se ajustaban proporcionalmente a
la llama y de tal manera se conformaban con ella que ninguna la rebasaba o la disminuia.
Y lo que apenas puede entenderse: como quiera que todas las tres caras llenasen toda la
llama plenamente, cada una de ellas la cubria por si misma. En verdad no s¢ cémo
expresarlo en palabras, cuando apenas puedo percibirlo por el entendimiento. La llama del
cirio de repente se dividio en tres llamas iguales a la anterior; y las tres caras se convierten
en una cara, igual a las anteriores. Y de la misma manera que las tres caras anteriormente
llenaban una llama, asi ahora una cara era distribuida por las tres llamas inefablemente: una
misma cara llenaba totalmente a las otras tres sin excederlas. Como nuestro subdidcono
gozase de aquella vision cerca de casi una hora, estupefacto de admiracion, alegre por el
£0z0, con reverencia, timidamente cerrd un poco los 0jos y entonces, en su interior retiro,
vio que la vision total serenisimamente le sonreia (pp. 390-391).

No dice nada mas de este subdiadcono, pero se puede pensar que seria algin
compaiiero de estudios teologicos, el cual, de la misma manera que €l se interesaba
por el estudio de los angeles, el amigo subdidcono se interesaria por desentranar el
misterio de la Santisima Trinidad, tema que también a Diego le traia de cabeza.

9.7 UN DIACONO AMIGO

Después del encuentro con fray Simén y el subdiacono amigo, Diego cuenta que
visitd muchas veces a cierto maestro que era diacono y amigo suyo, el cual tenia trato
familiar con los angeles. «Era, dice, varon de vida continentisima, de muchos
estudios, fiel secuaz de la pagina sagrada». Muchos varones discretos estaban



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 127

convencidos de que poseia el espiritu de profecia por el simple hecho de que en sus
dichos manifestaba la gracia interior.

El término «espiritu de profecian, como anteriormente el don de
«discernimiento de espiritus» que poseia fray Simon, se usa fecuentemente en la
teologia mistica, de la cual tiene mucho esta parte del Planeta. Por ¢l se entiende un
don particularisimo del Espiritu Santo mediante el cual el agraciado obtiene un
conocimiento anticipado de eventos futuros, y a veces se aplica también a eventos
pasados de los que no se tiene memoria o incluso que no se conocieron y, en todo
caso, no pueden ser conocidos por la luz natural de la razon. Es un don que tiene su
fundamento teoldgico en la carta de San Pablo a los corintios (/ Corintios, 12, 7). El
significado del pasaje en cuestion ha tenido una gran veriedad de interpretaciones,
levantando grandes controversias entre los escrituristas por prestarse a una gran
variedad posibilidades hermanéuticas. Hoy en dia, las palabras de San Pablo son el
punto de arranque de casi todas las sectas evengélicas que seguen doctrinas
milenaristas y se agarran a ellas para proclamar la validez de sus profecias, aunque
sucesivamente el tiempo se encargue de probar que eran falsas.

De todas formas, sin pretender negar que también don Diego tenia sus simpatias
por el milenarismo y las creencias en el proximo fin del mundo, la conversacion que
mantiene con el didcono no versa sobre el «espiritu de profecia», aunque el texto da
claramente a entender que el didcono lo poseia, puesto que conocia bien lo que le ha
llevado a Diego a visitatarle. El tema que reporta Diego, sin embargo, versa sobre el
estudio de los angeles y concretamente del arcangel San Miguel.

He aqui como el canciller describe el encuentro:

Cierto dia, hacia la hora de tercia, como fuese a hacerle una visita amistosa, sin haber
llamado a la puerta previamente, le sorprendi solo en su camara entre libros de teologia,
estudiando. Habiéndome despedido de los que me acompaiiaban, entré solo
calladamente a ver al que estaba solo, el cual me recibid con la misma alegria de siempre.
Sentandonos juntos en un banco, permanecimos un buen rato en silencio. El, como
escuchando a alguien, gird su cara hacia la otra pared. De repente, volviéndola de nuevo
hacia mi, empezd, con cara serena y una cierta gravedad, a reirse. A lo cual le dije: (A
qué viene esta risa? El respondio: mi 4ngel custodio, a cuya tutela y patrocinio fui
encomendado desde mi infancia, me insintia que, con tu venida, se ha alegrado mucho,
porque dice que el angel bueno que a ti te fue asignado desde la infancia es colega suyo
y que en el cielo ambos pertenecen al mismo orden. Entonces le dije: ;de qué orden son
colegas? Entonces el maestro, con una grave sonrisa, volvio la cara hacia la otra parte y
dijo que no sabia a cudl orden pertenecian; pero, volviendo de nuevo la cara sonriente
hacia el interlocutor invisible, como si hubiese recibido una respuesta satisfactoria, le



128 H. Salvador Martinez

respondio: estos dos angeles buenos, segun he sabido por San Miguel, por mandato del
Sefior, pertenecen al orden de los querubines, los cuales descendieron para protegernos.
Entonces le dije: Yo pensaba que solo los dngeles del orden inferior eran los encargados
de custodiar a los hombres. Entonces, por tercera vez, como habia hecho antes,
susurrando no sé con quién, me respondi6 asi: Lo que dices, normalmente, es asi; sin
embargo, de cuando en cuando, por la clemencia de Dios, no lo es, especialmente cuando
se trata de los estudiosos de la pagina sagrada, a los cuales les es asignado un angel de
un orden mas sublime (pp. 391-392).

La finalidad del relato de este encuentro, evidentemente, es la exaltacion de la
funcién de San Miguel como mensajero de Dios (que era el personaje misterioso con
el que susurraba el maestro antes de responder); pero también cabe pensar que Diego
esta insinuando sutilmente al lector de Planeta su interés y aficion al estudio de la
Sagrada Escritura, como se deprende claramente de la abundancia de citas y alusiones
que ha dejado en su obra, al mismo tiempo que deja caer que, como estudioso de las
Escrituras, su angel custodio era un querubin.

9.8 EL ABAD DE PERSEIGNE

Diego Garcia, dice que vio y habld muchas veces con otro insigne estudioso, el
abad de Perseigne (abbatem Persannie), es decir, Adam de Perseigne (ca. 1145-
1221). Es el unico personaje, junto con la beata Alpais, de la cual hablaremos mas
adelante, que podemos identificar, entre los varios que visitd. Adam era hombre de
gran ciencia y muy conocido como abad de una de las abadias cistercienses mas
importantes de Francia.*"'

Se desconoce con precision la fecha en que Adam ocupd la silla abacial de
Perseigne; pero, por la respuesta que dio acerca del tiempo del Anticristo, de la cual
hablaremos enseguida, se puede concluir que, por lo menos la primera entrevista con
Diego Garcia debié ser anterior a 1186, pues no hace alusion al magno
acontecimiento esperado para ese afio y, al no aludir a la carta profética del astrologo

201 La Abadia de Persegne hoy dia ya no existe. Fue destruida durante la Revolucion Francesa en 1791.
Sus ruinas se encuentran en el Departamento de Sarthe cerca de Neufchatel-en-Saosnois en el noroeste
de Francia. Perseigne esta en la didcesis de Le Mans y cerca del punto Brolium Benedicti (Diocesis
Ebroicensis) que pudiera ser el lugar donde vivia Alda, es decir, en el Departamento de Sarthe cerca de
Neufchatel-en-Saosnois en el noroeste de Francia. Perseigne esta en la didcesis de Le Mans y cerca del
punto Brolium Benedicti (Diocesis Ebroicensis) que pudiera ser el lugar donde vivia Alda de Brolio...
De todo esto se infiere que el término de los viajes de Diego Garcia se hallaba cerca de Mans, «aunque
también sospecho mucho que realmente era Mont-Saint-Michel.» (M. Alonso, ed., p. 392, nota 22).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 129

Juan en la que se predecia «la gran conjuncion de planetas», se puede igualmente

concluir que la visita de Diego es también anterior a 1179.%%

El abad Adam era renombrado literato, sobre todo por sus estudios sobre el
Anticristo y el fin del mundo.**® Durante uno de sus viajes a Roma se encontrd con
el abad Joaquin de Fiori (c. 1135-1202), el mas célebre escatologo de la Edad Media,
con el cual mantuvo una sonada disputa acerca de las famosas profecias del visionario
calabrés, durante la cual, al parecer, el de Perseigne fue convencido de que el fin del
mundo estaba cerca; conviccion que se refleja en la respuesta que dio a un “perspicaz
individuo”, estando presente Diego Garcia.

El insigne abad, segin Diego, «era pequeiio de estatura, grande en ciencia,
maximo en religion, y mas grande en el espiritu que en el cuerpo; extraordinariamente
fecundo y faceto y, si no me equivoco, celebraba solemnemente las bodas de
Mercurio y Filologia en su pequefia camarax». 2

Estando yo presente, un cierto individuo, muy perspicaz, ardiente y humildemente le
importunaba para que le revelase con certeza acerca de la venida del Anticristo. El abad,
cual contemplativo, por un instante se quedo suspenso, como en el rapto de un éxtasis;
inmediatamente después, mirando fijamente a su interlocutor y recorriendo lentamente
con su mirada la forma del cuerpo y la cara, como si algo grande le hubiese sido inspirado
en aquel momento, le respondio: buen hermano, creo firmemente que ti podras verlo.

202 Para la carta profética del astrologo Juan de Toledo, cfr. H. Grauert, Meister Johann von Toledo,

Munchen, 1901; y el espléndido articulo de Godefroid de Callatay, «La grande conjunction de 1186», en
Isabelle Draelants, Anne Tihon et Baudouin van den Abeele (ed.), Occident et Proche-Orient: Contacts
scientifiques au temps des Croisades. Actes du colloque de Louvain-la-Neuve, 24 et 25 mars 1997
(Collection Réminisciences, 5), Tumhout, Brepols, 2000, p. 369-384
203 Sus obras consisten en sermones y cartas, se hallan reunidas en Migne, Patrologia Latina, tomo
211. El epistolario fue publicado por J. Bouvet, Correspondance d’Adam, abbé de Perseigne (1188-
1221), Le Mans, 1951-1962 (Archives historiques du Maine, 13); y sucesivamente por el mismo Bouvet
en las Sources chrétiennes: J. Bouvet, Adam de Perseigne, Lettres 1. Texte latin, introduction, traduction
et notes, Paris, 1960 (Sources chrétiennes, 66); J. Bouvet (1), P. Deseille, Adam de Perseigne, Lettres II
(Lettres XVI-XXXII). Texte latin et traduction, Paris, 2015 (Sources chrétiennes, 571); J. Bouvet (1), P.
Deseille, Adam de Perseigne, Lettres Il (Lettres XXXIII-LXVI). Texte latin et traduction, Paris, 2015
(Sources chrétiennes, 572). Sorprendentemente, la Epistula XVI (SC 571, pp. 16-33), esta dirigida a un
joven monje cisterciense no identificado (ibid.., p.16, n.1) pero que pudiera ser el “perspicaz individuo”
del que habla Diego Garcia.
204 Clara alusion a la obra de Marciano Capella, De nuptiis Philologiae et Mercurii, texto fundamental
sobre el que los medievales aprendian las siete artes liberales, y que Diego Garcia cita para exaltar el
saber literario del abad de Perseigne. Las palabras de Diego Garcia: «... planas nisi fallor Mercurii et
phylologie nuptias in brevi thalamo celebrabat» (p.393), reflejan precisamente aquellas con las que se
abre la obra de Capella y son, al mismo tiempo, una manifestacion mas de su propio conocimiento y
admiracion por la obra:

Tu quem psallentem thalamis, quem matre Camena progenitum perhibent, copula sacra deum,

semina qui arcanis stringens pugnantia uinclis complexuque sacro dissona nexa foues, namque

elementa ligas uicibus mundumque maritas atque auram mentis corporibus socias, foedere ... (lib. I)



130 H. Salvador Martinez

En verdad, es palabra del Sefior que nadie conoce aquel dia, ni siquiera el Hijo del
hombre. Hay, sin embargo, ciertos lugares en el Nuevo y en el Viejo Testamento y en
los dichos de los Santos Padres, y en Udaspes y Metodio, que parecen hablar del tiempo
del Anticristo.2% Yo mismo he discutido frecuentemente de esto con expertos y peritos;
de los cuales algunos eran literatos y discretos, algunos eran claustrales y
contemplativos, algunos eran ermitafios y reclusos, algunos poseian la discrecion de
espiritus, algunos tenian la gracia de interpretar los discursos, algunos tenian el espiritu
de interpretar a los profetas, puesto que tenian el espiritu de profecia. Finalmente,
mantuve conversaciones con algunos hebreos agudisimos expertos en Gamaliel y en el
Viejo Testamento. La opinion unanime de casi todos ellos es que esta cerca, que su
tiempo esta a las puertas, cuando el hijo de perdicion debe ser revelado (pp. 392-393).

Diego debia estar embelesado escuchando a aquel sabio de gran fama; pero no
dice explicitamente cual fue el motivo que le llevd repetidamente a visitar al abad de
Perseigne y sorprendentemente no describe ningun tipo de interaccion personal con
el sabio abad, como ha hecho con los demas personajes que ha visitado. El simple
hecho, sin embargo, de que refiera con tanto detalle el contenido de la conversacion
con el «perspicaz individuo» en la que pone de relieve y con los términos teologicos
que ya conocemos la respuesta, enfatizando el milenarismo y, sabiendo que el abad
era muy conocido por su espiritu profético, podemos razonablemente sospechar que
probablemente aquel anonimo interlocutor era él y que acudia a Perseigne porque se
interesaba, como muchos otros de su época, por la llegada del Anticristo. Basandonos
en el contenido milenaristico de numerosos pasajes del Planeta, podemos
razonablemente concluir que fue su curiosidad intelectual y no su devocion lo que
llevo a Diego a aquel fructuoso encuentro, dejando profundas huellas en su obra.

9.9 LA VIRGEN GEROIS

Tras haber narrado estos encuentros, el autor del Planeta, dice que, yendo por rodeos
de forma semicircular, finalmente acabé en Normandia donde habia empezado su
periplo de visitas o peregrinaciones, ahora con la intencion de visitar por tercera vez
y describir en detalle su encuentro con la virgen Gerois:

Después de todo eso, es mas, precisamente por esto, finalmente pude regresar a la
mencionada virgen Gerois que fue la causa por la cual inici€¢ mi viaje. De tal manera que,
por descabelladas presunciones y probables conjeturas, y a veces también por
argumentos convincentes, vine a saber que todo lo que habia oido de ella era verdadero.

205 E]“filosofo” Udaspes (?) y el mértir Metodio (270-310 d.C), junto con Marciano Capella y su obra,
fueron ya citados entre los autores conocidos por don Rodrigo Jiménez de Rada (Planeta, p. 170).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 131

No obstante, el tumulto y el estrépito de las gentes que se hacinaban para tocar las espinas
de erizo cada vez que ella se movia por algiin motivo, le pedi que me concediese alguna
e inmediatamente, arrancandose cinco, me las entregd. Me enteré de su completa
abstinencia por testimonio de muchos clérigos que a turno la asistian; de la lampara, que
vi con mis propios ojos; de los angeles, que oi con mis oidos. Vi como la lampara se
encendia y se apagaba. Y aquel subdiacono, que antes habia visto las tres caras en la
candela, estaba alli presente y vi como la llama se apagaba estando yo presente. Vi
también como de repente una mano derecha descendia de lo alto y se ponia sobre el
orificio de la lampara y la llama, hasta aquel momento encendida, con los tres dedos
principales, apretando la mecha, la apagaba. Oi también, si no te aburre escucharme,
como todos los que alli se hallaban reunidos oyeron los canticos de los angeles.

Era domingo, casi las nueve de la mafiana, cuando el maestro Ricardo, sacerdote docto
en letras, de fama integra y hombre alegre, celebraba solemnemente la misa. Habia una
ventana en la pared de la iglesia, como es comun, que daba directamente a la casita donde
estaba la virgen, de tal manera que ésta podia ver el altar y al presbitero celebrante. Todos
los peregrinos nos acercamos a aquella ventana para recibir la gracia de oir el canto de
los angeles. Tan pronto como el presbitero cantd el Gloria in excelsis, inmediatamente
todos los que nos halldbamos reunidos oimos los canticos angélicos, aunque cada uno
de manera diferente: unos los oian lejos, otros cerca, éste en la tierra, aquel en el cielo,
éste en la casita de la virgen, aquel fuera, algunos decian que oian las voces de muchos
niflos que cantaban. Algunos oian la sinfonia, otros el salterio, otros otras especies de
instrumentos. No hubo alli ninguno que, de todo aquel canto, entendiese ni una sola frase
o diccion, silaba o letra. No sabria decir como podia ser entendido aquel canto angélico
por los que no entienden una salmodia formada de neumas y cénticos clericales, ni como
aquel estilo musical se hizo inteligible a todos. Este estilo, o0 modo, fue uniformemente
observado hasta el final del Prefacio. Entonces el Sefior abri6 los oidos y el 4nimo, més
atn, los oidos del animo del dicho subdidcono que, poco antes, habia visto la mano que
apagaba la lampara y anteriormente habia visto las tres caras en la candela y ahora se
encontraba de rodillas a mi lado ante la ventana, en silencio, implorando el espiritu del
intelecto. Cuando los clérigos empezaron a cantar Sanctus, Sanctus, Sanctus, él oyd y
entendié que dentro de la casita una innumerable multitud de angeles lo cantaban
también. Entre estos angeles, dos precedian a los demas enunciando las palabras; uno
tenia el oficio de preceptor y el otro de repetidor. Asi, el preceptor claramente dijo:
Sanctus y el repetidor respondié: Sanctus. De nuevo, el preceptor dijo Sanctus y el
repetidor respondid Sanctus; por tercera vez el preceptor dijo Sanctus; y el repetidor
respondio Sanctus. Entonces todas las falanges de espiritus uniformemente repitieron
tres veces Sanctus, Sanctus, Sanctus, como para afirmar la unidad y trinidad de Dios.
Estas palabras y este modo musical los angeles no las alteraron hasta que el sacerdote no
llegd a la consagracion de la Eucaristia. Tan pronto como el sacerdote empezo aquella
clausula: qui pridie quam pateretur, inmediatamente el angel preceptor dijo: Verbum y



132 H. Salvador Martinez

el repetidor respondié: Caro. El preceptor dijo de nuevo: Verbum; y el repetidor
respondi6: Caro. Por tercera vez el preceptor dijo: Verbum; y el repetidor respondio:
Caro. Fue entonces, creo, cuando tuvo lugar la perfecta transubstanciacion en forma de
pan. El preceptor inmediatamente afiadio: Verbum caro factum est; repitiendo estas
mismas palabras tres veces. Y el repetidor respondio: Verbum caro factum est et
habitavit in nobis. Entonces la entera corona de espiritus que rodeaban el altar
prorrumpio en cantos, repitiendo tres veces con inmensa alegria estas mismas palabras,
y continuaron repitiéndolas hasta que empezaron a cantar los clérigos Agnus Dei.
Entonces aquel angel preceptor dijo asi: Agnus; y el repetidor respondio: Deus. Y de
nuevo el preceptor: Agnus; y el repetidor respondid: Deus. Por tercera vez el preceptor
dijo: Agnus; y el repetidor respondié Deus. Entonces todos los angeles alli presentes
uniformemente exclamaron asi: Agnus dominus noster. Estas mismas palabras
continuaron repitiéndolas continuamente hasta que el sacerdote, acabado el sacrificio,
materialmente echo el vino en el céliz y lo tom6. Entonces todos los angeles presentes
fueron vistos por nuestro subdidcono, mas bien por el oido del intelecto que por la vista,
que arrebataban el cuerpo del Sefior y con gran alegria se lo llevaban al cielo.

Todo esto, en varias sesiones, el dicho subdiacono, estando yo presente, lo contd a la
reclusa. Ella, recibiendo estas palabras con inmensa alegria, afirmando religiosamente,
con maximo juramento, que aquellas mismas palabras los dngeles las cantaban en todas
las misas. En verdad, afirmé que cuando los clérigos cantaban Gloria in excelsis Deo'y
Alleluia, los angeles no cantaban mas que aquellas palabras que cantaron en el
nacimiento del Sefior. Es decir, Gloria in excelsis Deo, Alleluia. Santus, Sanctus,
Sanctus, palabras con las que los angeles se deleitan de manera especial. El Sefior sabe
que estuve presente en todo esto (pp. 393-396).

El relato de su visita a la virgen Gerois es bastante complejo por contener, por
un lado, elementos reales que le ocurrieron a €l personalmente, como fue la solicitud
y entrega de las cinco espinas de erizo de la tinica de la beata, la vision de la lampara
magica que se encendia y se apagaba por obra de una mano misteriosa venida del
cielo, y el privilegio de oir el canto de los angeles al acercarse a la ventana del
reclusorio de la beata que daba a la iglesia. Estos cantos los oyeron todos los
peregrinos presentes, pero no todos los percibian del mismo modo.

Por otro lado, en la redaccion de los hechos hay también otros elementos de
indole preternatural, como fue la vision de la misa celebrada en el cielo, teniendo por
celebrante al mismo Jesucristo y por didcono a San Juan Evangelista, que se
celebraba en paralelo con la misa dominical oficiada por el presbitero Ricardo; esto
el autor no lo vio ni lo oyd personalmente, sino que lo conoci6 por el relato que, “en
varias sesiones”, hizo el amigo subdidcono a la beata Gerois, estando Diego presente.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 133

En realidad, como se recordara, la vision del subdiacono es la misma vision que,
en lo esencial, habia narrado ya a nuestro peregrino el acélito Nicolas cuando fue a
visitarlo y éste fue raptado al cielo empireo. De hecho, el subdiacono, que estaba a su
lado durante la celebracion de la misa, celebrada en la tierra por el presbitero Ricardo,
fue el que gozo del privilegio de la vision celeste, sobreponiendo unos personajes
celestiales a los actores terrenos. Mientras Diego veia y oia solo la realidad terrena
que tenia delante, el subdidcono, arrobado, percibia las palabras que los cantores
celestiales cantaban, las cuales, con las triples repeticiones y alternancias, vinieron a
significar el mismo misterio de la llama con las tres caras.

La interaccion de Diego Garcia con la virgen Gerois no acabo con la asistencia a
la misa dominical, sino que el relato continta con su privilegiada presencia «en varias
sesiones» durante las que el dicho subdiacono conté aquella vision celestial a la beata
Gerois. Tras escuchar al subdiacono, la beata les asegurd que aquellas palabras y cantos
que habian oido eran las que ella percibia cada vez que asistia a la santa misa. El relato
termina con la afirmacion de Diego, dando fe de todo lo dicho: «El Sefior sabe que
estuve presente en todo esto» [«Novit Dominus quia istis ego interfui»).

9.10 LA BEATA ALPAIS

La narracion de las andanzas y visiones de Diego Garcia de Campos termina con una
brevisima alusion a otro personaje que habia ya visitado antes de volver al reclusorio
de la virgen Gerois. Esta visionaria, que ya en vida goz6 de gran fama por su santidad,
es el segundo personaje, junto con el abad Adam de Perseigne, que ha podido ser
histéricamente identificado con exactitud.

Se trata, como dice bien Diego Garcia, de la ilustre sierva de Dios Alpais, nacida
en Cudot a mediados del siglo XII. Cudot se encuentra en el actual Departamento de
I’Yonne a unos treinta kilometros al sur de Sens, en el centro norte de Francia, hoy
en la nueva region Bourgogne-Franche-Comté, proclamada en 2016.

Los detalles y particulares de la vida de la beata Alpais, que seria largo resumir
aqui, los conocemos por una biografia compuesta en vida de la venerable virgen por
un anénimo monje cisterciense que pertenecia a la abadia de Echarlis, a pocos
kilémetros al sur de Cudot, el cual tuvo acceso directo a la reclusa.”*® Segun el editor

206 Vita sanctae ac venerabilis virginis Aupex de Cudot, publicada en Acta Sanctorum, Nov. 1, 174-

209. Un breve resumen de esta Vita puede consultarse también en Les Petits Bollandistes, Vies de Saints,
t. XV, Barle-Cue, 1874. La mas completa recopilacion de testos biograficos sobre la beata Alpais se
enccuentra en E. Stein, Leben und Visionen der Alpais von Cudot (1150-1211). Neudition des
lateinischen Textes mit begleitenden Untersuchungen zu Autor, Werk, Quellen und Nachwirkung,



134 H. Salvador Martinez

moderno de la Vita, E. Stein, habria sido compuesta en la década 1170-1180 o, como
propone Patrick Henriet en un trabajo reciente, durante el decenio siguiente. >’

La Vita sanctae ac venerabilis virginis Aupex de Cudot es una biografia de
naturaleza hagiografica muy extensa y detallada. El libro primero trata de la
enfermedad, la curacion milagrosa y los primeros milagros. Los tres libros siguientes
estan dedicados a las visiones extraordinarias que la humilde pastora recibid, unas
cincuenta, y que fueron narradas al monje bidgrafo directamente por ella. Este fue el
motivo de las repetidas visitas de Diego Garcia a la beata. Por el escaso mimero de
manuscritos medievales existentes parece que la Vita no circuld mas que entre los
canonigos locales que la protegieron desde el primer momento, los monjes
cistercienses del vecino monasterio, los benedictinos negros y los cartujos.”*®

Segun la Vita, Alpais era hija de pastores y durante su infancia y adolescencia
ejerci6 el oficio de pastora, dedicandose a cuidar ovejas. Cuando tenia unos quince
afios cayo enferma de una terrible enfermedad: una especie de lepra le cubri6 todo el
cuerpo de ulceras que despredian un olor tan nauseabundo que era imposible
acercarse a ella. En tan deplorable estado, se vio abandonada de todo el mundo, aun
de su propia madre que se limitaba a arrojar, de cuando en cuando, un trozo de pan
al lado de su lecho y se retiraba apresuradamente. Sus hermanos rogaron a la madre
que dejase de darle de comer con la esperanza de que muriese de hambre.?*

Esta condicion, segiin su bidgrafo, la llevo a la privacion de toda consolacion
humana. La paciencia y las virtudes de la infortunada pastora, sin embargo, le
valieron gracias muy sefialadas. Tras una aparicion milagrosa de la Virgen, la joven
san6 completamente de aquellas tlceras malolientes, pero quedo extremadamente
débil y practicamente paralizada. La Virgen, como para consolarla de aquel estado,
durante aquella aparicion le dijo que de alli en adelante no necesitaria mas alimento
corporal >

Tiibingen, 1995 (Scrip Oralia, 77). Véase también la version francesa con amplia documentacion en P.
Blanchon, Vie de la bienheureuse Alpais, vierge de Cudot, au diocése de Sens, 1150 a 1211 / publiée
pour la premiere fois en latin, d'aprés un manuscrit chartrain du Xllle siecle, et précédée d’'une
introduction frangaise, résumant la vie de la sainte et reproduisant les documents historiques qui la
confirment, l'abrégent ou la complétent, Marly-le-Roy, 1893.
207 Patrick Henriet, «La recluse, le corps, le lieu. A Propos d’Alpais de Cudot (+ 1211)», en
Paradoxien de Legitimation. Ergebnisse einer deutsch-italianisch-franzosischen, Villa Vigoni-
Konferenz zur Macht im Mittelalter, Hereusgegeben von Annette Kehnel und Cristina Andenna, Firenze,
Edizioni del Galluzzo, 2010, pp. 403-423.
208 Sobre estos manuscritos y su circulacion, véase E. Stein, op. cit., pp 104-112.
209 «Fratribus etiam suis in tantum tediosa erat et honerosa, ut matrem suam precarentur, ut cibos
offere desineret, ut sic fame mori cogeretunr (Vita benerabilis Aupes, en E. Stein, op.cit., 1, 2, p.123).
210 Nunc, dixit ei beata Maria, adhuc maiora iis tibi praestabo, soror carissima, quia pro longa inedia,
quam in omni humilitate et patientia, in fame et siti, sine omni murmuratione tamdiu Sustinuisti,



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 135

El sabio monje y cronista Robert d’ Auxerre, que la visito varias veces, dice que,
tras la vision de la Virgen y su curacion, Alpais quedd paralizada del cuello para
abajo, de tal manera que se hall6 permanentemente en el lecho en posicion supina sin
poder mover su cuerpo, como si estuviese amortajada; solo podia mover la cabeza de
un lado para otro y la mano derecha. El ilustre cronista, gran observador, se fijo en
todos los aspectos de la joven yacente; entre las varias observaciones que hizo sobre
la condicion fisiologica de Alpais, la cual debia impresionar a todo visitante, era el
simple hecho de que la joven quedé incapacitada para tomar cualquier alimento, asi
como para evacuar su intestino y, sin embargo, dice: «su cara era tan hermosa y tan
rebosante de salud como si gozase de las mayores delicias de la mesay» («attamen ita
venusta corpulentaque in vultu cernitur, ac si deliciarum copia perfruatury). El
alimento eucaristico, prometido por la Virgen, resolvid este aspecto vital de la que se
hallaba en el lecho inmovilizada. Cuando Robert d’ Auxerre la visitd por primera vez,
en 1180, llevaba ya diez afios en aquella posicion, alimentandose solo con la Sagrada
Eucaristia sin probar ninguna otra comida o bebida, conforme a la promesa que le
habia hecho la Virgen: «porque una vez hayas gustado de la fuente viva, el pan
celeste, quedaras saciada eternamentey.

La segunda promesa que le hizo la Virgen durante aquella milagrosa aparicion
fue que, a partir de aquel momento, en las grandes festividades religiosas podria
contemplar a su hijo en todo su esplendor en la gloria del Paraiso, rodeado de los
nueve ordenes de angeles, los patriarcas y los profetas, los apostoles, los martires, los
confesores y las virgenes, entre las cuales, un dia, después de su muerte, también ella
ocuparia un puesto. Después, la Virgen la llevo hasta las puertas mismas del infierno
para que contemplase los suplicios de los condenados, donde vio las llamas, los
demonios y los tormentos.”'' Antes de desaparecer la vision, la Virgen le dijo que la

angelico et spirituali cibo ita saginaberis, quod, quamdiu in hoc corpusculo supervixeris,
numquam sustentamento corporis tui cibus aut potus corporeus necessarius erit, nec modo panem
aut alium cibum humano corpori necessarium esuries, nec aliquem potum corporeum sities: quia,
postquam de caelesti pane et vivo fonte semel gustaveris, usque in aeternum semper satiata
manebis. (Vita, 1, 7).

1d etiam tibi a Filio meo praestabitur, quod per aliquot dies interdum etiam per hebdomadas
continuas, et praecipue in praecipuis sanctorum sollemnitatibus, dulci sopore sopita in omni pace
et quiete quiesces, ipsumque regem regum et dominum dominantium, quem ex utero meo pro
hominibus hominem factum genui, in sede maiestatis suae meque iuxta illum sedentem videbis;
cuius decus et pulchritudo, cuius virtus et gloria, cuius maiestas et magnificentia omnem
sermonem, omnem sensum excedit, non solum humanum, sed et angelicum intellectum,; cuius
splendore maiestatis irradiari, cuius inestimabilem adipisci conspectum ultra omnem sanctorum
est gloriam. Videbis etiam novem angelorum ordines, filio meo, domino suo, distinctis officiis
ministrantes; quorum alii signa, alii miracula per virtutem eius saepius faciunt; alii ad homines ab
eo in mundum missi, praedicendo praeveniunt, alii subiectis angelorum spiritibus praesunt, et eis

211



136 H. Salvador Martinez

dejaba todavia algin tiempo en la tierra «para la salud de muchos» («Teque adhuc
modicum tempus ad salutem multorum in terris dimittamy). La humilde pastora, que
hasta aquel momento habia subsistido con un mendrugo arrojado de cuando en
cuando por su madre junto al lecho, vivi6 sin tomar mas alimento que la Sagrada
Comunién, hasta la edad de cincuenta afios.>2

La descripcion que sigue sobre las varias funciones de los angeles, segun su
orden jerarquico, debi6 interesar particularmente a Diego Garcia, que probablemente
conocio el texto de la Vita, donde se describe también la funcion de los demonios
que, como angeles caidos, celebran también sus reuniones en las que cada uno cuenta
sus éxitos como agentes de los siete vicios capitales. La Vita ofrece al mismo tiempo
un buen testimonio de la existencia del Purgatorio (tema que por entonces empezaba
a circular entre los te6logos), al describir los increibles tormentos a los que se ven
sometidos los que en aquel horrendo lugar se encuentran. La visién del Purgatorio
por la beata Alpais tuvo lugar con ocasion de la visita que la madre del conde Joigny
hizo a la beata para saber el destino de su hijo que habia muerto recientemente
(después de 1180). En una pagina espeluznante, Alpais describié minuciosamente a
su biografo lo que habia visto durante la vision del Purgatorio (II, 14), confirmando
la presencia del conde en aquel horrendo lugar y lo que la madre podia hacer para
que saliese de alli lo mas rapidamente posible: oracion, misas, penitencia, limosnas a
los pobres y necesitados y llevar una vida sencilla y sacrificada.

Conforme le habia prometido la Virgen, Alpais empez6 a disfrutar del privilegio
de las mas sorprendentes visiones y revelaciones sobrenaturales. Su cuerpo se
convirtid en instrumento de milagros a veces operados contra su misma voluntad;
solo con el contacto directo, los pacientes sanaban de las madas increibles
enfermedades. El primer milagro que se cuenta en la Vita es muy significativo, pues
pudiera indicar que la actividad milagrera de la paralitica fue activamente promovida
por la familia misma y mas concretamente por su padre, aun contra su voluntad.

ad exempla divina mysteria disponendo principantur; alii tanta divinitatis gratia repleti sunt, ut in
eis Dominus sedeat, et per eos sua iudicia decernat; alii tanto perfectiori scientia pleni sunt, quanto
claritatem divinitatis eius vicinius contemplantur; alii vero ita Deo coniuncti sunt ut inter hos et
Deum nulli alii spiritus intersint, qui tanto maiori ardent amore, quanto subtilius claritatem
divinitatis aspiciunt. (Vita, 1, 8).
Lo que se dijo mas arriba sobre el lugar del cielo y morada de la corte celestial, segtin diego Garcia, tiene
no poco en comuin con esta descripcion de la Virgen Maria a la humilde pastora.
212 Esto dio pretexto al demonio, se cuenta en la Vita, para tentarla con la promesa de una curacién
total si tomaba los alimentos y las bebidas que él le proporcionase: «ausus est enim impudentissimus
demon eam admonere, ut veneniferis potionibus suis biberet dicens, quod si consiliis suis voluerit
acquiescere et de potionibus suis potare, a cunctis infirmitatibus suis eam liberabit et corporis sui vires
omnes ei restituet...». Alpais rechazd la tentacion (en E. Stein, op. cit., I11, 16, pp.187-188).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 137

Llegaron a la casa de la joven pastora los padres de una nifia de nueve afnos, muda de
nacimiento. El padre de Alpais les condujo a la habitacion de la hija, la cual se negaba
a intervenir para curar la mudez de la nifia; pero su padre, cogiéndole la mano,
introdujo los dedos de Alpais en la boca de la muda, la cual inmediatamente obtuvo
el don del habla que nunca habia tenido.?"

La difusion de la fama de la virgen Alpais comportd cambios en su condicion y
estado familiar. El cobijo que ocupaba junto a su familia fue objeto de la atencion y
el cuidado de una comunidad de candnigos regulares de Cudot. Muy pronto la
habitacion, el lecho en el que yacia la incapacitada y su propio cuerpo se convirtieron
en instrumentos milagrosos, como se ha visto en el caso de la muda. Todo el entorno
de la reclusa se sacralizd, de tal manera que el simple hecho de hallarse en su
presencia o tocar su cuerpo, o aquellos objetos que la rodeaban, era ocasion de los
mas inesperados milagros. Su lecho se convirti6 en altar y lugar donde los
beneficiados dejaban exvotos.

La fama de la paralitica pastora, que ni siquiera podia incorporarse en su lecho,
corri6d por los alrededores. La extraordinaria devocidén popular propagada por los
alrededores de Cudot muy pronto se difundioé por toda Francia. Si se tiene en cuenta
el numero y la calidad de los personajes que la visitaron, no es muy dificil concluir
que debid ser uno de los mayores eventos religiosos del siglo XIII en Francia,
comparable en la época moderna con Lourdes o Fatima. Distinguidos personajes,
principes de la Iglesia, la reina Adela de Champagne, madre de Felipe Augusto,
fueron en peregrinacion a Cudot para visitar a la famosa reclusa, teniendo con ella
especiales conversaciones y solicitando su intercesién para con Dios.*'* Esos
personajes, lo mismo que otros visitantes mas oscuros le pedian la curacion de sus

213 Consilio patris sui, adducta est a parentibus suis ad virginem sacram puella quaedam, a

nativitate muta, quae absque usu loquelae iam novem annos transegerat. Cuius parentes, cum ante
lectulum virginis flerent, suppliciter deprecantes ut puellae mutae misereretur eique orationibus
suis apud Dominum subveniret, quidam eorum, mirabili fide animatus, manum virginis diu
multumque resistentis accipiens, eamque super labia puellae circumquaque ducens, super eam
signum crucis impressit, ipsosque digitos virginis in os eius intromisit. Apertum est ilico post
salutiferae manus tactum os eius, et solutum est vinculum linguae eius, quod ante numquam fuerat
solutum, et loquebatur recte, benedicens Deum, ita ut lingua eius in auribus circumstantium
rectum et intelligibile in quantum aetas eius patiebatur formaret eloquium; et mirabantur universi
qui eam loquentem audiebant, laudantes et benedicentes Deum. (1, 11).

El cronista cisterciense inglés Raoul de Coggeshal (1 h. 1227), que escribi6 en vida de la beata,
dice: “ad huius colloquium reverenter accedebant archiepiscopi et episcopi, et maxime abbates
cistercienses, cum quibus speciali et familiari devotione devincta erat. Reges quoque et principes, nobiles
pariter et ignobiles, eius praesentiam devote visitabant, et eius orationibus se commendabant”
(Chronicon anglicum, ed., J. Stevenson, London, 1875 (Rolls Series, p. 66).

214



138 H. Salvador Martinez

enfermedades o le imploraban que les obtuviese determinadas gracias. Semejante
conmocion religiosa y social no podia dejar de interesar a Diego Garcia.

La fama de la virgen Alpais y los numerosos milagros llevo a los devotos
visitantes a construir una capilla junto al tugurio ocupado por la beata. Esta capilla
era atendida por los canonigos regulares y sin duda existia ya antes de 1180, fecha en
que la reina Adela, esposa de Luis VII, antes de morir, hizo una donacion a los
canodnigos de Cudot «por amor de la venerable dama Alpais, que conduce en este
lugar una vida gloriosa y admirable».?'> Al parecer, ya antes de la construccion de
esta capilla existi6 un complejo de construcciones, entre ellas una domus para
peregrinos y visitantes y varias dependencias para los candnigos que se encargaban
de la capilla, impulsadas por el arzobispo de Sens, Guillaume aux Blanches Mains
(1169-1176), tio de Felipe Augusto. El citado cronista Raoul de Coggeshal, que
recoge estas noticias, dice también que la capilla fue construida de tal manera que la
beata Alpais podia asistir a los oficios divinos desde su habitacion.*'®

Los mas insignes escritores religiosos de la época se ocuparon de la virgen de
Cudot.*'” No todos, sin embargo, la conocieron y trataron personalmente. Sabemos
por testimonio directo que estos privilegiados fueron solo dos: Robert d’Auxerre y
Diego Garcia de Campos.>'®

La virgen Alpais muri6 en 1211 a la edad de 50 afios. Su venerado cuerpo se
halla en Cudot, su ciudad natal, en el coro de la iglesia prioral (actualmente iglesia
parroquial) fundada cuando atn vivia Alpais. El 7 de febrero de 1874 el papa Pio IX
aprobo su culto.

No todos los que corrian a Cudot lo hacian en busca del milagro; los mas,
probablemente, eran curiosos en busca de novedades clamorosas. Pero algunos,
como Robert d’Auxere o Diego Garcia de Campos, lo hacian para escuchar de la
beata las narraciones de sus visiones, de tal manera que la celda de Alpais se convirtid
en una ventana hacia el mas alla. De estas visiones quisiera poner de relieve las cuatro
que se relacionan con la vision cosmica del orbe (orbis terrarum) que, segun Robert
d’Auxerre, fue singularisima para su época. Esta vision, probablemente, ha sido la

215 Cft. P. Blanchon, Vie de la bienheureux Alpais, p. 28.

216 «Altare vero ita erat ordinatum ut sacra virgo semper posset intendere qualiter sacerdos in
celebratione divini offici se haberety (Chronicon anglicum, p. 125).

217 Ademas del citado cronista cisterciense inglés Raoul de Coggeshal (T h. 1227), se ocuparon en sus
obras de la beata Alpais: Robert d’ Auxerre (1 1212), Aubri de Trois-Fontaines ( 1252), Jaques de Vitry
(+ 1240), Césaire de Heisterbach (1 1240), Guilleume de Nangis (1 1300), Etienne de Bourbon (f 1256),
Vincent de Beauvais (1 1264) y nuestro Diego Garcia de Campos (1 1218).

218 El primero, escribe: «... sicut ipsam audivimus referentem ... cum ea sane pluries locutus» (en
Recueil des historien de la Gaule, 18, p. 249). El segundo, dice: «... et diu ante videram quandam
dominam prope Senonensem civitatem in Cuidoto» (Planeta, p. 396-397).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 139

mas comentada en todas las biografias de la beata y la que le dio mayor prestigio, por
lo menos entre los estudiosos de su vida y milagros.

Robert d’ Auxerre (1156-1212) no fue un visitante comin. Era un intelectual de
primera categoria que dejara el mundo, tras haber escrito dos gruesos volumenes
sobre la vida de los santos, para hacerse religioso premostratense en el convento de
Sain-Marien-les-Auxerre, donde pondra los toques finales a su obra maestra, la
Cronica de Saint-Marien, en la que incluira una Noticia sobre santa Alpais que el
lector puede consultar en nuestro Apéndice. A partir de 1180, visit6d frecuentemente
a la reclusa de Cudot, siendo testigo de sus éxtasis, escuchando el relato de sus
visiones y convirtiéndose en un entusiasta admirador de aquel milagro viviente que
era la reclusa de Cudot. Fue el unico cronista que escuché directamente de la voz de
Alpais el relato de su célebre vision del mundo, durante la cual la beata contempl6 la
tierra en el complejo del entero cosmos, describiéndola «casi en los mismos términos
de que tres siglos mas tarde se servirda Copérnico (1473-1543)», segiin Manuel
Alonso (Planeta, p. 396). Robert d’Auxerre murio en 1212, un afio después de
Alpais, dejando a uno de sus colaboradores el encargo de afiadir a su Noficia sobre
santa Alpais la fecha de la muerte de su heroina, informacioén que efectivamente
aparece al final del texto.

He aqui, pues, el fragmento sobre la vision del cosmos, segiin Robert d’ Auxerre:

Frecuentemente, era arrebatada hacia lo alto y, guiada por un angel, ora recorria los
lugares de las penas de los condenados, ora las alegrias de los bienaventurados. Al volver
en si, cautamente deliberaba qué y a quién debia descubrir lo que habia visto y, teniendo
por maestro un admirable espiritu interior, le ensefiaba lo que debia callar y lo que podia
proferir. En las solemnidades del Sefior y de su Madre le era concedido como favor
extraordinario ser arrebatada frecuentemente a lo alto para contemplar libremente con la
intuicion de la mente el mundo y todo lo que hay en el mundo. Como, después de uno o
varios dias, regresase de aquella altisima quietud, segtin la escuchamos decir, le parecia
haber sido arrojada de aquella amplisima region de la luz en las tinieblas y como si una
piedra de molino hubiese sido superpuesta a los ojos de su mente.

Contaba también que, mientras estaba en aquellos raptos, veia la universalidad del
mundo a la manera de una esfera oval redondeada; el sol era mas grande que la tierra y
la tierra era como un huevo que estaba en medio, rodeada de agua por todas partes,
suspendida como un péndulo. Las cosas, y las causas y razones de las cosas, son tan
infinitas y escondidas que tanto menos las entiende uno cuanto mas curiosamente las
investiga. Frecuentemente, en espiritu, veia las cosas de lejos y frecuentemente preveia
las futuras. Pero lo que es digno de especial admiracion es que una mujer, dedicada y
educada al campo y acostumbrada a los trabajos rurales, estuviese dotada de tan gran



140 H. Salvador Martinez

sabiduria. Y como hablase con ella muchas veces, confieso que me he quedado atdnito
ante la sabiduria que la mujer manifiesta en sus consejos y la circunspeccion en sus
palabras. De hecho, habla tan prudentemente, aconseja tan discretamente, exhorta tan
saludablemente, que es mas claro que la luz del dia que el que enseila al hombre la
ciencia ha escogido su sede en ella y ha hecho en ella su mansion (original latino
completo en el Apéndice).?!’

La Vita Aupex de Cudot compuesta por el anonimo cisterciense, de la cual
hablamos mas arriba, en la que se narran numerosas visiones que el autor tuvo el
privilegio de escuchar directamente de la beata, desconoce por completo la descrita
por Robert d’ Auxerre sobre la descripcion del mundo, pero narra otras que ocupan,
junto con la narracion de los milagros, los libros 2-4 de su obra.

La primera vision, tal como le habia predicho la Virgen, tuvo lugar por Pascua,
cuando Alpais fue elevada sobre «la fabrica del mundo» («machina mundi») y
contempld como la tierra estaba cubierta de iglesias en las que los fieles recibian el
cuerpo y la sangre del Sefior (11, 4). La segunda vision tuvo lugar alrededor de la fiesta
de Todos los Santos. Alpais fue elevada sobre una columna de fuego hasta las puertas
del Paraiso. Estando alli, después de haber contemplado la corte celestial, bajo los ojos
sobre el globo terrestre y contempld de nuevo la «maquina del firmamento» y, en medio
de ella, la tierra, cubierta de una especie de cavernas que parecian huras construidas por
las ratas. Eran, en realidad, los sepulcros de los difuntos que en aquel momento se
levantaban para asistir a la resurreccion final (11, 6).

En la tercera vision cosmica que conto la beata, fue de nuevo elevada sobre toda
la fabrica del mundo («super totam mundi fabricam elevata»), para ver todo el
conjunto de monasterios, cistercienses y otros, asediados por enormes multitudes de
demonios que, no contentos con llenar las iglesias, las dependencias y los claustros,
cubrian también los tejados de los edificios. Durante la misma vision pudo ver, por
el contrario, como las ciudades y plazas fuertes seculares era vigiladas tan solo por
dos demonios. Mientras, desolada, contemplaba este espectaculo, una voz celeste le
explico que los demonios practicamente habian ganado la partida contra los que
vivian en el mundo, por lo cual dedicaban todos sus esfuerzos en pelear contra los
religiosos que les presentaban una verdadera lucha (IV, 11).

219 La voluminosa obra de Robert d’Auxerre fue publicada a pricipios del siglo XVII con el titulo:

Chronologia.... ab orbis origine ad annum Christi 1212, cum Appendice ad annum 1223, Troyes, 1608
y de nuevo en Paris en 1609 (vide la Bibliografia). El tema de las visiones del cosmos no era nuevo entre
los espirituales de la Edad Media, por lo menos desde San Benito (1 h. 550). Véase el trabajo de P.
Courcelle, «La vision cosmique de Saint Benoit», Revue des études augustiniennes, 13,1967, 97-117;y
de manera mas extensa, C. Carozzi, Le voyage de ['ame dans I'au-dela d’apreés la littérature latine (V*-
XIIF siécle), Rome, 1994, Collection de I’Ecole frangaise de Rome, 189, pp. 201-205.



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 141

La cuarta vision de este tipo se encuentra en el apéndice de la Vita,
probablemente compilado por otro autor, y recoge muchos de los elementos
de los cuatro libros que tienen que ver con la resurreccion de los muertos, en
la que la beata Alpais vio como unos subian hacia el cielo y otros eran
arrastrados hacia el infierno (Vita, Ap. 2).**°

El autor de la Vita, en los primeros folios, describe el aspecto que
presentaba el cuerpo de Alpais durante aquellas visiones, diciendo que
quedaba como dormida, de tal manera que lo que contemplaba era el espiritu.
Su cuerpo permanecia inmévil y como muerto. En ocasion de la festividad de

San Lucas evangelista tuvo lugar uno de estos raptos que €l presencio:

Llegando yo al dia siguiente de la festividad por la mafiana temprano, la encontré
descansando y como dormida; me acerqué al lecho y, encendida una luz, puse mi
mano delante de su boca y noté que no salia ni el mas minimo aliento, ni de la boca
ni de la nariz, de tal manera que el monje que me acompaiiaba dijo que estaba en un
rapto y que su espiritu no se hallaba en su cuerpo, mientras estuviera en el rapto,
aunque ella habia dicho que nunca habia tenidos raptos, ni consentia que se dijese
que los habia tenido [evidentemente no era consciente de tenerlos]. Tenia los ojos
cerrados, yacia supina en el lecho, no daba ninguna sefial de vida, ningun halito vital,
ningun ruido del que duerme, ningun resuello, de tal manera que todo indicaba que
estaba muerta, solo el color rubicundo de su cara era la tinica huella de vida que
manifestaba a los visitantes. Reconoce, sin embargo, que, de cuando en cuando, aun
durante el sueflo y durante el reposo, es llevada en espiritu a la contemplacion por
el angel que le hace de guia en las visiones” (I, 3).

Preguntada por un cierto varon religioso si veia estas visiones en el cuerpo o
fuera del cuerpo y si habia tenido algln rapto en espiritu, o no, respondio: “No
me atreveria a decir que soy o he sido objeto de raptos, como tampoco me atrevo
a afirmar que aquellas visiones que, obligandome vosotros, con descontento, 0s
refiero, en realidad hayan sido asi, o que hayan tenido lugar en mi reposo. Sino
que todo esto lo dejo al juicio divino para el que nada hay oculto que no sea
revelado. En verdad, las visiones que os refiero son las que veo durante mi
reposo, tal como las he visto. Pero qué preanuncien o qué signifiquen, o como
se relacionen entre si, o si se hallan dispuestas de esta manera o acontezcan en
éste o aquel orden, o de qué modo u orden me sean hechas o dispuestas, no lo
entiendo muy bien. En todo caso, como quiera que estén las cosas, esto es lo que
si sé con certeza, y no me engafio, que lo que os digo es exactamente lo que he
visto y tal como lo he visto. Lo que el Sefior, en su beneplacito y voluntad, me

20 Vita, 11, 6: «Vidit mundum totum plenum antris, ex quibus singulis sive vir sive femina celeries

procedebanty.



142 H. Salvador Martinez

muestra cuando reposa en mi, ya sea en mi espiritu o en mi cuerpo, tanto si esta
en mi cuerpo como si esta fuera de él cuando veo dichas cosas, no lo sé, él lo
sabe, porque solo ¢l sabe todo, el cual me hace ver todo, ya esté despierta o
dormida o, mds bien, en reposo...” (IV, 17)

El manuscrito que contiene la Vita Aupex de Cudot se cierra con unos
folios escritos por otro anénimo, igualmente monje cisterciense, el cual presta
mas atencion a los edificios y dependencias de la beata que a sus milagros y
visiones. A ¢l se debe el relato de las relaciones de la beata con la comunidad
de canonigos en el que se describe como el demonio, bajo la figura de uno de
aquellos candnigos, «cuyo nombre no quiero recordar, porque era inclinado
al pecado de la carney, el cual vivia junto a la celda de la joven paralitica,
tratd repetidamente de seducirla.’?! La joven doncella, paralizada como
estaba, todavia tuvo la fuerza de asir un garrote que conservaba junto al lecho
y lo hendi6é de la cabeza a los pies de aquel vil seductor. A la mafiana
siguiente, la paralitica fue hallada extendida en el suelo, sin que nadie pudiese
explicarse como se encontraba en aquel estado, cuando no podia moverse
(ibid., pp. 6, p. 224).

Estos acontecimientos en torno a la virgen Alpais, que conmocionaron a
toda Francia y se corrieron también por las naciones vecinas, debieron de ser
los que impulsaron la curiosidad de Diego Garcia de Campos, que se hallaba
estudiando en Paris, a acercarse a Cudot antes de visitar a la virgen Gerois,
que tal vez para ¢l tenia mayor interés. El hecho es que Diego dice muy poco
de la paralitica de Cudot. Lo cual pudiera parecer sorprendente dada la fama
de que, como acabamos ver, disfrutd. Después de haber narrado sus
experiencias extraordinarias con otros visionarios, especialmente la
precedente con la reclusa Maria, tal vez su encuentro con Alpais, que da a
entender habia visto anteriormente, como de paso, no le proporcion6 nuevos
materiales para su obra por el simple hecho de que la disposicidn fisica de la
paralitica, permanentemente supina e inmovil en el lecho, por mas milagros
que hiciera y visiones que tuviese, no era una situacion que invitase a la
conversacion o al intercambio de experiencias que, por otra parte, Alpais era
reticente a desvelar, especialmente a extrafios.

221 . in speciem cuiusdam canonici, nolo nomen edicere, qui aliquandiu cum ea in domo

Cudoti mansionem habuerat, qui ad peccatum carnis pronus, non solum diabolica, sed propria
concupiscentia illectus, nefanda adversus sanctam virginem in amore eius exardescens
excogitaverat, et in multis cor eius tentaverat... (E. Stein, op. cit., app., 5, p. 224).



Diego Garcia de Campos y su obra Planeta 143

La observacion final que Diego Garcia hace en el Planeta consiste en
comparar las virtudes y las gracias recibidas por las dos ultimas reclusas que
ha visitado, Gerois y Alpais, sin querer comprometerse en juzgar cual de las
dos tenia mas méritos ante el Sefior:

Debo afadir que anteriormente habia visto a una cierta sefiora en Cudot, cerca de la
ciudad de Sens; que, si la lengua francesa no me falla, se llamaba Aupais. También ella
gozaba de numerosos privilegios. Cual de las dos deba preferirse no es algo que yo pueda
determinar. Ambas tienen el mismo mérito ante el Sefior, no me toca a mi establecerlo.
Solo aquel que es juez altisimo y testigo infalible lo defina para nuestra salud. Y Cristo
caudillo y guia nos conduzca a la gloria de los angeles de la mano de mi sefior Miguel
su arcangel glorioso (pp. 396-397).






JUAN DE SORIA, OBISPO DE OSMA
& Y SU CRONICA LATINA oS
DE LOS REYES DE CASTILLA

DATOS BIOGRAFICOS

Diego Garcia de Campos no fue el unico gran erudito de principios del siglo XIII que
frecuento la corte de Castilla. Junto a él, hallamos a otros clérigos cultos, como el
obispo de Palencia don Tello T¢éllez de Meneses, don Lucas de Tuy, don Rodrigo
Jiménez de Rada y, por supuesto, a don Juan de Soria, obispo de Osma y canciller de
la reina dofia Berenguela y de su hijo Fernando III. Todos estos “clérigos de palacio”
y varios otros mas cuyos nombres empiezan a aflorar en las tltimas investigaciones,
fueron familiares e intimos colaboradores de los reyes de Castilla durante la segunda
mitad del siglo XII y la primera del siglo XIII.2%*

Juan de Soria, al cual vamos a dedicar nuestra atencion en esta segunda parte de
nuestro trabajo, creemos que debe ser identificado con don Juan Dominguez, que
ocupd la dignidad de abad de la Colegiata de Santa Maria la Mayor de Valladolid
entre 1219 y 1231.%% Se desconoce el apellido del que fue Canciller de Fernando III,
pero la asociacion con el que fue abad de la Colegiata de Valladolid, que se llamaba
Juan Dominguez y que tenia un hermano con ese mismo apellido, nos lleva a
establecer el del Canciller. Se le menciona también en algunos diplomas de Fernando
III como Juan de Osma, Juan Diaz y Juan Ruiz de Medina. J. Gonzilez cita un
documento de 1235 en el que se dice que Miguel Gonzalez, «hermano del cancillery,

222 Se conocen los nombres de otros scholares ilustres, como Pedro de Santa Cruz, Pascasio y el

maestro Mica, notario del reino y redactor de la mayor parte de los diplomas de la segunda mitad del
siglo XII y parte del XIII. Cfr. A. Arizaleta, «Ecritures de clergie. De la charte a la littérature (Castille,
Xlle-Xllle siecles», en e-Spania, 2, décembre 2006.

223 Cfr. H. S. Martinez, Berenguela la Grande, p. 391; M. Mafiueco y Zurita, Documentos de la iglesia
colegial de Santa Maria la Mayor de Valladolid, 3 vols., Valladolid, 1917, II, nims. XII-XXXIII.



146 H. Salvador Martinez

concede una propiedad al monasterio de San Pedro de Gumiel (Fernando 111, 1, p.
505), lo cual implicaria que el canciller se apellidaba Gonzélez y no Dominguez.?**

Al reorganizar la administracion del reino a la muerte de su padre, dofia
Berenguela, como regente durante la minoria de su hermano Enrique, escogié como
canciller a uno de los escribanos que llevaban ya algin tiempo trabajando en la
cancilleria de su padre, bajo Diego Garcia de Campos. Se llamaba Juan y, aunque,
como deciamos, no se conoce con certeza su apellido, su identificacion con el que
fue abad de la Colegiata de Santa Maria la Mayor de Valladolid, nos lleva a concluir
que se trata de la misma persona.

Sello doble de cera de don Juan, abad de Valladolid y
Canciller de Fernando III (Archivo de la Catedral de
Valladolid, en Mafiueco-Zurita, Documentos de la Iglesia
Colegial de Santa Maria la Mayor, Apéndice, nim. 3).

224 Cfr. E. Flérez, Espaiia Sagrada, tomo 26 p. 318; P. Fernandez Martin, «El obispo de Osma,

canciller de Fernando III el Santo, no se llamaba don Juan Dominguez», Celtiberia, 27, 1964, pp. 79-95;
Martin Alvira Cabrer (Las Navas de Tolosa, 1212: idea, liturgia y memoria de la batalla, Silex, Madrid,
2012, pp. 40-41) lo llama Juan Garcia; Juan Loperraez Corvalan (Descripcion historica del obispado de
Osma, vol. 1, pp. 229-235), lo llama Juan Dominguez; y Fr. Gregorio de Argaiz, La Soledad laureada
por San Benito y sus hijos en las iglesias de Esparia, tomo VI, p. 357, le dio el nombre de Juan Ruiz de
Medina.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 147

Por otro lado, no cabe argumentacion en contra cuando tenemos la confirmacion
de lo dicho por el mismo don Juan. El 20 de mayo de 1229, estando Fernando III en
Toledo, en presencia de la familia real, concede un importante privilegio a su «querido
canciller don Juan, abad de Valladolid y a los clérigos de Santa Maria, por los muchos
servicios que incesantemente me hacéis todos los dias». Este documento, aunque
escrito por el escriba Sancho «por mandato del canciller», esta redactado en un latin
impecable; parece que don Juan se esmer6 en la preparacion del diploma destinado a
su iglesia: lleva el signo rodado del rey y lo acompafia con el sello de plomo del abad
y esta confirmado por los mas altos oficiales y nobles de la curia y nueve obispos;
después de ellos aparece su firma: «Juan, canciller del sefior rey, abad de Valladolid,
confirma».**> En un pasaje de la Cronica Latina de los reyes de Castilla (CLRC) que,
como veremos enseguida, se cree haber sido compuesta por don Juan, afirma que el
documento en cuestion se firmé estando en Burgos el rey y la reina, su madre y el
arzobispo toledano y los obispos de Segovia y Osma, «que era el canciller» (cap. 65).
Es decir, don Juan, canciller de Fernando 111, abad de Santa Maria de Valladolid, obispo
de Osma, electo de Ledn y mas tarde obispo de Burgos, es la misma persona.

Como abad de la Colegiata de Santa Maria en una época en que Valladolid no
tenia todavia obispado, don Juan gozaba de una extraordinaria autoridad eclesiastica
y civil sobre un extenso sefiorio, ejerciendo sin contestacion funciones episcopales.
Para defender su inmunidad, sus derechos y su autoridad, no dudara en pronunciar
sentencias de excomunion o lanzar entredichos sobre la villa y su sefiorio como podia
hacerlo cualquier obispo en su didcesis.**

Los datos esenciales de su biografia fueron reconstruidos documentalmente por el
culto abad de Silos, Luciano Serrano, en 1941, con aportaciones de otros estudiosos.*?’
Segun esto, hoy dia se sostiene que, con toda probabilidad, habia nacido en la region

225 «lohannes, domini regis cancellerius, abbas Vallisoleti, conf» (A.C. de Valladolid, leg. XIX, nim.

6, original); cfr. J. Gonzalez, Fernando I, 11, n. 249, pp. 289-291); y M. Mafiueco Villalobos y J. Zurita
Nieto, Documentos, 111, nm. 6.

226 Cfr. M. Mafiueco y Zurita, II, niims. XII-XXXIIIL; es en estos 20 documentos en los que se
manifiesta la actividad de don Juan Dominguez durante el periodo de 1219 a 1231 que ocup6 el cargo de
abad; A. Rucquoi, Valladolid en la Edad Media, 2 vols., Valladolid, Junta de Castillay Leon, 1987, 1,1,
pp. 194-195. Como abad mitrado tenia su propio sello que se conserva en el Archivo de la Catedral de
Valladolid, reproducido en Mafiueco-Zurita, op.cit., Apéndice, nim. 3.

227 L. Serrano, «El Canciller de Fernando I11 de Castillay, Hispania, 5.1, 1941, pp. 3-40; y en su estudio
D. Mauricio, obispo de Burgos y fundador de su catedral, Madrid, Blas, S.A., 1922, pp. 120-123; cft. J.
Gonzélez, Fernando III, 1, p. 504; y en «La Cronica latina de los reyes de Castillay, Homenaje a D.
Agustin Millares Carlo, 2 vol., Palma, Caja Insular de Ahorros de Gran Canaria, 1975, 11, pp. 55-70; A.
Ballesteros, «Don Juan el canciller», Correo erudito, 1, 1940, pp.145-151, p. 151; A. Millares Carlo, «La
cancilleria real en Leon y Castilla hasta fines del reinado de Fernando I1l», AHDE, 3, 1926, pp. 282-283;
Maieco y Zurita, Documentos, 11, pp. 72-78.



148 H. Salvador Martinez

de Soria, en la didcesis de Osma, de ahi que se le conozca también como Juan de Soria.
Todo esfuerzo por conocer el origen familiar ha resultado hasta el momento baldio,
salvo el hecho de que tenia un hermano que se apellidaba Dominguez. No hay, sin
embargo, ningin motivo para creer, como han sostenido algunos, que fuera hijo de
Diego Garcia de Campos que, como se dijo, fue clérigo y no consta que se casase o
tuviese hijos; como clérigo lo presenta don Rodrigo en su célebre carta-prologo a
Planeta y como tal le acompaiio a Roma para asistir al [V Concilio de Letran. Por otro
lado, si don Juan hubiese sido hijo ilegitimo, habria necesitado dispensa pontificia para
ser ordenado sacerdote, abad de la Colegiata de Santa Maria de Valladolid y mas tarde
obispo de Osma y de Burgos, cosa que igualmente no consta por ningin lado.”?* No
obstante, las numerosas investigaciones, la misma incertidumbre que ha existido sobre
la identificacion de su apellido sigue existiendo sobre su lugar de origen. Manuel de
Castro Alonso, sin embargo, sostuvo que don Juan Dominguez I1, de Medina, que con
este apellido, dice, aparece en un documento, fue natural de Soria, y, antes de ser
nombrado Abad de Valladolid, lo fue de Santander.?*

La atenta lectura de su Chronica confirma sus conocimientos y predileccion por
las tierras de Castilla la Vieja, Soria y el alto Duero. Su paisaje le es familiar hasta el
punto de nombrar numerosos pueblos y villas que, dada su escasa poblacion, no tenian
importancia mayor en el reino castellano (caps. 31-39). Algo parecido ocurre también
con la politica de la region, interesandose por las luchas entre las varias facciones al
norte del Duero, mientras que las zonas al sur le interesan solo como campo de
reconquista. Como consecuencia de estas preferencias, se ocupa extensamente de las
actividades de los Lara, que dominaban esta zona de Castilla. Por el mismo motivo se
ocupa también de los Haro y en especial de don Diego Lopez, sefior de Vizcaya, cabeza
del clan que dominaba en la region, del cual se manifiesta partidario, a pesar de que
tanto ¢l como sus familiares no podran ser considerados como modelos de virtudes
civicas o morales, de ahi que hacia el final de su obra muestre un cierto distanciamiento
del clan, que sin duda refleja el cambio que tuvo lugar entre el Haro de turno, don Lope
Diaz, y el rey Fernando III (cfr. Cap. 13, 24, 28, 65).2°

228 Hoy dia ya no hay muchos que crean que don Juan fuese hijo de Diego Garcia de Campos, como
pensd M. Alonso (Planeta, p. 79), siguiendo errdneamente a J. Lopez Agurleta, Vida del venerable
fundador de la Orden de Santiago..., Alcala, 1725.

229 Episcopologio vallisoletano, Valladolid, Tipografia y Casa Editorial Cuesta, 1904, pp. 60-72.
Loperraez cita documentos en los que se dice que don Juan era natural de Soria: «de Soria nationey, o
«natione Soriensis» (Descripcion del Obispado de Osma, p. 229).

230 No obstante, don Juan, como veremos, puso punto final a su Chronica con el recuerdo de la muerte
de don Lope Diaz, «varén poderoso y ricoy. Cfr. D. W. Lomax, «The Authorship of the Chronique latine
des rois de Castille,» Bulletin of Hispanic Studies 40, 1963, pp. 205-211, p. 206; J. F. O’Callaghan, The



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 149

Al igual que don Rodrigo Jiménez de Rada y su predecesor en el cargo, Diego
Garcia de Campos, don Juan fue un personaje culto que se convertird en figura
destacada de la corte y de la jerarquia de la Iglesia. Probablemente, habia estudiado
en Paris y acaso en Bolonia. Su pericia en derecho canénico, filosofia y teologia, asi
como las citas frecuentes de la Biblia, revelan el perfil de un eclesiastico
extraordinariamente erudito, conocedor también del pensamiento musulman, del cual
se interesé personalmente y a través de su patrocinio a traductores y estudiosos de
obras arabes y, como tal, era conocido en su época.

Segun su traductor castellano, Luis Charlo Brea, don Juan frecuentemente
recurre a los escritores biblicos, citando pasajes principalmente del Viejo
Testamento: Génesis, Salmos, Macabeos, Daniel, Jueces, Jonds y Sirach, entre otros;
y con menor frecuencia también del Nuevo: Marcos, Lucas, Epistola a los Romanos
y Apocalipsis. Juan evidentemente conocia bien las siete artes liberales, asi como los
clasicos latinos entre los que cita a Lucano (cap. 2), Virgilio (cap. 14), Horacio (cap.
18), y Claudiano (cap. 23). Por su parte, el traductor de su obra al inglés, J. F.
O’Callaghan, ha sefialado su pericia en derecho candnico por las frecuentes
referencias a los problemas de consanguinidad en los matrimonios reales (caps. 10,
11, 14, 15, 32, 65). Es particularmente significativa su observacion sobre un pasaje
concreto, que ninguno de los estudiosos anteriores habia notado, en el que aparece
una cita implicita del Decretum de Graciano (cap. 35), cuando, hablando de los
conflictos entre Castilla y Leon, dice: «Aquel, por el que los reyes reinan y los
principes dominan (4p. 19, 16), no quiso privar a Castilla del solaz de rey propio y,
queriendo al mismo tiempo reprimir la tonta soberbia y vanagloria del rey de Leodn,
llevo a la concordia la discordia de los discordantes («discordiam discordantium ad
concordiam reuocauity), frase que parece calcada del titulo de la obra de Graciano,
Concordia discordantium canonum.*"

Los primeros afios, tras acabar sus estudios, son igualmente poco conocidos por
falta de documentacion e incluso por la confusion de su nombre, Juan, con tantos otros
Juanes que circulaban en la corte y en las cancillerias episcopales. Don Julio Gonzalez,
uno de los mejores conocedores del periodo, sugirio la idea de que tal vez acompanase
a don Diego, obispo de Osma, y a santo Domingo de Guzman, que entonces era
canodnigo de Osma, en su viaje a Roma en 1205, pasando por el sur de Francia, donde
pudo conocer los estragos que estaba haciendo la herejia albigense, de la cual se ocupa

Latin Chronicle of the Kings of Castile, trad. ingl., Tempe: Arizona Center for Medieval and Renaissance
Studies, 2002, Intr., p. Xxxxi.
21 J.F. O’Callaghan, trad., The Latin Chronicle, p. xxxii.



150 H. Salvador Martinez

con bastante detalle en su Chronica.*** El viaje tenia como objetivo principal expresar
al papa Inocencio III la preocupacion del episcopado castellano por la rapida expansion
de la herejia. Estando en Roma, dice en su Chronica, fue testigo de la consagracion del
primer patriarca latino de Constantinopla por el papa Inocencio Il en marzo de 1205
(cap. 30). Este viaje y su presencia durante la consagracion del patriarca, como veremos
enseguida, explicaria el gran interés que manifiesta en su obra por la herejia albigense
y los asuntos del Imperio Latino de Constantinopla.

Otros intereses politicos de Castilla pueden haber sido el motivo de escribir con
tanto interés sobre los asuntos del Imperio Oriental, como era el de las relaciones
familiares de la corte de Castilla con los emperadores orientales, que sin duda eran
multiples. Nuestro cronista aclarara: la reina, dofia Beatriz de Suabia, esposa de
Fernando 11, era, por un lado, «hija de Felipe, rey de Alemania, emperador electo de
los romanos, hijo de Federico el Grande, emperador de los romanos», y por otro,
«nieta del Emperador de Bizancio Isaac Angelos y sobrina del Emperador Alejo
Angelos, por tanto, nieta de los dos emperadores considerados los mas grandes y
preclaros en el mundo universo» (cap. 40).** Se daba el caso también de que una hija
de la reina Berenguela y hermana de Fernando III, se habia casado con Juan de
Brienne, rey de Jerusalén, acontecimiento que, como se vera mas adelante, el cronista
habia presenciado y recordé en su Chronica (cap. 42).2*

De varios pasajes de su obra se puede concluir que don Juan tenia un
conocimiento extraordinario de la escena politica, religiosa y social de Europa y del
Medio Oriente a la cual dedica, en una obra relativamente breve, mas espacio que
ningln otro historiador peninsular de su tiempo.

Del viaje por el sur de Francia y a Roma en 1205, mencionado mas arriba,
vuelve a hablar al narrar su segundo viaje a Roma, formando parte de la delegacion
de eclesiasticos peninsulares que asistieron al IV Concilio de Letran, uno de los més
importantes de la Edad Media, que tuvo lugar en Roma del 11 al 30 de noviembre de
1215. En el séquito del arzobispo don Rodrigo Jiménez de Rada se hallaba su
inmediato superior, don Diego Garcia de Campos, canciller del reino, cuya presencia
en el concilio, como se dijo, hoy ya no se puede poner en duda. Por lo que se refiere
a la presencia de don Juan en el séquito de don Rodrigo, las Actas del Concilio
mencionan a un «Juan Abad» que sabemos por otros documentos era su

22 Alfonso VIII, 1, pp.427-429.

233 «El emperador Isaac fue abuelo de la reina nuestra sefiora Beatriz» (30). Frase de la que se
desprende claramente que esta escribiendo en vida de la reina, que muri6 en Toro, el 5 de noviembre de
1235.
234 Juan de Brienne era rey consorte de Jerusalén (1210-1225), pero habia enviudado recientemente.

A partir de 1231 y hasta 1237 sera emperador latino de Oriente.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 151

contrasefia.’*> Por otra parte, los detalles que facilita en su Chronica sobre los
participantes en el concilio solo un testigo directo los podia poseer:

Este Concilio se celebrd un afio después de la muerte del rey glorioso [Alfonso VIII], y
en ¢l intervinieron 420 obispos, 72 arzobispos, el patriarca de Constantinopla y el de
Jerusalén y el aquiliense [Aquileia] y el grandense [Grado]. De abades y de priores y de
otros constituidos en dignidad no hay niimero. Esto sucedio en la festividad de Todos
los Santos y en los “idus” del siguiente mes de julio [15 de julio de 1216] don Inocencio
I, varon bueno, cuyos hechos Dios hizo prosperar, entré en el camino de la carne
universal (cap. 30).

Confirma su presencia en Roma lo que el mismo don Juan de Soria describe
como final de su relato de la conquista de Constantinopla por los cruzados cristianos
durante la IV Cruzada.*® Es una pagina memorable en la que el Canciller narra una
de las mayores atrocidades de la historia con la increible impasibilidad de un fanatico
cruzado, sin tener una palabra de reproche para aquellos asesinos que la perpetraron
«ayudados de la divina gracia». Pero su relato no deberia sorprendernos. Don Juan
fue probablemente uno de los promotores del cambio en la actitud politica de Castilla
hacia el Islam, que pasé de guerra de reconquista a guerra de cruzada. La posicion de
Alfonso VIII habia sido de lucha por la recuperacion de la tierra perdida tras la
invasion musulmana del siglo VIII; la de su nieto, Fernando III, influenciado por la
ideologia politica de su canciller, sera la del cruzado que, impulsado por el Espiritu
Santo, defiende con la espada la fe cristiana contra la hegemonia de la musulmana.

Estos viajes de Juan en el séquito de altos oficiales de curias episcopales o del
reino indican claramente que debia tener, por lo menos desde 1203, un alto cargo en
la administracion de Castilla bajo Alfonso VIII. De hecho, se cree que el Juan que
aparece como notario de la corte en diplomas que van de 1209 a 1212 es nuestro Juan
de Osma; pero no creemos, con Julio Gonzalez, que pueda ser identificado con un
Juan Diaz, notario, que, asimismo, aparece en documentos de la cancilleria entre
1215-1217.%7 Probablemente se trata de otro Juan, ya que don Juan de Osma durante
esos afios estuvo alejado de la cancilleria, viajando a Roma. Que fuese familiar de la

25 Cfi. JF. Rivera Recio, «Personajes hispanos,» Hispania Sacra, 4, 1951, pp. 335-355. La lista

completa de los personajes que acompafiaban a don Rodrigo (entre ellos aparece en primer lugar D.
Garcie cancellarius Castelle) se halla en las actas del Concilio que publico el P. Fita, «Santiago de
Galicia», Razon y Fe, 2, 1902, pp. 40-43.

236 Fue lanzada por Inocencio III, siendo jefe de la misma Teobaldo de Champagne, que murid
repentinamente antes de salir. El papa la encomend6 al mando del cuilado de Felipe de Suabia, Bonifacio
Monferrato que, como se vera, fue el responsable material de la gran masacre y destruccion de
Constantinopla.

27 Fernando III,1, p. 504.



152 H. Salvador Martinez

corte se desprende de las continuas referencias a la familia real, facilitando detalles
intimos tanto del rey, como fue su enfermedad en Fuentiduefia, como de la reina dofia
Leonor y de sus hijos (caps. 20, 26, 28), asi como del médico de la corte, el Maestro
Arnaldo (cap. 21).

Su carrera como profesional dio un gran salto cuando, tras la muerte de Alfonso
VII y de su sucesor, Enrique I, 1a regente del reino, dofia Berenguela, al ascender al
trono su hijo Fernando III en 1217, le nombrd canciller. La cancilleria de Castilla,
por un privilegio especial, era ocupada por el arzobispo de Toledo, méxima autoridad
religiosa en el reino; pero era mas bien a titulo honorifico. El auténtico trabajo, que
consistia en supervisar a notarios y escribas, redactar diplomas y registrar privilegios
reales y cartas, lo desarrollaba el canciller. No obstante, para ejercer el cargo,
necesitaba el consentimiento del titular, en este caso don Rodrigo Jiménez de Rada.”*®

La Chronica latina Regum Castellae (CLRC), que hoy dia nadie duda de que
fuese obra de Juan de Osma, es un buen testimonio de la actividad cancilleresca de
su autor. Como ha sido sefialado por numerosos estudiosos, el autor tenia
familiariaridad con la documentacion existente en la cancilleria real a la cual podia
acceder siempre que lo necesitase. Un buen ejemplo aparece en el capitulo treinta y
tres, al hablar del derecho de sucesion al trono de dofia Berenguela por ser la mayor
y no quedar ningun varén tras la muerte de su hermano Enrique: «Se decia ademas
que ésta habia sido la voluntad del rey glorioso por una carta, sellada con su sello
plimbeo, que habia sido escrita en las Cortes celebradas en Carrion y que fue
encontrada en un armario de la iglesia burgalesa». Don Juan alude evidentemente al
acuerdo que tuvo lugar en la Curia de San Esteban de Gormaz entre los representantes
del emperador aleman y Alfonso VIII para conceder la mano de Berenguela al
principe Conrado Staufen, documento ratificado en las Cortes de Carrion con el
Tratado de Seligenstadt.*® De este documento del archivo de la catedral de Burgos
habla también don Rodrigo en su De rebus (IX, 5) probablemente tomando la
informacion de la CLRC.

El autor de la CLRC conocia perfectamente los términos del acuerdo entre Fernando
MI'y sus medio hermanas, Sancha y Dulce, por el que estas cedian todos sus derechos de
sucesion al trono de Leon a Fernando a cambio de una pension vitalicia. La Chronica es
tan meticulosa en los mas minimos detalles que parece estar resumiendo el texto del
acuerdo [«afadidas muchas condiciones que se contienen en cartas sobre esto escritasy]|,
tal vez porque el redactor del documento fue el mismo Juan de Osma:

238 Cfr. O’Callaghan, The Latin Chronicle, p. xxxiii.
239 Cfr. H.S. Martinez, Berenguela la Grande, pp. 85-97.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 153

Se tratd, pues, en esta villa [Valencia de Don Juan] por las reinas [Dofia Berenguela y
Doiia Teresa] de la paz y concordia entre el rey [Fernando I11] y sus hermanas. Se firmd
la paz y la concordia entre ellos en Benavente con la presencia en la villa de las dos
reinas, el rey, sus hermanas y los arzobispos toledano y compostelano y muchos varones
y concejos. Las condiciones, pues, de la concordia fueron éstas: el rey asigné a sus dos
hermanas en lugares fijados 30.000 maravedis, que debian recibir anualmente mientras
vivieran, afiadidas muchas condiciones que se contienen en cartas sobre esto escritas.
Las hermanas, por su parte, renunciaron al derecho, si alguno tenian en el reino, y
destruyeron las cartas paternas sobre la sucesion o sobre la donacion del reino a ellas.
Mandaron ademas que los castillos o defensas, que los suyos tenian, fueran entregados
en su nombre a nuestro rey, excepto los castillos que debian retener sus partidarios para
la defensa del pacto (cap. 61).

Si se compara este pasaje de la Chronica con el documento en que se conserva
el acuerdo, fechado en Benavente el 11 de diciembre de 1230, se vera
inmediatamente la relacion estrecha entre ambos; de tal manera que, si Juan de Osma
no fue su redactor, por lo menos lo consult6 en el momento de escribir su obra.**°

Otro tanto cabe pensar del acuerdo que Fernando III concluy6 con Ibn Hid, rey
musulman de Murcia, «por el que Avenhut daria a nuestro rey, a cambio de una
tregua hasta el siguiente mayo, 430.000 maravedis, de cuya suma se pag6d de
inmediato una tercera parte, otra tercera parte debia pagarse al final del siguiente
septiembre, y la restante tercera parte al final de enero» (cap. 67).

Tal vez la mejor prueba que tenemos del manejo de fuentes de archivo en la
composicion de su obra sea lo que dice de las cartas de Jaime I de Aragon sobre la
conquista de Mallorca: «jAlabado sea Dios excelso, a quien es igualmente facil
vencer en lo poco como en lo mucho!»(1 Rey. 14, 6 y 18, 27), pues, seguin conocimos
por cartas de este ilustre rey, apenas estaban con ¢l cuando fue tomada 700 soldados
nobles y 13.000 combatientes de a pie. Esta ciudad fue tomada en el ultimo dia del
mes de diciembre del afio 1229 de la Encarnacion del Sefior. El rey mallorquin murio
unos dias después, tras ser decapitado su hijo, a quien amaba tiernamente: por lo que
se cree que muri6 de dolor» (cap. 55).

Como ha observado J. O’Callaghan, don Juan, en el proceso de describir
tratados y otros acuerdos, usa un lenguaje concilleresco: «Forma vero compositionis
hec erat» (cap. 61), o «firmatum est pactum sub predicta conditione data insuper
tregua et firmata» (cap. 73). Sus referencias a las sumas de dinero exigidas como
tributo por Fernando 111 a los reyes musulmanes son precisas en todos sus particulares

240 Texto del acuerdo en J. Gonzalez, Fernando III, 11, n. 270.



154 H. Salvador Martinez

y por necesidad postulan los conocimientos y la presencia de un oficial que se hallaba
en la posicion de conocer los detalles (caps. 67 y 73).2"

Como fiel servidor y bidgrafo de dofia Berenguela, que lo habia nombrado para
el puesto de canciller, don Juan nos ha dejado en su Chronica una relacion
detalladisima de las circunstancias en que Berenguela transfiri6 la corona a su hijo en
Valladolid en 1217. Releyendo el entero relato, parece evidente que nos hallamos
ante un testigo ocular (caps. 32-35).2%

Aquel mismo afio, don Juan fue nombrado candnigo de la catedral de Santander,
donde sirvio por dos afos; y, en 1219, fue nombrado abad de la Colegiata de Santa
Maria en Valladolid, como se dijo mas arriba. Siendo abad en Valladolid, tomo parte
en el Concilio de Valladolid promovido por el legado pontificio, el Cardenal Juan de
Abbeyville, el cual habia sido enviado a Espafa para resolver graves problemas
disciplinares del clero y un asunto de suma importancia para el pontificado: la posible
conversion al cristianismo del rey musulman de Valencia, noticia que don Juan, en

una rara alusion a si mismo, dice que la supo confidencialmente del legado:

El rey de Valencia, por su parte, precavido y astuto, presintiendo que el pueblo a ¢l
sometido se estaba preparando para rebelarse, viendo también una desunion tan grande
en todo el pueblo marroqui ultracismarino, indic en secreto al papa don Gregorio IX
que queria hacerse cristiano y someter su reino a la Iglesia Romana, rogandole que se
dignara enviar como legado para ello a un hombre provido, discreto y entendido. Esta
fue la razén principal por la que el Papa envid entonces a Espafia a un legado, varon
provido, discreto y entendido, el maestro Juan de Abbeville, obispo sabiniense, como ¢l
mismo nos dijo de viva voz (cap. 54).

Llego, pues, el legado a Espafia alrededor de la fiesta de la Asuncion en el afio de la
Encarnacion del Sefior de 1228 y recorriendo las provincias, convoc6 sinodos y establecio
algunas novedades, segun la sabiduria que Dios le concedio, para honor de Dios, honra del
clero y gobierno de las iglesias. Pero cuando establecio ciertas cosas contra los clérigos
concubinos y la prole que de ellos naceria en el concubinato, tanta sedicion se origind entre
los obispos y el clero cuanta no se habia visto desde los tiempos pasados.”*

Como, por otra parte, el legado esperase y desease la conversion del rey de Valencia,
tras un intercambio mutuo de mensajeros entre el rey y el legado, el propio rey,
expulsado, como antes hemos dicho (cap. 53), del reino, se acerco a nuestro sefior el rey,
y en nuestro reino tuvo una conversacion con el legado.

241 Cft. J. O’Callaghan, The Latin Chronicle, p. Xxxiv.

242 Cft. J. O’Callaghan, The Latin Chronicle, p. Xxxiv.

243 Las actas de este Sinodo, o Concilio de Valladolid, se conservan en el Archivo de la Catedral de
Leon. Pueden consultarse en Manuel de Castro Alonso, Episcopologio vallisoletano, pp. 63-72.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 155

Engafiado en la concebida esperanza de conversion del rey, el legado, después de la fiesta
de Pascua del afio 1229 de la Encarnacion del Sefior, dictd en Tarazona sentencia de
divorcio entre el rey aragonés don Jaime y la reina dofia Leonor, puesto que eran
parientes en tercer grado de consanguinidad... Y asi el legado, cumplido su deber y
llevada a término su delegacion, salié de Castilla al final del mes de agosto para volver
a Roma, de donde habia venido (cap. 54).

Mientras desarrollaba estas actividades de acompafiante del cardenal Abbeville
en visita a las varias diocesis, don Juan seguia ejerciendo el cargo de canciller de
Castilla. En 1230, tras la ascension de su rey Fernando III al trono de Leon, éste pidio
al arzobispo de Compostela, que era el titular de la cancilleria del reino de Ledn, que
permitiese a don Juan actuar también como canciller de Ledn, uniendo asi el control
de las cancillerias de los dos reinos en la misma persona.”**

Fernando III reconoci6 la extraordinaria actividad de su canciller premiandolo
con el obispado de Osma en abril de 1231, cargo que ostentd durante diez afios.**
Aquel mismo afio le promovi6 también a Canciller Mayor de los reinos de Castilla y
Leon en sustitucion de los arzobispos de Toledo y Santiago. El primer documento en
que don Juan aparece como obispo de Osma y canciller del reino es del 17 de octubre
de 1232 (cap. 65). Don Juan continud incansablemente trabajando para el rey, al
mismo tiempo que estaba empefiado en la construccion de la catedral de su diocesis.
Siendo obispo de Osma, acompaiié a Fernando III en las campafias de 1235-1236
contra los almohades de al-Andalus, participando en la conquista de Cérdoba en 1236
en calidad de legado para la cruzada, en sustitucion de don Rodrigo Jiménez de Rada
que se hallaba en Roma.?*® Tras la victoria de las tropas cristianas, fue el encargado
de purificar y transformar la gran mezquita en iglesia catedral de Cordoba, celebrando
la primera misa y predicando un encendido sermon en el que exalt6 el gran triunfo de
las armas cristianas.>*’” En su obra menciona dos veces el hecho de que era obispo de
Osma, pero no se olvida de afiadir que era también canciller del reino (caps. 65y 73).

Sus actividades como cruzado no pasaron desapercibidas en Roma, que quiso
recompensarle con el nombramiento al obispado de Leon en 1237, el mas importante

244 Se conservan las dos cartas de don Juan en las que declara haber recibido la cancilleria de Castilla

de don Rodrigo Jiménez de Rada (1 de enero de 1230), y la de Ledn del arzobispo de Santiago don
Bernardo (13 de septiembre de 1231). Cfr. Millares Carlo, «La cancilleria real en Ledn y Castillay,
AHDE, 3, 1926, pp. 227-306, pp. 286-288.

245 Cfr. M. Alvira Cabrer, Las Navas de Tolosa, 1212: idea, liturgia y memoria de la batalla, Madrid:
Silex, 2012, pp. 4041.

246 Cft. L. Serrano, D. Mauricio, pp. 120-123.

247 Gil Gonzalez Davila, Theatro eclesidstico de las ciudades e Iglesias catedrales de Espaiia,
Salamanca, Imprenta de Antonia Ramirez Viuda, Afio 1518, tomo L, lib. I, cap. I, pp. 36-37; Pedro Salazar
de Mendoza, Origen de las dignidades seglares de Castilla y Leon, Madrid, Imprenta Real, 1657, cap. VII.



156 H. Salvador Martinez

del reino recién incorporado a Castilla. Fernando III, sin embargo, apelo al papa
Gregorio IX para que dilatase la toma de posesion, ya que necesitaba los servicios de
tan habil canciller del reino. El papa, en una carta del 2 de diciembre de 1237, aceptd
la solicitud, ordenando a los canénigos de Leon que eligiesen a otro obispo.**® Tres
afios después, el 6 de marzo de 1239, el papa le nombr6 obispo de Burgos, sin que el
rey esta vez presentase objecion alguna.**’ Tras el nombramiento al obispado de
Burgos, don Juan nuevamente tuvo que reconocer formalmente que seguia ejerciendo
el oficio de canciller con el consentimiento de don Rodrigo, arzobispo de Toledo.
Esto era debido al hecho de que el obispado de Burgos no era parte de la didcesis de
Toledo, como lo era el de Osma.>°

La confianza de Fernando I1I en su canciller era tal que le encargo la educacion
de su hijo, el infante don Felipe. Felipe fue el quinto de los hijos de Fernando III y
Beatriz. Habia nacido a finales de 1231. Por deseo de su abuela dofia Berenguela fue
destinado a la carrera eclesiastica, habiendo sido encomendada su educacion,
primero, a don Rodrigo Jiménez de Rada y, sucesivamente, en 1240, a don Juan,
obispo de Osma y canciller de Castilla, el cual, ademas de concederle una prebenda
candnica en su catedral, le prepard para cursar sus estudios superiores en la
Universidad de Paris, organizando su viaje, su estancia, profesores y pagando las
costas, incluso acompaiiandolo alla personalmente en 1244. Sabemos esto por el
testamento del canciller, que murioé en octubre de 1246, del cual fue albacea dofia
Berenguela. El 28 de septiembre de 1246, fecha en que otorgd su testamento, atin no
habia acabado de pagar los gastos que le acarre6 el viaje del infante a Paris: un
palafrén que tomo cuando don Felipe fue a Francia y dos bestias tomadas cuando éste
iba «a escuelas» (Archivo Catedral de Burgos, vol. 25, fol. 351).%"

Todos los hijos de Fernando y Beatriz fueron hombres cultos y abiertos a las
grandes novedades literarias y cientificas de su época; pero Felipe fue tal vez el méas
europeo de los hermanos de Alfonso. Por su caracter afable y su aguda inteligencia,
su abuela sintié un afecto particular por €l. Esto explica por qué, por deseo expreso

248 Ambos documentos en L. Auvray, Les registres de Grégoire IX, 2 vols., Paris: Bibliotethéque des
Ecoles frangaises d’Athénes et de Rome, 1896-1955, ntims. 3967-3968.

249 Cft. L. Auvray, op. cit., nim. 5075 y 5189 (del 29 de mayo de 1240). En el Episcopologio de
Burgos el primer documento firmado por don Juan es del 1241.

250 Cfr. Millares Carlo, «La cancilleria real en Ledn y Castillay, p. 288.

251 Don Felipe debi6 haber sido un estudiante manirroto mientras estuvo en Paris: el 15 de agosto de
1256, cuando su abuela y su padre ya habian muerto, todavia debia tener cuentas pendientes, ya que el
canciller de Luis IX, Jean Sarrasin, anotd gastos en Paris «pro fratre regis Hispaniae et pro universitate
clericorum...» (Recueil des historiens, vol. XXI, p. 328b). Su protector, don Juan de Osma, también
consignd en una nota que se lee en el dorso de su testamento algunos de los gastos que habia hecho con
el Infante don Felipe.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 157

de ella y recomendacion de sus dos grandes tutores, en 1244 fue a estudiar a la
Universidad de Paris. Tanto don Felipe como su hermano Sancho, que debio de llegar
a Paris al verano siguiente, probablemente acompafiado del gran traductor del arabe
Hermann el Aleman, que entonces estaba afiliado a la catedral de Toledo, debieron
asistir a las clases de algunos de los profesores mas distinguidos de la Universidad,
como Alberto Magno y Juan de Garlandia, y acaso llegasen a codearse con el fraile
dominico Toméas de Aquino y el franciscano Buenaventura da Bagnoreggio.”
Felipe recibi6 desde nifio numerosos beneficios y prebendas, canonjias y
abadiatos: «Felipe, escribe don Rodrigo, que, entregado a Dios y al arzobispo
Rodrigo de Toledo por su noble abuela la reina Berenguela, ingreso en el cabildo de
la iglesia de Toledo y en el camino del Sefior [la clerecia] de la mano del mismo
arzobispo; y después el propio arzobispo le concedi6 la prebenda y otros beneficios
en la citada iglesia [es decir, fue canénigo y beneficiado]».>** En 1246, poco antes de
morir su abuela, estando todavia estudiando en Paris, fue elegido obispo por el
cabildo de Osma, pero el papa no aprobo la eleccion por no tener la edad: tenia tan
solo 15 aflos: «Mejor est4 en Paris estudiandow, dijo el papa en su bula de 1246.%
Los beneficios siguieron cayendo sobre aquel aventurado principe, incluso el
arzobispado de Sevilla. No obstante la acumulacion de privilegios eclesiasticos,
después de la muerte de su abuela y de su padre, renuncio a la vida religiosa y a todos
los beneficios y prebendas y volvio al estado seglar, casando con la princesa Cristina
de Noruega, no sin gran disgusto de su hermano Alfonso X.**> A la muerte de

252 San Alberto Magno, en su célebre tratado De mineralibus, dice que coincidi6 en Paris (finales de

la década de los cuarenta) con «el hijo del rey de Castilla». Se sabe que Felipe estuvo en Paris por entonces
(De mineralibus [Book of Minerals], ed. D. Wyckoff, Oxford, 1967, p.128). Cfr. A. Garcia Avilés,
«Alfonso X, Albumasar y la profecia del nacimiento de Cristoy», Imafionte, 8-9, 1992-1993, pp. 189-200,
esp. p. 198; LM. Resnick, «Ps.-Albert the Great on the Physiognomy of Jesus and Mary», Medieval
Studies, 64,2002, pp. 217-240. Sobre estos dos infantes, cfr. F. J. Hernandez, «La formacion intelectual
del primer arzobispo de Sevillay, en Sevilla 1248, pp. 607-619; y F. J. Hernandez y P. Linehan, The
Mozarabic Cardinal, cap. 2; H.S. Martinez, Alfonso X, pp. 54-55; y Berenguela la Grande, pp. 739-741.
253 De rebus, IX, XII, pp. 343-345. El 19 de marzo de 1243, tal vez por sugerencia de don Juan de
Osma, fue elegido canénigo y abad de la Colegiata de Santa Maria la Mayor de Valladolid por los
Canonigos y Racioneros de la misma (véase el facsimil y trascripcion del documento con un excelente
comentario en Mafueco y Zurita, Documentos, 11, doc. XLI, pp. 219-238).

234 En D. Mansilla Reoyo, La Iglesia castellano-leonesa y Curia Romana en los tiempos del rey San
Fernando. Estudio documental sacado de los registros vaticanos, Madrid, CSIC, Instituto Francisco
Suarez, 1945, doc. nim. 62 (otros documentos pontificios sobre don Felipe: nims. 50, 52, 54). En la
misma fecha el papa comunico su decision a Fernando 111, prometiéndole que en un futuro préximo
satisfaria todos sus deseos sobre su hijo don Felipe (ib., nim. 63).

255 Alfonso, muchos afios después, en una célebre carta a don Felipe, en la que le recuerda todo esto, le
recrimina su ingratitud en un momento (1268) en que el Infante se habia unido ya a los nobles rebeldes que
querian destronarlo. Cfr. Crénica de Alfonso X, pp. 23-25; H.S. Martinez, Alfonso X, pp. 157-160; P.A.
Munk, T.A. Sanchez, P. de Gayangos, A. Ballesteros Beretta y J. Pérez de Guzman, «La Princesa Cristina



158 H. Salvador Martinez

Cristina, don Felipe se volvio a casar, hacia 1265, con una misteriosa dofia Inés, de
la cual no se conservan noticias; y, en 1269, volvié a hacerlo por tercera vez, con
dofia Leonor Ruiz de Castro, hermana de Ferran Ruiz de Castro, uno de los nobles
mas activos en la conspiracion contra Alfonso X. Después de numerosas intrigas con
sus hermanos y los nobles rebeldes contra Alfonso X, muri6 todavia joven el 28 de
noviembre de 1274, como se dice en la inscripcion de su espléndida tumba en la
iglesia de los Templarios de Santa Maria de Villalcazar de Sirga.”>* Si nos hemos
extendido en estos detalles sobre el infante don Felipe es porque su vida se entrelaza
con la de don Juan de Osma, su tutor, mentor y protector.

Don Juan, como canciller y cortesano, manifiesta, como se dijo, una gran
familiaridad con toda la familia real: hace referencias frecuentes a las enfermedades
de los reyes, don Alfonso y dofia Leonor (cap. 20, 26, 28); sabe quién es su médico
(Maestro don Arnaldo, cap. 21); pero, sobre todo, se intereso por la trayectoria vital
del joven infante don Fernando, heredero del trono de Castilla, del cual describe los
gustos y las inclinaciones deportivas (cap.18), de donde deducimos que
probablemente habia sido su maestro y tutor durante los afios de formacion, de tal
manera que cuando superé la adolescencia «ya no le agradaba otro estudio que la
milicia y el uso de las armasy (ib.). Habla también en detalle de su inesperada muerte,
entrando en los particulares de la dramatica reaccion de la reina con una minuciosidad
de reportero oficial (cap. 20, 10-13). Don Fernando muri6 prematuramente a la edad
de 22 afios.*” A la escueta noticia de la muerte facilitada por el analista toledano, don
Juan de Osma, que ya habia hecho un gran elogio del joven infante de inspiracion
clasica,® teje ahora un extraordinario planctus, bordandolo muy apropiadamente
con retazos biblicos.””

de Noruega y el Infante Don Felipe, Hermano de Don Alfonso el Sabio», BRAH, 74, 1919, pp. 39-65; H.
Herren, «Una capilla para la princesa vikinga», La Aventura de la Historia, 54, abril, 2003, pp. 96-98.
256 Cfr. R. Inclan Inclan, «Sepulcro del Infante D. Felipe, hijo del rey Fernando III el Santo”, BRAH,
75, 1919, pp. 143-184; S. Andrés Ordax, «Villalcazar de Sirga: Santa Maria la Blancay, en Castilla y
Leon, 1, La Esparia Gdtica, IX, Madrid, Ediciones Encuentro, 1989, pp. 274-279; J.E. Antolin Fernandez,
Villasirga, Palencia: Publicaciones de la Institucion Tello Téllez de Meneses, nim. 30, 1971, pp.157-
223; M.F. Solano y Pereda-Vivanco, «Papeletas sobre escultura funeraria castellana. Los sepulcros de
Villalcazar de Sirga», BSAA, Fasc.IL, p. 97.
257 Segiin el laconico autor de los Anales toledanos: «Muri6 el Infante D. Fernando, dia viernes, en la
noche, en XIV dias de octubre era MCCXLIX [1211]». Le faltaba algo mas de un mes para cumplir los
22 afios.
258 «Joven imberbe, separado al fin del tutor, disfrutaba con los caballos y los perros, y con la yerba
del campo soleadow, cita literal del Ars poetica de Horacio:

Imberbis iuvenis, tandem custode remoto,

gaudet equis canibusque et aprici gramine campi (161-162) (cap.18)
Fernando, hijo del rey, flor de la juventud, gloria del reino, y mano derecha de su padre, corroido
por una aguda fiebre, murié en Madrid. Se desmoralizo el corazon del rey, los principes y nobles

259



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 159

Es evidente que por la pluma del canciller hablaba toda Castilla. En la atmésfera
de religiosidad y providencialismo que permeaba la sociedad medieval, la pérdida
del principe heredero, «esperanza de las gentes», y con los enemigos a las puertas,
cuya intencion era acabar con los cristianos, no podia ser mas que una sefial del cielo
de que Dios estaba abandonando a su pueblo: «que la ira e indignacion de Dios habia
decretado asolar la tierra.» En los grandes momentos de la historia, estos escritores
del siglo XIII, todos ellos clérigos, no hallan mejores palabras para expresar sus
sentimientos que las del texto sagrado.

Fernando, segun don Juan, tenia un caracter jovial y generoso que era la delicia
de sus padres y de toda la familia, especialmente de su hermana Berenguela a la que,
por ser de edad mas proxima a la suya y haber sido reina, recurria para pedirle consejo
y ayuda. Su madre se deleitaba en contemplarlo en los pocos instantes que
comparecia en la corte y su padre veia en €l el genio de la guerra que con su prudencia
y vigor juvenil podia derrotar a aquel enemigo comun de los cristianos que estaba
causando estragos sin precedentes, como acababa de demostrar en Alarcos (cap. 18).

Su hermana dofia Berenguela y su madre dofia Leonor, que desde la retaguardia
seguian muy de cerca las actividades relacionadas con la ultima campafia militar de
Fernando, se hallaban junto a Alfonso VIII en Madrid cuando muri6. El impacto de
la noticia en ambas fue estremecedor. Los cronistas presentes no tienen palabras para
expresar el dolor de la madre del joven principe: «La nobilisima reina Leonor, escribe
don Juan de Osma, al conocer la muerte de su hijo, dese6 morir con él y, entrando en
el lecho en que su hijo yacia, puso su boca sobre la de €l y juntando las manos con
las manos se esforzaba en vivificarlo o en morir junto a él» (cap. 20).

Aquella escena, que a nosotros nos parece de tragedia griega, en que la madre,
incrédula, se arroja sobre el cuerpo exanime del hijo en un desesperado intento de
darle su propia vida, tiene, en realidad, profundas raices biblicas que el clérigo
narrador conoce y usa con extraordinario efecto dramatico.”*® El espectaculo de una

de la tierra se quedaron atonitos, enmudecieron los plebeyos de las ciudades y se aterrorizaron los
sabios, considerando que la ira e indignacion de Dios habia decretado asolar la tierra. En ningun
lugar cesaron los llantos, los mas viejos rociaron sus cabezas con cenizas, todos se vistieron de saco
y cilicio, las virgenes todas ayunaron y la faz de la tierra casi cambi6 profundamente (cap.20). [Jon.
3,5-9;Is.21,4; Jer. 8,9,y 12, 11; Lam.1,4; y 2, 10; Reyes 4, 34] (20).

He aqui un par de ejemplos: Al enterarse José de la muerte de su padre, Jacob, se dice en el ultimo
capitulo del Génesis: «Echdse entonces José sobre el rostro de su padre, y, llorando encima del mismo,
lo beso;» y en en el libro Segundo de los Reyes, 4, 34-35, se cuenta el milagro del profeta Eliseo, el cual:
«Subid luego [al lecho] y se acostod sobre el nifio, y puso su boca sobre la boca de €1, sus ojos sobre los
0jos, sus manos sobre las manos, se recosto sobre €l y la carne del nifio entrd en calor. Se puso [Eliseo] a
caminar por la casa de un lado para otro, volvio a subir y a recostarse sobre ¢l hasta siete veces y el nifio
estornudo y abrio los 0jos.»

260



160 H. Salvador Martinez

madre, enloquecida por el dolor, arrojada sobre el cuerpo inanime del hijo, llen6 de
conmocion a los presentes. Comenta don Juan: «Como afirman los que lo vieron,
nunca fue visto un dolor semejante a aquél. Se puede exclamar con el pueblo: ‘;Qué
abismo de riqueza, de sabiduria y de conocimiento el de Dios! ;Qué insondables sus
decisiones y qué irrastreables sus caminos! jQué profundos sus designios!” [Rom.
11, 33]. Y nosotros, insensatos, no lo entendimos» [Sal. 92, 6-7] (cap. 20).

La familiaridad de don Juan con los acontecimientos politicos del reino de
Castilla aparece por doquier en su obra. Sin pretender anticipar lo que diremos
mas adelante, quisiera solo poner de relieve sus relaciones con la que fue su
protectora, la reina dofia Berenguela, recientemente puestas en tela de juicio por
algunos estudiosos.

Mencionaré sucintamente un par de ejemplos extraidos de su obra. La
descripcion del acto de renuncia de Berenguela al trono de Castilla en la plaza del
mercado de Valladolid en 1217 tiene todo el colorido del testigo ocular que ha
seguido la trayectoria de los dramaticos acontecimientos hasta aquel gran
momento (cap. 32, 34-35). Asimismo, la descripcidon con toda precision de los
términos del acuerdo entre Fernando III y sus hermanas negociado por
Berenguela, que dio acceso definitivo a su hijo al trono de Leon, es un reflejo fiel
del acuerdo, o Pacto de las dos madres, redactado por el mismo canciller; y
muchos otros episodios mas en los que Berenguela juega un papel importante.

De sus buenas relaciones con Berenguela, la Cronica es también la mejor
prueba. Baste citar el hecho de que, cuando en la corte empezaron a correr
hablillas de que Berenguela no era la mayor, sino su hermana Blanca, reina de
Francia, y que, por tanto, no tenia derecho a la corona de Castilla a la muerte de
sus hermanos, tratando algunos nobles revoltosos en 1224 de entregar con este
pretexto el trono de Castilla al primogénito de Francia, el futuro Luis IX, nuestro
canciller fue el primero que recurri6 a la documentacion de archivo, gesto
verdaderamente excepcional en un escritor que, como veremos, escribe de
memoria, citando el pergamino sellado con sello de plomo que habia sido emitido
por Alfonso VIII en la curia de Carrion de 1188 y que se hallaba en un armario
del archivo de la catedral de Burgos (cap. 33).%!

261 Eneste texto se decia sin ambages: «Si rex Aldefonsus sine filio masculo superstite obierit, succedat

illi regno filia sua Berengaria et vir eius Conradus cum ea» (AC Burgos, vol. 17, fol.434, en J.M. Garrido
Garrido, Documentacion de la catedral de Burgos (1184-1222), 2 vol. Burgos, 1983, nim. 277), palabras
que reproduce casi literalmente don Juan de Osma en su obra. No fue este el unico documento manejado
por Juan de Osma. Véase la lista de los que sin duda conoci6 en 1. Fernandez-Ordoiiez, «La composicion
por etapas de la Chronica latina regum Castellae (1223-1237) de Juan de Soria», e-Spania, 2, 2006, pp.
26-27.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 161

Don Juan parece haber sido de la misma edad de Berenguela, acaso algo mas
joven; pero murio el mismo afio que ella, en 1246. A partir de su empleo en la
cancilleria real (1209) mantuvieron muy buenas relaciones durante toda la vida.
Eran, ademas de coetaneos, por asi decir, vecinos de casa. Berenguela, como
«sefiora y duefia de Valladolid», tenia su residencia en el palacio real al lado de
la Colegiata de Santa Maria, de la cual era abad nuestro Canciller. De su
admiracion y estima por dofia Berenguela, nos queda, ademas de las numerosas
muestras esparcidas por toda la Cronica, el incomparable testimonio de estima y
confianza al nombrarla albacea de su testamento, junto con el arzobispo de
Toledo, don Rodrigo, el Maestro Mateo, dean de la catedral de Burgos, Gonzalo
Pérez, arcediano de Valpuesta, y Pedro Martinez, notario real.®*

A pesar de estas innegables muestras de respeto y admiracion, algunos
estudiosos de nuestros dias, han expresado sus reservas sobre la sinceridad de las
relaciones entre el canciller y la reina, en parte debido al caracter posesivo de
Berenguela que se negaba a dejar salir de sus faldas al joven rey, protagonista de
su Chronica.*® Sefialan como momento de esta ruptura en las buenas relaciones,
o desafecto, la confrontacion que tuvo lugar en Mufié en 1224 al dar Fernando 111
inicio a su cruzada contra el Islam, de la cual hablaremos mas adelante. ;De quién

fue la idea de lanzar la cruzada? Segin don Rodrigo, de dofia Berenguela;*®*

segin Juan de Osma, del joven rey, inspirado por el Espiritu Santo.’®®
Prescindiendo de quién fuese la idea, lo que estos criticos estan tratando de leer
en los textos es que el canciller esta describiendo el instante en que su héroe
quiere librase de las interferencias de su madre en el gobierno del reino, viendo
una prueba de esta nueva actitud del joven rey en el hecho de que a partir de esta
fecha el canciller disminuye los elogios de la reina, atribuyéndole sélo epitetos
como «prudente» (so6lo una vez, cap. 44, 1) o «clarisima» (35, 15;y 42, 11),

mientras don Rodrigo sigue derrochando elogios con profusion.”®® Si hubo tal

262
263

Cfr. L. Serrano, “El canciller de Fernando III de Castilla”, pp. 37-40, num. 4 (testamento).

Cfr. P. Linehan, «Juan de Soria: the Chancelor as Chronicler», e-Spania, 2, 2006, pp. 7-8; y G.
Martin, «Régner sans régner. Bérengére de Castille (1214-1246) au miroir de 1’historiographie de son
temps», e-Spania,1 (2006).

264 De rebus, IX, 12, 14-17; y cft. el comentario de F. J. Herndndez, «La corte de Fernando III», p.
116, nota 50.

265 CLRC, cap. 43,6-7,y 44, 1-7

266 P, Linehan cita otros instantes de conflicto de Fernando III y su madre con el canciller, como
quererle negar el titulo de sefiorio que Alfonso VIII habia concedido a Osma y que Berenguela y
Fernando se resistian a confirmar (“Don Juan de Osma”, p. 387); o cuando Fernando III estd para
conquistar Cordoba contra el parecer de su madre, segtin el canciller, pero con el entusiasmo y el apoyo
de la misma, segiin don Rodrigo, y otros casos mas («Juan de Soria», p. 8).



162 H. Salvador Martinez

desafecto o no, es cuestion de la percepcion subjetiva del lector de su obra; en la
realidad, Juan de Osma, mientras estuvo a la cabeza de la cancilleria, seguira
incluyendo a dofia Berenguela junto a su hijo en todos los diplomas hasta el final
de sus dias.

Creo, pues, que en todo esto puede haber un gran malentendido. El canciller
pudo tener sus roces con la reina por una infinidad de motivos, entre ellos su
caracter posesivo, o el hecho de que dofia Berenguela preferia una politica
pacifista, sin la violencia de las guerras, mientras que don Juan, como veremos,
profesaba la fe del cruzado que preferia eliminar a los enemigos de la cruz sin
negociaciones de ningln tipo, a no ser que se convirtiesen. Por otra parte, don
Juan, como canciller del reino, tuvo siempre presente que Berenguela era reina
de Castilla a titulo propio y consta que nunca renuncio a él, aun después de haber
cedido la corona a su hijo. Por lo cual, mientras las intervenciones de Berenguela
en decisiones importantes que afectaban al reino, a algunos pudieran parecer
interferencias en el gobierno del reino, para otros eran actos de ejercicio de sus
derechos como reina propietaria. Pudieran citarse numerosos documentos en los
que esto queda claro, como la carta de Gregorio IX de abril de 1237 en la que
suplica a Fernando III que haga las paces con el rey de Navarra. La carta, sin
embargo, no va dirigida directamente al rey, sino a su madre, dofia Berenguela, y
al canciller Juan de Osma, expresando asi la percepcion que se tenia en la curia
pontificia de que la buena comprension y el buen entendimiento entre la reina y
el canciller podian ayudar a resolver la situacion de la manera mas favorable para
las partes.”®” El argumento mds convincente de las buenas relaciones y de la
estima mutua lo tenemos, como se dijo mas arriba, en el hecho de que, cuando
Juan de Osma se dispuso a dictar su testamento, no hallé6 personas de mayor
confianza que la reina y el arzobispo don Rodrigo. La duda y la sospecha
hipercritica pueden ser utiles, pero no siempre reflejan la realidad de los hechos.

De su testamento, otorgado en Palencia, el 28 de septiembre de 1246, se
deduce que poseia grandes bienes y numerosisima servidumbre y ademas gozaba
de gran consideracion en el reino, como se desprende de la insigne personalidad
de los que hicieron de ejecutores testamentarios que se mencionaron mas arriba.
El 1 de octubre de 1246, moria don Juan fuera de su sede, sin que se sepa el lugar

267 En L. Cadier, «Bulles originales du XIIlIe siécle conservées dans les Archives de Navarre», en

Mélanges d’Archeologie et d Histoire, 7, 1887, pp. 268-338, num. 23-24; y cfr. P. Linehan, «D. Juan de
Soriay, p. 377.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 163

en que le sorprendié la muerte.*®® Su cadaver fue trasladado a Burgos, siendo
enterrado en la capilla de San Gil de la catedral burgalesa en un sepulcro sin
epitafio, pero con su estatua yacente. La capilla medieval de San Gil forma parte
de la que hoy es de la Natividad, de estilo renacentista, donde ain se conserva su
sepulcro.®®’

Imagen yacente de D. Juan de Osma en la Capilla de la Natividad de la Catedral de Burgos

268 El P. Florez, citanto al P. Palacios, pone la inscripcion que hay en la Capilla de la Visitacion de

Medina de Rioseco con el apellido de Medina: Obiit hic Reverendus Pontifex, & Dominus Joannes de
Medina, Episcopus Burgensis. Requiescat in pace. Pero afiadiendo que, esta inscripcion, debe entenderse
«precisamente como suena, de que alli muri6 (“obiit hic”)», no que alli estuviese enterrado (Esparia
Sagrada, tomo 26, p. 316). Dada la proximidad de Medina a Palencia, donde dict6 su testamento, es
probable que muriese en dicha villa.

269 M. de Castro Alonso, Episcocologio vallisoletano, p. 62. El P. Florez, citando la «memoria de los
entierros» dice, erroneamente, «yace en S. Gil (Parroquia de Burgos) acaso por motivo de alguna obra
con que mejorandola la cobrase devociony» (op.cit., p. 316). Cfr. R. Amador de los Rios, Esparia. Sus
monumentos y artes, su naturaleza e historia. Burgos, Barcelona, 1888, p. 572.



LA OBRA

Juan de Soria, obispo de Osma, canciller de Fernando 111, «dilectus cancellarius»,
fue, seglin el parecer comtn hoy dia, autor de la Chronica [latina] Regum Castellae
(CLRC) de la cual hemos tratado. Basandose en los datos recogidos por el P. Luciano
Serrano, Derek Lomax y otros estudiosos y, tras un minucioso analisis de la obra, esa
es la conclusion a la que estos expertos han llegado.””® No ha faltado la voz de algiin
disidente, como es el caso de Peter Linehan, que ultimamente ha sugerido la
posibilidad de que el autor, de los que ¢l considera «unos anales», pudiera haber sido
Diego Garcia [de Campos] o «posiblemente su hijo» (Diego Garcia, como se dijo, no
tuvo hijos).?”! La prueba, por asi decir, definitiva de la autoria de la CLRC, la tenemos
en la Chronica misma, cuando en dos ocasiones, al identificar al obispo de Osma,
dice que era también el canciller (caps. 65 y 73).27

Este importantisimo texto de la historiografia peninsular del siglo XIII
representa una fuente narrativa de primera mano para la historia del periodo. Su
testimonio es de incalculable valor histérico por haber sido escrita por una
personalidad de la alta jerarquia de la Iglesia que participd activamente en la vida de
la corte y fue testigo ocular de los acontecimientos que narra o recogid sus noticias
directamente de testigos oculares o de documentos existentes. Lamentablemente, por
no haber sido conocida en el taller historiografico alfonsi, qued6 fuera de la tradicion
cronistica medieval y, por tanto, ha sido ignorada por los investigadores

270 Cfr. Derek W. Lomax, «The Authorship of the Chronique latine des rois de Castille», Bulletin of
Hispanic Studies, 40, 1963), pp. 205-211; J. Gonzalez, «La Cronica latina de los Reyes de Castillay, pp.
55-70; P. Linehan, History and the Historians of Medieval Spain, Oxford, 1999, p. 320, 325, 526; G.
Martin, «La Chronica regum Castellae, de Jean d’Osma (1236): sources, forme, sens et influence», Paris,
Sorbonne, 2-3 juin 2005, actes publiés dans e-Spania, 2, décembre 2006; 1. Fernandez-Ordédfiez, «La
composicion por etapas», e-Spania, 2 (2006). La revista electronica e-Spania ha dedicado todo el nim.
2, diciembre de 2006, a la CLRC, con numerosos articulos de los mas conocidos especialistas de la
historiografia peninsular del siglo XIII.

271 Vide supra, pag. 31.

272 Como contraprueba podemos también alegar que en todos los documentos confirmados por Juan
Dominguez, que asi seapellidaba el canciller, cuando era abad de Santa Maria la Mayor de Valladolid y
canciller de Castilla (1219-1231) se identifica como: «Nos Jahannes Dei gratia Abbas Vallisoleti et
domini Regis Cancellariusy» (Cfr. Mafiueco y Zurita, Documentos, 11, docs. X-XXX); y la primera vez
que confirma un diploma después de haber sido nombrado obispo de Osma (el 17 de octubre de 1232) lo
hace como: «lohannes, Oxomensis episcopus, domini regis cancellarius, conf» (J. Gonzalez, Fernando
I, 11, n. 487, pp. 562-564). Es decir, el Juan que fue abad de Valladolid, obispo de Osma y mas tarde de
Burgos es el mismo que escribio la Chronica [latina] regum Castellae.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 165

practicamente hasta el siglo XX. Fue descubierta y estudiada en 1795 por el erudito
académico Manuel Abella, pero su su trabajo nunca llegd a ser publicado. Su
importancia en la historia de la historiografia peninsular, sin embargo, ha sido puesta
de relieve recientemente, y hoy dia hay estudiosos que creen que fue la fuente
principal para la historia de Castilla de don Rodrigo Jiménez de Rada y de don Lucas
de Tuy, los cuales pusieron punto final a sus respectivas obras exactamente en el afio
en que don Juan concluyo la propia.

El autégrafo de la obra no se conoce. El tinico manuscrito que la conserva es el
de la Biblioteca de la Real Academia de la Historia, 9/450, folios 89-122
(anteriormente G-1), que es de finales del siglo XV y lleva por titulo en la cubierta
Chronica b. Isidori iun. Et aliorum. Este cddex miscelaneo de 280 folios en
pergamino estd compuesto en escritura gotica. El texto de la Chronica probablemente
fue copiado del original del siglo XIII por Lorenzo Galindez de Carvajal, historiador
y consejero de los Reyes Catdlicos, o por alguno de los escribas bajo su direccion.
En 1797, el académico de numero Manuel Abella fue el primero que hablo de la
importancia de esta Chronica latina, transcribiendo el texto recogido por Galindez
de Carvajal con la intencién de preparar una edicién que debia aparecer «como
apéndice de las memorias del marqués de Mondéjar, impresas por nuestro académico
D. Francisco Cerday; pero no llegd a publicarse. Su transcripcion se conserva en la
British Library y lleva en el canto el titulo: “Anénimo/ Cronicon de Alfonso VIIL
Mus. Brit. Bibl. Egerton.1125 Plut. DXIX. Se trata evidentemente de una copia del
manuscrito de Galindez, no del original que, como se dijo, no se conserva.

En 1912, el benemérito hispanista francés Georges Cirot redescubri6 el texto de
la Chronica conservado en la Biblioteca de la Real Academia de la Historia, hasta
entonces completamente olvidado por la critica histérica, y, como no tenia titulo
alguno, la llamé Chronique latine des rois de Castille.*”> No obstante, los estudios
exhaustivos sobre la Chronica llevados a cabo por Cirot, su edicion paleografica era
de dificil consulta para los estudiosos no familiarizados con la paleografia latina

273 «Une chronique latine inédite des rois de Castille jusqu’en 1236, Bulletin Hispanique, 14, 1912,

pp- 30-46, pp. 109-118, pp. 244-274, pp. 353-374; 15, 1913, pp.18-37, pp.170-187, pp. 268-283, pp. 411-
427. Al afio siguiente public6 en un volumen la edicion paleografica completa: Chronique latine des rois
de Castille jusq’en 1236, Bordeaux, Feret et Fils, 1913, acompafiada de copiosisimas notas historico-
literarias. En 1920 volvi6 a revisar la edicion: «Une chronique latine inédite des rois de Castille jusqu’en
1236w, Bulletin Hispanique, 22, 1920, pp. 1-153. Publico también un importante estudio: «Appendices a
la Chronique latine des Rois de Castilley, Bulletin Hispanique, 17, 1915, pp.101-115, pp. 243-258; 20,
1918, pp. 27-35, pp. 149-184; 21, 1919, pp. 173-192; vy, finalmente, sus «Recherches sur la Chronique
latine des Rois de Castille», Bulletin Hispanique, 21, 1919, pp. 193-217, pp. 276-281; 25, 1923, pp. 97-
107. Cirot puso en el titulo el adjetivo «latine» («latina») para distinguirla de las varias cronicas que
circulaban en castellano, todas ellas descendientes del taller alfonsi.



166 H. Salvador Martinez

medieval. A resolver esta dificultad textual han salido al paso las nuevas ediciones,
la primera de las cuales fue llevada a cabo por Maria Desamparados Cabanes Pecourt
en 1964. Sus lecturas del texto de Cirot no fueron muy felices y, tras las resefias
negativas, trat de corregir numerosas erratas en otras dos ediciones sucesivas.’’*
Mas apreciado ha sido el trabajo editorial de Luis Charlo Brea, quien en 1984 volvio
a editar el texto de Cirot con el titulo Cronica latina de los reyes de Castilla,
acompaiidndolo de una traduccion castellana.”’> En 1997, volvio a editar el texto
latino para la coleccion CCCM con el objetivo concreto de transcribir el texto de Cirot
con la maxima precision. Hoy por hoy, se considera la edicién definitiva.’® Ademés
de la mencionada traduccion castellana de Charlo Brea, disponemos también de una
espléndida traduccion al inglés de Joseph F. O’Callaghan.””’

Se desconoce la fecha de composicion de la Chronica, pero, basandose en
criterios internos, los editores modernos estan de acuerdo en que la obra se escribid
en dos fases, de donde deducen las fechas de su composicion.

La primera fase, segun D. Lomax, habria sido comenzada después de ascender
al trono Alfonso II de Portugal en 1211 (caps. 2 y 18) y antes de la muerte de Luis
VIII de Francia en 1226, al cual se describe como «el rey que ahora reinay, y a su
esposa, la reina Dofa Blanca de Castilla, «que ahora esta coronada como reina de los
francos» (cap. 18). Por otro lado, el autor se refiere a Alfonso IX, rey de Leon, como
«el rey que ahora reina en lugar de su padre» (cap. 11), lo que indicaria que estaba
escribiendo antes de la muerte de este rey, que muri6 el 24 de septiembre de 1230;
en el cap. 33, hablando de la sucesion de Fernando III en Castilla, escribe: «Util fue
en verdad la simulacion de los castellanos, pues si no se hubiese procedido tan
prudentemente quiza hoy no tuvieran rey propio», de donde se desprende claramente
que esta seccion de la Chronica se escribio antes de que Fernando 111 sucediese a su
padre en el trono de Leén en 1230.%"

274 Maria Desamparados Cabanes Pecourt, Crénica latina de los reyes de Castilla, Valencia, Anubar,

1964 y 1985.

275 Luis Charlo Brea, Crénica latina de los reyes de Castilla, Cadiz, Universidad de Cadiz, 1984. En
1999 volvié a publicar esta traduccion con diversas correcciones e incluyendo numerosas notas
explicativas (Madrid, Akal, 1999). Esta traduccion es la que hemos usado en todas nuestras citas en
castellano, a pesar de que la editorial ha dejado varias paginas en blanco (ya sefialadas por O’Callaghan,
ed. cit., p. XXVIII, nota 27).

276 Chronica Latina regun Castellae, en Chronica Hispana Saeculi XIII, ed. Luis Charlo Brea, Juan
A. Estévez, y Rocio Carande Herrero, Corpus Christianorum Continuatio Mediaevalis, 73, Turnhout,
Brepols, 1997, pp. 9-118. En las pp. 23-29 puede hallarse la historia de la transmision manuscrita y la
critica de las ediciones precedentes de Cirot y de Cabanes Pecourt.

277 J.F. O’Callaghan, The Latin Chronicle of the Kings of Castile, translated with an Introduction,
Arizona Center for Medieval and Renaissance Studies, Tempe, Arizona, 2002.

278 Cft. D. Lomax, «The Authorship», 205.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 167

Segin Cabanes Pecourt y Charlo Brea, la primera fase habria sido escrita entre
1226 (conquista de Capilla) y la conquista de Cordoba en 1236, interpretando el
pasaje de la CLRC: «Asi también el Mahdi, que se llamaba Abdelmtin, el que contra
justicia privo del reino a sus duefios los moabitas siguiendo la predicacion de
Aventumarth, filosofo de Baldac, y se sometioé pueblo y reinos, cuando consumo
estas cosas, fue privado del reino en sus descendientes en nuestros dias por manos
del Dios celoso, que castiga los pecados de los padres en los hijos hasta la tercera y
cuarta generacion (2 Re, 11, 1)» (cap. 45), texto que se referiria al asesinato del califa
almohade Abd al-Wahid que ocurri6 el 7 de septiembre de 1224. Sobre esta base se
puede concluir que la primera fase de la Chronica se escribid entre septiembre de
1224 y noviembre de 1226, fecha de la muerte de Luis VIII de Francia.

La segunda fase de composicion habria tenido lugar probablemente después de
noviembre de 1236, cuando Fernando III regresé a Burgos después de haber
conquistado Cordoba (cap. 75) y antes del 24 de julio de 1237, que es la fecha en que
Alvar Pérez de Castro vendi6 la villa de Paredes de Nava a dofia Mencia Lopez «por
quince mil maravedis» con el consentimiento de Fernando III (cap. 65).2”

Mas recientemente Luis Charlo Brea ha sostenido que la parte de la Chronica
escrita por Juan de Osma originalmente acababa con la muerte de Alfonso IX de Leon
en 1230 (cap. 61). La parte relativa al reinado de Fernando III hasta la conquista de
Cordoba en 1236 habria sido escrita por otro autor (caps. 62-75).2% Los argumentos a
favor de esta hipotesis no nos parecen convincentes, dada la consistencia lingiiistica y
de pensamiento del autor a lo largo de toda la obra, asi como su uniformidad
narrativa.”®' Més probable es el parecer de los que creen que la obra fue compuesta en
tres etepas diferentes entre 1223 y 1237, pero por un mismo autor, Juan de Osma.”**
Esta propuesta parece mas consistente con un relato que, a mi modo de entender,
coincide con el de Fernandez-Ordofiez, refleja «una composicion progresiva, y no una
autoria miltiple» y recorre la obra del principio al final sin solucién de continuidad.***

279 Ysaes la fecha que lleva el documento de venta en J. Gonzalez, Fernando 111, 111, n. 698, pp. 135-

136. Cfr. Cabanes Pecourt, Cronica latina, p. 10; Charlo Brea, Chronica latina, pp.18-19.

280 Luis Charlo Brea, «;Un segundo autor para la Gltima parte de la Crénica latina de los Reyes
de Castilla?», Actas I Congreso Nacional de Latin Medieval, Ledn, Universidad de Ledn, 1995, pp.
251-256.

281 Asi lo cree también Francisco J. Hernandez, «La corte de Fernando 111 y la casa real de Francia:
Documentacion, cronicas y monumentosy, Actas del VIII Congreso de Estudios Medievales: Fernando
I]I y su tiempo, Avila, Fundacién Sanchez Albornoz, 2003, pp. 104-155.

Inés Fernandez-Ordoiiez, «La composicion por etapasy», e-Spania, 2, 2006, pp. 1-36.

Escribe Inés Fernandez-Ordofiez:

Pese a las divergencias percibidas entre unas secciones y otras, tanto la ideologia subyacente al
texto como otros datos formales son comunes a toda la Chronica y demuestran, en mi opinion sin
lugar a dudas, la existencia de un unico autor. Ahora bien, un autor que no compuso su texto en un

283



168 H. Salvador Martinez

La Chronica no tiene divisidn interna alguna y la periodizacion esta
intimamente trabada con la sucesion cronologica de los reyes de Castilla a los que
estd dedicada. A los primeros los trata muy brevemente para centrarse en detalle en
Alfonso VIII, Berenguela y Fernando III. Es un trabajo ideolégicamente
ininterrumpido, aunque cronoldgicamente haya sido escrito en épocas y
circunstancias diferentes a medida que se desarrollaban los hechos. Juan de Soria
comenzo a escribir probablemente hacia 1223-1226 y dio por terminada su obra poco
después de la conquista de Cordoba, probablemente hacia 1239.

La copia del manuscrito del siglo XV que contiene la obra, que es la tinica que se
conserva, no tiene titulo alguno, ni introduccién o presentacion del autor, ni division
interna de ningun tipo. Faltan las iniciales de los parrafos, lo cual pudiera indicar que el
espacio estaba reservado para una letra iluminada. El manuscrito tiene numerosas
abreviaturas, algunas dificiles de descifrar. El primer editor, G. Cirot, guiado por la
tematica, dividio el texto en setenta y cinco parrafos o capitulos que los sucesivos
editores rechazaron en sus primeras ediciones; en las tltimas, sin embargo, han vuelto
a las divisiones de Cirot. No cabe duda de que ayudan a dar claridad al texto.

Al carecer de cualquier tipo de introduccion, se desconoce qué fue lo que llevo a
don Juan a escribir su obra, pero de su lectura, dadas las relaciones y el profundo
conocimiento que manifiesta de la familia real, se desprende con bastante claridad que lo
que el autor se propuso ilustrar fue presentar a Alfonso VIII, y después a de Fernando 111,
como modelo de principe («speculum principis christiani») y, sobre todo, como defensor
de los intereses del reino contra los de otros reinos cristianos y, particularmente, contra
los enemigos de la cristiandad. No nos sorprenderia que Juan de Osma hubiese recibido
el encargo del mismo Alfonso VIII o de su bienhechora dofia Berenguela, acaso
empujado por el canciller titular del reino en aquel momento, don Martin de Pisuerga
(1192-1208), arzobispo de Toledo, del cual hizo un gran elogio en su obra.?**

Dadas las fechas de composicion y revision de la obra, 1223-1237, es decir, en
pleno reinado de dofia Berenguela y su hijo Fernando, es mas probable que escribiese
a peticion de la reina que lo habia nombrado canciller, como lo hizo con don Lucas
de Tuy. El tema mismo de la obra, toda ella centrada en su padre, Alfonso VIII, y su
hijo, Fernando I1I, sugiere un posible tributo filial y materno a aquellas dos figuras a
las que Berenguela dedic6 toda su vida. Como veremos mejor mas adelante, éste no
fue el tnico tributo cultural que Berenguela habria hecho a su padre. El autor, desde

unico acto de escritura, sino que lo fue revisando y actualizando a lo largo del tiempo. Esa tarea de
“puesta al dia” progresiva es la que explica las pequefias diferencias observadas en la forma de
datar, en las fuentes manejadas, en el léxico empleado o en el tratamiento dado a diversos
personajes. (/b., 51)

«Virum discretum, benignum et largum, qui adeo ab omnibus diligebatur quod pater omnium
putaretur " »(CLRC, 12,9-11).

284



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 169

luego, profesa una gran admiracion por dofia Berenguela, a la cual honra con los
titulos de clarissima, prudens, nobilis, aunque su tono no sea tan halagador como el
de don Rodrigo, y a partir de 1224, como veremos, le fue restando el protagonismo
que le habia otorgado entre 1214 y 1224, que fue el periodo crucial de afianzamiento
en el poder por parte de ella y de su hijo Fernando.

La Cronica latina de los reyes de Castilla es un magnifico complemento a las
otras dos contemporaneas y probablemente, en muchos episodios, es también la
fuente de ambas. Las tres fueron compuestas entre 1223 y 1246, pero sigue siendo
un pequeflo misterio por qué las tres terminan su relato en 1236, cuando sus autores
siguieron viviendo varios afios mas (Juan de Osma falleci6 en 1246, Rodrigo Jiménez
de Rada en 1247 y Lucas de Tuy en 1249). Comparto, sin embargo, la opinion de
Inés Fernandez, segiin la cual, la interrupcion del relato de los tres historiadores de
Fernando III tras la conquista de Cordoba (1236) tendria una explicacion muy
sencilla: «la dependencia de los dos grandes compiladores, Lucas y Rodrigo, de la
Chronica del canciller, cuyo relato, en gran medida, trataron de camuflar y ajustar a
su modelo historiografico».”*

Por tratarse de una obra escrita en latin y contenida en un manuscrito de dificil
lectura y con muy escasa circulacion, los aspectos lingiiisticos, filologicos y literarios
de la obra han sido practicamente ignorados; en parte también porque, una vez
publicada en ediciones modernas, la actitud tradicional de los medievalistas ha sido
considerarla de lectura facil, puesto que se trata de «latin medieval», considerado
«sencillo» comparado con el de los clasicos, cuando ése no es siempre el caso. Como
observaba Bastardas i Parera: «En general, se han desestimado las dificultades que
representa el latin medieval, considerandose dominio abierto a todo el mundo,
cuando, en realidad, los problemas que plantea son sumamente complejosy.”*

Juan de Osma escribe un latin que pudiera definirse como cancilleresco por su
semejanza con el que uso en la redaccion de los diplomas y otros documentos, como
pudiera ser el Tratado de Tordehumos.*®’ A diferencia de la lengua usada por su
predecesor en la cancilleria, Diego Garcia de Campos, quien, como vimos, en su obra
Planeta hizo gala de todos los colores retoricos posibles y de continuas referencias a

285 1. Fernandez-Ordofiez, «La composicion por etapasy», p. 3. Francisco J. Hernandez, por el contrario,

ha sugerido la idea de que Juan de Soria habria escrito su obra con conocimiento del Chronicon Mundi
del Tudense («La corte de Fernando III», p. 106, nota 2).

286 En Particularidades sintdcticas del latin medieval, Barcelona, 1953, p. XXIX. Debemos a Luis
Charlo Brea el tmico estudio que se ha realizado del latin de la CLRC: «El latin del Obispo de Osma» en
M. Pérez Gonzélez (coord.), Actas del II Congreso hispanico de Latin Medieval, Leén, 11-14 de
noviembre de 1997, vol. 1, 1999, pp. 351-361.

287 1. Fernandez-Ordofiez, en su espléndido articulo, frecuentemente citado en estas paginas, ofrece
una vision panoramica del paralelismo existente entre la lengua de los diplomas de la cancilleria y la de
la Chronica (Apart. 4).



170 H. Salvador Martinez

los clésicos, Juan de Osma escribe un latin sobrio y eficaz que va directamente a la
esencia de la materia que esta discutiendo, sin rodeos, metaforas, alegorias o
alambicadas alusiones. Sus referencias frecuentes, explicitas ¢ implicitas, son la
Biblia, especialmente el Viejo Testamento y, aunque los conoce, rara vez recurre a
los clésicos. No obstante, si se compara su lengua con la del autor de la Chronica
Adefonsi imperatoris (c. 1148), no cabe duda de que es menos prosaico y dependiente
de la lengua vulgar de lo que fue don Arnaldo.”®®

Juan de Osma regent? la cancilleria durante un periodo en que debia ser muy
dificil mantener la pureza del latin. Como es sabido, fue precisamente durante el
reinado de Fernando III cuando tuvo lugar la transicion del latin al romance en los
diplomas reales y el canciller, por voluntad expresa del rey, debio ser el responsable
de la redaccion de diplomas en ambas lenguas: «Don Fernando de Castilla hace
romancear los fueros de Burgos y de varios otros pueblos de sus dominios; manda
verter al castellano el codigo de los godos, y €l mismo otorga sus cartas y privilegios
en lengua vulgar, mostrando con el ejemplo y con el mandato que era ya tiempo de
que los documentos oficiales se escribieran en el lenguaje mismo que hablaba el
pueblo».”® No cabe duda de que tener que escribir oficialmente en dos lenguas afectd
el clasicismo de la lengua latina, que por necesidad tendi6 a ser de mas facil
comprension para un publico cada vez menos familiar con la lengua de los clasicos.

De hecho, la CLRC sera la tltima cronica que se escribira en latin en Espafa
durante la Edad Media. La proxima, en la que se continua la historia de los reinados
de Fernando III (a partir de la toma de Sevilla), Alfonso X, Sancho IV y minoria de
Fernando 1V, sera la Cronica de los reyes de Castilla de Jofré de Loaysa que se
escribira en castellano, aunque, para mayor difusion entre la intelectualidad europea,
el autor pedird a Armando de Cremona que la traduzca al latin, evidentemente porque
él ya no se sentia tan comodo como para escribirla directamente en dicha lengua.**

288 Cfr. H. S. Martinez, El “Poema de Almeria” y la épica romdnica, Medrid, Gredos, BRH, 159,
1975, pp. 197-266; y «Arnaldo, obispo de Astorga (1144-1153) y la Chronica Adefonsi Imperatorisy,
Argutorio, 38,2,2017, 4-29.

289 M. Lafuente, Historia general de Esparia, Barcelona, 1888, tomo IV, p. 105.

290 Jofré de Loaysa, Crénica de los reyes de Castilla, ed. trad., intr. y notas de Antonio Garcia
Martinez, Murcia, 1982, 2* ed., p. 72.



ESTRUCTURA'Y CONTENIDO

Don Juan escribi6 su Chronica construyendo su relato sobre la experiencia directa,
como testigo ocular o sobre los recuerdos propios o ajenos, pero siempre directos e
inmediatos; de tal manera que puede decirse que la obra esta construida sobre el papel
del narrador visual, o el relato oral del testigo directo y el documento de archivo.
Estas son sus fuentes, no se conocen otras. Como cronista, se limita al pasado
inmediato, diria, recentisimo, y al presente personalmente vivido; su narracion de los
hechos es, por tanto, eminentemente actual, innovadora, de contenido
exclusivamente moderno, actual y practicamente limitado a Castilla y a su proyeccion
politica peninsular, europea y medio oriental, casi tanto como los diplomas que
redacta al mismo tiempo en la cancilleria. Como es sabido, la historiografia latina
peninsular no abunda en textos cefiidos estrictamente al presente; no era ese su
modelo historiografico, sino el compilatorio, recogiendo cronicas y anales anteriores.

A diferencia, pues, de los otros dos historiadores contemporaneos, don Rodrigo
y don Lucas de Tuy, que escribieron sus obras mayormente con retazos de obras
anteriores, don Juan tuvo como fuentes directas su propia experiencia o su memoria
de acontecimientos muy proximos en el tiempo y, como deciamos, ocasionalmente,
echando mano de la documentacion de archivo. No es raro hallar en su obra
expresiones como «yo lo vi», «yo estuve alli», o «el mismo nos lo refirié de viva
vozy («sicut idem nobis retulit viva voce»). Hablando de su primer viaje a Roma,
dice: «Yo vi en Roma en la iglesia de San Pedro la consagracion [del patriarca
oriental] por el Sefior Inocencio I1I» («Ego vidi consacrari Rome in ecclesia Sancti
Petri per manum domini Innocentii Ill»); o tratando del segundo viaje, dice: «Yo vi
en el Concilio Lateranense convocado bajo Inocencio III» («Vidi ego in concilio
Lateranense convocato sub Innocentio tercio»). Esta es la gran diferencia entre su
obra y la del Tudense y el Toledano, que escriben elaborando su relato sobre textos
anteriores. De ahi el valor extraordinario de la informacién de la CLRC en la
reconstruccion de muchos hechos, pues estdn esencialmente libres de las
tergiversaciones de textos intermediarios.

En este sentido, la diferencia entre la Cronica del canciller Juan y las de sus
contemporaneos es considerable: mientras éstos recorren el pasado historico,
acumulando historias de textos anteriores desde la mas remota antigiiedad, Juan se
centra s6lo en el presente. Su obra es la fuente mas proxima en el tiempo y el espacio



172 H. Salvador Martinez

a los reinados de Alfonso VIII, dofia Berenguela y su hijo Fernando III, aunque el
objetivo principal que se habia propuesto fuese narrar la historia del reinado de
Alfonso VIII o, por lo menos, eso es lo que nos queda, ya que el reinado de Fernando
111, misteriosamente, no llegd a completarlo mas que hasta la conquista de Cordoba
(1236), a pesar de que el autor no muri6 hasta diez afios mas tarde.

La CLRC es, pues, una fuente primordial para el estudio de los tres reinados de
la primera mitad del siglo XIII; de excepcional originalidad, en el sentido explicado,
de gran amplitud de miras, imparcial y sobre todo de extraordinaria precision
historica: de las cincuenta y una fechas que facilita entre 1214 y 1236, todas son
exactas, con excepcion de la muerte de Inocencio III que dice que muri6 el 15 de
julio, cuando en realidad fue el 16.”' Es hoy dia tenida en gran estima por los
historiadores, ya que ofrece un relato conciso, seguro, muy logico y uniforme, mas
rico en datos, si cabe, que el de don Rodrigo Jiménez de Rada y el de don Lucas de
Tuy. Es, sin duda alguna, para esta época, dice Julio Gonzalez: «una de las fuentes
mis puras y copiosas de Castilla».”> Su descubrimiento y publicacion debe
considerarse un acontecimiento historico.

El texto, como se dijo, nos ha llegado sin division interna alguna. Para colmar
esta laguna, el primer editor lo dividié en setenta y cinco apartados o capitulos;
estructuracion artificial, sin duda, pero facilita la comprension del contenido, que
puede reducirse cronoldgicamente a tres nicleos narrativos fundamentales, divididos
a su vez en varios subtemas:

1. Condes de Castilla hasta la muerte de Sancho III (caps. 1-8)
2. Alfonso VIII (caps. 9-30)
3. Enrique I, Berenguela, Fernando I1I (caps. 31-75).

Dentro de estos parametros historico-cronologicos y, dado que el objetivo
primario de su relato es la historia de Castilla, se puede decir que el primer nucleo
narrativo sirve a manera de portico o introduccion a los otros dos que son el verdadero
objeto de la obra. Siguiendo su pauta estructural de narrar acontecimientos inmediatos,
practicamente vividos por el narrador, don Juan va intercalando al hilo narrativo
principal acontecimientos de la historia contemporanea de Castilla y de sus relaciones
con los demas reinos peninsulares, cristianos y musulmanes, con frecuentes digresiones

21 Cft. D. W. Lomax, «The Authorship», pp. 207-208. Amaia Arizaleta, sin embargo, ha sefialado
cuatro fragmentos en los que el cronista raya en la ficcion («La Chronica regum Castellae: aledafios de
la ficciony, e-Spania, 2, 2006, pp. 1-13); pero creo que debemos distinguir entre embellecimiento de la
prosa del relato y ficcion.

22 Alfonso VIII, 1, pag. 36.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 173

sobre la revolucion almohade en Marruecos, la cruzada albigense, las cruzadas de
oriente de Federico Barbarroja, de Felipe Augusto, y de Ricardo Corazon de Ledn, asi
como las relaciones con el Imperio Latino de Constantinopla, el asedio de Avifién y
las guerras de Federico II, dedicando a los asuntos internacionales mas espacio que
ningun otro historiador peninsular de su época.

En el proceso de explorar el contenido de la obra, me limitaré a algunos temas
fundamentales que son, segun creo, exclusivos o, por lo menos, de interés primordial
para don Juan: su vision de Castilla como fulcro de la historia contemporanea,
especialmente en el tema de la reconquista bajo Fernando I1I y su madre, la reina dofia
Berenguela, y las relaciones de la monarquia castellana con el papado, la politica
europea y las cruzadas en el Medio Oriente; y segundo, su actitud de cruzado que
proyecta en todos los quehaceres y actividades de su rey, sirviéndose de un lenguaje
conflictivo que no se habia visto nunca en la historiografia latina peninsular anterior.



4

IDEOLOGIA POLITICO-RELIGIOSA

Tratandose practicamente de una historia de la monarquia castellana, escrita desde la
perspectiva de la mision principal de las monarquias peninsulares, la reconquista,
todos los estudiosos de nuestros dias estan de acuerdo en que el objetivo primordial
del autor es resaltar la relevancia de Castilla en la cruzada que la cristiandad estaba
librando contra los enemigos de la cruz: «Este es sin duda el hilo ideolégico que guia
la composicion de toda la Chronica y también el que inspira el pensamiento politico
de Fernando III: la presentacion de la lucha de la monarquia castellana contra el Islam
como una guerra paralela a la de la Iglesia contra los albigenses, los cismaticos
griegos o los musulmanes de oriente».?”> Los dos temas, Castilla y cruzada, son el

motivo conductor de la obra de don Juan. En esta seccion vamos a tratar del primero.

A pesar de la brevedad y de su interés centrado en Castilla, la Chronica se ocupa
también de noticias europeas, especialmente de aquellos acontecimientos que tienen
que ver con la defensa de la fe y la ortodoxia cristiana. En este contexto, se ocupa de
Francia e Inglaterra, asi como de los reinos musulmanes peninsulares, del Magreb y
del Medio Oriente, y sobre todo del papado, pero siempre enmarcando los
acontecimientos desde la perspectiva castellana. Castilla es su elemento
estructurador, su motivo conductor. La actitud del autor hacia Roma y el papado es
muy singular, ya que parece hacer girar a Roma en torno a Castilla y no viceversa.
Tal vez este sea el motivo por el cual, en ocasion de narrar la batalla de las Navas de
Tolosa, ni siquiera menciona el interés y la intervencion del papa en el lanzamiento
de aquella cruzada, y disminuye considerablemente el valor de la participacion de los
ultramontanos, como si temiese que la entrada en escena de éstos o de Roma privase
a las fuerzas castellanas de su protagonismo; de hecho, cuando los venidos de fuera
abandonaron la campafia, a nuestro cronista le faltdo tiempo para afirmar que la
empresa se convirtid en asunto exclusivo de hispanos y «principalmente de
castellanos».**

293
294

1. Fernandez-Ordoiiez, «La composicion por etapasy, p. 20.

«Mirabilis Deus in sanctis suis, qui tam mirabiliter prouidit Yspanie et precipue regno Castelle, ut
recedentibus Ultramontanis gloria belli famosi Yspanis, non Ultramontanis, atribueretur » (CLRC, p. 29).
Cfr. D. Smith, «“Soli Hispani’*? Innocent Il and Las Navas de Tolosa», Hispania Sacra, 51, 1999, pp. 487-
513.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 175

A pesar de esta vision castellanista de la historia, don Juan tiene sus reservas y,
en violacion de algunas normas implicitas de la composicion historiografica de tipo
«nacionalista» (o decorum), llega a poner reparos a algunos de los reyes castellanos
por su conducta inmoral, expresando con libertad su opinion sobre su
comportamiento indigno. En este contexto fue particularmente c4ustico con la moral
personal de algunos reyes y reinas que ocuparon el trono de Castilla antes de Alfonso
VIII, como fue el caso de la reina Urraca, a la cual acusa de haber administrado el
reino pésimamente debido a haber llevado una vida inmoral, indigna de su estado:

Cuando muri6 el rey Alfonso [VI], el que tomé Toledo, su hija, la reina Urraca, e
sucedio en el reino y lo administro pésimamente. Pues se caso, después de la muerte de
su padre, con Alfonso, rey de Aragon, hijo del rey Sancho, el que puso asedio a Huesca
y muri6 en el asedio... Pero ella, despreciandolo y abandondndolo, se ocup6 de otras
cosas indignas de contarse. En aquel tiempo, pues, Alfonso, rey de Aragon, dolido en su
corazén [Gen. 6,6], penetro en Castilla con muchos hombres de armas, ¢ infirid6 muchos
males al reino de Castilla, pues sus hombres tenian en el reino de Castilla muchas
fortificaciones y muchos castillos, que la propia reina habia entregado al rey. Por ello se
produjo gran perturbacion y una guerra que duré mucho tiempo y causé gran perjuicio
en todo el reino de Castilla. Los castellanos se unieron con el conde Gomez, llamado de
Candespina, que era excesivamente y mas de lo que convenia familiar a la reina, y
lucharon contra el rey Alfonso junto a Sepulveda, donde fueron vencidos por el rey y
muri6 el conde. La reina, por su parte, acepto la excesiva familiaridad del conde Pedro
de Lara, padre del conde Malrico [Manrique], del conde Nufio y del conde Alvaro; y se
dice que de ella tuvo un hijo llamado Fernando Hurtado (CLRC, caps. 3-4 las cursivas
son nuestras).>®

La causa de todos los males que vinieron a Castilla la halla el cronista en el
hecho de que estaba «desprovista de su legitimo defensor, pues el hijo de la reina
Urraca y del conde Raimundo, Alfonso [VII], el que pasando el tiempo fue
reconocido como emperador, no habia llegado atin a los afios de la pubertad y se
criaba en Galicia» (cap. 4). En otras palabras, don Juan deslegitima a Urraca de su
derecho a gobernar como regente por causa de su corrupcion moral.

295 Don Rodrigo disiente en varios particulares de la version de don Juan (De rebus, VII, I y II); pero

la Cronica de San Juan de la Peiia (ed. A. Ubieto Arteta, Valencia, 1961, p. 43) esta practicamente de
acuerdo en casi todos los particulares con la CLRC. Explora la controvertida personalidad de Urraca en
la historiografia del siglo XIII, Ch. Garcia, «La ligne brisée, ou ’image de la malédition du pouvoir royal
a Ledn au Moyen Agey, e-Spania, 3 juin, 2007; y «Le povoir d’une reine. L’image d’Urraque Ier (1109-
1126) dans les Cronicas anonimas de Sahaguny, e-Spania, 1, juin, 2006. Mucho mas equilibrado en sus
juicios sobre Urraca se manifiesta Bernard F. Reilly, The Kingdom of Leon-Castilla under Queen Urraca
(1109-1126), Princeton, Princeton University Press, 1982; y cfr. H.S. Martinez, La rebelion de los
burgos. Crisis de Estado y coyuntura social, Madrid, Tecnos, 1992.



176 H. Salvador Martinez

Esta filosofia de gobierno, basada en la integridad moral del monarca, en
principio, contraria a mujeres como Urraca, por razones obvias, nunca la enuncio
explicitamente al hablar de la regencia o del correinado de Berenguela, porque sabia
que Berenguela no era Urraca, de ahi su esmero en no presentar a su protectora, bajo
ningln pretexto, bajo una luz negativa. No obstante, se pudiera pensar que también
€1, como la mayoria de los eclesiasticos de la época, tenia sus dudas sobre la eficacia
de un gobierno encabezado por una mujer y probablemente hubiese preferido el de
un varén. En este contexto, debemos recordar que don Juan de Osma es el inico
historiador que menciona la objecion de algunos castellanos a que fuese ella la
sucesora de Enrique I a la muerte de éste; pero, al mismo tiempo, es también el unico
que menciona el hecho de que Berenguela tenia todo el derecho de gobernar Castilla
porque el reino «era suyo por derecho de propiedad», ademds de haberle sido
reconocido por sus subditos, que eran las dos formas de transferir el poder: por
herencia o por eleccion o aclamacion. A pesar de esta aclaracion tan contundente y
precisa, durante la ceremonia de la transferencia de la corona a su hijo Fernando, el
cronista deja caer esta observacion que pudiera tomarse como antifeminista:

Uno del pueblo en nombre de todos los que consentian en lo mismo, reconocié que el
reino de Castilla se debia por derecho a la reina dofia Berenguela y que todos la
reconocian sefiora y reina del reino de Castilla. Sin embargo, todos por unanimidad
suplicaron que cediera el reino, que era suyo por derecho de propiedad, a su hijo mayor
don Fernando, porque siendo ella mujer no podia soportar el peso del gobierno del reino
(CLRC, cap. 35).

Los representantes del pueblo, sin embargo, no tuvieron que insistir mucho para
convencerla, pues eso era exactamente lo que la sagacisima Berenguela tenia
decidido y planeado: «Ella, prosigue don Juan, viendo lo que ardientemente habia
deseado, accedid gratamente a lo pedido y concedid el reino al hijo antes dicho.
Todos exclamaron a viva voz: {Viva el rey!» (ib.).**®

Don Juan censur6 también abiertamente, fuera del d&mbito de la monarquia
castellana, al rey de Leon, Alfonso IX, al de Aragon, Jaime I, y al mismo emperador
Federico II; en estos casos, no por su mal gobierno, sino por su corrupcion personal
en materia sexual y su rebeldia a las normas de la Iglesia. No obstante, esta actitud
critica ante sus personajes, dice Fernandez Ordofiez que «este historiador es capaz de
realizar analisis psicologicos de los estados de animo de los miembros de la familia

2% A la luz de estos textos, me parece inconsecuente la opinion de Nieto Soria, el cual sostiene que

Berenguela fue forzada a renunciar a la corona («La monarquia fundacional de Fernando III», p. 40).
Berenguela cedi6 libremente la corona para seguir ejerciendo el poder.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 177

reinante y de expresar sin pelos en la lengua los beneficios y perjuicios de muchos de
los eventos narrados».**’

La CLRC esta cargada de innumerables pasajes de los que se desprende la vision
castellanista de la historia contemporanea de su autor. La primera parte de la obra,
compuesta antes de 1226, es una clara iniciativa para exponer su sentimiento
antileonés, expresado en las varias pullas contra Alfonso IX, el mayor enemigo
cristiano de Castilla, por haberse unido a los moros para destruirla y por haber
defraudado a la entera cristiandad peninsular con su ausencia en dos momentos
cruciales de su lucha contra los enemigos de la fe, Alarcos y, sobre todo, las Navas de
Tolosa. Este sentimiento antileonés don Juan lo extiende también a la segunda parte,
escrita después de 1236, cuando Berenguela habia conseguido unir los dos reinos bajo
Fernando I11. No obstante el obligado y peculiar elogio del rey leonés a su muerte, sin
duda hecho mas bien por respeto al hijo («padre de nuestro rey»), diciendo: «... murid
con final feliz, segun se cree, concluyendo su vida en el celo de la justicia,
persiguiendo viril y prudentemente a ladrones y otros malvadosy, sin embargo, no
tiene ni una palabra para elogiar la enorme aportacion de Alfonso IX en pro de la
reconquista, contrastando el progreso y los triunfos de Fernando contra los enemigos
de la cruz con la cobardia de su padre, que abandoné el asedio de Badajoz por causa
del calor del verano: «Se afirma, sin embargo, por muchos dignos de crédito, que ...
el rey de Leon, no queriendo soportar el fuego del calor del verano, marcho a Galicia,
disponiéndose a visitar el sepulcro del apostol Santiago» (cap. 50).2%

Se entiende perfectamente el enojo que don Juan, como canciller de Castilla,
pudiera tener contra el rey de Leon por las barbaridades que éste, asistido por tropas
musulmanas, cometid contra las poblaciones castellanas. Pero creemos que el
Canciller se excede en su antileonesismo cuando abandona la postura tradicional de
la historiografia medieval hispana, segin la cual, las monarquias cristianas
peninsulares, tras la invasion musulmana, eran descentientes y continuadoras del
imperio visigodo. Su abandono del goticismo por identificarlo con la monarquia
leonesa, enemiga de Castilla en sus dias, es una nota estridente en el complejo de las
cronicas ¢ historias medievales, como las de don Lucas de Tuy y don Rodrigo
Jiménez de Rada, sus contemporaneos. Su antileonesismo le lleva a rechazar el mito
de los origenes visigodos de la realeza castellana a través de su descendencia

297
298

L. Fernandez-Ordoiiez, «La composicion por etapasy, p. 3.

La CLRC contiene innumerables referencias al rey de Ledn como orgulloso, vano, y soberbio:
«[Dominus] uolens stultam superbiam et elationem regis Legionis reprimere...» (p.53); «Noluit autem
rex legionis preces admittere, sed elatus uento inanis glorie, quam conceperat, sicut dicebatur, de
imperio habendo, transiuit Pisorga» (p. 54)



178 H. Salvador Martinez

asturleonesa y a considerar el origen del reino de Castilla como descendiente del
conde Fernan Gonzalez. De hecho, su obra se abre con la muerte de Fernan Gonzalez,
en uno de los pasajes menos precisos de su obra:

Cuando muri6 Fernan-Gonzélez, el primer conde de Castilla después de la derrota que
los cristianos sufrieron en Espafia en tiempos de Rodrigo, rey de los godos, le sucedio su
hijo el conde Garcia-Fernandez; a éste el suyo, el conde Sancho. Un hijo de este Sancho,
el infante Garcia, cuando fue a Ledn para casarse con una hija del rey o de un conde,

cay6 muerto a manos de ciertos leoneses (cap.1).2%

El primer rey de Castilla, que era también de Leon, fue Fernando I (1017-1065),
que subi6 al trono de Ledn tras la muerte de Vermudo III en la batalla de Tamaron (4
de septiembre de 1037). Castilla tuvo su propio rey a la muerte de Fernando I (1065),
el cual dividi6 su reino entre sus tres hijos: a Alfonso le dio el reino de Ledn, a Sancho
el de Castilla y a Garcia el de Galicia.

Por tanto, con goticismo o sin €l, el reino de Castilla, como reino independiente
de Ledn, nacio6 por voluntad de Fernando I y su primer rey fue Sancho II, que murio
asesinado por un traidor leonés mientras asediaba Zamora. Parece que el
antileonesismo ofusco la mente del Canciller, de ahi que su version castellanista de
los origenes no llegara a echar raices ni en la historiografia ni en las tradiciones
literarias, tal vez porque su obra no fue conocida por los historiadores que siguieron
siempre el canon historiografico alfonsi.

Por otra parte, mientras don Juan escribia su obra, o poco después, un monje del
monasterio de Arlanza, en el corazon de Castilla, componia su Poema de Ferndn
Gonzdilez, al que puso un prologo de naturaleza «historica», donde se lee uno de los
mayores elogios de los godos como antecesores del primer conde de Castilla,
enlazando asi la estirpe goda con el héroe del poema, el conde Fernan Gonzalez, del
cual, segtin don Juan, procede la moarquia castellana:

Venieron estos godos de partes d’oriente.
Cristo los embio, esto sin fallimiente; (15a-b)

299 Fernan Gonzalez (923-970) consigui6 la independencia de su condado castellano del reino de

Leon. Le sucedi6é como conde de Castilla su hijo Garcia Fernandez (970-995), su nieto Sancho Garcia
(995-1017), y su bisnieto Garcia Sanchez (1017-1029), que fue asesinado cuando se disponia a contraer
matrimonio con Sancha, hermana del rey de Leén Vermudo III (1017-1037). Por tanto, Sancha era
hermana de Vermudo III, no hija («del rey o de un conde»), como dice don Juan. Los asesinos, que don
Juan no menciona, fueron tres miembros de la familia de los Vela, es decir, Bernardo, Nepociano y
Rodrigo. Cfr. J. O’Callaghan, Medieval Spain, pp. 122-130; R. Collins, The Arab Conquest of Spain, pp.
28-36; M. Marquez Sterling, Ferndn Gonzdlez. The Man and the Legend, Oxford, Miss., University of
Mississippi Press, 1980.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 179

Passaron a Espaia con el su grand poder, (18)
Onbres fueron arteros, Dios los quiso guiar. (19d)
Fueron de Sancti Spiritus los godos espirados, (20a)
Rescibieron los godos el agua a bautismo,

Fueron luz e estrella de todo el cristianismo,

Algaron cristiendat, baxaron paganismo,

El cond Ferran Gongalez fizo aquesto mismo. (23a-d)

Fueron de todo el mundo pueblo muy escogido.
Cuanto el mundo durare non cadran en olvido (24c-d)

Para el monje poeta, hablar de la pérdida de Espaiia y de la caida del imperio
visigodo, dice, fue: «grand dolor (36d). Y larazon es principalmente porque el poeta
ve el pasado visigodo como la edad de oro de la religion cristiana con el que quiere
enlazar los origenes de Castilla como reino independiente:

Era entonge Espana toda d’una creengia,

Al fijo de la Virgen fazian reverengia,

Pesava al diablo con tanta obediencia,

Non avia entre ellos envidia nin entengia, (37)

Vesquian de su lazerio todos los labradores,

Las grandes potestades non era rovadores,
Guardavan bien sus pueblos com leales sennores,
Vesquian de su derecho los grandes e menores. (39)

Cuando esta época dorada termina con la derrota de Sangonera (78c), «tod el bien
de los godos por end es confondido» (100d), de tal manera que «non quedoé en Espafia
quien valiese un figo / si no en Castilla Vieja un logar muy antiguo» (217¢-d).>*

Aparte del antileonesismo y otras actitudes anticonformistas de don Juan que
cabria discutir con mayor detalle, su abandono del goticismo como origen de la
monarquia castellana, a pesar de que esa fuese la creencia comun en la historiografia
y en la cultura popular, creo que estda muy en linea con la naturaleza de su obra que
intencionalmente se centra en el presente, dejando de lado un pasado que

probablemente consideraba mitico.

300 Las citas proceden del Poema de Ferndn Gonzdlez, ed. H.S. Martinez, Madrid, Espasa Calpe,
1995. Para la historia de los condes castellanos, véase G. Martinez Diez, El condado de Castilla (711-
1038): la historia frente a la leyenda, 2 vols., Valladolid, 2005 (Estudios de historia).



5

LA RECONQUISTA EN LA CRONICA LATINA
DE LOS REYES DE CASTILLA:
ESPIRITU CRUZADO

Como canciller y consejero del rey, don Juan probablemente fue el artifice o, por lo
menos, uno de los promotores del cambio en la actitud politica de Castilla hacia el
Islam bajo Fernando 111, que pas6 de guerra de reconquista a guerra de cruzada. La
posicion de Alfonso VIII habia sido de lucha por la recuperacion de la tierra perdida
tras la invasién musulmana del siglo VIII. La de Fernando II1, por el contrario, sera
la del cruzado que defiende la fe cristiana contra la hegemonia de la religion
musulmana.

La construccion de una monarquia a lo divino, representada por un rey cruzado,
es otro de los temas centrales de la obra de don Juan de Osma. La vision
providencialista de todos los acontecimientos, grandes y pequefios, en los que
interviene Fernando, es un tema que se repite hasta la saciedad y siempre bajo el
lema: “El fortisimo rey Fernando, soldado de Cristo” («Miles Christi fortissimus rex
Fernandus», CLRC, p. 94).>"!

En este tono don Juan se dispone a preparar al lector, presentandole el escenario
en el que se va a desarrollar la vida y las empresas del gran cruzado de Cristo. Para
ello expone brevemente la historia de los enemigos contra los que su héroe va a librar
sus batallas. Don Juan, que habia participado en la batalla de las Navas de Tolosa,
conoce bien las tacticas de la guerra psicologica que precede siempre a la de las
armas. El experto canciller usa una retorica y un lenguaje de predicador cruzado,
vigorosamente agresivo, en relacion con la actitud que deben mantener los cristianos
contra los enemigos de la fe: «... no hay piedad para los infieles ... La religion islamica

301 Las derrotas cristianas tienen su causa en los pecados de los hombres: «Occulta quidem sunt iudicia
Dei: fortase aliquid elationis et superbie contraxerunt Christiani ex uictoria supradicti belli, cum soli
Deo, non sibi, atribuere debuissent...» (CLRC, p. 35). Mientras que las victorias se deben exclusivamente
a la gracia del poder divino que dirige todas las acciones de Fernando III: «lrruit igitur Domini Spiritus
in rege, et ponens spem suam in Domino lesu Christo...» (CLRC, p. 95). «Rex, consilio Spiritus Sancti
ductus...» (CLRC, p. 96); «Rex autem gloriosus [...] ponens spem suam et fiduciam in uirtute Domini
nostri lesu Christi, cuius fidem semper firmissime credidit...» (CLRC, p. 35); de la victoria de Simo6n de
Montfort sobre Pedro Il de Aragon dice: «Operabatur siquidem manifeste et miraculose uirtus Domini
nostri lesu Christi, qui est rex regum et dominus dominancium, per ministerium illustrissimi et fidelissimi
comitis Simonis Montis Fortis, qui uelut alter ludas Macabeus, legem Dei zelans, uiriliter et potenter
bella Domini preliabatur» (CLRC, p. 40).



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 181

y sus ritos provocan nausea: las mezquitas han de ser limpiadas de la inmundicia

agarena antes de ser consagradas al culto cristiano». Fernando, impelido por el
Espiritu del Sefior, tenia «el firme e irrevocable proposito de destruir aquella gente
maldita (cap. 48).

El lenguaje “cruzado”, escribe Inés Fernandez Ordoiez, impregna toda la obra
imprimiéndole un discurso propio y muy caracteristico. En ninguno de los historiadores
contemporaneos, ni en Lucas ni en Rodrigo ni, por supuesto, en Alfonso X, se
encuentran tantas alusiones a la gracia de Jesucristo, cada vez que se recupera una ciudad
de los moros o se les inflige una derrota, o tantas menciones al Espiritu Santo como actor
que inflama el corazon de los reyes que deciden luchar contra los sarracenos, tanto
protagonismo de Dios en los hechos humanos: La divinidad es sin duda el personaje mas

presente a lo largo de la obra, y no como invocacion sino como participe.>?

Don Juan, como se dijo, da inicio a la narracion de la historia de la Reconquista

llevada a cabo por Castilla y sus reyes, exponiendo, en primer lugar, el pensamiento

y la ideologia religiosa del enemigo, es decir, el origen y desarrollo del movimiento

almohade que fue el enemigo contra el que tuvieron que luchar tanto Alfonso VIII

como su nieto, Fernando I1I:

302
303

Al comienzo del reinado del emperador [Alfonso VII] surgié cierto sarraceno
llamado Aventumerth [Abi ‘Abd Alld Ibn Tamart (1122-1229)] que, procedente de las
tierras de Bagdad, ciudad populosa e importante, en donde durante largo tiempo habia
estudiado, predico en el reino marroqui, que entonces poseian los moros llamados, con
especifico nombre, moabitas y a los que vulgarmente se les conoce por almoravides, y
Ali es el nombre de su rey.>% Predico especialmente contra la soberbia y opresion de los
moabitas, que oprimian cruelmente a las gentes sometidas a su imperio, imponiendo con
frecuencia inmoderados impuestos para poder ejercer a su gusto el vicio de la liberalidad,
o mejor dicho prodigalidad, en el que estaban inmersos y del que se jactaban. Reuni
junto a si gentes innumerables que gustosamente lo seguian deseando apartar de sus
cabezas el durisimo yugo de la servidumbre, ganandose, como varon sabio y discreto,
aunque infiel, los animos de los hombres al prometerles el don inestimable de la libertad.
Entre los que seguian a Aventumerth se encontraba un hombre sencillo, generoso y
belicoso, de nombre Abdelmun, cuyo servicio usaba con bastante frecuencia en las
dificultades.

Lucharon, pues, Aventumerth y sus partidarios contra el citado rey de los moabitas y

contra su pueblo, y, aunque derrotados muchas veces por los propios moabitas,

«La composicion por etapasy, n. 54.
Ali ibn Yusuf (1106-1143) fue el segundo sultan almoravide, successor de su padre Ytsuf ibn

Tashufin (1061-1106). Cfr. R. Fletcher, Moorish Spain, pp. 105-130.



182 H. Salvador Martinez

finalmente los vencieron y los expulsaron del reino, ocupando la populosa ciudad de
Marrakech. Abdelmiin, por influencia de Aventumerth como profeta de €l, se establecio
como rey en la citada ciudad y en el reino de los moabitas.3%* Los que asi obtuvieron este
reino son llamados almohades, que significa unitarios, ya que confiesan que ellos adoran
aun unico Dios, al que predicaba Aventumerth, como claramente se dice en cierto libelo
que escribio.

De Abdelmun proceden los que gobiernan el reino marroqui hasta el dia de hoy. Este
reino florecio desde entonces hasta ahora y s6lo por la gracia de Nuestro Sefior Jesucristo
comienza milagrosamente a decaer (cap. 6).

Como se ve, don Juan conocia bien la vida y la obra del gran caudillo y pensador
musulman, fundador del movimiento almohade, y se puede decir que hasta sentia una
verdadera simpatia y admiracion por su mensaje religioso. Efectivamente, Ibn
Thmart habia nacido en Marruecos, hizo su peregrinacion a la Meca y estudié en
Bagdad con el célebre filosofo al-Gazzali. Regresé a Marruecos, donde fundé un
nuevo movimiento religioso que llegd a ocupar la ciudad de Marrakech, expulsando
a sus habitantes, los «moabitas» o almoravides: «los que asi obtuvieron este reino,
dice, son llamados almohades, que significa unitarios, ya que confiesan que ellos
adoran a un unico Dios, al que predicaba Aventumerth, como claramente se dice en
cierto libelo que escribio». Ton Tamart denuncié la corrupcion del régimen
almoravide y la rigidez de los juristas maliquitas que dominaban el pensamiento del
Islam espafiol y marroqui. Se proclamoé el Mahdi, «el justiciero» o «el anunciado del
Profeta», que volveria al final de los tiempos para hacer justicia y obtener el triunfo
final del Islam. Lanzo6 la guerra santa contra los almoravides. Nuestro cronista conoce
bien esta historia y lo que habia ocurrido a los almohades, seguidores de Ibn Timart
y su movimiento, el cual ha sido aniquilado «en nuestros dias por manos del Dios
celosoy (cap. 45), es decir, a raiz de la batalla de Las Navas de Tolosa. El libelo que
habria escrito Ibn Tamart, del cual habla don Juan, hoy no se conoce. No obstante,
su vida y su pensamiento politico-religioso ha sido recientemente objeto de
numerosos estudios.*”’

304 Abdelmun [‘Abd al Mu’min] fue el primer califa de los almohades a la muerte de Ibn Tlmart en

1130. Gobern¢ el califato de 1130 a 1163, tras haber desposeido del trono al tltimo califa almoravide,
Tashufin ibn ‘Ali (1143-1145). Una vez que se hicieron con el poder, los almohades ocuparon Oran y
Tremecén y en 1147 Fez y Marrakech. Cfr. H. Kennedy, Muslim Spain and Portugal, pp. 196-199, y
200-215; D. Lomax, The Reconquest of Spain, pp. 68-80 y 91-93; R. Fletcher, Moorish Spain, pp. 105-
130.
305 Don Rodrigo Jiménez de Rada en su obra De rebus Hispaniae, lib. VII, cap X, narra también la
historia del origen de los almohades, siguiendo muy de cerca el texto de la CLRC. Sobre Ibn Tamart,
véase el perfil fisico y moral que trae de él Abn Abi Zar, Al-Anis al-Mutrib bi-Rawd al-Qirtas fi ajbar
muluk al-Mugrib wa-tarij Madinat Fas, trad. A. Huici Miranda, 2 vols., Valencia, Anubar, 1964, pp.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 183

Esta actitud de cruzado y el lenguaje crudo contra los enemigos de la fe cristiana
no debiera sorprendernos en un hombre de la jerarquia que sigue las nuevas directivas
politicas de Fernando III en sus relaciones con los enemigos de la fe y que, ademas,
esta en contacto con la correspondencia y las bulas pontificias en las que se insiste en
la asistencia continua del Espiritu Santo y la gracia de Jesucristo se invoca como
muletilla al principio y al final de cada bula o documento de la curia romana, y donde,
al mismo tiempo, la palabra «inmundicia» (spurcitia), al hablar de los musulmanes,
estd a la orden del dia. Nuestro canciller sabe que los historiadores musulmanes se
refieren a la limpieza de las iglesias, antes de convertirlas en mezquitas, en los
mismos términos.

No obstante, esta actitud persistente a lo largo de toda su Chronica, creo que es
importante aclarar, como insinuamos mas arriba, que, al narrar la historia del origen
del movimiento almohade y de su fundador, se transparenta en su relato una cierta
simpatia por Ibn Tamart y su reforma moral del Islam, describiéndolo como «sabio
y discreto, aunque infiel», asi como hace también de su seguidor, «un hombre
sencillo, generoso y belicoso, de nombre Abdelmiumy» (Abd al-Mu’min, 1129-1162).
No debe, pues, sorprendernos que don Juan protestase de la violencia fisica que los
ultramontanos perpetraron contra los pacificos habitantes de Malagon, la mayoria de
ellos musulmanes, «matando inutilmente a cuantos alli encontraron» (cap. 22).
Aquellos cruzados ultramontanos que procedian de zonas de Francia donde estaban
acostumbrados a degollar albigenses, no podian aceptar la posicion de un cruzado
peninsular que estaba acostumbrado a pactos y acuerdos con los musulmanes
peninsulares. Es como si don Juan quisiese insinuar la diferencia que debia hacerse
en el tratamiento entre los musulmanes peninsulares que hacia cinco siglos que
convivian con los cristianos y los invasores norteafricanos que ademas del fanatismo
religioso venian a conquistar nuevas tierras. Los cruzados ultramontanos no podian
entender tal diferencia. Otros investigadores han sefnalado ya, al hablar del modelo
historiografico de Juan de Osma, la total carencia de antijudaismo, en neto contraste
con las actitudes, por ejemplo, de Lucas de Tuy. Creo que las razones de su tolerancia

361-365. Cfr. Kennedy, Muslim Spain and Portugal, pp. 196-199. Existe un texto atribuido a Ibn Tamart
probablemente recopilado por sus discipulos: Le livie de Mohammed Ibn Toumert, mahdi des
Almohades, 1903 edition, Ignac Goldziher, editor, Algiers, 1903 (en rabe); y de forma mas completa
con traduccion al francés: Evariste Lévi-Provencal (1928), ed., Documents inédits d’histoire almohade:
fragments manuscrits du “Legajo” 1919 du fonds arabe de I’Escurial, Paris, Geuthner (en arabe y
francés); y cfr. C. de Ayala Martinez, «El pensamiento de Ibn Taimart sobre la unicidad de Dios y sus
repercusiones en el discurso teoldgico del circulo toledano del arzobispo Rodrigo Jiménez de Raday,
Universidad Pontificia de Comillas, 2014-2015.



184 H. Salvador Martinez

son las mismas que en el caso de los musulmanes peninsulares, su presencia secular
entre las poblaciones cristianas.*”

A pesar de sus sentimientos humanos y de empatia hacia ciertos personajes y
condiciones particulares en que se vinieron a hallar los musulmanes, su vocacion de
cruzado es evidente desde el primer momento que entr6 al servicio de la corte de
Alfonso VIII; pero fue su activismo politico-religioso lo que marcé su vida y dejo
grabado en las muchas paginas que dedicd a las dos grandes efemérides de la
reconquista de las que fue testigo: la batalla de Las Navas de Tolosa (caps. 24-30) y
la conquista de Cérdoba (caps. 43-50).

La gran conflagracion de Las Navas la abre con este preambulo del célebre
himno pascual: Aurora solis rutilat, como si la gran victoria que esta para narrar
representase una nueva resurreccion del cristianismo de la muerte que le habia
infligido el Islam en la batalla de Alarcos:

Brilla resplandeciente la aurora del sol, anunciando el nuevo dia, en el que, si alguna
mancha u oprobio habia contraido el rey glorioso y su reino en la batalla de Alarcos, se
habia de purgar por la virtud de Nuestro Sefior Jesucristo y su Cruz victoriosa, contra la
que habia blasfemado con sucia boca el rey marroqui, pues se dice que, cuando supo que
el rey glorioso habia mandado al arzobispo toledano y a sus legados a Francia y a otras
regiones de cristianos para invitar al pueblo seguidor de la fe catolica a la proxima guerra,
el rey marroqui afirmé que €l era poderoso para luchar contra todos lo que adoraban el
signo de la Cruz. jSefior Jesucristo, t0, los pusiste en el resbaladero; los precipitaste en
la ruina! [Sal.72, 18], pues algunos se alzan hasta lo alto con desenfrenada soberbia, para
caer con més rapida caida [Mat. 23, 12] (cap. 23).37

Tras la victoria, el cronista vuelve, una y otra vez, a los recursos biblicos para
exaltar el triunfo cristiano y la derrota de los musulmanes:

El rey marroqui, que estaba sentado en medio de los suyos rodeado de satélites escogidos
para la guerra, se levanto, subi6 a su caballo o a una yegua, y dio sus espaldas al huir;>*

306 Cft. F. Bautista, «Escritura cronistica e interpretacion historica: la Chronica regum Castellae», e-
Spania, 2,2006; G. Martin, «La contribution de Jean d’Osma a la pensée politique castillane sous le régne
de Ferdinand I1I», e-Spania, 2, 2006; J. Gil, «La gran historiografia del siglo XIII», en La cultura del
romanico, siglos XI al XIII. Letras, religiosidad, artes, ciencia y vida, en F. Lopez Estrada, ed., Historia
de Esparia de Menéndez Pidal, vol. X1, Madrid, 1955, p. 92.

307 Segtin Charlo Brea, la expresion en cursiva es una cita exacta de Claudiano, In Rufinum, 1, 22-23
(Crémica, p. 53, nota 196).

308 El cronista, evidentemente, conoce la version arabe de la contienda. Segtin Ibn Abi-Zar’, Al Nasir
seguia sentado sobre su escudo delante de su tienda. Entonces, un arabe se acercé montado en una yegua.
El emir se levantd para montar sobre el veloz corcel que tenia a su lado; pero el arabe, descabalgando de
su yegua, le dijo: monta en ésta. Al Nasir montd en la yegua y el arabe en su caballo y se alejaron del
campo de batalla (Rawd al-Qirtas, ed. cit., p. 446).



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 185

los suyos mueren y caen en catervas, y el lugar de los campamentos y las tiendas de los
moros se convierten en sepulcros de muertos. Los que huyeron de la batalla erraban,
dispersos por los montes como ovejas sin pastor y donde eran hallados los mataban. ..
(Quién puede contar cuantos miles de moros cayeron aquel dia y descendieron a las
profundidades del infierno? De los cristianos, sin embargo, quienes pudieron entonar
con el salmista: “Bendito el Serior, mi Roca, que adiestra mi mano para el combate, mis
dedos para la pelea; mi aliado, mi alcazar, castillo donde me pongo a salvo” [Sal. 143,
1-2] y lo que sigue, murieron poquisimos en ese dia (caps. 24-25).

La desintegracion del poderio almohade en al-Andalus a raiz de la gran
victoria cristiana en las Navas de Tolosa (1212) brindo6 a los cristianos la gran
oportunidad que, segun el cronista, tuvieron para recuperar los territorios
perdidos desde el siglo VIII.

Tras la batalla, sin embargo, ambos contendientes, castellanos y almohades,
necesitaban una pausa. Las treguas acordadas por Alfonso VIII y Yiisuf Almustansir
bi-llah, un nifio de apenas diez afios, que acababa de ser proclamado califa de al-
Andalus tras la muerte de su padre, Abu Abd Alla al-Nasir (25 de diciembre de 1213),
el derrotado en las Navas, fueron mas una necesidad econémica y politica que un
verdadero deseo de paz.

El asesinato de al-Nasir, que después de la derrota se habia retirado a Marrakech
para no volver a hacer mas campanas, dejé a los almohades en un estado de
postracion total. Segun el Rawd al-Qirtas, el derrotado emir, en su desenfado, se
encerro en su palacio, aislandose de sus subditos para engolfarse en los placeres y la
bebida. Sus visires, a quienes habia decidido asesinar por los delitos que habian
cometido y como pago de su mala conducta en las Navas, sobornaron a una de sus
mujeres que lo envenend con una copa de vino.*” Su muerte propicié la total
desintegracion de la unidad politica en al-Andalus, renaciendo una vez mas la
division del territorio en pequefios reinos de Taifa como sucedio a la caida de califato
en el siglo X, que pronto seran objeto de los ataques de los cristianos, aprovechandose
de su debilidad y de las circunstancias cadticas en sus gobernantes.

Mientras Almustansir bi-llah se pasaba su infancia en juegos y divertimentos, el
pais se moria de hambre. Los cronistas arabes unanimemente hablan de carestias y
agobios economicos, debidos a la sequia y a plagas de langostas como no se habian

309 Tbn Abi Zar’: Rawad al-Qirtas, 2 vols., trad. A. Huici, Valencia: Anubar, 1964, I, p. 247. Hay otros
historiadores arabes que atribuyen su muerte a un ataque de apoplejia, por tener un tumor cerebral; los
meédicos le aconsejaron que se sangrase, pero ¢l se negd (E1 Mu’yib); por el contrario, Ibn Jallikan sostiene
que lo mataron los negros de su guardia personal en el jardin del palacio (en Ibn Idari, A-Bayan, 11, p.
274, Ton Jallakan, IV, p. 346).



186 H. Salvador Martinez

visto nunca en el Magreb: «... disminuyeron sus tributos, perecieron muertos sus
defensores y Dios sembr¢ entre ellos la desgracia».>!

Segun Ibn Idari, a finales de mayo o primeros de junio de 1215, llegd a
Marrakech una delegacion de Alfonso VIII (Iéase de Berenguela, su padre llevaba
muerto casi un afio) encabezada por Ibrahim al-Fajjar, judio arabizado de
extraordinaria habilidad diplomatica que, como ministro y embajador del rey de
Castilla, llevaba la mision de negociar la paz, o por lo menos unas treguas. Dadas las
condiciones en que se hallaban los musulmanes a los dos lados del Estrecho,
Almustansir y sus consejeros no podian haber recibido mejor embajada.>'' Era un
momento decisivo en la historia del conflicto, ya que si los cristianos hubiesen estado
en condiciones mejores facilmente hubiesen podido llegar al Estrecho y acaso hasta
Marrakech; pero también ellos se encontraban en condiciones precarias, por la
pobreza de los tiempos y la crisis de sucesion. Por lo cual «el emir de los creyentes»
accedi6 inmediatamente a la propuesta del delegado de Castilla.

La prueba del apremio en cumplir con lo pactado la tenemos en las dos cartas
que el emir envi6 inmediatamente, una al sefior de Jaén y otra al gobernador de
Cordoba para imponerles «el tratado de paz y reconciliacion con el rey de Castilla,
respecto a todo el pais de los almohades en al-Andalusy», segiin las condiciones que
les anunciaba y de acuerdo con el pacto firmado. «Mejord, dice Ibn Idari, el pais del
Andalus este afio a causa de esta tregua y la mantuvieron los grandes Sayyides y los
jeques almohades».*'?

Las cosas no andaban mucho mejor en los territorios del vencedor, Alfonso VIII.
Sabemos precisamente por don Juan de Osma que en 1213 tuvo que levantar el cerco
de Baeza por falta de hombres y provisiones:

Pero como faltaron al ejército viveres y otras cosas necesarias, el rey noble se vid
obligado a levantar el asedio y volver a su tierra. En verdad la carencia de comida en
aquella expedicion fue tal que las carnes de asno y de caballo se vendian muy caras en
el mercado, pues aquel afio fue tan grande el hambre en el reino de Castilla,
principalmente en Trasierra y Extremadura, como nunca se vio ni escuchd en aquellas

310 Tbn Idari, al-Marrakusi, Al-Bayan al-Mugrib fi ijtisar ajbar Muluk al-Andalus wa-I-Mugrib, trad.
A. Huici Miranda, en Coleccion de Crénicas drabes de la Reconquista, 4 vols., I, Tetuan, 1953-1954,
ed. de Valencia en 2 vols. 1963, II, p. 279. Cft. F. Maillo Salgado, «Al-Andalus en la primera mitad del
siglo XIII (desde las Navas de Tolosa a la conquista de Sevilla)», en Fernando III y su tiempo, pp. 209-
233; MLJ. Viguera Molins, Los reinos de Taifas y las invasiones magrebies (al-Andalus del XI al XIII),
Madrid, 1992.

311 Sobre el embajador judio, Ibrahim al-Fajjar, cfr. JM. Millas Vallicrosa, La poesia sagrada
hebraica-espariola, Madrid, 1948, p. 45

312 Al-Bayan,1,p. 277.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 187

tierras desde los tiempos antiguos. Los hombres morian en catervas y apenas habia quien
enterrara.’!?

Se firmd entonces una tregua entre el rey marroqui y el rey noble de Castilla. Pocos, en
verdad, caballos y otros pocos jumentos quedaban en el reino de Castilla, y gran parte
de los hombres morian consumidos por el hambre. Los moros, por el contrario, tenian
en abundancia caballos, trigo, cebada, aceite y otros diversos géneros de alimentos. Callo
pues la tierra y el rey descanso [Sal. 75, 9], y en la cuaresma siguiente volvio a Castilla,
donde permaneci6 hasta comienzo del proximo septiembre (cap. 26).

No sabemos exactamente cuanto debian durar las treguas firmadas en 1213,
pero, por su renovacion en 1221-1222, debemos concluir que fueron de siete afios.
De esta renovacion, promovida por dofia Berenguela, tenemos un testimonio
irrecusable en las cronicas arabes. Segun Ibn ‘Idari:

El afio 618 [25 de febrero de 1221 a 14 de febrero del 1222] se renovaron las treguas y
la paz entre los Sayyides almohades, gobernadores del Andalus, en nombre del Amir al-
Mu’minin al-Mustansir bi-llah y los cristianos, a quienes Dios extermine, y escribid el
visir Abu Yahya Zakariya b. Abu Zakariya a la reina de Castilla, hija del rey de Castilla
y de Toledo, una carta redactada por Ibn ‘Ayyas, en la que le notifica la paz que se ha
pactado entre él y los enviados de ellos —los cristianos— a todos los cuales Dios confunda
(4l-Bayan, 11, p. 282).

Esta correspondencia entre el visir de los musulmanes peninsulares y dofia
Berenguela, en la que se da a entender que poco antes de la fecha en que se escribe la
carta (24 de octubre de 1221), se habian vuelto a renovar las treguas, fue ignorada por
las cronicas cristianas.*'* El hecho de dirigir la carta «a la reina de Castilla» cuando su
hijo Fernando llevaba ya en el trono mas de cuatro afios, es un buen indicio de que no
solo en Castilla sino también entre los musulmanes y en la curia pontificia de Roma se
creia que el verdadero poder estaba en manos de la madre y que habia sido ella la que
habia enviado la embajada a Abu Yahya Zakariya para renovar aquellas treguas
originalmente negociadas por su padre y que ahora estaban para expirar con temibles
consecuencias para la estabilidad del reino de Castilla y la vida misma de su hijo al cual

313 Alfonso X en el capitulo 1023 de su Estoria de Espaiia describe minuciosamente el estado

catastrofico en que se vino a hallar la poblacion de Castilla, y sobre todo los combatientes de las Navas
de Tolosa, como resultado del hambre general (PCG, 11, p. 706).

314 Sabemos que antes del 24 de octubre de 1221 Berenguela habia escrito a Abu Yahya Zakariya
proponiéndole una nueva tregua. La reina le mandaba ricos regalos y le prometia castigar severamente a
todo el que violase la tregua o maltratase a los musulmanes (Ibn Idari al-Marrakusi, 4/-Bayan al-Mugrib,
II, p. 283). La respuesta del caudillo almohade y los regalos, sin duda, esta relacionada con la
correspondencia anterior de Berenguela.



188 H. Salvador Martinez

queria proteger por encima de todo. Ibn ‘Idari transcribe literalmente la carta de Abu
Yahya a dofia Berenguela, cuyo contenido es como sigue:

Pues se ha hecho regresar hacia vosotros a vuestro embajador con lo que os comunicara de
la paz concertada, cuyo resplandor brilla, convenida entre los almohades y vosotros, con la
informacion ilustre que os lleva y os presenta de regalos lo que os llegara por su mano,
como muestra de buena voluntad y fruto de la amistad. Todo lo que de esto haya entre
nosotros y vosotros conviene que sea respetado e interpretado con la mejor interpretacion,
si Dios quiere, y vosotros con el apoyo de Dios permaneced en los limites de la tregua y
guardadla y castigad a todo el que trame dafar a los musulmanes, porque el cumplir —lo
pactado— es el distintivo de los reyes y les es obligatorio seguir sus caminos. Se escribio el
6 de Ramadan del afio 618 [24 de octubre del 1221] (4/-Bayan, 11, p. 283).

Como las primeras treguas, negociadas por Ibrahim al-Fajjar en nombre de su
padre, también éstas fueron llevadas a cabo por una delegacion de la reina Berenguela
encabezada, por el mismo trujaman judio, y al igual que aquellas tampoco sabemos
cuanto debian durar.

Se desconoce en qué consistieron los regalos enviados por el sultan a la reina a
través de los embajadores; pero si sabemos que las residencias y palacios reales de
los reyes de Castilla desde la conquista de Toledo (1085), y atn antes, estaban llenos
de muebles, ajuares, pafios, joyas, perfumes y otros productos domésticos y
personales arabes. Al morir dofia Berenguela su cabeza fue reclinada sobre una
preciosa almohada de manufactura arabe con inscripciones cuficas, y el museo de las
telas de las Huelgas es la mejor muestra de este intercambio e influjo arabe en la
Espafia cristiana a lo largo de todo el siglo XIII.

En cualquier caso, tres afios después del acuerdo, las cosas habian cambiado en
Castilla y en los reinos cristianos, donde, en virtud de las nuevas normas sobre la
cruzada emanadas por Honorio III y las recientes campaiias de Alfonso IX, padre de
Fernando 111, y de algunos de sus colaboradores principales, como fue la de don
Alfonso Téllez, despertaron un nuevo interés en la corte y sobre todo en el joven rey.

Dados los nuevos aires que tiraban en la corte de Castilla, la ultima
recomendacion con la que se cerraba la carta del visir almohade, de castigar «a todo
el que trame dafiar a los musulmanes», seria la mas dificil de aceptar, por lo menos
mientras durasen las treguas que, como se dijo, no sabemos por cuanto tiempo se
extendian. En la corte se conocian, y tacitamente se aprobaban, las iniciativas que
individuos particulares tomasen contra los musulmanes. El mismo Fernando III
confirmé en 1222 la tenencia del castillo de Ossa a don Suero Téllez, hermano de
Alfonso Téllez, que lo habia recibido durante la conquista de Alcaraz. Técnicamente,



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 189

no era una violacion de la tregua, pero tampoco era un gesto muy conciliador con los
musulmanes, y un diploma de Fernando III del 25 de marzo de 1222 recordaba que
reinaba desde Santander hasta Vilches.'> Este castillo, junto con los de Tolosa y
Baios, desde que fueron ganados en 1212, constituian, segiin don Rodrigo, los puntos
mas meridionales de la frontera de Castilla con el Islam.*'® Este modo sutil de
proceder de Fernando, sin embargo, no era el estilo diplomatico preferido por
Berenguela, a la cual no le gustaba violar pactos ni en la letra ni en el espiritu.

No obstante, estas esporadicas intervenciones y campafias de algunos clérigos y
nobles castellanos, oficialmente, por lo menos por lo que se referia a Castilla, la
reconquista estaba paralizada. Berenguela, dadas las dificultades internas y los
conflictos con la nobleza, habia preferido y seguia prefiriendo el status quo que desde
1212 habia permitido vivir en paz con los musulmanes, manteniendo buenas
relaciones con treguas y tratados de paz antes que conflictos armados, cuyo precio
habia tenido que pagar repetidamente. Esta preferencia de la reina se trasladaba en
consejos y en formulaciones politicas que su hijo, obediente y sumiso a la voluntad
de su madre, ponia en practica.

Con la serenidad que trae la paz con los enemigos, la corte castellana, como se
desprende de los diplomas y privilegios de la cancilleria de don Juan, se pasé la mayor
parte de 1222 y todo el 1223 entre Burgos y Valladolid, recorriendo los caminos del
reino sin cesar, concediendo privilegios y, sobre todo, obteniendo adhesiones y la
fidelidad de sus stibditos, que muy pronto iba a necesitar en grado heroico. En el otoflo
de 1223 la corte se pone en movimiento en direccion a la Extremadura castellana,
pasando por Ayllon (30 de septiembre) y Soria (11 de noviembre) donde seguia el 3 de
diciembre, fecha en la que Fernando, con el consentimiento y la aprobaciéon de su
madre, confirma la donacion de una heredad junto al Tajo, otorgada por Alfonso VIIL,
a la catedral de Sigiienza. La lista de confirmantes es impresionante: por un lado, diez
obispos de las diocesis de Castilla (falta solo don Rodrigo, arzobispo de Toledo) y, por
otro, los diez nobles mas ilustres de Castilla, entre los que destaca Garcia Fernandez,
«mayordomo de la reina dofia Berenguela». No sabemos cuando salio la corte de Soria,
pero el 14 de febrero ya estaba en Toledo, donde permaneci6 algo mas de tres meses,
hasta que reaparece en Mufié el 6 de junio de 1224.3"

El motivo de la larga permanencia en la ciudad del Tajo tuvo que ver con
algunos acontecimientos importantes en la familia real, como fue el parto de la reina
dona Beatriz, que dio a luz a un nuevo infante, don Fadrique, mencionado por primera

315 En L. Serrano, El mayordomo mayor de dofia Berenguela, doc. nim. IX, pp. 77-78.

316 De rebus Hispaniae, VIII, XI1.
317 J. Gonzalez, Fernando II1, 11, n. 192.



190 H. Salvador Martinez

vez en el diploma de Mufi6;*'® y el recibimiento solemne de Juan de Brienne que
llegd a Toledo el 5 de abril de 1224 para saludar a los reyes y, después de pasar unos
dias en Toledo, aceptd la propuesta de la reina dona Berenguela de casarse con su
hija menor, la infanta dofia Berenguela.’'® De los diplomas no transparenta cudl fue
el motivo del viaje de la corte a Toledo y la larga permanencia en la ciudad, aparte
de los dos que hemos mencionado; pero, si consideramos que la ciudad del Tajo era
la gran atalaya de al-Andalus, podemos conjeturar que aquel viaje del rey y su madre,
acompafiados de los hombres que tenian la responsabilidad de decidir los asuntos del
reino, tuvo que ver con las noticias alarmantes de la desintegracion del imperio
almohade y la planificacion de un ataque.

Como se insinud mas arriba, el afio 1222 fue crucial para el destino de los
musulmanes en la peninsula. El joven califa al-Mustansir bi-lah introdujo un cambio
profundo en las estructuras del poder politico en al-Andalus. Relevé del reino de
Granada a Abu Muhammad ben Almansur al-Adil, nombrandolo rey de Murcia y al
hermano de éste, Abu-l-Ula Idris, le puso a la cabeza de los reinos de Cordoba y
Granada. El otro gran reino almohade, Sevilla, lo dejé en manos de Abu Muhammad
Abu Abdala al Bayasi.**® Dos aflos més tarde, el 6 de enero de 1224 moria al-
Mustansir bi-lah sin hijos ni sucesores, dejando su califato en la ruina econémica y
en el caos politico.**.

Las noticias de este estado conflictivo en el poder almohade llegaban a Castilla
tan pronto como se producian los acontecimientos, no sélo a través de espias e
informadores, sino directamente de personalidades castellanas que de alguna manera

318 Por este diploma Fernando III confirma al monasterio de Vilefia las heredades donadas por la reina

dofia Urraca Lopez de Haro, su tia paterna:
... ego Ferrandus, Dei gratia rex Castelle et Toleti, una cum uxore mea regina Beatrice et filiis
meis Alfonso et Frederico, ex assensu et beneplacito regine domine Berengarie, genitricis mee, ob
reverentiam et gratiam venerabilis amite mee regine domine Urrace, facio cartam donationis...
(Fernando I, 11, n. 193).
También este diploma fue confirmado por las mayores personalidades del reino, encabezando la columna
de las religiosas don Rodrigo, arzobispo de Toledo, y la de las civiles el hermano del rey, don Alonso de
Molina.
319 Tema al que la CLRC dedica un largo capitulo (42). Cfr. H. S. Martinez, Berenguela la Grande,
pp. 628-634.
320 Cfy. Ibn Idari, Al-Bayan, 1, pp. 301-302. A. Huici, Historia politica del imperio Almohade, 2 vol.,
Tetuan, Editora Marroqui, 1956-1957 (reed., Granada, 2000).
321 Este periodo de desintegracion del Islam andalusi ha sido bien tratado por los historiadores y
cronistas musulmanes: Ibn Idari, A/-Bayan, ed. cit., 11, p. 288 y ss; Ibn Jaldun, Histoire des Berebers et
des dynasties musulmanes de |’ Afrique septentrionale, trad. franc. de T. Baron de Slane, 4 vols., Paris:
Paul Geutner, 1852-1856 [reimpr. Paris, 1978] II, pp. 230-231; Ibn Abi Zar’: Rawad al-Qirtas, p. 252,
Al-Himyari, Kitab ar-Rawd al-M;i tar, trad. cast. de Maria del Pilar Maestro Gonzalez, Valencia, Anubar,
1963, art. Baeza.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 191

se hallaban entre los musulmanes. La noticia de la muerte de al-Mustansir bi-lah, asi
como la destitucion y muerte de su tio y sucesor al-Wahid,*** y la gran discordia en
al-Andalus eran de gran aliento para el bien informado don Juan el cual, desplegando
una vez mas su espititu cruzado, expresamente dice que ojalé la discordia entre los
enemigos «dure para siempre»:

Muerto el rey marroqui [al-Mustansir], hijo de aquel a quien el ilustrisimo rey de Castilla
don Alfonso hizo huir en la batalla que tuvo lugar en las Navas de Tolosa, el reino
marroqui estuvo vacante durante algunos dias, ya que el citado rey, que dejo hijos
pequefios, no previé un heredero en el reino. Se dividieron, entonces, los votos en la
curia almohade en Marrakech, en verdad hasta este momento habia sido floreciente
durante mucho tiempo, y fue elegido rey uno [al-Wahid], al que los otros, a quienes no
agradaba, mataron. Por lo que entre los poderosos de aquella tierra se origind tanta
discordia cuanta no pudo sosegarse de manera alguna y aun dura, y ojala dure para
siempre. Y asi sucedi6 que otros nombraron rey a otro, y cada cual a su capricho queria
como sefior a aquel que esperaba que le seria propicio (cap. 45).

Es digno de notarse la precision con que nuestro cronista describe la
situacion politica entre los musulmanes que s6lo hoy dia podemos conocer a
través de los historiadores musulmanes. Su conocimiento del mundo del Islam
revela, sin duda, el continuo flujo de noticias provenientes de los cristianos que
combatian como mercenarios entre los musulmanes; personalidades como don
Alvar Pérez de Castro, que estuvo al servicio del gobernador de Granada; don
Fernando y don Gonzalo Nuiiez de Lara; el leonés don Sancho Fernandez y el
mismo arzobispo de Toledo, que se sirvid de fray Gonzalo Garcia, freire de la
Orden de San Juan y familiar del papa, para entrar en contacto con todos los
cristianos que se hallaban en territorios musulmanes como combatientes
mercenarios y como cautivos.’”® En aquel viaje fray Gonzalo tuvo también la
oportunidad de conocer a un ilustre renegado de origen real, Abu Zakaria Yahiya,
hijo del refugiado Gonzalo Nuiez de Lara, el cual era conocido como el «hijo de
la hermana de Alfonso» y que, como jefe, o alcaide almohade, estaba encargado

322 Segiin Ibn Jallikan, tenia ya més de sesenta afios cuando fue forzado a ocupar el trono por los jeques

almohades, sucesivamente le obligaron a abdicar, lo estrangularon, saquearon su palacio, robaron sus
tesoros y profanaron su harén. Fue el primer califa almohade destronado y asesinado, como observa el
Rawad al-Quirtas (en Ibn Idari, Al-Bayan, 1, p. 287). Los grandes jeques fueron en adelante para la
dinastia de ‘Abd al-Mu’min lo que los turcos seran para los Abasies.

323 Fray Gonzalo se present6 el 5 de mayo de 1219 en Marruecos con una carta del papa Honorio 111
dirigida al Miramamolin en la que le pedia que no escuchase a los que trataban de persuadirle de que no
permitiese a los cristianos existentes en sus tierras el uso libre de la religion, sino que les reconociese
plena libertad religiosa (en Mansilla, Honorio III, num. 243).



192 H. Salvador Martinez

de los caballeros cristianos que impedian las depredaciones de los bereberes
némadas y que vestian como almohades.’** La presencia de todos estos
refugiados politicos, disidentes, cautivos o simplemente soldados de fortuna
preocup6 a las autoridades religiosas, incluyendo al papa, que el 10 de julio de
1225 envid a dos dominicos, Fr. Martin y Fr. Domingo, a Marruecos para atender
espiritualmente a estos cristianos, recuperar a los apodstatas y evangelizar a los
musulmanes.**

Todos estos expatriados, independientemente de su ideologia o de los
motivos que tuviesen para hallarse fuera de los reinos cristianos, eran una fuente
inagotable de noticias e informaciones que llegaban continuamente a sus
comunidades de origen. De ahi que cuando Fernando III y Berenguela visitaron
Toledo en la primavera de 1224 en compaiiia del canciller y cronista don Juan de
Osma, pudieron tener informaciéon muy detallada y precisa de lo que estaba
sucediendo entre los musulmanes a los dos lados del Estrecho y quiénes, entre
los nuevos gobernadores, podian contarse entre los que simpatizaban con los
cristianos. Madre ¢ hijo no dejarian de ponderar en particular la situacion reciente
de Abu Said en Valencia y sobre todo la de su hermano, el-Bayasi, en Baeza, que
configuraba la division tripartita del Islam peninsular y presentaba una
oportunidad inaplazable que los cristianos no podian desperdiciar. Escribe el
canciller don Juan:

Aquella discordia ultramarina redundoé en Espafia, ya que el rey de Murcia fue asi
elegido rey marroqui, y el rey de Sevilla y la mayor parte de la tierra sarracena de
este lado del mar le era adicto.??® Pero el rey de Baeza y su hermano, que dominaba
en Valencia, y sus partidarios se opusieron al citado rey de Murcia ya nombrado rey
marroqui. Y asi hubo una gran division entre los moros de mas alla y mas aca del
mar, y ya no reino, porque consta que el marroqui se bamboleaba, sino con mas
razdn podia llamarse discordia. De lo cual, en verdad, se puede conocer con certeza
lo que dijo el profeta Daniel: que el reino de los hombres en manos de Dios estd y
lo daré a quien quiera [Dan. 4, 29] (45).

324 Cfr. J. Gonzélez, Fernando III, 1, p. 288; y J. Alemany, «Milicias cristianas al servicio de los

sultanes del Almagreby», en Homenaje a Codera Codina, Madrid, 1924, pp.133-169.

325 Cfr. J. Gonzélez, Fernando III, 1, p. 288; y J. Alemany, «Milicias cristianas al servicio de los
sultanes del Almagreby», en Homenaje a Codera Codina, Madrid, 1924, pp.133-169.

326 Al-‘Adil, gobernador de Murcia, era hermano del califa Muhammad ibn Ya’qub, al-Nasir, que
murié en 1213, se autoproclamoé califa de Espaia, paso el Estrecho y se fue a Merruecos donde fue
reconocido como tal, después de haber estrangulado a ‘Abd al Wahid. Rein6 de 1224 hasta 1227.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 193

Sigue el cronista, con verdadero fervor antiislamico, comentando el estado de
ruina de al-Andalus al filo de de la historia contemporanea y los textos biblicos que
revelan, al mismo tiempo, su familiaridad, con el tema y las Sagradas Escrituras, asi
como su temple de auténtico cruzado:

Y se cumplié aquel oraculo del profeta Isaias: “;Ay de ti!, devastador, nunca
devastado; saqueador, nunca saqueado; cuando acabes de devastar, te devastaran
a ti; cuando termines de saquear, te saquearan a ti”’. Asi también el Mahdi, que se
llamaba Abdelmin, el que contra justicia privé del reino a sus dueiios los moabitas
siguiendo la predicacion de Aventumerth, filésofo de Baldac, y someti6 pueblos y
reinos [supra pp. 176-177], cuando consumo estas cosas, fue privado del reino en
sus descendientes en nuestros dias por manos del Dios celoso, que castiga los
pecados de los padres en los hijos hasta la tercera y cuarta generacion [Num.14, 18].
Sea el nombre de Dios bendito (ib.).3%

La derrota de los «descendientes» de Abdelmun «en nuestros dias» a la que esta
aludiendo don Juan es la que sufrieron los musulmanes en Las Navas de Tolosa.

Es posible que durante la visita a Toledo de Berenguela y su hijo y la larga
permanencia en la ciudad que mencionamos mas arriba, el arzobispo y canciller
titular del reino, que habia participado en numerosas expediciones contra los
musulmanes (en violacion de las treguas) y se hallaba en aquel centro
neuralgico de comunicaciones con el sur, aconsejase al rey y a su madre no
renovar las treguas, convencido de que, dado el estado desastroso de al-
Andalus, era la gran ocasion para recuperar todas aquellas tierras que estaban
para caer como fruta madura.

327 El Mahdi es el titulo que se dio a si mismo Aventumerth [Ibn TOmart]. Abdelmin [‘Abd al-
Mu’min] fue el primer califa almohade (1130-1163), tras derrotar al califa almoravide. Don Juan, como
vimos, conocia bien la vida y la obra del gran caudillo y pensador musulman, asi como de su mano
derecha en la guerra, Abdelmun («cuyo servicio usaba con bastante frecuencia en las dificultadesy, cap.
6). De este Abdelmtin puede verse el interesante «Retrato del principe de los creyentes ‘Abd Al-mu’min
B Ali; su vida y sus méritos» que trae Ibn Abi Zar, op.cit., pp. 404-407.



LA GRAN OPORTUNIDAD:
LA CONQUISTA DE AL-ANDALUS

En este contexto de crisis en al-Andalus y de oportunidad para la cristiandad, se
celebraron en Burgos las bodas de la infanta dofia Berenguela con el rey de Jerusalén,
Juan de Brienne, en el mes de mayo de 1224. Asistieron Fernando 11 y su madre, los
cuales inmediatamente después de la ceremonia acompaiaron a los esposos hasta
Logrofio para despedirse de ellos, regresando a Burgos para celebrar la Pascua de
Pentecostés (2 de junio de 1224). «Celebrada solemnemente la fiesta de Pentecostés,
dice don Juan, el rey se retir6 al lugar llamado Mufio». Fue la urgencia de la situacion
en al-Andalus, lo que, segin el canciller, llevo a Fernando y a su madre a convocar
una curia ordinaria del reino en el castillo de Muii6, en la que participaron los ricos
omes mas leales, como eran los altos funcionarios de la casa real: don Gonzalo y don
Rodrigo Ruiz Girén, el alférez, don Lope Diaz de Haro, y don Alfonso Téllez. Los
documentos, como la Chronica, redactados por don Juan, reflejan la presencia de
Fernando III y su madre en Mufi6 del 6 al 16 de junio de 1224.

Muii6 era entonces una plaza fuerte, ocupada anteriormente por los Lara, situada
sobre un cerro que dominaba el Arlanza en el camino de Burgos a Palencia, donde se
retiraba frecuentemente la familia real. Hoy es un despoblado donde no quedan mas
que las ruinas de la iglesia. Por la lista de los confirmantes de estos diplomas
conocemos quiénes acompaiiaron a la familia real a aquel retiro. Entre ellos no estuvo
el arzobispo don Rodrigo, a pesar de que sabemos que habia acompanado al rey a
Castilla desde Toledo y de hecho confirma todos los diplomas de los afios 1224 y
1225, a partir del de 6 de junio a favor del monasterio de Vilefia, hasta el regreso de
Fernando III a Toledo para iniciar la campafia contra los moros.**® No tenemos una
explicacion de esta aparente contradiccion. Tal vez la ausencia del ilustre prelado de
la importante curia de Muii6 se deba al hecho de que, como asegura la propia CLRC,
se encontraba con sus tropas combatiendo en aquel momento en la Transierra.

Es sumamente importante tener en cuenta lo sucedido en la Curia del reino de
Mui6 porque fue el momento en el que Fernando III se consagro oficialmente a la

328 J. Gonzalez, Fernando I, 11, nn. 193, 194, 195, 196, 197. Cfr. I. Alvarez, Reina y fundadora:
Apuntes historicos sobre el Monasterio cisterciense de Vileiia, Burgos, Diputacion Provincial, 1952, pp.
99-100.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 195

causa de la reconquista como objetivo de su reinado y de su vida. La confrontacion,
por asi decir, entre madre e hijo que tuvo lugar en aquella Curia es también el
momento crucial en el relato de don Juan y el que predomina en su Chronica hasta
el final; en él, el cronista participa activamente, promoviendo los deseos y las
aspiraciones del joven rey de convertirse en Miles Christi, soldado de Cristo. Don
Juan, se supone que esté citando literalmente el discurso de Fernando pronunciado
ante los participantes en la Curia, escribe:

Cierto dia, sin que nadie lo esperara, humilde y devotamente, cual hijo de obediencia,
como irrumpiera en €l el Espiritu del Sefior, delante de su nobilisima madre, en presencia
de todos los magnates, hablo de esta manera:

Queridisima madre y dulcisima sefiora: ;De qué me aprovecha el reino de Castilla que
vuestra benignidad, como debido a ella por derecho, abdico de siy a mi se me concedio,
qué una esposa nobilisima, traida de lejanas tierras por vuestra solicitud e industria y
unida a mi en matrimonio con honor indecible; qué el que os adelantéis a mis deseos
con dulzura materna y antes de que yo los haya concebido ya los haydis llevado a efecto
con fruto formidable, si entorpezco de pereza, si la flor de mi juventud encanece sin
fruto, si la luz de la gloria real, que ya habia comenzado a difundir como ciertos rayos
se extingue en S misma y se aniquila?

He aqui que por Dios omnipotente se revela un tiempo, en el que, a no ser que como
pusilanime y desidioso quisiera disimular, puedo servir contra los enemigos de la fe
cristiana al Serior Jesucristo, por quien los reyes reinan, para honory gloria de su nombre.
La puerta esta abierta y el camino expedito. La paz nos ha sido devuelta en nuestro reino;
discordia y profundas enemistades entre los moros, sectas y rifias de nuevo originadas.
Cristo, Dios y hombre, de nuestra parte; de parte de los moros, el infiel y condenado
apostata Mahoma. jQué falta? Te ruego, clementisima madre, de la [que], después de
Dios, tengo todo lo que poseo, que os agrade que declare la guerra a los moros.

Dicho lo cual, el rey, cuyo corazon habia encendido e inflamado el Espiritu del Sefior
[Sal. 72, 21], guardd silencio. Todos los varones que estaban presentes se quedaron
boquiabiertos a causa del gozo excesivo y casi todos lloraron viendo la animosidad y el
generoso proposito del rey (cap. 43).3%°

Atonitos y boquiabiertos los presentes no sabian como reaccionar ante aquel
torrente de palabras de desafio a su madre que nunca habian oido en boca del rey. Es

329 Probablemente no nos hallamos ante una reproduccién verbatim del discurso, aunque, dada la

personalidad del autor (acostumbrado al dictado), tampoco deberia sorprendernos que en lo esencial esas
fuesen las palabras pronunciadas. Segtin B.F. Reilly, no habria que excluir la posibilidad de que todo el
pasaje sea un préstamo tomado de otra fuente («Bishop Lucas of Tuy and the Latin Chonicle Tradition
in Iberia», The Catholic Historical Review, 93.1, October 2007, p. 783); pero esta opinion hoy se
considera poco probable.



196 H. Salvador Martinez

muy significativo que Fernando, en palabras del cronista, se dirija directamente a su
madre delante de los consejeros y representantes del reino para obtener la licencia de
ella e iniciar su vida de cruzado, como si estuviese poniéndolos por testigos, y, que,
ademas, lo haga usando la palabra genitrix («Karissima genitrix», «Clementissima
genitrix») en lugar del mas tierno y afectuoso mater (madre, en la traduccion).
Genitrix (engendradora) tiene un significado mas fisico-biologico, como si el
cronista quisiera indicar de forma mas tajante el deseo de Fernando de cortar el
cordon umbilical que todavia le unia a su madre.

Las lagrimas de alegria de los presentes se entienden si tenemos en cuenta la
situacién politica en al-Andalus que describimos mas arriba. Todos los nobles
guerreros alli presentes, que estaban deseosos de aprovechar las circunstancias
favorables del momento para continuar la reconquista iniciada en las Navas de
Tolosa, sabian que la reina era mas bien favorable a treguas y pactos antes que a la
confrontacion armada.

También dofia Berenguela debid quedarse tan pasmada como los demas
cortesanos al oir a su hijo que con inesperada firmeza expresaba unas ideas contrarias
a lo que ella le habia inculcado siempre y que, como madre, habia temido. Su nifio
era ya un hombre, joven de 23 afos, pero casado y con hijos; con aquel discurso
estaba indicando que deseaba salir de la excesiva proteccion materna. Las palabras
que el cronista pone en boca del joven rey son un auténtico reflejo del estado de
compenetracion entre madre e hijo.

Detras de la evidente reconstruccion retorica del discurso de don Fernando,
compuesta por su ilustrado canciller, se hallaban realidades mucho mas tangibles,
como era la solicitud de ayuda por parte del rey de Baeza y acaso otros. No fue, pues,
una reaccion tan espontanea o una inspiracion divina, como quiere hacernos creer el
entusiasmado cronista, aunque también de esto debié haber algo, dada la educacion
profundamente religiosa y el caracter sumiso de don Fernando, sino que el rey, acaso
presionado por algunos de sus consejeros, entre los que cabe incluir al mismo
canciller, reacciond en respuesta a toda una serie de informes y solicitudes de
intervencion que, como hemos visto, le estaban llegando por todos lados y que
evidentemente el canciller conocia. Las solicitudes de ayuda y un profundo deseo de
seguir el camino de su abuelo materno y de su padre, que en aquel momento se
hallaba comprometido en campaias contra los musulmanes, junto con un verdadero
espiritu de cruzado, fue sin duda lo que le llevo a aquel inesperado pronunciamiento.

Si, como deciamos, Fernando se dirigié a su madre en lugar de hacerlo a la
asamblea del reino era porque sabia que solo ella, como «duefia propietaria del reino
por derecho», tenia la iltima palabra en las grandes decisiones y porque, como madre



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 197

solicita de la salud de su hijo, podia poner algin reparo a aquella generosa explosion
de entregarse a la causa cristiana por excelencia, pidiéndole, sin intencion alguna de
disuadirle que, antes de lanzarse a aquella peligrosa aventura, consultase a los
subditos del reino.

Ante la presencia de todos aquellos nobles, dofia Berenguela se levantd de su
escafio y, con la dulzura de la madre mas carifiosa, respondio a las palabras de su hijo:

La noble reina, viendo el corazén de su hijo inflamado y encendido por tan noble deseo,
le habld, como era su costumbre, con breves palabras:

Hijo querido, mi gloria y mi gozo vos sdis; siempre de corazon deseé y, cuando pude,
procuré vuestra felicidad y bienandanza. Estdn presentes vuestros vasallos, la corte esta
reunida. Que ellos nos aconsejen como es su deber y seguid en esto su consejo (cap. 44).

Los cronistas rara vez reproducen literalmente las palabras de Berenguela; pero
en este caso la escena fue tan excepcional y conmovedora que don Juan de Osma se
siente obligado a hacerlo, como antes lo habia hecho con las de Fernando. Dofia
Berenguela estaba acostumbrada a intervenir en las asambleas del reino
practicamente desde que andaba en pafiales, como fue aquella de San Esteban de
Gormaz en que fue proclamada heredera del trono de Castilla; pero habia participado
también en otras en que su autoridad habia sido desafiada y la confrontacion habia
tenido tonos més asperos, como la de Valladolid, donde planto cara a don Alvaro de
Lara. En esta Curia del reino la gran sorpresa habia sido la nota de independencia del
discurso de su hijo en la que ella detectaria un cierto tono de rebeldia que, en un hijo
siempre tan sumiso, la habia dejado en la incertidumbre.

Esto no impidié que en su respuesta dofia Berenguela hiciese uso de un tono
afectivo e intimista que pudiera, una vez mas, parecer una elaboracion literaria del
cronista; pero, si tenemos en cuenta que ese era su temperamento y su actitud hacia
el hijo primogénito, don Fernando, no debe sorprendernos de que no reparase en
manifestaciones afectivas y gestos dramaticos verdaderamente inauditos e
incompatibles con el decoro de una persona de aquella alcurnia; tampoco podemos
excluir que Berenguela reaccionase con esas expresiones tipicas de una madre que
realmente teme por la integridad fisica de su hijo al iniciar aquella empresa que a ella
le causaba profunda desazon, como nos dice su nieto, Alfonso X:

Et la noble reyna donna Berenguela, su madre del rey don Fernando, con amor et con
bien querencia dese su fijo, queriéndol estorvar de yr vengar los tuertos que los moros
le fazien, fizol consagrar a Dios, asi commo diz la estoria, los comiengos de su cavalleria,



198 H. Salvador Martinez

et alongar por mas tiempo las treguas que €l avie puestas con los alaraves, et non le

dexava mover pora alld.>>°

Las frases en cursiva no dejan lugar a duda alguna: dofia Berenguela, segin
Alfonso X, hubiese preferido mantener las treguas antes que romperlas, iniciando una
nueva campafia que ponia en peligro la vida de su hijo; pero ante el deseo de éste
expresado en la Curia, como buena madre, aceptd la peticion y se puso
incondicionalmente a su lado, ayudandole a llevarla a cabo. La posicion de Alfonso
X parece estar en conflicto con la de su fuente, don Rodrigo Jiménez de Rada, el cual,
como se dijo, no asistio a la reunion de la Curia del rey en Muiid, pero atribuye la
iniciativa de iniciar la campafa antimusulmana al rey, deseoso de ofrecer al Sefior las
primicias de su vida militar contra el parecer de su madre, que hubiese preferido
mantenerlo alejado de los enfrentamientos: «Pero ante el deseo de la madre del rey,
la noble reina Berenguela, de mantenerio alejado de las afrentas de los cristianos,
quiso ofrecer al Sefior las primicias de su vida militar y se neg6 a prolongar por mas
tiempo la tregua con los arabesy. (De rebus, IX, XII).

No se sabe lo que don Rodrigo quiere insinuar con la frase: su madre queria
«mantenerlo alejado de las afrentas de los cristianos» (volens eum a Christianorum
iniuris alienum), pero es muy probable que la decision de romper las treguas y dar
inicio a la campafia contra el Islam respondiese al hecho de que entre la nobleza
guerrera y las Ordenes militares empezaba a mostrarse una cierta insatisfaccion ante
la paralisis de la reconquista y el hecho de que la oportunidad de recuperar las tierras
bajo el Islam se les estaba escapando de las manos por culpa de la actitud pacifista de
su madre. El texto de don Rodrigo, sin embargo, no todos lo han entendido de la
misma manera; ya Florez, basandose en €l, sostuvo que la promotora de la guerra
habia sido su madre:

Grande en la paz, grande en la guerra, y mayor de lo que algunos la han querido hacer,
atreviéndose a decir, que por amor de madre pretendi6 impedir al hijo el salir a campafia:
siendo asi, que el arzobispo de Toledo, que se hall6 en la primera expedicion, confiesa
lo contrario, diciendo, que la noble Reyna (asi la nombra, como heredera del espiritu del
padre intitulado e/ Noble) queriendo consagrar a Dios las primicias de las armas de su
hijo, no permiti6 alargar treguas con los Moros, y juntando el ejército, le envio a talar la
tierra de los enemigos.**!

30 PCG, 11, cap.1036, p. 720. La frase asi commo diz la estoria es una referencia a la fuente de su

relato, el De rebus Hispaniae (loc. cit.).
31 Reynas cathdlicas, 1, pp. 443-444.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 199

Sea cual fuere el sentido de la frase de don Rodrigo, el hecho fue que, tras la
breve intervencion de la reina, Fernando, por voluntad de los magnates alli presentes,
se ausento de la sala durante algiin tiempo mientras ellos se quedaron reunidos con
la reina para deliberar la propuesta de su hijo. Por unanimidad se acordé que el rey
hiciese la guerra contra los musulmanes. «Cuando el rey -sigue diciéndonos el
cronista- conocio la voluntad de su madre y oy06 la respuesta de los magnates, se
alegro en el Sefior mas de lo que podia creerse» (44). Es decir, fue el parecer favorable
de su madre lo que llevé a Fernando a lanzar la campana:

Y sin pérdida de tiempo el comendador de Uclés fue enviado al arzobispo de Toledo y
al maestro de Calatrava, que estaban en Trasierra, para que, inmediatamente y sin
excusas, se presentaran ante el rey personalmente en Carrion, donde queria celebrar unas
Cortes sobre este hecho. Al principio, pues, del mes de julio, el rey entré en Carrion,
donde con su noble madre, con el arzobispo toledano y el obispo burgalés y todos los
magnates del reino, reunidos en consejo, se determiné declarar la guerra a los sarracenos.
Ordeno, pues, el rey a todos los magnates y a los otros vasallos suyos y a los Maestros
de las Ordenes que, al principio del siguiente septiembre, fueran todos a Toledo,
preparados para entrar con €l en tierra de sarracenos. El rey, por su parte, como leén
rugiente y como cumpliendo un voto, pasando por Extremadura, entré en Toledo
alrededor de la fiesta de la Asuncion de Santa Maria (cap. 44).

Una vez mas, la documentacion, por haber sido redactada por la misma mano
que la Chronica, confirma los hechos narrados por ésta. En el mes de junio de 1224,
don Rodrigo se hallaba en Brihuega, despachando asuntos con el Maestre de la Orden
de Santiago.** Debe haber sido una visita reldmpago, probablemente entre el 16 y el
30 de junio, cuando no se conocen diplomas de Fernando III, porque en el diploma
del 30 junio ya vuelve a comparecer don Rodrigo. Esto indicaria que las Cortes de
Carrion tuvieron lugar a partir de esta fecha, si es verdad que don Rodrigo estuvo
presente; y por lo que se refiere al Maestre de Calatrava, sabemos que se hallaba en
Zaragoza, obteniendo de Jaime I la confirmacién de Alcafiiz.*** Los Maestros de las
Ordenes militares, que jugaron un papel tan importante durante el reinado de
Fernando III, eran en aquel momento: de la de Calatrava, Gonzalo Yanez (1218-
1238); de la de Santiago, Fernando Pérez (1224-1225); y de la de Alcantara, Diego
Sanchez (1219-1227).

332 Se trataba de Pedro Gonzalez, comandante de Uclés, el cual era el segundo en el mando en la Orden
de Santiago (AHN, Uclés, doc. 100).

333 El Maestro de la Orden de Calatrava era Gonzalo Yafiez. Cft. J. Caruana, La Orden de Calatrava
en Alcaiiiz, Teruel, 1952, p. 155.



7

FERNANDO, MILES CHRISTI.
SOLDADO DE CRISTO

El proceso que llevo a la decision definitiva sobre la Reconquista tuvo lugar bajo el
reinado de Fernando III y, segun don Juan de Osma, se inici6 con la declaracion de
guerra que el rey y las Cortes de Carrion acordaron en julio de 1224.>** Fue durante
estas cortes cuando, segin algunos estudiosos, Fernando habria hecho el voto de
cruzado, como parece insinuar el texto de don Juan con la expresion quasi voti
compos («y como cumpliendo un voto»); en la documentacion, sin embargo, no
consta que durante las Cortes de Carrion Fernando, Berenguela, o alguno de los
participantes hiciesen el voto de cruzados o tomasen las insignias, como era
costumbre. Tanto Charlo Brea en su traduccion (p. 75), como J. F. O’Callaghan en la
traduccion inglesa (p. 90), sostienen que fue en estas Cortes de Carrion cuando
Fernando hizo el voto de cruzado. Personalmente, creo que la frase quasi voti compos
(expresion tomada de Horacio, Ars poetica, 76) no alude a la emision de un voto
religioso, sino al hecho de sentirse satisfecho de haber conseguido lo que deseaba,
es decir, la aprobacion de las Cortes para dar inicio a su campafia: «Cuando el rey
conocid la voluntad de su madre y oy0 la respuesta de los magnates, se alegré en el
Sefior mas de lo que pudiera creerse» («exultavit in Domino ultra quam credi potest»
-cap. 44-). En este mismo sentido habia sido usada la expresion por el cronista
anteriormente, al hablar, por ejemplo, de como los delegados de Castilla «cumplieron
con su misiony (voti compos), trayendo sana e incolume a Beatriz a Castilla (cap. 40).
Por otro lado, don Juan no dio a Fernando III el titulo de «soldado de Cristoy» (miles
Christi) hasta después de la conquista de Cordoba, lo cual quiere decir que la

expresion aqui probablemente tiene otro significado.’*’

34 Cft. CLRC, cap. 44. La fecha exacta de estas Cortes se desconoce; no se conserva ningtin diploma

fechado en Carrion durante el mes de julio de 1224; aunque debieron tener lugar en la primera quincena
del mes, ya que el 16 de julio la corte estaba ya en Palencia. Entre esta fecha y el diploma del 27 de marzo
de 1225 no se conocen mas que dos documentos privados de Fernando III, ambos fechados en Burgos el
18 de marzo de 1225 (Fernando III, 11, nn. 201 y 202). El diploma siguiente es del 27 de marzo de 1225,
emanado en su retiro favorito, Mufld, y contiene una gran noticia, el nacimiento de un tercer hijo: el
infante don Fernando («... Ego rex Fredenandus, regnans in Castella et Toleto, una cum uxore mea
Beatrice regina et cum filiis meis Alfonso, Frederico et Ferrando, ex assensu et beneplacito domine
Berengarie regine, genitricis mee...», ib., n. 203), pero no se hace mencion alguna de las Cortes de
Carrion.

35 CLRC, cap. 70.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 201

Sea lo que fuere del voto de cruzado, lo que si esta claro es que la iniciativa de
la campafia contra los musulmanes, por lo menos desde la perspectiva del rey y la
corte, fue tomada sobre la base de las realidades del momento, es decir, aprovechando
el estado de desconcierto general entre los almohades de al-Andalus. En Roma,
Honorio III no se pronuncié sobre el lanzamiento de la campafa hasta que no le
llegaron noticias de los buenos resultados y se convencio de que la guerra iba en serio
y de que en la mente del joven rey de Castilla no habia vuelta atras.**

Concluidas las Cortes, Fernando se desplazé a la Extremadura y Transierra para
preparar su ejéreito. El 16 de julio estaba todavia en Palencia, pero para la fiesta de
la Asuncion (15 de agosto) la corte al completo, incluyendo a la reina Beatriz y a
dofia Berenguela, ya habia entrado en Toledo, donde fueron llegando también las
fuerzas de los demas participantes. Cerca de la fiesta de San Miguel Arcangel (29 de
septiembre de 1224), llegaron de Castilla, ademas de las milicias del rey, las de las
Ordenes militares, de los magnates y del arzobispo de Toledo, junto con las de
muchos concejos, entre las que destacaban las de Avila y Huete. Pasada la fiesta de
San Miguel, dice el cronista, todas estas fuerzas:

... levantaron sus campamentos contra los moros. Pasaron el Puerto de Muradal y
tomaron el camino hacia la villa de Quesada. Cuando llegaron a la villa, la invadieron al
momento, y, encontrandola llena de riquezas, la expoliaron de todos los bienes; tiraron
sus muros al suelo y se llevaron cautivos a hombres y mujeres, a mayores y lactantes.
Tanta multitud de hombres se encontrd cuanta apenas se podia creer ... [la villa la] dejo
casi completamente desolada, volviendo a su tierra, puesto que se acercaba el invierno
(cap. 44 y 46).

El inicio de las hostilidades contra los musulmanes fue, pues, una decision muy
ponderada, atacando impensadamente una plaza fuerte como Quesada, a unos 35 km
al sureste de Ubeda, que se hallaba rodeada de enclaves musulmanes por los cuatro
costados. La conquista no fue definitiva, ya que los musulmanes volveran a tomarla
en breve, pero fue una buena experiencia para el novel cruzado. La estrategia de esta
primera campafia de Fernando III era continuar atacando donde lo habia dejado su
abuelo en 1212, con la intencion de abrir una cufia de norte a sur, marchando en linea
recta de Toledo en direccion a Alarcos y las Navas de Tolosa para atacar la frontera
del reino de Jaén hasta conseguir llegar, a través del reino de Granada, al

336 Honorio III habia concedido anteriormente las indulgencias de la cruzada a todo el que fuese a

luchar contra los musulmanes en Espafia (D. Mansilla Reoyo Honorio III, mim. 209; y J.F. O’Callaghan,
Reconquest and Crusade, p. 80, y 82-83), pero no lo hizo especificamente a favor de la empresa de
Fernando I1I hasta después de que ya estaba en curso.



202 H. Salvador Martinez

Mediterraneo, cortando al-Andalus en dos mitades: al este los reinos de Valencia y
Murcia y al oeste las tierras de los grandes reinos almohades: Cordoba, Sevilla,
Mérida y Badajoz. Este corte de al-Andalus en dos mitades le facilitaria la division
del imperio almohade; pero sera la alianza con el rey de Baeza lo que le llevara al
objetivo final. Como ya en la época de su abuelo, la tactica politica empleada por
Fernando I1I en sus relaciones y pactos fue apoyar a un rey para lanzarlo contra otro
y al final hacerse con ambos.

Antes de proceder a narrar la nueva campafia de 1225, don Juan, en el cap. 45
de su Chronica, describe el retroscena politico que llevoé a Fernando a volver al
frente, consciente de la gran discordia entre los jefes de al-Andalus que describimos
mas arriba. Como resultado de las nuevas realidades, «el rey de Baeza por este tiempo
era aliado de nuestro rey. Pues expulsado de su reino, a saber, de Jaén y de Ubeda y
de otras villas que pertenecian a aquel reino, residia en Baeza, pues solo ella le habia
quedado» (cap. 45). Por su parte, «el rey de Valencia, hermano del rey de Baeza,
envid a nuestro rey unos importantes mensajeros suplicandole que le permitiera venir
junto a él, pues queria verlo y deseaba servirle de cualquier maneray.

Con este preambulo da paso a narrar la nueva campana:

Al afio siguiente, en la era de 1263 [afio 1225], nuestro rey volvio a Castilla y después
de distribuir generosamente la soldada a los suyos y reunir un gran y fuerte ejército,
alrededor de la fiesta de San Juan [25 de junio], en el tiempo en que suelen los reyes salir
al combate [2 Rey. 11, 1], paso con rapidez el Puerto del Muradal. Le sali6 alli al
encuentro el rey de Baeza y se hizo vasallo suyo, ¢l en persona y sus hijos, y se le uni6
de forma inseparable y hasta la muerte (cap. 46).

Muhammad Abdala el-Bayasi (el baezano) tenia buenas razones para
someterse a Fernando y unirse a las tropas castellanas, tras haber sido privado de
Jaén, Cordoba, Ubeda y otras villas.>*” El baezano necesitaba urgentemente el
apoyo de Fernando para mantenerse en el trono, por lo cual, para convencer al rey
castellano de su sinceridad, firmoé con ¢l un pacto de alianza entregandole a su hijo
menor «para que viniera con €l al reino de Castilla y confiara mas plenamente en
el rey de Baeza» (cap. 46).%%*

37 Cfr. J. Gonzalez, Fernando I, 1, pp. 289-291; D.W. Lomax, The Reconquest of Spain, pp. 137-
139; H. Kennedy, Muslim Spain and Portugal, p. 262.

38 Este hijo del rey de Baeza, que paso a la corte de Castilla bajo la supervision de dofia Berenguela,
se convirtio al cristianismo, siendo bautizado con el nombre de Fernando y particip6 luego en la conquista
de Sevilla, recibiendo en el repartimiento el machar de Azohiri y diez yugadas de tierra. A su muerte fue
enterrado en la catedral sevillana y, cuando se construy6 la nueva, sus restos se trasladaron a la capilla de
San Pablo, segtin informa Argote de Molina, Nobleza de Andalucia, pp. 141-142. Tanto la CLRC como



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 203

Ademas de Quesada, el ejército cristiano, reforzado por tropas de el-Bayasi,
tomo otros seis castillos y siguié conquistando y devastando por la cuenca del
Guadalquivir pasando al reino de Jaén, donde también destruyeron varias
fortificaciones y razziaron la tierra llevandose numerosos cautivos de ambos sexos.
Los Anales toledanos II hablan de 1.500 muertos durante la campafia y de gran
multitud de cautivos que se reparticron entre los jefes del ejército. Los
expedicionarios regresaron a Toledo, segun los Anales, por la fiesta de San Martin
(11 de noviembre), es decir, a finales de otofio de 1225, cuando se acercaba el
invierno, como dice Don Rodrigo®® y confirma la CLRC (cap. 46). En Toledo se
reunio con su esposa y su madre que, ansiosas, esperaban el resultado de la campana.
El gozo de verlo sano y salvo, acompafiado de sus hombres y de un gran botin, debid
ser inmenso para dofia Berenguela.

Antes de regresar a Burgos, Fernando recibi6 una solemne embajada del sayyid
de Valencia, Alcira, Jativa y Denia, Abli Zayd ben Muhammad ben Abi Hafs,
hermano menor del rey de Baeza quien, como éste, se habia también negado a aceptar
la autoridad del califa almohade al-Adil, pidiéndole una entrevista en Moya, cerca de
la frontera valenciana, pues queria ser su vasallo y ponerse bajo su proteccion.>*
Fernando accedio a la demanda: «Vino, pues, Aceit [Abli Zayd] de Valencia junto a
nuestro rey a la villa de Moya y alli mismo se hizo su vasallo, viéndolo todos los que
estaban presentes, y beso su mano y se firmo entre ellos un pacto, que posteriormente
el propio Aceit de Valencia, como vil apéstata, rompid sin causa justa» (cap. 46).**!

La ultima frase del cronista esconde el verdadero motivo por el que el
valenciano rompio el pacto con Fernando; rotura que, sin duda, tuvo que ver con la
intervencion del rey de Aragén el cual, al enterarse del vasallaje del sefior de Valencia
a Fernando III, temiendo perder su zona de influencia, invadio las tierras de Abl
Zayd. Para evitar la ocupacion aragonesa y con toda probabilidad la pérdida del
poder, el sayyid valenciano firmé también una tregua con Jaime I, prometiendo

don Rodrigo desconocen esta conversion. Cfr. J. Gonzalez, Fernando I11, 1, p. 294; D.W. Lomax, op.cit.,
p- 137; H. Kennedy, op.cit, p. 262.

339 “Elrey, una vez conquistada Quesada, como he dicho, se dirigi6 a tierras de Jaén siguiendo el curso
del Betis, el gran rio [Guadalquivir, en arabe], y luego de arrasar algunas fortalezas, regresé a su tierra
porque ya se acercaba el invierno” (De rebus Hispaniae, 9, 12, pp. 343-344).

340 Moya se encuentra a unos 80 km al este de Cuenca.

341 Este encuentro y pacto de amistad fue recordado por el canciller Juan de Osma en varios
diplomas de la corte de Castilla: «Facta cartula apud era MCCLXIII, apud Munno, XXVII die Marcii,
anno regni mei octavo, eo videlicet anno quo rex Valencie, veniens ad Moyam cum aliis prepotentibus
terre sue mauris, devenit vassallus meus et osculatus est manus measy (Fernando 111, 11, n. 203, p.
245; otro diploma con colofon semejante es el n. 205, p. 247). Don Rodrigo, sin embargo, no menciona
este pacto.



204 H. Salvador Martinez

pagarle parias.*** Esto llevo a la congelacion temporal de las relaciones con el rey de
Castilla, desapareciendo de los diplomas la datacion por el afio de vasallaje del «vil
apostata», Abl Zayd.

De todas formas, concluido el pacto de amistad y vasallaje con el sefior de
Valencia, Fernando regreso a Burgos donde lo hallamos el 18 de marzo de 1225 y de
alli a Mufi6 (27 de marzo) donde extendi6 el mencionado diploma en el que aparece
por primera vez su hijo recién nacido, el infante don Fernando (supra nota 334). El
23 de mayo, se encontraba la corte al completo de nuevo en Toledo preparando una
nueva campafia que tuvo como resultado la conquista de Anddjar y Martos.

Entre finales de mayo-mediados de junio de 1225, Fernando IlI, alentado por
las victorias del afo anterior, volvid a pasar el puerto de Despefiaperros a la cabeza
de un poderoso ejército. El acuerdo entre Fernando y el-Bayasi, conocido como
Pacto de las Navas,** tuvo como resultado la promesa por parte del rey de Baeza de
la entrega de Martos, Andujar, Jaén y de los castillos que prefiriese entre aquellos que
conquistasen juntos. Después, prosiguieron hacia Jaén:

Acercandose a la noble y habitada ciudad de Jaén, la asediaron y expugnaron durante
muchos dias, y tuvieron cercados a todos los que estaban en la villa, devastando huertos,
viflas, arboles y mieses. La faz de aquella noble ciudad, floreciente y vigorosa, se
ennegrecio como el carbon [Tre., 4, 8]; la tierra se marchitd y los campos languidecieron:
cay0, cayo su gloria primera [/ Sam. 4, 21].3* Pero viendo el rey y los que con él estaban
que no podrian tomarla por la fuerza, ya que era fortisima y muy defendida por la
naturaleza y el ingenio, levantaron de alli los campamentos hacia otras villas, a saber,
Priego y Loja, a las que tomaron por la fuerza, las expoliaron de todos los bienes,
mataron a muchos miles de moros e hicieron muchos cautivos. Y asi dirigieron sus
campamentos hacia la nobilisima ciudad de Granada (cap. 46).

Priego de Cérdoba (Coérdoba) y Loja (Granada) estan ya muy cerca de la costa
mediterranea en linea con la estrategia fernandina de la que hablamos mas arriba.
Priego, dice el cronista, era «una villa fuerte, e abondada e rica, e muy sano lugar e
de muy buenas aguas, e poblada, muy bien entorreada e de fuerte alcagar», la
combatieron entrando al asalto, matando a la mayor parte de los habitantes, con
excepcion de los que se habian refugiado en el fortisimo alcazar. Después lo

342 Cronica de Jaume I, ed. J.M. de Casacuberta y A. Bagiie, 9 vols., Barcelona, Barcino, 1926-1962,
I, pp. 62y 64.

343 El acuerdo tuvo lugar en las Navas de Tolosa en junio de 1225. E1 Avomahomat del cronista es,
como ya dijimos, Muhammad Abdala el-Bayasi, rey de Baeza, sobrino-nieto del califa Abd el-Wahid
ben Yusuf ben Abd el-Mumen (1223-1224), que, como se dijo, fue degollado por rivales de palacio.

344 Charlo Brea cita también la referencia a Rabano Mauro, Enarrationes in Epistolas B. Pauli, 13.11
(en PL, 112, col. 225B).



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 205

saquearon todo, llevandose un rico botin, ya que Priego era residencia de nobles y
ricos almohades. Para conquistar la alcazaba el rey de Baeza tuvo que llegar a un
pacto con los sitiados que, para conseguir la libertad, tuvieron que pagar 80.000
maravedis de plata a don Fernando, el cual aprobd el acuerdo. Loja fue también
tomada por la fuerza de las armas después de haberle sido ofrecida repetidamente la
libertad si se sometia y haberla rechazado. Las tropas de Fernando y del rey de Baeza
hicieron una enorme matanza y arrasaron la ciudad, llevandose un gran botin en
riquezas y cautivos.

Tras estas acciones, al-Andalus entero temblo ante la ferocidad y las atrocidades
de un rey cristiano que, aunque estuviesen dentro de las implacables normas de la
guerra de la época, causaron el panico por doquier. Alhama de Granada, ya a menos
de 50 km de la costa, fue abandona por sus habitantes aterrorizados, antes de que
llegasen los guerreros cristianos: «Encontraron cierta villa, escribe don Juan, grande
y fuerte pero desprovista de hombres por temor al rey y a su ejéreito, en la que
encontraron mucha provision de viveres y algunas otras cosas. Al salir de alli, la
dejaron casi completamente desolada» (cap.46).>%

Finalmente, «se acercaron a la ciudad de Granada, pero no infirieron muchos
males a la ciudad, pues considerando que las vituallas eran deficientes, determinaron
volver por otro camino a tierra de cristianos; desolaron, sin embargo, todo el
territorio» (cap. 46). En Granada, sabemos por otras fuentes que los habitantes
prometieron que su gobernador se haria vasallo del rey de Castilla y que pondrian en
libertad los 1.300 cautivos cristianos que tenian si se alejaba sin hacer dafios a su
huerta. Fernando acept6 la propuesta y se alejo hacia Jaén por la via de Mengibar,
fortaleza que también fue asaltada. Alli despidio a sus milicias, tras haberles pagado,
y él se quedo solo con los barones y los caudillos de las Ordenes militares, mientras
que el rey de Baeza le entregaba los castillos de Martos y Andtjar y los derechos a
Jaén, cuando se conquistase.>*

Antes de regresar a Toledo para pasar el invierno, encomend6 los territorios
conquistados al Maestre de Calatrava:

345 Sabemos por don Rodrigo el nombre de esta desafortunada villa, Alhama de Granada, donde:

... arrasé el lugar con el mismo sistema tras apresar y pasar a cuchillo a sus habitantes. A continuacion
volvio a su tierra con su ejéreito. En esta expedicion no tomo parte el arzobispo Rodrigo de Toledo,
que habia quedado en Guadalajara, victima de una subida de la fiebre, de cuyo riesgo escapd con
dificultad; pero mando con el ejéreito a su capellan, el venerable Obispo Domingo de Plasencia, para
que le sustituyera en sus obligaciones en el ejército” (De rebus, IX, XII).

Don Rodrigo se ocupa de estas primeras campaiias en el mencionado cap. XII del libro IX de su
De rebus Hispaniae, pero es un texto tan deslavazado que no sirve de mucho para reconstruir la
cronologia y el orden de los acontecimientos tal vez, como ¢l mismo dice, porque no estuvo presente (De
rebus, p. 345).

346



206 H. Salvador Martinez

Permaneci6 ademas por aquel tiempo en aquella frontera el maestre y los hermanos de
Calatrava y el comendador y los hermanos de Uclés y otros vicarios nobles, todos los
cuales inferian mucho dafio a los sarracenos junto con el rey de Baeza, al cual se unian
ya muchos soldados, que son llamados alarabes.>*” Y con las cosas asi dispuestas,
concluye don Juan de Osma, nuestro rey con gozo y gran gloria volvié a Toledo [5 de
septiembre] junto a su madre y esposa, que entonces vivian allb» (cap. 47).348

Pocos dias después de haber regresado a Toledo de la campaiia del sur, el rey se
puso de nuevo en camino, acompafiado de toda su familia y de la corte.**® E1 22 de
febrero de 1226 hizo un espléndido regalo de la villa de Higueruela (en el término de
Alarcos) a don Garcia Fernandez de Villamayor, mayordomo de su madre, por los
servicios extraordinarios que le habia prestado y seguia prestando a él y a su madre.**°
Su actividad en los dos frentes era verdaderamente frenética e imparable.

Mientras Fernando se encontraba en el norte, sus representantes en el sur, con el
apoyo del rey de Baeza, siguieron atacando villas y castillos en preparacion del asalto
final que tenian planificado:

El maestre [de Calatrava] con sus hermanos y el comendador [de Uclés] y sus hermanos,
Alvar Pérez y Rodrigo Ruiz con sus soldados descendieron hacia las tierras hispalenses
y se enfrentaron alli con el ejéreito del rey de Sevilla, que reinaba alli en nombre del
Almiramamolin, y los vencieron e hicieron huir del campo dejando muchos moros
351 Entonces casi todas las villas y castillos, que hay entre Cordoba
y Sevilla, se volvieron al rey de Baeza y lo aceptaron como sefior. Por ultimo, Cordoba,

muertos en la batalla.

347
348

Probablemente quiere decir almogdvares, que eran soldados de a pie, dotados de armas ligeras.
Las cursivas son mias. Segun algunas cronicas, Fernando habria hecho su entrada en Toledo a
finales del verano con un gran botin y mas 17.000 cautivos (Chronicon de Carderia, en E. Florez, Esparia
sagrada, vol. 23, Madrid, 1767, pp. 373-374), cifra evidentemente exagerada. Un diploma del 5 de
septiembre, expedido en Toledo, confirma su regreso de la campaiia y el vasallaje de el-Bayasi: «Facta
carta apud Toletum, quinto die Septembris, era MCCLX tercia, anno regni mei nono, eo videlicet anno
[1226] quo Aven Mahomat, rex Baecie, devenit vassallus meus et osculatus est manus meas» (J.
Gonzalez, Fernando I11, 11, n. 206, pp. 248-250). Sobre estas conquistas, cfr. D. Lomax, The Reconquest
of Spain, pp. 137-138.

349 Elitinerario lo hallamos bien consignado en los diplomas del canciller (Cfr. J. Gonzélez, Fernando
11,11, nn. 207, 208, 209, 210, 211, 212, 213). En todos estos diplomas aparece la datacion por el afio en
que el-Bayasi se hizo su vasallo. En el de Toledo del 27 de abril se anaden algunos detalles nuevos, como
la conquista de Salvatierra: «Facta carta apud Toletum, XXVII die Aprilis, era MCCLX quarta, anno
regni mei nono, eo videlicet anno quo rex Baecie apud Navas de Tolosa, devenit vassallus meus et
osculatus est manus meas, et Salvaterram et Borialamer de manibus sarracenorum liberata cultui
reddidi christiano» (ib., p. 257).

330 J. Gonzélez, Fernando I, 11, n. 210, pp. 254-255.

351 Al-Miramamolin era el califa al-*Adil, hermano del Abi-I-Ula, gobernador de Sevilla. La batalla
a que se refiere el cronista tuvo lugar en Aznalcazar, a unos 30 km al suroeste de Sevilla.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 207

noble y populosa ciudad, lo recibié como rey y se sometié a su dominio, después de
capturar y poner en cadenas a su propio rey, hermano del rey de Sevilla (cap. 47).

En otofio de aquel mismo afio, hacia la fiesta de Todos los Santos (1 de
noviembre), Fernando decidi6 volver a la frontera, no tanto con el animo de
conquistar nuevas tierras, cuanto con el de visitar al maestre de Calatrava, don
Gonzalo Yafez, y a los demas caudillos cristianos que habia dejado en los castillos
conquistados la primavera anterior. Era la estacion mas dura del afio para emprender
una incursion; pero el cronista insiste, una y otra vez, que era el Espiritu del Sefior el
que empujaba al rey, sin importarle las condiciones climaticas adversas:

El rey, por su parte, teniendo el firme e irrevocable proposito de destruir aquella gente
maldita, como quien estaba tocado por el Espiritu de Dios, alrededor de la festividad de
Todos los Santos, quiso volverse a aquellas tierras para visitar y consolar al maestre de
Calatravay a los otros que habia dejado en la frontera. A este deseo se oponian casi todos
los magnates y consejeros, no porque quisieran entorpecer por dejadez y desidia, sino
temiendo la aspereza del tiempo invernal y la inundacion de las aguas, ya que ello podia
ser perjudicial al proposito del rey para el siguiente verano, puesto que por la parquedad
de soldados y de otros hombres se temia que no se podria dafiar a los moros y podria
haber peligro para €l y los suyos. Pero el rey, en quien habia irrumpido el Espiritu del
Sefior, [Jud. 14, 6], guiado por un consejo mas saludable, como del Espiritu del Sefior,
dados de lado, por no decir despreciados los pareceres y consejos de todos, salid
rapidamente de Toledo y se dirigi6 a aquellas tierras (cap. 48).

Seglin don Juan, la idea de la inspiracion divina, el «Espiritu de Dios», el
«Espiritu del Sefior», era la causa motriz que empujaba al rey Fernando a luchar
contra los enemigos de la cruz, aunque tuviese que ir contra su propia vida y el parecer
de sus consejeros, que le aconsejaban prudencia. No creo que el cronista se
propusiese escribir la hagiografia del futuro San Fernando, pero sus palabras han
servido para que los futuros biografos lo hiciesen. No cabe duda de que en sus
palabras, y sobre todo en sus acciones, lo que empujaba a Fernando era su idea de
cruzada por la fe de Jesucristo. Sus acciones y las de sus guerreros, sin embargo,
sefialan otra calidad de comportamiento mucho menos conforme con el espiritu
cristiano que, ni siquiera su madre, hubiese aprobado.

Aunque contrarios a la decision del rey, sus consejeros le acompafiaron en la
nueva salida. Entre ellos se hallaban don Lope Diaz, don Gonzalo Ruiz, don Alfonso
Téllez, don Guillén Pérez de Guzmén y don Garcia Fernandez de Villamayor, el
inseparable mayordomo de dofa Berenguela, y otros nobles y ricos hombres, es decir,
todos los que contaban en la corte, indicio claro de que, a pesar de que fuesen contrarios,



208 H. Salvador Martinez

su fidelidad les imponia seguir al rey en aquella mision que sin duda revestia gran
significado politico, visto que sus aliados habian llegado a las puertas de Sevilla.

En la mente del caudillo cristiano quedaba siempre la duda y la incertidumbre
sobre la fidelidad de su gran aliado y protegido, el rey de Baeza. La reciente experiencia
con su hermano no dejaria de crear dudas y reservas, el cual «Aceit, roto ya entonces
sin causa el pacto, se habia apartado del dominio y amistad de nuestro rey» (ib.). Para
quitarse esta incertidumbre, don Fernando, nada mas reunirse con los suyos, requirio la
participacion de su protegido el-Bayasi, «que entonces vivia en Cordobay.

El Baezano se presentd con un gran ejéreito; pero algunos nobles «de los
nuestros», dice el cronista, expertos en armas y de gran consejo, viendo aquella
multitud de guerreros que se acercaba con el Baezano,

temieron enormemente, sospechando que la perfidia de aquella gente, que veia sobre si
inminente la desolacion, habia preparado acechanzas al rey y a los suyos. Pero el rey,
impertérrito, permanecio tranquilo, y usando de la condicion del que manda, conminé al
rey de Baeza, como vasallo suyo, a que le entregara las fortificaciones que ¢l quisiera
elegir del reino cordobés que recientemente habia adquirido, segun el pacto escrito y
firmado entre ellos (cap. 48).3%

Entonces el rey de Baeza y de Cordoba, como quien no confiaba en los moros y habia
puesto toda su confianza en nuestro rey, prometié que le daria enseguida el conocido
castillo de Salvatierra, mas Burgalimar y Capilla, y, como prenda del cumplimiento de
esas promesas, entregd de inmediato al maestre de Calatrava el alcazar de Baeza, de
forma tal que, si no cumpliera lo prometido, el maestre lo entregara a nuestro rey, sin
que ello supusiera deshonra o traicion (ib. 48).

Los tres lugares, junto con Baflos de la Encina que, segun otras fuentes, fue
también entregado, eran puntos estratégicos que a partir de aquel momento jugaran
un papel importante en el teatro de operaciones para la conquista del sur.*>*

La entrega formal de estas fortalezas no significaba que pasarian
inmediatamente a manos cristianas; antes habia que conquistarlas. Los defensores de
Salvatierra no presentaron gran resistencia; y, asi, don Fernando se hizo con el
famoso castillo de Salvatierra que su abuelo, a pesar de muchos sacrificios, no pudo
conquistar, pero «el rey Fernando, cuyos hechos eran dirigidos por el Sefior, con poco

352 Segt la Crénica de Castilla, el-Bayasi se presento a la cita con un ejército de 3.000 caballeros y

30.000 peones, cifras que no parecen verosimiles; pero, cualquiera que fuese el niimero, a los consejeros
de Fernando 11 les pareci6 exagerado y peligroso para la seguridad de su rey.

353 Burgalimar, o Borialamel (en drabe Bury al-Hamma), se halla a unos 80 km al sur de Salvatierra y
a medio camino entre ésta y Bafios de la Encina, en la parte del rio Pinto; mientras que Capilla se halla a
unos 30 km al oeste de Almadén.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 209

trabajo y en breve tiempo lo adquiri6 por virtud y gracia de Nuestro Sefior Jesucristoy
(cap. 49).***

Capilla, por el contrario, se negd categéricamente a entregarse a el-Bayasi o a
los cristianos; por lo cual Fernando no tuvo mas remedio que ponerla bajo asedio con
la ayuda de tropas de el-Bayasi hasta que se rindi6. Burgalimar (Jaén) se entreg6 sin
resistencia alguna, cuando Fernando regresaba ya a Toledo al final de la campafia.®*®

El asedio y conquista de Capilla merece atencion particular en el relato de don
Juan de Osma por hallarse relacionado con el triste final de el-Bayasi. Los hechos
tuvieron lugar ya en la primavera de 1226, después de que Fernando regresase a
Toledo de su viaje a Burgos el 27 de abril. El 2 de mayo estaba en Layos (localidad
al sur de Toledo) en marcha hacia el objetivo de aquella campana: «... tras distribuir
con regia magnificencia las soldadas a sus nobles y vasallos, salio de Toledo con un
pequefio ejéreito alrededor de la fiesta de Pentecostés [7 de junio] en la era de 1264
[1226], y en principio con unos pocos puso sitio al noble castillo, fortisimo y
populoso, de Capillay (cap. 49).%*°

Por el contexto de la narracion, podemos deducir que, a este asedio, que, segiin
don Rodrigo, durd «catorce semanas» (De rebus Hispaniae, 9, 13), por lo menos
durante algtin tiempo, cont6 con la presencia de su madre, quien durante las campafias
rara vez estuvo a mas de una jornada de caballo; y desde luego, le asistio como era su
costumbre, no sélo con la intendencia, sino también con consejos estratégicos que
resultaron dar razén a dofia Berenguela. Por otra parte, Fernando la necesitaba como
soporte psicologico y elemento estabilizador de su temperamento. Se sabe que, en su
juventud, Fernando I11, e/ Santo, tenia arranques incontrolados cuando las cosas no iban

334 La adquisicion del Castillo de Salvatierra, junto a Calzada de Calatrava (Ciudad Real), la gran

atalaya del sur, tenia un gran significado para don Fernando y los cristianos. Salvatierra habia sido la sede
de la Orden de Calatrava antes de que pasase a manos musulmanas, tras la derrota de Alarcos en la época
de su abuelo, Alfonso VIIL. Don Juan, que conoce bien la historia de aquella derrota (caps.18-19), la
justifica recurriendo de nuevo al providencialismo divino: «... la pérdida de Salvatierra fue la principal
causa de la guerra gloriosa que se llevo a cabo al afio siguiente en las Navas de Tolosa, en la que por
virtud de la Cruz de Cristo fue vencido el rey marroqui» (cap. 19).

355 Fernando estaba de vuelta en Toledo el 8 de enero de 1226 de regreso de la campafia de aquel
otofio frio y lluvioso. Después se trasladd con toda la corte a Muii6 (18 y 22 de febrero), San Andrés de
Arroyo (11 de marzo) y Palencia (15 de marzo). E127 de abril de 1226 ya estaba de vuelta en Toledo. En
todos estos diplomas se recuerda el hecho de la sumision del rey de Baeza y la entrega de Salvatierra y
Borialamar (J. Gonzélez, ed., Reinado y diplomas de Fernando 111, 3 vols., 2, nim. 209, 210, 211, 212,
y 213); y en todos ellos aparece dofia Berenguela como reina que da el beneplacito y aprueba los
diplomas; no sélo, en todos ellos aparece también, entre los confirmantes civiles, Garcia Fernandez como
«mayordomo de la reina Berenguela».

336 El Castillo de Capilla se encuentra en la provincia de Badajoz. Era una fortificacion almoravide
construida a finales del s. IX sobre un cerro de unos 600 metros de elevacion que se levantaba sobre un
fallon, o quebrada, de 50 metros y era considerada inaccessible e inexpugnable.



210 H. Salvador Martinez

como esperaba. Berenguela lo sabia y, por eso, no se apartaba de su lado en los
momentos de tomar decisiones dificiles. Durante el periodo de actividad militar de la
que hemos hablado, Berenguela se ocupaba intensamente de la logistica de las
campanas militares de su hijo. No perdia reunién alguna de la corte en la que se
discutiesen o planificasen nuevos objetivos o nuevas estrategias; y una vez decidida la
campana y cuando la tropa se habia alejado de Toledo, dofia Berenguela se ocupaba de
las vituallas, pertrechos y armas que su hijo iba a necesitar. Don Lucas de Tuy, que se
interes6 muy de cerca por dona Berenguela, escribe; «Mas su madre, la reyna
Beringuella, en tanta alteza y sabiduria estava, que ordenaba sabia y noblemente todas
las cosas en la administragion del reyno... Enbiava la reyna Beringuella a su hijo el rey
Fernando, mientras estava en la guerra, abundantemente cavalleros, cavallos, oro, plata,
vetuallas y todas las cosas que eran menester para su huestex».>>’

La fortaleza y villa de Capilla, cerca de Puebla de Alcocer (Badajoz), pero de la
diocesis de Toledo, interesaba sobre todo como punto estratégico y base de apoyo
para lanzar la conquista de Cérdoba. Es verdad que se hallaba lejos de Toledo, pero
estaba rodeada de otras bases, como eran Alcocer, Cijara y Muros, que eran ya de la
didcesis y sefiorio de su arzobispo don Rodrigo, de gran valor estratégico y también
ricos centros agricolas. No fue, pues, muy dificil convencer a don Fernando de la
necesidad de su conquista ya que, segun las tltimas noticias, su aliado el-Bayasi
estaba experimentando graves dificultades para mantenerlo dentro de su zona de
influencia. Abli-1-‘Ul4, rey de Sevilla, que no se habia resignado a perder Taliata y el
llano de al-Kars durante la campafia anterior, lanzaba continuas razzias en la zona.
El rey de Baeza, para atajar las continuas acometidas del rey de Sevilla, junt6 un gran
ejército de musulmanes y cristianos, y el 25 de febrero de 1226 lanzo un gran ataque
contra Sevilla. Abi-1-‘Ula sali6 vencedor esta vez. Inmediatamente escribié a su
hermano, el califa de los almohades, al-*Adil, diciéndole que habia derrotado al
apostata rey de Baeza recuperando para los musulmanes Taliata y que, poco después,
también la gente de al-Kars habia dejado la obediencia de el-Bayasi.>*® Todas estas
noticias no eran mas que nuevos incentivos en el campo cristiano para mantener el
asedio de Capilla con mayor intensidad.

Mientras Fernando III expugnaba «con maquinas admirables» el castillo de
Capilla, que muchos creian inexpugnable, lo impensado ocurri6 a su aliado el-Bayasi,
el cual, después de haber sido derrotado por el gobernador de Sevilla, Abi-1-‘Ul4,

337 Lucas de Tuy, Crénica de Espaiia, ed. J. Puyol, IV, cap. XCIV, p. 428.
358 Tbn Idari, Al-Bayan, 1, pp. 294-295.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 21

regres6 a Cordoba; pero ahora sus subditos, viéndolo débil y vulnerable,
aprovecharon la ocasion para deshacerse de €l:

... los moros cordobeses, escribe el cronista, que ni a Dios temen ni al hombre respetan
[Luc. 18, 4], conspiraron, segin es su costumbre, en la muerte del rey, y sefior suyo, de
Baeza. El rey huyé con unos pocos, pero los cordobeses lo persiguieron y alcanzaron
junto al castillo de Almododvar, donde lo decapitaron. Enviaron su cabeza al rey
marroqui, enemigo capital suyo, que, no muchos dias antes, habia pasado de Sevilla a
las tierras de Marrakech. Cuando le fue entregada la cabeza del Baezano, el rey
marroqui, segiin muchos afirman, la golpeo con la vara que tenia en la mano, profiriendo
palabras injuriosas en su deshonra y en la de toda su parentela. Y como un hermano del
rey de Baeza le respondiera dsperamente, el rey marroqui le golped con una espada, y
asi se origind una sedicion y muchos, de una y otra parte, perecieron dandose
mutuamente la muerte. Lo supimos porque lo extendi6 la fama (cap. 49).3%°

Los castellanos que, como se dijo, ya tenian bajo control el castillo de Baeza,
una vez que dispusieron de los refuerzos enviados por Fernando, ocuparon también
la ciudad entera tan pronto como fue evacuada por los musulmanes. La ciudad cayo
en manos cristianas el 1 de diciembre de 1226.3% Pocos dias después, el 10 de
diciembre, Fernando I1I confio la tenencia de Baeza a don Lope Diaz de Haro el cual,
acompafiado de quinientos caballeros, no perdi6 tiempo alguno en tomar posesion de
aquella importante plaza que antes habia sido cabeza de reino.*®!

Al difundirse la noticia de los tragicos acontecimientos ocurridos en Almodovar,
dice don Juan:

Nuestro rey, insistiendo viril e infatigablemente en la empresa, expugnaba como podia,
de dia y de noche sin interrupcion, el castillo que habia asediado. Y aunque les parecia
inexpugnable a algunos, que, cuando conocieron la muerte del rey de Baeza,
aconsejaban al rey que se retirara del asedio de Capilla y pasara a tierras cordobesas,
donde podria inferir muchos males a los moros y principalmente a los cordobeses en
venganza de su noble vasallo, el rey de Baeza, el rey, sin embargo, siguiendo el prudente
consejo de sumadre, que le habia recomendado no retirarse en modo alguno del asedio
hasta que tomara el castillo, firme y constante, con perseverancia en el propoésito, no
daba a los moros asediados descanso ni de dia ni de noche. Los moros, cansados por el
trabajo diario y por la larga espera, considerando la animosidad y constancia del rey,
entregaron unos rehenes y establecieron un pacto con él: si el rey hispalense, que

339 El-Bayasi fue asesinado en Almoddvar del Rio en el verano de 1226 mediante la decapitacion,

castigo impuesto por las costumbres musulmanas a todos los apdstatas de la fe del Profeta.
360 Tbn Jaldtn, ob.cit., 11, p. 230.
361 Cft. F. Cozar Martinez, Notas y documentos para la historia de Baeza, Jaén, 1884.



212 H. Salvador Martinez

entonces estaba en Cordoba, quisiera prestarles ayuda dentro de ocho dias de manera tal
que obligaran a nuestro rey a retirarse del asedio, recibirian sus rehenes ilesos de todo
dafio e injuria; de otra manera, entregarian a nuestro rey el castillo, salvas las personas y
los bienes muebles que pudieran llevarse. Enviaron, pues, mensajeros al rey hispalense,
quienes, tras ser recibidos, se cercioraron de que el citado rey no les prestaria ayuda —
pues era terrible para un rey de edad competir contra un joven animoso y pertinaz en su
proposito—, y entonces entregaron el castillo de Capilla a nuestro rey para honor y gloria
de Nuestro Sefior Jesucristo (cap. 50).3¢?

El asedio de Capilla duré desde el 7 de junio al 15 de agosto de 1226, es decir,
algo menos de las 14 semanas de que habla don Rodrigo. No obstante el gran espacio
que el autor de la CLRC dedica a este acontecimiento, don Rodrigo, a quien sin duda
interesaba mucho su conquista, despacha el asunto con una frase, al ocuparse de
acontecimientos que tuvieron lugar diez afios mas tarde, en 1235: «Y marchando de
nuevo contra los moros asedid Capilla, castillo perfectamente defendido en la
diocesis de Toledo, y tras prolongados ataques acabd por tomarlo, y después de
catorce semanas de campafia regreso a la ciudad regia» (De rebus Hispaniae, 9, 13,
p. 345). De la toma de Capilla se ocupa también Alfonso X (PCG, 11, cap. 1037).

El rey, por su parte, concluye nuestro cronista, guardando fidelidad incluso a los
enemigos, hizo que los moros, sus esposas e hijos, salieran con los bienes muebles y
fueran llevados salvos, como habia prometido, hasta el castillo de Gahet.*%3 El arzobispo
toledano, el obispo palentino [don Tello], y otros hombres religiosos que con los obispos
estaban purificaron la mezquita de los moros de toda mancha de supersticion
mahometana por virtud de Nuestro Sefior Jesucristo y de su victoriosa Cruz y dedicaron
la iglesia a Nuestro Sefior Jesucristo, celebrando la Misa y los divinos oficios con gran
gozo. El rey, reparadas las ruinas y roturas de los muros segun el tiempo permitio y
protegido el castillo con vituallas, armas, maquinas y hombres de guerra, volvio a
Toledo, junto a su madre, alrededor de la festividad de la Asuncién de Santa Maria [15
de agosto de 1226] con gran gozo y honor (cap. 50).3¢4

362 El «rey hispalense» del cronista, como se dijo, era Abli-1-Ul4, gobernador de Sevilla. Aunque el

cronista no dice que Berenguela estuviese presente durante el asedio, el pasaje es un testimonio
extraordinario de que estaba en contacto continuo con su hijo.

363 El castillo de Gahet, o Belalcézar, se hallaba a unos 50 km al suroeste de Almadén y a unos 80 al
noroeste de Cordoba.

364 La conquista de Capilla sera recordada, como era ya costumbre de la cancilleria real, por lo menos
en un diploma: «Facta carta in Guadalfaiara, XX die Septembris, era MCCLXIIII, anno regni mei
decimo, eo videlicet anno quo castrum Capellam a manibus sarracenorum liberatum cultui reddidi
christiano» (Fernando III, 11, n. 218). No debe sorprendernos la perfecta sincronia de diplomas y
Cronica, pues, como se ha demostrado, se trata de la misma persona que escribié ambos textos, el
canciller don Juan de Osma. Cfr. I. Fernandez-Ordéiiez, «LLa composicion por etapasy, e-Spania, 2.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 213

Aunque don Rodrigo no se intereso por exponer en detalle el asedio y conquista
de Capilla, si aprovecho la ocasion del regreso de Fernando a Toledo para informar
a sus lectores, hablando en tercera persona, de que fue «...entonces, [cuando] el rey
y el arzobispo Rodrigo pusieron la primera piedra de los cimientos de la iglesia de
Toledo, que atn conservaba su forma de mezquita desde el tiempo de los arabes,
cuyo edificio se va elevando por dias con formidable trabajo entre la enorme
admiracién de los hombres» (De rebus Hipaniae, 9, 13).°%

Fernando, manteniendo su promesa, permitio a los moros de Capilla marcharse
a una zona que recientemente habia vuelto bajo el dominio del rey de Sevilla,
representante oficial en la Peninsula del califato almohade. Al cronista, sin embargo,
no se le escapa notar que no era una decision compartida por todos sus consejeros,
entre los que probablemente se halld también ¢él, ya que los que hoy dejaba marchar
libres, mafiana podian ser sus enemigos encarnizados; pero eso era, concluye don
Juan, lo que habia prometido, y asi se hizo.

La campaia contra el Islam, iniciada en 1224, al terminar 1227 habia dado como
resultado la adquisicion de la mayor parte de las tierras del sector occidental de Jaén;
el oriental seguira en tela de juicio unos afios mas. Los indicios que se tienen es que
Fernando no regres6 a Andalucia en los siguientes cinco afios, encomendando la
defensa de los territorios conquistados y de las nuevas conquistas a sus
representantes, entre los que hay que contar a Alvar Pérez de Castro y a Gonzalo
Yanez, los cuales, desde las nuevas bases y las fortalezas mas estratégicas, como
Martos, lanzaron continuas incursiones sobre las tierras ocupadas por los almohades,
llegando hasta la misma Sevilla, cuyo gobernador, Abi-1-‘Ula, se vio forzado a
negociar una tregua con ellos, pagando 300.000 maravedis a cambio de aceptar su
proteccion y ser dejado en paz. Segun la CLRC, que no menciona a los representantes
de Fernando III, «Después de la toma del castillo de Capilla, el rey hispalense que
entonces gobernaba en nombre del Almiramamolin, comenzo a tratar una tregua con
el rey, nuestro sefior, prometiendo mucho dinero, del que pagd una parte y se obligaba
a pagar la parte restante posteriormente» (cap. 53).366 Fueron estos expertos guerreros
los que, en nombre de Fernando, donde no pudieron encontrar alianzas y sumisiones
a cambio de parias, llevaron adelante la reconquista, apoderandose de muchas tierras

365 Segin el P. Mariana: «... debaxo de la qual echaron medallas de oro y plata conforme a la

costumbre antigua de los Romanosy (Historia de Esparia, X1, 11).

366 Ibn Abi Zar dice que el rey castellano, ademas de la suma de dinero, puso como condiciones: la
cesion de diez fortalezas, la edificacion de una iglesia cristiana, y la posibilidad de conversion de los
moros al cristianismo, pero no viceversa. Esta tregua, dice, se firmé en 1227 (Rawd al-Qirtas, pp. 485-
486).



214 H. Salvador Martinez

y castillos, entre ellos Sabiote, Jodar, Garciez y Torre Albep, los tres primeros en los
alrededores de Baeza.*"’

Conviene, sin embargo, recordar que no fueron éstos los tinicos que llevaron
adelante la reconquista. El cronista menciona también las incursiones del rey de
Portugal y del rey de Ledn, padre de Fernando III, pero este fiel reporter, que rara
vez emite opiniones personales, se permite lanzar pullas contra ambos, viniendo a
decir que uno, por haber sido depuesto por sus subditos, y el otro, por miedo a los
calores del verano, fracasaron en sus campanas, y dando a entender que so6lo
Fernando era el héroe designado por la divina providencia para recuperar las tierras
del Islam para la cristiandad:

En ese mismo verano, el rey leonés asedi6 Badajoz y el rey portugués Elvas, junto a
Badajoz; pero después de un largo asedio, frustradas sus esperanzas, se retiraron de las
villas asediadas y volvieron cada cual a su tierra. Qué hicieron y como se comportaron
los reyes y sus vasallos en el hecho tan noble que habian acometido por comun pacto,
firmado entre ellos muchos dias antes, no es de nosotros decirlo, ya que personas
distintas opinan diversamente, aunque [es] de concorde y comun sentencia de todos que,
después de innumerables gastos y muertes de hombres, los sarracenos se glorian por la
defensa de las villas y las retienen hasta hoy. Se afirma, sin embargo, por muchos dignos
de crédito, que el rey de Portugal, destituido por los suyos, gimiendo y doliéndose mas
de lo que puede creerse, se retiro, y el rey de Leon, no queriendo soportar el fuego del
calor en verano, march6 hacia Galicia, disponiéndose a visitar el sepulcro del Apostol
Santiago (cap. 50).368

367 Véase el mapa del reino de Jaén en J. Gonzéilez, Fernando III, 1, p. 306. Don Rodrigo,

erroneamente, atribuye la conquista de estos castillos a Fernando III en 1229: «Y penetrando por tercera
vez en la tierra de los arabes, tomo Sabiote, Jodar y Garciez y las guarnecio con soldados, y luego de
llevar a cabo otras incursiones regreso a la ciudad de Toledo» (p. 344).

368 Las campafias de Sancho II de Portugal (1223-1248) y la de Alfonso IX de Ledn tuvieron lugar en
junio y principios de julio de 1226, sin duda la época mas calurosa del afio en Extremadura. Alfonso IX
estaba en Santiago de Compostela el 11 de enero de 1227. Don Juan aclara que los sarracenos retuvieron
las villas y «las retienen hasta hoy», lo que indica que esta seccion de la Chronica fue escrita antes de
1230, que fue cuando Alfonso IX finalmente conquistd Badajoz.



DON JUAN Y LA CONQUISTA DE CORDOBA

La conquista de Cordoba fue el hecho de armas mas importante de Fernando 111 en
vida de dofia Berenguela y de su canciller y biografo. Fue también la culminacion de
muchas circunstancias favorables que concurrieron al mismo tiempo. Tenemos la
buena fortuna de conocer con precision los particulares de la campafia por la
presencia en ella de don Juan quien, después de seis afos de haber abandonado su
Chronica, vuelve a tomar la pluma para narrar unos hechos de los que fue testigo:
«Se trata, escribe F. J. Hernandez, del relato mas autorizado con que contamos sobre
estos hechos, vividos al lado de Fernando I1I».>*

Con la conquista de Capilla y la consagracion de la mezquita como iglesia
cristiana por el arzobispo de Toledo y el obispo de Palencia se cierra, por asi decir, la
primera fase de las intervenciones personales de Fernando III en la reconquista de al-
Andalus entre 1224 y 1227. Fernando «volvio a Toledo, junto a su madre, alrededor
de la festividad de la Asuncion de Santa Maria [15 de agosto de 1226] con gran gozo
y honor» (cap. 50).

El diplomatario de Fernando III, que es nuestra guia principal para seguir de
cerca sus actividades durante el trienio 1227-1230 en que el rey se hallo lejos del
teatro de operaciones en el sur, tiene numerosas lagunas. No obstante, el testimonio
de los tres grandes cronistas nos ayuda a reconstruir los acontecimientos principales
en la lucha contra los musulmanes durante esos afios, que vieron como protagonistas
a Alvar Pérez de Castro y a Alfonso Téllez, junto con los varios concejos de la
Transierra y las Ordenes militares.

En otofio de 1228, Fernando regreso a la frontera. En Andujar hallé enfermo a
don Alvar Pérez de Castro. Cuando estaba acampado a orilla del Guadalquivir, llegd
Abulcasin, enviado de Abu’l-Ula, rey de Sevilla, con la solicitud de la tregua de un
afio, tras el pago de 300.000 «marevedis de plata» para «que le non fiziese mal en su
tierra». Don Fernando acept6.’’® El rey de Castilla, a continuacion, sali6 para Jaén;

39 «La corte de Fernando I y la casa real de Francia», p. 125. Complemento de la narracion de don
Juan fue la que nos dejo el monje Aubri (o Alberico) Trois-Fontaines, el cual no estuvo presente, pero
que compuso su relato basandose en testigos oculares, los monjes-soldados de Calatrava, que enviaban
regularmente informes a la casa madre de la Orden del Cister a la que pertenecia Aubri. El pasaje
pertinente de su Chronica, puede consultarse en el mismo F. J. Hernandez, art. cit., Apéndice V, pp. 147-
148.

370 Cfr. Crénica de Castilla, BN, Ms.7403, fol.176v, en J. Gonzalez, Fernando III, 1, p. 311.



216 H. Salvador Martinez

pas6 Guadalbullon, destrozando torres, molinos, vifias y huertas hasta Atorimar;
estragd Montejicar y su tierra hasta Granada; después regreso a Toledo, donde se
hallaba el 8 de diciembre.*”!

Se desconoce cuando regresé a la meseta, pero el 6 de enero de 1229 lo hallamos
con toda su familia en Talamanca y el 4 de febrero en Mufio, el 23 de marzo en
Cisneros, y el 6 de mayo en Soria, de nuevo camino de Toledo donde llego el 20 de
mayo. Estando en Toledo en esa fecha con toda la familia real concedié un importante
privilegio a su «querido canciller don Juan, abad de Valladolid, y a los clérigos de
Santa Maria, por los muchos servicios que incesantemente me hacéis todos los diasy.
El canciller Juan, abad de Valladolid y después obispo de Osma, como se ha dicho,
es el mismo que escribié la CLRC. Este documento, como se dijo mas arriba, aunque
fue escrito por el escriba Sancho «por mandato del canciller», esta redactado en un
latin impecable. Parece que don Juan se esmerd en la preparacion del diploma
destinado a su iglesia: lleva el signo rodado con sello de plomo y esta confirmado por
todos los oficiales y nobles de la curia, nueve obispos, destras de los cuales aparece
su firma: «Juan, canciller del sefior rey, abad de Valladolid, confirmax.>”?

La documentacion de la época habla claramente de la presencia continua de don
Juan en la vida de la corte y del reino: el 4 de junio de 1229, estando en Toledo, dofa
Berenguela, «por la gracia de Dios reina de Castilla y Toledo, con el consentimiento
y el beneplécito de mis queridos hijos, es decir, don Fernando, ilustre rey de Castilla
y Toledo, y el infante don Alfonso, con animo agradecido y de espontanea voluntad,
por mi propia salud y por el remedio de mi alma y el alma de mi padre y de mi
madre...» doy a don Gonzalo, maestro de la Orden de Calatrava «aquella villa mia que
llaman Bolafios con sus vasallos y con todas las heredades...».*”* El diploma, otorgado

371 Crénica de Castilla, fol. 176v-177v; y cft. los diplomas emanados en Toledo €l 7 y 8 de diciembre

de 1228 (Fernando III, 11, nn. 242 y 243, pp. 282-285). En ambos diplomas aparece la familia real al
completo, incluyendo dofla Beatriz, los hijos, Alfonso, Fadrique y Fernando, y su madre, dofia
Berenguela, con cuyo «consentimiento y beneplacitoy», Fernando los concede.

3712 «lohannes, domini regis cancellerius, abbas Vallisoleti, conf» (A.C. de Valladolid, leg. XIX, nam.
6, original; cfr. Fernando I11, 11, n. 249, pp. 289-291). Cfr. M. Maiiueco Villalobos y J. Zurita Nieto,
Documentos de la iglesia colegial, 111, Apéndice.

33 AHN, Calatrava, Registro de escrituras de Calatrava, 11, fol. 113. Publ. en J. Gonzalez, Fernando
111,11, n. 250, pp. 291-292. Se ha discutido si se trata de Bolafios de Campos, villa disputada entre Castilla
y Ledn que Berenguela habia recibido como resultado del tratado de Cabreros, o del Bolafios que estaba
en el Campo de Calatrava, en la frontera de al-Andalus, que después fue conocido como «Castillo de
dofia Berenguela». Dadas las circunstancias del momento y el hecho de que la Orden de Calatrava estaba
ayudando a Fernando en aquel momento, creo que la donacion se refiere a Bolafios de Calatrava y que
fue hecha como recompensa por sus servicios y para que la mantuviese, sirviéndose de ella en la linea de
defensa de Castilla. Cfr. J.M. Mendoza Garrido, «La organizacion del territorio calatravo en la época de
Fernando III. El caso de Bolafios», A4H, 234-236, 1994, pp. 335-350, donde se asocia Bolafios con la



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 217

por dofia Berenguela sola, fue revestido de gran solemnidad con su signo rodado
(«Signum Berengarie, regine Castelle») y la confirmacion de todos los grandes de la
curia, incluyendo su hijo el infante don Alfonso de Molina, y nueve obispos con don
Rodrigo a la cabeza. Dada su importancia, fue redactado por el canciller del reino,
Juan de Osma, y escrito por el escriba Juan de Aza, «por mandato del canciller». Es
una muestra mas de como, después de haber ocupado el trono de Castilla su hijo
durante doce afios, Berenguela sigue siendo «reina de Castilla y Toledo» como el dia
en que le cedid oficialmente la corona, le acompafia en sus campanas militares y sigue
otorgando privilegios que autoriza con su signo rodado. Para realzar el diploma de su
madre, en la misma fecha, Fernando III lo confirma solemnemente con un nuevo
diploma en el que asimismo la llama «mi queridisima madre dofia Berenguela, ilustre
reina de Castilla y Toledo», es decir, el mismo titulo que lleva él, y la misma actitud
hacia su madre que habia tenido siempre. Fernando no ha cambiado un apice en sus
sentimientos, a pesar de la escena de Mufi6 de 122437

Mientras Fernando con su corte se hallaba por el norte, al-Andalus estaba
cambiando rapidamente debido a extraordinarios acontecimientos.

Uno de los factores determinantes del éxito cristiano en el proceso de la conquista
de al-Andalus, como se ha dicho, fueron las luchas internas entre los musulmanes que
llevaron a su desintegracion. Si hasta este momento habia sido la sumision y vasallaje
del desventurado rey de Baeza lo que depar¢ a los cristianos la oportunidad de hacerse
con ciudades y castillos, ahora la oportunidad vendra inesperadamente del
levantamiento de un cabecilla que, con sus tacticas inesperadas, arrasara como un
huracan todo el territorio musulman por conquistar. Don Juan, muy apropiadamente,
dedica un capitulo a la historia del fenomenal suceso de Ibn Hiid de Murcia:

Por aquel tiempo aparecio en el reino de Murcia un almogévar, plebeyo, segun decian,
pero valeroso con las armas, llamado Avenhut, que luché contra los murcianos, y los
vencid, y capturd a su rey, a quien puso en cadenas, y obtuvo la ciudad y el reino con el
consejo de cierto moro poderoso y prudente, a quien el propio Avenhut después mato.
Perseguia con odio implacable a los almohades, predicando publicamente que no se les
debia obedecer como cismaticos que eran dentro de su ley, ya que no obedecian al sefior

donacion de Berenguela; y E. Rodriguez-Picavea Matilla, «El Campo de Calatrava en la época de

Fernando III», en J. Gonzalez, Fernando III y su tiempo, pp. 369-373.

374 Concedo itaque vobis illam donacionem de Bollannos quam carissima genitris mea domina
Berengaria, illustris regina Castelle et Toleti, vobis dedit, addens quod numquam accipiam pectum
[pecho] neque petitum [pedido] de predicta villa. lllam quoque donationem vobis concedo eo
modo sicut eam vobis contulit mater mea, illam iure hereditairo perpetuo habeatis et
irrevocabiliter libere et quiete possideatis in eternum (AHN, Calatrava, R-63, original, y Registro,
11, fol. 143, copia del siglo XVTI; en J. Gonzalez, Fernando III, 11, n. 251, pp. 292-293).



218

H. Salvador Martinez

de Bagdad, que es de la familia de Mahoma. Decia que por esta causa sus mezquitas
debian ser purgadas como manchadas de la supersticion de los almohades. Decia
también que estos mismos almohades eran opresores del pueblo de Andalucia, pues asi
se llama la tierra de los moros del mar acé, de donde los pueblos, que algunos creen que
son vandalos, se llaman también andaluces.

Los andaluces, pues, creyendo que una virtud divina operaba en ¢l —porque este pueblo
tiene la costumbre de seguir lo novedoso a la mas minima insinuacion— se apartaron del
seflor de los almohades y siguieron a Avenhut como rey y sefior, quien, para agradarles
y afirmar enemistades capitales entre almohades y andaluces, cayo sobre los almohades,
decapitando, yugulando o imponiendo penas diversas a los hombres, amputando las
mamas a las mujeres, y extinguiendo con muerte miserable la vida de los nifios.

Cuando, por su parte, el rey hispalense oyo que Murcia con Avenhut se habia rebelado
contra él, prepard un ejército y, llegando a aquellas tierras, asedié Murcia, pero frustrado
en su proposito volvio a Sevilla. Y aunque los murcianos soportaron muchos males en
el asedio, se adhirieron a Avenhut, que con el consejo y ayuda de los murcianos en breve
tiempo obtuvo casi toda Andalucia, pues espontaneamente se le sometian apartandose
del dominio de los almohades, que les parecia pesado e intolerable.

El rey de Sevilla, viendo que el peligro para €l era inminente, fingiendo como razon de
su partida que queria pasar el mar para pedir ayuda contra los que se habian rebelado,
dejo en Sevilla en su lugar a su hijo y él se fue a Ceuta. Pero los sevillanos cogieron a su
hijo y lo pusieron en cadenas, e indicaron a Avenhut que viniera a ellos que lo recibirian
como a rey en servicio y obediencia. Los envid a su hermano, a quien recibieron con
honra en su lugar.

Los hombres de Granada y de Jaén y los cordobeses y todas las otras villas circundantes
recibieron al mismo Avenhut como sefior y rey. Los almohades que tenian la defensa de
Jaén se la entregaron, salvas sus vidas y las de sus hijos y mujeres. Contra el rey de
Valencia que era de la familia de los almohades, se rebeld un nieto del rey Lope; cuando
el rey de Valencia lo supo, marcho junto al rey de Castilla, nuestro sefior, implorando su
ayuda contra los rebeldes. Y asi Avenhut en breve tiempo tuvo casi toda Andalucia,
menos Valencia, en la que se rebeld el citado moro (cap. 53).

La historia de Ibn Had (1228-1238), plebeyo, adalid almogévar, o soldado de

fortuna, cuyo triunfo fulminante en al-Andalus narra don Juan como preambulo a la

conquista de Cordoba y, podemos decir, de Sevilla, que €l ya no trato, se puede decir
que es la historia del nacionalismo musulman hispano contra todos los movimientos
precedentes venidos del Magreb, desplegando en este caso una furiosa oposicion a

las autoridades almohades, a las que acusa de opresores y corruptos.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 219

Ibn Hid descendia de la familia de los reyes de Zaragoza del s. XII. Fue
proclamado rey de Murcia el 5 de agosto de 1228.37° Su rebelion contra el rey de
Murcia enganché el descontento popular contra su soberano, rechazando la autoridad
del califa almohade marroqui del que dependia Murcia y abrazando la del califa
Abasida de Bagdad porque «es de la familia de Mahomay. Debemos reconocer, una
vez mas, que don Juan tenia un conocimiento extraordinario de la situacion politico-
religiosa del Islam peninsular. No sabemos cuales fueron sus fuentes, pero su version
de los hechos no difiere mucho de la de Ibn Abi Zar el cual se ocupa del revoltoso
murciano con menos admiracion, si cabe, que nuestro cronista.>’®

En cuanto al origen del nombre «Andalucia», no queda claro quién es el que
dice que no procede de los «vandalosy, sino de «al-Andalus», ;Ibn Had? o ;Juan de
Osma?. Si se trata de éste, parece indicar que no acepta la etimologia tradicional,
como procedente de los «vandalosy, sino de «al-Andalus»: «pues asi se llama la tierra
de los moros del mar ac4, de donde los pueblos, que algunos creen que son vandalos,
se llaman también andaluces», o «andalusies».>”’

El fenémeno Ibn Had debi6é de alarmar a Fernando y sus consejeros, de tal
manera que no tuvo mas remedio que tomar medidas urgentes para atajar a aquel
forajido que estaba soliviantando el sur. Entre el 4 de junio y el de 25 de septiembre
de 1229, debio de tener lugar la razzia llevada a cabo por don Fernando cuando con
su hueste se dirigi6 hacia el territorio de Ubeda. De nuevo, destrozo mieses, vifias y
huertas, tomd Sabiote y arras6 también el campo de Iznatoraf, conquistanto Garciez
y Jodar y llegando hasta Jaén. Ibn Hid, que estaba al acecho de los movimientos del
rey de Castilla, no se atrevio a atacarle y prefiri6 ausentarse. Al final de esta campafia
fue cuando, como se dijo, don Fernando recibi6 los 300.000 maravedis de plata de
Abu’l-Ula y regresé a Toledo.””®

La campaiia de 1230 fue preparada meticulosamente con gran antelacion. La
razzia de los alrededores de Jaén del afio anterior para demostrar al rebelde Ibn Htid

375 Cfr. D. Lomax, The Reconquest of Spain, pp. 139-141; J. O’Callaghan, Medieval Spain, p. 339.
376 Al-Quirtas, ed. cit., pp. 525-528.

377 Los vandalos eran un pueblo germanico que invadio y se asent6 en el s. V en el sur de la provincia
romana llamada Bética (hoy Andalucia). En el 429 pasaron el Estrecho y se establecieron en Mauritania
(hoy Marruecos). Su reino fue conquistado dos siglos mas tarde por el emperador de Bizancio Justiniano
en 534. Seglin algunos estudios recientes, el nombre Andalucia probablemente deriva del Océano
Atlantico, antes bien que de los vandalos. Cfr. J.F. O’Callaghan, The Latin Chronicle, p. 106, nota 5; y
Joaquin Vallvé, «Sobre algunos problemas de la invasion musulmanay, Anuario de Estudios Medievales,
4, 1967, pp. 361-367.

378 Crénica de Castilla, fol. 177r, en J. Gonzalez, Fernando 111, 1, p.312; y De rebus Hispaniae, 9, 12,
donde dice que estas operaciones tuvieron lugar en el tiempo en que el legado pontificio estaba en Espaiia,
lo cual no nos ayuda mucho, ya que el cardenal d’Abbeville llego en 1228 y regresd a Roma en 1229; en
todo caso, se cree que tuvieron lugar antes de finales del 1229.



220 H. Salvador Martinez

con quién tendria que vérselas era parte del plan, pero tanto el rey como sus
consejeros sabian lo dificil que iba a ser el asedio de Jaén, para el cual se requerian
poderosas maquinas de abatir. Desde Muifi6, donde estuvo, por lo menos, del 16 de
diciembre hasta el 10 de marzo de 1230, se encamino, por Guadalajara (12 de abril),
a Toledo, donde llegd antes del 27 de abril acompafiado de toda su familia,
permaneciendo en la ciudad hasta el 25 de mayo. Durante este mes probablemente se
enter6 de que su padre habia tomado Mérida y Badajoz y que se encaminaba hacia
Santiago para preparar la proxima campafia, como tenia por costumbre.

Don Fernando salié con su hueste de Toledo alrededor de San Juan (25 de junio),
sitié la ciudad de Jaén, causando enormes destrozos, empleando para ello recias
maquinas «que tiraban muchas piedras».*”® Durante el asedio, las mesnadas de don
Alfonso Téllez y las milicias del concejo de Avila conquistaron numerosos castillos
y aldeas de los alrededores.*** Pero, al cabo de tres meses de duro asedio, viendo que
no podia tomar la ciudad a causa de la multitud de sus defensas y la fortaleza del lugar
sin gravisimas pérdidas para los suyos, «aconsejado por sus ricos omes», levanto el
asedio unos dias antes de la fiesta de San Miguel (29 de septiembre). Don Rodrigo
que asistié personalmente a la campaia escribe: «A continuacion sitio Jaén [afio
1230] y atac6 con poderosos ingenios; pero al comprobar que la ciudad estaba dotada
de tales defensas que no habia medio humano de conquistarla, tras deliberar con sus
nobles se retird de alli» (De rebus, IX, 14, 346-348).

En el viaje de regreso a Toledo, al pasar por Guadalerza, un mensajero de su
madre le comunic6 la triste noticia de la muerte de su padre y le anunci6 que su madre
venia a su encuentro:

... y cuando habia llegado a Guadalferza, recibi6 la noticia de que su padre habia
marchado de este mundo en Vilanova de Sarria y habia sido enterrado en la iglesia
de Santiago, en la era de 1268 [Alfonso IX fallecio el 24 de septiembre de 1230], y,
ademas, que habia dejado el reino a las hijas que habia tenido con la reina Teresa.
Por este motivo, su madre la noble reina Berenguela venia a su encuentro con la
maternal preocupacion de que se apresurara cuanto antes a hacerse cargo del reino
de su padre —cosa que por dos veces le habian jurado los obispos, los nobles y los
concejos de las ciudades por mandato de su padre—, no fuera a ser que con el retraso
surgiera algiin problema. Se encontraban con él el arzobispo Rodrigo de Toledo,
Lope Diaz, Alvaro Pérez, Gonzalo Ruiz, Garcia Fernandez, Alfonso Téllez,

319 Crénica de Castilla, fol. 177r; De rebus, IX, 14.
30 Cft. Cronica de la poblacion de Avila, ed. A. Hernandez Segura, Valencia, 1966, pp. 42-44, donde
se decriben las gestas de las milicias de Avila en esta campafia para conquistar Jaén.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 221

Guillermo Gonzélez, Diego Fernandez y otros nobles y magnates y muchos
caballeros de las ciudades, quienes, acompafiando al ilustre rey...*8!

El mensaje no podia ser mas claro: su padre habia muerto y habia declarado
herederas del reino a sus hijas. El rey sigui6 el camino con los suyos y, al llegar a
Orgaz, «... encontraron a la noble reina en el pago que se llama Orgaz y desde alli se
trasladaron todos juntos a la ciudad regia» (ib.). Berenguela estaba impaciente; no se
content6 con el envio del mensajero, sino que fue ella misma en busca de su hijo.**?

Doila Berenguela, «con cuidado de madre», tenia buenos motivos para
«acuciar» a su hijo, ya que mientras Fernando se ocupaba de lo que ocurria en la
frontera, las hijas de Alfonso IX no perdieron tiempo en dirigirse a Ledn para
reclamar la corona. Dice Juan de Osma:

... cuando conocieron la muerte del padre, aunque no estaban muy lejos del lugar donde
el padre murio, dieron rapida vuelta y llegaron a Astorga, y no fueron recibidas como
ellas querian. Salieron indignadas de alli y llegaron a Ledn, donde de igual forma no
fueron recibidas como querian, pues la respuesta del pueblo y obispos era que recibirian
sus personas y les servirian de buen grado, pero no a los soldados u hombres armados.
Llegaron a Benavente, donde recibieron una respuesta semejante. Llegaron por ultimo a
Zamora, con su madre la reina dofia Teresa, que siempre las acompaiiaba, y alli fueron
recibidas, pues eran adictos a las nobles sefioras Ruiz Fernandez, apodado e/ feo, hijo del
conde Froilan, y otros muchos de la tierra de Ledn (cap. 60).3%3

Nuestro cronista, por supuesto, esta hablando de las dos hijas, Sancha y Dulce,
que Alfonso IX habia tenido con su primera esposa, dofia Teresa de Portugal, a las
que ultimamente habia hecho ciertas vagas promesas de dejarles el reino.*®* Pero los
leoneses, que habian reconocido como heredero a Fernando ya en 1206, después de
la muerte de Alfonso IX, se negaron a aceptar a las infantas, ya que, a diferencia del

31 Cfr. Crénica de la poblacioén de Avila, ed. A. Hernandez Segura, Valencia, 1966, pp. 42-44, donde
se decriben las gestas de las milicias de Avila en esta campafia para conquistar Jaén.

382 De rebus Hispaniae, 9, 14, pp. 346-347. Alfonso X describe el d4nimo de su abuela en términos
mucho mas dramaticos:

Onde la noble reyna donna Berenguella, su madre del rrey don Fernando, con cuedado de madre,
sali6 al rey don Fernando bien acé al camino por o venie, por acugiarle que fuese quanto mas
podiese a recibir el regno de ssu padre, antes que nasgiesse ¥ por ventura algin estorvo (PCG, II,
cap.1038, p. 722).

Este Ruiz, o Rodrigo, Fernandez, e/ feo, era hijo de Fernan Rodriguez de Cabrera, el cual se habia
casado con una hija del conde Froila, o Froilan, Vermtdez de Trastamara.

384 Cft. J. Gonzalez, Fernando 111, 1, pp. 247-252, donde repasa todos los compromisos contraidos por
Alfonso IX en relacion con la sucesion de su hijo Fernando, asi como las ultimas declaraciones del 29 de
abril (en el Fuero de Cdceres), y 1 de agosto de 1230 (en la donacién de Montanchez) de las que se
desprende su aparente voluntad de dejar el reino a sus hijas (ib., pp. 255-259).

383



222 H. Salvador Martinez

uso de Castilla, la tradicion leonesa en materia de sucesion, a pesar de todos los
esfuerzos de Alfonso IX por poner a su hija Sancha en el trono, no permitia que
subiesen al trono las mujeres cuando vivia un heredero varén como era Fernando.**

Dofia Berenguela que, segun don Rodrigo, «planeaba todo con gran habilidady,
se habia propuesto poner a su hijo Fernando en el trono de Leodn, se encargd de que
esto se llevase a cabo sin conflictos armados, porque los partidarios de las infantas
no cedian en sus aspiraciones. En un célebre encuentro con dofia Teresa, madre de
las infantas, llegaron a un acuerdo, conocido como el Pacto de las dos madres, por
el que, a cambio de una pension vitalicia, dona Sancha y dofia Dulce, recunciaban a
todo derecho a la corona de Ledn. Don Juan de Osma, con toda probabilidad autor
de documento, lo describe asi:

Las condiciones, pues, de la concordia fueron éstas: el rey asigné a sus hermanas en
lugares fijados 30.000 maravedis, que habian de recibir anualmente mientras vivieran,
afiadidas muchas condiciones que se contienen en cartas sobre esto escritas. Las
hermanas, por su parte, renunciaron al derecho, si alguno tenian en el reino, y
destruyeron las cartas paternas sobre la sucesion o sobre la donacion del reino a ellas.
Mandaron ademas que los castillos o defensas, que los suyos tenian, fueran entregados
en su nombre a nuestro rey, excepto algunos castillos que debian retener sus partidarios
para la defensa del pacto (cap. 61).

Fernando firma el pacto con el nuevo titulo que venia usando desde el 7 de
noviembre: «Yo Fernando, por la gracia de Dios, rey de Castilla y Toledo, de Leon y
de Galiciay; y afiade: «y para que el presente escrito tanga mayor vigor y firmeza
queremos reforzarlo con mi sello, el de la sefiora reina dofia Berenguela, mi madre,
y el de las infantas mis hermanasy.

El el 8 de diciembre de 1231 el papa Gregorio IX, ademas de ratificar el pacto,
acepto también extender su proteccion a las dos hermanas y a su madre. Fernando
respetd escrupulosamente el acuerdo mientras vivieron sus hermanas.**

Alfonso X, siguiendo muy de cerca al Toledano, vuelve, una y otra vez, sobre la
parte que jugo su abuela Berenguela en la adquisicion del trono de Leon para su padre:

Y de esta manera obtuvo de alli en adelante el rey don Fernando en paz y regocijo todas
las fortalezas y todas las ciudades y todos los castillos del reino de Ledn; y de alli en
adelante brill6 la sabiduria de la noble reina dofia Berenguela y cuan grande fue, porque

35 Cfr. J. Gonzélez, Alfonso IX, 1, p.188 y sobre todo nota 75. Cfr. H.S. Martinez, Berenguela la
Grande, pp. 676-693.

386 La copia del Vaticano (Regestum de Gregorio 1X, vol. 15, nim. 161, fol. 141, en Auvray,
Regestum, pp. 747-752), es la unica que se conoce de este importante documento; la reproduce J.
Gonzalez, Fernando III, 11, n. 270, pp. 311-314.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 223

por su inteligencia dio el reino de Ledn a su hijo Fernando, lo mismo que anteriormente
le habia dado el reino de Castilla que le pertenecia a ella por ser heredera; y de tal manera
supo ella ordenar todas las cosas que, a pesar de que la union de estos dos reinos
desagrado a casi todos, ella se esforzo de llevarla a cabo de tal manera que se hizo sin
sangre ni contienda alguna, y las gentes vivieron en paz y alegria (PCG, 11, p.724a-b).3%’

Con la firma del Pacto de las dos madres, se puede decir que se cerraba la
disputa legal por la herencia del trono de Ledn, pero don Juan, testigo de la historia,
aflade un particular que no aparece en don Rodrigo, la existencia de descontentos en
el reino de Galicia, donde las infantas seguian teniendo partidarios:

Y, asi pues, en breve tiempo, puesto que lo dispuso Dios, en cuya mano esta el reino de
los hombres, nuestro rey poseyo en paz el reino paterno, excepto Galicia, a la cual no
pudo acudir de inmediato y en la que perduraba una no pequefia turbacion originada a la
muerte del padre. En la persona, pues, de nuestro rey, se unieron los dos reinos, que se
habian separado a la muerte del emperador [Alfonso VII en 1157] (cap. 61).3%8

Fernando, a los tres dias de la firma del pacto con sus hermanas, estando todavia
en Benavente, puso en movimiento no solo todos sus medios a disposicion para
iniciar una campafa de relaciones publicas, para ganarse las mentes y los corazones
de muchos leoneses que secretamente sentian una verdadera aversion a aquella union
de los dos reinos («la union de estos dos reinos desagrado a casi todos», dice su hijo),
temerosos de que Castilla prevaleceria, en detrimento de su independencia e
intereses. No solo fueron las intervenciones personales del rey, sino también las de
su cancilleria, las que se pusieron en movimiento con el fin de atraer a su causa
aquellos centros de poder que podian poner obstaculos al proceso de unificacion de
los dos reinos, incluyendo el rey de Portugal **°

387 Cfr. Crénica de Veinte Reyes, XIV, 17, pp. 305-306. No menos explicito fue don Rodrigo al
comparar la entrega del reino de Castilla a Fernando por dofia Berenguela en 1217 con la destreza que
ésta us6 para colocarlo en el de Ledn: « ... et in hoc enituit quamplurimum regine nobilis sollers cura,
qua non minori gracia regi filio dedit hoc regnum Castelle, quod ad eam iure hereditario pertinebat»[y
en esto refulgié a mas no poder la sagaz disposicion de la noble reina, que logrod este reino para su hijo
con no menos acierto que el reino de Castilla, que le correspondia a ella por derecho de sucesion] (De
rebus Hispaniae, 9, 15).

38 Lucas de Tuy aclara que las perturbaciones en Galicia no eran causadas por motivos politicos, sino
por la actividad criminal de malhechores y disturbadores de la paz publica contra los cuales era necesario
usar otras medidas, afirmando que Fernando desterr6 a los caballeros que, en protesta por algunas
decisiones tomadas por Alfonso IX, aprovecharon la confusion durante la transicion de la corona,
quemando los palacios de su padre (Chronicon mundi, IV, 112).

389 La PCG pone la entrevista de Fernando I1I con el rey de Portugal, Sancho II, en Sabugal por estas
fechas (11, cap. 1040, p. 424). Efectivamente, el rey se hallaba en Sabugal (Badajoz) el 2 de abril de 1231
(J. Gonzélez, Fernando I, 11, n. 316, pp. 363-364).



224 H. Salvador Martinez

Durante los préoximos dos afios Fernando, consciente de la resistencia por parte
de algunos grupos que evidentemente hubiesen preferido la independencia del reino
de Leon, se dedicard a consolidar su poder en ambos reinos. En el periodo que va
desde la concesion de los Fueros de Leon, otorgados estando todavia en Benavente
el 19 de diciembre de 1230, hasta el 4 de enero de 1232, en que lo hallamos en
Villanueva de Sarria, en ruta hacia Galicia, la cancilleria emand mas diplomas y mas
fueros que en ningun otro periodo de su reinado (un total de 111), comparable s6lo
con los 92 que emand durante su permanencia en Galicia y Asturias. Esta intensa
actividad de la cancilleria real es s6lo un indicio de la gran ofensiva que Fernando 111
y su madre lanzaron para ser aceptados en los rincones mas remotos del nuevo reino.

La pacificacion del reino de Leon y la bisqueda de la aceptacion popular llevo
mas tiempo de lo que tanto Fernando como su madre habian pensado. Por lo cual, no
pudiendo dejar el proceso de unificacion de los reinos a medias, Fernando tuvo que
ausentarse temporalmente de la campafia por la conquista del sur. No obstante,
cuando le llegaron las noticias de que los musulmanes habian vuelto a hacerse con
Quesada, en 1231 concedio al arzobispo de Toledo el derecho a poseer dicha villa
con todos sus castillos y pueblos, si podia conquistarla. Don Rodrigo organiz6 un
poderoso ejército y en abril ya se habia hecho con Quesada y unos catorce castillos y
pueblos de los alrededores.*” El emprendedor arzobispo organizo los territorios
conquistados como un sefiorio arzobispal, fortificando las ciudades y castillos,
otorgando fueros, promoviendo muy activamente la repoblaciéon e incluso
obteniendo del papa Gregorio IX el permiso para comerciar con los musulmanes en
materias estratégicas, como eran armas, caballos y hierro, actividad hasta ese
momento estrictamente prohibida a los cristianos.

Ademas de las actividades de don Rodrigo, durante el periodo que Fernando 111,
por necesidad, tuvo que ocuparse de los asuntos internos de Castilla y Ledn, la
frontera del sureste estuvo encomendada a las competentes Ordenes Militares. Pero
también intervinieron personalidades de la corte como don Alvar Pérez de Castro que
lanzo la célebre cabalgada de 1231. En esta cabalgada particip6 activamente el joven
principe don Alfonso, heredero de la corona, el cual, con apenas diez afios, pudo
contemplar los horrores de la guerra y ver como los soldados cristianos descabezaban
sin piedad a los prisioneros musulmanes, asunto que recordé en pasajes de gran

tension dramatica en su Estoria de Espaiia.*"

390
349).
¥ PCG, 11, cap. 1041, p. 725b; y cfr. CVR, X1V, cap. 19, p. 306; L. de Tuy, Crénica de Espaiia, IV,
XCIV, pp. 427-428; y H.S. Martinez, Alfonso X, pp. 95-97.

La campafia esta bien descrita, en tercera persona, en su obra (De rebus Hispaniae, 9, XV, pp. 348-



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 225

Aquel mismo afio, el hermano del rey, don Alfonso de Molina, y Alvar Pérez
de Castro condujeron una razzia que, pasando por Cordoba y Sevilla, los llevo a
Jerez, donde lucharon contra un ejército mucho mas numeroso de Ibn Hiid. Para no
correr peligro de rebelion, antes de empezar la batalla, los cristianos mataron a todos
los prisioneros que habian capturado y después se confesaron mutuamente. A
continuacion, al grito de «;Santiago!» y «jCastillal», se lanzaron a la batalla con la
ayuda de Santiago al cual los mismos musulmanes, mas tarde, diran haber visto en
medio de la pelea, cabalgando en un caballo blanco con la espada en la mano derecha
y un pendén blanco en la izquierda.**?

La derrota de Jerez, después de la que anteriormente le habia infligido Alfonso
IX de Leon en Alange, acabo practicamente con el poderio de Ibn Hiid en el suroeste
de al-Andalus. Efectivamente, el rey de Ledn cuando se enterd de que Ibn Hiid habia
ocupado Mérida, que pertenecia a la diocesis de Santiago, y por tanto zona bajo su
influencia, no pudo tolerar aquella intromision en su territorio, de tal manera que:

... alrededor de la cuaresma que se avecinaba,**> con una pequefia parte de su milicia y

también con algunos concejos, entr6 en tierras de moros y asedio una ciudad antiguamente
populosa, que entonces estaba reducida a modo de pequefia villa, a saber, Mérida...
Mientras el rey empleaba su tiempo en el asedio, algunos hermanos de la Orden de
Santiago se apoderaron del castillo de Montanchez; Mérida, por su parte, se entrego al
rey... Por su parte Avenhud, encontrandose en tierra de Cérdoba, reunid, con la intencion
de entablar combate, una multitud de soldados e infantes y llegé a cierto castillo junto a
Mérida. Cuando el rey leonés supo que Avenhut venia para luchar con él, salié de Mérida
y colocd sus campamentos mas alla del rio Guadiana. A la mafiana siguiente, ambos
ejércitos salieron al campo y por auxilio de Nuestro Sefior Jesucristo, aunque eran pocos
los que estaban con el rey leonés respecto a la multitud de moros, les vencieron y mataron
muchos de ellos, y el propio Avenhud huy6 y marché confundido (cap. 56).3%

Cuando los habitantes de Elvas, junto a la frontera con Badajoz, se enteraron de
que Ibn Hid habia sido derrotado y huido del campo,

abandonaron el castillo y huyeron de noche. Unos portugueses, que volvian de la batalla,
en la que habian estado con el rey leonés, encontraron abiertas las puertas de la villa,
entraron y no encontraron a nadie; retuvieron el castillo y notificaron esto al rey de

392 Cfr. L. de Tuy, Crénica, IV, XCIII; y PCG, 11, cap. 1040, p. 724; Crénica de Veinte Reyes, XIV,
caps. XXII y XXIII.

393 Miércoles de Ceniza fue el 20 de febrero de 1230.

394 Debemos a don Rodrigo el detalle de que esta batalla tuvo lugar en Alange, a unos 20 km al sureste
de Meérida, en 1230 (De rebus, V11, vi). Como consecuencia de esta victoria, Mérida se rindi6 en marzo
de 1230.



226 H. Salvador Martinez

Portugal. Al saberlo, envio sus soldados y otros hombres armados para que retuvieran el
castillo, y asi dicho castillo, populoso en aquellas partes, fue adquirido por la gracia del
Salvador para el nombre cristiano (cap. 57).3%

Al correrse la noticia de las derrotas de Ibn Hiid en el oeste, asi como de la caida
de Jerez en el este, Sevilla depuso a su hermano y declard su independencia bajo un
consejero de la ciudad, al-Bajji; 1o mismo hizo Niebla bajo Ibn Mahfut (h.1235) y
Arjona bajo Muhammad ibn Nasr, conocido como ibn al-Ahmar (1232-1273),
fundador de la dinastia Nasrid, sefiores de Granada.

Este fue probablemente el mas astuto y habil politico espafiol del siglo XIII. Se
sentia muy orgulloso de su nombre al-Ahmar, el Rojo, e iba siempre vestido de rojo
y usaba también un penddn rojo. Considerando sus origenes humildes, se pudiera
haber pensado que no seria otra cosa que un rebelde mas, como Ibn Hiid, al-Ma’mun
o0 al-‘Adil; pero, a diferencia de éstos, fue habilisimo, causando que monarcas mucho
mas poderosos que €l se confrontasen y se eliminasen entre si. Este juego politico le
permiti6 fundar un reino y una dinastia que sobrevivira hasta la caida de Granada en
1492 Su alianza con Fernando III, como veremos, contribuyé decididamente a
acelerar la caida de Cordoba.

Finalmente, el 27 de noviembre de 1232, tras arreglar los asuntos en Castilla-
Leon, Fernando III pudo volver personalmente a la frontera para concentrarse en la
Andalucia central, donde pensaba sacar buen partido de las disputas entre Ibn Hid y
al-Ahmar. Este se aprovecho de la batalla de Jerez para autoproclamarse rey de Jaén
y Coérdoba (1232-1233) y capturar Sevilla, asesinando a al-Bajji, pero, al mismo
tiempo, se hizo tan odioso a los sevillanos y a los cordobeses que, descontentos de él,
lo expulsaron y llamaron a Ibn Hid. Los conflictos y la rivalidad entre ambos tuvieron
su tragico final unos afios mas tarde (1238), cuando al-Ahmar asesin6 a Ibn Hid y se
convirtid6 en rey de Granada, donde empezo la construccion de los espléndidos
edificios y jardines de la Alhambra que todavia hoy admiramos. L.a muerte de Ibn-
Hd puso fin al movimiento lanzado por ¢l para crear un islamismo nacionalista
peninsular, que aspird a crear un califato independiente de Marruecos con una
ideologia antialmohade, poniendo sus miras en las doctrinas provenientes de Bagdad.

Mientras estos acontecimientos entre los reyes musulmanes se desarrollaban,
Fernando lleg6 a Toledo acompafiado de su madre, permaneciendo en la ciudad mas
de un mes (del 27 de noviembre hasta el 6 de enero de 1233), y prepar6 la gran

395 Elvas se rindi6 el 26 de mayo de 1230. Era rey de Portugal Sancho I1 (1223-1248). Cft. De rebus,
VII, vi; D. Lomax, The Reconquest of Spain, p. 142.
39 Cft. D. Lomax, o.c., pp. 142-144.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 227

campafia para hacerse con Ubeda, ciudad clave para poder controlar el alto
Guadalquivir, a la cual puso asedio en esta tltima fecha.**” Fue un asedio largo y
penoso que duré mas de seis meses (de enero a julio de 1233). Las milicias del reino
de Ledn (Salamanca, Zamora, Toledo y Ledesma), que después de tres meses, segiin
su fuero, se consideraban libres de sus obligaciones militares, abandonaron el asedio
y regresaron a sus propias tierras, pero Fernando continud el asedio hasta que los
asediados se rindieron.>*® Una vez conquistada Ubeda, Fernando con su corte regreso
a Toledo y de alli a Burgos, donde se hallaba en el mes de octubre: «fue recibido en
Burgos con gran gozo y honor, y deteniéndose alli un poco de tiempo mientras trataba
ciertos asuntos que eran de utilidad para toda la tierra, se cree que ofendio a Lope
Diaz, de los principales de Castilla» (65).%%

No se sabe con exactitud en qué consistio la ofensa, pero parece que tenia que
ver con el modo irregular con que le habian sido traspasados algunos castillos.*” En
cualquier caso, fue una distraccion que Fernando no necesitaba en aquel momento,
pero se trataba de un personaje de importancia capital en el reino y el rey no podia
ignorar su descontento, como se desprende del amplio espacio que le dedica su
canciller en la Chronica. Don Lope no era un cualquiera en la corte. Tenia una
impresionante hoja de servicios a la corona. Como hijo de don Diego Lopez de Haro,
habia sucedido a su padre en la alferecia del reino en 1214, cuando apenas contaba
22 afos, pero, aun mas que el puesto mas importante del reino que ocupaba, don Lope
era acreedor también de la gran deuda que el reino de Castilla tenia contraida con su
padre, el cual habia sido colmado de favores y tenencias por el abuelo del presente

37 Los cuatro diplomas expedidos durante este mes reflejan la presencia continua de dofia Berenguela

a su lado. «A continuacion, escribe don Rodrigo, el rey Fernando sitié de nuevo a Ubeda, fortaleza muy
poblada, asegurada con soldados y grandes defensas, pero arremetio contra ella con tal impetu que los
asediados se le rindieron a cambio de sus vidasy (De rebus, IX, XV, p. 349). Fernando III expidi6 tan
s6lo un diploma durante el asedio («Facta carta apud obsidionem de Ubeday), fechado en el sitio de
Ubeda el 2 de abril de 1233; no se conoce ningiin otro diploma hasta el del 20 de agosto, fechado en
Arévalo. Cft. J. Gonzalez, Fernando 11, 111, nn. 495 y 496, pp. 7-8.

398 CLRC, 64. Don Juan recuerda que al mismo tiempo de la toma de Ubeda «el rey de Aragén tomd
la villa de Burriana, hacia Valencia, ciudad populosa»; y el maestre de Calatrava y el pueblo de Plasencia
con el obispo asediaron y tomaron el castillo de Trujillo (cap. 64). Efectivamente, don Jaime tomé
Burriana el 28 de julio. Trujillo, por el contrario, habia sido tomada antes, en la fiesta de la conversion de
San Pablo, el 25 de enero de 1232, por el maestre de Calatrava, don Gonzalo Yafiez. Cfr. J.F. Powers, 4
Society Organized for War. The Iberian Municipal Militias in the Central Middle Ages, 1000-1284,
Berkeley, University of California Press, 1997.

399 Sobre este episodio de crisis en el reino, cfr. A. Rodriguez, «Modelos de legitimidad politica en la
Chronica regum Castellae de Juan de Osma», en e-Spania, 2, 2006, p. 15, y también G. Martin,
«Négociation et diplomatie», e-Spania, 4, 2007.

400 Don Rodrigo, que estuvo en Burgos durante todo el periodo de la crisis, no dice ni una sola palabra
de ella.



228 H. Salvador Martinez

rey, quien habia puesto toda su confianza en él. Ademas de esta herencia familiar,
don Lope Diaz habia luchado para ganarse la propia, cosa que hizo brillantemente,
manteniéndose siempre fiel, a pesar de su parentesco con los Lara (estaba casado con
una Lara), al rey Enrique [ y a la regente dofia Berenguela durante los dias de la crisis
de sucesion de Alfonso VIII. Con estos antecedentes y su probada lealtad a dofia
Berenguela no debe, pues, sorprendernos que ésta, en la reestructuracion de los
cargos de la curia de su hijo, propusiese a don Lope Diaz para el cargo de alférez real,
cargo que ocupard ininterrumpidamente, aun durante el periodo que estuvo apartado
de la corte, hasta el dia de su muerte (18 de octubre de 1236). El insigne magnate
estuvo siempre al lado del rey, desde la decision de lanzar su campafia contra los
moros en Mufi6 en 1224 hasta la reciente campafia de Ubeda.

Sus extraordinarios servicios a la corona, con su correspondiente
reconocimiento en cuantiosas donaciones reales, hace atin mas dificil entender los
motivos de su rebeldia. Dice el canciller Juan de Osma:

El rencor, preconcebido anteriormente en el asedio de Ubeda, creci6 dia y dia, pero el
fuego encendido todavia no habia irrumpido en llama. Se separo, pues, del rey Lope Diaz
lleno de ira e indignacion, principalmente porque se consideraba menospreciado y tenido
como despreciable ante el rey por muchos indicios, segiin decia. Preparandose para la
venganza, comenzo a tratar del contubernio de cierta hija suya con don Nufio, conde de
Rosellon, nieto del conde de Barcelona y del conde Nuilo de Castilla: lo que se realizo
después de Pascua [23 de abril] del afio de gracia de 1234. Alrededor de la misma Pascua
prometi6 a otra hija suya mayor con Alvar Pérez en contubernio semejante, porque los
tres eran parientes en igual grado, pero este contubernio se consumé después de la
siguiente fiesta de San Miguel [29 de septiembre de 1234] (cap. 65).%0!

Estando en Burgos el rey y la reina, su madre, y el arzobispo toledano y los obispos de
Burgos y Segovia y Osma, que era el canciller, por los que solemne y publicamente en
el dia del Seflor y en la iglesia burgalesa, por consejo del obispo de Astorga, que entonces
estaba en la curia del rey, y los otros jurisperitos, fueron excomulgados Alvar Pérez y
Mencia Lopez, a la que habia desposado, por incesto manifiesto, contra la prohibicion
anteriormente hecha en Burgos por el arzobispo de Toledo y el obispo burgalés (ib.).

Dado el prestigio de don Lope y de don Alvar Pérez y la posicién rigida de
Fernando I1I, con ocasion de este contubernio se origind en el reino una no pequeiia
turbacion, dice don Juan, «puesto que la voluntad del rey, cuyo beneplacito debia ser

401 Para las varias relaciones de parentesco entre estas familias, véanse los arboles genealdgicos que

trae G. Cirot en su edicion de la CLRC, pp. 138, n. 65, 3; y p. 139, n. 65, 4.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 229

requerido y esperado, como tio materno,*> hermano de la madre de la joven y tutor
de la misma, puesto que se custodiaba en la camara de la reina doia Berenguela, no
fue de ninguna manera requerida, por no decir despreciaday (ib.).

La crisis familiar, sin embargo, fue resuelta a través de la gran intermediaria, la
habilisima dofia Berenguela quien, consciente del valor de don Lope como alférez
del reino, y de don Alvar Pérez como aliado imprescindible en aquel momento
critico, negocié un acuerdo aceptable a su hijo y a ambos nobles. Escribe don Juan:

Lope Diaz reconoci6 que los diecisiete castillos que tenia del reino de Castilla pero que
no habia recibido mediante el portero, eran del rey; y los recibid del rey, mediante su
portero, y se le asegurd la tierra por un quinquenio gracias a la reina dona Berenguela
bajo muchas y honestas condiciones, y el hijo confirmo lo hecho por la madre. Y asi, por
la gracia de Aquel, que es nuestra paz [Efe. 2, 14], quedo todo paralizado y la tierra calld
y descanso [/ Mac. 1,3 y Sal. 75, 9] (cap. 66).

Gracias a dofia Berenguela y a la reina dofia Beatriz se obtuvo también la
reconciliacion entre el rey y don Alvar Pérez, el cual, tras la excomunion, habia sido
sentenciado al destierro por don Fernando a tierras de sarracenos: «... pero las reinas,
muy prudentes sefioras, presintiendo los males, que podrian acontecer en nuestra
frontera de la confederacion de Alvar Pérez con Avenhut, rey cismarino de los moros,
actuaron eficazmente para que Alvar Pérez fuera restituido al favor real: y asi fue. Y
asi recuper? su tierra y sus castillos» (cap. 66).

En el pasado reciente (1226-1235), aprovechando la crisis interna del Islam
peninsular y las luchas entre los caudillos musulmanes, la oportunidad de desmembrar
el viejo imperio almohade habia atraido repetidos ataques contra las grandes ciudades
del sur, no solo por parte de los aliados de Fernando I1I, sino también por parte de
bandas de guerreros cristianos en busca de botin. Muchos de estos ataques,
especialmente los lanzados contra Cordoba, habian terminado en el fracaso. Pero las
cosas cambiaron radicalmente en la primavera de 1235, cuando uno de estos grupos,
cristianos almogavares, consiguieron penetrar las murallas del arrabal de Cordoba y,
habiendo informado a Fernando, éste ordend a Alvar Pérez que lanzase un ataque
contra Ibn Hiid para impedir que acorriese a los cordobeses, después

... lo sigui6 el rey con noble milicia y no muchos pueblos. Devasto entonces el rey las
mieses de Jaén y Arjona y de las pequeiias villas adyacentes, y convino con Avenhut,
que entonces asediaba Niebla, entre Sevilla y Portugal, por la mediacion de Alvar Pérez,

402 Es decir, Fernando III era, como hijo de Alfonso IX, medio-hermano de la madre de la joven, dofia

Inés fﬁiguez de Mendoza, una de las varias amantes de Alfonso IX.



230 H. Salvador Martinez

que Avenhut daria a nuestro rey a cambio de una tregua hasta el siguiente mayo 430.000
maravedis, de cuya suma se pago de inmediato una tercera parte, otra tercera parte debia
pagarse al final del siguiente septiembre, y la restante tercera parte al final de enero.*%

Firmadas estas cosas, como entonces podian firmarse, y cuando volvia el rey de tierras
de Coérdoba, asedio6 Iznatoraf, Castillo fortisimo, que se le entregd enseguida, salvas las
personas de los moros y bienes muebles que pudieran llevarse. Tras encomendar la
defensa del castillo a cierto caballero con otros a €l subordinados, llegé al inexpugnable
castillo de San Esteban, que era muy perjudicial a los cristianos, principalmente cuando
accedian a los caminos por donde se va a Ubeza y a Baeza. El alcalde de este lugar y los
que con ¢l estaban entregaron enseguida el castillo al rey, después de recibir de ¢l una
pequefia cantidad de dinero y no sé cuéntos caballos y mulos.*** Designé los que tenian
que permanecer en el castillo y se volvio el rey a Toledo junto a la madre y esposa.
Después, pasando por Segovia, entrd en la vigilia de la Asuncion en Burgos, donde fue
recibido con gran gozo y honor.**> Acerca de estos dos castillos en la firma de la entrega
se habia determinado que si el rey quisiera asediarlos o pudiera tomarlos, Avenhut no
los defenderia, y no entraban en la tregua (cap. 67).4%

Tras los éxitos obtenidos en la campafia de 1235, Fernando, mientras esperaba
que llegase el buen tiempo, preparaba con gran cuidado la nueva campaia que tendria
como objetivo final la conquista de Cérdoba. Sin embargo, las cosas se precipitaron
inesperadamente. Segiin nuestro cronista,

En aquel tiempo, en la era escrita segun Cristo, a saber, en 1236, nuestro rey Fernando,
alrededor de mediados de enero, morando su madre en Ledn, recibié en Benavente unos
mensajeros de parte de aquellos cristianos que, furtivamente, de noche habian ocupado
una parte de Cordoba, y que le suplicaban que les ayudara, puesto que estaban en
gravisimo peligro. .. (cap. 69).

Efectivamente, durante la noche de Navidad de 1235, el grupo de cristianos
mencionados mas arriba escalaron las murallas, mataron a los centinelas y se hicieron
con el arrabal («que dizen en aravigo e/ Axarquiay), en la parte del sector oriental de
la ciudad, separado por una muralla de la Almedina, o centro de la ciudad, hacia el
oeste. Ante la extraordinaria presion de los cristianos, una de las facciones en que se
hallaba dividida la ciudad se ofrecié a admitir en el arrabal a una de las bandas de

403 Este acuerdo tuvo lugar en mayo de 1235. El tltimo pago tendria lugar al final de enero de 1236.

404 I Castillo de San Esteban, o Castellar de San Esteban, hoy Santistéban del Puerto (Jaén), se
encuentra a unos 30 km al noreste de Ubeda, mientras que Iznatoraf (Jaén) se halla a unos cuarenta.

405 El rey estaba en Segovia el 3 de agosto y en Burgos el 13 de agosto de 1235.

406 Segiin don Rodrigo, junto con estos dos castillos, fueron entregados también las Torres de
Albanchez y Chiclana de Segura (Jaén) (De rebus Hispaniae, 9, vii).



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 231

cristianos almogavares, conduciéndolos hasta las murallas. No tard6 en llegar el
contraataque de los que estaban en la ciudad, pero los atacantes cristianos pudieron
mantener su posicion, mientras pedian ayuda a otros cristianos que se hallaban en la
frontera, especialmente a Alvar Pérez de Castro, que les llevo ayuda, y a Ordofio
Alvarez, caballero de la casa real, el cual mandé inmediatamente un emisario a
Benavente para pedir al rey que acudiese cuanto antes (ib.).*"’

El cronista, entre sorpresa y compasion por los cordobeses, escribe con mayores
detalles, expresando una vez mas su ideologia de cruzado de la causa cristiana por
encima de cualquier otro sentimiento de compasion humana y cristiana:

Habia sucedido, pues, que unos cristianos, como excitados por el Espiritu Santo, tras
conocer con anterioridad el estado de Cérdoba, porque en aquella parte de la ciudad que
habian ocupado moraban unos pocos, simularon ir mas adelante, y, al mando de uno,
que de moro se habia hecho cristiano y habia conocido plenamente el estado de Cérdoba,
llegaron de noche y por escalas subieron al muro tras de dar muerte a los centinelas, y
ocuparon aquella parte de la ciudad, matando a muchos de los que alli habitaban y
haciendo huir a los otros a la parte restante de la ciudad. Cérdoba vio un pueblo de otra
religion y lengua,**® al que no habia nutrido, dar muerte, como en su propio seno, a sus
hijos,*?® y, como aturdida, no podia robustecer las manos sin fuerzas y las débiles rodillas
contra los enemigos, a los que, aunque eran pocos, no les podian resistir, ya que la
indignacion de Nuestro Sefior Jesucristo y su poder oprimia la multitud tan grande y
fuerte de los moros (cap. 69).

El relato de nuestro cronista revela, una vez mas, el espiritu de cruzado que le
impulsaba a repetir, como muletilla, expresiones como «excitados por el Espiritu
Santo» o «la indignacion de Nuestro Sefior Jesucristo y su poder oprimia la multitud
tan grande y fuerte de los moros». No era solo el valor y la fortaleza lo que empujaba
a aquellos héroes cristianos, sino, seglin el canciller, el poder de Nuestro Sefior que
obraba por ellos; y asi seguird insistiendo en el caracter providencial de toda la
empresa que, milagrosamente, llevo al éxito final.

407 Véase también De rebus Hispaniae, 9, 16, pp. 349-350; y sobre todo la PCG, 11, cap. 1046, pp.
729-733, donde se describen minuciosamente las operaciones de asedio y la conquista final de Cordoba.
Confirma esta version el citado relato de Aubri Trois-Fontaines (Chronica Alberici, ed. MGH, Scriptores,
XXX, pp. 939-940); cfr. F. Hernandez, art. cit., Apéndice V, pp.147-148.

408 En esta frase don Juan parece aludir a las palabras del Profeta Baruc: «Pues €l trajo sobre ellos una
nacion de lejos, nacion insolente de lenguaje extrafio, que no respetd al anciano, ni del nifio tuvo
compassion» (Bar. IV, 15); palabras que, si en verdad don Juan pretende aplicarlas a Fernando III, no
honrarian mucho su conquista; pero que sin duda manifiestan el espiritu cruzado del canciller.

409 Nuevo recurso a la Biblia; en este caso a I Re. III, 19-21, sobre el juicio de Salomén en la disputa
de dos madres que dieron a luz a dos nifios, uno de los cuales muri6 y las dos mujeres pretendian ser la
madre del que sobrevivio.



232 H. Salvador Martinez

Dadas las circunstancias, la solicitud de asistencia inmediata por parte de los
cristianos que se hallaban atacando a Cordoba tenia pocas posibilidades de ser
satisfecha, ya que era pleno invierno (Fernando estaba en Benavente el 15 de enero)
y los caminos de Castilla a Cordoba estaban intransitables. Ademas, Fernando
conocia el espiritu guerrero de los cordobeses y la posibilidad de que Ibn Hiid quisiese
aprovechar la ocasion para intervenir en aquellas condiciones favorables por el apuro
en que se hallaban los cristianos atacantes. Los mensajeros venidos de Cordoba, dice
el cronista: «Instaban al rey para que ayudara a sus vasallos, que por su servicio y por
honor de la fe cristiana se habian expuesto a tan gran peligro, y tomara con mano
audaz la ocasion que el Sefor le habia favorecido y ofrecido, y se mostrara como
hombre a todos los que lo supieran» (ib.).

En Benavente hubo un gran consejo de guerra en el que los que eran contrarios
a semejante empresa, en medio de un invierno «muy lluvioso», pusieron sobre la
mesa todas las razones en contra, que el canciller-cronista enumera
meticulosamente. Fernando, sin embargo, contra el parecer de sus consejeros, y a
sabiendas de que aquella solicitud de los almogavares violaba su acuerdo de tregua
con los cordobeses, aceptd la solicitud, a pesar del riesgo que comportaba. En
palabras de nuestro reportero:

Irrumpid, pues, el Espiritu del Sefior [Jue. 14, 6] en el rey, y, poniendo su esperanza en
Jesucristo, el Sefior, endurecié sus oidos para no oir el consejo de los que, como
encantadores [Sal. 58, 5-6], intentaban con persuasivas palabras impedir hecho tan
noble, alegando la aspereza del invierno —que inundaba con lluvias mas de lo
acostumbrado—, los peligros de los caminos, las inundaciones de los rios, los pocos
nobles que con él estaban, el dudoso éxito de riesgo tan grande, y, lo que era mas de
temer, la innumerable multitud del pueblo cordobés, que sobrepasaba desde la
antigliedad a los restantes moros cismarinos en valor y ejercicio de las armas, con los
que habia que entablar un combate sobre sus propias vidas y ciudad tan noble, tierra de
su nacimiento, en favor de sus esposas ¢ hijos y sobre todo lo que poseian. Podia temerse
razonablemente la llegada del rey de ellos, Avenhut, con todo su poder y el concurso de
todos los pueblos de las ciudades vecinas, que consideraban a Cérdoba como bastion
fortisimo y baluarte contra los cristianos. Cualquier moro cismarino consideraria que se
trataba de sus propias cosas, ya que, tomada Cordoba, las restantes ciudades como
impotentes e inermes no podrian resistir al potentisimo rey de Castilla y Leon (cap. 70).

Don Juan, testigo de la reunion de Benavente, presenta meticulosamente el
argumento de los contrarios a la expedicion, dejando al lector en suspenso ante el
dilema: «Pero, despreciadas todas estas cosas y como nada consideradas, el soldado
de Cristo, fortisimo rey Fernando, a la mafiana siguiente sali6 de Benavente con



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 233

mucha prisa; saludo de lejos a su madre, que entonces estaba en Leon, por medio de
un emisario que debia anunciarle fielmente lo que sucedia y el firme propoésito del
hijo, que por ninguna razén cambiariax» (ib., 70).

Debe haber sido una decision extraordinaria, tomada sin el consentimiento de
su madre, para mencionarla explicitamente nuestro cronista, tal vez porque sabia que
su madre hubiese sido también contraria, dadas las inclemencias del tiempo. Don
Juan de Osma es el tnico cronista que habla de estas diferencias entre madre e hijo,
que, como en el caso de la curia de Mofi6, acabara inclindndose por Fernando. Hasta
este momento, Fernando no habia tomado ninguna decision importante, en ningiin
campo, pero especialmente en la lucha contra el Islam, sin contar con el parecer y el
apoyo de su madre, entre otras cosas porque era ella la que ademas del poder tenia la
bolsa.*!® Pero ahora, como impelido por el Espiritu del Sefior, esta tan seguro de su
decision que envia un emisario a su madre para informarla de su decision y decirle
que era inutil que tratase de disuadirlo.

El canciller, que lo conoce bien, usa por primera vez el atributo de «soldado de
Cristo» («miles Christi») y con buena razdn, ya que quiere poner de manifiesto que
era la fe cristiana la que hizo de don Fernando un caudillo que no regateaba
sufrimientos personales para ayudar a los suyos, como era el caso presente. Cuando
se entero del aprieto en que se hallaban los combatientes cristianos ante las murallas
de Cordoba, ni lluvias, ni frios, ni otras incomodidades, ni siquiera los ruegos de su
madre, podian detenerlo.

Con un puiado de consejeros, cabalgd de Benavente hasta Zamora, donde hablo
brevemente a los ciudadanos, diciéndoles: «Si alguno me es amigo y fiel vasallo,
sigamey, y, «como aguila que vuela hacia la presa» [Job 9,29 y Eceq. 22, 25], llegd
a Salamanca, donde se detuvo poco tiempo y entregé los caballos y las armas que
pudo obtener a los nobles que con ¢l estaban y preparo las cosas que eran necesarias
como le fue posible en tan poco tiempo para un camino tan largo; después «envid
desde alli al canciller, el obispo de Osma, a su madre para pedirla que repartiese los
estipendios a los soldados que decidian seguirle, y luego por el camino mas rapido,
sin desviarse a la derecha, hacia Ciudad Rodrigo, ni a la izquierda, hacia Talavera y
Toledo, los caminos que parecian mas comodos, llegd a Mérida» (cap. 70).*!!

410 Segfin don Lucas de Tuy: «Enbiava la reyna Beringuela a su fijo el rey Fernando, mientras

estava en la guerra, abundantes cavalleros, cavallos, oro, plata, vetuallas y todas las cosas que eran
menester para su hueste» (Cronica, IV, XCIII, p. 428); y cfr. H.S. Martinez, Berenguela la Grande,
Cap. XX, pp. 793-795.

411 Eg decir, recorri6 la ruta mas directa, teniendo en cuenta las inclemencias del tiempo: Salamanca,
Béjar, Plasencia, Caceres, Mérida.



234 H. Salvador Martinez

Las dos referencias explicitas del canciller para informar a dofia Berenguela de
la decision y para pedirle que pagase a los voluntarios que participasen en la campatia,
son un claro indicio de que si ¢l podia dedicarse por completo a la guerra contra el
Islam era porque «la reina Berenguela suplia sus veces sabiamente en el reino de Leon
y Castillay, manteniendo el orden, de tal manera que «ambos reinos gozaban de tanta
paz y seguridad, que ninguno, chico ni grande, osaba por fuerza tomar las cosas a
otron,*!?y sobre todo porque tenia plena confianza en ella, seguro de que no le faltaria
lo que necesitase para llevar adelante la campana. Dofia Berenguela, que se hallaba en
Leon en aquel momento, era, segiin la documentacion que se ha conservado, la tenente
de la ciudad, y como tal controlaba sus fondos y los del reino, ademas de los propios
de todos sus sefiorios, que eran muy cuantiosos.*'* En la Edad Media, como hoy, tener
el poder econdémico equivalia a tener el poder militar, y Berenguela, nos dicen todos
los cronistas, era la que controlaba el tesoro de ambos reinos.

El camino de Mérida a Cordoba no fue menos dificil, pero, a pesar de las
dificultades, lleg6 a la ciudad asediada el 7 de febrero acompafiado de su hermano
don Alfonso de Molina, Rodrigo Fernandez, el feo, Gil Manriquez de Manzanedo,
los hijos de los hermanos Lara: Diego Gonzalez de Lara, hijo del conde Gonzalo, y
Alvar Fernandez de Lara, hijo del conde Fernando, Tello y Alfonso, hermanos del
obispo don Tello de Palencia, Pedro Ponce de Ledn y su primo Gonzalo Gonzalez.
Alvar Pérez de Castro y los obispos de Baeza y Cuenca, que desde Toledo habian
acudido, ya estaban en el asedio. Asi, pues, los hijos de las mas nobles familias, que
en el pasado habian luchado entre ellos, se hallaban unidos en una causa comun: dar
el asalto final a la gran capital de los Umeya. El cronista, entusiasmado, presenta a su
héroe en términos casi mesianicos:

Después [de llegar a Mérida], no concediéndose descanso ni de dia ni de noche, a través
de una tierra inviable y desierta, no obstante los rios que se habian salido de madre y
sobrepasado sus ya embarradas orillas, que impedian avanzar, lleno del celo de lo alto,
casi todo envuelto en lluvias, entre castillos de moros, cumplidor de su promesa, lleg6 a
Cordoba el dia 7 del mes de febrero. jFeliz dia aquel en el que el pueblo cristiano pudo
ver a su rey, que se expuso a tanto peligro para ayudar a su pueblo!

Alli el rey encontr6 con el pueblo antes dicho a Alvar Pérez, su noble y fuerte vasallo, y
al Obispo conquense, que de tierras toledanas habian llegado al enterarse de que los

412 Es decir, recorri6 la ruta mas directa, teniendo en cuenta las inclemencias del tiempo: Salamanca,

Béjar, Plasencia, Céceres, Mérida.

413 Cfr. M. Lopez, Patrimonio cultural, doc. 236, 237, 238 y 241; y .M. Ruiz Asencio y J.A. Martin
Fuertes, Coleccion documental del archivo de la catedral de Leon, IX, doc. 2015 y 2021. Sobre su control
politico y del orden puiblico, véase H.S. Martinez, Berenguela la Grande, cap. XX, p. 15 ss.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 235

cristianos habian tomado parte de Cordoba. También llegd rapidamente con su pueblo
el Obispo de Baeza, y todo el que se encontraba cercano. En la comitiva del rey, cuando
lleg6 al principio a Cérdoba, como se dijo, no habia cien soldados nobles. . .*!4

Después de deliberar qué se necesitaba para la operacion, el rey, llevado por consejo del
Espiritu Santo, decidi6 pasar el rio Betis, entendiendo que los moros cordobeses podian
libremente pasar el puente y obtener lo que necesitaran, y fortificar la ciudad con
vituallas, armas y hombres si fuera necesario. Asi, pues, paso el rio por el puente que
esta junto a Cordoba a dos leguas hacia Andujar, mando levantar los campamentos junto
al puente de la ciudad entre Cordoba y la ciudad de Ecija, que no dista de Cérdoba sino
nueve leguas (cap. 71).413

Con la llegada del rey y los refuerzos cristianos la situacion de los cordobeses

se deterioré rapidamente:

414

415

Cuando Avenhut, rey de los moros, que estaba en tierras de Murcia, supo estas cosas,
se turbd y, dolido en su corazon [Gen. 6, 6], reuni6é una multitud de cuatro mil o
cinco mil soldados y treinta mil soldados elegidos de a pie, y llegd con gran rapidez
a Ecija. Estaban ademas con Avenhut casi doscientos soldados nobles cristianos que
le servian por su paga.*!® Todos esperaban que Avenhut, confiado en tanta multitud,
lucharia en defensa de la libertad de Cordoba con nuestro rey, que entonces no tenia
consigo més alla del puente doscientos soldados nobles y otros pocos, pues Alvar
Pérez y algunos otros soldados y todo el pueblo restante habian permanecido en la
parte de la ciudad que tenian, y no podian pasar el rio por aquella parte, aunque
quisieran venir en auxilio del rey.

El Sefior Jesucristo, pues, Dios de los cristianos, corroboré su misericordia sobre los
que temen, y el que habia inflamado el corazdon del rey para que viniera a Cordoba y

El cronista sefiala los nombres de los nobles que llegaron con el rey diciendo:

... los principales que entonces siguieron al rey y con €l llegaron hasta Cordoba: el infante don
Alfonso, su hermano; Rodrigo Fernandez [de Cabrera] el feo; Gil Manriquez [de Manzanedo];
Alvar[o] Fernandez [de Lara], hijo del conde Fernando; Diego Gonzalez [de Lara], su consobrino;
[Pedro Ponce de Ledn y su sobrino Gonzalo Gonzalez; Tello Alfonso [de Meneses] y su hermano
Alfonso T¢llez [de Meneses]. Completamos los nombres poniendo entre [ ] sus identidades.
Probablemente se trata del puente de Alcolea, a unos 15 km al este de Cordoba. Andujar se halla

aqui solo como referencia, pues se encuentra a unos 80 km al este de Cordoba a 01:illas del Guadalquivir.
El rey, pues, establecio6 el campo de operaciones al sur de la ciudad, entre ésta y Ecija. Cfr. J. Gonzalez,
Fernando 11, 1, pp. 323-331; Lomax, Reconquest, p.145; y S. Barton, «From Mercenary to Crusader»,
pp- 111-129.

416

Las cifras del ejército de Ibn Hid que facilita el cronista parecen exageradas; en cuanto a la

presencia de mercenarios cristianos en los ejércitos musulmanes, era una realidad demostrada
histéricamente en numerosos estudios. Cfr. J. Alemany, «Milicias cristianas», pp.133-169, y Charles-
Emmanuel Dufourcq, «Les relations du Maroc et de la Castille pendant la premiere moitié¢ du XIlle
siéclen, Revue d'Histoire et de Civilisation du Maghreb, no. 5, juillet 1968, p. 37-62; y en L ’Ibérie
chrétienne et la Maghreb. Xlle-XVe Siecles, Aldershot, Ashgate/Variorum, 1990, nim. V, pp. 40-45.



236 H. Salvador Martinez

socorriera a su pueblo, conforté su espiritu y el de los que con él estaban, y pusieron
sus almas en sus manos, esperando cada uno de los dias en que Avenhut permaneciera
junto a Ecija, esto es, durante quince dias almenos, que el rey viniera a la guerra con
ellos, esperando también esto mismo todo el dia los moros cordobeses (cap. 71).

El Sefior escuch¢ las plegarias de los cristianos, ya que Ibn Hiid no se movié de
Ecija «durante quince dias al menos» y, aunque el pequefio ejército de Fernando tuvo
que soportar «de nuevo una gran deficiencia de vituallas, ya que no cesaban las
lluvias y los rios y torrentes inundaban sobre manera» el campo, el enemigo, dejando
una gruesa multitud de hombres en Ecija, «marché a Sevilla con una gran parte del
ejército, fingiendo algunas razones vanas y falsas por las que se apartaba de Ecija»
(cap. 72).

Segiin la Cronica de Castilla, entre los «casi doscientos soldados nobles
cristianos» que servian a Ibn H{id por su paga, es decir, mercenarios cristianos, se
hallaba Lorenzo Suérez, el cual traicion6 a Ibn Hid, haciéndole creer que el rey
Fernando habia traido un poderosisimo ejército, motivo por el cual se habria alejado
hacia Sevilla en lugar de confrontarse con Fernando ante Cordoba. Por este servicio,
Fernando III habria aceptado a Lorenzo Suarez como vasallo suyo.

Tras el abandono cobarde de los asediados por parte de Ibn Hiid, el cronista
cristiano siente verdadera simpatia por la condicion en que se hallaban los habitantes
de la perla del Califato: «Marchité Cordoba su corazéon dentro de sus entraiias, pues
viendo lo que acontecia y entendiendo que su rey no se habia atrevido a combatir con
el nuestro, casi desesperados de una ayuda de fuera, determinaron oponerse hasta la
muerte» (cap. 72).*"”

Al enterarse de la actitud combativa de los cordobeses, Fernando no se
amedrento, antes bien busco otro camino para someter la plaza sin tener que recurrir
al asalto, haciendo una alianza con Ibn al-Ahmar, que era enemigo mortal de Ibn Hid
y que habia sido expulsado del gobierno de la ciudad por los cordobeses, por lo cual
los odiaba. Cuando se enteraron los sitiados del acuerdo con aquel odioso personaje,
prefirieron rendirse a cambio de su libertad y de llevarse sus posesiones, antes que
admitir a al-Ahmar, que les hubiese aniquilado a todos.

417 La Crénica de Castilla (pp. 732-733) y Alfonso X en su Estoria de Espaiia afirman que en aquellos

momentos criticos en que Tbn Hiid se hallaba en la zona de Cdrdoba, el rey moro de Valencia le pidio
ayuda para defenderse de Jaime I de Aragén. Ibn Hid abandond Coérdoba y se puso en marcha para
ayudar a su protegido, pero, al pasar por Almeria, fue asesinado por su huésped y vasallo en un aposento
del castillo después de haberle emborrachado: «Et €l estando en Almaria, un moro su privado, que avia
nonbre Abenarramimi, convidol et enbaudol et afogol en una pila de agua que estava en su casa» (PCG,
11, cap. 1046, pp. 732-733). Esto, sin embargo, no ocurri6 hasta dos afios mas tarde, el 12 de enero de
1238. Cfr. De rebus Hispaniae, 9, 13, p. 346.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 237

Por otro lado, a Fernando le fueron llegando refuerzos:

... después de Pascua [30 de marzo de 1236], empezaron a llegar las milicias de Castilla,
los leoneses, los gallegos, a los que habian precedido los pueblos de algunas ciudades, a
saber, los salmantinos, zamoranos y los de Toro. Cuando los cristianos entendieron que
faltaban alimentos en la ciudad, asediaron caminos y rios por mandato del rey, y el asedio
se afianzo y nadie podia salir ni entrar. Entonces, pues, comenzaron los moros a tratar la
rendicion de la ciudad, tras poner la condicion de que les fuera permitido marchar salvas
las personas y bienes muebles que pudieran llevar consigo. El rey acept6 la condicion y,
cuando debian firmar el pacto, los moros se resistieron, al entender que faltaban al
gjército [cristiano] vituallas y que los concejos del reino de Leon de ninguna manera
querian quedarse, puesto que completaban ya tres meses de expedicion.

Asi pues, nuestro rey, como burlado por el rey Avenhut, hizo un tratado con el rey de
Jaén, que era enemigo del rey Avenhud y de los moros cordobeses. Cuando lo supo
Avenhut y los cordobeses, sintieron mucho temor y se volvieron a nuestro rey,
ofreciéndiole la ciudad bajo la conocida condicion (72).

Ningun otro cronista o documento habla de este acuerdo con el rey de Jaén,
Muhammad ibn Nasr, conocido también como Ibn al-Ahmar (1232-1273), el cual,
como se dijo, fue el fundador de la dinastia Nasiri y del reino de Granada, que
sobrevivio hasta 1492. Al-Ahmar se habia levantado contra Ibn Hiid en Arjona in
1232, siendo rapidamente reconocido por los moros de Jaén. Su alianza con Fernando
III acelerd la sumision de Cordoba y la caida de Ibn Had. Consciente, sin embargo,
de que los cordobeses lo odiaban, se presto a llegar a un acuerdo con Fernando III,
tal vez para vengarse de los cordobeses y de su rey Ibn Hid, al que a la vuelta de un

par de afios se encargara de liquidar.

La oferta de Fernando a los cordobeses que, segiin nuestro cronista, tras su
descubrimiento de las condiciones precarias en el campo cristiano, habian rechazado,
esperando que llegase Ibn Hlid a rescatarlos, volvieron a aceptarla. Esta volubilidad
de los cordobeses dio ocasion a un serio debate en el campo cristiano:

Habia, sin embargo, entre los magnates del rey, quienes le aconsejaban que no aceptase
la condicidn, sino que los tomara a la fuerza y los decapitara: lo que podia hacer porque
faltaban por completo los alimentos y, como desfallecidos de hambre, no podian
defender la ciudad. Otros, al contrario, insinuaban al rey que aceptara la condicion y no
se preocupase de las personas ni de los bienes muebles con tal de que pudiera obtener la
ciudad sana e integra, pues de cierto se sabia que los cordobeses habian decidido que, si
nuestro rey Fernando no queria aceptar la condicion, desesperados de la vida, destruirian
todo lo que de valor hubiese en la ciudad, a saber, la mezquita y el puente; esconderian



238 H. Salvador Martinez

el oro y la plata y quemarian las telas de Siria [de seda?], es mas, toda la ciudad, y a si
mismos se darian muerte (cap. 73).

Aunque los documentos y algunas cronicas sugieren solo la posibilidad de la
presencia fisica de Berenguela en Cérdoba durante la fase final del asedio, su
presencia moral es mucho mas evidente por el modo en que Fernando consiguid la
rendicion (De rebus Hispaniae, infra). Las complicadas negociaciones con los
caudillos musulmanes de las varias facciones y, sobre todo, el ardid del acuerdo con
al-Ahmar, que constituyeron un verdadero malabarismo politico-diplomatico, fueron
llevadas a cabo segun el clasico manual usado repetidamente por su madre, cuyo
principio era: «el compromiso politico y moral es preferible al esparcimiento de
sangre.» Fernando supo decir no a los que proponian que se degollase a los sitiados.
Su madre, si no estaba alli en aquel momento, fue sin duda la que le inspird a aceptar
la rendicion sin esparcimiento de sangre. Por consejo también de al-Ahmar, Fernando
acepto la rendicion de Cordoba.

Entonces, llegd también a un acuerdo con Ibn Hid por el que le concedidé una
tregua de seis aflos a cambio de un tributo «en cada uno de los afios
cuatrimestralmente al rey de Castilla cuarenta mil y doce mil maravedis, de cuya
suma el rey de Jaén [al-Ahmar] debia recibir una parte».*'® Después de tratar y firmar
la rendicion, «frustrados en la esperanza que habian tenido de conservar su ciudad,
los moros cordobeses, desfallecidos de hambre, abandonaron su asentamiento
llorando, gritando y gimiendo por la angustia de su espiritu» (cap. 73).

La actitud de respeto y buen trato de don Fernando hacia los vencidos fue
admirada hasta por los mismos historiadores musulmanes. Al Himyari dijo de él: «era
hombre dulce, que tenia sentido politico». Su hijo Alfonso admir6é también su
constancia y tenacidad en la empresa iniciada, al mismo tiempo que manifiesta lo que
los enemigos pensaban de él: «Aunque los moros lo temian mucho, era también muy
amado por ellos; esto se debia a la gran lealtad que siempre hallaron en él».*"°

Y asi, continta diciendo el cronista en un pasaje cargado de su vision
providencialista: «por virtud de Nuestro Sefior Jesucristo, Cordoba, ciudad populosa,
dotada de un peculiar esplendor y riqueza especial, y durante tanto tiempo —desde el

418 Es decir, un total de 156.000 maravedis al afio. El hecho de poner las cantidades por separado,

probablemente, tenia que ver con el reparto de las mismas: 40.000 a Fernando y 12.000 a Ibn al-Alhamar
cada tres meses. Ibn Abi Zar dice que Ibn-Hid debia pagar a Fernando «por cuatro afios al precio de
400.000 dinares anuales» (cfr. Charlo Brea, La Cronica, p. 101, nota 452).

419 PCG, I, cap. 1131, p. 771.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 239

tiempo del rey de los godos don Rodrigo—, estuvo retenida cautiva, fue devuelta al
).420

culto cristiano gracias al trabajo y valor de nuestro rey Fernando» (cap. 73
Cuando los sarracenos salian de la ciudad y en caterva caian de hambre, su principe
Abohazan entrego las llaves de la ciudad a nuestro rey e inmediatamente el rey, como
hombre catdlico, dio gracias a nuestro Salvador, de cuya especial Misericordia reconocia
que habia tanta gracia en la toma de tan noble ciudad, y ordend que la ensefia de la Cruz
precediera a su bandera y que fuera colocada en la torre mas alta de la mezquita, para
que delante de todos pudiera ondear junto a su bandera. Y asi cuando la ensefia del rey
eterno, acompafiada de la bandera del rey Fernando, aparecio por primera vez en la citada
torre, produjo confusion y llanto inefable a los sarracenos y, por el contrario, gozo
indecible a los cristianos. El dia feliz iluminé a las criaturas de todos los puntos
cardinales del orbe en la dichosa festividad de los apostoles Pedro y Pablo: esta
solemnidad anual se celebraba en ese dia (cap. 73).

El129 de junio de 1236 Fernando recibi6 las llaves de la ciudad de su gobernador,
Abu Hassan. Don Juan de Osma, que hasta este momento se ha mantenido como un
anonimo reportero, pasa a protagonista de la escena, describiendo cémo aquella misma
tarde la mezquita fue consagrada como catedral cristiana dedicada a Nuestra Sefiora
por don Juan, obispo de Osma, en nombre del primado, don Rodrigo Jiménez de Rada.

Alrededor de las visperas, el canciller y obispo de Osma, el maestre Lope y aquel que
por primera vez introdujo la ensefia de la Cruz en la torre, entraron en la mezquita, y,
preparando lo que era necesario para que de mezquita se hiciera iglesia, expulsaron la
supersticion o herejia musulmana y santificaron el lugar por la aspersion del agua bendita
con sal, y lo que antes era cubil diabdlico fue hecho Iglesia de Jesucristo, llamada con el
nombre de su gloriosa madre (cap. 73).4?!

Al dia siguiente, lunes, 30 de junio de 1236, Fernando III entr6 en la ciudad con
el resto del ejército, siendo recibido con gran honor con una procesion solemne por
el obispo de Osma y los obispos de Cuenca y Baeza y por todo el clero; después oyo
misa en la nueva catedral celebrada por el obispo de Osma, al final de la cual bendijo
a todo el pueblo. Seguidamente, Fernando, acompafiado de sus barones «principales
y poderosos que sirvieron al rey en el asedio», se dirigié al palacio de los sultanes:
«... el rey entrd en el nobilisimo palacio que los reyes de los moros se habian
preparado, del cual tanto y tan grandes cosas se decian por los que lo habian visto que

420 (Sic igitur per uirtutem Domini nostri Iesu Christi, Corduba, famosa ciuitas, nitore quodam peculiari

et ubere solo predita, queque tanto tempore captiua tenebatur, scilicet a tempore Roderici, regis gotorum,
redita est cultui christiano per laborem et strenuitatem domini nostri regis Ferrandiy (CLRC, p. 99).

41 La mezquita funciond como iglesia cristiana hasta el siglo XVI, cuando se construyé en el medio
de ella una iglesia de estilo renacentista.



240 H. Salvador Martinez

los que no lo habian visto juzgaban increibles. Hubo, pues, gran gozo aquel dia en
aquella ciudad” (cap. 74).

No era solo la vision de aquel palacio lo que dejo con la boca abierta a aquellos
rudos guerreros del norte, sino la de la entera ciudad. El cronista, entusiasmado, pero
consciente de las futuras dificultades en mantener aquella joya, escribe:

A la vista estan en pie las murallas, la sublime altura de los muros esta decorada con
torres excelsas, las casas resplandecen de dorados artesonados, las plazas de la ciudad
dispuestas en orden estan abiertas a los viandantes, pero con ser tanta la gloria de la
ciudad, son pocos los que quieren permanecer alli, pues por la falta de vituallas,
afectados del tedio por la larga tardanza, los proceres apresuran la vuelta (cap. 74).

Todos los presentes eran muy conscientes de aquel gran acontecimiento
histdrico. La cruz y el pendon de Castilla y Ledn ondeaban sobre el alminar mas alto
de la mezquita de Cordoba, el edificio mas emblematico del Islam occidental que,
segiin don Rodrigo, «... aventajaba en lujo y tamafio a todas las mezquitas de los
arabesy». Entre los varios gestos simbolicos que se atribuyen a don Fernando en aquel
momento de triunfo, se encuentra la orden de la devolucion a Compostela las
campanas que, en su dia, se habia llevado como botin el gran Almanzor.**

Si la conquista habia sido dificil, por las condiciones climaticas, los problemas
logisticos y la dura defensa de los cordobeses, no menos dificil iba a ser la
conservacion y administracion de aquella gran ciudad, como no habia otra en la
cristiandad. El atento cronista, obispo y canciller, intelectual de punta de la corte
castellana y evidente admirador de aquella gran ciudad, después de hacer una relacion
de los barones que acompafiaron a Fernando en su primera visita al palacio de los
sultanes, cuyos nombres consigna meticulosamente,*”® escribe sin esconder su
desilusion ante la negativa de aquellos barones y expertos administradores de
quedarse en la ciudad para mantenerla en la esfera de la cristiandad:

Se sentd, pues, en el trono de la gloria del reino cordobés el inclito rey y comenzo a tratar
con sus barones qué era necesario hacer y como se habria de proveer a una ciudad tan
grande, que se tenia que llenar de nuevos habitantes, creyentes en Cristo, abandonada de

422 «...y fallaron ende las campanas que en otro tiempo Almagor, rey de Cérdova, avia traydo de la

yglesia de Sanctiago, y el rey Fernando fizolas levar en los ombros de los moros a la yglesia del Apostol
Sanctiago» (L. de Tuy, Crénica, IV, XCIV, p. 430); CLRC, 4, 74; De rebus, V111, cap. XVII, pp. 350-
351y PCG, 11, cap. 1047, p. 733.

423 Entre los castellanos se hallaban: don Garcia Fernandez de Villamayor, mayordomo y confidente
de dofia Berenguela y ayo del principe Alfonso; don Diego y don Alfonso Lope de Haro, y don Rodrigo
Gonzalez Giron. Entre los leoneses presentes estaban don Ramiro y don Rodrigo Froéilaz, hijos del conde
Froilaz; don Rodrigo Gomez de Trastdmara; don Fernando Yafiez de Limia; y don Ordofio Alvarez de
Asturias; y otros de dificil identificacion.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 241

subito por la gente de los moros. .. el rey noble, callado, da vueltas en su pensamiento a
diversas soluciones, y, después de variados consejos de los barones, prefiere quedarse
alli con algunos pocos y someterse a la voluntad divina a abandonar ciudad tan noble,
con tantos sudores adquirida, sin rector como defensor o morador (cap. 74).

Fernando, claramente, segun el cronista, estaba experimentando en gran escala
el eterno problema de la escasez de hombres para repoblar los territorios
conquistados. En el caso de Cordoba, parecia particularmente absurdo que nadie
quisiese quedarse, ya que la ciudad paso intacta a los cristianos, como claramente se
desprende del elogio que hace el cronista de su urbanistica, plazas, palacios, y de la
riqueza de las residencias de sus moradores. La escasez temporal de comida y otras
cosas necesarias para el sustento diario parece que asusto a los que habian participado
en el asedio. Casi dos meses se entretuvo don Fernando y su corte en la ciudad
conquistada, planificando como debia administrarse y defenderse de posibles
intentos de recuperarla por parte de los musulmanes.

Finalmente, el gran consejo del reino (Magnum consilium, o curia del reino)
determind que algunos magnates y maestres de las Ordenes Militares dejaran alli
soldados con armas y caballos, con los que permanecerian también otros hombres de
guerra. Después, dice el cronista, «por aquel entonces llegaron cuarenta soldados
segovianos, fortificados con armas y caballos y con abundantes vituallas. Puso
ademas el rey al frente de todos los que se quedaban en la ciudad a Tello Alfonso,
con el que se quedo6 su hermano Alfonso Téllez, ambos jovenes, valerosos con las
armas, dispuestos a morir o defender la ciudad» (cap. 74). Fernando penso6 también
en la administracion eclesiastica, creando una nueva didcesis que puso bajo el
Maestro Lope de Fitero de Rio Pisuerga, el cual fue nombrado su primer obispo,
siendo consagrado por don Rodrigo, que acababa de regresar de Roma.

Asi, pues, escribe don Rodrigo, asegurada la ciudad con vecinos y soldados, el rey
Fernando volvié a Toledo junto a la noble reina, quien, alborozada por la victoria en
tanto en cuanto ella lo habia preparado todo, aunque en la lejania, con su consejo y
ayuda, dio gracias a Dios entre lagrimas porque, debido a su diligencia y al esfuerzo de
su hijo, habia sido devuelta a Espafia la antigua dignidad, pulverizada por la indolencia
de los principes.***

«Asi las cosas dispuestas, el rey con sus barones volvié a Toledo junto a su
madre, donde fue recibido con mucho honor y gozo» (cap. 74). Fernando se entretuvo

424 Derebus,1X,17,p.351;y cfr. PCG, 11, cap. 1047, p. 734, con afiadiduras sacadas de la Traduccion
ampliada del Toledano conocida por el P. Pineda, Memorial de... Fernando Tercero, pp. 32, 58, 64, 96-
97. Cfr. H.S. Martinez, Berenguela la Grande, 707-717.



242 H. Salvador Martinez

en Toledo desde mediados de agosto de 1236 hasta primeros de diciembre, casi
cuatro meses, durante los cuales la cancilleria produjo muy pocos diplomas, apenas
seis, y la mayor parte de ellos privados. Tal vez, la razéon se halle en el hecho,
mencionado so6lo por el canciller, de que el rey cayo gravemente enfermo: «Se detuvo
alli y, alrededor del comienzo del mes de agosto, cayd en el lecho de la enfermedad,
en la que, durante mucho tiempo retenido, con dificultad eludié la muerte» (ib.).

Alrededor de la fiesta de San Miguel [29 de septiembre], estando todavia el rey en Toledo
a causa de su fuerte debilidad, tanta multitud de hombres, casi de subito, inesperadamente,
confluy6 a Cordoba, que la antigua casa apenas era suficiente para los nuevos habitantes.
Y asi la Divina Providencia supli6 lo que temia una gran deliberacion (ib.).

Fernando I1I fue siempre hombre de salud delicada, ya desde nifio. Se desconoce
la naturaleza de la enfermedad que contrajo en Toledo después de regresar de
Cordoba. Los cinco meses de asedio, desde luego, fueron muy duros por las
condiciones climaticas y la vida en los campamentos, primero, con lluvias y frios, y,
después, con calores insoportables durante los dos ultimos meses. A final de
septiembre, se hallaba todavia en Toledo «a causa de la extremada debilidad» en que
habia quedado. Todavia pasaran dos meses mas de convalecencia antes de poder
cabalgar de Toledo a Burgos. Fue, sin duda, esta condicion fisica de Fernando la que
determind en una mujer como Berenguela, que se desvivia por él, a seguirle
continuamente en todos sus viajes y campafias militares, manteniéndose en contacto
continuo por medio de mensajeros cuando no podia estar fisicamente a su lado.

La conquista de Cordoba fue el mayor hecho de armas de Fernando III y la
mayor victoria cristiana en vida de su madre (Sevilla sera conquistada dos anos
después de su muerte), de ahi que los cronistas e historiadores de todos los tiempos
la consideren también como el mayor triunfo de dofia Berenguela como madre y
como reina, la cual, segin don Rodrigo, «lo habia preparado todo, aunque en la
lejania, con su consejo y ayuda, dio gracias a Dios entre lagrimas porque, debido a
su diligencia y al esfuerzo de su hijo, habia sido devuelta a Espafia la antigua
dignidad, pulverizada por la indolencia de los principes»;** «de suerte que, dice el
P. Flérez, no hubo flecha, ni se tir6 piedra contra los enemigos de la fe, que no saliese

45 «Consilio et subsidio, licet absens, omnia procurabat Berengaria » (De rebus, IX, 17). Don

Rodrigo, que ha sido muy parco en la descripcion del asedio y conquista de Cordoba, porque no estuvo
presente, termina su relato con un elogio de la reina, la cual «con celo vigilante, nunca dejo, ni deja, de
guiar a su hijo en las cosas que son gratas a Dios y a los hombres, incluso ahora, que, con el paso de los
afios, es ya todo un hombre» (ib.).



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 243

de las manos de la reina, pues ésta alentaba a nuestras tropas, y poniéndoles las
flechas en las manos, cada una peleaba por si, ella militaba en las manos de todos».**°

Con la narracion de la conquista de Cérdoba cierran sus obras nuestros tres
grandes cronistas.*”” Don Juan de Osma afiade sucintamente, a manera de colofon, la
noticia de la muerte de uno de sus personajes mas admirados:

Entonces en la fiesta de San Lucas [18 de octubre], Lope Diaz, varon poderoso y rico,
entr6 en el camino de la carne universal. Al enterarse, el rey con su madre, tan pronto
como pudo cabalgar, dejo Toledo y al final del mes de noviembre llegd a Burgos. He
terminado este trabajo, creo, en breve tiempo. Sea Cristo alabado.*?

La guerra contra los musulmanes que llevo a la recuperacion de Coérdoba y a
cambiar para siempre el destino del Islam en la Peninsula Ibérica y en la Europa
cristiana fue la decision mas trascendental en la vida de don Fernando y la que le
ato practicamente hasta el final de sus dias. En 1252, estando en el lecho de muerte
en el palacio de los sultanes de Sevilla, al hacer el balance de su reinado, dijo a su
heredero, Alfonso X: «Hijo, sefior te dejo de toda la tierra de la mar acd, que los
moros del rey Rodrigo de Espaiia ganado hubieron; y en tu sefiorio queda toda: la
una conquistada, la otra te paga tributos».*”” En aquel momento, sélo Granada era
musulmana, pero estaba sometida a Castilla y pagaba tributos, el resto de las tierras
que al principio del reinado eran ocupadas por los musulmanes, estaban ahora en
manos cristianas, de tal manera que Fernando bien podia decir: «sefior te dejo de
toda la tierra de la mar aca».*°

426 E. Florez, Reynas, 1, p. 457.

427 El Toledano, sin embargo, afiade un breve capitulo final sobre el segundo casamiento de Fernando
con Juana de Ponthieu, para concluir con este colofon:

Conclui esta obrita, como supe y pude, en el afio 1243 de la Encarnacion del Sefior, era 1281,
afio vigésimosexto del reinado del rey Fernando, el jueves 31 de marzo, en el trigésimotercer
afio de mi pontificado, encontrandose aiin vacante la sede apostdlica después de un afio, ocho
meses y diez dias de que el Papa Gregorio IX siguiera el camino de todos los mortales” (De
rebus, p. 353).

Este colofon: «Hoc opus explevi, tempore, credo brevi», como noté J. O’Callaghan, es un
pentametro dactilico, rematado con la cadencia litirgica: «Laus, tibi, Christe»; y tiene toda la apariencia
de no ser del autor de la Chronica, don Juan de Osma, sino del copista del manuscrito.

49 PCG, 11, pp. 772-773.

430 Comparese el mapa de la Espafia cristiana al subir Fernando III al trono de Castilla en 1217 con el
estado de la reconquista al final de su reinado en 1252 (en H.S. Martinez, Alfonso X, el Sabio, ilustr. 2 y
3). Cfr. O’Callaghan, Reconquest and Crusade, p. 76 'y 120; y J. Gonzalez, «Las conquistas de Fernando
III en Andaluciay, Hispania, 6, 1946, pp. 515-631.

428



9
CONFLICTOS PENINSULARES Y POLITICA INTERNACIONAL

Gascufia

Uno de los primeros temas de naturaleza internacional que don Juan trat6 con cierta
extension en su obra fue el asunto de Gascufia, que durante los primeros aios del
reinado de Alfonso VIII sera una verdadera pesadilla y causa de continuos conflictos
con franceses, ingleses y, sobre todo, con los navarros.

Alfonso VIII se caso en septiembre de 1170 con Leonor Plantagenet, hija de
Enrique II de Inglaterra (1154-1189) y de Leonor de Aquitania (1122-1204). La boda
del siglo no tuvo su cronista. No sabemos con certeza ni déonde ni cuando se celebro.
Los autores contemporaneos (el Tudense y el Toledano) que siguieron muy de cerca
la vida y las acciones de Alfonso VIII no la mencionan. No sabemos cémo explicar
este silencio. Sorprendentemente, la Estoria de Esparia del Rey Sabio tampoco
menciona el matrimonio de sus bisabuelos maternos, tal vez porque no lo hicieron
sus fuentes principales, el Toledano y el Tudense. Aun més sorprendente es que don
Juan de Osma, cronista, canciller del reino y bidgrafo de Alfonso VIII lo haga s6lo
de paso, al hablar de los problemas creados con la donacion de la Gascufia (cap.
17).%! Tenemos, pues, que asumir que las grandes celebraciones que tuvieron lugar
en Tarazona en ocasion de los desposorios, descritas por Zurita, fueron las tinicas que
tuvieron lugar en sustitucion de la boda, ya que no se conocen otras.**

A este matrimonio entre dos adolescentes (Leonor tenia 10 afios y Alfonso 15) se
llegod tras muchas y complicadas negociaciones por los representantes de Castilla y la
corte inglesa. Los embajadores castellanos se desplazaron a Inglaterra, siendo bien
recibidos por Enrique II, que les agasajo con grandes regalos. En su viaje de vuelta,
trajeron con ellos a la princesa dofia Leonor, nifia de ocho afios, que, segun se desprende
de la carta de arras, iba acompaifiada de su madre, la reina Leonor de Aquitania, de un
numeroso grupo de cortesanos y nobles de Inglaterra, Bretafia, Normandia, Gascuiia y
de un imponente séquito de eclesiasticos con los obispos de Burdeos, Angulema y

41 Cfr. H.S. Martinez, Berenguela la Grande, pp. 59-62.

432 Habiase ordenado que el rey de Castilla recibiese a su esposa en la ciudad de Tarazona, y que alli
se hiciesen las fiestas del desposorio, y que en presencia del rey de Aragon se ratificasen las condiciones
de aquel matrimonio por el deudo que tenia con la reina de Inglaterra, lo cual se hizo con gran solemnidad
(Zurita, Anales, lib. 11, cap. 28).



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 245

Poitiers a la cabeza. La carta de arras, conservada en el Archivo de la Corona de
Aragon y ratificada en Tarazona, confirma los nombres de las personalidades mas
importantes de Castilla, que salieron hasta Burdeos para recibir a la futura reina y firmar
los pactos matrimoniales en dicha ciudad: se trataba del arzobispo de Toledo y los
obispos de Burgos, Palencia, Segovia y Calahorra y varios nobles.***

La largueza (largitas), es una noble virtud que adorna el animo de los grandes
y, como hemos visto al hablar de Diego Garcia de Campos, fue una virtud que
distinguid a la corte castellana, muy especialmente desde que subi6 al trono Alfonso
VIII, y como tal fue apreciada por los cronistas del siglo XIII, Lucas de Tuy, Rodrigo
Jiménez de Rada y Juan de Osma. Pero tal vez ningiin otro documento del reinado
del rey Noble refleje mejor esta caracteristica de su corte que la Carta de arras que
concedi6 a su esposa. En virtud de dicha carta, suscrita por una interminable lista de
aquitanos y castellanos, la princesa dofia Leonor Plantagenet se hacia acreedora de
los derechos sobre treinta ciudades, fortalezas y villas y las rentas de nueve puertos.***
Ademas de estas propiedades y sefiorios, el documento afiade otras, hechas a titulo
personal como regalo nupcial, algo verdaderamente extraordinario que hoy
pensariamos rayaba en la prodigalidad:

... tendra la mencionada esposa mia para los gastos propios y de los familiares de su
camara, las ciudades de Najera y Burgos y el fuerte de Castrogeriz con todas sus rentas
y derechos (pertenencias), y sobre esto, al menos cinco mil maravedies de las rentas de
Toledo cada afio. Y ademas la mitad de todo lo que adquiera por la gracia de Dios de los
sarracenos a partir del dia del contrato de matrimonio en adelante (ib.).**°

Los mas de treinta lugares y castillos se hallaban a lo largo del recorrido del
Camino de Santiago y algunos, como Néjera, Logrofio y Pancorbo en la linea de la
frontera disputada con Navarra, lo cual implicaba una posible alianza militar de
Castilla con Poitou contra Navarra. Conviene, sin embargo, aclarar que la entrega de
aquellas riquisimas arras, a pesar de todas las formalidades que se ponian por escrito,

433 La carta de arras fue publicada por J. Gonzalez, Alfonso VIII, 1, pp.192-193. Una descripcion de

los personajes que acompaiiaron a la princesa puede verse en J. Zurita, Anales, 11, XXVIII. Cfr. L.
Serrano, El obispado, 11, pp.79-85; y E. Florez, Reynas Cathdlicas, 1, p. 388.

434 Las ciudades y villas y fortalezas citadas en el manuscrito de la carta de arras son: Burgos,
Castrogeriz, Amaya, Avia, Saldafia, Carrién, Monzon, Duefias, Tariego, Cabezon, Medina del Campo,
Astudillo, Aguilar, Villa Escusa, la renta del puerto de San Emeterio, Caviedes y Viesgo, Briza de San
Julian, Tudela, Calahorra, Arnedo, Viguera, Medria, la fortaleza y villa de Najera, Logrofio, Grafion,
Belorado, Pancorbo, Piedralada, Poza, Monasterio, Atienza, Osma, Pefiafiel, Coriel, Hita, Zorita, Oreja,
Pefia Negra. (ACA, pergaminos Alfonso I, carpeta 43, num. 92).

435 Sobre el contenido y significado de la Carta de arras, véase el estudio de José Manuel Cerda,
«Matrimonio y patrimonio. Las arras de Leonor Plantagenet, reina consorte de castillay, Anuario de
Estudios Medievales, 46.1, 2016, pp. 63-96.



246 H. Salvador Martinez

no siempre fueron lo que parecen indicar los documentos. A veces, era dificil, si no
imposible, ejercer un verdadero control sobre aquellos territorios o castillos que,
frecuentemente, estaban vinculados en mil maneras a personalidades o clanes
familiares. No obstante, las arras de dofia Leonor, concretamente, jugaran un papel
importantisimo en la transmision de poder femenino de Alfonso VIII a su esposa y
sucesivamente de ésta a su hija dofia Berenguela y, en tltimo analisis, seran las que
en un lejano 1230 abriran el camino que condujo a Fernando 111 al trono de Le6n.**
Y (qué recibio dona Leonor de sus padres como dofe matrimonial?

Los reyes de Inglaterra, como se esperaba, dieron en dote a su hija la Gascuiia,
que era parte de las propiedades de su madre, Leonor de Aquitania. Méas que una
donacion, diriamos hoy, se quitaron de encima una region dificil de gobernar. Para los
ingleses era una parte lejana del reino que estaba en continuo conflicto con Navarra,
por lo cual demandaba esfuerzos militares y gastos innecesarios. Ademas, era una
region conflictiva dentro de la corona misma, ya que una parte de ella se inclinaba por
la vizcondesa Juana de Beamn y la otra por Ricardo Corazon de Leon, conde de
Poitou.**” Concediéndosela a su hija Leonor a titulo de dote, no hacian mas que pasar
el problema a los castellanos y al mismo tiempo allanar el futuro a su heredero, Ricardo,
que no tendria que preocuparse de conflictos con el dificil Sancho VI de Navarra, el
cual ambicionaba hacerse con toda la Vasconia a los dos lados del Pirineo.

La vizcondesa Juana de Bearne, viendo las orejas al lobo castellano, muy
astutamente el 30 de abril de 1170, es decir, en pleno clima de distension y alianzas
entre Alfonso VIII y Alfonso II de Aragon, presto pleito y homenaje a éste por el
sefiorio de Bearne y la parte de Gascuiia que la seguia. Esto era como meter una cufia
conflictiva entre el rey de Castilla y el de Aragon que en aquel momento, por motivos
diferentes, tenian derecho a aquella parte de Gascuiia. Pero, a la luz de los pactos de
Sahagun de unos meses mas tarde, y sobre todo del tratado de Zaragoza, creo que se
puede decir que la estratagema de la astuta vizcondesa no tuvo efecto politico alguno
en las relaciones de Castilla con Aragon.

Alfonso VIII, genio de la politica, se dara cuenta muy pronto de que sus suegros
no le hicieron ninglin regalo dando la parte de Gascuiia que poseian a su esposa. No
obstante, aunque no fuese mas que por amor a su esposa, el rey castellano no dejara
de interesarse en su posesion.

436 Cfr. H.S. Martinez, Berenguela la Grande, cap. XVIII, pp. 676-686.

47 Cfr. P. La Marca, Histoire de Bearn, lib. 7, cap. 8, p.500. La documentacion puede verse en Th.
Rymer, Foedera, conventiones, litterae..., vol. 1, pp. 43, 46, 48-49; y J. Gillingham, The Angevin Empire,
London, 1984, pp. 27-29'y 70.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 247

Por otra parte, no hay que olvidar que Alfonso VIII habia intervenido con las
armas en la zona, como represalia contra el rey de Navarra el cual, aprovechando
la derrota sufrida por Alfonso VIII en Alarcos, de la cual apenas sali6 con vida,
habia invadido y devastado numerosas villas y campos de Castilla. Escribe don
Juan de Osma:

El glorioso rey de Castilla, que no olvido los dafios que el rey de Navarra le habia
causado a ¢l y a su reino en el tiempo de la tribulacion [Alarcos], entré en su reino y
comenzd a devastarlo. Como el rey de Navarra viera que no podia resistirle, dejo su reino
y se refugid junto al rey marroqui: fue a la ciudad de Marrakech para implorar su ayuda
y suplicar que se dignara ayudarle.**

Entre tanto el rey de Castilla asedi6 Vitoria y, mientras duraba el asedio, adquiri6 todas
las fortalezas vecinas...*° El rey de Navarra, desasistido de toda ayuda, aunque recibid
cierta suma de dinero y consiguié que el rey marroqui le asignara en Valencia unos
réditos, permanecio en tierras marroquies mucho tiempo. Se firmé una tregua entre el
rey de Castilla y el rey de Navarra, quedando todos los castillos y villas que el rey de
Castilla habia conquistado en el reino del rey de Navarra en poder del rey de Castilla
(cap. 16).440

Como resultado de estas conquistas y pactos, Alfonso VIII se hizo con una zona
de influencia en Gascufia, anteriormente controlada por el rey de Navarra. No
contento con esto, como resultado de su matrimonio con Leonor, segiin don Juan de
Osma, siguid luchando por el resto del territorio al que ahora creia tener derecho:

Después de esto, el glorioso rey de Castilla, para quien no existia mas descanso que
nunca descansar ni mas placer que la actividad constante,**! se esforzé en obtener toda
la Gascuiia, a la que creia tener derecho, ya que se la prometio su suegro, Enrique, rey
de los ingleses. El noble rey de Castilla se habia casado con la hija del citado rey Enrique,

438 La historia, o leyenda, de Sancho VII de Navarra, que deja su reino y va a Marruecos en busca de

ayuda, fue propalada por los historiadores musulmanes, como Ibn Abi Zar (o.c., pp. 457-460), y recogida
aqui por don Juan de Osma; pero, en realidad, segin don Rodrigo, no parece que pasara de Andalucia
(cfr. De rebus Hispaniae, 7, 32).

439 Alfonso VIII asedi6 Vitoria durante el verano de 1199 y la ciudad se rindi6 a pricipio de 1200.
Ademés de la capital de Alava, ocupé ciudades y villas al sur de Vitoria y al norte del Ebro: Trevifio,
Puebla de Arganzon, Arlucea, Santa Cruz de Campezo, Alchorroza, Marafidn, y San Vicente de la Sierra.
La Vitoria la Vieja del cronista fue probablemente Villasuno de Vitoria, y lleg6 hasta San Sebastian en
la Bahia de Guiptzcoa.

440 Esta tregua a la que alude el cronista probablemente se firmé a principios de 1200 y desde luego
antes de marzo de 1201.

441 Frase inspirada en Ovidio (77istia, 5.1.33-34:« quiesque nulla sine studio»), segiin O’Callaghan,
o.c.,p. 34, nota 2.



248 H. Salvador Martinez

dofia Leonor, nobilisima en costumbres y linaje, honesta y muy prudente, con la que, se
decia, el rey Enrique habia prometido Gascufia a su yerno el rey de Castilla.*+?

Por aquel tiempo tenia el reino de Inglaterra como rey a Juan, por sobrenombre Sin
Tierra, hermano de la citada reina dofia Leonor, pues el rey Enrique tenia cuatro hijos:
el rey joven** y el conde de Bretafia,*** que murieron ambos antes que su padre;
Ricardo, conde de Poitou, que sucedi6 al padre en el reino y que, cuando volvia de las
tierras allende el mar, al asediar una fortaleza en tierra de Lemosin o cerca, herido
letalmente con una flecha, entr6 en el camino que ha de seguir toda carne;** y el cuarto,
Juan Sin Tierra, que sucedio en el reino a su hermano Ricardo, que murié sin
descendencia (cap. 17).446

En tiempos de este rey Juan, a quien Felipe,**’ rey de los francos, habia privado de
Normandia y Andecavia y la tierra de los turoneses y la populosa ciudad de Poitiers,**®
el rey de Castilla con algunos de sus vasallos entr6 en Gascufia y la ocup6 casi en su
totalidad, a excepcion de Bayona y Burdeos. Ocupd también Blaye y Bourg-sur-
Gironde, que estan mas alla del Garona, y la tierra que hay entre los dos mares [Entre-
deux-Mers], y asi se volvid a su reino.

Antes de que marchara a Gascuiia, se habia firmado una tregua entre ¢l y el rey de Leon.
Al volver de Gascufia firmé la paz y perdond a don Diego Lopez, que habia estado
desterrado ya mucho tiempo.** La causa de la discordia entre el glorioso rey de Castilla
y el rey de Ledn habia sido que el rey de Ledn habia repudiado a dofia Berenguela, hija
del rey de Castilla, de la que el rey de Ledn habia tenido ya dos hijos y dos hijas.

La ultima afirmacién de don Juan sobre el «repudio» del rey de Leon de su
esposa, dofa Berenguela, con la que tenia ya cuatro hijos, no parece historicamente

442 Fsta es, como se dijo, la tnica mencién que don Juan hizo al matrimomio de Alfonso VIIT con

Leonor Plantagenet.

443 Esdecir, Enrique junior, el cual fue coronado rey en vida de su padre en 1170, pero se rebeld contra
¢él, muriendo en 1182.

444 Este fue Geoffrey, que se caso con la heredera del ducado de Bretafia y muri6 en 1186.

45 Se trata evidentemente de Ricardo, Corazén de Ledn, que reind en Inglaterra entre 1189 y 1199,
participé en la Tercera Cruzada, y murio, no herido de una flecha, como dice nuestro cronista, sino
durante una insana pelea con uno de sus vasallos (cft. J. O’Callaghan, o.c., p. 34, nota 5).

446 Ocupo el trono de Inglaterra hasta 1216.

47 Felipe I Augusto, rey de Francia (1180-1223), declar a Juan Sin Tierra vasallo contumaz en 1202,
y, como dice nuestro cronista, lo desposey6 de Normandia y de otros feudos que los reyes de Inglaterra
mantenian en el reino de Francia.

448 «Endecavia» de nuestro cronista es Anjou. Segln esto, Felipe Augusto confiscé todas estas
regiones a Juan Sin Tierra en 1202. Se trataba de una gran parte del territorio que los Plantagent poseian,
como vasallos de los Capetos. Cft. Elizabeth M. Hallam, Capetian France, 897-1328, London and New
York, Longman, 1980, pp. 182-183.

449 La causa por la cual don Diego Lopez de Haro fue desterrado habia sido precisamente la disputa
con Alfonso VIII por la anexién de Alava y Guiptzcoa a Castilla en 1199; don Diego era sefior de
Vizcaya.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 249

correcta. La documentacion conservada es bien clara a este respecto. Alfonso IX no
repudio a Berenguela, fue el papa Inocencio 111 el que declar6 nulo el matrimonio por
motivos de consanguinidad, forzando a los conyuges a separarse. Si hubiese sido por
Alfonso, especialmente teniendo a todos los obispos de los dos reinos con él, como
los tenia, ni excomuniones ni entredichos del papa le hubiesen compelido a separarse
de su esposa y de sus hijos.*

Después de varios intentos de poseer la entera Gascuia, de hecho, Alfonso VIII
invadié Gascuna en el verano de 1205 y probablemente de nuevo durante el verano de
1206, sigue diciendo don Juan, repard que no merecia la pena el esfuerzo por mantenerla,
pero, por haber sido la dote de su esposa, que sentimentalmente se sentia apegada a aquel
regalo de matrimonio de sus padres, hizo todo lo posible por conservarla, aun a costa de
grandes sacrificios, hasta que finalmente, dice nuestro cronista:

... comprendiendo que trabajar en la adquisicion de Gascufia era como arar una piedra,*!

impulsado, sin embargo, por la necesidad, no podia desistir de lo comenzado. Pero la
pobreza de la tierra y la inconstancia de los hombres, en los que rara vez encontraba
fidelidad, volvieron la tierra de Gascuiia odiosa al rey, si bien el amor a su esposa y el
deseo de no causarle tristeza le empujaron a insistir pertinazmente en la empresa. Viendo
que no conseguia nada, desligé finalmente a los gascones, tanto nobles como plebeyos,
del juramento y homenaje al que estaban obligados. jDia feliz y para siempre amable al
reino de Castilla aquel, en el que el glorioso rey ceso de la pertenencia y desistio de lo
comenzado! Gascufia hubiese podido secar la fuente inagotable de oro y ahogar la
nobleza de grandes hombres (cap.17).

Don Juan cierra el tema de Gascufia con una clara reprobacion de los esfuerzos
de Castilla por poseer aquella tierra que habia costado tanto dinero y hombres en
conquistarla y mantenerla, pasando a mencionar dos acontecimientos felices en la
corte de Castilla con ocasion de los matrimonios de dos de las hijas de Alfonso y
Leonor, los cuales ocurrieron, uno, antes de salir a guerrear contra los gascones, y el
otro, después de volver. La mencion de estos acontecimientos ha servido a los
estudiosos para fechar la composicion de esta parte de la Chronica:

Antes de que el rey noble marchara a Gascuiia entregd en matrimonio a su hija nifia, de
nombre Blanca, que ahora estd coronada como reina de los francos, al hijo de Felipe, rey
de los francos, Luis, que ahora reina en el reino franco en lugar de su padre. Después de

430 Cfr. H.S. Martinez, Berenguela la Grande, pp. 189-260; y cft. J. F. O’Callaghan, «Innocent III and
the Kingdoms of Castile and Ledn», en Pope Innocent Il and His World, ed. J.C. Moor, Aldershot,
Ashgate, 1999, pp. 317-335.

41 Imagen tomada de Virgilio, Eneida, 4, 212: «litus arandum» (el texto de la CLRC: litus arare).



250 H. Salvador Martinez

volver de Gascuiia dio como esposa a otra hija suya, de nombre Urraca, a Alfonso, hijo
de Sancho, rey de Portugal, que después rein6 en lugar de su padre Sancho en el mismo
reino (cap. 18).432

El problema de Gascuiia, por caminos misteriosos que seria largo recorrer aqui,
volvera a reaparecer en 1254 como dote de Alfonso X a su media hermana, la infanta
dofia Leonor, hija de Fernando III y su segunda esposa, Juana de Ponthieu, al casarla
con el principe Eduardo, hijo de Enrique III de Inglaterra. Las suntuosas bodas se
celebraron en Burgos. Castilla devolvia a Inglaterra aquel «regalo envenenado» que,
casi un siglo antes, el rey de Inglaterra habia entregado como dote a su hija Leonor.*>*

Relaciones con Pedro 11 de Aragén. Cruzada contra los Albigenses

La historia de las relaciones de Castilla con Aragon durante los reinados de Alfonso
VIII y Pedro II son objeto de particular atencion por parte de don Juan de Osma.
Fueron el resultado de muchos compromisos y pueden entenderse solo a raiz de la
catastrofica derrota de Alfonso VIII en Alarcos.

Alarcos cambié muchas cosas en la politica de las alianzas peninsulares; no
todas negativas para Castilla, como hubiese podido esperarse después de la derrota.
Sorprendentemente, Alfonso VIII hall6é un nuevo aliado en el rey de Portugal. Por su
parte Alfonso IX de Leon que, por despecho, no quiso participar en la batalla, hallo
también un nuevo aliado en el rey de Navarra, y sobre todo en el enemigo mismo de
los cristianos, los almohades, renovando con ellos las treguas que hacia poco habian
expirado. Instrumento y vehiculo de las negociaciones sobre la tregua y la alianza
con el caudillo almohade Ibn Yacub fue don Pedro Fermmandez de Castro, el
Castellano, que se hallaba exilado entre los musulmanes y, por absurdo que parezca,
habia luchado a su lado en Alarcos contra su propio rey. Como resultado de este
acuerdo, en el invierno de 1195-1196 Alfonso IX recibié de Ibn Yacub grandes
cantidades de dinero y tropas musulmanas bien armadas de las cuales podia disponer
en la defensa de su reino, asi como para atacar a los vecinos. Ibn Yacub lleg6 también
aun acuerdo parecido con el rey de Navarra, el cual tenia también cuentas pendientes
con el rey de Castilla.

42 La princesa dofia Blanca, hija de Alfonso VIII y Leonor Plantagenet, se casd con el delfin de

Francia, Luis, el 23 de mayo de 1200, que subira al trono tras la muerte de su padre, Felipe Augusto,
en 1223, con el nombre de Luis VIII (1223-1226). Esto quiere decir que, esta parte de la Chronica,
fue escrita reinando Luis VIII de Francia y Blanca de Castilla; por tanto, entre 1223 y 1226. La otra
hija, Urraca, casé en 1208 con Alfonso, hijo de Sancho I de Portugal, al que sucedié con el nombre de
Alfonso II (1211-1223).

43 Cfr. A. Rodriguez, «La estirpe de Leonor de Aquitania», p. 562.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 251

En este contexto de alianzas entre enemigos y traiciones entre amigos, la alianza
y el apoyo de Alfonso II de Aragon al rey de Castilla es particularmente significativa
ya que, al parecer, se debi6 al hecho de que Alfonso de Aragon se decidié a hacer
una peregrinacion al sepulcro de Santiago durante los meses de agosto de 1195 y
marzo de 1196 con el fin de restaurar la armonia entre los principes cristianos
peninsulares. Ademas de la solidaridad politica por parte del rey aragonés, segiin don
Juan, en la alianza con el rey de Castilla habria entrado en juego también la simpatia
y el afecto humano de su esposa por el rey castellano. Dofia Sancha, a la que Alfonso
II habia desposado el 18 de enero de 1174, era hija de Alfonso VII de Castilla-Leon,
el Emperador,y hermana de Sancho III de Castilla, padre de Alfonso VIII de Castilla,
y de Fernando II de Leodn, padre de Alfonso IX de Ledn. Sancha era, por tanto, tia
carnal de los dos reyes en aquel momento enganchados en una lucha fratricida. Dofia
Sancha, siempre segun don Juan, que es el tinico que lo cuenta, tenia debilidad por
Alfonso VIII de Castilla y era gran admiradora suya, hasta tal punto que aquella
admiracion, se decia, pasaba los limites de la discrecion y «por esta razon le resultaba
muy odiosa a su esposo». En un pasaje de su Chronica, que algunos estudiosos han
tildado de ficcion, pero que sin duda explica la alianza de los dos reinos entre los que,
hasta ese momento, existia una gran tirantez por causa del resentimiento de Alfonso
de Aragdn por la hegemonia de Castilla, escribe don Juan:

Por aquel tiempo, Sancha, reina de Aragén, tia paterna del rey de Castilla, tenia bajo su
tutela a su muy nifio Pedro, rey de Aragdn, y al propio reino, ya que, no mucho después
de la batalla de Alarcos, Alfonso, rey de Aragon, hijo del conde de Barcelona y padre
del citado rey Pedro, entré en el camino que ha de seguir toda carne [muri6 en Perpifian,
25 de abril de 1196]. Se sospechaba de ¢l que maquinaba todo el mal que podia en
perjuicio del reino del rey de Castilla; pero la citada reina amaba, incluso en vida de su
marido, al rey de Castilla sobre todos los hombres, de forma que por esta razén le
resultaba muy odiosa a su esposo. Cuando fue, pues, propicia la ocasion, el fuego del
carifio, que habia estado un poco oculto en el pecho de la reina en vida de su esposo por
miedo al mismo, estalld en llama manifiesta y confederd firmisimamente a su hijo con
el rey de Castilla, procurando, como sensata Abigail, ayudar con todas sus fuerzas al rey
de Castilla. Pero para que el rey de Aragdn pudiese llegar con toda rapidez en ayuda del
rey de Castilla y puesto que era algo pobre, recibi6 del rey de Castilla como regalo gran
cantidad de dinero. Y asi cuando el rey Pedro llego a la adolescencencia, por consejo de
su prudente madre y acompafiado de sus nobles vasallos, vino junto al rey de Castilla e
inseparablemente se le unié mientras la guerra duré (cap. 15).

Se ha especulado recientemente sobre la historicidad de este amor secreto de dofia
Sancha por su sobrino castellano del cual se ocupa don Juan de Osma en este largo



252 H. Salvador Martinez

pasaje y que sin duda se presta a varias interpretaciones. Una de ellas es la propuesta
por A. Arizaleta, seglin la cual, Juan de Osma habria escuchado en la corte de Alfonso
VIII la recitacion del poema Castia Gilos del trovador Ramon Vidal de Besalu, de la
cual hablamos mas arriba. El poema narra la historia de un marido celoso, como lo
habria sido Alfonso II de Aragén, del cual el mismo cronista afirma que: «Se
sospechaba de él que maquinaba todo el mal que podia en perjuicio del reino del rey de
Castilla». Segtin esta hipotesis, el cronista habria fundado sobre dicho poema el relato
ficticio de unos amores de dofia Sancha por su sobrino Alfonso VIII con el fin de hacer
su texto mas atractivo para aquellos cortesanos a los que iba destinado.***

Cuando se trata de hipdtesis, todo es posible, pero me parece que ese no es el
tono del relato o el caracter del cronista que escribe siempre con los pies bien anclados
en la realidad que le circunda, aunque a veces haga uso de artificios retoricos y
expresiones arrancadas de los clasicos o la Biblia para exponer los hechos. Si existio
ese amor o0 no, no se sabe; y Juan de Osma no vuelve a mencionar el asunto en el
resto de su cronica. Pero parece poco probable que un cronista tan serio como don
Juan, que admiraba a dofia Sancha, a la que considera una madre «prudente», por
haber aliado a su hijo firmemente con Castilla, la hiciese objeto de chascarrillos de la
corte. Por otra parte, no hay nada en el texto que lleve de forma exclusiva a una
interpretacion sentimental o, mucho menos, sexual. La frase mas incendiaria del
pasaje: «el fuego del cariio... estalld en llama manifiesta y confedero firmisimamente
a su hijo con el rey de Castillay, puede ser la expresion de la firme voluntad de dofia
Sancha la cual, a la muerte de su marido, alié «firmisimamente» a su hijo Pedro con
Alfonso VIII, enviandole, de hecho, a Castilla para ser educado en aquella corte
ilustrada y aprender el manejo de las armas de un guerrero tan famoso como era
Alfonso VIII: «Y asi cuando el rey Pedro llego a la adolescencia, por consejo de su
prudente madre y acompaniado de sus nobles vasallos, vino junto al rey de Castilla e
inseparablemente se le uni6 mientras dur6 la guerray (cap. 15).

Dofia Sancha era una mujer prudente y profundamente religiosa, como
demuestra el hecho de que, a la muerte de su marido, y tras haber entregado a su hijo
Pedro al rey de Castilla para ser educado, se retird al monasterio de Sigena, de su
fundacion. En este monasterio, bajo la proteccion de dofia Sancha, se refugio su tnica
hija, Costanza, la cual, tras la muerte de su marido, el rey Emeric de Hungria, por

44 A, Arizaleta, «La Chronica regum Castellae: aledafios de la ficcion», e-Spania, 2 décembre, 2006,

pp. 4-7. Sobre Pedro 11, cfr. Cronica de San Juan de la Peria, ed. A. Ubieto Arteta, Valencia, Textos
Medievales 4, 1961. [Hay traduccion inglesa: The Chronicle of San Juan de la Peria. A Fourteenth-
Century Official History of the Crown of Aragon, trans. Lynn H. Nelson, Philadelphia, University of
Pennsylvania Press, 1991].



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 253

disensiones internas en el reino, logrd escapar a aquel asilo de paz que era Sigena.
Alli estuvo con su madre cinco afios, hasta que su hermano, Pedro II de Aragon, para
congraciarse con el papa Inocencio I1I y obtener el anulamiento de su legitima mujer,
Maria de Montpellier, concedi¢ la mano de su hermana Costanza a Federico II, en
aquel momento pupilo del papa. Asi, Costanza dejo Sigena para casarse con el futuro
emperador del Sacro Romano Imperio en Mesina el 15 de agosto de 1209. La esposa
tenia treinta afios y el esposo no llegaba a catorce. La historia de dofia Sancha y de su
hija Costanza son el telon de fondo sobre el que nuestro cronista proyectara la historia
de Federico 11, de su cruzada en el Medio Oriente y de su conflicto con los papas.*’

Como reina, primero, y después como regente, dofia Sancha era muy consciente
de la situacion politica en los reinos cristianos que, entre alianzas y declaraciones de
guerra, estaban minando la integridad de la fe cristiana peninsular alineandola en dos
facciones dispuestas a una confrontacion fratricida de consecuencias imprevistas:
Portugal, Aragon y Castilla, por un lado, contra Ledn, Navarra y los musulmanes de
Ibn Yacub, por otro.

Lo mas alarmante de la situacion era la alianza del rey de Leon y el de Navarra
con los temibles almohades; era esta «coalicion de impiedad», como la llama don
Juan de Osma, la que, en el contexto del caldeado clima de las cruzadas en el resto
de Europa, era percibida como un auténtico desafuero, inimaginable e
incomprensible fuera del contexto cultural que se habia desarrollado en la Peninsula
durante siglos, donde se veia como algo normal que guerreros cristianos, como era el
caso de don Pedro Fernandez de Castro, e/ Castellano, por motivos diferentes,
prestasen sus armas a los enemigos de la cristiandad y viceversa.

Con los pertrechos facilitados tan generosamente por los musulmanes y su
apoyo militar, Alfonso IX no titubed un instante en atacar a Castilla, comenzando en
el mes de junio de 1195 con una campaiia de devastacion en Tierra de Campos:

El rey de Leon, que iba en ayuda del rey de Castilla, llegd a Toledo*® y por consejo de

algunos satélites de Satanas se convirtio en arco de maldad [Sal. 77, 57], buscando

45 Costanza, junto con su marido Federico, fueron coronados reyes de Alemania el 5 de julio de 1215.

Cinco afios mas tarde, el 22 de noviembre de 1220, Federico II fue coronado Emperador del Sacro
Imperio Romano por el papa Honorio III y Costanza Emperadora Romana; su hijo Enrique fue
proclamado rey de Alemania. Costanza murié de malaria en Catania el 23 de junio de 1222 y fue
enterrada en la catedral de Palermo en un sarc6fago romano coronado de una tiara oriental de incalculable
valor. Cfr. N. Kamp, «Costanza d’Aragona, imperatrice, regina d’Ungheria e di Sicilia», Dizionario
Biografico degli Italiani, vol. 30, Cosattini-Crispolto, Roma, Istituto dell'Enciclopedia Italiana, 1984. Cfr.
S. Runciman, The Sicilian Vespers, Cambridge University Press, 2000, p. 26.

436 Se refiere al momento en que Alfonso IX llega a Toledo, tras la derrota de Alfonso VIII en Alarcos,
con la intencion de ayudarle, pero con condiciones: la devolucion de algunos castillos. El castellano se



254 H. Salvador Martinez

ocasiones para apartarse del amigo, y de amigo se hizo enemigo cruel, pues guardaba en
la profundidad de su alma el recuerdo de lo que sucediera en las Cortes celebradas en
Carrion, de las que antes se hizo mencion [cap. 11]. Se marcho, pues, de Toledo
indignado con el glorioso rey, porque no habia querido darle los castillos que le habia
pedido, y se congratulaba y se gozaba del infortunio acaecido a los castellanos [la derrota
de Alarcos].

Se ali6 enseguida con el rey marroqui y, tras recibir de ¢l dinero y una multitud de
soldados armados, declard la guerra al rey de Castilla. Y asi al afio siguiente, en ese
tiempo en que los reyes suelen proceder a la lucha [2 Reyes 11, 1], como Almiramamolin
devastara la Trasierra y tuviera casi asediada la ciudad de Toledo durante muchos dias,*>’
el rey de Leon entro en el reino de Castilla por tierra de Campos con la mencionada
multitud de moros —quienes, como enemigos de la Cruz de Cristo, cometieron muchas
atrocidades en contumetlia y deshonra de la religion cristiana en las iglesias y en el ajuar
eclesiastico—, y llegd hasta Carrion, donde determin borrar la injuria que creia que se le
habia causado cuando beso6 la mano del rey de Castilla.

Por aquel mismo tiempo el rey de Navarra, Sancho, que emparentaba con el rey de

438 edificd cierto

Castilla en segundo grado de consanguinidad por una y otra parte,
castillo junto a las vifias de Logrofio, al que llamo6 Corvo, y comenzo a devastar el reino

de Castilla por aquella parte, ya que creia tener causa justa para la guerra.

Asi pues, daba la impresion de que los cristianos, aliados con los moros en una coalicion
de impiedad, conspiraban para destruir al rey de Castilla, infiriendo atrozmente por todas
las partes del reino los males que podian, de forma que en todo el reino ni un angulo
podia hallarse en el que sentirse seguro. El fuego de la ira del Sefior parecia crecer y
abatir la soberbia, que quiza tuviese el noble rey por su gloria anterior, para que
entendiera el prudente y noble rey que el reino de los hombres esta en manos de Dios y
lo da a quien quiere [Dan. 4,14] (cap. 14).

El clérigo cronista, ante tanta devastacion, tira sus conclusiones que van mas
alla de su partidismo castellano. También Alfonso VIII, segiin Juan de Osma, deberia

nego a devolverlos; de ahi la venganza, por los castillos y por el besamamanos de vasallaje en las Cortes
de Carrion en 1188. Cfr. H.S. Martinez, Berenguela la Grande, pp. 126-132.

47 Don Juan sin duda conocia bien los hechos, aunque no dé los particulares. Tras la victoria de
Alarcos, el califa almohade que a su regreso a Sevilla habia capturado también Guadalorza y otros
castillos (don Juan menciona: Torre de Guadalferza, Malagon, Benavente, Calatrava, Alarcos y Caracuel,
cap. 13), en junio del afio siguiente, 1196, conquistd6 Montanchez, Santa Cruz, Trujillo y Plasencia y
devasto las tierras de Talavera. A continuacion asedié Toledo durante diez dias. Alfonso VIII recobro
Plasencia el 15 de agosto de 1196, después de haberse retirado el caudillo almohade. Cft. J. O’Callaghan,
The Latin Chronicle, p. 28, nota 4.

48 Una vez més, don Juan hace notar la consanguinidad entre todos los beligerantes, mayor motivo
de ignominia e indignacion entre los bienpensantes. Sancho VII de Navarra (1194-1234) era primo
segundo de Alfonso VIII de Castilla, ambos eran nietos de Garcia Ramirez de Navarra.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 255

haber aprendido que no toda la culpa la tenia el rey de Leon. Pero en el terreno de la
politica de los hombres al rey Noble no le quedaba otra alternativa que defender sus
intereses y su reino, alidndose con el rey de Aragon y el de Portugal.

El primer ataque de esta guerra fratricida, ahora bajo el caudillaje directo del
rey de Ledon y con el apoyo exterior del rey de Navarra, fue lanzado
conjuntamente por las tropas almohades y leonesas contra Castilla en junio de
1196, destruyendo poblados y devastando los campos y los cultivos ya proximos
a ser recogidos.*” Fue una auténtica sorpresa para Alfonso VIII, que, junto con
su mujer y sus hijos, hacia poco que habia regresado a Burgos de Toledo tras una
larga convalecencia, después de la derrota de Alarcos. En un primer momento
s6lo la poblacion de Avila pudo contener el alud musulmén que, por motivos no
muy claros, decidié no seguir adelante.*® Pero el ejército leonés con su rey a la
cabeza y numerosos mercenarios almohades siguié quemando poblados, matando
campesinos y colonos, saqueando iglesias y monasterios y cometiendo desmanes
sin cuento. Fue en aquella ocasion, como nos recuerda don Juan de Osma, cuando
llegd hasta Carrion de los Condes «donde determiné borrar la injuria que creia
haber recibido cuando besé la mano del rey de Castillay, destruyendo y matando;
después sigui6 hasta la vecina aldea de Villasirga, en la ruta de los peregrinos,
donde se estaba construyendo la iglesia y trato de arrasarla al suelo incendidndola
(cap. 14). Este hecho fue tan odioso y publicado en la zona que quedé grabado en
la memoria de las gentes y fue recogido por numerosos poetas, incluyendo su
nieto, Alfonso X, que le dedicé una preciosa cantiga.*!

49 Conservandose la paz entre ellos, algunos enemigos de Dios sembraron la discordia,

conmoviéndolos otra vez a la guerra, y por tres afios continuos combatian entre si con horrorosos
encuentros los ejércitos de los dos fortisimos reyes, con muchas muertes de hombres de una y otra
parte. Las llamas consumian lo que hallaban en los campos y en los lugares: ninguno de los dos
fortisimos reyes sabia ceder al otro como dos encarnizados leones. Sobrepujaba el rey de Castilla
en fortaleza y sabiduria, pero defendia al de Ledn el valor y el demasiado afecto de su gente (L. de
Tuy, Cronica de Esparia, pag. 408).
Es posible que la vigorosa defensa del concejo avilés convenciese a los lideres almohades de que
no merecia la pena seguir luchando a un precio tan alto en vidas humanas. Cfr. Cronica de la poblacion
de Avila, ed. M. Gémez Moreno, BRAH, XCIIL, cuad. L, 1943, pp. 11-56. Para las destrucciones del
ejército navarro que al mismo tiempo operaba desde el castillo de Corvo en los campos de Soria y
Almazan, cfr. A. Nunez de Castro, Crénica de los Seriores Reyes de Castilla pp.188-192.
a6l E dest’ un mui gran miragre aveo, tempo 4 ya,

quando el Rei Don Alfonso de Leon aduss’ aca

mouros por roubar Castela, e chegaron ben ala

u ora ¢ Vila-Sirga, segundo aprendi (num. 229, estr. 6)
Véase el comentario en H.S. Martinez, La convivencia en la Esparia del siglo XIII. Perspectivas alfonsies,
Madrid, Ediciones Polifemo, 2006, pp. 308-310. Alfonso dedic6 doce cantigas al célebre Santuario de la
Virgen Blanca de Villa-Sirga (hoy Villalcazar de Sirga, Palencia).

460



256 H. Salvador Martinez

Como ledn herido en su guarida, Alfonso VIII reacciond a aquellos ataques con
todas sus fuerzas e implacablemente, al mismo tiempo que pedia al papa que
condenase aquel desconcierto entre los reyes peninsulares que habian violado todos
los pactos y acuerdos ratificados por la Santa Sede. Don Juan de Osma narra con gran
precision el desarrollo de esta campafia durante la cual los castellanos en su
contraataque llegaron al corazon mismo de Ledn, asediando Astorga, que no
pudieron tomar, pero dieron al agresivo rey de Leon una buena leccion: la fama y
reputacion del rey castellano como guerrero invencible, a pesar de Alarcos, tenia un
buen fundamento y el leonés debia aprender a respetarla, si queria sobrevivir como
rey independiente.

La campana de verano, en la que particip6 el joven don Pedro de Aragén, se
cerraba con el regreso de las tropas de los dos lados a sus bases. Don Pedro se encamin6
a sus tierras para ser coronado en el mes de septiembre en Daroca. Alfonso IX, después
de hacer el balance de su aventura en tierras castellanas y evaluar los dafios que le habia
acarreado, se dirigio hacia el sur del reino, llegando a Salamanca el 12 de agosto y
entreteniéndose alli hasta el 18, cuando despidio a las fuerzas musulmanas. El 14 de
octubre ya esta de vuelta en Leon. Después, sigue diciendo don Juan:

El rey de Leon marcho junto al rey marroqui, al que encontr6 en Sevilla. Finalmente, con
la firma de una tregua entre el rey marroqui y el rey de Castilla, aquel se volvio a
Marrakech, capital de su reino, y se hizo la paz entre los reyes de Ledn y Castilla. Paz que
no pudo llevarse a cabo sino por el matrimonio de dofia Berenguela, hija del rey de Castilla,
con el rey de Leodn, en un matrimonio de hecho, porque segin el derecho era imposible, ya
que los reyes eran parientes en segundo grado de consanguinidad (cap. 15).

Después de subir al trono de Aragdn, Pedro I siguid tan firme aliado de Castilla
como lo habia sido anteriormente. En 1212 fue el tmico rey peninsular que participd
desde el principio hasta el final en la batalla de Las Navas de Tolosa, siendo él
personalmente con sus soldados los que conquistaron el objetivo final de la campaiia,
Ubeda, cubriéndose de gloria y riquezas (CLRC, cap. 25).

Mientras se hallaba luchando junto a Alfonso VIII, en la otra punta de su reino,
un representante del papa le arrebato la importante ciudad de Toulouse (1213). Don
Pedro no podia tolerar aquella afrenta. A persar de ser apellidado e/ Catdlico por
haber reconocido en 1205 la supremacia feudal del papa, haber jurado defender la fe
catolica y haber sido coronado en Roma por Inocencio III (el primer rey aragonés
coronado por el papa), a pesar de todo esto y de su profesada devocion a Roma, no
podia dejarse arrebatar una parte del reino, aunque hubiese sido llevada a cabo por
un representante del papa.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 257

Don Pedro tuvo numerosos roces con el papado por motivos privados, pero
sobre todo por motivos politicos y éste fue uno de ellos. Era hombre de costumbres
sexuales algo menos que moderadas, de tal manera que cuando subi6 a la catedra de
San Pedro Inocencio 111, intransigente y severo en la disciplina moral de la Iglesia,
estigmatizo rapida y duramente los abusos y transgresiones que sin duda existian en
la Peninsula Ibérica entre la nobleza y la moralidad de los clérigos. En la mira del
papa estaba don Pedro de Aragon el cual, no obstante, se hubiese declarado, segin
los usos feudales, auténtico vasallo del papa, fue igualmente reprobado por pretender
el divorcio con Maria de Montpellier. La condena pontificia al aragonés no le cayo
bien; por lo cual, a pesar de su jurada fidelidad a Roma, acabd sus dias defendiendo
sus intereses en el sur de Francia, luchando al lado de sus subditos, la mayoria
considerados herejes, contra los partidarios del Papa.*®

La Corona de Aragdn poseia extensos territorios en el sur de Francia que estaban
directamente controlados por alguno de sus vasallos, como era el caso de los condes
de Toulouse. Estos territorios fueron invadidos por un nuevo movimiento reformista
religioso que habia resucitado viejas herejias basadas en el dualismo maniqueo,
rechazando las ensefanzas de la iglesia catolica. Entre otras verdades teologicas,
negaban la divinidad de Cristo, la Encarnacion del Verbo y el sacramento del
matrimonio; en moral, combatian la simonia en los cargos de la Iglesia, la vida
relajada y concubinaria de los clérigos; rechazaban todo tipo de violencia y no
admitian el derecho a la propiedad privada. Los secuaces de estos movimientos eran
conocidos como Cataros y Albigenses.

En 1208 el legado pontificio, encargado de la supresion de la herejia albigense,
fue asesinado. Este acto llevo a Inocencio 111 a redactar una bula en la que proclamo
la cruzada contra los Albigenses, concediendo las mismas indulgencias y perdones
que a los que luchaban contra los musulmanes en Tierra Santa. Las autoridades
locales no parece que actuaran muy diligentemente para poner en marcha los deseos
del papa, por lo cual Incencio ordené a Felipe Augusto la supresion de los Albigenses.
Este, ocupado en problemas mas serios dentro del reino, encomendo la campaiia anti
albigense a Simoén de Montfort el cual, a partir de 1209, inici6 el exterminio de
Cataros y Albigenses en el Languedoc. Fue una matanza sin precedentes en la historia
de la Iglesia, que acabd con la muerte de mas de 20.000 hombres, mujeres y nifios,

462 Para éste y otros casos de intervencion de Inocencio III en la represion de los abusos en la

Peninsula, véase D. Mansilla, «Inocencio 111 y los reinos hispanosy», Anthologia Annua, 2, 1954, pp. 9-
49; P. Linehan, The Spanish Church and the Papacy in the Thirteenth Century, Cambridge, Cambridge
University Press, 1971; J. F. O’Callaghan, «Innocent III and the Kingdoms of Castile and Leon», pp.
317-335; D. J. Smith, Innocent IIl and the Crown of Aragon: The Limits of Papal Authority, Church,
Faith and Culture in Medieval West, Aldershot, Eng. and Burlington, Vt., Ashgate, 2004.



258 H. Salvador Martinez

Albigenses, Cataros y catdlicos simpatizantes o tolerantes con aquel movimiento de
renovacion espiritual. Durante mas de veinte afios de campafias militares las tropas
del rey de Francia, aliadas con las pontificias bajo el mando del mencionado caudillo,
destruyeron la floreciente civilizacion occitana, devolviendo, en 1229, la entera
region bajo el rigido control del rey de Francia y de la dinastia capeta del norte.

La «cruzada albigense» afectd directamente a los dominios de Pedro II de
Aragon el cual, a su regreso de la batalla de Las Navas de Tolosa, se enter6 de que
Simoén de Montfort habia conquistado Toulouse, capturando y exiliando al conde
Raymond VI de Toulouse, que era cufiado de Pedro Il y vasallo suyo. Don Pedro,
como dice don Juan de Osma, cruzo los Pirineos con un fuerte ejército dispuesto a
enfrentarse a Simon de Montfort. El 13 de septiembre de 1213, llegd a Muret. Iba
acompaiiado de Raymond de Toulouse, el cual traté de disuadirle de que iniciase la
batalla y, en su lugar, asediase el castillo, haciendo morir de hambre a las tropas de
Simon de Monfort hasta que se rindiesen.

El orgullo guerrero del aragonés rechaz6 la recomendacion de su cuiiado, dando
inicio a la confrontacion el 12 de septiembre de 1213. El ejército aragonés no era un
modelo de organizacion y, cuando los escuadrones de Montfort se lanzaron al asalto,
Pedro II se vio atrapado en medio de la pelea, fue derribado del caballo y cay¢ victima
de su imprudencia. Sus tropas, viéndolo morir, entraron en panico y se dispersaron.
Como resultado de la derrota de Muret, la nobleza de Toulouse, vasalla de la Corona
de Aragon, no tuvo mas alternativa que someterse al rey de Francia, firmando el
Tratado de Meaux-Paris en 1229, por el que el territorio de Occitania quedaba
incorporado a la corona francesa.*®> En Aragén, mientras tanto, sucedi6 a Pedro II el
tmico hijo que habia tenido con Maria de Montpellier, Jaume el Conquistador.*®*

Don Juan de Osma, la primera vez que viajéo a Roma junto con su obispo para
pedir al papa Inocencio III que se ocupase urgentemente de la herejia albigense que
se estaba esparciendo por el sur de Francia y el norte de Espafia con increible rapidez,
dedica al tema de la cruzada antialbigense un capitulo de su Chronica, al hablar del
final del gran amigo de Castilla, don Pedro II. Debi¢ ser un capitulo dificil de
componer, ya que ponia a su autor entre la espada y la pared: por un lado, la fidelidad
a las directivas del papa contra los herejes albigenses; por otro, el respeto por la figura

463 Martin Alvira Cabrer, Muret 1213. La batalla decisiva de la cruzada contra los cataros, Barcelona,

Ariel, 2008, pp.128-129; y Pedro el Catolico, Rey de Aragon y Conde de Barcelona (1196-1213).
Documentos, Testimonios y Memoria Historica, 6 vols., Zaragoza, Institucion Fernando el Catdlico
(CSIC), 2010 (on line); Damian J. Smith, Crusade, Heresy and Inquisition in the Lands of the Crown of
Aragon (c.1167-1276), Brill, 2010, p. 31.

464 Don Pedro fue llevado a Aragén, siendo enterrado junto a su madre en el Monasterio de Santa
Maria de Sigena.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 259

de don Pedro, héroe en las Navas de Tolosa, con el que Castilla tenia una gran deuda.
Como se vera por su lectura, después de haberse planteado el dilema en los dos
primeros parrafos, el clérigo cruzado, del que hemos hablado, predominé sobre el
politico, lamentando el error de don Pedro y elogiando en términos encomidsticos la
matanza de herejes llevada a cabo por las tropas pontificias encabezadas por el
«fidelisimo conde Simén de Montfort, quien, como otro Judas Macabeo, celoso de
la Ley de Dios, combatia con vigor y potencia los combates de Dios»:

Por aquel mismo tiempo el rey de Aragon salio de su tierra con una multitud de soldados
y march¢ hacia las tierras de Toulouse en ayuda del anciano conde tolosano, que habia
tomado como esposa a una hermana del rey, y un hijo del conde también habia
desposado a otra hermana del rey. Pues entonces los francos estaban en tierras tolosanas
y tenian en su poder casi todo el vizcondado biterense y la mayor parte del condado
tolosano.

El papa romano, Inocencio 111, habia concedido un perdon general de todos los pecados
a todos aquellos que vinieran contra los Albigenses y otros herejes que estaban en
aquellas tierras. Pues varias herejias que, si bien presentaban rostros distintos, tenian
idénticas consecuencias, se habian extendido y se multiplicaban de dia a dia de tal modo
que era peligroso para la iglesia universal disimular por mas tiempo tal estado de cosas.

Llegaron, pues, catolicos de distintas tierras y principalmente del reino de Francia y
sometieron a la fe en Cristo a casi toda aquella tierra en poco tiempo, abatiendo en un
momento castillos y ciudades muy defendidas y casi inexpugnables, castigando a los
mismos herejes con penas diversas y matandolos con distintas clases de muerte. Obraba
en verdad de manera manifiesta y milagrosamente la virtud del Sefior Nuestro Jesucristo,
que es Rey de Reyes y Sefior de los que dominan, a través del ilustrisimo y fidelisimo
conde Simén de Monfort, quien, como otro Judas Macabeo, celoso de la Ley de Dios,
combatia con vigor y potencia los combates de Dios.

El rey de Aragon y el conde tolosano y, con ellos, otros condes y barones y nobles de la
tierra y muchos plebeyos asediaron en un castillo con la firme confianza de que
capturarian al conde Simén de Monfort, con quien estaban casi 500 soldados. Pero el
conde Simon, hombre belicoso y valeroso, tenia en su corazén confianza plena en
Nuestro Sefior Jesucristo, con quien continuamente trabajaba. Viendo, pues, que el
peligro era inminente para €l y los suyos, salieron en virtud de Nuestro Sefior Jesucristo
del castillo asediado, cayeron sobre los campamentos y por la fuerza de Cristo los
obligaron a huir y mataron al mismo rey de Aragdn con muchos soldados. jDichoso
hubiese sido aquel rey si hubiese terminado la vida inmediatamente después del
importante triunfo en la guerra que tuvo lugar en las Navas de Tolosa contra el rey
marroqui! (cap. 27)



260 H. Salvador Martinez

Don Juan de Osma, que en la lucha contra los musulmanes de al-Andalus habia
mostrado su espiritu cruzado, aqui, como representante de la jerarquia de la Iglesia,
muestra su adhesion incondicional a las directivas de Inocencio III, aunque fuese a
costa de pisotear los derechos de un fiel aliado de Castilla, lamentando simplemente
su desgracia por no haber muerto gloriosamente luchando contra los musulmanes en
las Navas, en lugar de hacerlo en defensa de herejes contra las fuerzas del papa.

La noticia de la muerte de don Pedro debid de llegar a Castilla durante aquel
periodo en que Alfonso VIII se hallaba aquejado de una gravisima enfermedad que
le dejo tan débil que apenas podia cabalgar sin ayuda. Desconocemos cual seria su
reaccion, pero podemos imaginar que Alfonso debid quedar consternado ante la
pérdida de aquel fiel aliado e incondicional amigo. Su cronista, desde luego, no dice
ni una palabra de la reaccién de su rey, tal vez porque esto hubiese implicado
justificar las acciones de don Pedro, que habia muerto defendiendo a sus stibditos
contra la interferencia de los aliados del papa en sus territorios.

La muerte de don Pedro fue una gran pérdida para Aragon, para la Espafia
cristiana y hasta para la escuela poética provenzal. Con ella se puso fin a la
dominacion de los aragoneses en el Midi francés y, lo que alin fue peor, llevo a toda
una serie de conflictos internos en el reino aragonés que acabaron en una espantosa
guerra civil bajo el reinado de su hijo Jaume I (1213-1276), en aquel momento un
nifio de cinco afios.

No obstante, la muerte de Pedro I1 y la gran victoria de Simén de Montfort, los
herejes Albigenses y Cataros que sobrevivieron, junto con las autoridades locales de
la region, a 1a muerte de Felipe Augusto (1223), y poco después de la de su successor
Luis VIII (1223-1226), aprovechando la minoria del sucesor, Luis IX, trataron de
conseguir la independencia que habian perdido. Nuestro cronista, cruzado de la
causa, en otro capitulo de su obra vuelve sobre el tema de la lucha contra los
Albigenses al narrar este periodo turbulento durante la transicion del poder en
Francia, ahora entrelazando la historia de la lucha antialbigense con la de Castilla:

En el afio en que nuestro seflor el rey declard la guerra a los sarracenos y destruyo
Quesada [1224], Luis [VII], rey de los francos, reunié un gran y fuerte ejéreito, bajo
hasta Poitou y tomd el noble castillo de Niort y la villa de Saint-Jean d’Angely, y por
ultimo asedi6 la populosa villa de La Rochela, que, después de un largo asedio, se le
entregd.*®> Este Luis habia sucedido en el reino a su padre, el rey Felipe, que habia
muerto en la era de 1261 [1223].

465 Estas tres villas estaban a favor del rey de Inglaterra Enrique 111 (1216-1272) y fueron sometidas

en 1224 por Luis VIII de Francia que habia sucedido a Felipe Augusto el afio anterior.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 261

El rey Luis, en el verano en que nuestro sefior el rey asedié y por virtud de Nuestro
Sefior Jesucristo tomo el castillo de Capilla [1226], vino a partes de La Provenza contra
los herejes y sus defensores por consejo y autoridad del legado de la Iglesia Romana,
que entonces ejercia el poder papal en tierra de los francos. Llegdé con mano fuerte y
brazo extendido [Deut. 5, 15) con un gran y en exceso fuerte ejército y asedié con
muchas maquinas bélicas la populosa ciudad de Aviidn, que, después de un largo
asedio, se entreg6 al rey y al legado. Subyugada casi toda aquella tierra a excepcion
de Toulouse y otros castillos, cuando volvia a su tierra, murié en la Auvernia. Muchos
grandes hombres y nobles, muchos de clase media, muchos también del bajo pueblo
murieron en el citado asedio (cap. 51).46¢

El conde tolosano y sus partidarios, cuando conocieron la muerte de Luis, ilustre rey
de los francos, llenos de gozo, se prepararon para rebelarse contra la iglesia y la gente
de los francos, confiando que la nifiez del rey y el sexo femenino no podian acometer
nada de importancia, pues a dicho rey Luis sucedi6 su hijo Luis, nifio pequefio de casi
doce afios, del cual y de su reino cuido la reina madre dofia Blanca, hija del glorioso
don Alfonso, rey de Castilla, quien, como mujer prudente, retuvo y rigié largo tiempo

el reino de los francos.*%’

Asi pues, después de tratar con el legado de la Iglesia Romana que entonces estaba en
Francia, y con los arzobispos y obispos y con los barones del reino, enviaron contra el
conde tolosano y sus partidarios a varones nobles, valerosos y prudentes, que, como
soldados de Cristo e invictos guerreros, no concediendo descanso a los tolosanos,
sometieron, mediante el rey de los francos, toda aquella tierra, destituida de la ayuda
divina, a la Iglesia Romana.

Pues viendo el conde tolosano que no podia rebelarse, se sometié a la voluntad del
legado y del rey de los francos, y en Francia se reconcilio con la Iglesia, recibida antes
de parte del conde la suficiente seguridad, tras prestar juramento, de que en todo
obedeceria los mandamientos de la Iglesia y que no saldria de Francia antes de que
cumpliese todas las condiciones que entonces podian cumplirse. La unica hija que el
conde tenia, de cuyo matrimonio con el hermano del rey de Francia se estaba tratando,
fue llevada junto a la reina de Francia, su consobrina, y el conde alarg6 su permanencia
en Francia.

466 Legado del papa era el Cardenal Romanus, responsable con el rey de Francia de la cruzada

antialbigense. Avifion fue tomada el 9 de septiembre de 1226 tras un asedio de tres meses. Luis VIII
muri6 el 8 de noviembre del mismo afio. Cfr. J. O’Callaghan, The Latin Chronicle, p. 103, nota 3;
Elizabeth M. Hallam, Capetian France, pp. 189-190.

467 Lahistoria que narra aqui le es muy familar a nuestro cronista. Raymond VII de Toulouse, sucesor
de Raymond VI, el derrotado en Muret, quiso aprovecharse de la infancia de Luis IX de Francia, niflo de
12 afios, y de su madre, la regente, dofia Blanca de Castilla, para recobrar la independencia perdida del
Languedoc, pero se estrelld contra el potente ejéreito francés.



262 H. Salvador Martinez

En el afio de la Encarnacion del Sefior de 1229, los muros de Toulouse fueron
completamente destruidos e igualada toda la superficie de la tierra y destruidas todas
las defensas circundantes, excepto aquellas que el rey de los francos retuvo en su
poder. Y asi Cristo el Seflor, Nuestro Salvador, destruy6 toda la fuerza contra él
levantada. La herética maldad, que habia colocado casi su nido en aquella tierra, fue
destruida en gran parte, entregados muchos herejes al fuego y otros huidos y dispersos.
Esta dispersion la preveia el Altisimo para que no fuera ocasion de la perdicion de
muchos. Guardo, pues, silencio aquella tierra [/ Mac., 1, 3], a 1a que se devolvio la
paz, de la que carecid en tiempo (cap. 52)

Raymond VII, conde de Tolosa, acabod mejor que su padre; pero también fue
excomulgado en el Concilio de Bourges en 1225 y privado de todos sus titulos y
propiedades. Con el tratado de Paris (1229) que tuvo que firmar, acept6 todas las
condiciones impuestas, como dice el cronista, y para ratificarlo tuvo que entregar a
su unica hija y heredera, Juana, en matrimonio a un hermano de Luis IX, Alfonso
de Poitiers. En 1249, tras su muerte, Alfonso tomo posesion del condado en nombre
de su esposa Juana. Juana y la reina dofia Blanca, madre de su marido, estaban
emparentadas, ambas eran biznietas de Alfonso VII de Leodn-Castilla, el
Emperador. Muy significativamente el cronista quiso usar el afio de la era cristiana,
1229, para fechar el exterminio de la herejia albigense. Fue la unica vez que lo hizo.
Todas las demas fechas que aparecen en su Chronica las hizo por la era hispanica.

En el ambito peninsular, junto con la desaparicion de don Pedro, otras
personalidades igualmente destacadas desaparecieron a la vuelta de poco mas de
un afio. Fueron pérdidas irraparables que, segun el trovador tolosano Aimeric de
Peguilhan, sefialaban el ocaso del esplendor de la gentileza y de la cortesia, que
caracterizaban la poesia occitana. En una célebre composicion otorga a uno de estos
desaparecidos, don Diego de Vizcaya (11214), un puesto de honor entre sus
grandes protectores; a la vez que ve, con reiterada amargura, sucederse en pocos
afos la muerte de los grandes mantenedores de aquella cultura vencida en Muret:
la desaparicion del malogrado infante Fernando (71211), la del rey don Pedro de
Arago6n (71213), la de don Diego de Vizcaya (71214) y finalmente la de Alfonso
VIII de Castilla (11214), pérdidas tan dolorosas, dice, como la ya lejana del valiente
Saladino (11193).%6

468 «En aquel tiempo en que muri6 el rey don Alfonso, y su hijo que era agradable y bueno, el rey

Pedro, de quien fue Aragén, y don Diego que era sabio y noble... entonces pensé que habian muerto
precio y don» (En aquelh temps que.l reys mori, ed. Shepard-Chambers, Aimeric de Peguilhan, XXV],
vv. 1-4, p. 146).



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 263

Antes de cerrar este tema de la cruzada antialbigense, en la que tal vez ain
mas que en la de la reconquista de al-Andalus aparece el fanatismo del cruzado don
Juan de Osma, expresado en ideas y palabras mas propias de predicadores
populares que de un intelectual de prestigio y de historiador objetivo, quisiera
sefialar algunas de las consecuencias que el exterminio de aquellos herejes trajo
consigo en el campo de la cultura.

Ramoén Menéndez Pidal recuerda que, con la derrota de Muret, acaba en
realidad el gran esplendor de la escuela provenzal que habia empezado su
decadencia durante el reinado de Pedro II. Ramén Vidal de Besalu afiora en uno de
sus cuentos versificados por aquellos dias (1212-1213), la edad dorada pretérita de
los juglares occitanos, recordando los tiempos en que asistio a la corte de Alfonso
II de Aragon, «padre de nuestro rey cortés», buscando solo el recreo de su corazon
y no ganancia de ninguna clase y alli, al lado del rey don Alfonso, entre muchos
nobles catalanes y aragoneses, vio al castellano don Diego Lopez de Haro, el que
fue tan valiente (habia luchado en la batalla de las Navas de Tolosa); por su parte,
la reina dofia Sancha, esposa de Alfonso II, fue también generosa patrocinadora de
trovadores, como Giraud de Calanson, que le dedicé varias composiciones.*®’

En las cortes de Aragon y Castilla, y entre la nobleza de ambos reinos, fue
donde encontraron refugio la mayoria de los trovadores provenzales y gascones tras
su expulsion de la corte de Francia por Felipe Augusto. La poesia occitana naci6 al
norte de los Pirineos, pero se desarrolld y llegd a su madurez al sur. S6lo después
de subir al trono de Francia una princesa castellana en 1223 volveran a circular
libremente los trovadores por ese reino. Blanca, hermana de Berenguela, educada
en una corte castellana frecuentada por trovadores ultrapirenaicos, serd, segin
Georges Sivéry, quien inspire el renacimiento de la poesia cortesana en la ruda
corte francesa de los capetos.*’’ En el complejo tablero de la politica internacional,
entre las alianzas y conflictos, los trovadores ejerceran su influjo, no sélo como
difusores de las letras y las diversiones, sino también como mensajeros y
educadores, al mismo tiempo que servian de vinculo de unidon de las cortes
peninsulares y europeas.

49 Poesia juglaresca y juglares, p. 178. Cfr. Wilhelm Bohs, «A4bril issi’e mays entrava, Lehrgedicht

von Ramon Vidaly, Romanischen Forschungen, XV, 1904, 204-316; M. Mila y Fontanals, De los
trovadores, pp. 295-312.
470 G. Sivéry, Blanche de Castille, Paris, Librairie Artheme Fayard, 1990, pp. 25-27.



10

DON JUAN DE OSMA Y LAS CRUZADAS DE ORIENTE

Otro de los temas a los que nuestro cronista, con verdadero espiritu cruzado, dedico
particular atencion, fue el de las Cruzadas para la liberacion de Tierra Santa. Sin duda
fue un tema candente en la corte castellana por las innumerables relaciones familiares
que los varios miembros de la familia real mantuvieron con los emperadores de
Oriente y de Occidente. Su rey, Fernando III, estaba casado con una princesa
alemana, Beatriz de Suabia, hija de Felipe, emperador electo de los romanos (1198-
1208), hijo de Federico I Barbarroja (1152-1190), al que el cronista llama Federico
el Grande. La madre de Beatriz era Irene, hija del emperador de Bizancio Isaac 11
Angelos (1185-1195 y 1203-1204). En palabras de don Juan, Beatriz era «nieta de
los emperadores considerados los mas grandes y preclaros en el mundo universo».
Testigo de la historia que narra, el canciller explora con gran interés estas relaciones
familiares que honraban a la monarquia castellana y formaban parte de su historia:

Al ailo siguiente (1218), la reina dofia Berenguela, cuya total preocupacion y sumo deseo
era procurar de todos los modos el honor de su hijo, empez6 a buscar una esposa para él.
Pero como cada cual pensara de una forma, le pareci6 a la reina tratar del matrimonio de
la que parecia sobrepasar a las restantes, dentro de la cristiandad, en nobleza de sangre.

Vivia entonces en Alemania una joven muy noble y muy hermosa, de costumbres
honradas y, como en tal edad, honesta, hija de Felipe, rey de Alemania, emperador electo
de los romanos, hijo de Federico el Grande, emperador de los romanos. La madre de esta
joven era hija del emperador constantinopolitano Isaac, y ella, por tanto, nieta de los
emperadores considerados los mas grandes y preclaros en el mundo universo.

Después de otros mensajeros que la reina habia enviado anteriormente a tierra de
Alemania con este motivo y tras recibir cartas del rey aleman, futuro emperador de los
romanos,*’! para que fueran enviados legados de mayor rango con el fin de que
acompafiaran a la jovencita, envidé a Mauricio, obispo burgalés, y a Pedro Ovario, prior
del Hospital, y al abad de San Pedro de Arlanza y al comendador carrionense y a Garcia
Gonzalo, maestro de la Orden de Uclés, esto es, de la milicia de Santiago. Cuando
llegaron ante el rey de Alemania, fueron acogidos por ¢l con honor y tras permanecer en
Alemania casi cuatro meses, finalmente, cumplieron con su misién y condujeron sana e

471 Se trata de Federico I, elegido rey de romanos por los principes alemanes en 1212 y de nuevo en

1215, fue coronado emperador del Sacro Romano Imperio por el papa Honorio III el 20 de noviembre
de 1220. Federico era hijo del emperador Enrique VI, hermano del padre de Beatriz, Felipe de Suabia.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 265

incolume, a pesar de los muchos peligros por tan largo camino, a la muy noble y hermosa
jovencita hasta la reina dofia Berenguela, que sali6 al encuentro de los embajadores y de
la jovencita mas alla de Vitoria con un noble acompafiamiento de hombres religiosos y
dueiias. De alli fueron a Burgos donde estaba el rey con sus magnates y otros muchos
nobles y lo mejor de las ciudades y villas del reino, y fue recibida la joven y los
enbajadores con gran honor y gozo por el propio rey [...]

En la fiesta de de San Andrés [30 de noviembre de 1219], el rey Fernando contrajo
solemnemente matrimonio con la nobilisima joven, la reina dofia Beatriz, en la iglesia
burgalesa de Santa Maria por ministerio del obispo de Burgos, Mauricio, recibiendo con
ella la bendicion sacerdotal.

Se celebraron entonces en Burgos una concurridisimas Cortes, convocadas con una
multitud de magnates, soldados e importantes de las ciudades. Asistieron, ademas de la
reina dofia Berenguela, a aquellas Cortes todas las mas nobles sefioras, tanto religiosas
como seculares, cuantas habia en el reino de Castilla. Desde los tiempos antiguos no se
habia visto tal asamblea en la ciudad burgalesa (cap. 40)

En verdad, no se conoce ninguna otra asamblea o Cortes, en que se mencione
explicitamente la participacion de «nobles sefioras, tanto religiosas como seculares,
cuantas habia en el reino de Castillay y tampoco sabemos cual pudo ser el significado
juridico de dicha participacion; pero no hay que excluir que, habiendo sido presidida
por dofia Berenguela, que ya habia salido a recibir a Beatriz mas alla de Vitoria «con
un noble acompafiamiento de hombres religiosos y duefias» de todas las clases
sociales, dicha participacion tuviese que ver con el reconocimiento oficial del
estamento femenino, que dofia Berenguela quiso dar a las presentes, asi como honrar
asu hermanay a su hija que eran religiosas en las Huelgas. Por otro lado, no se conoce
disposicion alguna emanada en dichas Cortes, ni se ha conservado memoria de ellas
en la documentacion, por lo cual algunos estudiosos opinan que se tratd mas bien de
una curia del reino de tipo ceremonial, convocada exclusivamente para presentar a la
joven reina, la cual seria en aquella solemne ocasion reconocida como reina de
Castilla ante los representantes de todos los estamentos sociales.*’* Pero, méas all4 de
la naturaleza de aquella asamblea y del nimero extraordinario de participantes, como
no se habia visto desde los tiempos antiguos en la ciudad burgalesa, el mensaje del
cronista es claro: alli se vio una vez mas que la direccion del reino y de la politica
fernandina estaba bajo la supervision de dofia Berenguela y como dice la CVR,
«ninglin hecho granado se hacia sin ella en la corte de Castilla» (XIV, V. p. 299).
Berenguela fue la personalidad central en el entero proceso que legitimaba a

4712 Cft. E. Procter, Curia and Cortes, pp. 77-78.



266 H. Salvador Martinez

Fernando como heredero del trono de Castilla bajo su sombra, asistiéndolo en el ritual
de ser armado caballero, en el acto de contraer matrimonio y marcando su futuro en
unas grandes Cortes del reino.

Con ocasion del importantisimo rol de dofia Berenguela en todo el proceso de
la busqueda de esposa para su primogénito, don Juan de Osma, al iniciar su relato
sobre las cruzadas de Oriente, presenta a aquellos personajes a los que va a prestar
singular atencion por haber participado en las primeras cruzadas. Como hizo ya al
narrar la historia de la cruzada para conquistar al-Andalus, don Juan vuelve también
aqui a estructurar su relato de las cruzadas para la liberacion de Tierra Santa
entrelazandolo con los acontecimietos paralelos en el reino de Castilla que es, como
se dijo, el fulcro de su Chronica.

Empieza, pues, con el padre de la dinastia Hohenstaufen a la que pertenecia dofia
Beatriz: Federico I Barbarroja, el Grande, que lanzé la Tercera Cruzada:

Alrededor del afio trigésimo de su reinado [de Alfonso VIII] fue tomada la ciudad santa
de Jerusalén y toda la Tierra Santa excepto Tiro, que vulgarmente se llama Sur, y Tripoli,
que esta en tierras antioquenas. Saladino, sultan de Damasco y Babilonia, luché contra
el rey jerosolimitano y contra los hermanos hospitalarios y templarios, y, porque lo
permitio la divina justicia, los vencio y, tras matar a muchos de ellos y coger cautivos a
otros, tomo toda la tierra a excepcion de las citadas ciudades y se llevd como botin la
Santa Cruz del Sefior, que fue capturada en esa guerra.*’?

Cuando el pueblo cristiano lo supo se dolié sobremanera y el papa romano envid a sus
predicadores a todos los principes del pueblo cristiano para invitarlos a la liberacion de
Tierra Santa.*’

Federico, emperador de los romanos, tomo el signo de la Cruz, y le siguieron todos los
principes de Germania, y con una innumerable multitud de soldados y otros hombres de
guerra paso por Hungria, luego por Bulgaria y después por Rumania y llego a la tierra
del sultan de Iconio, que limita con la tierra del principe de Antioquia, tras vencer y
ejecutar a todos los que habian querido resistirse a él y a su ejército impidiéndole el paso.

Tenian, seglin la fama refiere, el firme proposito de ir primero a Damasco y a Babilonia
y destruir todo el reino de Saladino y ayudar a los cristianos; llegar después a Tierra

473 Jerusalén fue conquistada por Saladino el 2 de octubre de 1187, junto con la mayor parte del reino,

con excepcion de Tiro que siguid en manos de los cruzados, asi como las ciudades de Tripoli y Antioquia.
En relacion con la pérdida de la reliquia de la Vera Cruz, Saladino derrotd al rey Guy de Lusignan en la
batalla de Hattin el 3 de julio de 1187, al cual tomd prisionero al mismo tiempo que se hizo con la preciosa
reliquia. Cfr. J. Riley-Smith, The Crusades. A Short History, New Haven, Yale University Press, 1987,
pp. 109-113.

474 Las conquista de Saladino y la pérdida de la Vera Cruz llevé al papa Gregorio VIII a proclamar la
Tercera Cruzada el 29 de octubre de 1187.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 267

Santa y a la ciudad de Jerusalén con gloria y honor. Esto en verdad se propuso el rey
terreno, pero de otra forma dispuso el Rey de reyes y Sefior de los que dominan [4poc.
19, 16], en cuyo poder estan todos los poderios y los derechos de todos de los reinos.
Pues estando en los limites de los iconienses hacia Antioquia quiso bafarse en un
pequefio rio, pues era verano, bajé al agua y alli subitamente se ahogd. Los juicios de
Dios son un océano inmenso. Parte de su ejército murio y la parte restante volvio a los
lugares que todavia los cristianos tenian dentro de los términos de Tierra Santa (cap. 29).

Federico I Barbarroja (1152-1190), emperador del Sacro Romano Imperio, es el
primer personaje cruzado del cual se ocupa nuestro cronista, el cual acudié
diligentemente a la convocatoria del papa para detener la furia desencadenada por las
fuerzas de Saladino. Salié de Alemania en mayo de 1189 y, después de pasar por
Hungria, el imperio bizantino y Anatolia (hoy Turquia), que estaba bajo el sultan de
Iconio, el 10 de junio, cuando se dispuso a pasar (o bafiarse en) el rio Goksu,
inesperadamente se ahogd, poniendo asi un triste final a su cruzada.

A laproclamacion pontificia respondieron también Felipe Augusto, rey de Francia
y Ricardo Corazon de Leon, de Inglaterra. Ambos relacionados también con la dinastia
castellana. El primero, era suegro de dofia Blanca de Castilla, futura reina de Francia;
y el segundo, hermano de la reina de Castilla, dofia Leonor Plantagenet. Felipe II
Augusto (1180-1223) y Ricardo Corazon de Leon (1189-1199) hicieron el voto de
cruzados en 1188. En julio de 1190 navegaron juntos hacia Sicilia donde pasaron el
invierno; a finales de marzo de 1191, Felipe naveg6 directamente a Acre, mientras que
Ricardo desembarco en Chipre el 5 de junio, que estaba bajo el control del emperador
de Bizancio Isaac Comneno: tomo posesion de la isla, que pasé a formar parte de las
tierras del Mediterraneo oriental controladas por los cruzados. El rey de Jerusalén, Guy
de Lusignan, que habia empezado ya el asedio de Acre, se vio ahora ayudado por Felipe
y Ricardo hasta que la fortaleza cay6 en manos cristianas.*”>

La historia de las intervenciones de ambos reyes en Tierra Santa la cuenta don
Juan en un apretado capitulo, cargado de noticias y de recuerdos personales:

Por ese mismo tiempo, Felipe, rey de los francos, y Ricardo, rey de los ingleses, firmada
de miituo acuerdo entre ambos la paz,*”® con los duques y condes y otros barones y
muchos soldados pasaron el mar y se acercaron a Acre, que entonces tenian los
sarracenos. La sitiaron los reyes y, expugnandola fuerte y virilmente, la tomaron por la
fuerza. El rey Ricardo, antes de llegar alli, tom¢ la isla de Chipre y la someti6.4”

475 Cft. Riley-Smith, The Crusades, pp. 113-118.
476 Se trata del tratado de Nonancourt del 30 de diciembre de 1189.
477 Acre fue tomada el 12 de julio.



268 H. Salvador Martinez

El rey Felipe, afectado de una enfermedad gravisima que hacia temer por su vida, paséd
el mar y volvio a su tierra. Pero el Rey Ricardo, valeroso y magnanimo, se quedo y
permanecié durante largo tiempo en aquellas tierras, defendiendo lo que los cristianos
tenian y obteniendo otras nuevas posesiones.*’8 Pero al conocer que el rey de Francia le
queria declarar la guerra, pas6 el mar y mientras atravesaba la tierra del duque de Austria,
que vulgarmente se llama Estirriquia [Osterreich], fue capturado por el duque y puesto
en cautividad mucho tiempo. Finalmente, tras pagar 100.000 marcos de plata por su
libertad, volvid a su tierra y, cuando asediaba una fortaleza, herido letalmente por una
saeta, pago el débito a la naturaleza, como antes se dijo (cap. 30).

Don Juan, que ya habia tratado de Ricardo en el cap. 17, se deja en el tintero
algunos aspectos de la participacion del rey inglés en esta cruzada. Ricardo, antes de
regresar a su reino, obtuvo una tregua con Saladino en septiembre de 1192; después,
sali6 para Europa el 9 de octubre. Durante la travesia la nave naufrago, tratando de
volver a Inglaterra a través de Austria solapadamente por temor al duque, al cual
habia ofendido durante la Tercera Cruzada; pero fue descubierto y hecho prisionero
hasta que sus stbtidos ingleses pagaron en 1194 un rescate de 150.000 marcos, algo
mas de lo que dice el cronista. Una vez en Francia, volvio a continuar la guerra contra
Felipe Augusto, siendo asesinado durante una disputa con un vasallo en 1199.

La historia de la cruzada mas prometedora, bajo el caudillaje de dos de los
personajes mas conocidos y admirados por la cristiandad, tuvo un tragico final y un
resultado muy precario, apenas la conquista de San Juan de Acre. Tierra Santa,
mientras tanto, seguia en manos musulmanas; lo cual llevdo a otros caudillos
cristianos, como cuenta don Juan (que tiene siempre en su punto de mira las
relaciones de la iniciativa con Castilla) a intentar una nueva aventura.

Seis afios después del fracaso de la Tercera Cruzada, el papa Inacencio III lanzo6
la Cuarta, encargandose de llevarla a cabo el conde de Flandes, Balduino, el conde
de Champagne, Teobaldo, y el marqués de Montferrato, Bonifacio. El jefe de la
expedicion seria el conde Teobaldo, pero muri6 repentinamente antes de salir, por lo
cual se hizo cargo Bonifacio de Montferrato, cufiado de Felipe de Suabia. En abril de
1201, en nombre de ellos, Godofredo de Villehardouin concluy6 un tratado con
Venecia por el que los venecianos se comprometian a transportar por mar a los
cruzados hasta Tierra Santa. Sin embargo, los cruzados que llegaron a Venecia fueron
incapaces de pagar la cantidad estipulada, por lo cual los venecianos se negaron a
zarpar. Después de muchas negociaciones, Venecia consintio en llevarlos a Tierra

478 El131 de julio Felipe Augusto, gravemente enformo, zarpo para Francia. Ricardo Corazén de Ledn

sigui6 luchando con la intencién de conquistar Jerusalén, pero las fuerzas superiores de Saladino se lo
impidieron.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 269

Santa, pero como condicion exigié que, antes de llevarlos, debian tomar parte en la
conquista del puerto cristiano de Zara en la costa adriatica, que Venecia consideraba
rival. Sin entrar en todos estos particulares, nuestro cronista centra su relato en lo
esencial de la expedicion, sincronizandolo con la historia de Castilla:

Alrededor del afio cuadragésimo del reinado del rey glorioso [Alfonso VIII], el conde de
Flandes y el conde blesense y otros barones del reino de Francia enviaron a Italia por el
marqués de Montferrato, a quien eligieron como jefe y prometieron obedecer como
sefior. Habian determinado entre ellos ir a servir al Sefior Jesucristo allende el mar. Se
reunieron todos en Venecia y como se detuvieron alli mucho tiempo por la maldad y el
engafio de los venecianos, llegd a ellos Alejo, emperador constantinopolitano, hijo del
emperador Isaac, que habia dado muerte al conocidisimo traidor, segun se dice,
Androénico, quien después de la muerte del emperador Manuel habia usurpado por la
violencia y traicion el imperio constantinopolitano.*’® El emperador Isaac fue abuelo de
la reina nuestra sefiora Beatriz, padre, a saber, de su madre.*

Llegb, pues, el citado Alejo quejandose penosamente de sus subditos, quienes contra
toda justicia le habian privado de su imperio, y suplicandoles humildemente que se
dignaran ayudarle a la vista de su situacion. Y si por casualidad con su ayuda pudiera
recuperar el imperio, proporcionaria con largueza a los francos y lombardos todo lo
necesario en ayuda de Tierra Santa.*8! Ganados por la piedad y empujados por la
pobreza, lo siguieron; los constantinopolitanos, por temor a los cruzados, recibieron a su
sefior, simulando exteriormente fidelidad cuando en su interior estaban llenos de engafio.
Y por ello, cuando los francos y lombardos se alejaron navegando hacia Tierra Santa —

479 La turbulenta historia del imperio bizantino que nuestro cronista trata de resumir aqui muy

sucintamente es sumamente compleja; pero he aqui los hechos principales para endender lo que dice don
Juan: Al emperador bizantino Manuel I (1143-1180) le sucedié su hijo Alejo II (1180-1184); pero su
primo Andrénico Comneno (1184-1185) se proclamé emperador. Fue entonces cuando Isaac Angelos
(1185-1195) se levantd contra Andrénico, lo depuso y lo ejecuto. Isaac, a su vez, fue derrocado del trono
por su hermano, Alejo IIT (1195-1203), el cual, primero, le saco los ojos y después lo mato. El hijo de
Isaac, el futuro Alejo IV, tratd de conseguir el apoyo de los cruzados para que le apoyasen en sus planes
imperiales. Este Alejo es el protagonista de la historia que cuenta don Juan de Osma. Cfr. Joan M. Hussey,
The Byzantine World, New York, Harper, 1961, pp. 60-71; Charles M. Brand, Byzantium Confionts the
West, 1180-1204, Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1968, 2" ed. Aldershot, Gregg, 1992.
480 En el momento en que don Juan escribe, la reina consorte de Castilla era Beatriz de Suabia, hija,
como se dijo, del emperador del Sacro Romano Imperio, Felipe de Suabia, y de Irene, hija de Isaac
Angelos.

481 Efectivamente, Alejo Angelos ofrecio a los cruzados mucho dinero y tropas para que conquistasen
Tierra santa si le ayudaban a recuperar el trono del Imperio Bizantino. Los cruzados y los venecianos
zarparon para Constantinopla en abril de 1203. Asediaron la ciudad a partir del 24 de junio hasta el 17 de
julio cuando finalmente la tomaron por asalto. Alejo III huyo con el tesoro publico y las joyas de la
corona; e Isaac Angelos fue liberado y repuesto en el trono; pero al mismo tiempo su hijo, Alejo IV
(1203-1204), que habia llegado con los cruzados, fue instalado también como co-emperador. Cfr. B.
Brand, «Alexios IV angelos», en ODB, 1, pp. 65-66; «Isaac Il Angelos™» en ODB, 2, p. 1012.



270 H. Salvador Martinez

se quejaban acerca del emperador porque no les correspondié segin lo prometido—, los
constantinopolitanos volvieron la espalda al sefior su emperador Alejo y lo privaron de
la sujecion y obediencia prometida y debida.*®? Viendo, pues, Alejo la maldad de sus
subditos envio detras de los francos y lombardos a sus mensajeros para que los volvieran
a llamar: y asi se hizo.

A su vuelta se aproximaron a la ciudad de Constantinopla. Eran, en verdad, muy pocos
con respecto a la multitud del pueblo constantinopolitano, pero poderoso es el Sefior asi
en lo poco como en lo mucho, si quiere triunfar. Ayudados de la divina gracia, sin la que
nada podian hacer, entraron por la fuerza en la ciudad y, matando a derecha e izquierda
a muchos de los habitantes del lugar, ocuparon la ciudad y saquearon su infinito botin:
oro, plata, piedras preciosas, pafios sirios, adornos de diverso género, en todo lo cual,
mas que en todas las ciudades que en el mundo habia, Constantinopla abundaba.*®?

Fue elegido emperador Balduino, conde de Flandes; el marqués de Montferrato fue
hecho rey en Saldnica y fue elegido como patriarca cierto veneciano, a quien yo mismo
vi consagrar en Roma en la iglesia de San Pedro por manos de don Inocencio 1148 A
partir de entonces los latinos obtuvieron Constantinopla y la iglesia constantinopolitana,
a cuyo patriarca, no al citado, sino a su sucesor, yo mismo vi en el Concilio Lateranense
convocado bajo Inocencio 111, obedece a la Iglesia Romana.*%

Este Concilio se celebro un afio después de la muerte del rey glorioso [Alfonso VIII], y
en ¢l intervinieron 420 obispos, 72 arzobispos, el patriarca de Constantinopla y el de
Jerusalén y el aquilense y el gradense. De abades y de priores y de otros constituidos en
dignidad no hay numero. Esto sucedio en la festividad de Todos los Santos y en los

482 Alejo IV no pudo, 0 no quiso, cumplir las promesas hechas a los cruzados y a los venecianos para

conquistar Tierra Santa. En febrero de 1204 el pueblo de Constantinopla se levantd contra €1, lo depuso
y lo mat6. Su padre muri6 unos dias después. Alejo Ducas Murzuflo fue proclamado emperador. Cfr. M.
Brand, «Alexios V Doukas», en ODB, 1, p. 66.

483 En marzo de 1204 cruzados y venecianos pactaron la conquista de Constantinopla con el fin de
poner en el trono a un emperador latino. El 6 de abril lanzaron un segundo asalto a la ciudad, que cayo
en sus manos el 13 de abril. El botin, como dice nuestro cronista, fue inmenso. Cfr. Donald E. Queller
and Thomas F. Madden, The Fourth Crusade: the conquest of Constantinople, 2a ed., Philadelphia,
University of Pennsylvania Press, 1997.

484 Balduino de Flandes fue proclamado emperador y Bonifacio de Montferrat fue coronado rey de
Tesalonica; el resto del imperio bizantino fue dividido entre los cruzados y los venecianos. Como patriarca
fue elegido «un cierto veneciano», Tomas Morosini, el cual fue consagrado por Inocencio III en Roma en
marzo de 1205. Cft. Charles M Brand, «Baldwin of Flanders» en ODB, 1, pp. 247-2438,; id., «Boniface of
Motferrat», en ODB, 1, pp. 304-305; Alexander Kazhdan, «Thomas Morosini», ODB, 3, p. 2077.

485 El patriarca latino de Constantinopla que vio nuestro cronista durante la celebracién del IV Concilio
de Letran (XII concilio Ecuménico) fue Gervasio (1215-1219), elegido en noviembre de 1215. El
Concilio habia sido convocado por Inocencio III el 13 de abril de 1213 y se reuni6 en Roma en la
festividad de Todos los Santos, el 1 de noviembre de 1215. Los patriarcas de Constantinopla y Jerusalén
eran latinos, asi como lo eran también los otros dos citados, el de Aquileia y el de Grado, ambos en el
norte de Italia. Cfr. Alexander Kazhdan, «Innocent I1l», ODB, 2, p. 996.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 271

“idus” del siguiente mes de julio don Inocencio, varén bueno, cuyos hechos Dios hizo
prosperar, entrd en el camino de la carne universal (cap. 30).4%6

Hasta aqui, la historia de las cuatro primeras cruzadas ha sido contada en
sincronia con el reinado de Alfonso VIII. La siguiente, de la cual vamos a tratar a
continuacion, se narra en el contexto del reinado de Fernando II1.

Entre la Cuarta Cruzada y la lanzada por Federico II en 1228 tuvo lugar la
Quinta Cruzada que nuestro cronista menciona solo de paso, pero sin saltarse ninguno
de los protagonistas principales, por sus conexiones con el reino de Castilla.

La Quinta Cruzada (1217-1221) fue iniciada por Honorio III (1216-1227), el cual
encarg6 su predicacion al cardenal leonés Pelayo Gaitan, legado pontificio en Espaiia
que, antes de ser elevado a la ptrpura cardenalicia con el titulo de obispo de Albano,
habia sido electo de Leon (1208-1209). Pas6 al servicio pontificio, desempeiando
importantes cometidos bajo Honorio III, que le encargd de los asuntos de Castilla y
sucesivamente de la predicacion de la cruzada en Oriente, que habia sido encomendada
a Juan de Brienne. Don Pelayo tomo parte personalmente en la expedicion y asistié a
la conquista de Damieta.**” Mis tarde estuvo también al servicio de Gregorio IX (1227-
1241). A suregreso del Medio Oriente, en 1229, se encontr6 en Puglia junto al rey Juan
de Brienne y al conde Tomas I de Saboya frente a las tropas imperiales de Federico II.
Pelayo y sus acompafiantes estuvieron asediados en Montecasino hasta que, como
veremos enseguida, se firmaron unas treguas.*®® El cardenal leonés volvié a la curia
aquejado de grave enfermedad de la que murio el 30 de junio de 1230, siendo enterrado
en Perusa a los pies de Inocencio I11.4*°

El otro personaje del que se ocupa don Juan de Osma al hablar de la Quinta
Cruzada y en varios pasajes de su Chronica fue Juan de Brienne (1170-1237),
miembro de la baja nobleza francesa que en 1210 se habia casado con Maria, reina
de Jerusalén, la cual murié dos afios mas tarde, dejandole una nifia llamada Isabela o
Yolanda, que casara con Federico I, rey de Sicilia. Es muy probable que el cardenal
Pelayo conociese en Roma ya en 1222 a Juan de Brienne, con ocasion de oficiar en

486 Tnocencio Il muri6 el 16 de julio de 1216, no el 15, como dice don Juan. Es, como se dijo, el tinico

error de datacion que cometi6 en toda su Chronica.

487 «Estonces fue ymbiado de la sede romana el noble y prudente cardenal Pelayo, obispo de Albania
[Albano], por nagion espailol, el qual fue fecho caudillo de los cruzados, y tom¢ la ¢ibdad de Damiatay
(L. de Tuy, Cronica, IV, LXXXVIIL p. 421).

488 Las treguas acordadas entre el emperador Federico I y el cardenal obispo de Albano, llevaron al
Tratado de San Germano, firmado en Anagni en septiembre de 1230 entre el emperador y el papa, por
el que el pontifice levantaba la excomunion al emperador.

489 Sobre el cardenal Pelayo, cfr. J.P. Donovan, Pelagius and the Fifih Crusade, Philadelphia,
University of Pennsylvania Press, 1950.



272 H. Salvador Martinez

el casamiento de su hija Isabela con el emperador Federico II, union que permitio al
ambicioso Staufen titularse también rey de Jerusalén.

El de Brienne era hombre muy devoto y queria hacer su peregrinacion a Santiago,
esperando al mismo tiempo hallar nueva esposa en Ledn. El 3 de marzo de 1224, primer
domingo de cuaresma, tomo¢ el cayado de peregrino en la catedral de Tours.*® Antes
de ponerse en camino, envid por delante a sus mensajeros para que concertasen una
entrevista con la reina Berenguela y su hijo Fernando. Juan debia saber que Castilla era
el reino mas poderoso de la Espaiia cristiana y de ahi su deseo de aprovechar la ocasion
para saludar al joven rey y a su madre, de la cual habia oido ya hablar mucho con
ocasion del matrimonio de su hijo Fernando con Beatriz de Suabia, sobrina del
emperador con el que también él, como suegro, se hallaba emparentado.

De su presencia en Espafia como peregrino a Santiago, peregrinacion que
acabo con el matrimonio de don Juan con una hija de la reina dofia Berenguela,
dice nuestro cronista:

En el afio séptimo del rey don Fernando, el rey de Jerusalén Juan venia camino de
Santiago con la intencion de tomar como esposa a una de las hijas del rey de Ledn, con
la que le habia sido prometido el reino leonés. Este rey envi6 por delante un mensajero
a la reina dona Berenguela y al rey su hijo, pidiéndoles que les fuera grato que los
saludara. Estaban entonces en Toledo. Les pareci6 bien al rey y a la reina, y asi el rey se
acerc6 a Toledo, donde fue recibido con honor por el rey y la reina, con los que trat6 del
matrimonio de la hija de lareina y de la hermana [del rey]. La reina lo prometid y, cuando
el rey volvid de su peregrinacion, cumplio lo prometido. Era este rey hombre de gran
consejo, valeroso en las armas y poderoso en obra y palabras. Se celebraron, pues, Cortes
en Burgos y la citada joven fue entregada al rey de Jerusalén como esposa. El rey y la
reina, su madre, y su esposa acompaiaron al rey de Jerusalén y a su esposa hasta Logrofio
y dandole muchos regalos los encomendaron a la gracia de Dios (42).%!

La historia del rey de Jerusalén, peregrino jacobeo en busca de esposa, no debia
ser nada nuevo para los viejos oficiales de la corte de Castilla, donde todavia quedaba
el recuerdo, propalado por juglares y cronistas, de otro ilustre peregrino, Luis VII de

490 «Eodem anno Joannes rex Jerusalem prima dominica quadragessimae Turonis baculum accipiens

ad Sanctum Jacobum in Galicia profectus est» (Ex gestis Ludovici VIII regis, en MGH, Scriptores, t. 26,
p- 631). Cfr. R. Gorousset, Histoire des Croisades et du Royaume de Jerusalem, Paris, 1936; L. Huidobro,
«Descendencia del Cid. Juan de Brienne, rey de Jerusalén y emperador de Constantinopla», Boletin
Comision de Monumentos, Burgos, 20, 1941, p. 531; Guy Perry, John of Brienne: King of Jerusalem,
Emperor of Constantinople, c. 1175-1237, Cambridge University Press, 2013.

41 Elmatrimonio de la princesa Berenguela con Juan de Brienne tuvo lugar en Burgos en 1224, siendo
bendecido por el obispo de la ciudad, don Mauricio. Fruto de ¢l fue una hija llamada Maria, que casé con
Balduino II, emperador de Constantinopla.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 273

Francia, el cual también hizo la peregrinacion en 1155 y regreso a Francia con esposa,
una hija del emperador Alfonso VIL**

Juan de Brienne se dirigia a Santiago en circunstancias algo diferentes. Habia
sido rey consorte de Jerusalén (1210-1225) y se habia quedado viudo recientemente
de su segunda esposa, pero «por herencia de su esposa, rigid por un tiempo los
destinos del reino de Jerusalén» (De rebus, VII, XXIV). Su condicion politica en
aquel momento era muy precaria, aunque unos afos mas tarde llegard a ser
emperador latino de Oriente (1231-1237).

Nuestro cronista presenta la historia del rey Juan de Jerusalén bajo una luz muy
positiva, ocultando del todo su vida anterior bajo el elogio: «Era este rey hombre de
gran consejo, valeroso con las armas y poderoso en obras y palabrasy (42). Don Juan
no dice ni una palabra de sus matrimonios anteriores, ni sobre el hecho de que Juan
de Brienne tenia mas de cincuenta afios y su prometida no habia todavia cumplido
24. Ademas, el ilustre peregrino, como suele decirse, «no tenia donde caer muertoy.
Se sabe que su peregrinacion, ademas de visitar la tumba de Santiago por motivos
religiosos, tenia como objetivo recorrer algunas cortes de Europa con el fin de
recaudar fondos para sostener su reino, que se tambaleaba. La boda de Juan de
Brienne y la princesa Berenguela se celebro en la catedral de Burgos aquel mismo
mayo de 1224 a la vista y ruego del obispo y cabildo catedralicio de Burgos,
bendiciendo la unién el arzobispo de Toledo.*?

A diferencia de su joven esposa, Juan de Brienne tenia ya un largo historial que
nuestro diligente cronista se salta. Habia estado casado con Maria de Montferrat
(1210-1212) y con Estefania de Armenia (1214-1220). Del matrimonio con Maria,
reina de Jerusalén, tuvo una hija, Yolanda. Fue precisamente por su matrimonio con
Maria que Juan reclam¢ el titulo de rey de Jerusalén. Pero, a la muerte de Maria en
1213, el titulo paso6 a Yolanda. En 1227, Federico II se cas6 con Yolanda y, en 1228,
del matrimonio nacio6 un nifio, llamado Conrado, pero muri6 poco después. El trono
de Jerusalén pertenecia a Conrado, pero al no tener otros hermanos, Federico II lo
reclamo para si, proclamandose rey de Jerusalén.

Si desde la sensibilidad de nuestros dias la entrega obligada de la joven y vital
Berenguela a un viejo cincuenton, por mas rey que fuese, nos parece un cruel abuso

492 Narran las incidencias de esta peregrinacion don Lucas de Tuy, Jiménez de Rada (VII, IX) y

Alfonso X (PCG, cap. 978). Sobre el relato juglaresco, cfr. R. Menéndez Pidal, «Relatos poéticos en las
cronicas medievales», RFE, 10, 1923, pp. 329-372.

493 Anales Toledanos 11, p. 401. El padre de la esposa, Alfonso IX de Leon, disgustado de la mala partida
que le habia jugado su exesposa, no se hall6 presente en las fiestas que dofia Berenguela y su hijo hicieron a
los esposos. Durante aquella primavera y verano el rey de Ledn estuvo recorriendo Extremadura, recogiendo
fondos y adhesiones para lanzar una nueva campaiia contra Caceres en 1225,



274 H. Salvador Martinez

de la autoridad materna. Desde la perspectiva dinastica, sin embargo, Juan de Brienne
y Berenguela satisfacieron con creces las ambiciones de la madre de la esposa, ya
que aquel matrimonio, ademas de haber eliminado un gran obstaculo en la carrera de
Fernando III para llegar a ser rey de Ledn, permitié a dofia Berenguela ver a su hija
sentada en el trono de la emperatriz de Oriente. Juan y Berenguela, jmirabile dictu!,
tuvieron cinco hijos (Berenguela, Maria, Alfonso, Luis y Juan): a la mayor pusieron
por nombre Berenguela, en honor de su abuela, y a la segunda la llamaron Maria. Al
morir el emperador de Constantinopla en 1228 se hizo cargo del imperio Juan de
Brienne, después de haber pactado el matrimonio de su hija mayor, Berenguela, con
Balduino. Ambos eran nifios de pocos afos. En abril de 1229, el papa aprobo este
arreglo, de tal manera que Juan de Brienne goberno el Imperio de Oriente hasta su
muerte (23 de marzo de 1237). Un afio antes, habia muerto su hija Berenguela y para
que el trono quedase en familia volvieron a casar a Balduino con la segunda hija,
Maria. Don Rodrigo Jiménez de Rada simplifica un poco la historia cuando escribe:
«... y como este Balduino, que atin era un nifio, no podia proteger el imperio de los
ataques de los griegos, la sede apostolica confi6 el imperio a perpetuidad al citado
Juan, y de esta forma se convirti6 en emperador y su esposa Berenguela en
emperatriz. Tras la muerte de éstos, Balduino y su esposa Maria ocupan el trono del
imperio; que el Sefior bendiga sus vidas».*** A cuyas palabras afiade Alfonso X,
manifestando asi su interés en sefialar su ascendencia oriental: «... € dezimos nos
‘amén’, ca debdo avemos y», es decir, «y decimos nosotros jasi sea! porque tenemos
alli un gran interés de familia» (PCG, 11, p. 678).

Estos son los antecedentes y el telon de fondo en el que se desarrolla el relato de la
Quinta Cruzada (1217-1221) y de la de Federico II en la Chronica de don Juan de Osma,
quien da claramente a entender que conocia esta historia, verdaderamente bizantina,
como si la hubiese vivido personalmente, aunque la cuente muy escuetamente:

Por el mismo tiempo en que acontecian los sucesos anteriores, es decir, en el afio de la
Encarnacion del Sefior de 1228, Federico,*> emperador de los romanos, hijo del
emperador Enrique y nieto del emperador Federico I, que hacia mucho tiempo que era

494 De rebus, VII, XXIV. No tenemos noticias de las relaciones de dofia Berenguela con su hija y

nietos orientales (Cfr J. Gonzalez, Fernando III, 1, p. 252, nota 94). En 1262-1263 Maria de Brienne,
emperatriz de Oriente, visito a su sobrino Alfonso X en Sevilla para recaudar fondos para rescatar a su
hijo Felipe de Courtenay que se encontraba rehén en Venecia como garantia de una deuda de su padre,
Balduino II. Alfonso se mostré muy generoso con su tia, pagando el entero importe del rescate. Cfr. R.L.
Wolff, «Mortgage and Redemption of an Emperor’s Son: Castile and the Latin Empire of
Constantinople», Speculum, 29, 1954, p. 47;y H.S. Martinez, Alfonso X, p. 173.

495 Federico 11 habia sido coronado emperador en 1220 (cfr. CLRC, cap. 40). Era, dice €l cronista, hijo
de Enrique VI Hohenstaufen y Constanza de Sicilia y por sucesion hered6 la corona de Sicilia (1197-1250).



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 275

Cruzado pero no detras de Cristo, no queria de manera alguna cumplir el voto que habia
hecho al recibir la Cruz y buscaba ocasiones frivolas para permanecer en Sicilia y en
Apulia, en las que gobernaba como rey por el papa Gregorio IX;* obligado y reticente,
y sin obtener la [ab]solucién ni tampoco, como convenia, pedirla, alrededor de la fiesta
de la exaltacion de la Santa Cruz, se embarco con pocos soldados y llego6 a Tierra Santa,
ala que como rey gobernaba por derecho del hijo que tenia de 1a hija del rey de Jerusalén,
Juan, a cuya hija pertenecia el reino por derecho hereditario por parte de madre, y
permanecio en esa tierra todo el invierno, sin acometer nada importante como conviene
a la magestad imperial, sino que, confiando en su astucia, consigui6é del sultan de
Babilonia, a través de internuncios, que el sultan dejara al emperador, como amigo y no
como enemigo, la ciudad de Jerusalén, cuyos muros habian sido destrozados en el
tiempo en que los cristianos habian obtenido Damieta.*’

Asi pues, el sultan retuvo para si la defensa del templo y el poder o jurisdiccion en los
sarracenos que alli vivian; la parte restante de la ciudad, que los cristianos no podian
defender contra los moros cuando éstos quisieran impugnarla, la dejo al emperador, del
que habia recibido muchos y preciosos regalos (cap. 58).4%%

49 Lahistoria de los hechos entre Federico Il y el papa fue mucho mas conpleja de lo que aqui resume

nuestro cronista. Federico habia tomado el voto cruzado en 1215 y volvié a renovarlo en 1223. EI 8 de
septiembre de 1227 salié para Tierra Santa como cruzado, pero durante la travesia cay6 gravemente
enfermo y volvio al puerto; por lo cual, el papa Gregorio IX en el mes de noviembre lo excomulg6. Sin
haber obtenido la absolucion del papa, ni haberla pedido, Federico volvio a salir paraTierra Santa como
cruzado en junio de 1228. Esta es la salida («pero no detras de Cristo») de la que habla el cronista que el
emperador, como reprobado, no debia hacer. Ya en Tierra Santa y tras complejas negociaciones con el
sultan de Egipto, al-Kamil, obtuvo para la cristiandad las ciudades de Jerusalén, Belén y Nazaret. El 18
de marzo de 1229, el excomulgado emperador se corond a si mismo como rey de Jerusalén en la Iglesia
del Santo Sepulcro, haciendo su entrada en Jerusalén a semejanza de Cristo el Domingo de Ramos, al
mismo tiempo que en un manifesto se comparaba con Cristo. Cfr. Riley-Smith, 7he Crusades, pp. 145-
149; David Abulafia, Frederick Il. A Medieval Emperor, Oxford, Oxford University Press, 1992, pp.
164-201.

497 Entre los cristianos que participaron en la conquista de Damieta, estuvo también un singular
cruzado, Francesco d’Assisi, que llegd en agosto o septiembre de 1218 con la intencion de pasar al campo
del sultan al-Kamil para predicarle la fe cristiana, con escasos resultados. Cfr. John Victor Tolan, Saint
Francis and the Sultan: The Curious History of a Christian-Muslim Encounter, Oxford, Oxford
University Press, 2009; la edicion francesa fue publicada en Paris, Seuil, 2007.

498 Federico I1, como rey de Jerusalén, efectivamente, negocié una tregua con el sultin de Epipto al-
Kamil, por la que los cruzados retenian Damieta, en la boca del Nilo, que habia sido conquistada por Juan
de Brienne y sus aliados en noviembre de 1220, pero la habian vuelto a perder en el verano de 1221, y el
sultan se quedaba con Jerusalén, dividida entre musulmanes y cristianos. El delegado del papa, don
Pelayo Gaitan, que era el reponsable de la cruzada, rechazd los términos de la tregua, como lo hace
también nuestro cronista por incluir «condiciones misérrimas y horrendasy. La tregua entre Federico Iy
el sultan al-Kamil concluy6 con el tratado del 18 de febrero de 1229, en los términos descritos por don
Juan de Osma. Sobre el tratado entre Federico 11 y el sultan al-Kamil, cfr. D. Abulafia, Frederick II. A
Medieval Emperor, pp. 164-201; Riley-Smith, The Crusades, pp. 149-151; y N. Housley, «The
Thirteenth-Century Crusades in the Mediterranean», en D. Abulafia, ed., The New Cambridge Medieval
History, vol. V, c. 1198-c. 1300, Cambridge, 1999, pp. 574-599.



276 H. Salvador Martinez

Y asi, firmada una tregua de diez afios con el sultan bajo condiciones misérrimas y
horrendas, evacuada la tierra de soldados, ballesteros y armas, volvidé a Apulia con
ocasion de la devastacion que el ejéreito papal cometia en el reino de Apulia. En este
ejército estaba el rey Juan [de Brienne] y el conde Tomas y los legados de la Iglesia
Romana, el espafiol maestro Pelayo, entonces obispo de Albano, en otro tiempo electo
de Leon, y don Juan de Colonna.*”

Pues cuando el emperador se embarco, nombro6 su vicario en el reino de Apulia a cierto
duque, que se denominaba duque de Spoleto, quien reunio, por mandato del emperador segin
se decia, una multitud de cristianos y moros, y penetr6 en el Patrimonio de San Pedro,
devastando la tierra, ocupando castillos y llevando a cabo atroces matanzas por manos de los
moros, y asi llegd hasta Perusa, donde moraba entonces el papa con sus cardenales.>%°

El papa Gregorio IX, por su parte, y los que con él estaban, gimiendo y llorando la
nefanda muerte de cristianos y la miserable devastacion de las tierras, temiendo también
por su vida y por la de los suyos, llamé al rey Juan, a quien habia nombrado su vicario
en sus ciudades y castillos; convoco también a los lombardos, que formaban la Liga
Lombarda, en auxilio de la Iglesia Romana, y envio su ejército contra el citado duque.>®!
Y tras hacerlo huir y expulsarlo del Patrimonio de San Pedro, el ejército papal entr6 en
Apulia, ocupd por la fuerza ciudades y algunos castillos y otros se entregaron
voluntariamente al Papa.

Asi pues, en el afo de la Encarnacion del Sefior de 1229, el emperador, alrededor del
comienzo de junio, volvié a Apulia, donde se detuvo, puesto que no tenia ejército
suficiente para resistir o atacar al ejército papal, y, como hombre astuto, permanecio
hasta que los estipendios que se entregaban al ejército papal comenzaron a faltar, y el
propio ejército, disminuido asi, comenzo a retirarse, y el emperador, reasumidas las
fuerzas, recobrd algunos castillos y ciudades que habia perdido, pero el Papa por sus
hombres retuvo otros.

El emperador con su ejército llegd a San Germano y asedidé en Montecasino al obispo
de Albano®” Finalmente se firmé una tregua entre el Papa y el emperador para un tiempo

499 Cuando Federico I sali6 para Tierra Santa ilegitimamente, el papa, enfurecido, mando su ejército,

bajo el mando de Juan de Brienne para que invadiese Puglia. Junto con don Juan iban también otros jefes
militares y nobles partidarios del papa: el conde Tomas de Acerra, el cardenal Pelayo Gaitan, que habia
hecho de delegado pontificio durante la Quinta Cruzada, y Juan de Colonna, cardenal de Santa Praxedes.
Cft. J.P. Donovan, Pelagius and the Fifih Crusade, p. 79.

300 Se trata del vicario de Federico II en Sicilia, €l duque Reinaldo de Spoleto, nombrado ahora vicario
imperial de la Marca de Ancona, el cual por mandato del emperador invadi6 los Estados Pontificios con
un potente ejército que incluia contingentes musulmanes.

301 El papa recurri6 a Liga Lombarda el 26 de junio de 1229.

302 Federico 1I, procedente de Tierra Santa, desembarco en Brindisi el 10 de junio de 1229 e
inmediatamente tomo el mando del ejército en defensa de sus reinos y de sus subditos, maltratados por
las tropas pontificias.



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 277

largo, y el obispo, que volvid a la curia aquejado de grave enfermedad, muri6 y fue
sepultado en Perusa a los pies del papa Inocencio III.

Prorrogada la tregua, se trat6 la paz y concordia entre el emperador y la Iglesia y por la
gracia de Dios en el principio del mes de septiembre del afio 1230 el emperador llego a
Anagni, donde estaba el Papa y a sus pies se reconciliaron entre si, y asi se firmo la paz
bajo ciertas condiciones que serfa largo escribir (cap. 59).3%

Entre las condiciones que don Juan prefiere no describir, se encontraba el
levantamiento de la sentencia de excomunion del emperador del Sacro Romano
Imperio, condicién que probablemente nuestro obispo cruzado hubiese preferido que
fuese mantenida.

El interés de don Juan por el tema de las cruzadas y especialmente por la de
Federico II es, como hemos dicho, parte integrante de su ideologia politico-religiosa.
Por un lado, como tantos otros obispos guerreros antes que €l, participd activamente
en las luchas que los cristianos peninsulares de su época mantuvieron contra los
musulmanes; y, por otro, dados sus conocimientos de la diplomacia y las relaciones
y parentescos de la monarquia castellana con el resto de la nobleza europea y del
Medio Oriente, se las arreglo para que en su obra Castilla, que no participd con las
armas en la liberacion de Tierra Santa, estuviese presente.

303 Los representantes del papa encabezados por don Pelayo Gaitdn negociaron con el emperador el
tratado de paz de San Germano en 1229; pero no se firmd, como dice nuestro cronista, hasta el 23 de julio
de 1230 en Ceprano. Don Pelayo habia muerto en Montecasino algo menos de un mes antes, el 30 de
junio. Cfr. Abulafia, Frederick II, pp. 200-201.



11

LEGADO. ARTE Y CULTURA HUMANISTICA

Don Juan fue un hombre extraordinariamente activo en los varios campos de la cultura
de la época. Es uno de los aspectos de su biografia que mereceria una atenta
exploracion. Aunque no se conoce ninguna otra obra suya mas que la Chronica regum
Castellae y los numerosos diplomas, cartas y fueros que redactdé como canciller de
Enrique I, Berenguela y Fernando III, evidentemente era un hombre dinamico,
totalmente dedicado tanto a la cultura escrita como a las empresas artisticas.

Rk ol i 50

Ruinas de la Colegiata de santa Maria la Mayor de Valladolid (primera mitad del s. XIII),
levantada por el abad don Juan sobre la anterior iglesia romanica (s. XI)

Siguiendo el ejemplo de su sefior, Alfonso VIII, como suprema autoridad
eclesiastica de Valladolid, donde todavia no existia obispado, don Juan promovi6 el
nuevo edificio gotico de la Colegiata de Santa Maria la Mayor, construccion
imponente como manifiestan sus ruinas, que mas tarde un sucesor suyo sacrificara
para levantar la gran catedral renacentista que nunca llegd a completarse. A don Juan
se debe también la reestructuracion de la antigua catedral romdnica de Osma



Juan de Soria, obispo de Osma y su Cronica Latina de los Reyes de Castilla 279

construida por su primer obispo, Pedro de Bourges (71109), que él ampli6 en el nuevo
estilo gotico introducido por Alfonso VIII en las Huelgas.*® Siendo obispo de
Burgos, continu6 la obra de la catedral iniciada por su predecesor, don Mauricio.

Don Juan se interesé también por las tltimas novedades literarias y cientificas
de la época patrocinadas por Alfonso VIII, como fue la creacion del Studium
palentino, considerado la primera universidad de la Peninsula Ibérica. Fue también
muy activo en el campo de las traducciones del arabe que, igualmente bajo el
patrocinio de Alfonso VIII, se estaban llevando a cabo en Toledo, donde habia
trabajado Gerardo de Cremona (11187); y ahora trabajaban el averroista Miguel
Escoto y Hermann el Aleman.>* Don Juan de Osma en su obra, como vimos, habla
de un libelo publicado por el fundador del movimiento almohade, Ibn Tmart, como
de un texto que le era bien conocido («como claramente se dice en cierto libelo que
escribidoy», cap. 6). Es posible que lo conociese en su version original arabe o por
haberlo mandado traducir, como hizo con otras obras de mayor envergadura.

Siendo obispo de Burgos, establecio estrechas relaciones con Hermann el
Aleman, durante el periodo que éste pasod en el Studium palentino a raiz de sus
actividades como docente. Se cree que fue don Juan el que, conociendo su pericia en
arabe, le animo a ir a Toledo y ponerse en contacto con los demas traductores que ya
trabajaban alli bajo la proteccion de Alfonso VIII. El gran traductor de Aristoteles
llegd a Toledo en 1240 y residio en la ciudad hasta 1256, que son las fechas extremas
de su residencia toledana que él nos da en los prélogos de sus obras.”*

Don Juan patrocind importantes traducciones del arabe, como la que
encomendo a Hermann el Aleman de la Retorica y la Poética de Aristoteles, segin

304 Debemos estas noticias a su contemporaneo don Lucas de Tuy: «Sapientissimi Joannis Regis

Ferdinandi Chancellarius, Ecclesiam Vallisoleti fundavit, el multis possessionibus gloriose dotavit» [«...
el muy sabio Juan, changiller del rey Fernando, fundo la nueva iglesia de Valladolid y dotdla
gloriosamente de muchas posesiones; éste, pasando el tiempo, fue fecho obispo de Osma y edificd con
grand obra la iglesia de Osmay (Crénica de Esparia, p. 420). Texto al que hizo eco el P. Mariana, cuando
afirmaba: «D. Juan Chanciller del Rey edificé a su costa dos Iglesias, primero la Mayor de Valladolid [y
después la de Burgo de Osmal» (Cronica de Esparia, lib. 12, cap.10).

05 «.. libri [geomancie] quem [sic] magister Gerardus de Cremona, magnus medicus in phisica,
transtulit de arabico in latinum, habens expensas a rege Castelle» (Ms. Chantilly 322, fol.45v), cit. por
C. Burnett, «Filosofia natural, secretos y magia», en L. Garcia Ballester, ed., Historia de la ciencia y de
la técnica en la Corona de Castilla, t. 1, Edad Media, Salamanca, 2002, pp. 95-144. Cft. P. Linehan,
History and the Historians of Medieval Spain, Oxford, 1993, pp. 308-309.

506 E] 3 de junio de 1240 finalizaba el Comentario medio de Averroes a la Etica a Nicomaco de
Aristoteles; y el 8 de abril de 1243 6 1244, terminaba la Summa Alexandrinorum. Tras concluir la
traduccion de la Summa, Hermann debié empezar a contemplar el proyecto de traducir la Retorica de
Aristoteles, asi como la traduccion de la glosa de Alfarabi sobre la Retorica de Aristoteles; y el
Comentario Medio de Averroes a la Poética de Aristoteles, que fue su tiltima obra traducida en Toledo y
fue terminada el 7 de marzo de 1256. El Salterio con toda probabilidad lo tradujo durante su residencia
en Astorga, 1266-1272. Cfr. H.S. Martinez, «Hermann el Aleman. Traductor de Aristoteles y obispo de
Astorga (1266-1272)», Argutorio, 34, 2, 2015, pp. 10-26.



280 H. Salvador Martinez

se nos dice en el prologo de dicha traduccion.’®” Don Juan murié el 1 de octubre de
1246, por tanto, debemos pensar que la peticion de la traduccion a Hermann tuvo
lugar poco después de llegar este a Toledo, ya que sabemos que la traduccion de
estas dos obras tuvo lugar después de haber completado la traduccion de la Etica a
Nicomaco, que fue anterior a la Retorica y la Poética. Es decir, entre la solicitud de
la traduccion (1244) y la ejecucion (1256), cuando don Juan llevaba muerto una
década, pasaron mas de doce afios, retraso que Hermann atribuye a «las muchas
ocupaciones que vinieron sobre mi».’®

La fama de hombre sabio de la que disfrutdé don Juan de Osma debi6 difundirse
muy temprano, ya que su contemporaneo don Lucas de Tuy, lo llama «Sapientisimo.
Juan de Osma, junto con su predecesor en la cancilleria de Castilla, Diego Garcia de
Campos, son dos escritores que deben ser considerados los pioneros del humanismo
castellano, cuya obra, a pesar de los estudios recientes, queda todavia por explorar.

307 «La presente traduccion de la Retdrica y la Poética de Aristoteles de la lengua arabe a la latina que

habia iniciado a peticion del venerable Juan Obispo de Burgos y Canciller del rey de Castilla, por las muchas
ocupaciones que vinieron sobre mi, no pude completer hasta ahora» [Opus presentis tranlationis Rhetoricae
Aristotelis et eius Poeticae, ex arabico eloquio in latinam jamdudum intuitu venerabilis patris Johannis
Burgensis episcopi et regis Castellae cancellariii inceperam, sed propter occurrentia impedimenta, usque
nunc non potui cosumari| (Averrois Cordubensis Commentarium Medium in Aristotelis Poetriam, ed.
William F. Boggess, unpubl. Diss., University of North Carolina, 1965, p. 16; y su articulo «Hermannus
Alemannus’s rhetorical translationsy, Viator, 2, 1971, pp. 227-250). Cft. J. Ferreiro Alemparte, «Herman el
Aleman, traductor del siglo XIII en Toledoy, Hispania Sacra, 35, 1983, pp. 9-56.

308 H.S. Martinez, «Hermann el Aleman», p. 13 y nota 21.



o APENDICE -
ALGUNOS TEXTOS ESCOGIDOS

1. Robert d’Auxerre (1156 - 1212)

«Noticia sobre santa Alpais»

Sub hoc tempore (anno MCXXX) in territorio Senonico, villa Cudot, habetur
puella celebri opinione vulgata, nec enim mirum si celebris, in qua nimirum effulget
miraculum eminens ac praeclarum. 1lli divinitus collatum est in corpore degere, et
corporalis cibi subsidio, ut dicitur, non egere, decem circiter annis usque ad annum
hunc iam decursis ex quo primum divino munere tali est privilegiata virtute. Haec
quidem genere infima, officioque bubulca, Alpis nomine, gravi admodum atque
diutino prius est castigata flagello, adeo ut, propter affluentem de toto corpore
saniem, suis quoque fieret in horrorem. Sed qui contemptibilia mundi elegit et
infirma, post longa patientiae probamenta, respexit humilitatem ancillae suae, et quo
magis eam quasi in camino tribulationum excoxit, eo digniorem effecit, corpus ei
redintegrans, spiritualique alimento sustentans. Ita vero sui impotens, ut non nisi ab
altero moveri queat, iacens continuo resupina, praeter caput et dexteram membris
ceteris sui vigore officii destitutis;, cumque nullum facile cibum possit trajicere, ad
trajiciendum tamen viaticum, naturalem meatum habet libere praeparatum. Sane in
corpore facta est admodum perexilis et marcida, quippe intestinis prae longa
introrsus inedia vacuatis; attamen ita venusta corpulentaque in vultu cernitur, ac si
deliciarum copia perfruatur. Frequenter autem rapitur in excelsum, et, angelo duce
freta, nunc poenarum percurrit loca, nunc gaudia beatorum. Ad se rediens, quid et
cui proferat caute librat, magistrante nimirum interior spiritu, et docente quid silere
debeat, quid proferre. In sollemnitatibus vero Domini vel Matris, datum est illi per
excessum, plerumque sursum rapi, mundum unisque a mundumque et omnia quae in
mundo sunt libero mentis intuitu contemplari. Cum autem post unum vel plures dies
de illa altissima quiete regreditur, sicut ipsam audivimus referentem, videtur sibi de
quadam amplissima luminis regione in tenebras rejici, ac velut molam quandam
mentis suae oculis superponi.



282 Apéndice. Algunos textos escogidos

Refert quoque quia, dum in illo est raptu, conspiciat universaliter mundum, in
modum pilae forma tereti circumscriptum, solem terra maiorem, terram velut ovum
in medio pendulum et aquis undique circumcinctum. Res vero rerumque rationes et
causas tam infinitas ese, tam abditas, ut ea tanto minus quisque capiat, quanto curius
investigat. Plerumque in spiritu videt absentia, praevidet plerumque futura. Verum
illud eo specialius admirandum, quo rarius feminam editam et educatam ruri,
ruralique operi assuetam, tantae dono sapientiae insignitam. Cum ea sane pluries
collocatus, fateor, obstupui tantam inesse feminae sapientiam in consiliis,
cincumspectionem in verbis. Etenim tam prudenter eloquitur, tam discrete consulit,
tam salubriter adhortatur, ut luce clarius sit ipsum, qui docet omnem hominem
scientiam, in ea sibi delegisse sedem, in ea facere mansionem.>”

2. Anénimo
Vita sancta ac venerabilis virginis Aupex de Cudot

Naturaleza de las visiones de la beata Alpais explicada por ella misma (la parte en
cursiva reproduce literalmente sus palabras. Los paréntesis [ | representan variantes
de otros manuscritos).

Ceteras quippe visiones, quas in quiete dormitionis suae sive in dormitione
quietis suae videre solita est, solo spiritu contemplari videtur, in tantum ut eius
spiritus raptus esse videatur ab illa, quando dormienti similis est, et requiescit in
quiete sanctae contemplationis suae. Dormiente etenim illa sive potius requiescente
in festivitate sancti Lucae evangelistae, superveniens ego crastina die post
festivitatem, accessi ad lectulum eius, accensoque lumine, manum meam ori eius
anteposui, nullusque omnino vel tenuis flatus aut anhelitus de ore eius, vel de naribus
eius egrediebatur, in tantum ut quidam qui mecum aderat monachus eam raptam
esse diceret, et spiritum eius non esse in visceribus eius, quamvis ipsa se raptam esse,
vel fuisse numquam dixerit, vel dicenti consenserit. Clausis siquidem oculis, resupina
iacens in lectulo, nullum vitae signum, nullum viventis flatum aut anhelitum, nullum
dormientis sonum dabat vel strepitum, in tantum ut defunctae similis videretur, nisi
rubor in facie eius candori superfususaliquod in ea vitae vestigium

309 Vide trad. parcial al cast. supra, p. 85. El texto de Robert d’ Ausetre acaba con el siguiente colofon
afiadido por su continuador, como habia sido dispuesto por Robert: «Currente adhuc anno Domini
MCCXI, moritur venerabilis virgo Alpais de Cudot; de qua, quoniam superius multa dicta sunt, hic eius
tetigisse sufficiat» (en P. Blanchon, Vie de la bienheureux Alpais, pp. 21-23).



Apéndice. Algunos textos escogidos 283

visentibus ostenderet. Nonnumquam etiam quando in requiem contemplationis suae
ab angelo, quem proprium habet ductorem itineris, ducenda est, tempus dormitionis
sive requietionis suae in spiritu praevidet et agnoscit. (Vita, 1, 3)

Caput XVII. [Contendit se numquam, nisi forte semel raptam fuisse.] Requisita
a quodam religioso viro utrum in corpore vel extra corpus videat huiusmodi visiones,
et utrum umquam rapta fuerit in spiritu vel non. Respondit: Me raptam esse vel fuisse
nec audeo dicere, nec praesumo: sicut nec affirmare audeo de visionibus illis, quas
vobis me moleste cogentibus refero, ut in rei veritate res ita gestae sint, vel gerantur,
sicut [in requie mea mihi] fieri demonstrantur. Sed tutius hoc divino relinquo
iudicio, cui nihil opertum est quod non reveletur. Visiones quidem, quas vobis
refero sicut mihi videtur [videntur], sic in requie mea fieri video sicut eas refero. Sed
quid praetendant, aut quid significent, vel quid sibi velint plures earum, et utrum eo
modo, vel ordine fiant aut administrentur, quo modo vel ordine mihi fieri vel
administrari videntur non satis agnosco. Quomodocunque autem rei veritas
se habeat hoc unum scio, quia nec fallor [non fallo], nec fallo, quin ea quae vobis
dico, sic videam sicut dico, et sic dicam sicut video. De his autem quae mihi Dominus
in beneplacito suo prout libet ostendit, quando requiescit in me, sive in eo spiritus
meus, utrum in corpore aut [an] extra corpus ea videam ego nescio, ille scit, qui solus
omnia novit, qui et me illa nunc vigilantem, nunc dormientem, sive potius
requiescentem, videre facit... Semel tamen mihi visum est, si fas sit dicere, quamvis
illud pro certo asserere non audeam, me extra corpus meum fuisse. Sed quomodo vel
quando de corpore suo exivit, vel qualiter illud exivit anima mea, penitus ignoro.
Tam leviter enim et tam subito, sicut mihi visum est, in ictu oculi tunica carnis
suae [meae)] exuta fuit anima mea, tamquam si quis indutus tunicam desuper
inconsutam per viam festinus currat et dum currit tunica subito dilapsa ab humeris
currentis, et soli labori itineris, et cursus intenti, eo nesciente penitus et ignorante
decidat in terram, quam tunc [sibi] primum cecidisse cognoscit, quando se nudum
videns tunicam suam in terra iacentem post tergum suum respicit. Sic nimirum me
nesciente penitus et ignorante egressa est, ut mihi videtur, anima mea subito de
corpore meo. Quod tunc primum comperi, quando ipsa anima [mea] carne exuta
coepit respicere corpus suum exanime, quod in lectulo suo iacebat immobile.
Aspiciebat autem corpus suum, et in eius contemplatione satis gaudebat, et
delectabatur anima mea, quia valde pulchrum erat ei visu, aspectuque delectabile, et
attrectabat illud, et sublevabet, et grave erat valde et onerosum animae meae pondus
oneris eius, et tam miro affectu diligebat et amplexabatur illud. Dumque sic esset
anima mea exuta a corpore suo [extra corpus suum],et aspiceret illud,
circumspiciens undique vidit subito infinitas hominum turbas discurrentes huc



284 Apéndice. Algunos textos escogidos

illucque more ferarum, tamquam amentes et sine sensu fugere cupientes et fugae
locum [viam] non invenientes. Ad quorum strepitum tremefacta et territa anima mea,
dicto citius iterum intravitin corpus suum, me nesciente penitus et ignorante,
quomodo vel quando redierit in illud. Nam sicut ego nec scivi, nec sensi, nec
comperi quando vel qualiter [quomodo] de corpore exivit, et carnem exuit, ita nec
sensi nec comperi quomodo [quando] vel qualiter iterum introivit in illud.
Quemadmodum si quis in navi dormiat, qui [quae] per aquas fluminis leviter natando
currens iam ad portum devenerit [advenerit], nescit nec intelligit quando vel qualiter
ad littus applicuerit. Illud autem [etiam] valde mirificum est, et admiratione dignum,
quod eadem nocte qua puella vidit istam visionem, apparuit in somnis anima eius
tamquam de corpore suo egressa venerabili Petro de Schaldeis [Schalleis], de
quo [saepe] superius mentionem fecimus. Nam dum idem monachus eadem nocte
dormiret, videbatur ei quod anima virginis exuerat se [exiverat] de corpore suo, et
exierat de illo, et veniebat ad eum, et stabat ante eum magno circumdata lumine, et
inaestimabili decorata pulchritudine. De cuius adventu non mediocriter gavisus
monachus exsultabat et congratulabatur ei, admirans inopinatum pulchritudinis eius
decorem, ipsa nihilominus ei congaudente, cumque simul in aspectu mutuo sibi
invicem congratularentur, ecce subito prospiciens a longe monachus vidit exercitum
hominum magnum valde, et terribilem huc illucque cum grandi strepitu currentium,
qui quaerebant animam puellae, et dentibus fremebant in eam, quasi vellent eam
diripere et secum violenter abducere [adducere]. Puella vero prae timore eorum
exterrita confugit ad monachum. Quam ille benigne suscipiens protegebat, et
abscondebat sub cuculla sua, et nitebatur eripere eam de manibus quaerentium
eam [animam eius]. Cumque illi malefici homines etiam monacho pro puella molesti
et infesti essent, volens anima virginis suae quieti et paci monachi consulere, effugit
subito de manibus eius, et dicto citius regressa est in corpus proprium, admirante
monacho quomodo tam cito potuisset in illud intrare, simul et gaudente quia sic
evasisset de manibus inimicorum suorum. Hanc monachi visionem, quia satis
consona est visioni virginis, interseruimus, ad quam nunc redeundum est: ut quid
virgo de natura animae dixerit, aut senserit exsequamur [illud valde
mirificum].Interrogata enim [autem] cuiusmodi res esset [erat] anima, et utrum
se [seipsam] videret anima, quando corpus suum, a quo egressa fuerat, videre poterat
et quos aut quales haberet oculos ad [aut]se vel ad corpus suum intuendum, respondit
se nullatenus hoc ad liquidum [posse] demonstrare, quia nullum in toto mundo
poterat exemplar invenire iuxta cuius imaginationem [imaginem] posset animae
similitudinem, aut naturam ostendere. Anima enim, inquit, ipsa cum  sit
simplex, invisibilis, incorporea, non est divisa per partes, sicut corpus, aut [nec] per



Apéndice. Algunos textos escogidos 285

membra. Non enim habet manus aut pedes, quibus tangat aut ambulet, non oculos
aut aures quibus videat, vel [aut] audiat. Nam in cunctis actibus [artibus] aut motibus
suis tota simul adest. Unde etiam quicquid ipsa tangit tota simul tangit, et mollia vel
dura tota simul approbat vel improbat. Calida quoque et frigida summo
tantum digito tota discernit, quicquid odorat, tota odorat, tota odores recolit,
quicquid sentit, tota sentit, tota sapores discernit, quicquid audit tota audit, tota
sonorum reminiscitur, quicquid videt, tota videt, et tota visorum meminit, et ut
brevi [brevius] dicatur, anima tota tangit, tota odorat, tota sentit, tota audit, tota
reminiscitur, tota videt [(et tota visorum — videt)], et etiam seipsam videt cum carne
soluta est. Nam quamdiu in carne est non potest seipsam [se totam] videre, quia non
potest se totam in seipsa [seipsam] colligere, ut se solam inspiciat occurrentibus sibi
similitudinibus, et imaginationibus rerum corporearum [corporalium], qguas per
sensus corporis exterius capit, quibus impedita non potest seipsam
totam [semetipsam] cernere. Nullo loco continetur anima, quia localis non est, nullis
membris circumscribitur [conscribitur], quia incorporea est, nullo spatio finitur,
quia quantitate caret [(nullis membris -car.). Non enim per loci spatium ita sistitur
aut moretur, ut maiore [maiori] sui parte maiorem locum occupet, et breviore
breviorem, minorque sit in parte, quam in toto. Nam per omnes corporis sui
particulas tota simul adest. Unde in quocunque loco percutiatur aut pungatur pars
corporis quamvis modica vel extrema, tota simul dolet. Non [nec| minor est in
minoribus corporis sui membris, et maior in maioribus, sed alicubi [alicui] intentius
viget, alicubi [alicui] remissius, et in minimis tota, et in maximis [est] tota, et in
omnibus tota et in singulis tota. Sicut [enim] Deus ubique est Deus [totus] in toto
mundo suo, et in omni creatura sua, omnia vivificans, movens, et gubernans sicut ait
apostolus; quod in eo vivimus, movemur, et sumus, sic anima in toto corpore suo
ubique tota viget, tamquam in suo quodam mundo [mundo suo] vivificans illud,
movens et gubernans, intentius in corde et in cerebro, quemadmodum Deus tamen
in caelo praecipue dicitur esse et sicut ipse est in mundo suo interius et exterius,
superius et inferius, sic anima in corpore [suo)], regendo illud est superior, portando
inferior, replendo interior, circumdando exterior. Sic est intus ut extra sit, sic
circumdat ut penetret, sic praesidet ut portet, sic portat ut praesideat et sicut Deus
nec crescentibus creaturis crescit nec decrescentibus decrescit: sic anima nec
minutis membris minuitur, nec adauctis augeatur [augetur]. Haec vidit de anima
puella simplex ut columba, quae nisi serpente prudentior esset numquam
tantam [animae] simplicitatem videre meruisset. (Vita, IV, cap. 17).






& BIBLIOGRAFIA oS

1. Fuentes antiguas

Alberto Magno (1967), De mineralibus [Book of Minerals], ed. D. Wyckoff, Oxford.

Al-Himyari (1963), Kitab ar-Rawd al-Mi 'tar, trad. cast. de Maria del Pilar Maestro Gonzalez,
Valencia, Anubar.

Alfonso X (1955), Estoria de Espaiia o Primera Cronica General de Esparia, 2 vols. ed. R.
Menéndez Pidal, Madrid, Editorial Gredos.

Alfonso X (1988), Cantigas de Santa Maria, ed. W. Mettmann, 3 vols., Madrid, Castalia.

AHN=Archivo Historico Nacional, Calatrava, Registro de escrituras de Calatrava.

AHN=Archivo Historico Nacional, Uclés, doc. 100.

Anales Toledanos Iy II, Los, (1993), ed. J. Porres Martin-Cleto, Toledo.

Anales toledanos II, I1I, (1799), ed. E. Florez, ES, vol.23, Madrid, 1756, pp. 410-424.

Anonimo de Madrid y Copenhague (Al-Hulal al-Mawsiyya), (1917), ed. y trad. A. Huici
Miranda, Valencia. Nueva trad. en Coleccion de Cronicas arabes de la Reconquista, 2
vols., I, Tetuan, 1951.

Antonio, N. (1788), Bibliotheca Hispana Vetus, 2 vols., Matriti, (reimpr. Madrid, 1996
[Biblioteca Filologica hispana, 22]).

Aubri Trois-Fontaines. Albericus Trium Fontium, (1874), Chronica Alberici, monachi Trium
Fontium a monacho novi monasterii Hoiensis interpolata, ed. P. Scheffer-Boichorst,
MGH, Scriptores, XXIII, Hanover, pp.631-950.

Auvray, L. (1896-1955), Les registres de Grégoire IX, 2 vols., Paris, Bibliotethéque des
Ecoles frangaises d’Athénes et de Rome.

Barrera, A. de la (1588), Cronica del Sancto Rey D. Fernando, Sevilla.

Berganza, F. de (1719-1721), Antigiiedades de Esparia, 2 vols., Madrid; ed. fac., Burgos, La
Olmeda, 1992.

Blanchon, P. (1893), Vie de la bienheureuse Alpais, vierge de Cudot, au diocése de Sens, 1150
a 1211/ publiée pour la premiere fois en latin, d'aprés un manuscrit chartrain du Xllle
siecle, et précédée d'une introduction frangaise, résumant la vie de la sainte et
reproduisant les documents historiques qui la confirment, l'abrégent ou la compleétent,
Marly-le-Roy.

Boutiere, J. et Schutz, A.H. (1964), eds., Biographies des Troubadours. Textes provencaux
des Xllle et XIV siecles, Paris, Nizet.

Bouvet, J. (2015), Adam de Perseigne, Lettres I. Texte latin, introduction, traduction et notes,
Paris, 1960 (Sources chrétiennes, 66); J. Bouvet (1), P. Deseille, Adam de Perseigne,
Lettres Il (Lettres XVI-XXXII). Texte latin et traduction, Paris, 2015 (Sources
chrétiennes, 571); J. Bouvet (1), P. Deseille, Adam de Perseigne, Lettres IIl (Lettres
XXXIII-LXVI). Texte latin et traduction, Paris, 2015 (Sources chrétiennes, 572).



288 Bibliografia

Cardelle de Hartmann, C., Senekovic, D., Thomas Ziegler, Th. (2018), Petri Alfonsi Dialogus.
Band I. Kritische Edition mit deutscher Ubersetzung, Firenze, Sismel - Edizioni del
Galluzzo, (Millennio Medievale, 116 ; Testi, 20).

Cadier, L. (1887) «Bulles originales du XIIIe siécle conservées dans les Archives de Navarrey,
en Mélanges d’Archeologie et d’Histoire, 7, pp. 268-338.

Carta de Aristoteles a Alejandro en F. Storella, F. (1555), ed. Secretum secretorum Aristotelis
ad Alexandrum Magnum cum ejusdem tratatu De animae inmortalitate, Neapoli.

Castia-gilos [Amonestacion de celosos], ed. 1. Cluzel, (1958), L école des jaloux (Castia
Gilos). Fablieu du Xllle siecle, Paris, Amis de la Langue d’Oc,

Chronica Adefonsi imperatoris (1990), ed. A. Maya Sanchez, en E. Falque, J. Gil, A. Maya
Sanchez, Chronica Hispana saeculi XII. Pars I, Turnhout: Brepols (CC CM 71), pp.
109-248.

Chronica Adefonsi imperatoris (1950), ed. L. Sanchez Belda, Madrid: CSIC.

Cirot, G. (1912, 1913) ed.: «Une chronique latine inédite des rois de Castille jusqu’en 1236,
Bulletin Hispanique 14, pp. 30-46, pp. 109-118, pp. 244-274, 353-374; 15, pp.18-37,
pp-170-187, pp. 268-283, pp. 411-427.

Cirot, G. (1913-1920) Chronique latine des rois de Castille jusqu’en 1236, 2 vols., Bordeaux,
Feret.

Cirot, G. (1915-1919), «Appendices a la Chronique latine des Rois de Castille», Bulletin
Hispanique 17, pp.101-115, pp. 243-258; 20, pp. 27-35, 149-184; 21, pp. 173-192.

Cozar Martinez, F. (1884), Notas y documentos para la historia de Baeza, Jaén.

Cronica de Alfonso X, (1953), en Cronicas de los reyes de Castilla, ed. C. Rosell, vol. I,
Madrid, BAE.

Cronica de Castilla, Biblioteca Nacional, Madrid, Ms.7403.

Crénica de la poblacién de Avila, (1943), ed. M. Gomez Moreno, BRAH, 93, cuad. L, pp.
11-56.

Cronica de Jaume I, (1926-1962), ed. J.M. de Casacuberta y A. Bagiie, 9 vols., Barcelona:
Barcino.

Cronica de San Juan de la Peria, (1961), ed. A. Ubieto Arteta, Valencia: Textos Medievales
4. [Hay traduccion inglesa: The Chronicle of San Juan de la Peiia. A Fourteenth-Century
Official History of the Crown of Aragon, trans. Lynn H. Nelson, Philadelphia: University
of Pennsylvania Press, 1991].

Cronica de Veinte Reyes, (1991), ed. J.M. Ruiz Asencio, C. Hernandez Alonso, E. del Diego
Simén y J.M. Jabato Saro, Burgos: Exmo. Ayuntamiento de Burgos.

Charlo Brea, L, Estévez Sola, J. A., Carande Herrero, R., eds. (2010), Cronicas hispanas del
siglo X111, Turnhout, (Corpus Christianorum in Translation, 5).

Chronica Adefonsi Imperatoris, (1990), ed., A. Maya Sanchez, en E. Falque, J. Gil, A. Maya
Sanchez, Chronica Hispana saeculi XII. Pars I, Turnhout: Brepols, (CC CM 71), pp.
109-248

Chronica Adefonsi Imperatoris, (1960), ed. Sanchez Belda, Madrid, 1950.

Chronica del sancto rey D. Fernando Il deste nombre, que gano Sevilla, (1588), ed. A. de la
Barrera, Sevilla.

Chronica Latina Regum Castellae, (1912-1913), ed. G. Cirot, “Une chronique latine inédite
des rois de Castille jusqu’en 12367, Bulletin Hispanique 14 (1912), 30-46, 109-118, 244-
274,353-374; 15 (1913), 18-37, 170-187, 268-283, 411-427.



Bibliografia 289

Chronica Latina regun Castellae, en Chronica Hispana Saeculi XIII, Corpus Christianorum
Continuatio Mediaevalis, 73, (1997) ed. Luis Charlo Brea, Juan A. Estévez, y Rocio
Carande Herrero, Turnhout, Brepols, pp. 9-118.

Chronica Latina regum Castellae, trad. por L. Charlo Brea en L. Charlo Brea, J. A. Estévez
Sola, R. Carande Herrero, Cronicas hispanas del siglo xiir, Turnhout, 2010 (Corpus
Christianorum in Translation, 5), pp. 57-164.

Chronica Latina regun Castellae (2002), trad. ingl. J.F. O’Callaghan, The Latin Chronicle of
the Kings of Castile, translated with an Introduction, Arizona Center for Medieval and
Renaissance Studies, Tempe, Arizona.

Chronicon de Cardeiia, en E. Florez, Esparia Ssagrada, vol. 23, Madrid, 1767, pp. 372-373.

Chronique latine des rois de Castille jusqu’ en 1236, (1913-1920), ed. G. Cirot , 2 vols.,
Bordeaux, Feret.

Cronica latina de los reyes de Castilla, (1964 y 1985), ed. y trad. cast.: Maria Desamparados
Cabanes Pecourt, Valencia, Anuar.

Cronica latina de los reyes de Castilla (1999), trad. cast.: Luis Charlo Brea, Cadiz,
Universidad de Cadiz, Madrid, Akal.

Diego Garcia, natural de Campos (1943), Planeta (Obra ascética del siglo xii1). Edicion,
introduccion y notas, por el P. Manuel Alonso, S.I, Madrid, CSIC.

Dominguez Sanchez, S. (2004), ed., Documentos de Gregorio IX (1227-1241) referentes a
Espana, Leon.

Epistola Alexandri ad Aristotelem (1973), ed. W.W. Boer, Beitrdge zur Klassichen Philologie,
Band 50, Meisenheim am Glan: Verlag Anton Hain.

Epistola Aristotelis ad Alexandrum cum Prologo Johannis Hispaniensis (1910), ed. W.
Suchier, en “L’enfant sage” (Das Gesprch des Kaisers Hadrian mitden kluger kinde
Epitus), Niemeyer, Dresde.

Falque, E., Gil, J., Maya Sanchez, A. (1990), eds., Chronica Hispana saeculi XII. Pars I,
Turnhout: Brepols, 1990 (CC CM 71).

Faral, E. (1924), Les arts poétiques du Xlle et du Xllle siécle, Paris, Librairie ancienne Honoré
Champion, [Gen¢ve-Paris: Slatkine-Champion,1982].

Fernan Pérez de Guzman, (1924), Generaciones y Semblanzas, ed. J. Dominguez Bordona,
Madrid, Clasicos Castellanos, Espasa-Calpe.

Field, H. (1991), ed., Ramon Vidal de Besali. Obra poética II. Anonim. Castia Gilos,
Barcelona, Curial.

Flérez, E. (1786), Esparia Sagrada, tomo 26, pp. 316- 318.

Flérez, E. (2002), Memorias de las Reynas Catholicas, Historia Genealogica de la Casa Real
de Castilla, y de Leon, Todos los Infantes: trages de las Reynas en Estampas: y nuevo
aspecto de la Historia de Espaia, 2 vols., Madrid, 1761' (17702, 1790%) (facsimil de la
edicion de 1761 publicado en Valladolid, 2002).

Francisco de Bivar (1602), Marci Maximi Caesaraugustani, viri doctissimi Continuacio
Chronici omnimodae Historiae ab Anno Christi 430 (ubi Flav L. Dexter desit) usque ad
612 quo maximus pervenit.. Matriti, Ex typ. Didaci Diaz de la Carrera.

Garcia Lujan, J.A. (1982), Privilegios reales de la Catedral de Toledo 11, Toledo.

Garrido Garrido, J.M. (1983), ed., Documentacion de la catedral de Burgos (1184-1222), 2
vol. Burgos.

Gautier de Chatillon, (1978), Alexandreis, ed. Marvin Colker, Padova: Patavii in aedibus
Antonoreis.



290 Bibliografia

Gonzalez y Gonzalez, J. (1944), ed. Alfonso IX. Coleccion Diplomadtica, 2 vols., Madrid:
Instituto Jeronimo Zurita, CSIC.

Gonzalez y Gonzalez, J. (1960), ed., El reino de Castilla en la época de Alfonso VIII.
Documentos, 3 vols., Madrid, CSIC.

Gonzalez y Gonzalez, J. (1980-1986), ed., Reinado y diplomas de Fernando III, 3 vols.,
Cordoba, Publicaciones del Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Cérdoba.

Gonzalez Davila, G. (1518), Theatro eclesiastico de las ciudades e Iglesias catedrales de
Esparnia, En Salamanca, En la imprenta de Antonia Ramirez viuda, tomo I, lib. III, cap.
I, pp. 36-37.

Hernandez, F.J. (1997). Los cartularios de la catedral de Toledo Madrid, Fundacion Ramon
Areces.

Huici Miranda, A. (1913), Las cronicas latinas de la reconquista, 2 vols., Valencia

Huici Miranda, A. (1951-1953), Coleccion de cronicas arabes de la reconquista, 4 vols.,
Tetuan, Editora Marroqui.

Ibn Abi Zar (1964), Al-Anis al-Mutrib bi-Rawd al-Qirtas fi ajbar muluk al-Mugrib wa-tarij
Madinat Fas, trad. A. Huici Miranda, 2 vols., Valencia, Anubar.

Ibn Idari Al-Marrakusi (1963), Al-Bayan al-Mugrib fi ijtisar ajbar Muluk al-Andalus wa-I-
Mugrib, trad. A. Huici Miranda, en Coleccion de Cronicas arabes de la Reconquista, 4
vols., II, Tetuan 1953-1954; ed. Valencia en 2 vols. 1963.

Ibn Jaldin (1852-1856), Histoire des Berebers et des dynasties musulmanes de I'Afrique
septentrionale, trad. franc. de T. Baron de Slane, 4 vols., Paris: Paul Geutner, 1852-1856
[reimpr. Paris, 1978]

Jiménez de Rada, R. Roderici Ximenii de Rada, (1987), Historia de rebus Hispanie sive
historia Gothica. Opera Omnia, ed. J. Fernandez Valverde, en Corpus Christianorum,
Continuatio Mediaevalis, LXXII, Turnholt: Typographi Brepols Editories Pontificii,
[trad. cast. de J. Fernandez Valverde, Historia de los hechos de Esparia, Madrid: Alianza
Editorial, 1989].

Jofré de Loaysa, (1961), Cronica de los reyes de Castilla, Fernando III, Alfonso X, Sancho IV
y Fernando 1V, 1248-1305, ed. A. Garcia Martinez, Murcia. Reimpr.1982.

Jofré de Loaysa, (1971), Cronica de los reyes de Castilla Fernando 111, Alfonso X, Sancho IV
vy Fernando IV, 1248-1305, ed. A. Ubieto Arteta, Valencia, Anubar.

Kasten, LL. A. (1957), Poridat de las poridades, Madrid, Seminario de Estudios Medievales
Espafioles de la Universidad de Wisconsin.

Leone, C. (2010) Pietro Alfonsi, Disciplina clericalis, Roma, Salerno Editrice, (Testi e
documenti di letteratura e di lingua, 31).

Lévy-Provencal, E. (1928), ed., Documents inédits d’histoire almohade: fragments
manuscrits du “Legajo” 1919 du fonds arabe de [’Escurial, Paris, Geuthner.

Libro de Alexandre, (1988), ed., J. Caiias, Madrid, Catedra.

Libro de Alexandre (1979), ed. Dana A. Nelson, Gonzalo de Berceo, El Libro de Alexandre,
Madrid, Editorial Gredos, BRH, Textos, 13.

Libro de los doce sabios o Tractado de la nobleza y lealtad (ca. 1237), (1975), estudio y
edicion de J.K. Walsh, Madrid, Anejos del BRAE, 29.

Loperraez Corvalan, J. (1788), Descripcion historica del obispado de Osma, 2 vols., Madrid.

Lépez Agurleta, J. (1732), Vida del venerable fundador de la Orden de Santiago..., Madrid,
Bernardo Peralta.



Bibliografia 291

Lépez Agurleta, J. (1725), Apologia por el habito de Santo Domingo en la Orden de Santiago,
Alcala, Moya.

Lucas de Tuy (1603-1608), Chronicon mundi, ed. A. Schott, Hispania Illustrata, 4 vols.,
Frankfort: Claudius Marnius et Herodes Joannis Aubrii, IV, pp.1-116.

Lucas de Tuy (2003), Chronicon mundi, cura et studio Emma Falque, Corpus Christianorum.
Continuatio Mediaevalis, 74, Turnhout: Brepols.

Lucas de Tuy, (2009), De altera uita, ed. E. Falque, Lucae Tudensis De altera uita, Turnhout:
Brepols, (CC CM 74A).

Lucas de Tuy (1612), De altera vita fideique controversiis adversus albigensium errores libri
111, ed. J. de Mariana, Igolstadt, Hertfroy.

Lucas de Tuy (1926), Cronica de Espaiia, 1a ed. del texto romanceado por J. Puyol, Madrid,
RABM.

Mansilla Reoyo, D. (1965), ed. La documentacion pontificia de Honorio III (1216-1227),
Roma, Instituto Espaiiol de Historia Eclesiastica.

Maiiueco Villalobos, M. y Zurita Nieto, J. (1917), Documentos de la iglesia colegial de Santa
Maria la Mayor de Valladolid, 3 vols., Valladolid.

Mariana, J. de, S.I. (1592), Historiae de rebus Hispaniae libri XXV, Toledo; trad. cast.,
Historia de Esparia, Toledo 1601; ed. BAE, vols. 30 y 31, Madrid, 1854.

Martin Iglesias, J.C. (2010) (en colaboracion con J. Elfassi y C. Cardelle de Hartmann),
Sources latines de I’Espagne tardo-antique et médiévale (V°-XIV¢ siécles). Répertoire
bibliographique, Paris, Editions du CNRS, 2010 (Documents, études et répertoires, 77).
Estd disponible en acceso abierto en: https://www.persee.fr/doc/dirht 0073-
8212 2010 cat 77 1.

Menéndez Pelayo, M. (1912), Antologia de poetas liricos castellanos, en Biblioteca Clasica,
t.136.

Nuiiez de Castro, A. (1665), Cronica de los Seriores Reyes de Castilla D. Sancho el Deseado,
D. Alonso el VIII y de D. Enrique el I, Madrid.

Nuiiez de Castro, A. (1787), Vida de S. Fernando el IlI, rey de Castilla y Leon, Madrid:
Imprenta de Pantale6n Aznar.

Patrum Toletanorum Opera, (1793), ed. Lorenzana, 111, Matriti.

Pedro Alfonso (1911), Disciplina clericalis, ed. A. Hilka y W. Soderhjelm, I, Acta Societatis
Scientiarum Fennicae, XXXVIII, 4, Helsingfors, p. 2. Hay traduccion castellana de M.J.
Lacarra y E. Ducay, Disciplina clericalis, Zaragoza, Guara Editorial, S.A, 1980.

Pedro Alfonso (1996), Didalogo contra los judios (Dialogi contra Iudaeos), ed. y trad. Klaus-
Peter Mieth y Esperanza Ducay, Zaragoza, 1996.

Pérez de Guzman, F. (1924), Generaciones y Semblanzas, ed. J. Dominguez Bordona, Madrid,
Clasicos Castellanos.

Pérez Gonzalez, M. (2015), Crénica del emperador Alfonso VII. Introduccion, traduccion,
notas e indices. Indice toponimico por Ricardo Martinez Ortega, Le6n.

Pineda, J. de (1627), Memorial de... Fernando Tercero, Sevilla.

Rébano Mauro, Enarrationes in epistolas beati Pauli, PL, 112, col. 225B.

Raimon Vidal de Bezalu (1958), Castia-gilos [Amonestacion de celosos], ed. 1. Cluzel,
L’école des jaloux (Castia Gilos). Fablieu du XIlle siecle, Paris Amis de la Langue d’Oc.
[trad. cast.: Castigos para celosos, consejos para juglares, ed. J. Rodriguez Velasco,
Madrid: Gredos, 1988].



292 Bibliografia

Rades y Andrade, F. de (1572), Chronica de las tres Ordenes y Cavallerias de Sanctiago,
Calatrava y Alcantara, Toledo.

Raoul de Coggeshal (1875), Chronicon anglicum, ed. J. Stevenson, London, Rolls Series,
p. 66)

Raynouard, M. (1761-1836), Choix de poésies originales des troubadors, 111, Paris, pp.
398-413.

Riquer, M. de (1973), Los trovadores. Historia literaria y textos, 3 vols., Barcelona,
Editorial Ariel.

Robert d’ Auxerre (1609), Chronologia seriem temporum et historiam rerum in orbe gestarum
continens ab ejus origine usque ad annum a Christi ortu 1200, auctore anonymo, sed
caenobig S. Mariani apud Altissiadorum Regulae Praemontratensis monacho. Adjecta
est ad calcem Appendix ad annum 1223 nunc primum in lucem edita opera & studio
Nicolai Camuzai, [Texte imprimé] Parisiis: apud S. Cramoisy, 1609.

Rodriguez de Castro, J. (1786), Bibliografia Espariola, 11, Madrid, pp. 510-514.

Roger Bacon (1897), Opus Maius, 3 vols., ed. J.H. Bridges, Oxford.

Rojo Orcajo, T. (1929), Catalogo descriptivo de los codices que se encuentran en la Santa
Iglesia Catedral de Osma, Madrid: Tipografia de “Archivos”, 1929.

Ruiz Asencio, J.M. y Martin Fuertes, J.A. (1994), eds.: Coleccion documental del archivo de
la catedral de Leon, IX (1269-1300), Leon, Universidad de Leon.

Rymer, TH. (1704-1735), ed.: Foedera, conventiones, litterae et cuiuscumque acta publica
inter reges Angliae et alios quovis imperatores, reges, pontifices, principes vel
communitates ob ineundo saeculo duodecimo, 20 vols., London, vols. I y I

Storella, F. (1555), ed. Secretum secretorum Aristotelis ad Alexandrum Magnum cum ejusdem
tractatu De animae inmortalitate, Neapoli.

Vies de Saints, (1874), ed. Les Petits Bollandistes, Barle-Cue.t. XV.

Vita sanctae ac venerabilis virginis Aupex de Cudot, en Acta Sanctorum, Nov. I, vol. 62,
Paris. 1887, pp. 174-209.

Zurita, J. de (1669), Anales de la Corona de Aragon, edic. A. Canellas Lopez, I, Zaragoza,
1967.

2. Bibliografia general

Abulafia, D. (1992), Frederick II. A Medieval Emperor, Oxford, Oxford University Press.

Ainau De Lasarte, J. (1943), «Una version catalana desconocida de los Dialogi de Pedro
Alfonsow, Sefarad, 3, 359-376.

Alemany, J. (1924), «Milicias cristianas al servicio de los sultanes del Almagreb», en
Homenaje a Codera Codina, Madrid, pp.133-169.

Alonso Alonso, M. (1941), «Bibliotecas medievales de los arzobispos de Toledo», Razon y
Fe, 123, pp. 295-309.

Alonso Alonso, M (1943), «Notas sobre los traductores toledanos, Domingo Gundisalvo y
Juan Hispanow, Al-Andalus, 8, pp. 155-188.

Alvar, C. (1977), La poesia trovadoresca en Espaiia y Portugal, Barcelona: Editorial Planeta:
Real Academia de Buenas Letras; Madrid, Cupsa Editorial.

Alvarez, J. (1952), Reina y fundadora: Apuntes histéricos sobre el Monasterio cisterciense de
Vileria, Burgos, Diputacion Provincial.



Bibliografia 293

Alvira Cabrer, M. (2008), Muret 1213. La batalla decisiva de la cruzada contra los cataros,
Barcelona, Ariel.

Alvira Cabrer, M. (2010), Pedro el Catolico, Rey de Aragon y Conde de Barcelona (1196-
1213). Documentos, Testimonios y Memoria Historica, 6 vols., Zaragoza, Institucion
Fernando el Catolico (CSIC) (on line).

Alvira Cabrer, M. (2012), Las Navas de Tolosa, 1212: idea, liturgia y memoria de la batalla,
Silex, Madrid.

Anderson, R.M. (1950), «Tocados plisados en Castilla y Ledn en los siglos XII y XIII»,
Boletin de la Institucion Fernan Gonzalez, pp. 37-56.

Anglade, J. (1920), «Les chansons du troubadour Rigaut de Barbezieux», Revue des Langues
Romanes, 60, pp. 201-246.

Antolin Ferndndez, J.E. (1971), Villasirga, Palencia, Publicaciones de la Institucion Tello
Téllez de Meneses, nam. 30, pp.157-223.

Argaiz, G. (de 1675), La Soledad laureada por San Benito y sus hijos en las iglesias de
Espaiia, tomo VI, Madrid, G. Leon.

Argote de Molina, G. (1588), Nobleza de Andalucia, Sevilla, ed. del Instituto de Estudios
Giennenses, 1957.

Arizaleta, A. (2018), “Hyspanus Diecus Roderico, un apergu des lettres échangées entre le
chancelier de Castille et I’archevéque de Toléde (ca. 1218)”, Cahiers de civilisation
médiévale 61, n° 242, pp. 141-156, URL «http://journals.openedition.org/ccm/1788,
DOI: 10.4000/ccm.1788.

A. Arizaleta, (2016), « Practicas intelectuales y redes de saber clerical en el mundo
del pensamiento toledano (1210-1220) », dans Figures de l'autorité médiévale.
Meélanges offerts a Michel Zimmermann, P. Chastang, P. Henriet et C. Soussen (dir.),
Paris, Publications de la Sorbonne (Histoire ancienne et médiévale, 142), 2016, p. 13-32

Arizaleta, A, (2010), Les clercs au palais. Chancellerie et écriture du pouvoir royal
(Castille, 1157-1230), Paris, (e-Spania Books. Studies, 1), libro electronico, URL
«https://books.openedition.org/esb/154».

Arizaleta, A. (1993), Resefia de del libro Hispano Diego Garcia, escritor y poeta medieval, y
el Libro de Alexandre de J. Hernando Pérez, La Coronica, 22, 1, Fall, pp. 90-94.

Arizaleta, A. (1999), La transalation d’Alexandre. Recherches sur les structures et les
significations du Libro de Alexandre, Paris, Klincksieck.

Arizaleta, A. (2006) «La Chronica regum Castellae: aledafios de la ficciony, e-Spania, 2,
décembre, 1-13.

Arizaleta, A. (2006a), “Ecritures de clergie. De la charte a la littérature (Castille, XIIe-XIIIe
siécles)”, en e-Spania, 2, décembre,

Arizaleta, A. (2007), Stéphanie Jean-Marie, (2007), «En el umbral de la santidad: Alfonso
VIII de Castillay, Pratiques hagiographiques dans I’Espagne du Moyen Age et su Siecle
d’Or (1l), eds. A. Arizaleta et al., Tolouse, pp. 1-16.

Ayala Martinez, C. de (2014-2015), «El pensamiento de Ibn Tumart sobre la unicidad de Dios
y sus repercusiones en el discurso teologico del circulo toledano del arzobispo Rodrigo
Jiménez de Rada», Universidad Pontificia de Comillas.

Ballesteros Beretta, A. (1940), «Don Juan el canciller», Correo erudito, 1, 145-151.

Ballesteros Gaibrois, M. (1936), Don Rodrigo Jiménez de Rada, Barcelona, Editoral Labor.

Barber, R. (1964), Henry Plantagenet: A Biography, London, Barrie and Rockliff.



294 Bibliografia

Barton, S. (2005), «From Mercenary to Crusader: the Career of Alvar Pérez de Castro (D.
1239) Re-examined» en Church, State, Vellum, and Stone. Essays on Medieval Spain in
Honor of John Williams, ed. Th. Martin y J.E. Harris, Brill: Leiden, pp. 111-129.

Bastardas i Parera, J. (1953), Particularidades sintacticas del latin medieval, Barcelona.

Bautista, F. (2006), «Escritura cronistica e interpretacion historica: la Chronica regum
Castellae, e-Spania, 2.

Bell, D.M. (1962), L idéal ethique de la royaute en France au moyen dge d’apres quelques
moralistes de ce temps, Genéve, Droz.

Beneyto, J. (1979), Origenes de la ciencia politica espariola, Madrid, Instituto de Estudios
Politicos.

Benton, J.F. (1936), «The Court of Champagne as a Literary Center», Speculum, 36 (1961),
551-591.

Berger, E. (1895), Histoire de Blanche de Castille, reine de France, Paris, Libraires Des
Ecoles Frangaise D'Athénes et de Rome, fasc.70.

Bezzola, R. (1944-1963), Les origines et la formation de la tradition courtoise en Occident, 5
vols., Paris.

Bisson, T.N. (1986), The Medieval Crown of Aragon. A Short History, Oxford, Clarendon.

Bizzarri, H. O. (1989), «Consideraciones en torno a la elaboracion de EI libro de los doze
sabiosy, La Coronica, 19, pp. 85-89.

Boggess, W. F. (1971), «Hermannus Alemannus’s rhetorical translationsy, Viator, 2, pp. 227-
250.

Bohs, W. (1904), «Abril issi’e mays entrava, Lehrgedicht von Ramon Vidaly, Romanischen
Forschungen, 15, pp. 204-316.

Born, L.K. (1926), «The Perfect Prince: A Study in Thirteenth-and Fourteenth-Century

Ideals», Speculum, 3, pp. 470-504.

Boutiere, J. et Schutz, A.H. (1964), eds., Biographies des Troubadours. Textes proven¢aux
des Xllle et XIV siécles, Paris, Nizet.

Bouvet, J. (2015), Adam de Perseigne, Lettres I. Texte latin, introduction, traduction et notes,
Paris, 1960 (Sources chrétiennes, 66); J. Bouvet (1), P. Deseille, Adam de Perseigne,
Lettres Il (Lettres XVI-XXXII). Texte latin et traduction, Paris, 2015 (Sources
chrétiennes, 571); J. Bouvet (1), P. Deseille, Adam de Perseigne, Lettres Il (Lettres
XXXII-LXVI). Texte latin et traduction, Paris, 2015 (Sources chrétiennes, 572).

Brand, CH. M. (1968), Byzantium Confronts the West, 1180-1204, Cambridge, Mass.,
Harvard University Press, 2™ ed. Aldershot: Gregg, 1992.

Brand, CH. M. (1992), «Baldwin of Flanders» en ODB, 1, pp. 247-248.

Brand, CH. M. (1992), «Boniface of Motferrat», en ODB, 1, pp. 304-305;

Brand, CH. M. (1992), «Alexios V Doukasy», en ODB, 1, p. 66.

Bouvet, J. (1960), Adam de Perseigne, Lettres 1. Texte latin, introduction, traduction et notes,
Paris, (Sources chrétiennes, 66); J. Bouvet (1), P. Descille, (2015), Adam de Perseigne,
Lettres II (Lettres XVI-XXXII). Texte latin et traduction, Paris, (Sources chrétiennes,
571); 1. Bouvet (1), P. Descille, (2015), Adam de Perseigne, Lettres III (Lettres XXXIII-
LXVI). Texte latin et traduction, Paris, (Sources chrétiennes, 572).

Brion, M. (1939), Blanche de Castille, femme de Louis VIII, mere de Saint Louis (1188-1252),
Paris, [trad. cast. de F. Duran, Blanca de Castilla: Madre de San Luis, Rey de Francia
1188-1252, Barcelona, 1953]



Bibliografia 295

Burnett, CH. (1994), «Magister loanes Hispanus: Towards the Identity of a Toledan
Translator», en Comprendre et maitriser la nature au Moyen Age. Mélanges d histoire
des siences offerts a Guy Baeujouan, Paris-Genéve, pp. 425-436

Burnett, CH. (2002), «Filosofia natural, secretos y magia», en L. Garcia Ballester, ed., Historia
de la ciencia y de la técnica en la Corona de Castilla, t. 1, Edad Media, Salamanca, pp.
95-144.

Callatay, G. de (2000), «La grande conjunction de 1186y, en Isabelle Draelants, Anne Tihon
et Baudouin van den Abeele (ed.), Occident et Proche-Orient: Contacts scientifiques au
temps des Croisades. Actes du colloque de Louvain-la-Neuve, 24 et 25 mars 1997
(Collection Réminisciences, 5), Tumhout, Brepols, 2000, pp. 369-384.

Carozzi, C. (1994), Le voyage de I’ame dans ’au-dela d’apres la littérature latine (V-XIII¢
siecle), Rome, Collection de I’Ecole francaise de Rome, 189, pp. 201-205.

Caruana, J. (1952), La Orden de Calatrava en Alcariiz, Teruel.

Castro, A. (1984), Esparia en su historia. Cristianos, moros y judios, 3* ed., Barcelona Editoral
Critica.

Castro Alonso, M. de (1904), Episcopologio vallisoletano, Valladolid, Tipografia y Casa
Editorial Cuesta. (ed. digital, Valladolid, Junta de Castilla y Ledn, Consejeria de Cultura
y Turismo, 2009-2010, pp. 63-72.

Cerda, JM. (2016) «Matrimonio y patrimonio. Las arras de Leonor Plantagenet, reina
consorte de castilla», Anuario de Estudios Medievales, 46.1, enero-junio, pp. 63-96.

Cirot, G. (1919, 1923) «Recherches sur la Chronique latine des Rois de Castille», Bulletin
Hispanique, 21, pp.193-217, 276-281; 25, pp. 97-107.

Collins, R. (1994) The Arab Conquest of Spain, 710-797, Oxford, Blackwell. Trad. cast., La
conquista drabe, 710-797, Barcelona, 1991 (Historia de Espaia).

Courcelle, P. (1967), «La vision cosmique de Saint Benoity, Revue des études augustiniennes,
13, pp. 97-117.

Charlo Brea, L. (1995), «;Un segundo autor para la ultima parte de la Cronica latina de los
reyes e Castilla?», en M. Pérez Gonzalez, ed., Actas I Congreso Nacional de Latin
Medieval (Leon, 1-4 de diciembre de 1993), Ledn, pp. 251-256.

Charlo Brea, L. (1999), «El latin del Obispo de Osmay, en M. Pérez Gonzalez (coord.), Actas
del II Congreso hispdanico de Latin Medieval, Ledn, 11-14 de noviembre de 1997, vol.
1, pp. 351-361.

Diaz y Diaz, M.C. (1959), Index scriptorum latinorum Medi Aevi Hispanorum, Madrid,
CSIC.

Diaz y Diaz, M.C. (1981), «Notas de bibliotecas de Castilla en el siglo XIII», en el coloquio
de la Casa de Velazquez, Livre et lecture en Espagne et en France sous ’Ancien
Régime, Paris, pp. 7-12.

Dionisotti, A.C. (1990), «Walter of Chatillon and the Greeks», en Latin Poetry and the
Classical Tradition, Oxford, Clarendon Press.

Donovan, J.P. (1950), Pelagius and the Fifth Crusade, Philadelphia, University of
Pennsylvania Press.

Dufourcq, V. CH. E. (1968), «Les relations du Maroc et de la Castille pendant la premicre
moitié du Xllle siecle», Revue d'Histoire et de Civilisation du Maghreb, no. 5, juillet
1968, p. 37-62; y en L’Ibérie chrétienne et la Maghreb. XIle-XVe Siécles, Aldershot,
Ashgate/Variorum, 1990, nim. V, pp. 40-45.

Dupin, H. (1951), La courtoisie au Moyen Age, Paris.



296 Bibliografia

Eizenberg, E. (1984), «Una judia muy fermosa: The Jewess as Sex Object in Medieval
Spanish Literature and Lore», La Coronica, 12, 187-194.

Erlande-Brandenburg, A. (1979), Les rois a Fontevrault: Henri Il, Richard Coeur de Lion,
Alienor, Isabelle d’Angouleme. mort, sépulture et sculture, 1189-1204, Fontevrault,
Centre Culturel de I’ouest.

Faulhaber, CH. (1972), Latin Rhetorical Theory in the Thierteen and Fourteenth Century
Castile, Berkeley.

Faulhaber, CH. (1987), Libros y bibliotecas en la Esparia medieval, Londres, Grant & Cutler.

Feliciano, M. J. (2005), «Muslim Shrouds for Christian Kings? A Reassessment of Andalusi
Textiles in Thirteenth-century Castilian Life and Ritualy en Under the Influence:
Questioning the Comparative in Medieval Castile, ed., C. Robinson and L. Rouhi,
Leiden, Brill, pp. 127-131

Fernandez Conde, F.J. (1978), «Albigenses en Leon y Castilla a comienzos del siglo XIII»,
en Leon medieval. Doce estudios, Leon, pp. 96-114.

Fernandez Martin, 1. (1964), «El obispo de Osma, canciller de Fernando III el Santo, no se
llamaba don Juan Dominguezy, Celtiberia, 27, pp. 79-95.

Fernandez-Ordéiiez, 1. (2002-2003), «De la historiografia fernandina a la alfonsi», Alcanate:
Revista de Estudios Alfonsies, 3, pp. 93-133.

Fernandez-Ordoiiez, 1. (2005), «La composicion por etapas de la Chronica latina regum
Castellae (1223-1237) de Juan de Soria», e-Spania, 2, pp. 1-36.

Ferreiro Alemparte, J. (1983), «Herman el Aleman, traductor del siglo XIII en Toledoy,
Hispania Sacra, 35 (1983), 9-56.

Ferreiro Alemparte, J. (1988), «Recepcion de las éticas y de la politica de Aristoteles en las
Siete Partidas del Rey Sabio», Glossae. Revista de Historia del Derecho Europeo, 1,
pp. 97-133.

Ferrero Hernandez, C. (2006), “La obra latina de Juan Gil de Zamora. Su relacion con la
literatura contemporanea peninsular”, IV Congresso Internacional de Latim Medieval
Hispanico. Lisboa, 12-15 de Outubro de 2005. Actas, A. A. Nascimento, P. F. Alberto
(eds.), Lisboa, pp. 471-480.

Ferruelo, S.C. (1985), The Origins of the University: The Schools of Paris and Their Critics,
1100-1215, Stanford, Stanford University Press.

Fita, F. (1886), «El testamento de Alfonso VIII (1204)», BRAH, 8, pp. 229-248.

Fita, F. (1902), «Santiago de Galicia. Nuevas impugnaciones y nueva defensa, [V», Razon y
Fe, 2, pp. 40-43.

Fita, F. (1908), «Elogio de la reina de Castilla y esposa de Alfonso VIII, Dofia Leonor de
Inglaterra», BRAH, 53, pp. 411-430.

Fletcher, R. (1992), Moorish Spain, Berkeley, University of California Press.

Gaibrois Ballesteros, M. (1936), Don Rodrigo Jiménez de Rada, Barcelona.

Garcia, CH. (2006), «Le povoir d’une reine. L’image d’Urraque ler (1109-1126) dans les
Cronicas anonimas de Sahaguny, e-Spania, 1, juin.

Garcia, CH. (2007), «La ligne brisée, ou I'image de la malédition du pouvoir royal a Ledn au
Moyen Age», e-Spania, 3 juin.

Garcia Avilés, A. (1992-1993), «Alfonso X, Albumasar y la profecia del nacimiento de
Cristoy», Imafionte, 8-9, pp.189-200.



Bibliografia 297

Garcia de Cortazar, J. A. (1992), «Cultura en el reinado de Alfonso VIII de Castilla: signos de
un cambio de mentalidades y sensibilidades», en I Curso de Cultura Medieval (1-6
octubre, 1990), Alfonso VIII y su época, Aguilar de Campoo, Palencia: Centro de
Estudios del Romanico, pp.167-194.

Garcia Villoslada, R. (1975), La poesia ritmica de los goliardos medievales, Madrid,
Fundacion Universitaria Espafiola.

Garcia y Garcia, A. (1992), «Bibliotecas de los reinos hispanicos en el siglo XII», I Curso de
Cultura Medieval (1-6 octubre, 1990), Alfonso VIII y su época, Aguilar de Campoo,
Palencia, Centro de Estudios del Romanico, pp. 61-69.

Gary, G.: (1967), The Medieval Alexander, Cambridge, Cambridge University Press.

Gauthier, R.A. (1951), Magnanimite, !'ideal de la grandeur dans la Pilosophie paienne et
dans la Théologie Chrétienne, Paris.

Gil, J. (2014), “Notas sobre E/ Planeta de Diego Garcia”, La cultura cldsica y su evolucion a
través de la Edad Media. Homenaje al Profesor Joaquin Mellado Rodriguez con motivo
de su jubilacion académica, J. P. Monferrer-Sala, M. Rodriguez-Pantoja Marquez (eds.),
Cordoba, pp. 87-91.

Gil, J. (1955), «La gran historiografia del siglo XIII”, en La cultura del romanico, siglos XI al
XII. Letras, religiosidad, artes, ciencia y vida», en F. Lopez Estrada, ed., Historia de
Esparia de Menéndez Pidal, vol. X1, Madrid.

Gillingham, J. (1980), «Richard I and Berengaria of Navarre», Bulletin of the Institute of
Historical Research, 53 November, pp. 157-73.

Gillingham, J. (1984), The Angevin Empire, London.

Goldziher, Ignac (1903), ed.: Le livre de Mohammed Ibn Toumert, mahdi des Almohades,
Algiers.

Gomez Redondo, F. (1996), Poesia espaiiola, 1. Edad Media: Juglaria, Clerecia y
Romancero, Barcelona, Critica.

Gomez Redondo, F. (1998), Historia de la prosa medieval castellana. I. La creacion del
discurso prosistico en el entramado cortesano, Madrid, Catedra.

Gonzalez y Gonzalez, J. (1946), «Las conquistas de Fernando III en Andalucia», Hispania, 6,
pp. 515-631.

Gonzélez y Gonzilez, J. (1960), ed., El reino de Castilla en la época de Alfonso VIII.
Documentos, 3 vols., Madrid, CSIC.

Gonzalez y Gonzélez, J. (1975), «La Cronica latina de los reyes de Castilla», Homenaje a D.
Agustin Millares Carlo, 2 vol., Palma, Caja Insular de Ahorros de Gran Canaria, II, pp.
55-70.

Gonzalez Palencia, (1942), El arzobispo D. Raimundo de Toledo, Madrid.

Gonzalvez Ruiz, R. (1997), Hombres y libros de Toledo (1086-1300), Madrid, Fundacién
Ramoén Areces.

Goiii Gaztambide, J. (1958), Historia de la bula de la cruzada en Espana, Vitoria, Editorial
del Seminario.

Gorosterratzu, J. (1925), Don Rodrigo Jiménez de Rada, gran estadista, escritor y prelado,
Pamplona.

Gorousset, R. (1936), Histoire des Croisades et du Royaume de Jerusalem, Paris.

Grauert, H. (1901), Meister Johann von Toledo, Munchen.

Hallam, E. M. (1980), Capetian France, §97-1328, London and New York, Longman.



298 Bibliografia

Haro, M. (1995), Los compendios de castigos del siglo XIII: técnicas narrativas y contenido
ético, Valencia, Universitat.

Haskins, CH.H. (1927), The Ranaissance of Twelfth Century, Cambridge, MA, Harvard
University Press.

Henriet, P. (2010), «La recluse, le corps, le lieu. A Propos d’Alpais de Cudot (f 1211)», en
Paradoxien de Legitimation. Ergebnisse einer deutsch-italianisch-franzosischen. Villa
Vigoni-Konferenz zur Macht im Mittelalter, Hereusgegeben von Annette Kehnel un
Crsitina Andenna, Firenze: Edizioni del Galluzzo, pp. 403-423.

Hernandez, F.J. (2000), «La formacion intelectual del primer arzobispo de Sevilla», en Sevilla
1248, coord.. M. Gonzalez Jiménez, Madrid: Editorial Centro de Estudios Ramén
Areces, pp. 607-619.

Hernandez, F.J. (2003), «La corte de Fernando III y la casa real de Francia: Documentacion,
cronicas y monumentosy, Actas del VIII Congreso de Estudios Medievales: Fernando
Il y su tiempo, Avila, Fundacién Sanchez Albornoz.

Hernandez, F.J. y Linehan, P. (2004), The Mozarabic Cadinal. The Life and Times of Gonzalo
Pérez Gudiel, Firenze: SISMEL/ Edizioni del Galluzzo, 2004.

Hernando Pérez, J. (1992), Hispano Diego Garcia, escritor y poeta medieval, y el Libro de
Alexandre, Burgos, Imprime Aldecoa.

Hernando Pérez, J. (2001), Poema de Fernan Gonzdlez e Hispano Diego Garcia, Salamanca,
Publicaciones Universidad Pontificia.

Herren, H. (2003), «Una capilla para la princesa vikinga», La Aventura de la Historia, 54,
abril, pp. 96-98.

Holt, E.L., T. Wicombe (eds.), (2020), The Sword and the Cross: Castile-Leon in the Era of
Fernando III, Leiden, (The Medieval and Early Modern Iberian World, 77).

Housley, N. (1999), «The Thirteenth-Century Crusades in the Mediterranean», en D.
Abulafia, ed., The New Cambridge Medieval History, vol. V, c¢. 1198-c. 1300,
Cambridge, pp. 574-599.

Huici Miranda, A. (1954), «La campaiia de Alarcos», Revista del Instituto Egipcio de Estudios
Islamicos en Madrid, 2, pp. 1-71.

Huici Miranda, A. (1955), «La leyenda y la historia en los origenes del imperio almohade,
Al-Andalus, 28, pp. 339-376.

Huici Miranda, A. (1956-1957), Historia politica del imperio Almohade, 2 vol., Tetuan:
Editora Marroqui, (reed., Granada, 2000).

Huici Miranda, A. (1956), Las grandes batallas de la Reconquista durante las invasiones
africanas, Madrid, 1956.

Huici Miranda, A. (1916, reimpr. 2011), Estudio sobre la camparia de las Navas de Tolosa,
ed. Pamiela Argitaletxea.

Huidobro, L. (1941), «Descendencia del Cid. Juan de Brienne, rey de Jerusalén y emperador
de Constantinoplay, Boletin Comision de Monumentos, Burgos, 20, pp. 515-545.

Hussey, J. M.: (1961), The Byzantine World, New York, Harper.

Inclan Inclan, R. (1919), «Sepulcro del Infante D. Felipe, hijo del rey Fernando III el Santo,
BRAH, 75, pp.143-184.

Jaeger, C.S. (1985), The Origins of Courtliness: Civilizing Trends and the Formation of
Courtly Ideals, 930-1210, Philadelphia, University of Pennsylvania Press.



Bibliografia 299

Jaeger, C.S. (1995) «Courtliness and Social Change» en Cultures of Power: Lordship, Status
and Process in Twelfth-Century Europe, ed. Thomas N. Bisson, Philadelphia, University
of Philadelphia Press, pp. 287-309.

Kamp, N. (1984) «Costanza d’Aragona, imperatrice, regina d’Ungheria e di Sicilia»,
Dizionario Biografico degli Italiani, Volume 30, Cosattini-Crispolto, Rome, Istituto
dell’Enciclopedia Italiana.

Kazhdan, A. (1991), «Thomas Morosini», Oxford Dictionary of Byzantium, 3, p. 2077.

Kazhdan, A. (1991), «Innocent I1», Oxford Dictionary of Byzantium, 2, p. 996.

Kennedy, H. (1996), Muslim Spain and Portugal: A Political History of Al-Andalus, London,
Longman.

Lafuente, M. (1888), Historia general de Esparia, Barcelona, tomo IV, p. 105.

La Marca, P. (1640), Histoire de Bearn, Paris.

Le Morvan-de Villeneuve, G. (2018), “La Chronica regum Castellae de Jean d’Osma:
Permanence du mythe néo-wisigothique a I’heure de ’union castillano-léonaise”,
Histoires, femmes, pouvoirs.: Péninsule Ibérique (IX®-XV* siecle). Mélanges offerts au
Professeur Georges Martin, J.-P. Jardin, P. Rochwert-Zuili, H. Thieulin-Pardo (dirs.),
Paris, (Rencontres, 368), pp. 87-99.

Linehan, P. (1971), The Spanish Church and the Papacy in the Thirteenth Century,
Cambridge, Cambridge University Press.

Linehan, P. (1999), History and the Historians of Medieval Spain, Oxford. Trad. cast. (2012),
Historia e historiadores de la Esparia medieval, Salamanca: Ediciones Universidad de
Salamanca, 2012 (Acta Salmanticensia. Estudios historicos y geograficos, 150).

Linehan, P. (2006), «Juan de Soria: the Chancelor as Chronicler», e-Spania, 2.

Lipton, J.D. (1978), «The Rational Evaluation of Astrology in the Period of Arabo-Latin
Translation, ca. 1126-1187 A. A.», Dissertation, University of California-Los Angeles.

Lomax, D.W. (1963), «The Authorship of the Chronique latine des rois de Castille”, Bulletin
of Hispanic Studies 40, pp. 205-211.

Lomax, D.W. (1978), The Reconquest of Spain, London and New York, Longman. Trad. cast.
(1984), La Reconquista, Barcelona, (Serie general. Temas hispanicos, 126).

Luchaire, A. (1908), Innocent III: les royautés vassales du Saint-Siege, Paris.

Maillo Salgado, F. (2001) «Al-Andalus en la primera mitad del siglo XIII (desde las Navas de
Tolosa a la conquista de Sevilla)», en Fernando 111 y su tiempo, pp. 209-233.

Mansilla Reoyo, D. (1945), Iglesia castellano-leonesa y Curia Romana en los tiempos del rey
San Fernando; estudio documental sacado de los registros vaticanos, Madrid, CSIC,
Instituto Francisco Sudrez.

Mansilla Reoyo, D. (1953), «EI cadenal hispano Pelayo Gaitany, Anthologica Annua, 1, pp.
11-66.

Mansilla Reoyo, D. (1954) « Inocencio III y los reinos hispanosy», Anthologia Annua, 2, pp.
9-49.

Mansilla Reoyo, D. (1955), ed. La documentacion pontificia hasta Inocencio III, 965-1216,
vol. I de Monumenta Hispaniae Vaticana, Seccion Registros, Roma.

Maravall, J.A. (1973), «La “cortesia’ como saber en la Edad Media», en Estudios de historia
del pensamiento espariol. Edad Media. Serie Primera, Madrid, Ediciones de Cultura
Hispanica, pp. 255-268.

Marquez Sterling, M. (1980), Fernan Gonzdlez. The Man and the Legend, Oxford, Miss.,
University of Mississippi Press.



300 Bibliografia

Marquez Villanueva, F. (1994), El concepto cultural alfonsi, la seccion titulada: “Los
problemas de una herencia cultural”, Madrid, Editorial Mapftre.

Martin, G. (2006), «La Chronica regum Castellae, de Jean d’Osma (1236): sources, forme,
sens et influencey, Paris, Sorbonne, 2-3 juin 2005, [actes publiés dans e-Spania. Revue
électronique d’études hispaniques médiévales, 2, décembre].

Martin, G. (2006a) «La contribution de Jean d’Osma a la pensée politique castillane sous le
régne de Ferdinand I1I», e-Spania, 2.

Martin, G. (2007) «Négociation et diplomatie dans la vie de Bérengére de Castille (1214-
1246)», e-Spania, 4.

Martinez, H.S. (1975), El “Poema de Almeria” y la épica romanica, Madrid: Gredos, BRH.

Martinez, H.S. (1992), La rebelion de los burgos. Crisis de Estado y coyuntura social, Madrid,
Tecnos.

Martinez, H.S. (1995), Poema de Ferndan Gonzalez, ed., intr., y notas de ..., Madrid, Espasa
Calpe.

Martinez, H.S. (2003), Alfonso X, el Sabio. Una biografia, Madrid, Ediciones Polifemo,
Cronicas y Memorias. Trad. ingl.: Alfonso X, the Learned. A Biography, Leiden-Boston,
Brill, 2010.

Martinez, H.S. (2004), «Paideia y filantropia. Sentido y alcance del humanismo alfonsi», en
Clarines de pluma. Homenaje a Antonio Regalado, ed. V. Martin, Madrid, Editorial
Sintesis, Letras Universitarias, pp. 75-96.

Martinez, H.S. (2006), La convivencia en la Esparia del siglo XIII. Perspectivas alfonsies,
Madrid, Ediciones Polifemo, 2006.

Martinez, H.S. (2012), Berenguela la Grande y su época (1180-1246), Madrid, Ediciones
Polifemo, Crénicas y Memorias. Trad. ingl.: Berenguela the Great and Her Times
(1180-1246), Leiden-Boston, Brill, 2021 (The Medieval and Early Modern Iberia
World, 81).

Martinez, H.S. (2015), “Hermann el Aleman. Traductor de Aristételes y obispo de Astorga
(1266-1272)”, Argutorio, 34, 2, pp. 10-26.

Martinez, H.S. (2016), El humanismo medieval y Alfonso X el Sabio, Madrid, Ediciones
Polifemo.

Martinez, H.S. (2016a) Filosofia de Virgilio de Cordoba. Aristotélico-averroista del siglo
Xl1II, Edicion del texto latino y traduccion castellana, Introduccion y notas de... Ledn,
Universidad de Leon.

Martinez, H.S. (2017), «Arnaldo, obispo de Astorga (1144-1153), y la Chronica Adefonsi
Imperatoris», Argutorio, 38, 2, pp. 4-29.

Martinez Diez, G. (2005), El condado de Castilla (711-1038). la historia frente a la leyenda,
2 vols., Valladolid, (Estudios de historia).

Martinez Gazquez. J. y Céandida Ferrero, C. (2018), «El uso simbolico-alegorico de los
numeros en el Planeta de Diego Garcia de Camposy, Boletin de la Real Academia de
las Buenas Letras de Barcelona, 50.

Mendoza Garrido, J.M. (1994), «La organizacion del territorio calatravo en la época de
Fernando III. El caso de Bolaiios», AH, pp. 234-236 y 335-350.

Menéndez Pidal, R. (1923), «Relatos poéticos en las cronicas medievales», Revista de
Filologia Espariola, 10, pp. 329-372.

Menéndez Pidal, R. (1942), Poesia juglaresca y juglares, Madrid.



Bibliografia 301

Menéndez Pidal, R. (1955), «Juglares en tiempo de Alfonso VIII de Castillay, Clavilerio, 34,
pp.1-5.

Menéndez Pidal, R. (1955a), Historia de Espaiia de Menéndez Pidal, vol. X1, Madrid.

Menéndez Pidal, R. (1957), Poesia juglaresca y origenes de las literaturas romdnicas, 9* ed.,
Madrid, Espasa Calpe.

Menéndez Pidal, R. (1968), Esparia, eslabon entre la Cristiandad y el Islam, Madrid, Espasa
Calpe, Austral.

Mila y Fontanals, M. (1861), De los trovadores en Esparia, ed. C. Martinez y F. R. Manrique,
Obras de Manuel Mila y Fontanals, vol. 2. Barcelona: CSIC, 1966.

Millares Carlo, A. (1926), «La cancilleria real en Leon y Castilla hasta fines del reinado de
Fernando I», Anuario de Historia del Derecho, 3, pp. 227-306.

Millas Vallicrosa, J.M. (1942), Las traducciones orientales de los manuscritos de la
Biblioteca Catedral de Toledo, Madrid.

Millés Vallicrosa, J.M. (1943), «La aportacion astrondmica de Padro Alfonso», Sefarad, 3,
pp. 65-105.

Millés Vallicrosa, J.M. (1948), La poesia sagrada hebraica-espanola, Madrid.

Millas Vallicrosa, J.M. (1949), Estudios sobre historia de la ciencia espariola, Barcelona,
CSIC.

Miller, D. (2003), Richard de Lionheart. The Mighty Crusader, London, Weidenfeld &
Nicolson.

Miret i Sans, J. (1905-1908), “Itinerario del rey Pedro I de Catalufia, [Ien Aragon”,
Boletin de la Academia de Buenas Letras de Barcelona, n° 3 (1905-1906) y n° 4 (1907-
1908).

Moore, J.C. (2003), Pope Innocent III (1160/61-1216: To Root Up and to Plant, Leiden and
Boston: Brill.

Morreale, M. (1959), Castiglione y Boscan, el ideal cortesano en el Renacimiento espaiiol, 2
vols., Madrid.

Munérriz y Velasco, L. (1912), «Viaje de Don Sancho al Africa», Boletin de la Comision de
Monumentos Historicos y Artisticos de Navarra, 9, pp. 5-40.

Munk, P.A., Sanchez, T.A., De Gayangos, P., Ballesteros Beretta, A., y Pérez de Guzman, J.
(1919), «La Princesa Cristina de Noruega y el Infante Don Felipe, Hermano de Don
Alfonso el Sabio», BRAH, 74, pp. 39-65.

Nallino, C.A. (1950), La littérature arabe des origines a I’époque de la dynastie umayyade,
Paris, pp. 7-20.

Nieto Soria, JM. (1992), «Les clercs du Roi et les origines de ’Etat moderne en Castille:
propaganda et 1égitimation (Xilléme-Xveme siecles)», Journal of Medieval History, 18,
pp. 297-318.

Nieto Soria, J.M. (2003) «La monarquia fundacional de Fernando III», en M. Gonzalez
Jiménez, coord., Fernando III y su tiempo (1201-1252), Avila: Fundacién Sanchez
Albornoz, pp. 31-66.

Nirenberg, D. (2007), “Deviant Politics and Jewish Love: Alfonso VIII and the Jewess of
Toledo”, Jewish History, 2007, pp. 15-41.

O’Callaghan, J. F. (1975), A History of Medieval Spain. Ithaca: Cornell University Press.

O’Callaghan, J. F. (1999), «Innocent III and the Kingdoms of Castile and Ledn», en Pope
Innocent 11l and His World, ed. J. C. Moor, Aldershot, Ashgate, pp. 317-335.



302 Bibliografia

O’Callaghan, J. F. (2003), Reconquest and Crusade in Medieval Spain, The Middle Ages
Series, Philadelphia, University of Pennsylvania Press.

Ordax, S. A.: (1989), «Villalcazar de Sirga: Santa Maria la Blanca», en Castilla y Leon, 1, La
Esparia Gotica, IX, Madrid: Ediciones Encuentro, Madrid, pp. 274-279.

Pérez de Guzman, J. (1919), «La Princesa Cristina de Noruega y el Infante Don Felipe,
Hermano de Don Alfonso el Sabio», BRAH, 74, pp. 39-65.

Pérez Lopez, J. L. (2002), «El codice T del Libro de buen amor en su biblioteca: averroistas
y goliardos», La Coronica, 31.1, pp.69-106.

Pernoud, R. (1975), La reine Blanche, Blanche of Castile, trad. ingl. de H. Noel, London:
Coward, McCann & Geoghegan, 1975; trad. cast. de J.R. Monreal, Blanca de Castilla: la
reina de la Europa medieval, Barcelona, Belacqua de Ediciones y Publicaciones, 2002.

Perona, J. (1988), «Espesores simbolicos de la glosa del mundo: el Setenario alfonsi, una
aritmologia sagrada», GI, 1, pp. 35-96.

Perry, G. (2013), John of Brienne: King of Jerusalem, Emperor of Constantinople, c. 1175-
1237, Cambridge University Press.

Petits Bollandistes, Les (1874), Vies de Saints, t. XV, Barle-Cue.

Pick, L. (2004), Conflict and Coexistence: Archbishop Rodrigo and the Muslims and the Jews
of Medieval Spain, Ann Arbor, University of Muchigan Press.

Powers, J.F. (1997), A Society Organized for War. The Iberian Municipal Militias in the
Central Middle Ages, 1000-1284, Berkeley, University of California Press.

Procter, E. (1980), Curia and Cortes in Leon and Castile. 1072-1295, Cambridge Cambridge
University Press.

Queller, D.E. and Madden, TH. F. (1997), The Fourth Crusade: the conquest of
Constantinople, 2a ed., Philadelphia, University of Pennsylvania Press.

Reilly, B. F. (1982), The Kingdom of Leon-Castilla under Queen Urraca (1109-1126),
Princeton, Princeton University Press.

Reilly, B. F. (2007), «Bishop Lucas of Tuy and the Latin Chonicle Tradition in Iberia», The
Catholic Historical Review, 93.1, october, pp. 767- 788.

Resnick, I.M. (2002), «Ps.-Albert the Great on the Physiognomy of Jesus and Mary»,
Medieval Studies, 64, pp. 217-240.

Rico, F. (1969), «Las letras latinas del siglo XII en Galicia, Le6n y Castilla,” Abaco, 2, Madrid,
Castalia, pp. 9-91.

Rico, F. (1972), Alfonso el Sabio y la General Estoria, Barcelona, Ariel.

Rico, F. (1985), «La Clerecia del Mester», Hispanic Review, 53.1, pp. 1-23.

Rico, F. (1986), El pequeiio mundo del hombre. Varia fortuna de una idea en las letras
espariolas, Madrid: Alianza Editorial.

Riquer, M. de (1975), El trovador Guilhem de Berguedan y las luchas feudales de su
tiempo, Castellon.

Riley-Smith, J. (1987), The Crusades. A Short History, New Haven, Yale University Press.

Rivera Recio, J.F. (1951), «Personajes hispanos asistentes en 1215 al IV Concilio de Letran.
Revision y aportacion nueva de documentos. Datos biograficosy, Hispania Sacra, 4, pp.
335-355.

Rivera Recio, J.F. (1976), La iglesia de Toledo en el XII (1086-1208), vol. 1, Roma; vol. 11,
Toledo.



Bibliografia 303

Rodriguez Lopez, A. (1997), «El reino de Castilla y el Imperio Germanico en la primera mitad
del siglo XIII. Fernando Il y Federico I», Homenaje al profesor Abilio Barbero,
Madrid, pp.529-549.

Rodriguez Lopez, A. (2003), «De rebus Hispaniae frente a la Cronica latina de los reyes de
castilla: virtudes regias y reciprocidad politica en Castilla y Leon en la primera mitad
del siglo XIIl», Cahiers de linguistique et de civilisation hispaniques médiévales, 26,
133-150.

Rodriguez Lopez, A. (2005), «La estirpe de Leonor de Aquitania. Estrategias familiares y
politicas en los siglos XII y XIII», en Historia de las mujeres en Espaiia y América
latina, ed. 1. Morant et alii, Madrid, Catedra, pp. 549-594.

Rodriguez Lopez, A. (2006), «Modelos de legitimidad politica en la Chronica regum
Castellae de Juan de Osmay, en e-Spania, 2, dicembre.

Rodriguez-Picavea Matilla, E. (2003), «El Campo de Calatrava en la época de Fernando I1I»,
en Fernando 11l y su tiempo, pp. 369-373.

Rodriguez Velasco, J. (1999), trad. Castigos para celosos, consejos para juglares, Madrid,
Gredos.

Rojo Orcajo, T. (1929a), «La biblioteca del arzobispo don Rodrigo Jiménez de Rada y los
manuscritos del monasterio de Santa Maria de Huertaw, Revista Eclesiastica, Tercera
época, Afio I, pp.196-219.

Roth, N. (1983), «Some Aspects of Muslim-Jewish Relations in Spain», Estudios en
Homenaje a Don Claudio Sanchez Albornoz en sus 90 arios, Buenos Aires, 2, pp. 179-
214.

Rucquoi, A. (1983a), «Fundacién y evolucion de la abadia de Santa Maria la Mayor de
Valladolid (1080-1250)», en El pasado historico de Castilla y Leon, 1, Burgos, pp. 429-
440.

Rucquoi, A. (1987), Valladolid en la Edad Media, 2 vols., Valladolid, Junta de Castilla y
Leon.

Rucquoi, A. (1993), «El Rey Sabio: Cultura y poder en la monarquia medieval castellanay, en
Repoblacion y Reconquista. Actas del I1l curso de cultura medieval, Aguilar de Campoo,
pp. 77-87.

Rucquoi, A. (1996), «Education et societé dans la Péninsule ibérique médiévalew, Histoire de
I’Education, 69, janvier, pp. 3-36.

Rucquoi, A. (1998), «La double vie du studium de Palenciay», Studia Gratiana, 29, Homenaje
a Antonio Garcia y Garcia, pp. 723-748.

Rucquoi, A. (2000), “La royauté sous Alphonse VIII de Castille”, Cahiers de Linguistique
Hispanique Médiévale, 23, pp. 215-241.

Ruiz Garcia, E. (2009), « Hacia una codicologia de la produccion manuscrita de la Corona de
Castilla en lengua vernacula », en Los codices literarios de la Edad Media:
interpretacion, historia, técnicas y catalogacion, San Millan de la Cogolla, Cilengua
(Istituto de Historia del Libro y de la Lectura, Serie Maior, 10), p. 365-428, p. 368.

Runciman, S. (2000), The Sicilian Vespers, Cambridge University Press.

Salazar de Mendoza, P. (1657), Origen de las dignidades seglares de Castilla y Leon, En
Madrid, en la Imprenta Real. Reeditada en 1998 por la Universidad de Granada.



304 Bibliografia

Salvador de Miguel, N.: (2000), «La actividad literaria en la corte de Fernando III», en Sevilla
1248. Congreso Internacional Conmemorativo del 750 Aniversario de la Conquista de
la Ciudad de Sevilla por Fernando IllI, Rey de Castilla y Leon (1998), coord. M.
Gonzalez Jiménez, Madrid: Fundacion Ramon Areces, pp. 685-699.

Sanchez Jiménez, A. (2001), La literatura en la corte de Alfonso VIII de Castilla, Salamanca:
Universidad de Salamanca, Tesis doctoral.

Sanchez Jiménez, A. (2004), «Catalan Occitan Troubadours at the Court of Alfonso VIII», La
Coronica, 32.2, Spring, pp. 101-120.

Scudieri Ruggieri, J. (1980), Cavalleria e cortesia nella vita e nella cultura di Spagna,
Modena, Mucchi.

Segre, C. (1968), «Le forme e le tradizioni didattiche», en La littérature didactique,
allégorique et satirique, vol. VI, pp. 58-145, del Grundiss der romanische Litteraturen
des Mittelalters, dir. H.R. Jaus, Heidelberg: Karl Winter-Universitatsverlag.

Serrano, L. (1920), «El ayo de Alfonso el Sabio», BRAE, 7, pp. 571-602.

Serrano, L.: (1922), Don Mauricio. Obispo de Burgos y fundador de su catedral, Madrid,
Blas, S.A.

Serrano, L. (1933), El mayordomo mayor de doiia Berenguela, Madrid, Tipografia de
Archivos.

Serrano, L. (1934), El obispado de Burgos y la Castilla primitiva. 3 vols., Madrid.

Serrano, L. (1941), «El Canciller de Fernando III de Castillay, Hispania, 5.1, pp. 3-40.

Shadis, M. (2009), Berenguela of Castile (1180-1246) and political women in the high Middle
Ages, New York, Palgrave Macmillan, 2009.

Shepard, W.P. and Chambers, F.M. (1950), eds., The Poems of Aimeric de Peguilhan,
Evanston, I1l., Northwestern University Press.

Shirley, J. (1996), The Song of the Catar Wars: A History of the Albigensian Crusade,
Aldershot, England.

Sivéry, G. (1990), Blanche de Castille, Paris, Librairie Artheme Fayard.

Solano y Pereda-Vivanco, MLF. (1932-1933), «Papeletas sobre escultura funeraria castellana.
Los sepulcros de Villalcazar de Sirga», BSA4, Fasc.IL, p. 97.

Southern, R.W. (1970), Medieval Humanism, Oxford, Blakwell.

Southern, R.-W. (1986), Robert Grosseteste: The Growth of an English Mind in Medieval
Europe, Oxford, Oxford University Press.

Smith, D.J. (2010), Crusade, Heresy and Inquisition in the Lands of the Crown of Aragon
(c.1167-1276), Brill.

Smith, D.J. (2004), Innocent IIl and the Crown of Aragon: The Limits of Papal Authority,
(Church, Faith and Culture in Medieval West), Aldershot, Eng. And Burlington, Vt.:
Ashgate, 2004.

Smith, D.J. (1999), «“Soli Hispani’? Innocent III and Las Navas de Tolosa», Hispania Sacra,
51, pp. 487-513.

Stein, E. (1995), Leben und Visionen der Alpais von Cudot (1150-1211). Neudition des
lateinischen Textes mit begleitenden Untersuchungen zu Autor, Werk, Quellen und
Nachwirkung, Tiibingen, Scrip Oralia, 77.

Stéphanie Jean-Marie (2005), «Violence et pouvoir dans la Chronica latina regum Castellae»,
Cabhiers d’études hispaniques médiévales, 28, pp. 267-280.

Tolan, J. V. (1993), Petrus Alfonsi and his Medieval Readers, Gainsville, FL, University Press
of Florida.



Bibliografia 305

Tolan, J. V. (2009), Saint Francis and the Sultan: The Curious History of a Christian-Muslim
Encounter, Oxford: Oxford University Press.

Ubieto Arteta, A. (1952), «La peregrinacion de Alfonso II de Aragéon a Santiago de
Compostelay, Estudios de de la Edad Media de la Corona de Aragon, V, pp. 448-451.

Valero Moreno, J.M. (2006), «EI Rey Faze un Palacio (GE1): El palacio poético alfonsi», La
Coronica, 34.2, Spring, pp. 31-73.

Vallvé, J. (1967), «Sobre algunos problemas de la invasion musulmanay, Anuario de Estudios
Medievales, 4, pp. 361-367.

Vernet, J. (1999), Lo que Europa debe al Islam de Esparia, Barcelona, El Acantilado.

Viare, S. (1966), La Survie d’Ovide dans la littérature scientifique des Xlle et XIlle siecles,
Poitiers, Université de Poitiers, Centre d’Etudes Superieurs de Civilisation Médiévale.

Viguera Molins, M.J. (1992), Los reinos de Taifas y las invasiones magrebies (al-Andalus del
XI al XIII), Madrid.

Willis, R.S. (1934), The relationship of the Spanish Libro de Alexandre and the Alexandreis
of Gautier de Chatillon, Princeton, Princeton University Press.

Willis, R.S. (1956-1957), «Mester de Clerecia: a definition of the Libro de Alexandre»,
Romance Philology, X, pp. 212-224.

Wolff, R. L. (1954), «Mortgage and Redemption of an Emperor’s Son: Castile and the Latin
Empire of Constantinople», Speculum, 29, pp. 45-84.

Wright, R. (1989), Latin tardio y romance temprano en Espania y la Francia carolingia,
Madrid.

Wright, R. (2000), E! tratado de Cabreros (1206): estudio sociofilologico de una reforma
ortografica, London.

Wright, R. (2016), «La prehistoria del espafiol escrito y el zeitgeist nacionalista del siglo xiii»,
en José del Valle (éd.), Historia politica del espariol: la creacion de una lengua, Madrid,
Aluvion, p. 37-50, p. 48.









ISBN: 978-84-1320-206-8

884131202068

9117

% EDICIONES
195 Universidad
Valladolid




	INTRODUCCIÓN
	DIEGO GARCÍA DE CAMPOS Y SU OBRA PLANETA
	DATOS BIOGRÁFICOS
	LA OBRA: ESTRUCTURA Y CONTENIDO
	LENGUA Y ESTILO
	¿ESCRIBIÓ OTRAS OBRAS?
	PRESENCIA DE LOS CLÁSICOS EN PLANETA
	EDUCACIÓN Y CULTURA EN LA CORTE DE CASTILLA
	AMBIENTE CORTESANO
	LOS PUEBLOS DE EUROPA
	ANDANZAS Y VISIONES DE DIEGO GARCÍA
	JUAN DE SORIA, OBISPO DE OSMA Y SU CRÓNICA LATINA DE LOS REYES DE CASTILLA
	DATOS BIOGRÁFICOS
	LA OBRA
	ESTRUCTURA Y CONTENIDO
	IDEOLOGÍA POLÍTICO-RELIGIOSA
	LA RECONQUISTA EN LA CRÓNICA LATINA DE LOS REYES DE CASTILLA: ESPÍRITU CRUZADO
	LA GRAN OPORTUNIDAD: LA CONQUISTA DE AL-ÁNDALUS
	FERNANDO, MILES CHRISTI. SOLDADO DE CRISTO
	DON JUAN Y LA CONQUISTA DE CÓRDOBA
	CONFLICTOS PENINSULARES Y POLÍTICA INTERNACIONAL
	DON JUAN DE OSMA Y LAS CRUZADAS DE ORIENTE
	LEGADO. ARTE Y CULTURA HUMANÍSTICA
	APÉNDICE: ALGUNOS TEXTOS ESCOGIDOS
	1. Robert d’Auxerre (1156 – 1212)
	2. Anónimo. Vita sancta ac venerabilis virginis Aupex de Cudot
	BIBLIOGRAFÍA
	1. Fuentes antiguas
	2. Bibliografía general



