Universidad deValladolid

Facultad de Filosofia y Letras

Grado en Historia

La cultura maya: conocimientos astronomicos y
desarrollo astrologico

Victor Herrero Matia

Tutor(a): Jesis Maria Porro Gutiérrez

Departamento de Historia Moderna, Contemporanea, de
Ameérica y Periodismo.

Curso: 2024-2025






RESUMEN

El presente Trabajo de Fin de Grado es un estudio de los conocimientos astrondmicos que
poseia la cultura maya, los cuales, no solo les permitieron establecer un calendario con mayor
precision que la lograda en el ambito europeo, sino que también se erigieron en un elemento
clave de la sociedad, en tanto que la mitologia, el orden sociopolitico, las acciones bélicas y el
urbanismo se vieron hondamente afectados por dichos saberes. El trabajo presenta los
fundamentos del conocimiento astronémico de la cultura maya, el complejo calendario con los
distintos ciclos y series y el impacto de este saber en el mundo social, especialmente porque las
jerarquias poseedoras de estos conocimientos fueron vistas como intermediarias entre el mundo
celestial y el terrenal y gozaron de grandes privilegios.

PALABRAS CLAVE

Mesoamérica, Mayas, Cultura, Calendario, Astronomia, Sociedad.

ABSTRACT

This work is a study of the astronomical knowledge possessed by the Maya civilization, which
not only enabled them to develop a calendar with greater precision than that achieved in Europe
at the time, but also became a key element of their society. Mythology, sociopolitical
organization, warfare, and urban planning were all deeply influenced by this body of
knowledge. The study presents the foundations of Maya astronomical understanding, their
complex calendrical system—including its various cycles and series—and the impact of this
knowledge on the social sphere. In particular, it explores how the elites who possessed this
expertise were regarded as intermediaries between the celestial and terrestrial realms and
enjoyed significant privileges as a result.

KEY WORDS

Mesoamerica, Maya, Culture, Calendar, Astronomy, Society.






INDICE

L. INEEOAUCCION ...t b e b e n e e e e nn e e nne e 3
2. Contexto cultural € RISEOTICO .......veiviiiiiiiiiiei e 5
2.1 Localizacion geografica y cronolOZICa.........ccueiviiiirieriiniiiieiesie e 5
2.2 Organizacion s0Cial Y POIILICA ..cvviveiieiiiiieiieecec e 6
2.3 ReligiOn Y COSIMOVISION ....vvvviiieiiiiiesiieiie ettt nne s 7
3. Fundamentos del conocimiento astronOmMiCO MAYA ........ccveerveerureeireerieeaieeseeanreeseesneeseeesnnes 9
3.1 Instrumentos y métodos de observacion del Universo.........ccocvereerieeneeniiee e 10
3.2 L2 aritmMEtICA TNAYA ....veiuveeieieiie it eiee st ee st et sbe e nbe e e e s e s b e e b e e nn e e nneesnnas 11

3.3 Cuerpos celestes de interés, eventos astrondémicos

Y SU CONCEPCION COSTMOIOZICA ...evivieiiiiieiiiie ettt 12

3.4 Las orientaciones arqUItECLONICAS ......couvvereeririereerreeseesreesresasree e e esreesneesneeennes 16

4. El calendario maya y su relacion con la astronomia ............cccccvvveeiiiiininiieicneeneces 17
4.1 El calendario adivinatorio 0 £ZOLKim ..........cccuueiicuieieiiiise e 18

4.2 El calendario CIVIL 0 AGAD .............cccooceiiiiiiiiii e 19

4.3 La Serie Inicial 0 Cuenta larga ..........occoovveiiiiiiiiiiiice e 19

4.4 La Serie Secundaria o formula de COITeCION .........cccevveeiiieiiiiiie e 20

4.5 L2 CUNLA COTTA.....uuiiieiiiiiie ettt e e e e s s e e e s s e e e s snbneeeeaas 21

4.6 El calendario maya y las alineaciones calendarico-astrondmicas ..............cc.cueeen.e. 21

5. El desarrollo astroldgico del saber astronémico en la cultura maya...........cccooeeviiiinincnn. 23
5.1 El desarrollo astroldgico de la mitologia maya ..........ccccevvveieiieniinic e 23

5.2 Las guerras y su vinculacion Con VENUS ..........ccuereeireeneinieenee e 25



5.3 La legitimizacion del poder a través del conocimiento celeste .........ccocvvvevrvenenne.

5.4 Las

manifestaciones de la astronomia en el plano urbano ...........cccccevceiiiiiicnn,

LT 0100 (o] LTS3 T0) 1 L= TR

7. Bibliografia



1. INTRODUCCION

Desde los origenes de la humanidad, el universo se ha constituido como una fuente de
conocimiento debido a la influencia que este ejercia sobre el tiempo y el medio natural, asi
como en la vida de las personas. La necesidad de dar una respuesta a estos fendmenos
seguramente sea el verdadero motivo por el cual el ser humano se convirti6 desde una edad
muy temprana en un gran admirador del cosmos, de los cuerpos celestes que lo componen (el
sol, la luna, las estrellas...) y de sus movimientos, fundamentando en torno a ellos su religion

y Su cosmovision.

Actualmente, el ser humano vive mas alejado del cosmos y del medio natural que lo
rodea como consecuencia de los avances cientificos y tecnoldgicos, los cuales han provocado
una cierta desconexidén con la naturaleza. Sin embargo, el estudio del universo sigue
despertando nuestra curiosidad, ya sea para saber qué lugar ocupamos dentro de este

interminable mundo o para poder estudiar algunas culturas de la antigiiedad.

Dentro de la cultura maya, la astronomia va a jugar un papel muy importante. La
concepcion que ellos tenian del universo y de como este influia en el desarrollo de sus vidas y
de todo tipo de acontecimientos marc6 significativamente el desarrollo de esta cultura, llegando

incluso a determinar su mentalidad, asi como su organizacion politica y social.

Dada que la principal finalidad de la historia es la de estudiar y comprender el pasado
lo mejor posible, no encuentro un motivo mayor por el que dedicar este trabajo a la astronomia
en los mayas. Primeramente, porque si se quiere comprender verdaderamente a los mayas, es
inevitable no hablar de la influencia que tuvo la astronomia en ellos y, segundo, porque a pesar

de sus precarios medios, fueron los que mas lograron desarrollarla.

Por tanto, los propositos del presente trabajo no son otros que los de explicar la
influencia que tuvo la astronomia en la cultura maya, reflejada en su cosmovision, calendarios,
concepcidn de los fendmenos astrondmicos. .., exponiendo también los logros y observaciones
que realizaron en este campo, para finalmente indagar en la manera en que la astronomia sirvio

para legitimar su estructura politica y social.



El presente trabajo se estructura en siete capitulos. Tras la introduccion, donde
consideramos los objetivos, la organizacion y las fuentes empleadas en la redaccion del trabajo,
el capitulo 2 —también de caracter introductorio— proporciona una sucinta contextualizacién
geografica, cronolodgica, sociopolitica y cultural. El capitulo 3 considera los aspectos
fundamentales del conocimiento astrondmico maya. En él nos adentraremos en las herramientas
empleadas por los mayas para hacer sus reflexiones, desde los observatorios hasta la aritmética,
asi como en los cuerpos celestes (Sol, Luna, Venus...) y en los fendémenos vinculados con ellos
(solsticios, equinoccios, eclipses...). El capitulo 4 lo consagramos al estudio del complejo
calendario maya y sus distintos aspectos —tanto el calendario adivinatorio y civil como las
distintas series y cuentas realizadas para afinar lo mas posible el calendario con la realidad
celeste—. En el capitulo 5 indagamos en la manera en que el saber astrondmico de los mayas
tuvo un importante impacto en diversas facetas de su vida, desde la mitologia, pasando por la
guerra y la legitimacion del poder, hasta la configuracion del urbanismo de sus metréopolis.
Finalmente, en el capitulo 6 ofrecemos unas consideraciones finales a modo de conclusion y

cerramos el trabajo con la bibliografia empleada en su elaboracion (capitulo 7).

A nivel metodolégico, la base del trabajo es la lectura, sobre todo de fuentes
bibliograficas actuales, las cuales nos han permitido comprender los ciclos de los distintos
astros y eventos naturales que seran mencionados en el trabajo. Asimismo, nos hemos acercado
a algunas fuentes primarias que recogen las observaciones astrondmicas realizadas por los
mayas, como los codices de Dresde, Madrid y Paris y los libros del Chilam Balam y el Popol

Vuh.

En cuanto a las fuentes historicas, es preciso seialar que gran parte de las fuentes escritas
elaboradas por los mayas se han perdido como consecuencia del deterioro ocasionado por el
paso de los afios, asi como por la destruccion que sufrieron por parte de los clérigos espafioles,
quienes las concibieron como revelaciones demoniacas. Por tanto, los unicos documentos
anteriores al descubrimiento que han llegado hasta el presente se reducen a los Codices de

Dresde, de Madrid y de Paris.

Con respecto al contenido de estos escritos, el Coddice de Dresde se constituye
principalmente como un ensayo sobre los ciclos y fendmenos celestes, incluyendo también

ciertas partes dedicadas a temas astrologicos relacionados con oraculos y elementos



ceremoniales. Por su parte, el Cédice de Madrid, mas alla de abordar ciertos ritos, se configura
fundamentalmente como una guia augural de la que se sirven las autoridades religiosas mayas
a la hora de realizar sus pronosticos. Por ultimo, el Codice de Paris, del que tnicamente se
conserva una parte, ademas de recoger ciertos oraculos, se conforma como un libro
especialmente de caracter ceremonial, recopilando las divinidades y actos liturgicos asociados

a cada unidad de tiempo o ciclo calendérico.

Mas alla de estos tres codices, es preciso sefialar que, conforme se iba realizando la
conquista del territorio americano, los indigenas aprendieron a utilizar el alfabeto latino, dando
lugar a obras de gran interés cultural escritas en diversas lenguas nativas utilizando este

alfabeto. Destacan en este sentido los libros del Chilam Balam y el Popol Vuh.

En cuanto a los libros del Chilam Balam, estos destacan por su importancia historica al
recoger de forma sintética los sucesos mas relevantes del pasado maya o los “U Kahlay
Katunob”. El Popol Vuh, un libro de la comunidad maya de los quiches, se constituye como
una recopilacion de diversos escritos sobre su concepcion acerca del surgimiento del mundo,

su sistema de creencias, sus mitos e historia de la comunidad Quiché.*

Junto a estas fuentes escritas mayas, también hay que destacar la cronica escrita por
Fray Diego de Landa acerca de la “Relacion de las cosas del Yucatan”, la cual se erige como
una fuente historica de vital importancia al recoger numerosos relatos acerca de las costumbres
y manifestaciones culturales de los mayas, tal como el funcionamiento de su calendario, sus

divinidades, rituales, conocimientos astrondomicos. ..

2. CONTEXTO CULTURAL E HISTORICO

2.1 Localizacion geogrdfica y cronologica

Como si se tratase de una cabeza de venado, en la parte sureste del Golfo de México se
localiza la Peninsula del Yucatan. Entre los siglos IV y XVI, este lugar se convirtio en el

escenario sobre el cual naci6 y prosper6 una de las culturas mas relevantes y desarrolladas que

! Morley 1965, pp. 327-336. Para las citas bibliograficas, en el presente trabajo se seguira el modelo proopio de la
Revista de Indias.



tuvo América antes del arribo de los espafioles a finales del siglo XV. Esta cultura recibe el

nombre de Maya y sus conocimientos siguen sorprendiendo a dia de hoy.?

La demarcacion del espacio geografico que abarco la civilizacion maya se ha convertido
en un asunto muy controvertido, pudiendo variar en funcién de los factores que se tengan en
cuenta. De esta manera, ateniéndonos al hallazgo de restos antiguos de escritura maya,
construcciones conmemorativas con anotaciones cronologicas y el empleo de bovedas podemos
fijar dicha zona en los territorios de Yucatan, Campeche, Quintana Roo, una gran mayoria de
Chiapas y Tabasco (México), Izabal, Petén (Guatemala), Belice y algunos territorios situados
en la zona nororiental de Honduras. Si tenemos en cuenta aquellas zonas donde todavia se
mantienen algunos dialectos del maya, tal como propone el otro punto de vista, este espacio
puede ser ampliado para incluir algunas regiones de El Salvador, toda Guatemala y Chiapas

(México).?

Dentro de este territorio tan extenso hay que distinguir entre las tierras altas y las tierras
bajas y, aunque ambas presentan un clima tropical, cada una cuenta con sus propias
peculiaridades ambientales. De esta manera, mientras que las tierras altas presentan una altitud
que supera los 1200 metros y un clima mas templado y frio con menos precipitaciones, las
tierras bajas, ubicadas a menos de los 1000 metros de altitud, tienen un clima mas célido y

humedo.*

2.2 Organizacion social y politica

La estructura politica y social que habia durante el Viejo Imperio (siglos IV-X d.C.) y
épocas anteriores es un tema muy desconocido como consecuencia de la carencia de fuentes
coetaneas. No obstante, pese a ello se tiene conocimiento de que anteriormente, durante el
Periodo Formativo, hubo una primera estructura social que habria estado basada en la familia®
y configurada en torno a lazos patrilineales y una vida patrilocal, apareciendo en torno a ellas

diferentes clanes y castas que, conforme se van adentrando en el Periodo Clasico, van a ir

2Morley, S. G. 1965, p.15.

3 Rivera Dorado, M. 1985, p.5.

4 Ciudad, A. 1988, pp. 9-13.

® Morley, S. G. 1965, pp. 183-205.



estableciendo lineas dindsticas para hacerse con el control de los principales asentamientos

urbanos, dando lugar a sociedades mas desarrolladas.®

Todo esto dio lugar a diferentes entidades politicas independientes englobadas dentro
de un mismo marco cultural y que presentan una sociedad jerarquizada y organizada en base a

sus necesidades, propias del Viejo y el Nuevo Imperio (siglos XI-XVIII d.C.).

Al frente de cada una de estas entidades independientes se encuentra un soberano, quien
bajo el nombre de Halach uinic, se va a convertir en el lider espiritual y va a asumir todas las
tareas relacionadas con el gobierno y gestion del territorio con la ayuda de la clase dirigente, la
cual esta conformada por su familia més directa que desarrolla tareas relacionadas con la gestion

de los impuestos y la mano de obra.

En cuanto a los ntcleos de los alrededores, estos quedaron sometidos a estas entidades
y pasaron a estar administrados y dirigidos por un grupo de nobles que recibian el nombre de
Bataboob, quienes eran designados por el propio soberano, asumiendo la gestion local y judicial

de estos territorios.

En la parte mas baja de la escala social se encuentra la mayor parte de la poblacion, la
cual se dedicaba al cultivo y fueron los verdaderos responsables del levantamiento de todos
aquellos edificios monumentales, convirtiéndose asi en el sustento que mantenia a las clases

dirigentes.’

2.3 Religion y cosmovision

Religion y astrologia van a ser dos formas entrelazadas de concebir la realidad. El
mundo religioso maya va a ser un espejo en el cual se va a ver reflejado sus creencias
astrologicas como consecuencia del influjo que ejercieron algunas nociones empiricas,
relacionadas con el tiempo y la organizacion del cosmos, en el proceso de conformacion de la

religion maya.

® Ciudad, A. 1985, p. 60.
" Morley, S. G. 1965, pp. 183-189.



Esta perspectiva deriva de un tronco cultural comin que comparten todas las culturas
mesoamericanas y que, dentro de la cultura maya, sirvid también para justificar el orden social

imperante y las diferencias entre los distintos grupos.®

De esta manera, conforme las sociedades se fueron haciendo mas complejas, la casta
sacerdotal fue articulando unas creencias que pasaron de la veneracion de la naturaleza a la
divinizacion del universo y sus componentes, quedando configurada en torno a unas nociones

basadas en la contemplacion del cosmos y la configuracion de calendarios.

La interpretacion y articulacion de la religion maya corria a cargo de una casta sacerdotal
que, como consecuencia de que las creencias mayas son una mezcla de nociones religiosas y

astrologicas, tenian que tener amplios conocimientos astronémicos y matematicos.’

Dentro de este contexto, la religidon maya y la astronomia se articulan de manera que los
mayas creen que, aparte del mundo en el que viven, hay otras dos dimensiones espaciales que

estas regidas por una serie de dioses cuyo comportamiento esta determinado por el universo.

- El Cielo: Esta dimension se constituia de trece pisos celestiales regentados por trece
deidades diferentes y constituyen la familia de dioses conocida como Ox/ahuntiku. El

dios de esta dimension es su totalidad se llama ltzzamana.

- El Infierno: Al igual que el Cielo, los mayas también concebian esta dimension como
una superposicion de nueve capas infernales, gobernadas individualmente por los Nueve
Sefiores de la Noche y que conjuntamente recibian el nombre de Bolontiku. El ser

supremo de este espacio es Cumhau.*

Dentro de este sistema de creencias, los mayas consideran que el origen y sentido de
todo suceso historico, natural... estaba determinado por los influjos ejercidos por los seres
divinos que regian los diferentes campos del tiempo y el espacio. El universo se componia de
unas fuerzas en movimiento que, ademas de determinar el comportamiento de sus dioses,
también concretaban la forma y la naturaleza de los temas humanos, influyendo asi en el

desarrollo interminable del tiempo.

El estudio de este complejo aparato hacia posible presagiar las consecuencias que

aparejaban la concurrencia de varias fuerzas de indole diferente en un lugar e instante concretos.

8 Ciudad, A. 1988, p. 108.
® Morley S. G. 1965, pp. 236-238.
10 Ciudad, A. 1988, p. 110.



De esto modo, se dio lugar al nacimiento de una teoria del conocimiento que sostenia la
conexion entre sabiduria y destino, al mismo tiempo que también decretaba que los hechos
sensibles estaban relacionados con la evolucion del cosmos, el cual estd en permanente cambio

y lleno de fuentes de energia.

Dentro de este pensamiento donde ninguna cosa estaba sujeta al azar, la funcion de los
sabios era la de deducir los efectos que conllevaban la accion de una o varias fuerzas. Todo
aquello que siguiera esta misma linea servia para afianzar la conviccidon que ellos tenian acerca
de que todo estaba sometido a la inevitable accion de las fuerzas sobrenaturales y que ninguna

cosa, acontecimiento, persona... podia escapar al orden establecido en la creacion.

Con el objetivo de comprender la accion de estas fuerzas, los sacerdotes dedicaron gran
parte de su tiempo a estudiar su entorno, los cambios naturales que se producian en este, el
universo, el paso del tiempo... concluyendo que la accion de estas fuerzas era ciclica, de manera
que era en los sucesos del pasado donde se determinaba como seria el futuro. Por este motivo,
los mayas se preocuparon enormemente por concretar cada etapa del pasado y las

peculiaridades que tenia cada una de ellas.!!

3. FUNDAMENTOS DEL CONOCIMIENTO ASTRONOMICO MAYA

A lo largo de la historia se puede apreciar como las distintas sociedades han declarado
su admiracion hacia el cosmos y sus componentes al conferirles un caracter divino. La
influencia que ha ejercido el clima sobre la humanidad puede considerarse mas que evidente
dada la relacion existente entre este y la disponibilidad de recursos alimentarios, las actividades
agricolas... Todo ello, unido a la necesidad del ser humano de adecuarse al entorno y sus
peculiaridades ambientales, hacen que probablemente este interés que mostraron nuestros
antepasados hacia el cosmos se deba al influjo que ejercen algunos cuerpos celestes sobre los

fenomenos naturales (el Sol y las estaciones, la Luna y las mareas, Venus y las lluvias...).!?

11 Rivera Dorado, M. 1985, p. 163.
12 Cascares Contreras, O. J. 2016, pp.15-16.



No obstante, es preciso sefialar que, si bien es cierto que este interés por el universo no
constituye ninguna novedad dentro de la historia de la humanidad, la astronomia se presenta
como un rasgo cultural que tienen en comun todas las culturas mesoamericanas y que puede
verse reflejado en la base sobre la cual van a ir articulando sus calendarios, formas de estudio

del universo...*?

De esta manera, los mayas, gracias al estudio de los cuerpos celestes, fueron capaces de
elaborar un complejo sistema de calendarios, recogido en codices, con los que pudieron prever
con gran exactitud algunos eventos celestes, siendo todo ello una prueba innegable de su gran

capacidad para comprender el funcionamiento del universo.**

En este punto, voy a tratar de explicar los instrumentos y métodos que emplearon los
mayas para estudiar el cosmos, asi como las observaciones que realizaron de los cuerpos y

eventos celestes y su cosmovision.

3.1 Instrumentos y métodos de observacion del universo

A pesar de que nunca se constituyeron como un imperio, los mayas siempre han sido
una de las culturas més conocidas de América. Uno de los motivos a los que debe parte de su
fama es su precision astrondmica, elemento sobre el cual hay que poner mucho énfasis sobre
todo si se tiene en cuenta que, para la realizacion de estos calculos, los mayas carecieron de

instrumentos o tecnologia de la época como pudieron ser los astrolabios, telescopios...

Para poder comprender como los mayas pudieron ser tan precisos en sus calculos, hay
que tener en cuenta que el éxito de estos calculos estd muy ligado al lugar desde el que se
realizan las observaciones astronomicas, de manera que los mejores lugares para estudiar el
firmamento son aquellos que ofrecen una buena panoramica del horizonte. Los mayas fueron
muy conscientes de este factor. La altitud y panoramica que presentan muchas de las
construcciones desde las que contemplaban el universo les permitio salvar la barrera de la
tecnologia, pudiendo calcular con unos medios muy rudimentarios el ciclo sinédico de muchos

astros con un margen de error de un dia.’®

13 Cascares Contreras, 0.J. 2016, p. 77.
14 Aveni, A. F. 2005, p. 31.
15 Morley, S. G. 1965, pp. 340-341.

10



La metodologia que emplearon a la hora de estudiar los cuerpos celestes era muy simple.
Desde los habitaculos situados en lo mas alto de los templos-piramides y mediante un par de
palos entrecruzados, los mayas se dedicaron a estudiar el cuerpo celeste en cuestion anotando
por donde salia y desaparecia utilizando como referencia algunos elementos del paisaje (los
huecos que hay entre montanas, la cima de una de ellas...). En el momento en el que dicho
cuerpo celeste volvia a salir o a ponerse por un lugar por el que ya lo habia hecho anteriormente

significaba que habia completado su ciclo sinddico.

Con estos medios tan precarios y con una metodologia muy sencilla, los mayas fueron
capaces de calcular la duracion de numerosos eventos astrondmicos, a pesar de que su sistema
numérico carecia de decimales, teniendo que recurrir a la elaboracion de series para salvar este
obstaculo. De esta manera, el calculo que hicieron los mayas sobre la duracion del afio solar es
de 365,2420, una estimacién mucho més precisa que la que teniamos los europeos y que no se

pudo superar hasta el siglo XIX, momento en el que se estableci6 en 365,2422.1°

3.2 La aritmética maya

La aritmética va a jugar un papel fundamental en el desarrollo de la ciencia maya. El
sistema numérico empleado por los mayas en el Periodo Clésico probablemente ya se conociese
en el Formativo Tardio, instante en el cual ya se tenia la nocion del cero, el cual va a ser un

elemento clave en sus construcciones aritméticas.

A diferencia de nuestro sistema numérico decimal que nos permite representar unidades,
decenas, centenas... los mayas, al igual que otras civilizaciones mesoamericanas, emplearon
un sistema numérico vigesimal, el cual convierte al nimero 20 como el elemento central sobre

el cual girara todo su sistema numérico.'’

El sistema numérico de los mayas consiste en la combinacion de puntos y barras que
permiten contar hasta 19.1® Los puntos sirven para representar las unidades (cada punto suma
una unidad) y las barras equivalen a 5. El 0 era representado mediante una especie de concha o

bien con la ausencia de cifra.!® Todo esto constituiria el primer nivel.

16 Cascares Contreras, O. J., 2016, p.74.

17 Fedriani Martel, E. M. y Tenorio Villalon, A. F. 2004, p. 163.

18 Rivera Dorado, M. 1985, p. 164.

19 Fedriani Martel, E. M. y Tenorio Villalon, A. F. 2004, pp. 167-168.

11



A diferencia de nosotros, los mayas escriben sus nimeros de manera vertical. Conforme
a esto, para representar valores mas grandes emplearon un modelo de posiciones cuyo valor de
progresion es 20, de manera que el valor de cada nivel es 20 veces superior al valor del nivel

anterior.?°

Esto en la practica se traduciria en que las cantidades reflejadas en el primer nivel se
multiplicarian por 1, las del segundo nivel se multiplicarian por 20 en tanto que este es el valor
de progresion de su sistema numeérico, las del tercer nivel se multiplicarian por 400, resultado

de multiplicar 1x20x20...

3.3 Cuerpos celestes de interés, eventos astronomicos y su concepcion cosmologica

La precision de las anotaciones y calculos que realizaron los mayas para medir las fases
y eventos astrondmicos constituyen una prueba irrefutable de la importancia que adquiri6 el
universo y sus cuerpos celestes dentro de esta civilizacion. Todos estos calculos, junto con su
significado religioso y cosmologico, aparecen recogidos en los tres cddices mayas de Dresde,

Madrid y Paris.

En los siguientes parrafos voy a tratar de explicar el significado que adquirieron algunos
cuerpos y eventos celestes, intentando reducir al maximo los aspectos técnicos y matematicos

con el proposito de priorizar la comprension del tema.
a) El Sol y los eventos astronomicos relacionados con €l

El Sol es uno de los astros que mas impacto ha ejercido en el desarrollo de todas las
civilizaciones, de manera que los mayas no van a ser una excepcion. La importancia cultural y
religiosa adquirida por este cuerpo estéd relacionado con el hecho de que este se constituye como
el elemento que rige las actividades agricolas (factor determinante en la subsistencia de toda

civilizacion) y el tiempo (en tanto que determina los dias y las noches).?

Como entidad que influye sobre las actividades agricolas y el paso del tiempo, si nos
fijamos diariamente en el desplazamiento del Sol, nos podremos dar cuenta de que, mas alla de
que sale por el Este y se pone por el Oeste, el lugar del horizonte por el que lo hace no siempre

es el mismo, es decir, que en funcion de qué época del afio nos encontremos, el Sol saldrd y se

20 Rivera Dorado, M. 1985, p. 164.
2L Casares Contreras, O.J, Estrella Cabrera, V. S. y Gamboa Cetina, J.M. 2021, pp. 8-10.

12



pondra por una parte del Este situada més hacia el Norte o hacia el Sur, lo cual determina el
recorrido del Sol por el cielo y rige las estaciones del afio. Estos eventos que marcan el paso de
las estaciones reciben el nombre de solsticios y equinoccios y, dentro de la cultura maya, van a

tener especial importancia.??

b) Solsticios y equinoccios

Los solsticios y equinoccios son eventos astronomicos relacionados con el
desplazamiento habitual que hace el Sol, de manera que, cuando este se produce lo mas al norte
posible, el Sol alcanza su altitud maxima y es lo que se conoce como Solsticio de Verano, el
cual se produce entre el 21 y 22 de junio. Por el contrario, cuando este desplazamiento se
produce lo mas al Sur posible, el Sol alcanza su altitud mas baja y recibe el nombre de Solsticio

de Invierno, produciéndose dicho acontecimiento entre el 21 y 22 de diciembre.

Por su parte, los equinoccios se producen cuando el Sol esta en paralelo respecto al
ecuador de la Tierra, de manera que el Sol realiza dicho desplazamiento por el punto mas
centrado entre el Norte y el Sur. De igual modo que los solsticios, también existen dos
equinoccios, el de primavera y el de otofio, los cuales ocurren respectivamente entre los dias 20

y 21 de marzo y septiembre.

Conscientes del impacto que tenian estos eventos astrondomicos sobre el desarrollo de la
agricultura, los mayas, con el propdsito de organizar dichas tareas, levantaron algunos edificios
alineados con las posiciones del Sol en su salida, puesta y altitud en los dias en que se producian
dichos eventos. Algunos ejemplos de ello los constituyen el Castillo de Chichen Itz4, en el cual
se puede apreciar la silueta de una serpiente en las salidas y puestas del Sol durante los
equinoccios de primavera y otofio, asi como el Observatorio del Caracol, en donde a través de

una serie de aperturas se pueden apreciar ambos eventos.
c) La Luna

Aligual que el Sol, la Luna también se va a convertir en un elemento muy admirado por
los mayas, quienes, al igual que hicieron otras culturas, la confirieron unos atributos
relacionados con la fertilidad, la tierra y el agua, adquiriendo también una posicién importante

dentro de su sistema de creencias.

22 Casares Contreras, O. J. 2016, pp. 38-39.

13



Este interés que tenian los mayas por la Luna puede que estuviera motivado por la
influencia que esta ejerce sobre las mareas y, conforme a algunos analisis realizados
ltimamente, sobre algunos eventos naturales como lluvias, vendavales...?% Todo ello llevo a

los mayas a estudiar con bastante acierto la Luna y sus ciclos.

A lo largo de su recorrido alrededor de la Tierra, podemos resumir las etapas de la Luna
en nueva, creciente, llena y menguante en un periodo que tiene una duracioén aproximada de
29,53059 dias y que se conoce con el nombre de lunacion. Para medir estos ciclos, los mayas
fueron alternando meses de 29 y 30 dias, otorgando al mes una duracion de 29,5 dias y logrando

con ello predecir con gran exactitud eclipses solares y lunares.?*
d) Eclipses

Los eclipses son eventos astrondmicos que se pueden producir aproximadamente cada
173 dias, cuando la Luna, estando en su etapa de luna nueva o llena, se encuentra perfectamente
alineada con la Tierra y el Sol, de manera que, cuando la Luna se alinea delante de la Tierra se
denomina eclipse solar y, cuando lo hace por detras, se produce un eclipse lunar.?® La
importancia que adquirieron los eclipses dentro del mundo maya queda plasmada en el Cddice
de Dresde,?® donde se puede apreciar una serie de 405 lunaciones distribuidas en 69 grupos de

5y 6 lunaciones que sirven para predecir dichos fendmenos astronémicos.?’

De esta manera, y tal y como he sefialado, dentro de la cultura maya el Sol y la Luna,
en tanto elementos que tienen un enorme impacto sobre el desarrollo de la vida en la Tierra,
eran considerados de vital importancia. A consecuencia de ello, cualquier perturbacion
perceptible en ellos desencadenaba la confusion entre las personas, temerosas de las

consecuencias nefastas que podian acarrear sobre la vida y el orden existente.

Teniendo en cuenta todo esto, y siendo un eclipse la ocultacion de uno de estos dos
cuerpos, es posible hacerse una idea de la concepcion que se tenia de estos eventos astrondmicos
como una amenaza seria hacia el orden del mundo que traia aparejada la destruccion del ser
humano. De esta manera, para los mayas, dichos fendémenos provocaban efectos nefastos

relacionados con malformaciones en los embarazos, epidemias, hambrunas...

23 Spraj, 1. y Sanchez Nava, P. F. 2017, pp. 76-83.
2 Aveni, A. F. 2005, p. 97.

2 Aveni A. F. 2005, p. 97.

26 Galindo Trejo, J. 2006, p. 2.

2" Morley S. G. 1965, pp. 239-240.

14



Hasta cierto punto, cabe explicar este terror ante la imposibilidad de ejercer algin tipo
de influjo sobre los poderes naturales, algo que usaron en su favor las élites, como los dirigentes
y los sacerdotes, quienes podian predecir estos fenomenos. Ademas, la concepcion mistica que
habia alrededor del Sol y la Luna era interpretada como una unidn sagrada entre los dos cuerpos
celestes, dando lugar a que los eclipses fueran interpretados como un enfrentamiento entre

ellos.?®

e) Venus

Dentro de la cultura maya, el “Chak Ek”, uno de los nombres que usan los mayas para
referirse a este astro, en su aparicion por el este como estrella de la mafiana, era concebido como
una sefial que indicaba la llegada de acontecimientos nefastos y estaba asociada con la actividad
bélica. De este modo, con el proposito de impedir que tuviesen lugar tales sucesos, se dedicaron

a estudiar las fases y el ciclo de Venus.

Conforme a ello, los mayas estimaron sus fases de la siguiente manera: 236 dias de
aparicion por el este a modo de estrella de la mafiana, 90 dias en los cuales a Venus no se le
aprecia desde la Tierra debido a su paso por detrds del Sol, 250 dias en los que nuevamente
Venus se vuelve a hacer visible, pero en calidad de estrella de tarde por el Oeste y otros 8 dias

de ocultacion en los cuales Venus se encuentra entre el Sol y la Tierra.?®

De esta manera, los mayas establecieron en 584 dias la duracion del ciclo de Venus,
aunque eran conscientes de que dicho calculo diferia un poco con respecto a su duracion real,
que es de 583,92 dias. Con el proposito de corregir este error, los mayas pusieron en relacion el
ciclo de Venus con sus calendarios para poder calcular este desfase y recogieron en el Codice
de Dresde las tablas de Venus, las cuales les permitian corregir este desfase mediante la

eliminacion de dias dentro de su ciclo.®
f) Estrellas y constelaciones

Dentro del mapa celeste, hay que destacar algunos grupos de estrellas como las Pléyades
o Géminis, las cuales recibian respectivamente los nombres de ‘“Tzab” (en referencia a las

serpientes de cascabel) y “Ac” (en alusion a los galapagos). Algunas hipotesis plantean que esta

28 Najera Coronado, M. 1. 1995, pp. 319-326.
29 Grube, N. 2001, p. 144.
%0 Galindo Trejo, J. 2006, p. 6.

15



cultura podria haber desarrollado su propio horéscopo conformado por 13 signos y que estaria

recogido dentro del Codice de Peresiano.3!

3.4 Las orientaciones arquitectonicas

Mas alla de la importancia practica del Sol para sistematizar las fases agricolas, reflejada
en las alineaciones que presentan algunos edificios respecto a los solsticios, los equinoccios y
el cenit solar, las direcciones hacia las que se encuentran orientadas otras construcciones pueden
ponerse en relacion con diversos acontecimientos astronémicos y calendaricos, al mismo
tiempo que se erigen como una clara manifestacion cultural. De esta manera, es posible apreciar
como, a consecuencia de su concepcion del cosmos, gran parte de las construcciones levantadas

en las urbes mayas estan dispuestas en relacion con los cuatro puntos cardinales.

Junto a este tipo de edificios, existen otros cuya alineacion responde a los ciclos de uno
o varios astros como son aquellos relacionados con la Luna o Venus y el Sol. En lo que respecta
a Venus, estas orientaciones responderian al peso que adquiri6 este planeta dentro del sistema
de creencias y del sistema calendarico maya, constituyéndose el Templo 22 de Copan como un
ejemplo de edificio alineado con el Sol y Venus.*? En cuanto a las alineaciones lunares, dada su
localizacion, gran parte de los edificios que presentan esta peculiaridad podrian vincularse a la
devocion hacia la diosa Ixchel y servirian para marcar las posiciones maximas que alcanza la
Luna en su desplazamiento habitual de este a oeste, las cuales se producen dentro de un periodo
de 18,6 afios y se conocen como “lunisticios”. Mas alla de esto, los estudiosos también barajan
la influencia que podrian tener dichas estructuras para marcar las fases agricolas dada la relacion
que hay entre la Luna y el clima. Un ejemplo de este tipo de orientaciones lo constituyen los

edificios del grupo El Ramonal.®

31 Morley S. G. 1965, pp. 344-345.
32 Cascares Contreras O. J. 2016, pp. 39-41.
33 Spraj 1. y Sanchez Nava, P. F. 2017, pp. 76-83.

16



4. EL CALENDARIO MAYA Y SU RELACION CON LA ASTRONOMIiA

Una de las principales manifestaciones fruto del estudio del universo y de sus
componentes lo constituyen los calendarios®, los cuales se desarrollan en base a las
observaciones derivadas del desplazamiento que sufren algunos cuerpos celestes. De esta
manera, en virtud de la transcendencia que adquirieron algunos astros dentro de las distintas
civilizaciones, estos se van a convertir en la pieza fundamental sobre la cual va a girar su
calendario. A resultas de que su ciclo es uno de los mas estables, de su importancia para la
existencia de la vida y de que es el elemento del que depende la percepcion del dia y la noche,

el Sol se erigi6 en pieza clave de numerosos calendarios, como, por ejemplo, el maya.®®

En este sentido, no podemos entender el calendario maya como una invencidn propia,
sino que mas bien responde a la nocidn del tiempo que estos tenian en comun con otras culturas
mesoamericanas, a partir de la cual concebian el tiempo como una realidad ciclica y repetitiva,
que es cuantificable y puede fraccionarse en diferentes unidades jerarquicas manejables
matematicamente, haciendo posible que se pudieran analizar los sucesos del pasado,

comprender de manera exhaustiva el presente y realizar asi predicciones futuras.*®

Asi pues, la estructura y funcionamiento del calendario maya presenta varios rasgos
comunes con los de otras culturas correspondientes al mismo ambito regional, de modo que
puede apreciarse como todos ellos se conforman de dos partes que funcionan conjuntamente,
una sagrada —Tzolkin—y otra civil -Haab—. En este sentido, algunas hipdtesis senalan que estos
rasgos comunes responden a la presencia de un mismo calendario vigente para todo el &mbito
mesoamericano, el cual fue tomado como base por todas estas civilizaciones, que fueron

adaptandolo a sus necesidades culturales.

De este modo, el calendario maya, aunque conste de una estructura y funcionamiento
comun a los de otras culturas, también se presenta como un calendario unico al disponer de

unos rasgos socioculturales propios®’. Estos lo convierten en un instrumento que combina

34 Galindo Trejo, J. 2006, p. 1.

35 Casares Contreras, O. J, Estrella Cabrera, V. S. y Gamboa Cetina, J.M. 2021, pp. 46-47.
3 Ciudad, A. 1998, pp. 98-99.

37 Casares Contreras, O. J, Estrella Cabrera, V. S. y Gamboa Cetina, J. M. 2021, p. 50.

17



historia, religién y astronomia, siendo esto el reflejo de una construccion tedrica donde todos

los elementos tienen un importante sentido simbélico y estan interconectados entre si.3®

4.1 El calendario adivinatorio o tzolkin

Tzolkin es un término maya que significa “cuenta de lo dias” y sirve para referirse a la
parte sagrada y oracular de su calendario. Su funcidon no se limitaba unicamente a conferir un
significado sagrado a cada manifestacion del tiempo, sino que también sirvid de herramienta a
la hora de decretar los periodos sagrados en los que se celebraban los rituales importantes o
indicar qué pronosticos le esperaban a cada persona en funcion del dia de su nacimiento,

rigiendo asi la vida espiritual de los mayas.*®

Dentro del 7zolkin hay que diferenciar dos elementos: por un lado, un grupo de nimeros
que van del 1 al 13 vy, por otro lado, una serie de 20 dias a los que se les asigna un nombre y
jeroglifico propio (Imix, Ik, Akbal, Kan, Chicchan, Cimi, Manik, Lamat, Muluc, Oc, Chuén, Eb,
Ben, Ix, Men, Cib, Caban, Eznab, Cauac y Ahau).

La combinacion de ambos elementos da como resultado el 7zolkin, de manera que los
numeros se van anteponiendo a todos los nombres de los dias formando distintas parejas (1
Imix, 2 Ik, 3 Akbal...) y, cuando se acaban los niimeros, se vuelve a empezar por el uno
siguiendo el orden de los dias por el que se llegaba (... 13 Ben, 1 Ix, 2 Men...) y viceversa
cuando acaban los dias (... 7 Ahau, 8 Imix, 9 Ik...). El nGmero de combinaciones diferentes que

se puede hacer es de 260 dias, determinando ello la duracién del Tzolkin o afio sagrado.*’

Su origen es desconocido, si bien hay evidencias que revelan la configuracion de ciclos
calendaricos semejantes por parte de los olmecas y de otros pueblos asentados en el litoral
pacifico. No obstante, la eleccion del 13 y el 20 como la cantidad de elementos que se pueden
combinar dentro del 7zolkin no es una casualidad, sino que responde sobre todo al caracter
sagrado que adquirieron estos numeros, especialmente en la cultura maya, por su relacion con
las fuerzas divinas. De esta manera, el 13 hace alusion a la cantidad de niveles celestiales que
conformaban el universo mientras que el 20 representa lo humano, el nimero exacto que

tenemos de dedos, base de su sistema vigesimal...

38 Ciudad, A. 1988, pp. 98-99.
39 Rivera Dorado, M. 1985, p. 166.
40 Morley S. G. 1965, p. 298.

18



Los 260 dias que dura el Tzolkin es casi el equivalente al periodo sagrado de gestacion
humana, pero también es el tiempo que tarda el Sol en completar su cenit en la ciudad de Copan,
donde se ubica el centro principal de los sabios astronomos, quienes se encargaban de
interpretar y medir el funcionamiento de las fuerzas sobrenaturales para realizar sus

predicciones.*

4.2 El calendario civil o haab

Dentro del mundo maya, el Haab se constituye como el calendario que ellos empleaban
para regir el ambito civil y las tareas del campo. Estaba sincronizado con el ciclo solar y
constaba de 365 dias distribuidos en 18 meses llamados Pop, Uo, Zotz, Tzec, Xul, YaxKin, Mol,
Chen, Yax, Zac, Ceh, Mac, Kankin, Muan, Pax, Kayab y Cumku, que tenian una duracién de 20
dias y un ultimo mes de 5 dias que era conocido como Uayeb, en el que solo podian ocurrir

cosas malas.*?

El funcionamiento de este calendario es igual al europeo salvo por la diferencia de que
sus meses son de 20 dias y que, para indicar el dia del mes en el que se encuentran, utilizan un

ntimero entre el 0 y el 19 debido a que solo cuentan los dias que ya han pasado.*®

Por tanto, Haab y Tzolkin son realmente dos ciclos calendaricos que funcionan de
manera conjunta dando lugar a un calendario de 18 980 dias (aproximadamente 52 afios)
llamado Rueda Calendarica (52 Haab y 73 Tzolkin). Dentro de este sistema, el Haab sirve para
indicar el dia del afio solar en que se encuentran y el 7zolkin otorga a ese dia concreto un

significado y suerte especificos.**

4.3 La Serie Inicial o Cuenta larga

No obstante, a la hora de concretar fechas, los mayas introdujeron la Rueda Calendarica
dentro de un régimen temporal infinito con el que podian indicar una fecha concreta en su valor

mas absoluto.*® Esta parte del calendario recibe el nombre de Cuenta larga o Serie Inicial, y

41 Rivera Dorado, M. 1985, p. 166.
42 Ciudad, A. 1988, p. 102.

4 Morley S. G. 1965, p. 302

4 Coe, M. D. 1992, p. 71.

4 Rivera Dorado, M. 1985, p. 168.

19



para llevar a cabo este céalculo de dias fue muy importante su sistema vigesimal, en el que
introdujeron una pequefia modificacion en el tercer nivel para que su valor fuese lo mas cercano
posible a la duracion del afio solar, de tal modo que el tercer nivel pasé a valer 360, resultado
de multiplicar por 18 el valor del segundo nivel. A la hora de llevar a cabo esta cuenta de los

dias hicieron uso de 5 niveles, cuyo nombre y valor son:*

Baktun (20 katunes): 144 000 dias.
- Katun (20 tunes): 7200 dias.

- Tun (18 uniales): 360 dias.

- Unial (20 kines): 20 dias.

- Kin: 1 dia.

Con este proposito, los mayas utilizan una fecha de referencia que sefiala la culminacion
de un ciclo de 1 872 000 dias y que, dentro de la Rueda Calendérica, se asigna al dia 4 Ahau 'y
8 Cumbku, instante en el que creen que debid de ocurrir algin suceso de gran relevancia como
pudo ser el origen de su mundo conocido. Es a partir de este momento cuando comienzan a
computar los dias que han transcurrido siguiendo el sistema vigesimal, de manera que a la hora
de determinar una fecha lo que hacen es calcular el nimero de dias que han pasado desde que
terminé ese ciclo hasta el dia que ocurrié aquello que quieren reflejar. El final de ese ciclo se

corresponde con el 12 de agosto de 3113 a.C.*#’

4.4 La Serie Secundaria o formula de correcion

Uno de los inconvenientes que tenia esta forma de representar fechas era que requeria
de una gran cantidad de espacio y se hacia muy tedioso, especialmente si eran varias las fechas
que se necesitaban reflejar. De esta manera, con el proposito de reducir al maximo posible su

expresion, los mayas acudieron a la Serie Secundaria.

Este sistema consiste en que, a partir de una Serie Inicial ya existente, es posible indicar
otras fechas reflejando solo la cantidad de dias que hay entre esa serie inicial y las nuevas fechas

que se pretende reflejar. Mas alld de servir para indicar nuevas fechas, la serie secundaria

% Ciudad, A. 1988, pp. 100-103.
47 Coe, M. D. 1992, p. 72.

20



también podria haber servido como un ajuste frente al desfase ocasionado entre su calendario

civil de 365 dias y el afio natural de 365,2422 dias.

No obstante, hay que sefialar que este ajuste no servia para arreglar el desfase entre su
calendario civil y el afio solar; mas bien serviria para corregir otro tipo de problemas
ocasionados por este desfase, como puede ser establecer la correlacion de fechas rituales y otras

historicas, conservar el caracter narrativo del tiempo. ..

4.5 La Cuenta Corta

Sin embargo, la forma de reflejar fechas que acabamos de mencionanr termin6 siendo
sustituida por otro modelo bastante mas escueto y que se conoce con el nombre de Cuenta Corta
o “U Kahlay Katunob”, que significa registro o cuenta de los Katunes. Esta se basa
sencillamente en sefialar un periodo de tiempo concreto a través de la fecha del Tzolkin en que

concluye.

Para entender este modelo, hay que tener en cuenta que a los Katunes se les puede
nombrar en funcion del dia del Tzolkin en el que termina, siendo siempre uno de los 13 Ahau.*
De esta manera, se puede reducir la expresion de un Katin tnicamente al Ahau concreto en el
que concluye dentro de un ciclo de 256 afos, es decir, que dentro de 256 afios otro Katun

terminara en el mismo dia del Ahau.*

4.6 El calendario maya y las alineaciones calendarico-astronomicas

Los analisis llevados a cabo sobre determinadas estructuras ubicadas dentro del
territorio maya y en otras zonas mesoamericanas han sacado a la luz que dichas estructuras
estarian alineadas con el Sol en ciertas fechas sin relativa transcendencia. No obstante, un
analisis mas minucioso permite darse cuenta del caracter simbolico que tienen dichas fechas,

pues estan separadas por periodos de tiempo cuya duracion alude implicitamente a algunos

4 Morley S. G. 1965, pp. 321-323.
4 Rivera Dorado, 1985, p. 171.
0 Morley S. G. 1965, p. 322.

21



aspectos significativos contenidos dentro de su calendario, al mismo tiempo que también las

pone en relacion con los periodos agrarios.>

Mas alla de este uso, esta clase de alineaciones conocidas como calendarico-
astrondémicas puede verse como un mero instrumento que les permitia sincronizar el Haab y el
Tzolkin con el afio solar y con los ciclos de otros cuerpos celestes como Venus, sirviéndose para
ello de las nociones matematicas que aparecen recogidas dentro de su sistema calendarico. De
esta manera, este tipo de orientaciones constituyen en cierta medida una reaccion a fin de

solucionar el desfase originado por los 365,2420 dias que dura el afio solar.

Dentro de este tipo de alineaciones, puede diferenciarse entre dos conjuntos de fechas
en funcion de los ciclos a los que alude, de esta manera, el 29 de abril-13 de agosto y el 12 de
febrero-29 de octubre irian por una parte y, por la otra, se encontrarian el grupo de fechas que

va del 9 de abril al 2 de septiembre y del 9 de octubre al 4 de marzo.

De esta manera, si calculamos el nimero de dias que hay entre el 29 de abril y el 13 de
agosto con respecto al solsticio de verano nos daremos cuenta de que son exactamente 52 dias,
exactamente la misma cantidad de ciclos del Haab de los que se compone una Rueda
Calendarica. Por otro lado, la cantidad de dias que tienen que pasar para llegar desde el 13 de
agosto hasta el 29 de abril son exactamente la misma cantidad de dias de los que se compone
el Tzolkin, es decir, 260 dias. Uno de los edificios alineados con estas fechas es el Templo

Redondo de Mayapan.

El funcionamiento de las fechas 12 de febrero-29 de octubre es el mismo que el anterior,
pero con la diferencia de que, a la hora de realizar estos célculos, los mayas toman como
elemento de referencia el solsticio de invierno, reflejdndose las mismas cifras simbolicas. El

templo del Sol de Malinalco esté alineado con estas fechas.

En lo que respecta al grupo de fechas 9 de abril-2 de septiembre y 9 de octubre-4 de
marzo, se puede apreciar como el funcionamiento sigue siendo el mismo, salvo que la cantidad
de dias que separan al 9 de abril y al 2 de septiembre del solsticio de verano y al 9 de octubre y
4 de marzo con respecto al solsticio de invierno son de 73 dias, cifra que refleja la cantidad de
ciclos del Tzolkin que se recogen en una Rueda Calendérica. Ademas, 73 es también multiplo

de los 365 dias de los que se compone el Haab, de los 219 dias que separan el 2 de septiembre

51 Spraj, I, Sanchez Nava, P. F. y Cafias Ortiz, A. 2016, p. 50.

22



y el 4 de marzo del 9 de abril y el 9 de octubre respectivamente, asi como de los 584 dias de los

que se compone el ciclo de Venus.*?

5. EL DESARROLLO ASTROLOGICO DEL SABER ASTRONOMICO EN LA
CULTURA MAYA

Mas alla de lo que respecta al tema del calendario, dentro del mundo mesoamericano el
papel de la astronomia no se reduce unicamente a la elaboracion de observaciones empiricas,
sino que puede apreciarse como esta disciplina se encuentra profundamente arraigada dentro de

su sistema social, religioso y cultural,®

dando lugar a un planteamiento que podria definirse
como astrologia. De este modo, el saber astrondmico a va a desempenar una funcidon esencial
en el desarrollo de estas culturas mesoamericanas, cuya transcendencia puede equipararse a la

que tuvieron otros factores como la economia y la politica.

Conforme a ello, en este apartado voy a tratar de mostrar como el fendmeno de la
observacion del universo aparece reflejado en diferentes facetas dentro del mundo maya: su

sistema de creencias y mitos, su organizacion sociopolitica, la guerra...>*

5.1 El desarrollo astrologico de la mitologia maya

Dentro del mundo maya, la necesidad de dar una respuesta que aclarase el origen del
mundo y su funcionamiento va a traer como principal consecuencia la plasmacion de sus
concepciones cosmoldgicas dentro de su sistema religioso.”® De esta manera, la astrologia, en
tanto que se puede definir como el significado simbdlico conferido al saber astrondmico,
aparece intimamente vinculada con su sistema mitoldgico y con sus creencias, generando asi

una respuesta al mundo en el que habitaban y a los fendémenos que acaecian en este.

En este sentido, la importancia del mito va mas alld de su configuracion como relatos

de los que se sirve una sociedad para interpretar y comprender el mundo en el que habitan y su

52 Casares Contreras, O. J. 2016, pp. 42-46.
%3 Galindo Trejo, J. 2006, p. 1.

54 Cascares Contreras, O. J. 2016, pp. 52-54.
%5 Rivera Dorado, M. 1985, p. 175

23



manera de desenvolverse®®, residiendo mas bien en la constituciéon de estos relatos como
elementos a través de los cuales una comunidad manifiesta su cultura, fundamentando en torno
a ellos su memoria colectiva, su sentimiento de pertenencia a un grupo, sus principios basicos,
asi como su concepcion del mundo y de los fendémenos naturales y astrondmicos que tienen

lugar en ¢1.%

Dentro de este &mbito conviene destacar el trabajo elaborado por Iwaniszewski, quien a
través de la leyenda de Quetzalcoatl y de su conexion con las fases de Venus plante6 la
posibilidad de que los personajes de estos relatos fantasticos estuvieran asociados con algunos
cuerpos celestes y sus desplazamientos.®® De esta manera, extrapolando esta conexion al mundo
maya, es posible vincular algunos de los protagonistas de sus relatos fantasticos con el

movimiento y las fases de algunos cuerpos celestes.*

Uno de estos relatos en los que se explica el proceso de conformacion del cosmos y en
el que se puede apreciar la existencia de esta asociacion se encuentra recogido dentro del Popol
Vuh, que, tal como mencioné mas arriba, es un libro escrito en lengua maya en alfabeto latino
que recoge algunas narraciones fantasticas de la comunidad maya de los Quiches, entre ellas,

la que se denomina como mito de la creacion.

Este mito es una narracién acerca del juego de la pelota y de dos parejas de jugadores a
través de la cual se justifican las manifestaciones y desapariciones de Venus a lo largo de su
ciclo, el nacimiento del Sol y la Luna y de algunos fendmenos naturales.?® Segun este relato,
Uno y Siete Hunahpt aparecen como dos jugadores de la pelota que fueron asesinados tras ser
desafiados y derrotados a una partida de este juego en el averno (Xibalbd), de manera que los
Quiches asocian estos personajes y su descenso al averno con Venus y su manifestacion como

estrella de la mafiana y su posterior ausencia por 8 dias.

Tras ello, una nueva pareja de jugadores llamados Hunahpt e Xbalanqué (descendientes
de Uno Hunahpt) también son desafiados a una partida del juego de la pelota en el averno, la
cual logran ganar en una clara alusion a la fase de Venus como estrella de la tarde. A

continuacion, Hunahpt e Xbalanqué regresan del infierno bajo una apariencia diferente y

56 Casares Contreras, O. J, 2016, p. 54.
57 Coronado Najera, M. 1. 2004, p. 3.

%8 Iwaniszewski, S. 1996, p. 156.

%9 Cascares Contreras, O. J. 2016, p. 55.
80 Coronado Najera, M. 1. 2004, p. 4.

24



luchan contra otros seres mitologicos, confiriendo esta parte del relato un significado simbdlico
a algunas constelaciones y cuerpos celestes, asi como a algunos fenémenos naturales. De esta
manera, el nuevo aspecto mostrado por Hunahpu e Xbalanqué puede ponerse en relacion con
el nacimiento del Sol y la Luna respectivamente. Por otro lado, el triunfo de estos sobre Siete
Guacamayo, conocido como el falso Sol y la falsa Luna, puede asociarse con el descenso de la

Osa Mayor.

La ultima parte de este relato hace alusion a la lucha que mantuvieron Hunahpt e
Xbalanqué con Zipacnd, quien, simbolizando al terremoto, fue atrapado bajo tierra como
castigo por haber asesinado a una multitud de jovenes, cuyas almas fueron liberadas por estos
héroes, constituyendo asi las estrellas y las constelaciones, mientras que los terremotos son

ocasionados por los intentos de Zipacna de escaparse de su encierro.®

Junto al Popol Vuh, también es necesario destacar, como indiqué al hablar de las fuentes,
el Chilam Balam, una recopilacion de escritos de caracter adivinatorio y enigmatico en el que
se puede apreciar ciertas nociones astrologicas que han sido minuciosamente analizadas por

Maria Montoliu.52

Dentro del Chilam Balam, el relato conocido como “El ritual de los angeles” constituye
una explicacion al nacimiento de los dioses mas caracteristicos del mundo maya y al orden
cosmolégico establecido por ellos. De esta manera, el relato sefiala que el Gran Padre (nacido
de una roca) y la Gran Madre Tierra o Itzam Cab (relacionada con Itzamna) fueron los

verdaderos artifices de la configuracion del cosmos en distintos periodos o Katunes.

Por otra parte, la leyenda sobre “La creacion del unial” es una interpretacion dada a la
manera en la que se dieron los dias y las noches a través del Sol y la Luna, sefialando que el
Gran Padre confiri6 a estos dos astros la facultad de brillar y desplazarse por el cielo. Segiin
esta misma narracion, en dicho desplazamiento la Luna, acosada por el Sol, que va

persiguiéndola, solo deja ver una parte de ella.

Por ultimo, la narracion sobre “La creacion del mundo” habla de la existencia y
destruccion constante de otros mundos anteriores, de manera que dentro del mundo en el que

habitaban todo estaba sometido a periodos divididos en varios ciclos condenados a repetirse.

61 Cascares Contreras, O. J. 2016, pp. 55-58.
62 Montoliu Villar, M. 1989.

25



De esta manera, la llegada del famoso Katin 11 Ahau acab6 con el alboroto de los otros mundos

y supuso la llegada de la armonia establecida por sus dioses.?®

5.2 Las guerras y su vinculacion con Venus

Durante muchos afios, la percepcion que se tenia de los mayas era la de un pueblo
tranquilo y alejado de la actividad bélica. No obstante, dicha percepcién cambid con los estudios
que se llevaron a cabo sobre la ciudad maya de Bonampak y el contenido violento de alguna de

sus representaciones.%

Sin embargo, independientemente de la percepcion que se tuviera acerca de esta cultura,
esta asociacion entre astronomia y actividad bélica no parece tener mucho sentido hasta que se
menciona la relacion existente que en general habia dentro del mundo mesoamericano entre
Venus, los pronosticos negativos y la actividad bélica. Este andlisis ha permitido brindar un
enfoque exterior con el que se ha podido esquivar la barrera de la escasez de fuentes disponibles
al respecto dentro de la cultura maya, en donde no se ha encontrado ningun registro en el que

se aluda directamente a este tema.

A pesar de ello, dentro de esta cultura, la asociacion entre Venus y la actividad bélica
parece mas que evidente, ya que, pese a que no haya ningun texto que lo demuestre de manera
certera, algunas de las narraciones recogidas en el Popol Vuh y el Chilam Balam y varias

anotaciones cronoldgicas lo demuestran implicitamente.

En relacion con ello, Arellano sefiala la elaboracion de escenas en las que se ilustran a
algunas divinidades mayas asociadas a la guerra protagonizando enfrentamientos armados que
acompanan a las anotaciones calendaricas de Venus dentro de algunos codices mayas. Una vez
demostrada esta asociacion, la fiabilidad de esta metodologia se basa en que la asociacion de
Venus y la actividad bélica puede interpretarse como una manifestacion cultural comun a toda
la region mesoamericana, manteniéndose practicamente sin cambios significativos entre las
culturas de este ambito geografico, lo cual permite recrear esta asociacién y su manera de

manifestarse dentro de la cultura maya conforme a sus propias peculiaridades.

83 Cascares Contreras O. J, Estrella Cabrera, V. S. y Gamboa Cetina, J. M. 2021, pp. 43-46.
64 Arellano Fernandez, A. 2001, pp. 36-41.

26



Dentro de la cultura maya, existian varias maneras de designar a Venus, pudiendo
diferenciar entre Xux Ek o “Estrella avispa”, Noh Ich o “Gran ojo o gemelo”, Chac Ek o
“Estrella roja o grande” y Ahzah Kab Ek o “Estrella que desvela a la tierra”. De acuerdo con
Arellano, a quien sigue Casares Contreras, la manifestacion de varios cuerpos celestes puede
asociarse con algunos fenémenos de caracter politico, de manera que, dentro del mundo maya,
las irrupciones de Venus sobre el cielo terrestre eran una forma que tenian sus divinidades de

mostrar su consentimiento o su disconformidad con respecto a los actos humanos.®

Conforme a estos planteamientos, es preciso sefalar que, a partir del comienzo de la
Etapa Clasica, es posible apreciar como los asuntos abordados en los epigrafes y otras fuentes
destinadas a conmemorar las gestas de sus dirigentes hablan sobre su llegada a este mundo, sus
asociaciones y ascensos al poder y obras conmemorativas al mismo tiempo que también remiten
de manera paralela al desarrollo de conflictos bélicos y la obtencion de rehenes. De este modo,
dentro de este contexto, la actividad bélica y la obtencidén de rehenes se muestran como una
manifestacion del poderio de estos dirigentes. Asimismo, las acciones belicosas sirven de enlace
entre los demas elementos, al realizarse en fechas clave de su vida y de su reinado, quedando

todo ello asociado con el cuerpo celeste de Venus.

El ascenso al poder del dirigente Chaan Muan II constituye una prueba de esta
asociacion entre Venus, los fendémenos politicos y la actividad bélica dentro de la cultura maya.
Su ascenso se produjo unos pocos dias después de que se produjera la alineacion entre los
cuerpos celestes de Venus y Marte, siendo esto una prueba de su aceptacion por parte de las
divinidades. Ademads, también llevd a cabo una serie de practicas relacionadas con la
construccion de monumentos, la ereccion de estelas y el estallido de conflictos armados en

sintonia con las manifestaciones de Venus en el cielo terrestre.5®

Otros ejemplos que reflejan esta sintonia lo constituyen el dia en el que se desarroll6 el
enfrentamiento entre los ejércitos de Aguacateca y Dos Pilas contra al de Seibal, que tuvo lugar
del 3 de diciembre del 735 d.C., coincidiendo con el primer dia de manifestacion de Venus
como estrella vespertina. Igualmente, estd vinculada con dicho planeta la agresion

protagonizada por la ciudad-estado del Caracol a la de Naranjo el 27 de diciembre del 631 d.C.

85 Casares Contreras, O. J. 2016, pp. 63-65.
% Arellano Fernandez, A. 2001, pp. 36-41.

27



A su vez, dentro de esta asociacion, las fases de Venus parecen también estar en sintonia
con otros fendmenos astrondémicos relacionados con el Sol y la Luna, de manera que dicha
conexion podria estar destinada a conferir un significado sagrado a estos acontecimientos como
designios divinos. A pesar de ello, existen discrepancias entre algunos expertos sobre la posible
vinculacion de la actividad bélica y la presencia por el oeste de Venus como estrella de la tarde
y, generalmente, entre todos los conflictos bélicos conocidos y los fendmenos celestes, pues
dicha conexi6n podria no ser exclusiva y responder también a los ciclos agrarios, constituyendo
todo ello una evidencia de que esta correlacion entre los fendémenos del cosmos y los
acontecimientos bélicos unicamente se producian en determinadas circunstancias vy,

posiblemente, dentro de un 4mbito religioso que avalase su licitud.®’

5.3 La legitimizacion del poder a través del conocimiento celeste

La importancia de la astronomia y la astrologia también se puede apreciar en la
configuracion del orden politico y social del mundo maya®. Asi pues, una de las funciones que
va a tener la astronomia es la de legitimar el poder y el estatus social ostentado por las clases
altas, provocando que algunos individuos se dedicasen inicamente al estudio de los cuerpos y
eventos celestes que se podian apreciar desde el cielo terrestre. De esta manera, bajo el pretexto
de utilizar este saber en favor de la prosperidad de la sociedad se llevé a cabo el desarrollo y el
fortalecimiento de ciertos organismos sociopoliticos, asi como la construccion de observatorios

astronOmicos.

Dentro de la cultura maya, todo ello se constituye como un claro ejemplo de como los
eventos astrondmicos suponen el principio y fin de todo tipo de acontecimientos que afectan al
desarrollo de la vida dentro de la tierra. Por ello, algunos individuos se erigen como mediadores
entre la sabiduria celestial y los hechos terrestres. A través del estudio del cosmos, la astronomia
se convirtid en una herramienta merced a la cual los “sacerdotes-astronomos” sustentaban su
prestigio y posicion social, de tal forma que la impresion que causaban estos individuos al resto
de la sociedad era la de ser capaces de influir en el origen y desarrollo de los acontecimientos

naturales a través de la realizacion de actos sagrados como rituales, sacrificios, ofrendas. . 59

67 Cascares Contreras. O. J. 2016, pp. 65-68.
8 Rivera Dorado, M. 1985, p. 96.
89 Casares Contreras, O. J. 2016, p. 69.

28



En cuanto a la justificacion del modelo social existente, desde los primeros momentos
del Periodo Clésico, la articulacion entre las castas reales y el universo se replanted para quedar
dentro de un modelo divino en el que sus dirigentes ejercian su jurisdiccion desde una posicion
casi sagrada que hacia de ellos interlocutores entre los seres humanos y los seres divinos.’® De
este modo, los dirigentes de la sociedad maya ejercian su poder soberano de una manera
absoluta, al mismo tiempo que disfrutaban de una condicion social casi sagrada al ser vistos
como intermediarios imprescindibles entre los seres humanos y sus deidades, tratandose asi de

asociar a algunas divinidades como la del Maiz.”

Dentro de este contexto, los patrones astrondémicos y la concepcion que tenian de ellos
influian significativamente sobre las practicas y decisiones politicas de sus dirigentes, de suerte
que esta comunidad acab6 siendo definida por una compleja estructura de costumbres y
creencias desarrolladas y consolidadas a lo largo de muchos afios de reflexion, de anélisis del
entorno y de vivencias de distinto signo. Méas aun, se connsideraba que todos estos elementos,

al mismo tiempo, concretaban su futuro.’

5.4 Las manifestaciones de la astronomia en el plano urbano

Dentro de la cultura maya, la trama urbana se ided y proyectd como un escenario
cargado de un fuerte significado simbolico, reflego del hondo saber astrondémico de esta
« eqe ., 73 .y , . , . /.
civilizacion.” En relacion con este aspecto, la metrépoli maya podria definirse como un ntcleo
urbano donde se desarrolla todo tipo de tareas y que se compone de diversas areas libres
organizadas a través de enormes construcciones o basamentos, asi como de santuarios
levantados sobre estructuras escalonadas. Tanto las unas como los otros no pretenden sino

denotar grandeza.

Dentro de estas metropolis, la alineacién que presentan todas estas construcciones esté
vinculada a los puntos cardinales y, tal y como hemos analizado anteriormente, gran parte de
ellas puede relacionarse con referencias a ciertos acontecimientos celestes como los solsticios
y equinoccios. Ademas de alinear sus construcciones entre ellas o en relacion con cualquier

acontecimiento celeste, los mayas también llevaron esta vision a un nivel superior, en

0 Martin, S. y Grube, N. 2002, p. 17.
"I Martin S. y Grube, N. 2002, p. 14.
2 Rivera Dorado, M. 1985, p. 96.

3 Galindo Trejo, J. 2006, p. 2.

29



dimensiones mayores, pues llegaron a desarrollar ejes de alineacidon astrondmica entre distintas

metrépolis, dejando constancia de diferentes maneras de la cosmovision que tenian.”

A consecuencia del significado mistico adquirido por buena parte de estas estructuras,
asi como de su asociacion con el universo, las metropolis, en su conjunto, se constituyeron
como un lienzo sobre el que se reproducia fielmente la cultura maya. Las ceremonias y
festividades celebradas dentro de las ciudades son una emulacién de los relatos mitologicos
sobre el origen, de las concepciones simbolicas, de su manera de vivir en el mundo, de los
fendmenos naturales y los cuerpos celestes, asi como de otras areas del cosmos y de la realidad
qu afecta a las personas. Al mismo tiempo, encierran una importante connotacion politica, pues
la condicion casi sagrada de la que disfrutaban los dirigentes mayas hacia que gran parte de
estos actos simbdlicos girasen en torno a ellos, destacando la relacion existente entre los
dirigentes y ciertas disposiciones espaciales, de manera que estas carecerian de sentido si se
eludiesen las manifestaciones astronomicas, las conexiones misticas y las intervenciones en

estos actos asociadas a los mandatarios.

Todo ello responde a la necesidad de trasladar a los subitos un pensamiento determinado
acerca de la organizacion estratificada del universo, al mismo tiempo que se mantenia y se
seguia desarrollando el relato de las divinidades, identificadas con los ancestros, como

supremas arquitectas de todo lo conocido.”

De esta manera, los conceptos religiosos, astrologicos y doctrinales, mas alld de aparecer
reflejados dentro de la planificacion de las metropolis mayas, también se encuentran
intimamente asociados con la manera en la que se encuentra organizada su sociedad.’® Por tanto,
el orden reflejado por el cosmos es el mismo al que tiene que atenerse la sociedad, imperando
por encima de los demas estos aspectos en el momento de elegir una localizacion y definir la

trama urbana de las metropolis mayas.’’

" Cascares Contreras, 1985, p. 73.

S Rivera Dorado, M. 2001, p. 113-123.
76 Vargas Pacheco, E. 2010, pp. 16-17.
" Rivera Dorado, M. 2001, pp. 113-123.

30



6. CONCLUSIONES

La astronomia se constituye como un elemento cultural comun a todas civilizaciones
mesoamericanas, de manera que, aunque todas ellas compartan una misma base cultural de
donde deriva este interés por el cosmos y parte de los conocimientos y manifestaciones
asociadas a este, cada civilizacion fue ampliando a su manera estos saberes, al mismo tiempo
que iban anadiendo sus propias particularidades, dando lugar a diferentes desarrollos
astrolédgicos. Es en este contexto donde destacaron los mayas, pues fueron los que mas lograron

profundizar en estos ambitos.

Conforme a ello, la importancia del Sol, como principal marcador de los ciclos
agricolas, asi como de otros astros como la Luna y Venus, en tanto que estos también son
indicadores de la llegada de ciertos cambios climatoldgicos, invita a pensar que una de las
primeras cosas que motivo el interés astronémico de los mayas se pueda relacionar con la
importancia de estos cuerpos celestes en el desarrollo de las actividades agricolas, en tanto que

estas son imprescindibles para la supervivencia de toda comunidad.

Mas alla de su utilidad para medir los ciclos agricolas, el desarrollo de los conocimientos
astronémicos logrados por los mayas vino fomentado en gran parte por su significado
astrologico como medio para justificar el orden social existente, el modo en el que se
desarrollaban todos los acontecimientos... De esta manera, podria decirse que el desarrollo
astrondmico de los mayas estuvo sujeto a la influencia de los ciclos astrondmicos sobre las

actividades agricolas y a la importancia de la astronomia en su desarrollo cultural.

Por este motivo, los céalculos y las observaciones que realizaron los mayas sobre los
ciclos de determinados astros y eventos cosmicos destacaron por su precision con respecto a
otros pueblos mesoamericanos, quedando todo ello reflejado en el Codice de Dresde, el cual se
constituye como un escrito sobre astronomia en donde aparecen, entre otras cosas, unas tablas
que representan detalladamente las distintas fases y manifestaciones de Venus a lo largo de su
ciclo, asi como otra serie de periodos lunares que nos indican las fechas en las que estan
previstas que se produzcan eclipses. Ambos ciclos requieren una gran exactitud en su calculo y

un desarrollo notable de la aritmética, pese a las limitaciones a las que se enfrentaban.

En este sentido, la carencia de decimales dentro de su sistema numérico hizo que los

mayas tuvieran que recurrir a la elaboracion de series para poder estudiar con suma precision

31



los ciclos astronomicos. Un ejemplo de ello lo constituyen las ya mencionadas tablas lunares,
las cuales constan de 405 lunaciones recogidas en 69 grupos, lo que equivale a 5,8695... o lo
que es lo mismo, la cantidad de lunaciones que tienen que pasar para que se d¢ la posibilidad

de que se produzca un eclipse.

Mas alld de sus conocimientos astrondmicos, la importancia de la astronomia en la
cultura maya puede verse reflejada a través de la elaboracion de calendarios y de diversas
manifestaciones culturales. Tal y como he sefialado, los mayas contaban con dos calendarios,
los cuales pueden relacionarse con la importancia que adquirié la astronomia dentro de su
cultura. De esta manera, los 365 dias del calendario civil o Haab respondian a la importancia
del Sol como regidor de los ciclos agricolas. Por otro lado, el calendario adivinatorio o 7zolkin
puede relacionarse mas bien con el desarrollo astrologico otorgado por los mayas a sus
conocimientos astrondémicos, motivado, en gran parte, por la forma en la que los mayas
concebian el desarrollo de los acontecimientos, ya que, a su juicio, todo estaba supeditado a los
ciclos astrondmicos que representaban la voluntad de sus dioses. Si a esto le anadimos que
dichos ciclos se desarrollan siguiendo siempre el mismo patrdn, es posible deducir el caracter
astrologico conferido al Tzolkin, en tanto que este serviria para indicar los pronosticos otorgados

a cada dia del Haab y conferidos en base al significado dado a los cuerpos y eventos celestes.

En cuanto a la influencia de la astronomia dentro de la cultura maya, puede apreciarse
su reflejo dentro de diferentes ambitos culturales a través de su desarrollo astrologico. Een
primer lugar, la influencia del universo y de los eventos que se producen en €l puede verse
reflejada sobre el desarrollo de sus deidades, las cuales aparecen simbolizadas dentro de varias
inscripciones que aluden a los cuerpos celestes. Junto a ello, puede apreciarse como algunos de
sus personajes mitologicos se hallan vinculados con algunos cuerpos celestes como demuestra

el caso del Sol y la Luna con Hunahpti y Xbalanqué.

Otra manifestacion puede resumirse en la afirmacién que encontramos en “El
conocimiento es poder”, constituyendo el mejor ejemplo de ello la forma en la que los sabios-
sacerdotes mayas utilizaron el conocimiento astronémico para justificar su posicion social y su
poder. De esta manera, ademads de ser capaces de predecir las fechas en las que se iban a producir
ciertos eventos astronomicos cargados de enorme simbolismo —dando asi la sensacion de estar
comunicados con sus dioses—, también eran conocedores de los ciclos estacionales de los que

depende la agricultura.

32



En este sentido, la metropoli, como lugar desde el que se ejerce el poder politico y en el
que conviven las distintas clases sociales, va a ser vista como un espejo sobre el cual se debe
ver reflejado el orden del cosmos. Asi, la relacion entre este y la metropolis viene establecida a
través de la orientacion que presentan las ciudades con respecto a ciertos eventos astrondmicos.
Dentro de ellas, el espacio se organiza en torno a diferentes edificios asociados con la clase

politica y religiosa que destacan por su protagonismo sobre el paisaje.

Mas atn, la orientacion de algunos edificios presenta un caracter practico y simbolico,
de manera que hay algunas construcciones que estan alineadas con las fechas de los solsticios
y equinoccios, mientras que otras presentan dichas alineaciones de forma indirecta, empleando

para ello ciertos numeros cargados de enorme valor mistico.

7. BIBLIOGRAFIiA

Arellano Hernandez, Alfonso. 2001. “Las guerras venusianas entre los mayas”, Arqueologia

mexicana 47, pp. 36-41.

Aveni, Anthony Francis. 2005. Observadores del cielo en el México Antiguo. México: Fondo

de Cultura Econdémica

Cascares Contreras, Orlando Josué, Estrella Cabrera, Venus Sarahi y Gamboa Cetina, José
Marcial. 2021. Arqueoastronomia maya y su legado cultural. Mérida: Universidad José

Martin de Latinoamérica.

Cascares Contreras, Orlando Josué. 2016. Astronomia en el area maya. Mérida: Ediciones de

la universidad Autéonoma de Yucatan.
Ciudad, Andrés. 1988. Los mayas. El pueblo de los sacerdotes sabios. Madrid: Anaya.
Coe, Michael. 1987. Les maya. Paris.

Coe, Michael Douglas. 1995. El desciframiento de los glifos mayas. México: Fondo de Cultura

Economica.

Fedriani Martel, Eugenio Manuel y Tenorio Villalén, Angel Francisco. 2004. “Los sistemas de

numeracion maya, azteca e inca”. Lecturas matematicas 25, pp. 159-190.

33



Galindo Trejo, Jesus. 2006. “La astronomia prehispanica en México”. Anuario del Observatorio

Astronémico, pp. 1-17.
Griswold Morley, Sylvanus. 1965. La civilizacion maya. México: Fondo de Cultura Econémica.

Grube, Nikolai y Martin, Simon. 2002. Cronica de los reyes y reinas mayas. La primera historia

de las dinastias mayas. Barcelona: Editorial Critica.
Grube, Nikolai. 2001.Los mayas. Una civilizacion milenaria. Colonia.
Hammond, Nicholas. 1988. La civilizacion maya. México.

Iwaniszewski, Stanislaw. 1996. “Venus in the East and West”. Archaeoastronomy 12, pp. 151-

162.

Montoliu Villar, Maria. 1989. Cuando los dioses despertaron. Conceptos cosmologicos de los
antiguos mayas de Yucatan, estudiados en el Chilam Balam de Chumayel. México:

Universidad Nacional Autonoma de México.

N4gjera Coronado, Martha Ilia. 1995. “El temor a los eclipses entre las comunidades mayas
contemporaneas” en Religion y sociedad en el area maya, coord. por Varela Torrecilla,
Carmen, Bonor Villarejo, Juan Luis y Fernandez Marquinez, Maria Yolanda, pp. 319-

327. Espafia: Sociedad Espafiola de Estudios Mayas.

Najera Coronado, Martha Ilia. 2004. “Del mito al Ritual”. Revista Digital Universitaria 5, n° 6,
pp. 1-18.

Ribera Dorado, Miguel. 2001. La ciudad maya. Un escenario sagrado. Madrid: Editorial

complutense.
Rivera Dorado, Miguel. 1985. Los mayas de la antigiiedad. Madrid: Alhambra.
Sharer, Robert J. 1998. La civilizacion maya. México.

Sprajc, Ivan, Sanchez Nava, Pedro Francisco y Cafias Ortiz, Alejandro. 2016. Orientaciones
astronomicas en la arquitectura de Mesoamérica: Occidente y Norte. Liubliana:

Instituto de antropologia y estudios espaciales.

Sprajc, Ivan, y Sdnchez Nava, Pedro Francisco. 2017. “Orientaciones lunares en la arquitectura

maya”. Arqueologia mexicana 24, 123, pp. 76-83.

Soustelle, Jacques. 1992. Los mayas. México. Fondo de Cultura Econémica.

34



Thompson, John Eric Sidney. 1992. Grandeza y decadencia de los mayas. México: Fondo de

Cultura EconOmica.

Vargas Pacheco, Ernesto. 2010. “La legitimizacion de la realeza entre mayas del Preclasico
Tardio. Los mascarones del Tigre, Campeche”. Estudios de cultura maya 36, n° 1, pp.

11-35.

35



	Página en blanco
	Página en blanco

