Trabajo de Fin de Grado

Universidad deValladolid

Facultad de Filosofia y Letras

El mito de las Nueve de la Fama: Lucrecia, Judit y Santa
Elena como modelos de virtud femenina en la Edad
Moderna

Autora: Lucia Leonardo Rodriguez

Tutor: Jesus Félix Pascual Molina

Titulacion: Grado en Historia del Arte.
Junio de 2025






Indice

1. INEFrOAUCCION .uueeneeineiieiiiniceiiieeieeisssncsseessstssssisssnssssssssessssssssssssssssssssssssssssssnsssssssse 5
1.1. Objetivos y estructura del trabajo..........ccceeevieriieeiieniecieeeeee e 5
1.2. Estado de la cuestion y metodologias empleadas.........ccceeevieeeeiieeviiencieenieeeee, 5

2. El mito de los Nueve de 1a Fama........ceieineeiiiieiisneinssnecnsnnecssnnecssseecssseecssssecsssecens 8
2.1. Elmito y sureflejo en el arte.........coecueeeiiieeiiiieiie et 12

3. Literatura simbolica ilustrada moderna............eceeeevsercseiseecsnensseccsecsseccsseesnnee 16

4. Lucrecia y la virtud ejemplar: lectura simbélica de la castidad femenina......... 24
4.1. Laimagen de la castidad: Lucrecia en la tradicion iconografica occidental ...... 27

5. Judit: heroina biblica y simbolo de fortaleza femenina ........cccccceevueecrrnnccsserccsnanes 37
5.1. Evolucién simbdlica e iconografica de una heroina ambigua ..............ccoenee.ee. 38

6. Santa Elena y el hallazgo de la Cruz de Cristo: modelo de piedad femenina. ... 52

6.1. Iconografia de Santa Elena: construccion visual de la santidad imperial........... 54
7. CONCIUSIONES c.uueuverurerunnseensnessensaessanssnnssnsssessasssessasssssssssssessassssssasssasssssssessassssssasssassnee 57
LT 331 0] L0 ) i 59






1. Introduccion

1.1. Objetivos y estructura del trabajo

Las figuras ilustres de la Antigiiedad han sido preservadas en la memoria colectiva
de la cultura occidental como modelos simbolicos de virtud y heroismo, cuya presencia
ha marcado de forma decisiva los discursos morales, artisticos y literarios a lo largo de la
historia. En este sentido, el presente trabajo tiene como objetivo principal estudiar la
version femenina del mito de las Nueve de la Fama como repertorio simbolico de virtudes
atribuidas a heroinas de la Antigiiedad, y analizar como su difusion, a través de fuentes
literarias y representaciones artisticas, contribuyd a la construcciéon de arquetipos
femeninos y modelos de comportamiento en la sociedad de la Edad Moderna. Se ha
prestado especial atencion a tres figuras paradigmaticas del mito: Lucrecia, Judit y Santa
Elena, con el objetivo de estudiar como sus relatos fueron reinterpretados como modelos
de conducta moral y didéctica, siendo estas figuras convertidas en exempla, adquiriendo
especial trascendencia en los repertorios de mujeres ilustres de la literatura emblematica,
aunque también en la iconografia. En este sentido, se ha querido realizar un estudio de su
evolucion simbolica e iconografica durante la Edad Moderna en el &mbito occidental para
conocer la concepcion de la virtud femenina que se tenia en cada época, y como dichos

valores influyeron de manera determinante en sus representaciones.

El trabajo se ha organizado en torno a ocho apartados principales, que abordan el
mito de las Nueve de la Fama, comenzando desde un enfoque mas general a un analisis
mas profundo y especializado de cada figura. Para ello, se ha considerado necesario el
analisis de los repertorios de figuras ilustres en la literatura emblematica como base
teorica esencial para el posterior estudio de las imagenes e interpretaciones simbolicas de
cada una. Ademas, para finalizar el trabajo, se ha establecido una lectura simbdlica y
comparada de las tres figuras con el fin de poner de relieve aquellos elementos comunes
y particularidades que las configuran como modelos arquetipicos de virtud femenina en

las artes visuales y la literatura.

1.2. Estado de la cuestion y metodologias empleadas

El estudio de las virtudes femeninas a lo largo de la historia ha suscitado un

creciente interés en las Ultimas décadas, especialmente desde el enfoque de la literatura



emblematica. Existen numerosos estudios que han abordado las representaciones de
figuras femeninas ilustres de la historia, tanto biblicas como clésicas, destacando su papel
como modelos de conducta dentro del pensamiento moral y religioso de la época. En este
sentido, para este trabajo, se han tenido como base fundamental los estudios de José Julio
Garcia Arranz (2005 y 2018) y el estudio de Moénica Bolufer Peruga (2000), sobre la
vision simbolica de la mujer en la emblematica de la Edad Moderna y los repertorios de

mujeres ilustres.

En lo que respecta al mito de los Nueve de la Fama, resulta llamativa la escasa
atencion que ha recibido su version femenina en la historiografia, pues la mayoria de los
estudios han sido dedicados a los nueve héroes, quedando estas relegadas a un segundo
plano. Para el presente trabajo, se ha utilizado una referencia bibliografica dedicada
exclusivamente a ellas de la mano de Sophie Cassagnes-Brouquet (2003); en el resto de
los estudios, su presencia se limita a menciones puntuales como la contraparte femenina
del mito, sin que se haya realizado un analisis especifico ni desde el punto de vista

artistico ni historiogréfico.

En contraste, dentro de este repertorio, figuras como Lucrecia y Judit si han sido
objeto de mayor interés por parte de la historiografia de manera individual, especialmente
en el ambito simbolico y artistico. En este sentido, el estudio ha tenido como base los
trabajos de Ana Valtierra Lacalle (2014-15), Ana Castro de Santamaria (2014) y Laura
Isabel Barragan Lozano (2025). En cambio, la figura de Santa Elena, a pesar de su
dimension simbolica en el catolicismo y su determinante proyeccion en la iconografia
cristiana, ha sido muy poco abordada, tanto desde el punto de vista historico, como
iconografico, por lo que resulta interesante su inclusion en el presente trabajo. Asi pues,
hasta la fecha, no se han realizado estudios que engloben el analisis de las tres figuras de
forma paralela desde una perspectiva simbolica e iconografica con el fin de poner en valor

la version femenina del mito de los Nueve de la Fama.

Respecto a la metodologia seguida en el trabajo, se ha realizado un estudio
bibliografico del tema tratado. Se ha empleado una bibliografia multiple y variada, que
abarca desde manuales y articulos cientificos en revistas académicas hasta paginas web
especializadas —principalmente de museos—, lo que ha enriquecido la variedad y
profundidad del estudio. Ademas, el uso de las TIC ha permitido el acceso a materiales
visuales y fuentes primarias a través de fondos digitales de bibliotecas como la
Bibliothéque Nationale de France (Gallica) y la Biblioteca Nacional de Espaia, asi como

6



de recursos como Internet Archive, empleados para la extraccion de imagenes
principalmente procedentes de manuscritos y libros de emblemas. También ha resultado
imprescindible el uso de la plataforma de Wikimedia Commons para la busqueda de

imagenes para el estudio.

Asimismo, dada la finalidad del trabajo, se ha empleado el método iconografico,
estudiando las caracteristicas de las representaciones de los personajes estudiados, asi

como su simbologia, ademas de su evolucion.



2. El mito de los Nueve de la Fama

A lo largo de la Edad Media, como fruto de la fusion de tradiciones culturales
grecorromanas, judias y cristianas, emergieron relatos miticos o legendarios que
enriquecieron la historia de la literatura épica occidental con nuevos héroes y heroinas.
La herencia de la cultura de la antigliedad clasica, la tradicion caballeresca y los relatos
biblicos dieron lugar a un amplisimo repertorio de figuras historicas y legendarias que
con el tiempo se materializaron en un mito que adquirié gran importancia y trascendencia

durante la Edad Media y la Edad Moderna, el mito de los Nueve de la Fama.'

El mito de los Nueve de la Fama fue un tema recurrente en la literatura y el arte
medieval desde mediados del siglo XIV. Esta serie de nueve personajes, tanto histéricos
como legendarios, fue considerada en Europa como la representacion suprema de los
ideales caballerescos. Estos héroes se agrupaban en tres triadas, segun su religion:
paganismo, judaismo y cristianismo, formando asi, una especie de sacrosanta historia de
la caballeria. Este fenomeno implico diversos campos como la literatura, la heraldica, el
arte y la historia. Su popularidad se propag6 entre los siglos XIV y XVIII, siendo este

traducido en numerosas lenguas por toda Europa.?

Lo mas significativo de la invencion de este mito fueron los modelos de
comportamiento caballeresco y virtudes que reunian los nueve héroes, estableciéndose
estos como tipos iconograficos inmutables y modelos éticos. Se los representaba como
personificaciones de virtudes o alegorias ciertamente idealizados que fueron altamente
reconocidas en Europa durante la Edad Moderna, sobre todo por la importancia que

alcanzaron los escudos heraldicos atribuidos a cada uno.

Esta idea de nueve famosos guerreros tiene origen en Les voeux du paon o Los
Votos del Faisan, obra literaria escrita por Jacques de Longuyon en 1312 dedicada a
Teobaldo de Bar, el obispo de Lieja. Se tratd6 de una reinterpretacion del Roman
d’Alexandre de Gautier de Chantillon, novela del siglo XII basada en la obra de Seudo-
Calistenes. Sin embargo, recientemente se ha planteado una nueva hipotesis, quizas su
origen se encuentre en el poema Van Neghen den Ten, atribuido a Jacob van Maerlant,

anterior a 1300.% Los votos del faisdn se presenta como un poema de caricter cortés

! Minguez y Rodriguez Moya 2024, 34.
2 Ibafiez Palomo 2017.
3 Ibafiez Palomo 2017.



centrado en la figura de Alejandro Magno, a partir de la cual se van incorporando el resto
de los personajes. En el pasaje final, donde se relata la batalla ocurrida en las afueras de
la ciudad de Efeso, aparecen los nueve héroes, seleccionados de un amplio repertorio de
figuras histdricas reconocidas de inspiracion antigua. Los clasifico en tres triadas: tres
guerreros paganos —Héctor de Troya, Alejandro Magno y Julio Cesar—; tres héroes
judios—Josué, David y Judas Macabeo— y tres cristianos —el rey Arturo, Carlomagno y
Godofredo de Bouillon—. En ocasiones se incorpor6 un décimo guerrero que podia ser
Robert Bruce —rey de Escocia entre 1306 y 1329 y lider de la rebelion contra la
dominacion inglesa— o Bertrand du Guesclin, un guerrero a quien Francia debid su
victoria sobre los ingleses durante la Guerra de los Cien Afios. El mito responde a un
esquema tipologico fuertemente simbdlico y didactico fruto del pensamiento medieval.
La organizacidn de estos personajes en triadas no fue algo casual, sino que responde a un
patron de correspondencias simbolicas entre los distintos grupos basados en la Biblia, la
Antigiiedad Clésica y el cristianismo. Ademas, la idea de organizar los héroes en tres
triadas posee una fuerte carga simbdlica, en relacion con la Santisima Trinidad, las tres

edades del hombre, los Reyes Magos y las tres grandes religiones monoteistas.*

Enseguida el mito adquiri6 gran éxito en Europa siendo este traducido y
difundido en numerosos manuscritos. En 1342, esta seleccion de héroes formaba parte de
varias obras de Guillaume de Machaut, en las que describe brevemente las virtudes de
cada héroe.” Ademas, fueron mencionados en dos baladas del poeta francés Eustache
Deschamps hacia 1381,° en los que se asoci6 por primera vez los nueve héroes con las

nueve heroinas.’

Fue durante esta época cuando la concesion personal de habilidades militares para
la guerra perdi6 importancia real en pro de una creciente preocupacion por la educacion,
la dinastia y el poder. Esto implic6 la creciente importancia de la €tica cortesana en el
ambito cultural a través de los libros de caballerias o de historia clasica y medieval,
compendios heraldicos y la aparicion de la figura de Alejandro Magno como individuo

de especial interés dentro del grupo de héroes.

4 Minguez y Rodriguez Moya 2024, 35-36.

5 Cassagnes-Brouquet 2003. Dit dou lyon, Confort d'ami y Prise d'Alexandrie hacia 1370.

¢ Cualidades que debe tener un rey (c. 1381) y Contra los vicios del tiempo (ca. 1375-1390).
7 Minguez y Rodriguez Moya 2024, 37.



El mito tuvo su variante en femenino, Les neuf preuses, este vinculaba mujeres
reinas y lideres de épocas precristianas con un caracter guerrero, aludiendo a
caracteristicas caballerescas de la sociedad medieval.® En este caso, el grupo variaba
notablemente segun la zona geografica, de tal manera que, en Francia ya desde finales del
siglo XIV se identificaba estas mujeres con personajes recuperados de la mitologia griega:
Sinope, Hipolita, Melanipa, Lempedo, Pentesilea, Tomoris, Teuta, Semiramis y Deipile.
Esta agrupacion de mujeres apareceria por primera vez en 1373 en el Livre de leésce
(Libro de la alegria) de Jean Le Fevre. Para la realizacion de esta obra se inspird en
novelas de la antigiiedad, en concreto en L'histoire ancienne jusqu'a César. Las heroinas
de este libro, no se ajustaban al canon de Longuyon clasificadas en triadas, sino que eran
figuras de la antigiiedad clasica, predominantemente amazonas. Estas fueron un pueblo
legendario de mujeres guerreras de la mitologia griega cuya tradicion legendaria inspir6
la literatura y las artes de la antigiiedad apareciendo en relatos épicos como la /liada. Su
influencia perdur6 en la cultura occidental, reapareciendo en la literatura caballeresca
durante la Edad Media, y posteriormente durante el Renacimiento y el Barroco.’ Después
de Longuyon, Dante Alighieri mencion6 a las nueve heroinas en su Divina Comedia
(1307-1321), presentandolas como ejemplos de excesos del Infierno. Contrapone a
Semiramis, Dido, Cleopatra y Elena, con los nueve héroes masculinos, a quienes
denomina los “nueve héroes de la Cruz”. Su version masculina difiere notablemente de
la version original, cred su propia seleccion compuesta por dos hebreos —Josué y Judas
Macabeo—y siete cristianos, seis franceses —Carlomagno, Roldén, Guillermo de Orange,
Renouard, Godofredo de Bouillon y Roberto Guiscard— y, por ultimo, un italiano —
Cacciaguida—. Estas también fueron mencionadas por Eustache Deschamps en varias de
sus baladas entre 1389 y 1396, ya mencionadas anteriormente, y por el marqués Tomas
IIT de Saluzzo en 1394 en su novela Le Chevalier errant donde relato las aventuras
imaginarias vividas por un caballero en busqueda de su amada en los reinos de la Dama
Fortuna y la Dama Sabiduria. En la historia los nueve héroes y las nueve heroinas se
encontraban en el Palacio de los Elegidos donde describe que habia nueve tronos

pertenecientes a las nueve mujeres legendarias, famosas por sus maravillosas hazafias. !

8 Rodriguez Moya 2023, 23.
® Cassagnes-Brouquet 2003.
10 Minguez y Rodriguez Moya 2024, 36-37.

10



Poco después, Christine de Pizan también hablaria sobre ellas en su catdlogo de mujeres

ilustres de su libro Cité des Dames en 1405, en el que menciona a siete de estas mujeres. !

Por otro lado, en el siglo XV la tradicion alemana recuperaria esa clasificacion de
las figuras en triadas, identificando a estas guerreras con tres paganas —Lucrecia, Veturia
y Virginia—, tres judias —Esther, Judit y Jael— y tres cristianas —Santa Elena, Santa
Brigida y Santa Isabel de Hungria—. Este modelo de ideal humanista de castitas, virtus
y sanctitas encontr6 su publico sobre todo en Alemania e Italia. A lo largo del siglo XV,
el mito continu6 evolucionando. En 1460, el capellan Sébastien Mamerot escribié una de
las novelas mas extensas sobre el mito, Histoire et faits des neuf preux et des neuf preues,
un gran manuscrito iluminado con miniaturas de una calidad excepcional. La novela
muestra una amplisima biografia de los nueve héroes y en menor medida de las heroinas.
Con esta novela, Mamerot rompi6 con la lista de heroinas establecida por Deschamps y
continuada posteriormente por Tomas III de Saluzzo. La serie de mujeres ilustres
establecidas en triadas se hizo muy popular por Europa hasta el siglo XVII. A esta
seleccidn, al igual que en su version masculina, incorpor6 una décima heroina: Juana de
Arco. Afios después, entre 1483 y 1487, un autor anénimo inici6é una nueva recopilacion
de los héroes en prosa titulada Le Triomphe des Neuf Preux, en gran medida biografica.
Describe al detalle el aspecto de cada uno de los héroes, asi como de sus escudos de
armas. Lo que impulsé la gran difusion de estos modelos de comportamiento en la
peninsula ibérica fue la publicacién de esta misma novela traducida al castellano en
Valencia en 1532 bajo el titulo Chronica llamada el triumpho de los nueve mdas preciados

de la fama."

Originadas a partir de un modelo masculino, Les neuf preuses pronto alcanzaron
popularidad y reconocimiento en la época, desafiando por completo el ideal femenino que
habia prevalecido durante siglos. A cada una de ellas se le atribuyeron determinados
valores morales y virtudes que resultaron de gran interés para la literatura emblematica.
Adoptaron comportamientos excepcionales como el sacrificio de la muerte en defensa de
la patria, la familia o de su propia castidad, y valores guerreros. La literatura emblematica,
de mayor trascendencia y popularidad, permitié que las hazafas y gestas de estos
personajes sirvieran como modelo de conducta para la sociedad del momento. A su vez,

las fuentes cldsicas y medievales también permitieron la gran difusion de este mito en la

! Cassagnes-Brouquet 2003.
12 Minguez y Rodriguez Moya 2024, 37- 38.

11



Edad Moderna, entre ellas Tito Livio, Ovidio, Plutarco, Valerio Maximo y Giovanni

Boccaccio, entre otros muchos. '

Debido a la popularidad de las novelas caballerescas, el mito tuvo su reflejo en los
medios visuales a lo largo de los siglos XIV, XV y XVI, en concreto en las fiestas politicas
celebradas por monarcas en las que se comparaban con todas estas figuras heroicas. Estas
figuras formaban parte de fiestas publicas, estuvieron presentes en desfiles escenificados,
entradas reales, torneos y como decoracion de arquitecturas efimeras de todas estas
celebraciones. Ya en 1336, en la ciudad de Arras los burgueses mostraban sus propios
escudos de la misma manera que estas nueve figuras legendarias. En 1431, tanto los nueve
héroes como las nueve heroinas formaron parte de la entrada de Enrique IV de Inglaterra
en Paris y también en la entrada de Catalina de Aragon en Londres durante la celebracion

de su boda con Enrique VIII en 1520.

2.1. El mito y su reflejo en el arte

El éxito del mito fue tal, que, a lo largo de 300 afios, inspiré infinitas obras de arte,
como frescos, tapices, esculturas, grabados, manuscritos iluminados y juegos de naipes.
Ademas, se desarrolldo una amplisima iconografia en torno a ellos, de manera que, sus
imagenes se multiplicaron extraordinariamente por toda Europa. Este topico se representd
en menor medida en proyectos arquitectonicos, aunque si se conservan algunos de ellos,
sobre todo en castillos de Francia.!'> La primera representacion de este tema iconografico
es la del Chateau de Coucy, realizada hacia 1387, donde aparecerian representadas en una
sala dedicada a su nombre por orden de Enguerrand VII de Coucy, ahora desaparecida
(Fig. 1). También encontramos su representacion de manera monumental en la fachada
del Chateau de Pierrefonds en 1396 (Fig. 2), por encargo de Luis de Orleans, asi como en
la chimenea del Chateau de La Ferté-Milon en 1399, bajo el escudo del mismo nombre.
El chateau de Pierrefonds fue reconstruido de manera completa en el siglo XIX por
Viollet-le-Duc. Se sabe que los rasgos de las figuras corresponderian con los de la
emperatriz Eugenia y sus damas de compafiia.'® La seleccion de este tema iconogréfico

por parte de Enguerrand VII de Coucy y Luis de Orleans para ornamentar sus fortalezas

13 Rodriguez Moya 2023, 23.

“Minguez y Rodriguez Moya 2024, 39-40.

15 Minguez y Rodriguez Moya 2024, 40.

16 Chateau de Pierrefonds. Centre des Monuments Nationaux.

12



no fue casual ya que ambos fueron figuras muy presentes en la actividad politica y militar

de la Francia de la época.'”

Solian aparecer representadas en conjunto, en forma de galeria, cada una de ellas
portando sus atributos y el escudo que las identificaba. Su apariencia, de marcado caracter
guerrero, incluia armas, escudos y, en algunos casos, casco y armadura. Su representacion
fue generalmente problematica dada a la difusa linea que separa su representaciéon como
figuras historicas o alegoricas. A menudo se les representd con vestimentas anacronicas
con la idea de dar una sensacion de atemporalidad y continuidad entre el pasado y el
presente, como si la existencia de figuras legendarias fuera ciclica en la historia. También

los anacronismos en los atuendos eran utilizados por una cuestion de distincion entre las

8

figuras de la Antigiiedad, con los judios y los cristianos.'

=
\

Fig. 1. Vista de la chimenea en el castillo de Fig. 2. Salle des Preuses, chateau de Pierrefonds,

Coucy por Tavernier de Jonquiéres. Gallica, Oise.

Bibliothéque Nationale de France.

En Italia también encontramos representaciones de las nueve heroinas, en
concreto en el Castello della Manta en Piamonte, cerca de Saluzzo. Entre 1416 y 1426,
Valeriano, el hijo ilegitimo de Tomas III de Saluzzo hizo decorar las paredes del gran
salon del castillo con un ciclo de frescos de los Nove Prodi (Fig. 3) inspirandose en el
pasaje relativo al "Palaiz aux esleuz" de la novela Le Chevalier Errant de su padre (Fig.
4). Expresan la predileccion de la sociedad aristocrdtica del momento por la cultura
caballeresca, sus ideales y modelos de comportamiento, buscando ensalzar con todos

ellos virtudes politicas y militares. Especialistas indican que los rasgos de Héctor de Troya

17 Cassagnes-Brouquet 2003.
18 Minguez y Rodriguez Moya 2024, 40.

13



corresponderian con los de Valeriano, su esposa Clementia Provana se encontraria bajo

los rasgos de Pentesilea, y Toma4s III en Alejandro Magno. "

Fig. 3. Fresco de las Nove Prodi en el Castello della Manta. 1416-
1426. Jacques Iverny.

Fig. 4. Representacion de las Nuef Preuses en el manuscrito del
Chevalier Errant de Tomas III de Saluzzo.1403-1404. Gallica.
Bibliothéque Nationale de France.

La popularidad de los nueve guerreros llevé a que personalidades destacadas de
la época poseyeran en sus palacios tapices con esta tematica, entre ellos el duque de
Anjou, Carlos V, Felipe el Valiente, Felipe el Bueno, Enrique VIII y el cardenal Wolsey
entre otros. Un ejemplo destacado fueron los tapices de Los Honores encargados en 1523

y que constituyeron la empresa més ambiciosa desde el punto de vista de la imagen

19 RIALFr1l. Repertorio Informatizzato Antica Letteratura Franco-Italiana.

14



imperial de Carlos V, pues buscaba ensalzar la magnificencia del emperador en la época.
A través de la presencia de algunas de las figuras legendarias del mito y otras alegorias y
virtudes se alude a un universo simbodlico y politico. En el tapiz dedicado a la Virtud del
Honor aparecen Godofredo de Bouillon, Carlomagno, David, Alejandro y heroinas como
Lucrecia, Tomyris, Semiramis, y Santa Elena, todos aparecen como miembros de este
tribunal de la virtud. En otros tapices también aparecen Judit, Ester y Veturia, entre

otras.?°

20 Minguez y Rodriguez Moya 2024, 47. Para los tapices de Los Honores, Delmarcel 2000; Checa Cremades
2010.

15



3. Literatura simbolica ilustrada moderna

La literatura simbolica ilustrada fue un género literario fuertemente implantado en
la sociedad moderna, este a través de sus diversas formas de expresion, como alegorias,
emblemas, empresas o jeroglificos, fue un eficaz instrumento en la orientacion politica,
moral y doctrinal de los ciudadanos de la época. Fueron las alegorias y los emblemas los
que jugaron tal especial papel, pues contribuyeron en la construccion de la imagen
simbolica femenina que las élites dominantes de la época —sobre todo aquellas
pertenecientes al dmbito religioso— buscaban imponer en el género femenino y en su
comportamiento. Fue a través de estos tratados emblemaéticos y repertorios de figuras
alegoricas como se establecieron las directrices de la ideologia preponderante sobre el

papel social y familiar de las mujeres en la Edad Moderna.

Este género literario comenz6 en 1531 con el libro ilustrado de Andrea Alciato,
Emblematum liber, el cual se extendi6 de manera extraordinaria por toda Europa durante
los siglos XVI 'y XVII. Se entiende por emblema a aquella manifestacion grafico-textual
que combina tres elementos. Por un lado, una imagen grabada como encabezamiento
donde generalmente se representan personajes, personificaciones, divinidades, animales,
plantas, lugares o escenas entre otros muchos, acompafiados de un lema que explica el
sentido de la imagen de manera muy breve habitualmente en latin, y, ademas, una
composicion poética o un epigrama de mayor extension que contribuye a entender el
significado del simbolo. Durante la segunda mitad del siglo XVI los textos explicativos
se hicieron mas extensos y detallados, surgiendo las “declaraciones”, largos comentarios

didacticos en prosa que facilitaban la interpretacion de las imagenes.

Este nuevo género surgié como resultado de la convergencia de varias corrientes
culturales que se dieron a comienzos del siglo XVI en Europa: “desde el gusto humanista
por los jeroglificos egipcios hasta la tradicion de la heraldica y las empresas caballerescas,
militares y amorosas de la Baja Edad Media, pasando por la medallistica y numismatica,
el simbolismo medieval, la herencia de la exegesis biblica, y la incidencia que en estos
momentos ejercieron las colecciones de epigramas griegos”.?! Inmediatamente, estos
emblemas adquirieron un carécter tanto didactico y moral como religioso y doctrinal a
inicios del siglo XVII, adoptando una finalidad clara en la sociedad moderna europea.

Fueron el instrumento de las élites dominantes para la formacion de su ideologia en la

2! Garcia Arranz 2005, 58-60.

16



sociedad y en el clero. A través de ellos, se establecieron los modelos de comportamiento
a seguir potenciando las virtudes y, por el contrario, los comportamientos a ser evitados,

resaltando los vicios y defectos.

La emblematica estuvo estrechamente relacionada con las alegorias, las cuales
tuvieron un origen mucho mas antiguo. Las alegorias consistian en la expresion grafica
de conceptos abstractos especialmente de caracter moral como vicios y virtudes, a través
de la representacion de figuras humanas acompainadas de diversos atributos que permitian
su identificacion. Estos atributos conformaban una caracterizaciéon iconografica que
revelaba el concepto abstracto personificado. Fue muy habitual que las alegorias
recurrieran a divinidades procedentes de la mitologia grecorromana. Este fendmeno se
consolidé como principal modelo didactico durante la Baja Edad Media. En los siglos
XVI y XVII estas imdgenes serian utilizadas por artistas, te6logos y predicadores como
ejemplos para la instruccion de la sociedad de manera eficaz. La gran enciclopedia de las
alegorias fue sin duda la Iconologia de Cesare Ripa de 1593, est4 claramente inspirada en

la herencia clasica y medieval y la cultura simbolica de la Edad Moderna.??

En la emblematica moderna destacaron dos modelos femeninos, en primer lugar,
esa mujer peligrosa, objeto de tentacion y pecado carnal vinculada a la figura biblica de
Eva, y, en segundo lugar, su identificacion con la Virgen Maria, exaltada e idealizada
representando valores como la pureza y la humildad. Se establecieron estos dos modelos
de conducta femeninos, el ejemplo y el contraejemplo, el primero para ser imitado y el
segundo para ser evitado. Ambos modelos femeninos fueron un recurso habitual para
tedlogos y moralistas como modelos de comportamiento para las jovenes de la época. La
emblematica, en este contexto, se apoyd en la dualidad virtud-vicio para construir
tipologias femeninas normativas: no solo se exaltaban los modelos ideales a imitar, sino
que, por contraste, se representaban también los vicios que transgredian dichos valores.
De este modo, el contraejemplo funcionaba como herramienta pedagogica, facilitando la

comprension de la virtud al ponerla en oposicion directa con el vicio.

Fue en los siglos XVI y XVII cuando la literatura simbodlica se poblé de una
imagen femenina altamente negativa, en especial de aquellas que no se sometian a las

normas establecidas. Estas fueron representadas como un objeto amenazante de fatal

22 Garcia Arranz 2005, 60-61.

17



atraccion que llevaba a la deshonra moral y fisica de aquellos varones necios e insensatos
que se rindieran a sus encantos.?? Este caso fue ilustrado de la mano de Sebastian de
Covarrubias en su obra, Emblemas morales de 1610, en el que sugeria que los hombres
debian de vivir alejados de las féminas para evitar asi sus perjuicios. Asi pues, el ya
mencionado emblemista Andrea Alciato empled la figura femenina para aludir al
concepto de seduccion, al igual que Cesare Ripa para representar la Lujuria (Fig. 5).
Ligado a estos dos conceptos, fue muy habitual la representacion de las sirenas como
peligrosas criaturas que arrebataban el juicio a los hombres con sus cantos, un ejemplo de
este emblema nos lo muestra Sebastian de Covarrubias en sus Emblemas Morales (Fig.
6). Estos conceptos estuvieron estrechamente relacionados con la prostitucion, un tema
que adquiri6 gran protagonismo durante la Edad Moderna, dada la necesidad de mantener
intacto el honor y castidad de la mujer familiar. La prostitucion fue aceptada socialmente
porque se consideraba una forma de proteger el matrimonio: la disponibilidad de las
prostitutas era vista como necesaria para que los hombres pudieran satisfacer sus deseos
sexuales sin poner en riesgo la integridad moral del resto de mujeres. En la emblematica
fueron representadas de multiples formas, tanto con forma humana como animal —leonas
o cabras— o incluso vegetal —la hiedra—.2* Estos contraejemplos ayudaron a reforzar la

lectura del modelo ideal de mujer.

v

DI CESARE KILA, 15

EMBLEMA 94.

| £l wicio de lacarne,esuna dama,
Del mrd}'acmr}paw‘rilmmayl;srmnﬁs \
Delmedio abazopez,de duraescama
i cda,ahominable yefpantofa:
s 05 gy con [ lar

ales,

s infermales.
.

Fig. 5. La Lujuria. Cesare Ripa, Iconologia, Fig. 6. Sirena. Sebastian de
1603. Covarrubias, Emblemas Morales,
1610. Biblioteca Digital de
Emblematica Espaiiola.

23 Garcia Arranz 2018, 13-14.
24 Garcia Arranz 2005, 63-76.

18



La version mas negativa del modelo femenino —la mujer inmoral y peligrosa—
fue la mas comun en la Edad Moderna. Sin embargo, entre los siglos XV y XVIII surgi6
como contraste un género altamente arraigado en Europa: los “catdlogos de mujeres
ilustres”. Fruto del pensamiento humanista y cortesano, defendian un discurso de
excelencia femenina reflejando los valores de una sociedad basada en el privilegio y la
ética aristocratica a través de imagenes de mujeres tanto poderosas como desconcertantes.
Este género tuvo tal éxito que se manifestdé en multiples medios que facilitaron su difusion
por toda Europa, llegando a Espafia en el siglo XVIII. Fue en 1794 cuando la popular
obra francesa La gallerie des femmes fortes (Fig. 7) irrumpi6 en Espafia®. Esta obra fue
publicada unos 150 afios antes y fue escrita por el jesuita Pierre Le Moyne en 4
volimenes. Se tratd de un extenso compendio ilustrado con grabados de mujeres ilustres
judias, cristianas, romanas y barbaras, con un texto en prosa que las acompafiaba. La obra
fue traducida al castellano por Miguel Pombo y Robledo e iba destinada a la condesa-
duquesa de Benavente, Maria Josefa Pimentel. Estas imagenes miticas y heroicas
supusieron una renovacion ilustrada de los modelos femeninos en el siglo XVIII,
desafiando el modelo tradicional de feminidad doméstica. Cada una portaba una serie de
atributos que permitian identificarla, especialmente aquellos relacionados con la valentia,
la fuerza militar y el coraje. Ademds, adoptaban actitudes heroicas y desafiantes,

caracteristicas que tradicionalmente se asociaban con el &mbito masculino.?

También tuvo especial importancia la obra de Martin Carrillo, Elogios de mujeres
ilustres del Viejo Testamento (Fig. 8), publicada en 1627. Tuvo gran difusion, adquiriendo
gran auge tras la Contrarreforma, pues, tras el Concilio de Trento, se restringio el acceso
directo a los textos biblicos. Asi, la sociedad de la época, y en especial el piiblico femenino
procedente de la realeza o la nobleza, llegarian a ellos a través de lecturas devocionales y
vidas de santos. En este sentido, Carrillo relatd las historias de 54 figuras femeninas
prestando especial atencion a sus virtudes para establecerlas como modelos de

conducta.?’

%5 Le Moyne 1647; Le Moyne 1794.
26 Bolufer Peruga 2000, 182-183.
27 Alba y Seijas 2015, 85-86.

19



LES FORTES
ROMAINES

LG R Ee E

S V't Beaurett v bien dangerenx |
QU que s garde e eit ifficile Sequrl-
b ¥ I cit expolic s dieftranges auant.
fevt Ie ue fay b le penl leroie &
grand; de garder wne roce.

" les Giraces mudeites & les poddiques,
pas plus & craindre, que 12 Fortune enncmie
& inticte. Les Lycnsone au moins des intesualles din-
nocence : ils ne mordent plas quand lear faim efl aris-
Faite : Bt il v a des feltes que la mawaiie Forrane
chomme =1l y 2 des ours de mefue pour ceus qu'el-
le perfecute. La Beaud ne connoill point ces ioursde
trefue, ay ces interualles dinnocence, Ses complai-
fasces mecfinesfont dangerculs, & on repos eft 3 crain.
drc. Ec afin que vous fgachicz,, que ce el pas ieu-
lement |3 Beaueé licenciente & débanchée, quiefl mal.
Faifinte ; eclle de Luceece s perdu Tarquin: Fe Lu-
creceelle melime qui luy elloic i Guere, & qui I re-
noit de fi & dans vne i grande contraimte, vient
tout fraifthement d'en cltre dgorgée.
. X4

Fig.7. Ilustracion de Lucrecia en La gallerie des femmes fortes Fig. 8. Elogios de mujeres ilustres
de Pierre le Moyne en 1647. Internet Archive. del Viejo Testamento, 1627. Martin
Carrillo. Internet Archive.

Sin embargo, estas recopilaciones de figuras femeninas virtuosas no surgieron en
la Edad Moderna, sino que tuvieron su origen en la Antigliedad Clésica de la mano del
historiador griego Plutarco y su obra Mulierum virtutes (ca. siglo II d.C), considerada el
primer catdlogo de mujeres ilustres dentro del género. Ademas, junto con la obra De
mulieribus claris (1361-1362) de Boccaccio, supusieron un punto de partida para una
amplisima tradicion biografica e iconografica de figuras femeninas ilustres. Los
repertorios ilustrados, tanto medievales como modernos, tomaron estas fuentes clasicas
como referencia y las reutilizaron repetidamente para crear numerosos conjuntos de

imagenes de manera estereotipada.

El modelo de “mujer fuerte” pervivié durante el siglo XVIII siendo este incluso
difundido en otros medios como la prensa periddica, lo que contribuyd a ampliar su
publico. Estos repertorios de retratos se insertaron en la prensa diaria logrando un
importante alcance social en Espafia, en concreto fue la obra de Mugeres ilustres de
Madelenine Scudéry (1642) una de las que mas éxito tuvo. Con el tiempo, comenzaron a
aparecer en periodicos breves biografias de figuras tomadas de estos catdlogos, en
concreto, la primera obra literaria por entregas que incluy¢ ilustraciones de personajes
heroicos femeninos en Espafia fue Varios discursos eloquentes y politicos sobre las
acciones mas heroicas de diferentes personajes antiguos y modernos de Francisco

Mariano Nifo en 1755. Estos estuvieron poblados por los mismos personajes de manera

20



repetida durante los siglos, sin duda, las mas destacadas fueron Lucrecia, Porcia, Safo,
Débora, Judit, Juana de Arco e Isabel la Catdlica entre otras muchas. Las galerias de
mujeres fueron un reflejo de los cambios sociales a lo largo del tiempo. A pesar del fuerte
caracter estereotipado de estos catilogos, estos fueron variando a lo largo de los siglos.
En cada época se hacia una seleccion diferente de heroinas segun los valores preferentes
de cada momento. Originariamente, fueron emblemas de una sociedad estamental que
reflejaban sus valores aristocraticos en funcion del publico a los que iban dirigidos. Estos
catdlogos fueron comunmente destinados a damas de la realeza o de la aristocracia, como

fue el caso de la Condesa-duquesa de Benavente con La galeria de mugeres fuertes (Fig.
9).28

EXCELE

ISTMA SENOR A
SENOR A:

-1 B PedroLe Moyne; en-

a2 tre

Fig. 9. Retrato de Maria Josefa Pimentel en La galeria de mugeres fuertes de Pierre Le
Moyne. Biblioteca Nacional de Espaiia.

Las figuras femeninas simbolizaban los ideales propios del estamento privilegiado
y de la sociedad del Antiguo Régimen, en concreto, una mujer “excelente” debia reunir
la virtud de las letras, las armas, el gobierno y la castidad. Este ideal de mujer estuvo
mucho mas cercano a la vision nobiliaria y cortesana del mérito, ligado al estatus, el honor
y el linaje, que, a la vision burguesa de la virtud, mas proxima a la sensibilidad, castidad
y pureza femenina. Estas mujeres no solo eran adoradas por ser virtuosas o valientes
dentro de los estdndares femeninos, sino porque estas adoptaron rasgos tradicionalmente
atribuidos al género opuesto —como la valentia militar—, un aspecto que las alejaba de

las virtudes comunes y las hacia inalcanzables. Representaban esa excepcionalidad de

28 Bolufer Peruga 2000, 184-187.
21



manera mucho mas evidente que los catalogos de hombres ilustres, —estos representados
como figuras capaces de superar—Io que las hacia mas dignas de admiraciéon entre el
publico femenino. Esta excepcionalidad de las heroinas no solo subray6 la desigualdad
entre hombres y mujeres, sino que también hizo més palpable las desigualdades sociales
entre el estamento privilegiado y el pueblo llano. Las damas nobles eran representadas
siguiendo estos modelos femeninos, destacando virtudes propias de su condicion
aristocratica, lo que las hacia ser consideradas superiores por naturaleza. Asi pues, estas

imagenes fueron usadas como propaganda politica de la monarquia absoluta.?’

Fig. 10. La donselle virtuosa. 1590-1600. Anénimo. Museo
Etnologic i de Cultures del Mon, Barcelona.

Se conserva una ilustracion alegdrica que supone el mas claro ejemplo del modelo
de mujer virtuosa del siglo XV, La donselle virtuosa (Fig. 10). En ella se muestra el ideal
de mujer en la época, rodeada de las diferentes virtudes y cualidades que una mujer casta
debia tener y practicar para contrarrestar sus inclinaciones malignas y tendencias
naturales.’® Se muestra a una mujer vestida recatadamente sobre una esfera, simbolo del
inestable equilibrio de la honestidad. A su alrededor aparecen escritas: Svbieta, Pudica,
Taccita, Fidelis, Charitas, Casta, Solicita, Honesta, Qvieta y Humillis. En una de sus
manos esta portando la Biblia abierta por el cantico del Magnificat, en referencia directa

a las virtudes de la Virgen.!

2 Bolufer Peruga 2000, 191.
30 Garcia Arranz 2005, 91.
31 Museo Etnologic i de Cultures del Mon.

22



El mito de las Nueve de la Fama constituye un claro ejemplo de estos catdlogos
de figuras ejemplares. En ¢l se recuperaron mujeres ilustres de la historia asociadas con
determinados valores morales y virtudes con el objetivo de establecerlas como ejemplos
de referencia en la sociedad cortesana y nobiliaria durante la Edad Media, pero también
durante el Renacimiento y el Barroco. Cada una de ellas contaba con virtudes que fueron
de gran interés para la literatura emblematica, y todo esto fue posible gracias a su profusa

plasmacion en las artes.

+ DRELGVT.HAIDIN - . DREL GVT IVDIN #%] | SADREIGVT KRISTIN-
Lverecta . VeTvRIA 1 VIRGINIA,L Hester . lvorra [AsL.

Fig. 11. Serie xilografica de las Nueve de la Fama de Hans Burgkmair. 1519. Forman parte de una serie
de nueve grabados: Heéroes y Heroinas. MET y NGA.

En esta serie de grabados de 1519 aparecen representadas las nueve heroinas del
mito de las Nueve de la Fama agrupadas en triadas de figuras paganas, judias y cristianas.
Cada una aparece portando un objeto que permite identificarlas aludiendo a su papel
heroico, y un escudo a los pies. Por ejemplo, se identifica a Veturia con el escudo de la

Republica de Roma y a Santa Isabel con la jarra como simbolo de caridad.

La literatura emblematica permitid y favorecio la difusion de todos estos exempla
femeninos dado que podia acceder a un publico mucho mas amplio al manifestarse en
diversos d&mbitos sociales como fiestas urbanas o cortesanas. También fueron las fuentes
de la antigliedad y de la Edad Media las que contribuyeron a que estos estereotipos
femeninos de comportamiento tuvieran tal auge durante la Edad Moderna en el arte y la

literatura.

23



4. Lucrecia y la virtud ejemplar: lectura simbolica de la castidad
femenina

La historia de Lucrecia ha sido sin duda uno de los episodios de la antigiiedad
romana que mas impacto ha tenido en las artes e iconografia occidental. La violacion y
muerte de Lucrecia seria un hecho trascendental para la historia de la antigua Roma ya
que esta significaria la caida de la monarquia y el establecimiento de la Republica. Su
éxito la convirti6 en exemplum, en simbolo de castidad y virtud, y en modelo de
comportamiento a ser imitado no solo en época romana sino también en gran parte de la
literatura posterior. Durante la Edad Media y hasta la Edad Moderna su historia
permanecié intacta convirtiéndose en proverbial, sirviendo como modelo femenino de
mujer en el hogar.®? Su imagen se propagd de manera extraordinaria, siendo esta
representada en numerosas obras de arte en palacios y grabados como muestra de estatus
moral durante la Edad Moderna. Por el contrario, también se popularizé una imagen

sexualizada de su figura, muy lejana de la realidad romana.

Desde la Antigiiedad hasta el siglo XVIII, fueron numerosas las obras literarias
que abordaron el episodio legendario de Lucrecia, sin embargo, hubo una version
“canodnica” de la leyenda que seria la que influiria de manera determinante en la literatura
posterior: la relatada por Tito Livio, Ovidio o Valerio Maximo durante la época del
reinado de Augusto. La historia se sitiia en el reinado de Tarquinio el Soberbio, en el 510
a.C., comienza con una apuesta entre Lucio Tarquinio Colatino, esposo de Lucrecia y
Sexto Tarquinio, hijo del rey, sobre cual de sus esposas era la mas virtuosa. Mientras que
la esposa de Sexto se encontraba entregada al ocio, Lucrecia se encontraba tejiendo.
Cautivado por la virtud y conducta ejemplar de Lucrecia, el hijo del rey decidi6 irrumpir
en su hogar dias después con la intencion seducirla. La forzé a ceder ante sus deseos
manchando su castidad y deshonrando el nombre de su familia. Lucrecia, cont6 todo lo
sucedido a su esposo, a su padre y a Bruto, y tras pedir que vengaran su honor, se clavo
una daga en el pecho. Se sacrifico para preservar su virtud ante la humillacion sufrida. Su
tragico acto de valentia provoco una revuelta popular encabezada por Bruto que condujo
a la expulsion del tirano Tarquinio el Soberbio y al establecimiento de la Republica en

Roma.

32 Bravo Bosch 2017, 29.

24



Su historia no solo atrajo a historiadores, sino también a poetas, dramaturgos y
artistas, lo que muestra el profundo interés que generd su figura en Europa. Su historia
resultd especialmente fascinante por diversos motivos que destacaban el caracter
legendario de su protagonista: la virtud de una fiel esposa, la confesion de su deshonra,
su tragico suicidio y, sobre todo, el impacto politico que su destino desencadend. ** Tanto
las obras literarias como las artisticas, buscaron ensalzar su figura y sus virtudes,
estableciéndola como paradigma de comportamiento de la ejemplar matrona romana,
portadora de dos antiguas virtudes romanas, la gravitas y la pudicitia. Enseguida Lucrecia
se convirtio en simbolo de la pudicitia, como personificacion de la modestia y la castidad
tras la obra de Ab Urbe condita libri de Tito Livio en el 753 a.C. Su propdsito con esta
obra, tal y como cuenta en el prefacio, no fue tanto relatar los hechos de la historia de
Roma, sino que a través de la narrativa de hechos y figuras del pasado poder instruir e
influir de manera positiva en los hombres, establecer aquello que se debe imitar y, por lo
contrario, evitar.** Esto es a lo que la historiografia latina ha denominado como exemplum
o ejemplo, es decir acontecimientos memorables o deshonrosos del pasado que buscan
ilustrar una idea de manera clara para establecerlos como referencias a imitacion o
elusion. Asi, Tito Livio, con un claro caracter moralizador, convirtié a Lucrecia en el
exemplum paradigmatico, como modelo de castidad, dignidad, fidelidad y honra a través
de la exaltacion de su figura. En Roma, el concepto de castitas no tenia las mismas
connotaciones que la castitas cristiana, esta no significaba la renuncia completa a las
relaciones sexuales, sino a contactos intimos fuera del matrimonio, significaba la
fidelidad eterna a una unica persona. Por otro lado, iba mucho mas lejos en referencia a
la integridad moral y sexual femenina, negaba a la mujer cualquier papel en el deseo, ya
fuera como sujeto o como objeto, incluso dentro del matrimonio suponia una amenaza

para su virtud y dignidad como matrona, rebajandola al nivel de una prostituta o esclava.

Para el Estado romano, la virtud femenina fue un pilar fundamental para el orden
publico y la estabilidad social romana. En ese contexto, la legislacion moral durante la
época de Augusto fue muy insistente en la importancia de conservar la castidad de las
matronas y es a través de la figura de Lucrecia —aunque tambien de Virginia— como Livio

quiso ejemplificar este concepto.>> Nos expone una imagen idealizada de la matrona

33 Martin Puente 2010, 1361.

34 Tito Livio 1997, 145.

35 Diaz Lopez 2024, 92-93. Las primeras leyes morales de Augusto fueron la Lex lulia de maritandis
ordinibus (18 a.C.), la Lex Papia Poppaea (9 d.C.) y la Lex lulia de adulteriis coercendis (18 a.C.).

25



pudica, pia y guardiana del hogar, es decir, la matrona uniuira y lanifica. La matrona
uniuira era aquella que habia tenido un solo marido, bien porque habia fallecido antes
que ella o porque, al quedar viuda, optaba por no volver a casarse en honor a la memoria
del difunto. Por otro lado, /anifica en relacion con la labor de hilar, ya que era considerada
la Gnica actividad del &mbito doméstico que dignificaba a la matrona en Roma, como
actividad que la obligaba a permanecer en el hogar junto con el resto de las tareas que eso
implicaba. En ese sentido, no es casual que encontraran a Lucrecia tejiendo, labor que la
presenta como modelo de virtud, y a su modelo antagénico, a las nueras del rey,
entregadas al ocio. Asi Livio establece el contraste lanifica/otium, como ejemplo y
contraejemplo, el primero asociado al trabajo y la virtud y el segundo, a la ausencia de
moralidad y abandono de las tareas domésticas. Con este ejemplo antagonico, Tito Livio
introdujo un tema mas controversial en Roma para reforzar el caracter moralizador de la
historia, el vino. En la antigiiedad romana el consumo de vino por parte de las mujeres
era duramente castigado ya que se consideraba que manipulaba la conducta femenina
hasta el punto de ser capaz de cometer adulterio, comprometiendo asi su castidad. Era
considerado un elemento desvirtuador de la naturaleza femenina, como un sustitutivo de
la sangre, por lo que al mantener relaciones extramatrimoniales la mujer comprometia la
integridad de su sangre poniendo en duda la legitimidad de los hijos y degradando asi su
honor. Asi pues, fue este detalle el que empujé a Lucrecia a su tragedia, puesto que la
violacion suponia una mancha imborrable en su dignidad como matrona casta y como

consecuencia, también la degradacion del honor de su esposo y familia.3®

El hecho de que su suicidio desencadenara la caida de la monarquia romana hizo
que su figura fuera admirada como simbolo de libertad politica, no solo por parte de los
humanistas florentinos durante el Renacimiento sino también por los lideres de la
Revolucion francesa. Ademas, los primeros autores cristianos la reconocieron como un
modelo de martir, inspirando a las jovenes cristianas a sacrificarse por proteger su
virginidad. Sin embargo, durante la Edad Media, surgid6 una vision de Lucrecia
ciertamente contradictoria tras el impacto de las palabras de San Agustin en La ciudad de
Dios (412-426). Este con el proposito de demostrar la superioridad de la mujer cristiana
frente a la mujer pagana, planteaba dudas sobre la virtud legendaria de la matrona romana

venerada, criminalizando su suicidio: “Si es adultera, ;Por qué se la ensalza? Y si es casta,

36 Diaz Lopez 2024, 95-98.

26



¢ Por qué se suicid6?”3” Consideraba que Lucrecia no debia ser mujer digna de admiracién
en comparacion con la violencia que sufrieron las mujeres romanas cristianas durante el
saqueo de Roma por parte de los barbaros de Alarico, que, a diferencia de Lucrecia,
decidieron preservar su castidad ante los ojos de Dios y seguir viviendo. En cualquier
caso, consideraba que lo mas importante era el derecho y deber a la vida. La moraleja de
este relato no fue otra que inculcar a las jévenes romanas la idea de preservar el honor

familiar por encima de todo, incluso si eso implicaba terminar con su propia vida.®

4.1. Laimagen de la castidad: Lucrecia en la tradicion

iconografica occidental

La figura de Lucrecia despert6 gran interés en la sociedad de occidente, tanto que
ha pervivido durante siglos como uno de los arquetipos femeninos mas complejos y
polivalentes. La representacion de su figura ha sido incesante en la tradicion iconografica
occidental, siempre marcada por los diversos codigos culturales, religiosos y estéticos de
cada momento. Entre los siglos XVI y XVIII, las representaciones de la heroina se
dividieron en dos ramas iconograficas: por un lado, la busqueda de exaltacién moral de
Lucrecia como un modelo de castidad y virtud, y, por otro lado, su erotizacion, donde el
contenido ético fue relegado a un segundo plano, en favor del deleite estético. Su historia
se convirtid en uno de los paradigmas de la narrativa sobre la violacion en la Edad
Moderna y su representacion en el arte mostraria un sinfin de especulaciones sobre la

inocencia y la culpabilidad de la figura femenina en estas situaciones.*

La presencia de Lucrecia en las artes visuales antes del siglo XVI fue bastante
escasa dada la problematica que presentaba la historia de Lucrecia tras las palabras de
San Agustin. El tema comenz6 a aparecer en los cassoni florentinos hacia 1465, en
concreto, uno de los mas destacados fue las Historias de Lucrecia, realizado por Sandro
Botticelli hacia 1500. A partir de este momento, y tras el descubrimiento en 1508 de una
estatua de un torso antiguo en una excavacion en Roma —identificada como Lucrecia—,
se potenci6 la representacion de su imagen. Este descubrimiento inspird el poema del

cardenal Giovanni de Medici, el futuro Ledn X, In Lucretiam statuam, ademas de

37 Garrard 2020, 73.
38 Bravo Bosch 2017, 29.
3 Alcald Galan 2012, 2.

27



numerosas copias y dibujos que trataron de reconstruir la figura al completo, como el
realizado por Rafael entre 1508 y 1510 (Fig. 12.). Hubo otras representaciones posteriores
como el grabado de Marcantonio Raimondi (Fig. 13.), el cual, junto al de Rafael subrayan
el ideal clasico heroico, representando a Lucrecia en el momento del suicidio mientras
levanta el punal, con los brazos abiertos en cruz, un gesto que se ha relacionado con la
escultura del Laocoonte, descubierta pocos afios antes. Presenta un marcado contrapposto
propio de la estatuaria clasica, y su desnudez, heredera de esa misma tradicion, no solo
expone su fragilidad, sino que también sugiere, de manera simbolica, la verdad y la

pureza.

Fig.12. Lucrecia, 1508-1510. Fig. 13. El suicidio de Lucrecia,
Rafael Sanzio. MET. 1509-1514. Marcantonio
Raimondi. Ritksmuseum.

Durante el Renacimiento, la representacion de Lucrecia en el arte experimentd un
auge significativo, tanto en Italia como en el norte de Europa, donde se consolid6 una
imagen de la heroina vinculada al valor de la castidad y la virtud. Sin embargo, fue
precisamente en esta época cuando surge de la mano de I/ Sodoma, una nueva concepcion

de la figura de Lucrecia, claramente sexualizada y muy alejada del ideal de castidad

original %

En este contexto, Miguel Elvira Barba establece cuatro tipos de imagenes en la
iconografia de Lucrecia: la violacion de Tarquinio, Lucrecia desesperada tras la violacion,

su suicidio y, por ultimo, el juramento de Bruto. De todas ellas, la representaciéon mas

40 Castro Santamaria 2014, 46-48.

28



habitual y reconocida fue la del suicidio. Esta tragica escena tuvo tal éxito, que se

convirtidé en un motivo recurrente en la pintura europea de los siglos XVI y XVIL#

Hubo dos variantes en la iconografia del suicidio de Lucrecia. Por un lado, se
represent6 a la heroina de medio cuerpo, vestida lujosamente y mientras se clava una
daga, como es el caso de la Lucrecia de Rembrandt de 1666, o la de Veronese (conocido
en Espafia como Veronés) de 1585 (Fig.14). Sin embargo, este tipo de representacion no
fue la habitual, la imagen predominante de Lucrecia fue desnuda, o parcialmente desnuda,
con los pechos al descubierto. Algunos estudiosos, indican que el inicio de la iconografia
sexualizada de Lucrecia comienza con el pintor I/ Sodoma y su Lucrecia de Turin, de
hacia 1516. Fue Lucas Cranach uno de los autores que mas desarrolld esta vertiente
erdtica de la heroina, realizando alrededor de treinta y siete versiones de su figura, ademas
de setenta atribuidas a €l y a su taller. Todas ellas aparecen luciendo velos transparentes
y lujosas joyas. El velo transparente tuvo una doble simbologia, por un lado, a modo de
lenceria que acentuaria ain mas su sexualidad y desnudez —con la idea de insinuacion, en
este caso muy explicita, dado que no tiene la intencion de cubrirla—; y por otro, algunos
autores lo han considerado como signo de que Lucrecia era una mujer casada y pudica.

Sin embargo, la excesiva transparencia del velo desvirtiia su connotacion original.*?

Fig. 14. Lucrecia, 1584-1585. Veronese. Fig. 15. Lucrecia, 1525-1550. Lucas Cranach
Kunsthistorisches Museum Wien. el Viejo. Galerias estatales de Baviera,
Nueva residencia Bamberg. Wikimedia
Commons.

41 Elvira Barba 2008, 534
4 Valtierra Lacalle 2014-2015, 251-252.

29



Resulta interesante la carga erotica con la que se representa a Lucrecia. En estos
aflos comienza a desarrollarse una reinterpretacion de los mitos clasicos, buscando
comprenderlos desde su contexto original, apartandolos de las connotaciones cristianas.
Sin embargo, esta vision sexualizada de la figura de Lucrecia contrasta profundamente
con la imagen de mujer casta, el exemplum de virtud, que quiso transmitir la tradicion
romana, pues las narraciones antiguas que recogian la historia de Lucrecia no
especificaban que estuviera desnuda. De hecho, resulta cuestionable que Lucrecia como
modelo de perfecta matrona romana recibiera a tanta gente desnuda, en el momento

previo a su suicidio.

Otro ejemplo de este tipo de representacion es la obra de Simon Vouet, Suicidio
de Lucrecia (Fig. 16), de hacia 1625. La realiz6 durante su etapa de formacion en Roma,
de ahi que se acerque estilisticamente a la obra del pintor barroco Guido Reni, aunque
también de Caravaggio y de los maestros del tiltimo Renacimiento veneciano y romano,
pues fue un pintor muy permeable.*’ El lienzo, de gran formato, permite retratar a la
protagonista de cuerpo entero, casi a tamafio natural. Siguiendo la tradicion barroca,
Vouet la representa semidesnuda, mostrando su cuerpo con una sutil torsion, y, de nuevo,
con ese velo transparente que apenas le cubre acentuando asi su sexualidad. Su postura
denota gran determinacion: empuiia con firmeza la daga en su mano derecha, mientras
alza su mirada al cielo con decision ante el acto que esta a punto de cometer.** La manera
en que Lucrecia extiende su mano izquierda hace que sea indiscutible la autoria de

Vouet.®

Simon Vouet y Artemisia Gentileschi se movian en el mismo circulo de Roma
hacia 1620, en torno a la figura de Cassiano dal Pozzo, el secretario de los Barberini. Se
sabe que se conocian, pues cuando Vouet estaba trabajando en esta obra, realiz6 un retrato
de la artista. Gentileschi conocia bien las obras del pintor francés durante su etapa en
Roma, en concreto, se inspir6 en su Lucrecia para la realizacion del mismo tema (Fig.
17). Se observa como Artemisia toma la postura de la Lucrecia de Vouet, sin embargo,
prescinde del entorno lujoso de cortinas rojas, sabanas y pieles, optando por un fondo

negro que acentue el dramatismo interior de Lucrecia.*®

43 Museo Nacional del Prado.
4 Locker 2020, 49.

45 National Gallery Prague.

4 Tocker 2020, 48-49.

30



Fig. 16. Suicidio de Lucrecia, 1625. Simon Fig. 17. Lucrecia, 1630-35/1640-45. Artemisia
Vouet. National Gallery Prague. Gentileschi. Palazzo Cattaneo-Adorno (coleccion
privada). Wikimedia Commons.

La elevada produccion de este tipo de imagenes de contenido sexual evidencia el
perfil y los intereses de la clientela de la época. Asi, Cranach y su taller se especializaron
en este tipo de imagenes de gabinete para el disfrute privado de sus coleccionistas. Esto
nos lleva a cuestionarnos como Lucrecia, como modelo de virtud y castidad se pudo
convertir durante el barroco en una imagen de tal carga erdtica, hasta el punto de que, en
muchas representaciones, solo el cuchillo permite identificarla. La proliferacion de este
tipo de imagenes puede explicarse con la publicacion de Declamatio Lucretiae de
Coluccio Salutati (1331-1406), la cual supuso un cambio en la percepcion de la violacion.
Este, tomando la posicion de Lucrecia, afirmaba que ella sinti6 placer durante su tragedia.
Esto implicaba que las mujeres no tenian control sobre sus deseos, incluso en situaciones
como estas, ya que sus cuerpos estaban sometidos a fuerzas ajenas como “los poderes de

Venus”.

Por otro lado, son multiples las representaciones del momento dramatico de la
historia: la violacion, un tema altamente demandado durante el Renacimiento. Fue el caso

del rey Felipe II hacia 1571, quien encargo a Tiziano un lienzo con esta imagen. Se sabe

47 Valtierra Lacalle 2014-2015, 253-255.
31



que Tiziano trabajé para el monarca en la década de 1550 y 1560, centrdndose
especialmente en temas de la antigiiedad clasica, siempre con una evidente carga erotica.
Fue el caso del encargo de las Poesias, una serie de seis obras pictdricas de exclusivo
tema mitolégico, extraidas de Las Metamorfosis de Ovidio.*® Todas ellas muestran
variedad de posturas femeninas en desnudo y fueron encargadas para decorar una camara
privada para su propio deleite. Asi lo expreso Tiziano en una carta al secretario de Consejo
del Rey, Esteban Yvarra, lo que el entendia por este tipo de obras tan criticadas por los

moralistas del momento:

Por ser poesia y pintura virtudes hermanas, que traen consigo utilidad, deleyte y alivio a
los hombres de ingenio, he querido dedicar a V.M. (como quien conoce la dignidad de
ambas cosas) este volumen, a fin de que con su entretenimiento, pueda a ratos restaurar
el animo fatigado de los importantes negocios y grandes cuidados que siempre andan en

compaiia del honroso peso que sobre si lleva.*

De esta manera, Tiziano hace referencia al topico Ut Pictura Poesis, destacando

que el propésito de esta serie de lienzos era proporcionar deleite y alivio.>

En la obra Tarquinio y Lucrecia (Fig. 18) se muestra una escena de violencia,
donde se nos presenta a Lucrecia desnuda sobre su cama mientras forcejea con Tarquinio,
quien le amenaza con un cuchillo. La fragilidad de Lucrecia se muestra a través de su
cuerpo desnudo, en contraste con el vestido de Tarquinio. Se revela en su rostro la
expresion de terror, reforzada con esas lagrimas que salen de sus ojos. Es inquietante la
manera en la combina la violencia y la belleza en una escena tan tragica. Esta sensacion
de brutalidad y violencia la logra a través del movimiento conseguido, no solo con las
lineas de la composicion, sino también con esa cortina replegada y esa pincelada
imprecisa. En la izquierda de la composicion se asoma un esclavo que corresponderia con
el de la narracién de Tito Livio. Con esto quizas quiere introducir el recurso del voyeur,
buscando implicar de alguna manera al espectador en el crimen. La composicion es
estudiada y compleja, se sabe que el pintor cambid las posiciones de los personajes en
varias ocasiones hasta quedar conforme con el resultado. No innova en el tema, pues se
inspir6 en grabados anteriores como el realizado por Heinrich Aldegraver de 1539. En

cuanto al aspecto de Lucrecia, es ciertamente similar a otra obra de Tiziano conservada

48 Falomir y Vergara 2021; Checa Cremades 2021.
49 Checa Cremades 2013, 390-391.
30 Val Cubero 2001, 130-131; Checa Cremades 2013.

32



en el mismo museo, Venus y Cupido con un intérprete laud. Se nos muestra a una Lucrecia

rubia y enjoyada con un cuerpo voluptuoso y sensual como el de la diosa Venus.®!

‘ Fig. 18. Tarquinio y Lucrecia, 1571. Tiziano.
Museo Fitzwilliam en Cambridge. Wikimedia

Commons.

T TR, {"»*

Durante toda la Edad Moderna, hubo una demanda elevada de obras de arte cuyo
tema principal era la violencia sexual representada bajo la apariencia de la alta cultura 'y
sus temas mitologicos, religiosos o historicos. El encargo de Felipe II no fue el unico,
sino que formo parte de una tradicion artistica iniciada en el Renacimiento, que empleaba
el relato de la violacion de Lucrecia como motivo central para la realizacion de pinturas
de un cargado contenido sexual. Asi, surgirian numerosas obras con esta tematica, como
Tarquinio y Lucrecia (Fig. 19) de Peter Paul Rubens. La obra fue realizada entre 1609 y
1611, durante la etapa temprana de su trayectoria. En ella vemos como Rubens representa
de manera mucho mas evidente la ambigiiedad moral de la figura de Lucrecia y el
innegable erotismo de su cuerpo. Lo que llama la atencidn a primera vista es el voluptuoso
cuerpo iluminado de Lucrecia que organiza la composicioén en una gran diagonal. Rubens,
ha querido situar la mirada del espectador en el centro de la composicion, en concreto, en

la parte intima de Lucrecia, a través de la iluminacién y del potente color rojo de la tela

31 The Fitzwilliam Museum Cambridge. Valtierra Lacalle 2014-2015, 245.

33



que apenas le cubre. Ademads, sobre su pubis no solo se posa su mano, sino también la de
Tarquinio, quiza simbolizando el honor vulnerado. Al fondo aparecen dos figuras
portando antorchas: en el extremo izquierdo, la Furia, representada como una anciana
grotesca acompafiada de una serpiente, que parece encender la lujuria de Tarquinio; y en

la parte superior, Cupido.>?

Fig. 19. Tarquinio y Lucrecia, 1609-16011. Peter Paul Rubens. Museo del Hermitage.
Wikimedia Commons.

No todas las representaciones de Lucrecia se centraron en los momentos mas
dramaticos de su historia, hubo algunas obras de cardcter narrativo y alegdrico que
trataron el tema de Lucrecia, pero no desde la perspectiva del punto algido de la historia,
sino mostrando sus virtudes de perfecta matrona romana, mientras teje. Un ejemplo de
este tipo de representacion nos la encontramos en la obra Lucrecia con sus damas (1633)
de Willem de Poorter. En esta obra se representa a Lucrecia tejiendo, mientras es

observada por Sexto Tarquinio y Colatino, al fondo de la composicion. Se la muestra

32 Alcala Galan 2012, 6-7.

34



ejerciendo su papel tradicional en el hogar, como mujer casta. Se introduce el recurso del

voyeur, muy utilizado en la iconografia posterior de Lucrecia.>

No es casual que las mujeres nobles de la época escogieran coleccionar este tipo
de imagenes, pues encarnaba una serie de virtudes altamente valoradas en la cultura
cortesana y cristiana de la Edad Moderna. Asi pues, se conoce una obra de Lucrecia que
se encontraba en los inventarios de Isabel de Farnesio en el Palacio Real de la Granja de
San Ildefonso, realizada por el Maestro del Papagayo, actualmente en el Museo del Prado.
También se sabe que la princesa Margarita debi6 de poseer unas tres obras de la heroina.
Hay una obra que refleja mejor el interés de la nobleza femenina por asociarse con la
figura de Lucrecia, se trata de una obra realizada por Lorenzo Lotto, Retrato de una dama
noble como Lucrecia (Fig. 20). Muestra a una dama sosteniendo un dibujo que representa
la Lucrecia romana. Ademads, sobre la mesa encontramos un papel con una inscripcion
que corresponde a un fragmento de la obra de Tito Livio: “siguiendo el ejemplo de

Lucrecia, que ninguna mujer sobreviva a su deshonra”.

Fig. 20. Retrato de una dama noble como Lucrecia, 1533.
Lorenzo Lotto. National Gallery. Wikimedia Commons.

33 Valtierra Lacalle 2014 -2015, 244-259.
35



Otro ejemplo, se encuentra en la fachada del convento de San Marcos de Leon.
Lucrecia aparece representada en una serie de 24 medallones que buscaban construir la
imagen mitica de Carlos V, en este caso, aparece flanqueando —junto con Judit— la
imagen de Isabel la catélica.’* También estd presente en uno de los medallones del patio

del Palacio Real de Valladolid, recreando el Templo de la Fama.>

Asi pues, el éxito de la figura de Lucrecia fue tal que alcanzé gran proyeccion en
los discursos morales y artisticos de la época, consolidandose como un referente de virtud
y sacrificio. Su iconografia fue amplia y compleja y se repitid insistentemente durante
siglos, oscilando entre lo heroico y lo erético. Su imagen fue victima del llamado
“sabotaje barroco”, que la desvirtu6 y despojoé de su significado simbolico original. En
este sentido, la imagen de Lucrecia no solo cambid estéticamente, sino que sufrid una
profunda transformacion en los valores culturales y sociales que los romanos habian
querido transmitir a través de su historia legendaria, y esto fue en gran parte tras las
palabras de San Agustin. Durante el Renacimiento, su desnudo se vincul6 con los ideales
clasicos de virtud heroica; en el barroco, su imagen se transformo al servicio del deseo,
del gusto e intereses de la clientela de la época; y, durante el Neoclasicismo recupero6 ese
caracter y valor simbdlico de pureza y sacrificio desde una perspectiva mas dramatica y

teatral.

4 Valtierra Lacalle 2014-1015, 248-250.
35 Andrés Gonzalez 1999; Castro Santamaria 2014, 50.

36



5. Judit: heroina biblica y simbolo de fortaleza femenina

Judit es la mujer fuerte por excelencia, la heroina que con su ingenio, valentia y
belleza logré dar muerte al enemigo de su pueblo. Es una de las figuras biblicas con mayor
trayectoria e influencia a lo largo de la historia, pues su episodio ha sido contado a lo
largo de los siglos tanto en la cultura judia como en la cristiana. Su figura ha pasado a la

historia universal como modelo heroico portador de virtudes como la fe y la valentia.

Su simbologia ha ido cambiando de manera incesante durante los siglos, pasando
de ser considerada une femme forte, como simbolo de la fortaleza de la iglesia a
convertirse en una femme fatale, asociandola con figuras como Salomé. Esta evolucion
de su figura revela el discurso cultural y social de cada momento, convirtiendo a Judit en
un reflejo de los cambios de pensamiento sobre la moralidad, el poder y la feminidad a lo

largo de los siglos.*®

El Libro de Judit fue realizado alrededor del siglo II a.C., durante el periodo
macabeo. Este es considerado apdcrifo por los judios y protestantes, por el contrario, los
catolicos lo consideran un texto canoénico. El hecho de que la Biblia hebrea lo descartara
de sus textos sagrados es ciertamente contradictorio, pues Judit es una de las figuras mas
populares de la tradicion judia y es muy venerada como martir que hizo un sacrificio por
su pueblo. Hoy en dia, no hay una respuesta clara a el porque de la exclusion de Judit del
canon hebreo, por un lado, se cree que este rechazo se debi6 a que originalmente el Libro
se compuso en griego y no en hebreo, y por otro, sostienen que se descartd debido a
incongruencias y anacronismos historicos y geograficos. Se duda de la existencia real de
la ciudad de Betulia, asi como de la identidad de algunos de sus protagonistas.’’ Aun asi,
la historia de Judit sigue siendo una de las mas populares del Antiguo Testamento, ya que
encarna plenamente el ideal de mujer fuerte y virtuosa asociada a cualidades heroicas

descrito en el Libro de Proverbios (31, 10-31), la eshet hayil.>8

El relato biblico aborda el episodio mas trascendental de la vida de la heroina
judia. En ¢l se habla de Betulia, una ciudad hebrea asediada a manos del ejército asirio,
bajo el mando del general Holofernes. Los enemigos empujaron al pueblo israeli a la

rendicion, pues les habian aislado por completo cortando el suministro de agua procedente

3¢ Barragan Lozano 2025, 163.
7 Bornay 1998, 42.
38 Alba y Seijas 2015, 76.

37



del acueducto que los abastecia. En medio de la desesperacion general, Judit decide actuar
y se propone liberar a su pueblo con un arriesgado plan. Asi, Judit vistié sus mejores galas
y abandon¢ la ciudad junto con su criada Abra, hacia el campamento enemigo. Fingiendo
pasarse al bando enemigo, Holofernes queda cautivado por su belleza y sus convincentes
palabras, y decide recibirla en su campamento. Cuatro dias después, tras una larga noche
de banquete, Holofernes se retira a su tienda quedando profundamente dormido a causa
del alcohol. Es en este momento cuando Judit aprovecha la vulnerabilidad del general y
lo decapita con su propia espada. Tras guardar la cabeza de Holofernes en un saco, Judit
y su criada emprendieron la vuelta a Betulia. A su llegada, Judit mostr6é la cabeza
decapitada del general como prueba de su victoria, lo que provocé la huida de los soldados
enemigos. El relato termina con las bendiciones del pueblo hacia la que consideran su

heroina y un cantico sobre su belleza y determinacion:

no son jovenes ni guerreros, ni titanes, ni corpulentos gigantes los que han hecho frente
al invencible general, sino que ha sido ella, la hija de Merari, la que lo ha derribado con
el atractivo de su rostro y con el maquillaje y adornos con los que se ha engalanado para

engafiarle.”’

El libro de Judit—incluido en la Septuaginta, la traduccion mas antigua al griego
de los libros de la Biblia hebrea— fue traducido al latin por San Jerénimo de Estridoén en
la version de la Biblia, cominmente conocida como la Vulgata, a finales del siglo I'V. Esta
traduccion tendié a minimizar los aspectos mas sensuales de la historia para enfatizar
aquellos relacionados con la reclusion de Judit en Betulia por su viudedad y su oposicion
a casarse de nuevo con el objetivo de crear una imagen de Judit como mulier sancta,
vinculada a la virtud de la castidad. Se convierte asi en modelo ejemplar para inculcar a

las mujeres de la época las virtudes de castidad y fe en Dios.®

5.1. Evolucion simbolica e iconografica de una heroina

ambigua

A lo largo de la Edad Media y la Edad Moderna, la figura de Judit fue objeto de
multiples interpretaciones simbolicas. En la cristiandad medieval se la representd como

alegoria de determinadas virtudes: la Castidad, la Justicia y la Humildad, vinculada

9 Bornay 1998, 43.
60 Barragan Lozano 2025, 170.

38



tipologicamente con la imagen de la Virgen Maria. Durante la contrarreforma, fue
considerada la personificacion de la iglesia triunfante, ademas de simbolizar la victoria
de la Verdad frente a la Herejia. En este contexto, el acto de Judit adquiri6 una fuerte
carga simbolica, identificando a Holofernes con el diablo.®! Este paralelismo aparecid
claramente ilustrado en la Biblia de Pamplona de 1197. Ese regreso a Betulia con la
cabeza del enemigo se muestra de manera conjunta con una imagen que representa la
caida de Satan, la cual, dado el contexto historico y geografico donde se realiz6 esta obra,
se interpreté como alegoria de la lucha y liberacion del pueblo cristiano espaiiol de la

dominacion musulmana.®?

Una de las representaciones mas tempranas en relacion con las virtudes que se le
atribuyen a Judit se encuentra en el Speculum Virginum de 1140 (Fig. 21), un tratado
didéctico sobre la vida mondstica femenina. Se piensa que este manuscrito sirvié como
guia para aquellos monjes y sacerdotes que se dedicaban a la educacion de las mujeres.
En este sentido, no solo destaca la dedicatoria inicial en alusion a la virtud de la humildad,
sino la ilustracion donde aparece Judit junto con otras dos figuras femeninas: Jael y la
alegoria de la Humilitas. La Humildad aparece matando a la Soberbia, mientras que Judit
aparece representada pisando el cuerpo sin vida de Holofernes, con una espada en una

mano y una rama de palma en la otra como simbolo de triunfo y paz.

El manuscrito aleman, Hortus Deliciarum de 1167 (Fig. 22),% muestra su historia
de forma narrativa, a través de dos ilustraciones. Se la muestra junto a su sirvienta en el
momento de la decapitacion, el regreso a Betulia y la exhibicidn de la cabeza a su pueblo.
Este manuscrito también tuvo una funcién pedagogica, como formacion para las jovenes
novicias del convento de Sainte-Odile, de hecho, se piensa que la autora de la obra pudo
ser la abadesa del convento, Herrade de Landsberg. Esto nos ofrece una imagen de Judit

como simbolo de fortaleza y triunfo del bien sobre el mal.

¢! Garrard 2020, 109-110.
62 Bornay 1998, 44-45.
63 Landsberg 1899.

39



Hortus deliciaram Pl XVIL. Fol. 60.

Fig. 21.Victoria de la humildad sobre la Fig. 22. lustraciones de Judit en el manuscrito
soberbia. Speculum Virginum, 1140. Hortus Deliciarium, 1167. Herrade de
Conradus, Hirsaugiensis (Conrado de Landsberg. Internet Archive.
Hirsau). The Walters Art Museum.

Ambas representaciones muestran la voluntad de representar a Judit como modelo
ejemplar portadora de virtudes como la fortaleza, la humildad, la castidad y la fe; y, por
el contrario, mostrar a Holofernes como opuesto a estas virtudes, como alegoria del
pecado, el vicio y la maldad. Asi, Judit aparece ilustrada como el triunfo de la virtud sobre
los vicios. Ademas, su belleza no se asocia a la sensualidad, sino que se vincula a sus
virtudes y pureza, mostrando un ideal estético casto comparable al tipo de belleza asexual

atribuido a la Virgen.%

La figura de Judit, al igual que otras heroinas biblicas como Ester, Yael, Débora y
otras muchas, fueron comunmente representadas en series en capillas marianas y en
muchas ocasiones junto a la virgen Maria. Esto estuvo estrechamente ligado a las
controversias tridentinas y a la respuesta catolica a la Reforma Protestante. El barroco
estuvo marcado por una intensa devocidon mariana, que se materializd en estas series de
heroinas biblicas que aparecieron en el contexto de glorificacion de Maria, como
precursoras simbolicas de la Virgen, al encarnar valores generalmente atribuidos a ella,
como la pureza y la virginidad. Esta tradicion de representar figuras de pasajes del
Antiguo Testamento junto con otras del Nuevo para establecerlas como prefiguraciones

se remonta a los libros de horas y biblias moralizadas medievales. Un ejemplo de este

% Barragéan Lozano 2025, 174-175.

40



tipo de representaciones se encuentra en la boveda del triunfo de la pureza virginal de

Maria en la iglesia de El Escorial realizada por Luca Giordano en 1693.9

A partir de la Edad Moderna, la imagen de Judit comenzo6 a adquirir una fuerte
simbologia politica, siendo est4 asociada con la figura de Juana de Arco, dada la base
politica de sus historias. Ambas fueron lideres de naciones asediadas que lograron llevar
a su pueblo a la victoria. Asi, la espada de Judit fue equiparada con la lanza de Juana de
Arco (Fig. 23). De hecho, ambas fueron comparadas con las amazonas, las mujeres

guerreras de la Antigliedad, cuya castidad fue emblema de su poder independiente.

La historia de Judit encaja con el modelo

w Jelynine

masculino de heroismo. Su accion fue valerosa y gy . : | & Lapuecl
su sacrificio fruto de una causa mayor. Sin l
embargo, Judit nunca se convertiria en ese tipo de
héroe porque su historia era contracultural, es
decir que, aunque cumplia con las caracteristicas

tradicionales del héroe clasico masculino iba

contra las normas culturales dominantes de la

época. Si comparamos a Judit con su contraparte

. . . "-)bux mkm e 7
masculina, David, observamos que mientras este, Sertue e |

L

tras derrotar a Goliat y superar a Saul, es

Fig. 23. Judit y Holofernes y Juana de
Arco. Manuscrito Le Champion des
Dames, 1451. Escuela francesa.
Gallica. Bibliothéque Nationale de

Judit no podia ser lider. Actud por libre, ideando France.

recompensado con el trono y el poder, el acto de

Judit no le otorga poder ni reconocimiento, pues

un plan sin consultar con los gobernantes de la ciudad de Betulia, lo que significaba un
desafio del orden establecido. Asi se establece la identidad de Judit, marcada por su acto
de rebeldia en contra de las normas, un hecho que la hace un personaje nico y un
referente politico. Asi, durante las guerras de religion en la Europa del siglo X VI, lideres
protestantes femeninas fueron equiparadas simbdlicamente con la figura de Judit, como
la hugonote Juana I de Navarra, que fue descrita como una Judit protestante, en referencia

a su importante papel como defensora de la Reforma. Del mismo modo la figura de Isabel

65 Alba y Seijas 2015, 79-81.
41



I de Inglaterra fue identificada con la heroina, enfrentada a un Holofernes simbolico que

aludia tanto a la decadencia papal como a la amenaza que suponia Felipe II en Espafia.®

También se asocia por analogia con la figura de David, ambos, como personajes
que, con su astucia y fuerza espiritual, decapitan al enemigo para salvar a su pueblo del
peligro. Estos también adquirieron una cierta simbologia politica. Esta equivalencia se
materializé en las esculturas de ambos personajes realizadas por Donatello para el Palacio
Medici de Florencia (Fig. 24). Ambas figuras eran consideradas por el pueblo florentino
como alegorias de la lucha por la independencia y libertad de Florencia, como virtudes
civicas. Probablemente Donatello no quiso darle un sentido politico al realizar esta obra,
sin embargo, debido al contexto social e historico fue interpretada como personificacion
de la victoria sobre la tirania, de virtudes republicanas. Hacia el 1460, Piero de Medici,
ordend colocar ambas estatuas en el palacio Medici, con la idea de representar a su familia
como protectora de la libertad de Florencia y justiciera de la corrupcion y tirania, al igual
que Judit y David, los salvadores de Israel. Sin embargo, en 1504 hubo un debate acerca
de la reubicacion de esta obra en la Piazza della Signoria con la intencion de hacer hueco
a la escultura de David, realizada por Miguel Angel. Fue Francesco Filarete, quien
considerd que la imagen de Judit era inapropiada para Florencia ya que traeria mala suerte
a la ciudad: “es un signo mortifero, un simbolo de muerte, por lo que esta lejos de quienes
tenemos como signo la cruz y el lirio; ademés no es bueno mostrar a una mujer matando
a un hombre”.®” Esta obra serfa el modelo de transicion entre la iconografia medieval y

la renacentista.®®

Donatello quiso representar a Judit sobre su victima con la espada en alto,
subrayando el caracter crudo y sangriento de su acto. Este aspecto se ve reforzado por el
corte de la espada visible en el cuello de Holofernes, mientras su cabeza cae hacia un
lado. ® La virtud de Judit se afirma a través de su vestimenta: se la muestra recatada,
cubierta de pies a cabeza con un velo, en contraste con el cuerpo desnudo de Holofernes.
La desnudez y embriaguez de este simbolizan la Lujuria y el Vicio, mientras que Judit
representa la Fortaleza y la Castidad. Se la muestra segura y decidida ante el acto que

acaba de cometer.”’ La estatua lleva una inscripcion debajo: “Los reinos se hunden por la

% Garrard 2020, 109-113.
7 Bornay 1998, 44-46.

%8 Valifio 2024, 44.

% Garrard 2020, 113-114.
70 Blake McHam 2001, 36.

42



Lujuria, las ciudades prosperan por la Virtud; contemplad el cuello de la Soberbia
cercenada por mano de la Humildad”. Junto a esta, le acompaiia una segunda inscripcion
en el lado opuesto, donde se revelaba que Piero di Medici dedicaba esta escultura a los
ciudadanos de la Republica, aludiendo asi a la libertad de la Florencia de los Medici, a la
salud y bienestar del Estado’! Con el tiempo, la heroina biblica se convirti6 en un claro
emblema civico para la ciudad de Florencia, tanto durante los treinta afios que permanecio
en el palacio de los Medici, como cuando fue ubicada en la Piazza della Signoria

representando el gobierno republicano antimediceo.

Fig. 24. Judit y Holofernes, 1455. Donatello. Palazzo Vecchio.

"I Bornay 1998, 45. La inscripcién se ha perdido, pero se conoce por una cita referente a un codice del siglo
XV.
2 Garrard 2020, 116-117.

43



Asociada a esta simbologia politica, Judit aparecio representada en otros palacios
de la Toscana, como en el fresco de la Sala dei Novi del Palazzo Publico de Siena (1337-
1340), en el que aparece unida a la figura de la Justicia para simbolizar el buen gobierno.
Su figura fue incorporada en espacios publicos debido a que fue considerada por
pensadores humanistas y tedlogos cristianos como una figura excepcional de valentia

varonil, adquiriendo asi una especie de virilidad honorable.

A partir de este momento surge un nuevo significado de la heroina, no solo como
simbolo religioso sino también politico, lo que da inicio a una transformaciéon en su
imagen, rompiendo con la tradicional simbologia que se habia tenido de ella, como virtud
y referente cristiana. Esta nueva imagen se manifestara en el siglo XV, y de manera mas
evidente en el XVI, sobre todo en el norte de Europa. En la tradicion cristiana comenzara
a ser representada como una figura ambigua, inmoral y pecadora, a diferencia del arte
judio, en el que nunca se la concibi6 de esta manera. Se comenzara a buscar una imagen
mas secularizada y mundana de Judit. Este cambio quedaria reflejado en series tematicas
de grabados o tapices bajo el titulo E/ triunfo del amor, realizadas principalmente como
decoracion de viviendas de la burguesia y la aristocracia. Fueron generalmente series de
parejas historicas que representaban el engafio de las mujeres a sus enamorados, y la
perdicion del hombre bajo la manipulacion de la mujer. Fueron habituales Adan y Eva,
David y Betsabé o Salomé y San Juan Bautista. Sin embargo, en estas representaciones
se incluian mujeres virtuosas y honradas con historias en las que aparecia la traicion y el
deseo hacia el varén, como es el caso de Jael y Sisera, Ester y Asuero, y Judit y
Holofernes, entre otros muchos. Es 16gico, que la fusién de todos estos personajes creara
confusion y manchara de alguna manera la conducta ejemplar de Judit. Aunque se trato
de preservar sus virtudes originales, se incorporo6 en estas series debido a que habia sido
capaz de matar a un hombre.” Asi, pasé de ser una santa a ser una femme fatale, como
simbolo de virtudes como la Fortitudo y la Justitia. Desde este momento, Judit sufri6 el
erotismo tipico del Renacimiento y barroco. Seria a lo largo del siglo XIX cuando
comience poco a poco a adquirir esta concepcion de mujer peligrosa como fruto de los

cambios sociopoliticos y de la evolucion del ideal femenino.”

73 Guarda relacion con la declaracion de Francesco Filarete sobre la escultura de Judit en la Piazza della
Signoria, lo que indica la concepcion que se comenzaba a tener de la heroina biblica hacia el 1500.
74 Yebra Rovira 2020, 265.

44



Las representaciones durante la Edad Media fueron mds de carécter narrativo, en
contraste con las representaciones que surgirian en el Renacimiento, donde ya nos
encontramos con la imagen de Judit en solitario, con la cabeza de Holofernes y la espada
de la justicia. Es un periodo de transicion donde todavia se combina la iconografia

cristiana y las nuevas tendencias del momento.

En el contexto de la Florencia del siglo XV, destacd una obra realizada por
Botticelli, El regreso de Judit a Betulia de 1470 (Fig. 25). Muestra el momento de regreso
a Betulia junto con su sirvienta, retratando una Judit que todavia se ajusta a las
descripciones de la biblia, como una doncella virtuosa vestida con ropajes humildes.” Al
igual que en la representacion de Speculum Virginum mencionada anteriormente, aparece
con una rama de palma, aludiendo a la victoria y a la paz. Apreciamos una mayor
estilizacion en los rasgos de Judit, por ejemplo, su cabello ya no se oculta, sino que se
muestra al descubierto con una diadema sobre la cabeza. Este cambio se produjo a que,
durante el Renacimiento, este tipo de imagenes perdieron esa funcién pedagogica y
devocional propia de las imdgenes medievales, surgiendo durante el humanismo nuevos
sistemas de representacion mas alejados de lo religioso. Estas nuevas imagenes buscaran
por encima de todo representar la belleza de manera idealizada. Asi, Botticelli utilizo el
mismo modelo femenino para personajes no biblicos, como la Venus de su obra cumbre,
el Nacimiento de Venus (ca.1482-85).7° Esta temprana representacion contrastaria
profundamente con las representaciones posteriores durante el barroco, que buscarian
representar a una Judit mas seductora, haciendo hincapi¢ en su belleza y su cuerpo. En la
misma linea que Botticelli, cabe mencionar la obra realizada por Giorgione en 1504 Judit
con la cabeza de Holofernes (Fig. 26). La obra fue atribuida a Rafael hasta 1891, y
adquirid6 un cardcter simbolico, alegérico e incluso devocional, como en las
representaciones de santos. Se muestra una Judit serena y dominante sujetando la espada
y con un claro gesto de victoria: con su pie sobre la cabeza del general Holofernes

aludiendo al triunfo del bien sobre el mal.”’

> Bornay 1998, 45-46.
76 Barragan Lozano 2025, 176-178.
"7 Bornay 1998, 47.

45



Fig. 25. El regreso de Judit a Betulia, Fig. 26. Judit con la cabeza
1470. Sandro Botticelli. Galeria Uffizi. de Holofernes, 1504.
Giorgione. Museo
Hermitage.

Hacia mediados del siglo XV la imagen de Judit ya habia comenzado a alejarse
de su representacion religiosa tradicional para adquirir cada vez un significado mas
secular vinculado con valores como la fortaleza civil y el coraje. Este proceso se debi6 en
gran parte a la escultura de Donatello mencionada anteriormente, la cual representa con
mayor claridad la virtud de la fortaleza. Asi, conforme avanza el Renacimiento Judit se
aleja de la concepcion religiosa medieval para dar paso a su imagen de femme forte. Un
ejemplo de este tipo de representacion es Judit y Holofernes de Giorgio Vasari, realizada
hacia 1554. Aqui Holofernes comienza a adquirir cada vez mas un papel protagonista en
la escena, lo que daria lugar a la idea de enfrentamiento en las representaciones. Esto se
dio principalmente por el gusto del Renacimiento por representar anatomias rotundas e
idealizadas. En el caso de la obra de Vasari nos llama la atencion, no solo la armadura de
guerrero que porta sino la potente anatomia de la heroina, claramente inspirada en la obra
Miguel Angel. La secularizacion de su historia hizo que poco a poco Judit se volviera una
figura popular entre las mujeres burguesas de la época, quienes deseaban ser retratadas
como ella, no solo por sus cualidades morales, sino sobre todo por su gran belleza y las

joyas que portaba. En este sentido destacaron las obras realizadas por Lucas Cranach a

46



mediados del siglo XV, donde se nos muestra una imagen de Judit lujosamente vestida y

enjoyada, incluso con sombreros.”

Durante el siglo XVII otros artistas tomarian el modelo de justiciera de Donatello
para representar a Judit como alegoria de la Iglesia triunfante. Un ejemplo de este tipo de
representacion es la Judit realizada por Valentin de Boulogne en 1625 (Fig. 27). El lienzo
muestra una Judit heroica, siguiendo el modelo de femme forte con rostro firme y
decidido.” Aparece sefialando al cielo con su mano derecha, aludiendo a Dios, como
muestra de que fue El quien le guid y le encomendo tal arriesgada mision. Se la muestra
ricamente vestida y enjoyada de manera muy solemne, mientras sostiene del pelo al
decapitado. La nobleza de la heroina viene remarcada por la sutil gama cromatica
empleada, generalmente de colores calidos, y el marcado claroscuro de influencia

caravaggesca.®’

Siguiendo esta linea de representacion, también destacaron las obras realizadas
por Guido Reni y Mattia Preti, las cuales recogen el mismo momento de la narracion
enfocadndose en retratar ese pathos dramatico de la heroina. La obra realizada por Reni
formé parte de las colecciones reales espafiolas, de hecho, se sabe que hizo pendant con
otro lienzo de David venciendo a Goliat, estableciendo de nuevo ese paralelismo entre
ambas figuras biblicas. Tanto en la version de Reni como en la de Preti, Judit alza su
mirada al cielo con decision en alusion a Dios tras haber llevado a cabo la voluntad divina.
Se las muestra con su atributo honorifico clave en su iconografia, una gran espada
justiciera, siguiendo el modelo de martir y aludiendo a virtudes como la Justicia y la
Fortaleza. Estas representaciones suponen ejemplos paradigmaticos de las femmes fortes

de la tradicion biblica.

78 Barragan Lozano 2025, 181-183.
7 The Metropolitan Museum of Art.
80 Bornay 1998, 48-49.

47



Fig. 27. Judit con la cabeza de Holofernes.
1625. Valentin de Boulogne. Museo de los
Agustinos de Toulouse.

Durante el barroco se inauguraria una nueva iconografia del tema, siendo la escena
del crimen en el interior de la tienda del general Holofernes la més representada. Esta
parte de la historia se adaptaba perfectamente al dramatismo barroco, por la violencia y
teatralidad de la decapitacion. Esta busqueda de dramatismo se dio por las doctrinas
contrarreformistas del mundo catdlico que buscaban un arte persuasivo y conmovedor
que despertara los sentidos de los fieles. La obra Judit decapitando a Holofernes (Fig.
28) de Caravaggio, realizada hacia el 1599, representa un punto de inflexién en la
iconografia de la heroina biblica. Llam¢ la atencion por la crudeza y realismo extremo de
la escena, marcada por esa dramatica expresion de terror, pero a la vez sorpresa del
general, en contraste con la expresion de serenidad de Judit. Todo este dramatismo se
veria reforzado por ese juego de luces y sombras tan propio de Caravaggio, que le daala
obra un caracter mas teatral, ademas de la representacion explicita de la sangre que mana
de su cuello. Se representa a la sirvienta como una mujer mayor, fea y arrugada, con la
intencion de subrayar atin mas la belleza de la joven Judit, con el cefio ligeramente
fruncido por el esfuerzo, la llamada terribilita. La tradicion iconografica ha acostumbrado
a representar a la sirvienta en la escena del crimen, sin embargo, segiin la Biblia esta
esper6 fuera de la tienda. Esta obra inspir6 a muchos otros artistas durante el siglo XVII,

en concreto a Artemisia Gentileschi, quien tomaria de forma muy evidente su

48



composicion y claroscuro para la realizacion de este tema en 1620. Sin embargo, en este
caso podemos percibir un mayor esfuerzo fisico por parte de Judit y de su criada, una
mayor violencia y brutalidad. Ademas, al igual que en otras versiones, la sirvienta no se
queda contemplando la escena, sino que toma parte activa del acto sujetando al general
que busca defender su vida. Aqui, Artemisia no muestra tanto interés por el tema biblico,
sino que se centra en lo puramente fisico. Este tema fue repetido en numerosas ocasiones
por parte de Artemisia y de su padre, Orazio Gentileschi.®! En el caso de la pintora,
ademas, la iconografia adquiere una lectura singular, pues se ha interpretado en relacion

con la violacion sufrida a manos de Agostino Tassi.*?

Fig. 28. Judit decapitando a Holofernes, ca.1599. Caravaggio. Gallerie Nazionali. Palazzo
Barberini. Wikimedia Commons.

81 Barragan Lozano 2025, 188-190.
82 Gentileschi et al. 2016; Garrad 2020; Barker y Gentileschi 2022.

49



Tambien se populariz6 una iconografia que mostraba a mujeres de la época bajo
la figura de Judit, adoptando el rol de femme fatale. En muchas ocasiones, los pintores
plasmaron en el rostro de Judit, el retrato de una mujer real en relacion con su propia vida
sentimental, y en el cuerpo del general vencido, su retrato, como metéfora de su alma
herida. En este sentido, destaca la obra Judit con la cabeza de Holofernes (1610-1612) de
Cristofano Allori (Fig. 29). Se sabe que retratd a su amante Mazzafira en el rostro de la
heroina, y a si mismo en la cabeza del decapitado. Aqui vemos una Judit que ya no mira
al cielo en alusion a Dios —como en la obra de Guido Reni—sino que mira directamente
al espectador con determinacion y fatalidad, al igual que la Judit realizada por Rubens
hacia 1616. Ademas, la sirvienta no mira al decapitado, sino a la propia Judit en gesto de
admiracién. Otro ejemplo fue El retrato de Olimpia Luna como “Judit” y Melchiorre
Zoppio como “Holofernes” de Agostino Carracci, sin embargo, aqui la metafora es justo
la contraria. Fue un encargo de Mechiorre Zoppio para retratar a su difunta esposa, como

causante de su sufrimiento por su pérdida.®?

Fig. 29. Judit con la cabeza de Holofernes, 1610-1612.
Cristofano Allori. Gallerie degli Uffizi. Palazzo Pitti.

8 Bornay 1998, 65-68.
50



Cabe mencionar que, a partir del siglo XVI, comenzaron a aparecer algunas
representaciones de Judit desnuda, como en escenas de foilette. No obstante, estas fueron
escasas y se limitaron principalmente a los paises de la Reforma, especialmente en el
ambito flamenco y germanico, donde destacaron artistas como Cranach o Baldung. En
este contexto, influenciados por las ideas calvinistas, surgiria una tendencia a desacreditar
el arte religioso tradicional, considerado una forma de idolatria. Algunos artistas
recurrieron al erotismo en representaciones de pasajes biblicos, como estrategia critica

hacia las imagenes de devocion catélicas.®

La representacion de Judit en pleno acto de decapitacion supuso un punto de
inflexidén en su transformacion en femme fatale, al subrayar su faceta mas violenta y
dominante. Las representaciones a partir de finales del XVIII la muestran como una figura
fascinante y atractiva que cautiva no solo por su gran belleza sino también por su

capacidad de crueldad y seduccion.

En definitiva, Judit ha sido una de las figuras mas paradigmaticas en la historia
del arte occidental, convirtiéndose en una de las heroinas biblicas mas representadas y
reinterpretadas durante siglos. Su representacion ha estado sujeta a las constantes
transformaciones determinadas por los discursos religiosos, sociales y estéticos de cada
periodo. Ha ido pasando de un extremo a otro de manera constante: de mulier sancta en
la Edad Media, a femme forte durante el Renacimiento y finalmente femme fatale hacia
finales del siglo XVIII. Su imagen ha oscilado entre la virtud y la transgresion,
encarnando tanto modelos de conducta como contracjemplos simbolicos. Las infinitas
variaciones iconograficas de su historia han hecho que Judit se convierta en una figura
compleja y ambigua, pues ha ido encarnando una amplia variedad de virtudes muy
contrarias a la vez: pureza y seduccion, valentia y crueldad o virtud y deseo. El artista y
la sociedad de cada momento ha seleccionado del repertorio de virtudes y vicios de Judit
aquellas que se ajustaban mds con su concepto de heroina, asi como su ideal estético y
modelo de feminidad. Por tanto, no existe una Unica una concepcion correcta de la
heroina, sino multiples interpretaciones que concuerdan en el mismo punto: Judit gracias
a su fe en Dios y en su estrategia emplea todas las armas a su alcance para liberar a su

pueblo.®®

8 Bornay 1998, 60-64.
85 Barragan Lozano 2025, 202-203.

51



6. Santa Elena y el hallazgo de la Cruz de Cristo: modelo de
piedad femenina.

Flavia Julia Elena o mejor conocida como Santa Elena de Constantinopla nacid
en Drepanum, en Bitinia hacia el afio 250 d.C. Fue madre del primer emperador cristiano,
Constantino y figura clave en la consolidacion del cristianismo en el imperio romano,

pues la tradicion cristiana le atribuye el descubrimiento de la Santa Vera Cruz de Cristo.

Tras la consolidacion de Constantino como emperador tinico del Imperio romano
en el 324, el cristianismo adquirié un nuevo reconocimiento. Elena se convirtio al
cristianismo y, en su avanzada edad, emprendid una peregrinacion a los santos lugares de
Palestina en el 326. Segtin varias fuentes —Rufino de Aquilea, Socrates de Constantinopla
y Teofanes— se sabe que este viaje no fue una simple muestra de devocidn, sino que
estuvo motivado por una revelacion divina que la condujo hasta Jerusalén. La vision le
indicd que el lugar exacto donde se hallaba la verdadera Cruz de Cristo era bajo un
monumento dedicado a Venus. Asi pues, Elena mando iniciar las excavaciones en aquel
lugar donde fueron halladas las tres cruces del Calvario, junto con la inscripcion que
Poncio Pilato habia colocado sobre la cruz de Cristo. Para identificar cudl de las tres era
la auténtica, llevaron cada cruz al lecho de una mujer enferma. Asi, al tocar la tercera cruz
la enferma sand de inmediato. En ese mismo lugar, Santa Elena mand6 construir un
templo: la basilica del Santo Sepulcro, ademas de consagrar otros. Este descubrimiento
la dot6 de una dimension casi profética que influy6é de manera determinante en la forma
en que fue representada posteriormente. Ademas, durante su estancia en Tierra Santa
practicd la caridad con los pobres y ayud6 econdmicamente a las comunidades cristianas,

consolidando asi su imagen de emperatriz piadosa y protectora de la fe.

A partir del 324, a Elena se le concedi¢ el titulo de augusta, apareciendo su busto
en monedas oficiales con la inscripcion Securitas Rei Publicae: seguridad de la republica.
Asi su imagen fue utilizada como propaganda del poder imperial, representando la idea
de estabilidad del imperio de su hijo Constantino. Este discurso politico convertia a Elena
en un simbolo de fortaleza dinéstica y estabilidad del Estado, siendo su figura integrada

dentro de la ideologia politica romana.

52



Fig. 30. Moneda imperial romana de la emperatriz Elena de Constantinopla. 324-328 d.C.

Mujeres de la ¢élite imperial de los siglos IV y V —Galla Placidia, Aelia Eudocia y
Anicia Juliana— buscaron establecer lazos simbolicos con Santa Elena, considerada
como modelo y referente de virtud cristiana, maternidad ejemplar y poder politico. Esta
vinculacion se materializ6 mediante la imitacion de su papel dentro del linaje imperial,
como la promocion de la fe y el mecenazgo religioso, con el fin de reforzar su propia
legitimidad religiosa y dinastica. La santidad de la emperatriz se construy6 a base de
imagenes, objetos y edificios conmemorativos que otras mujeres impulsaron como parte
de su propia muestra de estatus publico y piedad. De esta manera, Santa Elena acabd
representando de forma simbdlica los valores tradicionales cristianos convirtiéndose en

modelo ejemplar para mujeres de la aristocracia imperial tardia.

La fuente escrita mas significativa acerca de la santa es la Vida de Constantino de
Eusebio Cesarea hacia el 340 d.C. En ¢l se explica su peregrinacion por Tierra Santa,
resaltando especialmente el cardcter caritativo y piadoso de Santa Elena. Autores
cristianos posteriores tomarian este relato como base principal, lo que contribuiria a la
difusion de la dimension espiritual de la santa. Su figura fue adquiriendo importancia
hasta el punto de que en el siglo IX fue canonizada, elevando asi su figura dentro de la
tradicion catélica como modelo de santidad femenina. Esta consagracion espiritual se
materializé siglos mas tarde en su representacion escultorica en la Basilica de San Pedro

del Vaticano (Fig. 31), donde aparece como una de las cuatro figuras monumentales que

53



sustentan la gran ctipula de Miguel Angel. Supone uno de los cuatro pilares fundacionales

de la iglesia catdlica, actuando como pilares visuales y teoldgicos que sustentan la fe. %

N

Fig. 31. Santa Elena, 1630-39. Andrea Bolgi.
Basilica de San Pedro del Vaticano. Wikimedia
Commons.

6.1. Iconografia de Santa Elena: construccion visual de la

santidad imperial

La figura de Santa Elena ha sido objeto de multiples representaciones artisticas a
lo largo de la historia, en su mayoria, vinculadas a su papel en el descubrimiento de la
Vera Cruz. Asi, su iconografia se ha ido construyendo en torno a este episodio,
mostrandonos el momento de su vision o el propio descubrimiento. En este sentido,
destaca especialmente el famoso ciclo del Descubrimiento de la Cruz realizado por Piero
della Francesca entre 1452 y 1466 en la capilla Bacci de la basilica de San Francisco de

Arezzo. También fue comun la representacion de su figura en solitario generalmente con

8 Brubaker 1997, 56-64.
54



la corona y el manto imperial portando alguno de los instrumentos de la pasion de Cristo:
la cruz, los clavos o la corona de espinas.®” En este sentido destaca la obra de Veronese,
Vision de Santa Elena, (ca.1580), donde se la representa dormida aludiendo a la vision

divina que le llevo a encontrar la cruz, en este caso sostenida por un amorcillo (Fig. 32).
88

Fig. 32. Vision de Santa Elena, ca.1580. Veronese. Museos
Vaticanos.

Cabe destacar un caso en particular conservado en la iglesia de San Miguel de
Valladolid (Fig. 33), de mano de Juan de Roelas®. La obra muestra dos inscripciones
simbdlicas de interés. Por un lado, en la inscripcion circular del marco se alude a una cita
biblica del Libro de Proverbios 31:10 en relacion con la mujer virtuosa y ejemplar:
“;Quién hallara mujer virtuosa? Porque su estima sobrepasa largamente a la de las piedras
preciosas. [...]”. Por otro lado, en la cartela de abajo nos encontramos un epitafio donde
sefala sus datos biograficos, aunque combinados con elementos legendarios: sefiala que

fue hija del rey breton Coel Hen de Britania, aspecto que pertenece a una leyenda

87 Lara Martinez 2007, 46.
8 Musei Vaticani.
8 Valdivieso 1971, 49-51; Valdivieso 1978.

55



medieval inglesa. Vemos en esta version, no solo la cruz hallada, sino los tres clavos de

la Pasion de Cristo.

Fig. 33. Santa Elena. ca.1605. Juan de Roelas.
Iglesia de San Miguel y San Julian, Valladolid.
Wikimedia Commons.

En definitiva, la figura de Santa Elena, representada como santa, madre y
portadora de la cruz, se consolidaria no solo como paradigma de virtud cristiana y
referente espiritual femenino clave dentro de la iconografia religiosa, sino también como

simbolo de poder imperial, articulando visualmente la relacion entre fe y autoridad.

56



7. Conclusiones

Todas las sociedades a lo largo de la historia han necesitado reflejar sus ideales en
héroes y heroinas que encarnen sus valores considerados fundamentales. Estas figuras
legendarias, de cualidades extraordinarias como el valor, la fuerza o la humildad, se
convirtieron en referentes de conducta y esperanza de manera colectiva. Més que inventar
nuevos héroes, cada sociedad tendid a recuperar aquellos transmitidos de generacion en
generacion modificando y resignificando sus relatos segun las necesidades simbolicas,
morales o politicas de cada momento. Por ello, aquellas figuras biblicas o clasicas de la
antigliedad han sido incorporadas en el imaginario visual y literario de Occidente durante
siglos, como arquetipos que han trascendido su contexto original, transmitiendo una serie
determinada de valores. La permanencia y transformacion de estos relatos a lo largo del
tiempo evidencian su flexibilidad y poder simbdlico. Las heroinas biblicas y de la
Antigiiedad no solo tuvieron una funcion religiosa o mitica, sino tambien pedagogica,
convirtiéndose en imagenes cargadas de significados que contribuyeron a la construccion

de la feminidad en la cultura occidental.””

Desde esta perspectiva, tras el analisis simbolico e iconografico de las figuras de
Lucrecia, Judit y Santa Elena es posible identificar elementos comunes en su simbologia,
pues las tres fueron convertidas en exempla e incorporadas en discursos visuales y
literarios con una clara finalidad didactica, moral y politica. Sin embargo, cada una de
ellas representa un arquetipo diferente que responde al contexto en el que se dio su historia
y a necesidades y codigos de representacion concretos: por un lado, Lucrecia fue
interpretada como simbolo de castidad y victima heroica, Judit como modelo de virtud y
fortaleza, y Santa Elena como referente de santidad y fe, combinando asi historia, mito y
devocion. En este sentido la literatura emblematica fue determinante para la
consolidacién de estos modelos, ya que funcionaron como catalogos simbdlicos de
virtudes que contribuyeron a la construccion de una tipologia femenina normativa y moral
acorde a los valores de la época. En particular, los libros de emblemas desempefiaron un
papel fundamentalmente pedagogico orientado a un publico femenino perteneciente a los
circulos cortesanos y aristocraticos. Era un instrumento de formacion moral adecuado a

los ideales de conducta esperados en estos entornos privilegiados.

% Yebra Rovira 2020, 252.

57



Desde el punto de vista iconografico, sus imagenes han experimentado una
evolucion significativa durante los siglos, pasando de una vision humanista —mucho mas
fiel a los relatos originales y a la dimension moral de las heroinas— a una vision moderna,
donde esa carga moral se va diluyendo en favor de una iconografia ambigua, sensual e
incluso erotizada. Seria principalmente durante el barroco, cuando este aspecto se
acentuaria, pues se tendio a la erotizacion de figuras femeninas poderosas de la historia,
convirtiéndolas en simbolos visuales amenazantes y transgresores. Asi pues, algunas
heroinas, particularmente en el caso de Judit, sufrieron transformaciones significativas y
muy contrarias en su concepcion simbolica, oscilando entre modelo ejemplar de virtud y

femme fatale.

Con el analisis individual de cada una de estas figuras ilustres, no solo se ha querido
visibilizar su relevancia dentro del mito de las Nueve de la Fama y en la tradicion artistica
y cultural de Occidente, sino también mostrar como su reflejo en el arte participd de
manera directa en la creacion de estos modelos de comportamiento, que en la actualidad
siguen perdurando en la memoria de la cultura occidental. Es decir que, sus
representaciones no solo reflejaron los cambios estéticos de cada momento, sino también
la concepcion y mirada que se tenia sobre la virtud y la imagen femenina. Los valores que
encarnaban se fueron adaptando a los distintos discursos, sirviendo tanto como referentes
a seguir, como ejemplos disuasorios de conductas no deseadas. Asi, se ha jugado con la
imagen de estas figuras a lo largo del tiempo, modificando y reinterpretando su

simbologia en funcidn de intereses morales e ideoldgicos.

En definitiva, este recorrido a través de las figuras de Lucrecia, Judit y Santa Elena
permite conocer no solo la evolucion simbdlica de estas heroinas en concreto, sino
también poner de relieve el papel activo que las imdgenes han desempefiado como
herramientas clave en los procesos de educacion y orden social, una funcidon que, en

muchos sentidos, sigue atn vigente en la actualidad.

58



8. Bibliografia

Alba, Amparo y Guadalupe Seijas. 2015. “Las mujeres fuertes de la biblia y su
pervivencia en la pintura espafola del siglo XVII”. En Mujeres del Antiguo
Testamento: de los relatos a las imdagenes, ed. Guadalupe Seijas, 75-100. Estella,
Navarra: Editorial Verbo Divino.

Alcala Galan, Mercedes. 2012. “Ideologia y violencia sexual: el cuerpo femenino
subyugado segun Rubens y Cervantes”. eHumanista: Cervantes. Journal of
iberian studies 1:1- 40.

Andrés Gonzalez, Patricia. 1999. “Significacion ideoldgica en el patio del Palacio Real
de Valladolid”. En Valladolid. Historia de una ciudad. 1. Edad Media. Arte, 55-
69. Valladolid: Instituto Universitario de Historia Simancas, Ayuntamiento de
Valladolid.

Barker, Sheila y Artemisia Gentileschi. 2022. Artemisia Gentileschi. Los Angeles: Getty
Publications.

Barragan Lozano, Laura Isabel. 2025. “Judith: de mulier sancta a femme fatale: un
analisis de la evolucidon iconografica de la heroina del Antiguo Testamento™.
Revista de Jovenes Humanistas 2: 161-205.

Blake McHam, Sarah. 2001. “Donatello's Bronze "David" and "Judith" as Metaphors of
Medici Rule in Florence.” The Art Bulletin 83-1: 32-47.

Bolufer Peruga, Monica. 2000. “Galerias de «Mujeres ilustres» o el sinuoso camino de la
excepcion a la norma cotidiana (ss. XV-XVIII)”. Hispania, Revista espariola de

Historia 60-204: 181-224.
Bornay, Erika. 1998. Mujeres de la Biblia en la pintura del Barroco. Madrid: Catedra.

Bravo Bosch, Maria José. 2017. Mujeres y simbolos en la roma republicana: Analisis
Jjuridico-historico de Lucrecia y Cornelia. Vigo: Universidad de Vigo.

Brubaker, Leslie. 1997. “Memories of Helena: patterns in imperial female matronage in
the fourth and fifth centuries”. En Women, men and eunuchs, Gender in
Byzantium, ed. Liz James, 52-75. Londres: Routledge.

Cassagnes-Brouquet, Sophie. 2003. “Les Neuf Preuses, I’invention d’un nouveau théme
iconographique dans le contexte de la Guerre de Cent ans”. En Le genre face aux
mutations, eds. Luc Capdevila, Sophie Cassagnes, Martine Cocaud, Dominique
Godineau, Frangois Rouquet y Jacqueline Sainclivier, 279-289. Rennes: Presses
universitaires de Rennes.

Castello della Manta. Beni FAL s. f. Castello della Manta Storie e miracoli della fontana
della giovinezza nel Marchesato di Saluzzo.
https://fondoambiente.it/luoghi/castello-della-manta.

Castro Santamaria, Ana. 2014. “Ilustres suicidas: Cleopatra y Lucrecia en palacios
salmantinos del siglo XVII”. En Imagen y documento: materiales para conocer y
construir una historia cultural, coord. Joaquin Garcia Nistal, 37- 60. Ledn: El
Forastero.

Chateau de Pierrefonds. La Salle des Preuses, un réve impérial. Centre des Monuments
Nationaux. https://www.chateau-pierrefonds.fr/decouvrir/la-salle-des-preuses

59


https://fondoambiente.it/luoghi/castello-della-manta
https://www.chateau-pierrefonds.fr/decouvrir/la-salle-des-preuses

Checa Cremades, Fernando. 2010. Los inventarios de Carlos V' y la familia imperial.
Madrid: Fernando Villaverde Ediciones.

Checa Cremades, Fernando. 2013. Tiziano y las cortes del renacimiento.
Madrid: Marcial Pons.

Checa Cremades, Fernando. 2021. Mitologias. Poesias de Tiziano para Felipe II. Madrid:
Casimiro Libros.

De Francisco Olmos, José Maria y Rodrigo Jos¢ Fernandez Martinez. 2021. Los nueve de
la fama. Los modelos caballerescos medievales y la creacion de una heraldica
inventada. Madrid: Universidad Complutense de Madrid.

Delmarcel, Guy. 2000. “Los Honores, tapices flamencos para el Emperador Carlos V.”
Reales Sitios: Revista del Patrimonio Nacional 145: 40-48.

Diaz Lopez, Laura. 2024. “La importancia de la castitas en Lucrecia y Virginia: el ideal
femenino en Tito Livio a través del uso de exempla”. Espacio, tiempo y forma.
Serie 1I, Historia Antigua 37:87-112.

Drieshen, Clarck. 2019. The Nine Worthy Women. Medieval manuscripts blog. British
Library. https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2019/10/the-nine-worthy-
women.html

Elvira Barba, Miguel Angel. 2008. Arte y mito: Manual de iconografia cldsica. Madrid:
Silex.

Falomir, Miguel y Vergara, Alejandro. 2021. Pasiones mitologicas. Madrid: Museo del
Prado.

Garcia Arranz, José Julio. 2005. “Uxoriae virtutes: La imagen de la mujer virtuosa y su
contexto en la cultura simbolica de la Edad Moderna”. Biblioteca digital Siglo de
Oro 1. Emblematica, Relaciones de Sucesos y Miscelaneas de erudicion
(catalogacion, digitalizacion y difusion via internet. La Corufia: Universidad de
La Coruia.

Garcia Arranz, José Julio. 2018. “Mujeres y emblemas: una vision simbolica de la
condicion femenina en la Edad Moderna”. IMAGO Revista de Emblematica y
Cultura Visual 10:7-52.

Garrad, Mary D. 2020. Artemisia Gentileschi y el feminismo en la Europa de la Edad
Moderna. Arte y estética. Madrid: Akal.

Gentileschi, Artemisia, Estrella de Diego, Eva Menzio, Annemarie Sauzeau Boetti,
Roland Barthes y Maria de las Nieves Muiiiz. 2016. Cartas: precedidas de las
Actas del proceso por estupro. Madrid: Catedra.

Gonzalez Estrada, Lidia. 2018. “La mujer como exemplum. Subversion, desafio y
resistencia en Valerio Maximo”. Panta Rei. Revista Digital de Ciencia y Diddctica
de la Historia, 12:73-91.

Ibanez Palomo, Tomds. 2017. "Los Nueve de la Fama". Base de datos digital de
Iconografia  Medieval. Universidad Complutense de Madrid. En
linea: www.ucm.es/bdiconografiamedieval/nueve-de-la-fama

Landsberg, Herrade de. 1899. Hortus deliciarum. Estrasburgo: Impr. Strasbourgeoise.

60


https://twitter.com/CDrieshen
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/index.html
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2019/10/the-nine-worthy-women.html
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2019/10/the-nine-worthy-women.html
http://www.ucm.es/bdiconografiamedieval/nueve-de-la-fama

Lara Martinez, Maria y Lara Martinez Laura. 2007. “Santa Elena y la Cruz de Cristo”.
Revista Comunicacion y Hombre 3: 38-50.

Le Moyne, Pierre. 1647. La Gallerie des femmes fortes, Pierre Le Moyne. Paris: Antoine
de Sommaville.

Le Moyne, Pierre. 1794. Galeria de Mugeres Fuertes. Madrid: Benito Cano.
Locker, Jesse. 2020. Artemisia, Lucretia, and Venice. Londres: The Matthiesen Gallery.

Martin Puente, Cristina. 2010 “La historia de Lucrecia en Prosa y en verso”. En Dulces
camenae, poética y poesia latinas, eds. Jesus Luque Moreno, Maria Dolores
Rincon Gonzalez e Isabel Velazquez Soriano, 1359-1370. Granada: Universidad
de Granada, Sociedad de Estudios Latinos.

Minguez, Victor y Rodriguez Moya, Inmaculada. 2024. The Visual Legacy or Alexander
the Great from the Renaissance to the Age of Revolution. Nueva York y Londres:
Routledge.

Musei Vaticani. Veronese, Vision de Santa Elena.
https://www.museivaticani.va/content/museivaticani/es/collezioni/musei/la-
pinacoteca/sala-x---secolo-xvi/veronese--visione-di-s--elena.html

Museo Etnologic i de Cultures del Mon. La doncella virtuosa. Museo Etnologic i de
Cultures del Mon, Barcelona. https://www.barcelona.cat/museu-etnologic-
culturesmon/ca/blog/la-donzella-virtuosa

Museo Nacional del Prado. Simon Vouet. Museo Nacional del Prado.

https://www.museodelprado.es/coleccion/artista/vouet-simon/26a0ddb9-9732-
424b-bcet9-f7bleefb2ab4

National Gallery Prague. Suicidio de Lucrecia, Simon Vouet. National Gallery Prague.
https://sbirky.ngprague.cz/en/dielo/CZE:NG.O 14162

RIALFtI - Repertorio Informatizzato Antica Letteratura Franco-Italiana. s.f. Tommaso di
Saluzzo, “Tituli” del ciclo dei Prodi e delle Eroine del Castello della Manta.
https://www.rialfri.eu/opere/tommaso-di-saluzzo-tituli-del-ciclo-dei-prodi-e-
delle-eroine-del-castello-della-manta.

Rodriguez Moya, Inmaculada. 2023. “Mujeres fuertes del paganismo: Iconografia y
emblematica”. En Ignoranti Quem Portum Petat, Nullus Suus Ventus Est: novos
caminhos e desafios dos estudos iconico-textuais / nuevos caminos y desafios en
los estudios iconico-textuales, eds. Ana Cristina Sousa, José Julio Garcia Arranz,
Carme Lopez Calderon y Marisa Pereira Santos. Oporto: CITCEM, Universidade
do Porto.

The Fitzwilliam Museum Cambridge. Tarquinio y Lucrecia.
https://fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/914

The Metropolitan Museum of Art. Judit con la cabeza de Holofernes.
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/663918

The National Gallery. EI sueiio de Santa Elena, Paolo Veronese.
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/paolo-veronese-the-dream-of-saint-
helena.

61


https://www.museivaticani.va/content/museivaticani/es/collezioni/musei/la-pinacoteca/sala-x---secolo-xvi/veronese--visione-di-s--elena.html
https://www.museivaticani.va/content/museivaticani/es/collezioni/musei/la-pinacoteca/sala-x---secolo-xvi/veronese--visione-di-s--elena.html
https://www.barcelona.cat/museu-etnologic-culturesmon/ca/blog/la-donzella-virtuosa
https://www.barcelona.cat/museu-etnologic-culturesmon/ca/blog/la-donzella-virtuosa
https://www.museodelprado.es/coleccion/artista/vouet-simon/26a0ddb9-9732-424b-bcf9-f7b1eefb2ab4
https://www.museodelprado.es/coleccion/artista/vouet-simon/26a0ddb9-9732-424b-bcf9-f7b1eefb2ab4
https://sbirky.ngprague.cz/en/dielo/CZE:NG.O_14162
https://www.rialfri.eu/opere/tommaso-di-saluzzo-tituli-del-ciclo-dei-prodi-e-delle-eroine-del-castello-della-manta
https://www.rialfri.eu/opere/tommaso-di-saluzzo-tituli-del-ciclo-dei-prodi-e-delle-eroine-del-castello-della-manta
https://fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/914
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/663918
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/paolo-veronese-the-dream-of-saint-helena
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/paolo-veronese-the-dream-of-saint-helena

The Walters Art Museum. Espéculo Virginum, Conrado de Hirsau. Interner Archive.
https://art.thewalters.org/object/W.72/

Tito Livio. 1997. Tito Livio Historia De Roma I y Il (Ab Urbe Condita), ed. de Antnio
Fontan. Madrid: CSIC.

Val Cubero, Alejandra. 2001. La percepcion social del desnudo femenino en el arte
“siglos XVI-XIX". Pintura, mujer y sociedad. Universidad Complutense de
Madrid.

Valdivieso, Enrique. 1971. La pintura en Valladolid en el siglo XVII. Valladolid:
Diputacién de Valladolid.

Valdivieso, Enrique. 1978. Juan de Roelas, 1560-1625. Sevilla: Diputacion Provincial.

Valifio, Marifia. 2024. “Judit, ;santa o femme fatale? La representacion a través de la
mirada femenina de la heroina de Betulia”. Historiae 21: 43-64.

Valtierra Lacalle, Ana. 2014-1015. “Iconografia de Lucrecia. Repercusiones plasticas en
la peninsula ibérica.” ANAS, 27-28: 241-261.

Yebra Rovira, Carmen. 2020. “Judit, una heroina biblica en el siglo XIX. Dama virtuosa,
madre de la patria o mujer fatal”. Cuadernos de Illustracion y Romanticismo,
Revista Digital del Grupo de Estudios del Siglo XVIII 26: 251-271.

62


https://art.thewalters.org/object/W.72/

	1. Introducción
	1.1. Objetivos y estructura del trabajo
	1.2. Estado de la cuestión y metodologías empleadas

	2. El mito de los Nueve de la Fama
	2.1. El mito y su reflejo en el arte

	3. Literatura simbólica ilustrada moderna
	4. Lucrecia y la virtud ejemplar: lectura simbólica de la castidad femenina
	4.1. La imagen de la castidad: Lucrecia en la tradición iconográfica occidental

	5. Judit: heroína bíblica y símbolo de fortaleza femenina
	5.1.  Evolución simbólica e iconográfica de una heroína ambigua

	6. Santa Elena y el hallazgo de la Cruz de Cristo: modelo de piedad femenina.
	6.1. Iconografía de Santa Elena: construcción visual de la santidad imperial

	7. Conclusiones
	8. Bibliografía

