
Trabajo de Fin de Grado 

 

 

Facultad de Filosofía y Letras 
   

 

El mito de las Nueve de la Fama: Lucrecia, Judit y Santa 
Elena como modelos de virtud femenina en la Edad 

Moderna 

 

Autora: Lucía Leonardo Rodríguez 
Tutor: Jesús Félix Pascual Molina 

 

 

 

Titulación: Grado en Historia del Arte. 
Junio de 2025



 
  



3 
 

 

Índice 

 

1. Introducción ............................................................................................................... 5 

1.1. Objetivos y estructura del trabajo ......................................................................... 5 

1.2. Estado de la cuestión y metodologías empleadas ................................................. 5 

2. El mito de los Nueve de la Fama ............................................................................... 8 

2.1. El mito y su reflejo en el arte .............................................................................. 12 

3. Literatura simbólica ilustrada moderna ................................................................ 16 

4. Lucrecia y la virtud ejemplar: lectura simbólica de la castidad femenina ......... 24 

4.1. La imagen de la castidad: Lucrecia en la tradición iconográfica occidental ...... 27 

5. Judit: heroína bíblica y símbolo de fortaleza femenina ....................................... 37 

5.1. Evolución simbólica e iconográfica de una heroína ambigua ............................ 38 

6. Santa Elena y el hallazgo de la Cruz de Cristo: modelo de piedad femenina. ... 52 

6.1. Iconografía de Santa Elena: construcción visual de la santidad imperial ........... 54 

7. Conclusiones ............................................................................................................. 57 

8. Bibliografía ............................................................................................................... 59 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 

 

 

  



5 
 

1. Introducción  

1.1. Objetivos y estructura del trabajo 

Las figuras ilustres de la Antigüedad han sido preservadas en la memoria colectiva 

de la cultura occidental como modelos simbólicos de virtud y heroísmo, cuya presencia 

ha marcado de forma decisiva los discursos morales, artísticos y literarios a lo largo de la 

historia. En este sentido, el presente trabajo tiene como objetivo principal estudiar la 

versión femenina del mito de las Nueve de la Fama como repertorio simbólico de virtudes 

atribuidas a heroínas de la Antigüedad, y analizar como su difusión, a través de fuentes 

literarias y representaciones artísticas, contribuyó a la construcción de arquetipos 

femeninos y modelos de comportamiento en la sociedad de la Edad Moderna. Se ha 

prestado especial atención a tres figuras paradigmáticas del mito: Lucrecia, Judit y Santa 

Elena, con el objetivo de estudiar como sus relatos fueron reinterpretados como modelos 

de conducta moral y didáctica, siendo estas figuras convertidas en exempla, adquiriendo 

especial trascendencia en los repertorios de mujeres ilustres de la literatura emblemática, 

aunque también en la iconografía. En este sentido, se ha querido realizar un estudio de su 

evolución simbólica e iconográfica durante la Edad Moderna en el ámbito occidental para 

conocer la concepción de la virtud femenina que se tenía en cada época, y como dichos 

valores influyeron de manera determinante en sus representaciones.  

 El trabajo se ha organizado en torno a ocho apartados principales, que abordan el 

mito de las Nueve de la Fama, comenzando desde un enfoque más general a un análisis 

más profundo y especializado de cada figura. Para ello, se ha considerado necesario el 

análisis de los repertorios de figuras ilustres en la literatura emblemática como base 

teórica esencial para el posterior estudio de las imágenes e interpretaciones simbólicas de 

cada una. Además, para finalizar el trabajo, se ha establecido una lectura simbólica y 

comparada de las tres figuras con el fin de poner de relieve aquellos elementos comunes 

y particularidades que las configuran como modelos arquetípicos de virtud femenina en 

las artes visuales y la literatura.  

 

1.2. Estado de la cuestión y metodologías empleadas 

El estudio de las virtudes femeninas a lo largo de la historia ha suscitado un 

creciente interés en las últimas décadas, especialmente desde el enfoque de la literatura 



6 
 

emblemática. Existen numerosos estudios que han abordado las representaciones de 

figuras femeninas ilustres de la historia, tanto bíblicas como clásicas, destacando su papel 

como modelos de conducta dentro del pensamiento moral y religioso de la época. En este 

sentido, para este trabajo, se han tenido como base fundamental los estudios de José Julio 

García Arranz (2005 y 2018) y el estudio de Mónica Bolufer Peruga (2000), sobre la 

visión simbólica de la mujer en la emblemática de la Edad Moderna y los repertorios de 

mujeres ilustres.  

En lo que respecta al mito de los Nueve de la Fama, resulta llamativa la escasa 

atención que ha recibido su versión femenina en la historiografía, pues la mayoría de los 

estudios han sido dedicados a los nueve héroes, quedando estas relegadas a un segundo 

plano. Para el presente trabajo, se ha utilizado una referencia bibliográfica dedicada 

exclusivamente a ellas de la mano de Sophie Cassagnes-Brouquet (2003); en el resto de 

los estudios, su presencia se limita a menciones puntuales como la contraparte femenina 

del mito, sin que se haya realizado un análisis específico ni desde el punto de vista 

artístico ni historiográfico.  

En contraste, dentro de este repertorio, figuras como Lucrecia y Judit sí han sido 

objeto de mayor interés por parte de la historiografía de manera individual, especialmente 

en el ámbito simbólico y artístico. En este sentido, el estudio ha tenido como base los 

trabajos de Ana Valtierra Lacalle (2014-15), Ana Castro de Santamaría (2014) y Laura 

Isabel Barragán Lozano (2025). En cambio, la figura de Santa Elena, a pesar de su 

dimensión simbólica en el catolicismo y su determinante proyección en la iconografía 

cristiana, ha sido muy poco abordada, tanto desde el punto de vista histórico, como 

iconográfico, por lo que resulta interesante su inclusión en el presente trabajo. Así pues, 

hasta la fecha, no se han realizado estudios que engloben el análisis de las tres figuras de 

forma paralela desde una perspectiva simbólica e iconográfica con el fin de poner en valor 

la versión femenina del mito de los Nueve de la Fama.  

Respecto a la metodología seguida en el trabajo, se ha realizado un estudio 

bibliográfico del tema tratado. Se ha empleado una bibliografía múltiple y variada, que 

abarca desde manuales y artículos científicos en revistas académicas hasta páginas web 

especializadas –principalmente de museos—, lo que ha enriquecido la variedad y 

profundidad del estudio. Además, el uso de las TIC ha permitido el acceso a materiales 

visuales y fuentes primarias a través de fondos digitales de bibliotecas como la 

Bibliothèque Nationale de France (Gallica) y la Biblioteca Nacional de España, así como 



7 
 

de recursos como Internet Archive, empleados para la extracción de imágenes 

principalmente procedentes de manuscritos y libros de emblemas. También ha resultado 

imprescindible el uso de la plataforma de Wikimedia Commons para la búsqueda de 

imágenes para el estudio. 

Asimismo, dada la finalidad del trabajo, se ha empleado el método iconográfico, 

estudiando las características de las representaciones de los personajes estudiados, así 

como su simbología, además de su evolución.  



8 
 

2. El mito de los Nueve de la Fama 

A lo largo de la Edad Media, como fruto de la fusión de tradiciones culturales 

grecorromanas, judías y cristianas, emergieron relatos míticos o legendarios que 

enriquecieron la historia de la literatura épica occidental con nuevos héroes y heroínas. 

La herencia de la cultura de la antigüedad clásica, la tradición caballeresca y los relatos 

bíblicos dieron lugar a un amplísimo repertorio de figuras históricas y legendarias que 

con el tiempo se materializaron en un mito que adquirió gran importancia y trascendencia 

durante la Edad Media y la Edad Moderna, el mito de los Nueve de la Fama.1 

El mito de los Nueve de la Fama fue un tema recurrente en la literatura y el arte 

medieval desde mediados del siglo XIV. Esta serie de nueve personajes, tanto históricos 

como legendarios, fue considerada en Europa como la representación suprema de los 

ideales caballerescos. Estos héroes se agrupaban en tres tríadas, según su religión: 

paganismo, judaísmo y cristianismo, formando así, una especie de sacrosanta historia de 

la caballería. Este fenómeno implicó diversos campos como la literatura, la heráldica, el 

arte y la historia. Su popularidad se propagó entre los siglos XIV y XVIII, siendo este 

traducido en numerosas lenguas por toda Europa.2 

Lo más significativo de la invención de este mito fueron los modelos de 

comportamiento caballeresco y virtudes que reunían los nueve héroes, estableciéndose 

estos como tipos iconográficos inmutables y modelos éticos. Se los representaba como 

personificaciones de virtudes o alegorías ciertamente idealizados que fueron altamente 

reconocidas en Europa durante la Edad Moderna, sobre todo por la importancia que 

alcanzaron los escudos heráldicos atribuidos a cada uno.  

Esta idea de nueve famosos guerreros tiene origen en Les voeux du paon o Los 

Votos del Faisán, obra literaria escrita por Jacques de Longuyon en 1312 dedicada a 

Teobaldo de Bar, el obispo de Lieja. Se trató de una reinterpretación del Roman 

d’Alexandre de Gautier de Chantillon, novela del siglo XII basada en la obra de Seudo-

Calístenes. Sin embargo, recientemente se ha planteado una nueva hipótesis, quizás su 

origen se encuentre en el poema Van Neghen den Ten, atribuido a Jacob van Maerlant, 

anterior a 1300.3 Los votos del faisán se presenta como un poema de carácter cortés 

 
1 Mínguez y Rodríguez Moya 2024, 34.  
2 Ibáñez Palomo 2017. 
3 Ibáñez Palomo 2017. 



9 
 

centrado en la figura de Alejandro Magno, a partir de la cual se van incorporando el resto 

de los personajes. En el pasaje final, donde se relata la batalla ocurrida en las afueras de 

la ciudad de Éfeso, aparecen los nueve héroes, seleccionados de un amplio repertorio de 

figuras históricas reconocidas de inspiración antigua.  Los clasificó en tres triadas: tres 

guerreros paganos –Héctor de Troya, Alejandro Magno y Julio Cesar—; tres héroes 

judíos—Josué, David y Judas Macabeo— y tres cristianos –el rey Arturo, Carlomagno y 

Godofredo de Bouillon—. En ocasiones se incorporó un décimo guerrero que podía ser 

Robert Bruce –rey de Escocia entre 1306 y 1329 y líder de la rebelión contra la 

dominación inglesa— o Bertrand du Guesclin, un guerrero a quien Francia debió su 

victoria sobre los ingleses durante la Guerra de los Cien Años. El mito responde a un 

esquema tipológico fuertemente simbólico y didáctico fruto del pensamiento medieval. 

La organización de estos personajes en triadas no fue algo casual, sino que responde a un 

patrón de correspondencias simbólicas entre los distintos grupos basados en la Biblia, la 

Antigüedad Clásica y el cristianismo. Además, la idea de organizar los héroes en tres 

triadas posee una fuerte carga simbólica, en relación con la Santísima Trinidad, las tres 

edades del hombre, los Reyes Magos y las tres grandes religiones monoteístas.4  

 Enseguida el mito adquirió gran éxito en Europa siendo este traducido y 

difundido en numerosos manuscritos. En 1342, esta selección de héroes formaba parte de 

varias obras de Guillaume de Machaut, en las que describe brevemente las virtudes de 

cada héroe.5 Además, fueron mencionados en dos baladas del poeta francés Eustache 

Deschamps hacia 1381,6 en los que se asoció por primera vez los nueve héroes con las 

nueve heroínas.7  

Fue durante esta época cuando la concesión personal de habilidades militares para 

la guerra perdió importancia real en pro de una creciente preocupación por la educación, 

la dinastía y el poder. Esto implicó la creciente importancia de la ética cortesana en el 

ámbito cultural a través de los libros de caballerías o de historia clásica y medieval, 

compendios heráldicos y la aparición de la figura de Alejandro Magno como individuo 

de especial interés dentro del grupo de héroes.  

 
4 Mínguez y Rodríguez Moya 2024, 35-36. 
5 Cassagnes-Brouquet 2003. Dit dou lyon, Confort d'ami y Prise d'Alexandrie hacia 1370. 
6 Cualidades que debe tener un rey (c. 1381) y Contra los vicios del tiempo (ca. 1375–1390).  
7 Mínguez y Rodríguez Moya 2024, 37. 



10 
 

El mito tuvo su variante en femenino, Les neuf preuses, este vinculaba mujeres 

reinas y líderes de épocas precristianas con un carácter guerrero, aludiendo a 

características caballerescas de la sociedad medieval.8 En este caso, el grupo variaba 

notablemente según la zona geográfica, de tal manera que, en Francia ya desde finales del 

siglo XIV se identificaba estas mujeres con personajes recuperados de la mitología griega: 

Sinope, Hipólita, Melanipa, Lempedo, Pentesilea, Tomoris, Teuta, Semíramis y Deípile. 

Esta agrupación de mujeres aparecería por primera vez en 1373 en el Livre de leêsce 

(Libro de la alegría) de Jean Le Fèvre. Para la realización de esta obra se inspiró en 

novelas de la antigüedad, en concreto en L'histoire ancienne jusqu'à César. Las heroínas 

de este libro, no se ajustaban al canon de Longuyon clasificadas en triadas, sino que eran 

figuras de la antigüedad clásica, predominantemente amazonas. Estas fueron un pueblo 

legendario de mujeres guerreras de la mitología griega cuya tradición legendaria inspiró 

la literatura y las artes de la antigüedad apareciendo en relatos épicos como la Ilíada. Su 

influencia perduró en la cultura occidental, reapareciendo en la literatura caballeresca 

durante la Edad Media, y posteriormente durante el Renacimiento y el Barroco.9 Después 

de Longuyon, Dante Alighieri mencionó a las nueve heroínas en su Divina Comedia 

(1307-1321), presentándolas como ejemplos de excesos del Infierno. Contrapone a 

Semíramis, Dido, Cleopatra y Elena, con los nueve héroes masculinos, a quienes 

denomina los “nueve héroes de la Cruz”. Su versión masculina difiere notablemente de 

la versión original, creó su propia selección compuesta por dos hebreos –Josué y Judas 

Macabeo— y siete cristianos, seis franceses –Carlomagno, Roldán, Guillermo de Orange, 

Renouard, Godofredo de Bouillon y Roberto Guiscard— y, por último, un italiano –

Cacciaguida—. Estas también fueron mencionadas por Eustache Deschamps en varias de 

sus baladas entre 1389 y 1396, ya mencionadas anteriormente, y por el marqués Tomás 

III de Saluzzo en 1394 en su novela Le Chevalier errant donde relató las aventuras 

imaginarias vividas por un caballero en búsqueda de su amada en los reinos de la Dama 

Fortuna y la Dama Sabiduría. En la historia los nueve héroes y las nueve heroínas se 

encontraban en el Palacio de los Elegidos donde describe que había nueve tronos 

pertenecientes a las nueve mujeres legendarias, famosas por sus maravillosas hazañas.10 

 
8 Rodríguez Moya 2023, 23. 
9 Cassagnes-Brouquet 2003. 
10 Mínguez y Rodríguez Moya 2024, 36-37. 



11 
 

Poco después, Christine de Pizan también hablaría sobre ellas en su catálogo de mujeres 

ilustres de su libro Cité des Dames en 1405, en el que menciona a siete de estas mujeres.11  

Por otro lado, en el siglo XV la tradición alemana recuperaría esa clasificación de 

las figuras en triadas, identificando a estas guerreras con tres paganas –Lucrecia, Veturia 

y Virginia—, tres judías –Esther, Judit y Jael— y tres cristianas –Santa Elena, Santa 

Brígida y Santa Isabel de Hungría—. Este modelo de ideal humanista de castitas, virtus 

y sanctitas encontró su público sobre todo en Alemania e Italia. A lo largo del siglo XV, 

el mito continuó evolucionando. En 1460, el capellán Sébastien Mamerot escribió una de 

las novelas más extensas sobre el mito, Histoire et faits des neuf preux et des neuf preues, 

un gran manuscrito iluminado con miniaturas de una calidad excepcional. La novela 

muestra una amplísima biografía de los nueve héroes y en menor medida de las heroínas. 

Con esta novela, Mamerot rompió con la lista de heroínas establecida por Deschamps y 

continuada posteriormente por Tomas III de Saluzzo. La serie de mujeres ilustres 

establecidas en triadas se hizo muy popular por Europa hasta el siglo XVII. A esta 

selección, al igual que en su versión masculina, incorporó una décima heroína: Juana de 

Arco. Años después, entre 1483 y 1487, un autor anónimo inició una nueva recopilación 

de los héroes en prosa titulada Le Triomphe des Neuf Preux, en gran medida biográfica. 

Describe al detalle el aspecto de cada uno de los héroes, así como de sus escudos de 

armas. Lo que impulsó la gran difusión de estos modelos de comportamiento en la 

península ibérica fue la publicación de esta misma novela traducida al castellano en 

Valencia en 1532 bajo el título Chronica llamada el triumpho de los nueve más preciados 

de la fama.12 

Originadas a partir de un modelo masculino, Les neuf preuses pronto alcanzaron 

popularidad y reconocimiento en la época, desafiando por completo el ideal femenino que 

había prevalecido durante siglos. A cada una de ellas se le atribuyeron determinados 

valores morales y virtudes que resultaron de gran interés para la literatura emblemática. 

Adoptaron comportamientos excepcionales como el sacrificio de la muerte en defensa de 

la patria, la familia o de su propia castidad, y valores guerreros. La literatura emblemática, 

de mayor trascendencia y popularidad, permitió que las hazañas y gestas de estos 

personajes sirvieran como modelo de conducta para la sociedad del momento. A su vez, 

las fuentes clásicas y medievales también permitieron la gran difusión de este mito en la 

 
11 Cassagnes-Brouquet 2003. 
12 Mínguez y Rodríguez Moya 2024, 37- 38. 



12 
 

Edad Moderna, entre ellas Tito Livio, Ovidio, Plutarco, Valerio Máximo y Giovanni 

Boccaccio, entre otros muchos.13 

Debido a la popularidad de las novelas caballerescas, el mito tuvo su reflejo en los 

medios visuales a lo largo de los siglos XIV, XV y XVI, en concreto en las fiestas políticas 

celebradas por monarcas en las que se comparaban con todas estas figuras heroicas. Estas 

figuras formaban parte de fiestas públicas, estuvieron presentes en desfiles escenificados, 

entradas reales, torneos y como decoración de arquitecturas efímeras de todas estas 

celebraciones. Ya en 1336, en la ciudad de Arras los burgueses mostraban sus propios 

escudos de la misma manera que estas nueve figuras legendarias. En 1431, tanto los nueve 

héroes como las nueve heroínas formaron parte de la entrada de Enrique IV de Inglaterra 

en París y también en la entrada de Catalina de Aragón en Londres durante la celebración 

de su boda con Enrique VIII en 1520.14 

 

2.1. El mito y su reflejo en el arte 

El éxito del mito fue tal, que, a lo largo de 300 años, inspiró infinitas obras de arte, 

como frescos, tapices, esculturas, grabados, manuscritos iluminados y juegos de naipes. 

Además, se desarrolló una amplísima iconografía en torno a ellos, de manera que, sus 

imágenes se multiplicaron extraordinariamente por toda Europa. Este tópico se representó 

en menor medida en proyectos arquitectónicos, aunque sí se conservan algunos de ellos, 

sobre todo en castillos de Francia.15 La primera representación de este tema iconográfico 

es la del Château de Coucy, realizada hacia 1387, donde aparecerían representadas en una 

sala dedicada a su nombre por orden de Enguerrand VII de Coucy, ahora desaparecida 

(Fig. 1). También encontramos su representación de manera monumental en la fachada 

del Château de Pierrefonds en 1396 (Fig. 2), por encargo de Luis de Orleans, así como en 

la chimenea del Château de La Ferté-Milon en 1399, bajo el escudo del mismo nombre. 

El château de Pierrefonds fue reconstruido de manera completa en el siglo XIX por 

Viollet-le-Duc. Se sabe que los rasgos de las figuras corresponderían con los de la 

emperatriz Eugenia y sus damas de compañía.16 La selección de este tema iconográfico 

por parte de Enguerrand VII de Coucy y Luis de Orleans para ornamentar sus fortalezas 

 
13 Rodríguez Moya 2023, 23. 
14Mínguez y Rodríguez Moya 2024, 39-40. 
15 Mínguez y Rodríguez Moya 2024, 40. 
16 Château de Pierrefonds. Centre des Monuments Nationaux.   



13 
 

no fue casual ya que ambos fueron figuras muy presentes en la actividad política y militar 

de la Francia de la época.17 

Solían aparecer representadas en conjunto, en forma de galería, cada una de ellas 

portando sus atributos y el escudo que las identificaba. Su apariencia, de marcado carácter 

guerrero, incluía armas, escudos y, en algunos casos, casco y armadura. Su representación 

fue generalmente problemática dada a la difusa línea que separa su representación como 

figuras históricas o alegóricas. A menudo se les representó con vestimentas anacrónicas 

con la idea de dar una sensación de atemporalidad y continuidad entre el pasado y el 

presente, como si la existencia de figuras legendarias fuera cíclica en la historia. También 

los anacronismos en los atuendos eran utilizados por una cuestión de distinción entre las 

figuras de la Antigüedad, con los judíos y los cristianos.18  

 

En Italia también encontramos representaciones de las nueve heroínas, en 

concreto en el Castello della Manta en Piamonte, cerca de Saluzzo. Entre 1416 y 1426, 

Valeriano, el hijo ilegítimo de Tomás III de Saluzzo hizo decorar las paredes del gran 

salón del castillo con un ciclo de frescos de los Nove Prodi (Fig. 3) inspirándose en el 

pasaje relativo al "Palaiz aux esleuz" de la novela Le Chevalier Errant de su padre (Fig. 

4). Expresan la predilección de la sociedad aristocrática del momento por la cultura 

caballeresca, sus ideales y modelos de comportamiento, buscando ensalzar con todos 

ellos virtudes políticas y militares. Especialistas indican que los rasgos de Héctor de Troya 

 
17 Cassagnes-Brouquet 2003. 
18 Mínguez y Rodríguez Moya 2024, 40. 

Fig. 2. Salle des Preuses, château de Pierrefonds, 
Oise. 

Fig. 1. Vista de la chimenea en el castillo de 
Coucy por Tavernier de Jonquières. Gallica, 

Bibliothèque Nationale de France. 



14 
 

corresponderían con los de Valeriano, su esposa Clementia Provana se encontraría bajo 

los rasgos de Pentesilea, y Tomás III en Alejandro Magno.19  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La popularidad de los nueve guerreros llevó a que personalidades destacadas de 

la época poseyeran en sus palacios tapices con esta temática, entre ellos el duque de 

Anjou, Carlos V, Felipe el Valiente, Felipe el Bueno, Enrique VIII y el cardenal Wolsey 

entre otros. Un ejemplo destacado fueron los tapices de Los Honores encargados en 1523 

y que constituyeron la empresa más ambiciosa desde el punto de vista de la imagen 

 
19 RIALFrI. Repertorio Informatizzato Antica Letteratura Franco-Italiana.  

Fig. 4. Representación de las Nuef Preuses en el manuscrito del 
Chevalier Errant de Tomas III de Saluzzo.1403-1404. Gallica. 

Bibliothèque Nationale de France. 

Fig. 3. Fresco de las Nove Prodi en el Castello della Manta. 1416-
1426. Jacques Iverny.  



15 
 

imperial de Carlos V, pues buscaba ensalzar la magnificencia del emperador en la época. 

A través de la presencia de algunas de las figuras legendarias del mito y otras alegorías y 

virtudes se alude a un universo simbólico y político. En el tapiz dedicado a la Virtud del 

Honor aparecen Godofredo de Bouillon, Carlomagno, David, Alejandro y heroínas como 

Lucrecia, Tomyris, Semiramis, y Santa Elena, todos aparecen como miembros de este 

tribunal de la virtud. En otros tapices también aparecen Judit, Ester y Veturia, entre 

otras.20 

 

  

 
20 Mínguez y Rodríguez Moya 2024, 47. Para los tapices de Los Honores, Delmarcel 2000; Checa Cremades 
2010. 



16 
 

3. Literatura simbólica ilustrada moderna 

La literatura simbólica ilustrada fue un género literario fuertemente implantado en 

la sociedad moderna, este a través de sus diversas formas de expresión, como alegorías, 

emblemas, empresas o jeroglíficos, fue un eficaz instrumento en la orientación política, 

moral y doctrinal de los ciudadanos de la época. Fueron las alegorías y los emblemas los 

que jugaron tal especial papel, pues contribuyeron en la construcción de la imagen 

simbólica femenina que las élites dominantes de la época –sobre todo aquellas 

pertenecientes al ámbito religioso— buscaban imponer en el género femenino y en su 

comportamiento. Fue a través de estos tratados emblemáticos y repertorios de figuras 

alegóricas como se establecieron las directrices de la ideología preponderante sobre el 

papel social y familiar de las mujeres en la Edad Moderna.  

Este género literario comenzó en 1531 con el libro ilustrado de Andrea Alciato, 

Emblematum liber, el cual se extendió de manera extraordinaria por toda Europa durante 

los siglos XVI y XVII. Se entiende por emblema a aquella manifestación grafico-textual 

que combina tres elementos. Por un lado, una imagen grabada como encabezamiento 

donde generalmente se representan personajes, personificaciones, divinidades, animales, 

plantas, lugares o escenas entre otros muchos, acompañados de un lema que explica el 

sentido de la imagen de manera muy breve habitualmente en latín, y, además, una 

composición poética o un epigrama de mayor extensión que contribuye a entender el 

significado del símbolo. Durante la segunda mitad del siglo XVI los textos explicativos 

se hicieron más extensos y detallados, surgiendo las “declaraciones”, largos comentarios 

didácticos en prosa que facilitaban la interpretación de las imágenes.  

 Este nuevo género surgió como resultado de la convergencia de varias corrientes 

culturales que se dieron a comienzos del siglo XVI en Europa: “desde el gusto humanista 

por los jeroglíficos egipcios hasta la tradición de la heráldica y las empresas caballerescas, 

militares y amorosas de la Baja Edad Media, pasando por la medallística y numismática, 

el simbolismo medieval, la herencia de la exegesis bíblica, y la incidencia que en estos 

momentos ejercieron las colecciones de epigramas griegos”.21 Inmediatamente, estos 

emblemas adquirieron un carácter tanto didáctico y moral como religioso y doctrinal a 

inicios del siglo XVII, adoptando una finalidad clara en la sociedad moderna europea. 

Fueron el instrumento de las élites dominantes para la formación de su ideología en la 

 
21 García Arranz 2005, 58-60.  



17 
 

sociedad y en el clero. A través de ellos, se establecieron los modelos de comportamiento 

a seguir potenciando las virtudes y, por el contrario, los comportamientos a ser evitados, 

resaltando los vicios y defectos. 

La emblemática estuvo estrechamente relacionada con las alegorías, las cuales 

tuvieron un origen mucho más antiguo. Las alegorías consistían en la expresión gráfica 

de conceptos abstractos especialmente de carácter moral como vicios y virtudes, a través 

de la representación de figuras humanas acompañadas de diversos atributos que permitían 

su identificación. Estos atributos conformaban una caracterización iconográfica que 

revelaba el concepto abstracto personificado. Fue muy habitual que las alegorías 

recurrieran a divinidades procedentes de la mitología grecorromana. Este fenómeno se 

consolidó como principal modelo didáctico durante la Baja Edad Media. En los siglos 

XVI y XVII estas imágenes serían utilizadas por artistas, teólogos y predicadores como 

ejemplos para la instrucción de la sociedad de manera eficaz. La gran enciclopedia de las 

alegorías fue sin duda la Iconología de Cesare Ripa de 1593, está claramente inspirada en 

la herencia clásica y medieval y la cultura simbólica de la Edad Moderna.22 

En la emblemática moderna destacaron dos modelos femeninos, en primer lugar, 

esa mujer peligrosa, objeto de tentación y pecado carnal vinculada a la figura bíblica de 

Eva, y, en segundo lugar, su identificación con la Virgen María, exaltada e idealizada 

representando valores como la pureza y la humildad. Se establecieron estos dos modelos 

de conducta femeninos, el ejemplo y el contraejemplo, el primero para ser imitado y el 

segundo para ser evitado. Ambos modelos femeninos fueron un recurso habitual para 

teólogos y moralistas como modelos de comportamiento para las jóvenes de la época. La 

emblemática, en este contexto, se apoyó en la dualidad virtud-vicio para construir 

tipologías femeninas normativas: no solo se exaltaban los modelos ideales a imitar, sino 

que, por contraste, se representaban también los vicios que transgredían dichos valores. 

De este modo, el contraejemplo funcionaba como herramienta pedagógica, facilitando la 

comprensión de la virtud al ponerla en oposición directa con el vicio. 

Fue en los siglos XVI y XVII cuando la literatura simbólica se pobló de una 

imagen femenina altamente negativa, en especial de aquellas que no se sometían a las 

normas establecidas. Estas fueron representadas como un objeto amenazante de fatal 

 
22 García Arranz 2005, 60-61. 



18 
 

atracción que llevaba a la deshonra moral y física de aquellos varones necios e insensatos 

que se rindieran a sus encantos.23 Este caso fue ilustrado de la mano de Sebastián de 

Covarrubias en su obra, Emblemas morales de 1610, en el que sugería que los hombres 

debían de vivir alejados de las féminas para evitar así sus perjuicios. Así pues, el ya 

mencionado emblemista Andrea Alciato empleó la figura femenina para aludir al 

concepto de seducción, al igual que Cesare Ripa para representar la Lujuria (Fig. 5).  

Ligado a estos dos conceptos, fue muy habitual la representación de las sirenas como 

peligrosas criaturas que arrebataban el juicio a los hombres con sus cantos, un ejemplo de 

este emblema nos lo muestra Sebastián de Covarrubias en sus Emblemas Morales (Fig. 

6). Estos conceptos estuvieron estrechamente relacionados con la prostitución, un tema 

que adquirió gran protagonismo durante la Edad Moderna, dada la necesidad de mantener 

intacto el honor y castidad de la mujer familiar. La prostitución fue aceptada socialmente 

porque se consideraba una forma de proteger el matrimonio: la disponibilidad de las 

prostitutas era vista como necesaria para que los hombres pudieran satisfacer sus deseos 

sexuales sin poner en riesgo la integridad moral del resto de mujeres. En la emblemática 

fueron representadas de múltiples formas, tanto con forma humana como animal –leonas 

o cabras— o incluso vegetal –la hiedra—.24 Estos contraejemplos ayudaron a reforzar la 

lectura del modelo ideal de mujer.  

 

 

 
23 García Arranz 2018, 13-14. 
24 García Arranz 2005, 63-76. 

Fig. 5. La Lujuria. Cesare Ripa, Iconología, 
1603. 

Fig. 6. Sirena. Sebastián de 
Covarrubias, Emblemas Morales, 

1610. Biblioteca Digital de 
Emblemática Española. 



19 
 

La versión más negativa del modelo femenino –la mujer inmoral y peligrosa— 

fue la más común en la Edad Moderna. Sin embargo, entre los siglos XV y XVIII surgió 

como contraste un género altamente arraigado en Europa: los “catálogos de mujeres 

ilustres”. Fruto del pensamiento humanista y cortesano, defendían un discurso de 

excelencia femenina reflejando los valores de una sociedad basada en el privilegio y la 

ética aristocrática a través de imágenes de mujeres tanto poderosas como desconcertantes. 

Este género tuvo tal éxito que se manifestó en múltiples medios que facilitaron su difusión 

por toda Europa, llegando a España en el siglo XVIII. Fue en 1794 cuando la popular 

obra francesa La gallerie des femmes fortes (Fig. 7) irrumpió en España25. Esta obra fue 

publicada unos 150 años antes y fue escrita por el jesuita Pierre Le Moyne en 4 

volúmenes. Se trató de un extenso compendio ilustrado con grabados de mujeres ilustres 

judías, cristianas, romanas y bárbaras, con un texto en prosa que las acompañaba. La obra 

fue traducida al castellano por Miguel Pombo y Robledo e iba destinada a la condesa-

duquesa de Benavente, María Josefa Pimentel. Estas imágenes míticas y heroicas 

supusieron una renovación ilustrada de los modelos femeninos en el siglo XVIII, 

desafiando el modelo tradicional de feminidad doméstica. Cada una portaba una serie de 

atributos que permitían identificarla, especialmente aquellos relacionados con la valentía, 

la fuerza militar y el coraje. Además, adoptaban actitudes heroicas y desafiantes, 

características que tradicionalmente se asociaban con el ámbito masculino.26 

 También tuvo especial importancia la obra de Martin Carrillo, Elogios de mujeres 

ilustres del Viejo Testamento (Fig. 8), publicada en 1627. Tuvo gran difusión, adquiriendo 

gran auge tras la Contrarreforma, pues, tras el Concilio de Trento, se restringió el acceso 

directo a los textos bíblicos. Así, la sociedad de la época, y en especial el público femenino 

procedente de la realeza o la nobleza, llegarían a ellos a través de lecturas devocionales y 

vidas de santos. En este sentido, Carrillo relató las historias de 54 figuras femeninas 

prestando especial atención a sus virtudes para establecerlas como modelos de 

conducta.27 

 
25 Le Moyne 1647; Le Moyne 1794. 
26 Bolufer Peruga 2000, 182-183. 
27 Alba y Seijas 2015, 85-86. 



20 
 

 

 

Sin embargo, estas recopilaciones de figuras femeninas virtuosas no surgieron en 

la Edad Moderna, sino que tuvieron su origen en la Antigüedad Clásica de la mano del 

historiador griego Plutarco y su obra Mulierum virtutes (ca. siglo II d.C), considerada el 

primer catálogo de mujeres ilustres dentro del género. Además, junto con la obra De 

mulieribus claris (1361-1362) de Boccaccio, supusieron un punto de partida para una 

amplísima tradición biográfica e iconográfica de figuras femeninas ilustres. Los 

repertorios ilustrados, tanto medievales como modernos, tomaron estas fuentes clásicas 

como referencia y las reutilizaron repetidamente para crear numerosos conjuntos de 

imágenes de manera estereotipada. 

El modelo de “mujer fuerte” pervivió durante el siglo XVIII siendo este incluso 

difundido en otros medios como la prensa periódica, lo que contribuyó a ampliar su 

público. Estos repertorios de retratos se insertaron en la prensa diaria logrando un 

importante alcance social en España, en concreto fue la obra de Mugeres ilustres de 

Madelenine Scudéry (1642) una de las que más éxito tuvo. Con el tiempo, comenzaron a 

aparecer en periódicos breves biografías de figuras tomadas de estos catálogos, en 

concreto, la primera obra literaria por entregas que incluyó ilustraciones de personajes 

heroicos femeninos en España fue Varios discursos eloquentes y políticos sobre las 

acciones más heroicas de diferentes personajes antiguos y modernos de Francisco 

Mariano Nifo en 1755. Estos estuvieron poblados por los mismos personajes de manera 

Fig.7. Ilustración de Lucrecia en La gallerie des femmes fortes 
de Pierre le Moyne en 1647. Internet Archive. 

Fig. 8. Elogios de mujeres ilustres 
del Viejo Testamento, 1627. Martín 

Carrillo. Internet Archive. 



21 
 

repetida durante los siglos, sin duda, las más destacadas fueron Lucrecia, Porcia, Safo, 

Débora, Judit, Juana de Arco e Isabel la Católica entre otras muchas. Las galerías de 

mujeres fueron un reflejo de los cambios sociales a lo largo del tiempo. A pesar del fuerte 

carácter estereotipado de estos catálogos, estos fueron variando a lo largo de los siglos. 

En cada época se hacía una selección diferente de heroínas según los valores preferentes 

de cada momento. Originariamente, fueron emblemas de una sociedad estamental que 

reflejaban sus valores aristocráticos en función del público a los que iban dirigidos. Estos 

catálogos fueron comúnmente destinados a damas de la realeza o de la aristocracia, como 

fue el caso de la Condesa-duquesa de Benavente con La galería de mugeres fuertes (Fig. 

9).28 

 

 

 

 

  

 

  

Las figuras femeninas simbolizaban los ideales propios del estamento privilegiado 

y de la sociedad del Antiguo Régimen, en concreto, una mujer “excelente” debía reunir 

la virtud de las letras, las armas, el gobierno y la castidad. Este ideal de mujer estuvo 

mucho más cercano a la visión nobiliaria y cortesana del mérito, ligado al estatus, el honor 

y el linaje, que, a la visión burguesa de la virtud, más próxima a la sensibilidad, castidad 

y pureza femenina. Estas mujeres no solo eran adoradas por ser virtuosas o valientes 

dentro de los estándares femeninos, sino porque estas adoptaron rasgos tradicionalmente 

atribuidos al género opuesto –como la valentía militar—, un aspecto que las alejaba de 

las virtudes comunes y las hacía inalcanzables. Representaban esa excepcionalidad de 

 
28 Bolufer Peruga 2000, 184-187. 

Fig. 9. Retrato de María Josefa Pimentel en La galería de mugeres fuertes de Pierre Le 
Moyne. Biblioteca Nacional de España. 



22 
 

manera mucho más evidente que los catálogos de hombres ilustres, —estos representados 

como figuras capaces de superar—lo que las hacia más dignas de admiración entre el 

público femenino. Esta excepcionalidad de las heroínas no solo subrayó la desigualdad 

entre hombres y mujeres, sino que también hizo más palpable las desigualdades sociales 

entre el estamento privilegiado y el pueblo llano. Las damas nobles eran representadas 

siguiendo estos modelos femeninos, destacando virtudes propias de su condición 

aristocrática, lo que las hacía ser consideradas superiores por naturaleza. Así pues, estas 

imágenes fueron usadas como propaganda política de la monarquía absoluta.29 

 

Se conserva una ilustración alegórica que supone el más claro ejemplo del modelo 

de mujer virtuosa del siglo XVI, La donselle virtuosa (Fig. 10). En ella se muestra el ideal 

de mujer en la época, rodeada de las diferentes virtudes y cualidades que una mujer casta 

debía tener y practicar para contrarrestar sus inclinaciones malignas y tendencias 

naturales.30 Se muestra a una mujer vestida recatadamente sobre una esfera, símbolo del 

inestable equilibrio de la honestidad. A su alrededor aparecen escritas: Svbieta, Pudica, 

Taccita, Fidelis, Charitas, Casta, Solicita, Honesta, Qvieta y Humillis. En una de sus 

manos está portando la Biblia abierta por el cantico del Magnificat, en referencia directa 

a las virtudes de la Virgen.31  

 
29 Bolufer Peruga 2000, 191. 
30 García Arranz 2005, 91. 
31 Museo Etnològic i de Cultures del Món. 

Fig. 10. La donselle virtuosa. 1590-1600. Anónimo. Museo 
Etnològic i de Cultures del Món, Barcelona. 



23 
 

El mito de las Nueve de la Fama constituye un claro ejemplo de estos catálogos 

de figuras ejemplares. En él se recuperaron mujeres ilustres de la historia asociadas con 

determinados valores morales y virtudes con el objetivo de establecerlas como ejemplos 

de referencia en la sociedad cortesana y nobiliaria durante la Edad Media, pero también 

durante el Renacimiento y el Barroco. Cada una de ellas contaba con virtudes que fueron 

de gran interés para la literatura emblemática, y todo esto fue posible gracias a su profusa 

plasmación en las artes.  

 

En esta serie de grabados de 1519 aparecen representadas las nueve heroínas del 

mito de las Nueve de la Fama agrupadas en triadas de figuras paganas, judías y cristianas. 

Cada una aparece portando un objeto que permite identificarlas aludiendo a su papel 

heroico, y un escudo a los pies. Por ejemplo, se identifica a Veturia con el escudo de la 

República de Roma y a Santa Isabel con la jarra como símbolo de caridad.  

La literatura emblemática permitió y favoreció la difusión de todos estos exempla 

femeninos dado que podía acceder a un público mucho más amplio al manifestarse en 

diversos ámbitos sociales como fiestas urbanas o cortesanas. También fueron las fuentes 

de la antigüedad y de la Edad Media las que contribuyeron a que estos estereotipos 

femeninos de comportamiento tuvieran tal auge durante la Edad Moderna en el arte y la 

literatura.  

 

Fig. 11. Serie xilográfica de las Nueve de la Fama de Hans Burgkmair. 1519.  Forman parte de una serie 
de nueve grabados: Héroes y Heroínas. MET y NGA. 



24 
 

4. Lucrecia y la virtud ejemplar: lectura simbólica de la castidad 
femenina 

La historia de Lucrecia ha sido sin duda uno de los episodios de la antigüedad 

romana que más impacto ha tenido en las artes e iconografía occidental. La violación y 

muerte de Lucrecia sería un hecho trascendental para la historia de la antigua Roma ya 

que esta significaría la caída de la monarquía y el establecimiento de la República. Su 

éxito la convirtió en exemplum, en símbolo de castidad y virtud, y en modelo de 

comportamiento a ser imitado no solo en época romana sino también en gran parte de la 

literatura posterior. Durante la Edad Media y hasta la Edad Moderna su historia 

permaneció intacta convirtiéndose en proverbial, sirviendo como modelo femenino de 

mujer en el hogar.32 Su imagen se propagó de manera extraordinaria, siendo está 

representada en numerosas obras de arte en palacios y grabados como muestra de estatus 

moral durante la Edad Moderna. Por el contrario, también se popularizó una imagen 

sexualizada de su figura, muy lejana de la realidad romana.  

Desde la Antigüedad hasta el siglo XVIII, fueron numerosas las obras literarias 

que abordaron el episodio legendario de Lucrecia, sin embargo, hubo una versión 

“canónica” de la leyenda que sería la que influiría de manera determinante en la literatura 

posterior: la relatada por Tito Livio, Ovidio o Valerio Máximo durante la época del 

reinado de Augusto. La historia se sitúa en el reinado de Tarquinio el Soberbio, en el 510 

a.C., comienza con una apuesta entre Lucio Tarquinio Colatino, esposo de Lucrecia y 

Sexto Tarquinio, hijo del rey, sobre cuál de sus esposas era la más virtuosa. Mientras que 

la esposa de Sexto se encontraba entregada al ocio, Lucrecia se encontraba tejiendo. 

Cautivado por la virtud y conducta ejemplar de Lucrecia, el hijo del rey decidió irrumpir 

en su hogar días después con la intención seducirla. La forzó a ceder ante sus deseos 

manchando su castidad y deshonrando el nombre de su familia. Lucrecia, contó todo lo 

sucedido a su esposo, a su padre y a Bruto, y tras pedir que vengaran su honor, se clavó 

una daga en el pecho. Se sacrificó para preservar su virtud ante la humillación sufrida. Su 

trágico acto de valentía provocó una revuelta popular encabezada por Bruto que condujo 

a la expulsión del tirano Tarquinio el Soberbio y al establecimiento de la República en 

Roma.  

 
32 Bravo Bosch 2017, 29.  



25 
 

Su historia no solo atrajo a historiadores, sino también a poetas, dramaturgos y 

artistas, lo que muestra el profundo interés que generó su figura en Europa. Su historia 

resultó especialmente fascinante por diversos motivos que destacaban el carácter 

legendario de su protagonista: la virtud de una fiel esposa, la confesión de su deshonra, 

su trágico suicidio y, sobre todo, el impacto político que su destino desencadenó. 33 Tanto 

las obras literarias como las artísticas, buscaron ensalzar su figura y sus virtudes, 

estableciéndola como paradigma de comportamiento de la ejemplar matrona romana, 

portadora de dos antiguas virtudes romanas, la gravitas y la pudicitia. Enseguida Lucrecia 

se convirtió en símbolo de la pudicitia, como personificación de la modestia y la castidad 

tras la obra de Ab Urbe condita libri de Tito Livio en el 753 a.C. Su propósito con esta 

obra, tal y como cuenta en el prefacio, no fue tanto relatar los hechos de la historia de 

Roma, sino que a través de la narrativa de hechos y figuras del pasado poder instruir e 

influir de manera positiva en los hombres, establecer aquello que se debe imitar y, por lo 

contrario, evitar.34 Esto es a lo que la historiografía latina ha denominado como exemplum 

o ejemplo, es decir acontecimientos memorables o deshonrosos del pasado que buscan 

ilustrar una idea de manera clara para establecerlos como referencias a imitación o 

elusión. Así, Tito Livio, con un claro carácter moralizador, convirtió a Lucrecia en el 

exemplum paradigmático, como modelo de castidad, dignidad, fidelidad y honra a través 

de la exaltación de su figura. En Roma, el concepto de castitas no tenía las mismas 

connotaciones que la castitas cristiana, esta no significaba la renuncia completa a las 

relaciones sexuales, sino a contactos íntimos fuera del matrimonio, significaba la 

fidelidad eterna a una única persona. Por otro lado, iba mucho más lejos en referencia a 

la integridad moral y sexual femenina, negaba a la mujer cualquier papel en el deseo, ya 

fuera como sujeto o como objeto, incluso dentro del matrimonio suponía una amenaza 

para su virtud y dignidad como matrona, rebajándola al nivel de una prostituta o esclava. 

Para el Estado romano, la virtud femenina fue un pilar fundamental para el orden 

público y la estabilidad social romana. En ese contexto, la legislación moral durante la 

época de Augusto fue muy insistente en la importancia de conservar la castidad de las 

matronas y es a través de la figura de Lucrecia –aunque tambien de Virginia— como Livio 

quiso ejemplificar este concepto.35 Nos expone una imagen idealizada de la matrona 

 
33 Martín Puente 2010, 1361. 
34 Tito Livio 1997, 145.  
35 Díaz López 2024, 92-93. Las primeras leyes morales de Augusto fueron la Lex Iulia de maritandis 
ordinibus (18 a.C.), la Lex Papia Poppaea (9 d.C.) y la Lex Iulia de adulteriis coercendis (18 a.C.). 



26 
 

púdica, pía y guardiana del hogar, es decir, la matrona uniuira y lanifica. La matrona 

uniuira era aquella que había tenido un solo marido, bien porque había fallecido antes 

que ella o porque, al quedar viuda, optaba por no volver a casarse en honor a la memoria 

del difunto. Por otro lado, lanifica en relación con la labor de hilar, ya que era considerada 

la única actividad del ámbito doméstico que dignificaba a la matrona en Roma, como 

actividad que la obligaba a permanecer en el hogar junto con el resto de las tareas que eso 

implicaba. En ese sentido, no es casual que encontraran a Lucrecia tejiendo, labor que la 

presenta como modelo de virtud, y a su modelo antagónico, a las nueras del rey, 

entregadas al ocio. Así Livio establece el contraste lanifica/otium, como ejemplo y 

contraejemplo, el primero asociado al trabajo y la virtud y el segundo, a la ausencia de 

moralidad y abandono de las tareas domésticas. Con este ejemplo antagónico, Tito Livio 

introdujo un tema más controversial en Roma para reforzar el carácter moralizador de la 

historia, el vino. En la antigüedad romana el consumo de vino por parte de las mujeres 

era duramente castigado ya que se consideraba que manipulaba la conducta femenina 

hasta el punto de ser capaz de cometer adulterio, comprometiendo así su castidad. Era 

considerado un elemento desvirtuador de la naturaleza femenina, como un sustitutivo de 

la sangre, por lo que al mantener relaciones extramatrimoniales la mujer comprometía la 

integridad de su sangre poniendo en duda la legitimidad de los hijos y degradando así su 

honor. Así pues, fue este detalle el que empujó a Lucrecia a su tragedia, puesto que la 

violación suponía una mancha imborrable en su dignidad como matrona casta y como 

consecuencia, también la degradación del honor de su esposo y familia.36 

El hecho de que su suicidio desencadenara la caída de la monarquía romana hizo 

que su figura fuera admirada como símbolo de libertad política, no solo por parte de los 

humanistas florentinos durante el Renacimiento sino también por los líderes de la 

Revolución francesa. Además, los primeros autores cristianos la reconocieron como un 

modelo de mártir, inspirando a las jóvenes cristianas a sacrificarse por proteger su 

virginidad. Sin embargo, durante la Edad Media, surgió una visión de Lucrecia 

ciertamente contradictoria tras el impacto de las palabras de San Agustín en La ciudad de 

Dios (412-426). Este con el propósito de demostrar la superioridad de la mujer cristiana 

frente a la mujer pagana, planteaba dudas sobre la virtud legendaria de la matrona romana 

venerada, criminalizando su suicidio: “Si es adultera, ¿Por qué se la ensalza? Y si es casta, 

 
36 Díaz López 2024, 95-98.  



27 
 

¿Por qué se suicidó?”37 Consideraba que Lucrecia no debía ser mujer digna de admiración 

en comparación con la violencia que sufrieron las mujeres romanas cristianas durante el 

saqueo de Roma por parte de los bárbaros de Alarico, que, a diferencia de Lucrecia, 

decidieron preservar su castidad ante los ojos de Dios y seguir viviendo. En cualquier 

caso, consideraba que lo más importante era el derecho y deber a la vida. La moraleja de 

este relato no fue otra que inculcar a las jóvenes romanas la idea de preservar el honor 

familiar por encima de todo, incluso si eso implicaba terminar con su propia vida.38 

 

4.1. La imagen de la castidad: Lucrecia en la tradición 

iconográfica occidental 

La figura de Lucrecia despertó gran interés en la sociedad de occidente, tanto que 

ha pervivido durante siglos como uno de los arquetipos femeninos más complejos y 

polivalentes.  La representación de su figura ha sido incesante en la tradición iconográfica 

occidental, siempre marcada por los diversos códigos culturales, religiosos y estéticos de 

cada momento. Entre los siglos XVI y XVIII, las representaciones de la heroína se 

dividieron en dos ramas iconográficas: por un lado, la búsqueda de exaltación moral de 

Lucrecia como un modelo de castidad y virtud, y, por otro lado, su erotización, donde el 

contenido ético fue relegado a un segundo plano, en favor del deleite estético. Su historia 

se convirtió en uno de los paradigmas de la narrativa sobre la violación en la Edad 

Moderna y su representación en el arte mostraría un sinfín de especulaciones sobre la 

inocencia y la culpabilidad de la figura femenina en estas situaciones.39 

La presencia de Lucrecia en las artes visuales antes del siglo XVI fue bastante 

escasa dada la problemática que presentaba la historia de Lucrecia tras las palabras de 

San Agustín. El tema comenzó a aparecer en los cassoni florentinos hacia 1465, en 

concreto, uno de los más destacados fue las Historias de Lucrecia, realizado por Sandro 

Botticelli hacia 1500. A partir de este momento, y tras el descubrimiento en 1508 de una 

estatua de un torso antiguo en una excavación en Roma –identificada como Lucrecia—, 

se potenció la representación de su imagen. Este descubrimiento inspiró el poema del 

cardenal Giovanni de Medici, el futuro León X, In Lucretiam statuam, además de 

 
37 Garrard 2020, 73. 
38 Bravo Bosch 2017, 29.  
39 Alcalá Galán 2012, 2. 



28 
 

numerosas copias y dibujos que trataron de reconstruir la figura al completo, como el 

realizado por Rafael entre 1508 y 1510 (Fig. 12.). Hubo otras representaciones posteriores 

como el grabado de Marcantonio Raimondi (Fig. 13.), el cual, junto al de Rafael subrayan 

el ideal clásico heroico, representando a Lucrecia en el momento del suicidio mientras 

levanta el puñal, con los brazos abiertos en cruz, un gesto que se ha relacionado con la 

escultura del Laocoonte, descubierta pocos años antes. Presenta un marcado contrapposto 

propio de la estatuaria clásica, y su desnudez, heredera de esa misma tradición, no solo 

expone su fragilidad, sino que también sugiere, de manera simbólica, la verdad y la 

pureza. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Durante el Renacimiento, la representación de Lucrecia en el arte experimentó un 

auge significativo, tanto en Italia como en el norte de Europa, donde se consolidó una 

imagen de la heroína vinculada al valor de la castidad y la virtud. Sin embargo, fue 

precisamente en esta época cuando surge de la mano de Il Sodoma, una nueva concepción 

de la figura de Lucrecia, claramente sexualizada y muy alejada del ideal de castidad 

original.40  

En este contexto, Miguel Elvira Barba establece cuatro tipos de imágenes en la 

iconografía de Lucrecia: la violación de Tarquinio, Lucrecia desesperada tras la violación, 

su suicidio y, por último, el juramento de Bruto. De todas ellas, la representación más 

 
40 Castro Santamaría 2014, 46-48. 

Fig.12. Lucrecia, 1508–1510. 
Rafael Sanzio. MET. 

Fig. 13. El suicidio de Lucrecia, 
1509-1514. Marcantonio 
Raimondi. Rijksmuseum. 



29 
 

habitual y reconocida fue la del suicidio. Esta trágica escena tuvo tal éxito, que se 

convirtió en un motivo recurrente en la pintura europea de los siglos XVI y XVII.41  

Hubo dos variantes en la iconografía del suicidio de Lucrecia. Por un lado, se 

representó a la heroína de medio cuerpo, vestida lujosamente y mientras se clava una 

daga, como es el caso de la Lucrecia de Rembrandt de 1666, o la de Veronese (conocido 

en España como Veronés) de 1585 (Fig.14). Sin embargo, este tipo de representación no 

fue la habitual, la imagen predominante de Lucrecia fue desnuda, o parcialmente desnuda, 

con los pechos al descubierto. Algunos estudiosos, indican que el inicio de la iconografía 

sexualizada de Lucrecia comienza con el pintor Il Sodoma y su Lucrecia de Turín, de 

hacia 1516. Fue Lucas Cranach uno de los autores que más desarrolló esta vertiente 

erótica de la heroína, realizando alrededor de treinta y siete versiones de su figura, además 

de setenta atribuidas a él y a su taller. Todas ellas aparecen luciendo velos transparentes 

y lujosas joyas. El velo transparente tuvo una doble simbología, por un lado, a modo de 

lencería que acentuaría aún más su sexualidad y desnudez –con la idea de insinuación, en 

este caso muy explicita, dado que no tiene la intención de cubrirla—; y por otro, algunos 

autores lo han considerado como signo de que Lucrecia era una mujer casada y púdica. 

Sin embargo, la excesiva transparencia del velo desvirtúa su connotación original.42 

 
41 Elvira Barba 2008, 534 
42 Valtierra Lacalle 2014-2015, 251-252. 

Fig. 14. Lucrecia, 1584-1585. Veronese. 
Kunsthistorisches Museum Wien. 

Fig. 15. Lucrecia, 1525-1550. Lucas Cranach 
el Viejo. Galerías estatales de Baviera, 
Nueva residencia Bamberg. Wikimedia 

Commons. 



30 
 

Resulta interesante la carga erótica con la que se representa a Lucrecia. En estos 

años comienza a desarrollarse una reinterpretación de los mitos clásicos, buscando 

comprenderlos desde su contexto original, apartándolos de las connotaciones cristianas. 

Sin embargo, esta visión sexualizada de la figura de Lucrecia contrasta profundamente 

con la imagen de mujer casta, el exemplum de virtud, que quiso transmitir la tradición 

romana, pues las narraciones antiguas que recogían la historia de Lucrecia no 

especificaban que estuviera desnuda. De hecho, resulta cuestionable que Lucrecia como 

modelo de perfecta matrona romana recibiera a tanta gente desnuda, en el momento 

previo a su suicidio.  

Otro ejemplo de este tipo de representación es la obra de Simon Vouet, Suicidio 

de Lucrecia (Fig. 16), de hacia 1625.  La realizó durante su etapa de formación en Roma, 

de ahí que se acerque estilísticamente a la obra del pintor barroco Guido Reni, aunque 

también de Caravaggio y de los maestros del último Renacimiento veneciano y romano, 

pues fue un pintor muy permeable.43 El lienzo, de gran formato, permite retratar a la 

protagonista de cuerpo entero, casi a tamaño natural. Siguiendo la tradición barroca, 

Vouet la representa semidesnuda, mostrando su cuerpo con una sutil torsión, y, de nuevo, 

con ese velo transparente que apenas le cubre acentuando así su sexualidad. Su postura 

denota gran determinación: empuña con firmeza la daga en su mano derecha, mientras 

alza su mirada al cielo con decisión ante el acto que está a punto de cometer.44 La manera 

en que Lucrecia extiende su mano izquierda hace que sea indiscutible la autoría de 

Vouet.45  

Simon Vouet y Artemisia Gentileschi se movían en el mismo círculo de Roma 

hacia 1620, en torno a la figura de Cassiano dal Pozzo, el secretario de los Barberini. Se 

sabe que se conocían, pues cuando Vouet estaba trabajando en esta obra, realizó un retrato 

de la artista. Gentileschi conocía bien las obras del pintor francés durante su etapa en 

Roma, en concreto, se inspiró en su Lucrecia para la realización del mismo tema (Fig. 

17). Se observa como Artemisia toma la postura de la Lucrecia de Vouet, sin embargo, 

prescinde del entorno lujoso de cortinas rojas, sabanas y pieles, optando por un fondo 

negro que acentúe el dramatismo interior de Lucrecia.46  

 
43 Museo Nacional del Prado.  
44 Locker 2020, 49.  
45 National Gallery Prague. 
46 Locker 2020, 48-49. 



31 
 

 

La elevada producción de este tipo de imágenes de contenido sexual evidencia el 

perfil y los intereses de la clientela de la época. Así, Cranach y su taller se especializaron 

en este tipo de imágenes de gabinete para el disfrute privado de sus coleccionistas. Esto 

nos lleva a cuestionarnos cómo Lucrecia, como modelo de virtud y castidad se pudo 

convertir durante el barroco en una imagen de tal carga erótica, hasta el punto de que, en 

muchas representaciones, solo el cuchillo permite identificarla. La proliferación de este 

tipo de imágenes puede explicarse con la publicación de Declamatio Lucretiae de 

Coluccio Salutati (1331-1406), la cual supuso un cambio en la percepción de la violación. 

Este, tomando la posición de Lucrecia, afirmaba que ella sintió placer durante su tragedia. 

Esto implicaba que las mujeres no tenían control sobre sus deseos, incluso en situaciones 

como estas, ya que sus cuerpos estaban sometidos a fuerzas ajenas como “los poderes de 

Venus”.47 

Por otro lado, son múltiples las representaciones del momento dramático de la 

historia: la violación, un tema altamente demandado durante el Renacimiento. Fue el caso 

del rey Felipe II hacia 1571, quien encargó a Tiziano un lienzo con esta imagen. Se sabe 

 
47 Valtierra Lacalle 2014-2015, 253-255. 

Fig. 16. Suicidio de Lucrecia, 1625. Simon 
Vouet. National Gallery Prague. 

Fig. 17. Lucrecia, 1630-35/1640-45. Artemisia 
Gentileschi. Palazzo Cattaneo-Adorno (colección 

privada). Wikimedia Commons. 



32 
 

que Tiziano trabajó para el monarca en la década de 1550 y 1560, centrándose 

especialmente en temas de la antigüedad clásica, siempre con una evidente carga erótica. 

Fue el caso del encargo de las Poesías, una serie de seis obras pictóricas de exclusivo 

tema mitológico, extraídas de Las Metamorfosis de Ovidio.48 Todas ellas muestran 

variedad de posturas femeninas en desnudo y fueron encargadas para decorar una cámara 

privada para su propio deleite. Así lo expresó Tiziano en una carta al secretario de Consejo 

del Rey, Esteban Yvarra, lo que el entendía por este tipo de obras tan criticadas por los 

moralistas del momento:  

Por ser poesía y pintura virtudes hermanas, que traen consigo utilidad, deleyte y alivio a 

los hombres de ingenio, he querido dedicar a V.M. (como quien conoce la dignidad de 

ambas cosas) este volumen, a fin de que con su entretenimiento, pueda a ratos restaurar 

el ánimo fatigado de los importantes negocios y grandes cuidados que siempre andan en 

compañía del honroso peso que sobre sí lleva.49 

De esta manera, Tiziano hace referencia al tópico Ut Pictura Poesis, destacando 

que el propósito de esta serie de lienzos era proporcionar deleite y alivio.50 

En la obra Tarquinio y Lucrecia (Fig. 18) se muestra una escena de violencia, 

donde se nos presenta a Lucrecia desnuda sobre su cama mientras forcejea con Tarquinio, 

quien le amenaza con un cuchillo. La fragilidad de Lucrecia se muestra a través de su 

cuerpo desnudo, en contraste con el vestido de Tarquinio. Se revela en su rostro la 

expresión de terror, reforzada con esas lágrimas que salen de sus ojos.  Es inquietante la 

manera en la combina la violencia y la belleza en una escena tan trágica. Esta sensación 

de brutalidad y violencia la logra a través del movimiento conseguido, no solo con las 

líneas de la composición, sino también con esa cortina replegada y esa pincelada 

imprecisa. En la izquierda de la composición se asoma un esclavo que correspondería con 

el de la narración de Tito Livio. Con esto quizás quiere introducir el recurso del voyeur, 

buscando implicar de alguna manera al espectador en el crimen. La composición es 

estudiada y compleja, se sabe que el pintor cambió las posiciones de los personajes en 

varias ocasiones hasta quedar conforme con el resultado. No innova en el tema, pues se 

inspiró en grabados anteriores como el realizado por Heinrich Aldegraver de 1539. En 

cuanto al aspecto de Lucrecia, es ciertamente similar a otra obra de Tiziano conservada 

 
48 Falomir y Vergara 2021; Checa Cremades 2021.  
49 Checa Cremades 2013, 390-391. 
50 Val Cubero 2001, 130-131; Checa Cremades 2013. 
 



33 
 

en el mismo museo, Venus y Cupido con un intérprete laúd. Se nos muestra a una Lucrecia 

rubia y enjoyada con un cuerpo voluptuoso y sensual como el de la diosa Venus.51  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Durante toda la Edad Moderna, hubo una demanda elevada de obras de arte cuyo 

tema principal era la violencia sexual representada bajo la apariencia de la alta cultura y 

sus temas mitológicos, religiosos o históricos. El encargo de Felipe II no fue el único, 

sino que formó parte de una tradición artística iniciada en el Renacimiento, que empleaba 

el relato de la violación de Lucrecia como motivo central para la realización de pinturas 

de un cargado contenido sexual.  Así, surgirían numerosas obras con esta temática, como 

Tarquinio y Lucrecia (Fig. 19) de Peter Paul Rubens. La obra fue realizada entre 1609 y 

1611, durante la etapa temprana de su trayectoria. En ella vemos como Rubens representa 

de manera mucho más evidente la ambigüedad moral de la figura de Lucrecia y el 

innegable erotismo de su cuerpo. Lo que llama la atención a primera vista es el voluptuoso 

cuerpo iluminado de Lucrecia que organiza la composición en una gran diagonal. Rubens, 

ha querido situar la mirada del espectador en el centro de la composición, en concreto, en 

la parte íntima de Lucrecia, a través de la iluminación y del potente color rojo de la tela 

 
51 The Fitzwilliam Museum Cambridge. Valtierra Lacalle 2014-2015, 245. 

Fig. 18. Tarquinio y Lucrecia, 1571. Tiziano. 
Museo Fitzwilliam en Cambridge. Wikimedia 
Commons. 



34 
 

que apenas le cubre. Además, sobre su pubis no solo se posa su mano, sino también la de 

Tarquinio, quizá simbolizando el honor vulnerado. Al fondo aparecen dos figuras 

portando antorchas: en el extremo izquierdo, la Furia, representada como una anciana 

grotesca acompañada de una serpiente, que parece encender la lujuria de Tarquinio; y en 

la parte superior, Cupido.52  

 

 

No todas las representaciones de Lucrecia se centraron en los momentos más 

dramáticos de su historia, hubo algunas obras de carácter narrativo y alegórico que 

trataron el tema de Lucrecia, pero no desde la perspectiva del punto álgido de la historia, 

sino mostrando sus virtudes de perfecta matrona romana, mientras teje. Un ejemplo de 

este tipo de representación nos la encontramos en la obra Lucrecia con sus damas (1633) 

de Willem de Poorter. En esta obra se representa a Lucrecia tejiendo, mientras es 

observada por Sexto Tarquinio y Colatino, al fondo de la composición. Se la muestra 

 
52 Alcalá Galán 2012, 6-7. 

Fig. 19. Tarquinio y Lucrecia, 1609-16011. Peter Paul Rubens. Museo del Hermitage. 
Wikimedia Commons. 



35 
 

ejerciendo su papel tradicional en el hogar, como mujer casta. Se introduce el recurso del 

voyeur, muy utilizado en la iconografía posterior de Lucrecia.53 

No es casual que las mujeres nobles de la época escogieran coleccionar este tipo 

de imágenes, pues encarnaba una serie de virtudes altamente valoradas en la cultura 

cortesana y cristiana de la Edad Moderna. Así pues, se conoce una obra de Lucrecia que 

se encontraba en los inventarios de Isabel de Farnesio en el Palacio Real de la Granja de 

San Ildefonso, realizada por el Maestro del Papagayo, actualmente en el Museo del Prado. 

También se sabe que la princesa Margarita debió de poseer unas tres obras de la heroína. 

Hay una obra que refleja mejor el interés de la nobleza femenina por asociarse con la 

figura de Lucrecia, se trata de una obra realizada por Lorenzo Lotto, Retrato de una dama 

noble como Lucrecia (Fig. 20). Muestra a una dama sosteniendo un dibujo que representa 

la Lucrecia romana. Además, sobre la mesa encontramos un papel con una inscripción 

que corresponde a un fragmento de la obra de Tito Livio: “siguiendo el ejemplo de 

Lucrecia, que ninguna mujer sobreviva a su deshonra”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
53 Valtierra Lacalle 2014 -2015, 244-259. 

Fig. 20. Retrato de una dama noble como Lucrecia, 1533. 
Lorenzo Lotto. National Gallery. Wikimedia Commons. 



36 
 

Otro ejemplo, se encuentra en la fachada del convento de San Marcos de León. 

Lucrecia aparece representada en una serie de 24 medallones que buscaban construir la 

imagen mítica de Carlos V, en este caso, aparece flanqueando —junto con Judit— la 

imagen de Isabel la católica.54 También está presente en uno de los medallones del patio 

del Palacio Real de Valladolid, recreando el Templo de la Fama.55 

Así pues, el éxito de la figura de Lucrecia fue tal que alcanzó gran proyección en 

los discursos morales y artísticos de la época, consolidándose como un referente de virtud 

y sacrificio. Su iconografía fue amplia y compleja y se repitió insistentemente durante 

siglos, oscilando entre lo heroico y lo erótico. Su imagen fue víctima del llamado 

“sabotaje barroco”, que la desvirtuó y despojó de su significado simbólico original. En 

este sentido, la imagen de Lucrecia no solo cambió estéticamente, sino que sufrió una 

profunda transformación en los valores culturales y sociales que los romanos habían 

querido transmitir a través de su historia legendaria, y esto fue en gran parte tras las 

palabras de San Agustín. Durante el Renacimiento, su desnudo se vinculó con los ideales 

clásicos de virtud heroica; en el barroco, su imagen se transformó al servicio del deseo, 

del gusto e intereses de la clientela de la época; y, durante el Neoclasicismo recuperó ese 

carácter y valor simbólico de pureza y sacrificio desde una perspectiva más dramática y 

teatral.  

  

 
54 Valtierra Lacalle 2014-1015, 248-250. 
55 Andrés González 1999; Castro Santamaría 2014, 50. 



37 
 

5. Judit: heroína bíblica y símbolo de fortaleza femenina 

Judit es la mujer fuerte por excelencia, la heroína que con su ingenio, valentía y 

belleza logró dar muerte al enemigo de su pueblo. Es una de las figuras bíblicas con mayor 

trayectoria e influencia a lo largo de la historia, pues su episodio ha sido contado a lo 

largo de los siglos tanto en la cultura judía como en la cristiana. Su figura ha pasado a la 

historia universal como modelo heroico portador de virtudes como la fe y la valentía.  

Su simbología ha ido cambiando de manera incesante durante los siglos, pasando 

de ser considerada une femme forte, como símbolo de la fortaleza de la iglesia a 

convertirse en una femme fatale, asociándola con figuras como Salomé. Esta evolución 

de su figura revela el discurso cultural y social de cada momento, convirtiendo a Judit en 

un reflejo de los cambios de pensamiento sobre la moralidad, el poder y la feminidad a lo 

largo de los siglos.56 

El Libro de Judit fue realizado alrededor del siglo II a.C., durante el periodo 

macabeo. Este es considerado apócrifo por los judíos y protestantes, por el contrario, los 

católicos lo consideran un texto canónico. El hecho de que la Biblia hebrea lo descartara 

de sus textos sagrados es ciertamente contradictorio, pues Judit es una de las figuras más 

populares de la tradición judía y es muy venerada como mártir que hizo un sacrificio por 

su pueblo. Hoy en día, no hay una respuesta clara a el porque de la exclusión de Judit del 

canon hebreo, por un lado, se cree que este rechazo se debió a que originalmente el Libro 

se compuso en griego y no en hebreo, y por otro, sostienen que se descartó debido a 

incongruencias y anacronismos históricos y geográficos. Se duda de la existencia real de 

la ciudad de Betulia, así como de la identidad de algunos de sus protagonistas.57Aun así, 

la historia de Judit sigue siendo una de las más populares del Antiguo Testamento, ya que 

encarna plenamente el ideal de mujer fuerte y virtuosa asociada a cualidades heroicas 

descrito en el Libro de Proverbios (31, 10-31), la eshet hayil.58 

El relato bíblico aborda el episodio más trascendental de la vida de la heroína 

judía. En él se habla de Betulia, una ciudad hebrea asediada a manos del ejército asirio, 

bajo el mando del general Holofernes. Los enemigos empujaron al pueblo israelí a la 

rendición, pues les habían aislado por completo cortando el suministro de agua procedente 

 
56 Barragán Lozano 2025, 163. 
57 Bornay 1998, 42.  
58 Alba y Seijas 2015, 76. 



38 
 

del acueducto que los abastecía. En medio de la desesperación general, Judit decide actuar 

y se propone liberar a su pueblo con un arriesgado plan. Así, Judit vistió sus mejores galas 

y abandonó la ciudad junto con su criada Abra, hacia el campamento enemigo. Fingiendo 

pasarse al bando enemigo, Holofernes queda cautivado por su belleza y sus convincentes 

palabras, y decide recibirla en su campamento. Cuatro días después, tras una larga noche 

de banquete, Holofernes se retira a su tienda quedando profundamente dormido a causa 

del alcohol. Es en este momento cuando Judit aprovecha la vulnerabilidad del general y 

lo decapita con su propia espada. Tras guardar la cabeza de Holofernes en un saco, Judit 

y su criada emprendieron la vuelta a Betulia. A su llegada, Judit mostró la cabeza 

decapitada del general como prueba de su victoria, lo que provocó la huida de los soldados 

enemigos. El relato termina con las bendiciones del pueblo hacia la que consideran su 

heroína y un cantico sobre su belleza y determinación:  

no son jóvenes ni guerreros, ni titanes, ni corpulentos gigantes los que han hecho frente 

al invencible general, sino que ha sido ella, la hija de Merari, la que lo ha derribado con 

el atractivo de su rostro y con el maquillaje y adornos con los que se ha engalanado para 

engañarle.59 

El libro de Judit —incluido en la Septuaginta, la traducción más antigua al griego 

de los libros de la Biblia hebrea— fue traducido al latín por San Jerónimo de Estridón en 

la versión de la Biblia, comúnmente conocida como la Vulgata, a finales del siglo IV. Esta 

traducción tendió a minimizar los aspectos más sensuales de la historia para enfatizar 

aquellos relacionados con la reclusión de Judit en Betulia por su viudedad y su oposición 

a casarse de nuevo con el objetivo de crear una imagen de Judit como mulier sancta, 

vinculada a la virtud de la castidad. Se convierte así en modelo ejemplar para inculcar a 

las mujeres de la época las virtudes de castidad y fe en Dios.60 

 

5.1.  Evolución simbólica e iconográfica de una heroína 

ambigua 

A lo largo de la Edad Media y la Edad Moderna, la figura de Judit fue objeto de 

múltiples interpretaciones simbólicas. En la cristiandad medieval se la representó como 

alegoría de determinadas virtudes: la Castidad, la Justicia y la Humildad, vinculada 

 
59 Bornay 1998, 43.  
60 Barragán Lozano 2025, 170. 



39 
 

tipológicamente con la imagen de la Virgen María. Durante la contrarreforma, fue 

considerada la personificación de la iglesia triunfante, además de simbolizar la victoria 

de la Verdad frente a la Herejía. En este contexto, el acto de Judit adquirió una fuerte 

carga simbólica, identificando a Holofernes con el diablo.61 Este paralelismo apareció 

claramente ilustrado en la Biblia de Pamplona de 1197. Ese regreso a Betulia con la 

cabeza del enemigo se muestra de manera conjunta con una imagen que representa la 

caída de Satán, la cual, dado el contexto histórico y geográfico donde se realizó esta obra, 

se interpretó como alegoría de la lucha y liberación del pueblo cristiano español de la 

dominación musulmana.62 

Una de las representaciones más tempranas en relación con las virtudes que se le 

atribuyen a Judit se encuentra en el Speculum Virginum de 1140 (Fig. 21), un tratado 

didáctico sobre la vida monástica femenina. Se piensa que este manuscrito sirvió como 

guía para aquellos monjes y sacerdotes que se dedicaban a la educación de las mujeres. 

En este sentido, no solo destaca la dedicatoria inicial en alusión a la virtud de la humildad, 

sino la ilustración donde aparece Judit junto con otras dos figuras femeninas: Jael y la 

alegoría de la Humilitas. La Humildad aparece matando a la Soberbia, mientras que Judit 

aparece representada pisando el cuerpo sin vida de Holofernes, con una espada en una 

mano y una rama de palma en la otra como símbolo de triunfo y paz.  

El manuscrito alemán, Hortus Deliciarum de 1167 (Fig. 22),63 muestra su historia 

de forma narrativa, a través de dos ilustraciones. Se la muestra junto a su sirvienta en el 

momento de la decapitación, el regreso a Betulia y la exhibición de la cabeza a su pueblo. 

Este manuscrito también tuvo una función pedagógica, como formación para las jóvenes 

novicias del convento de Sainte-Odile, de hecho, se piensa que la autora de la obra pudo 

ser la abadesa del convento, Herrade de Landsberg. Esto nos ofrece una imagen de Judit 

como símbolo de fortaleza y triunfo del bien sobre el mal.   

 
61 Garrard 2020, 109-110.  
62 Bornay 1998, 44-45. 
63 Landsberg 1899. 



40 
 

 

 

Ambas representaciones muestran la voluntad de representar a Judit como modelo 

ejemplar portadora de virtudes como la fortaleza, la humildad, la castidad y la fe; y, por 

el contrario, mostrar a Holofernes como opuesto a estas virtudes, como alegoría del 

pecado, el vicio y la maldad. Así, Judit aparece ilustrada como el triunfo de la virtud sobre 

los vicios. Además, su belleza no se asocia a la sensualidad, sino que se vincula a sus 

virtudes y pureza, mostrando un ideal estético casto comparable al tipo de belleza asexual 

atribuido a la Virgen.64 

La figura de Judit, al igual que otras heroínas bíblicas como Ester, Yael, Débora y 

otras muchas, fueron comúnmente representadas en series en capillas marianas y en 

muchas ocasiones junto a la virgen María. Esto estuvo estrechamente ligado a las 

controversias tridentinas y a la respuesta católica a la Reforma Protestante. El barroco 

estuvo marcado por una intensa devoción mariana, que se materializó en estas series de 

heroínas bíblicas que aparecieron en el contexto de glorificación de María, como 

precursoras simbólicas de la Virgen, al encarnar valores generalmente atribuidos a ella, 

como la pureza y la virginidad. Esta tradición de representar figuras de pasajes del 

Antiguo Testamento junto con otras del Nuevo para establecerlas como prefiguraciones 

se remonta a los libros de horas y biblias moralizadas medievales. Un ejemplo de este 

 
64 Barragán Lozano 2025, 174-175.  

Fig. 22. Ilustraciones de Judit en el manuscrito 
Hortus Deliciarium, 1167. Herrade de 

Landsberg. Internet Archive.  

Fig. 21.Victoria de la humildad sobre la 
soberbia. Speculum Virginum, 1140. 

Conradus, Hirsaugiensis (Conrado de 
Hirsau). The Walters Art Museum. 



41 
 

tipo de representaciones se encuentra en la bóveda del triunfo de la pureza virginal de 

María en la iglesia de El Escorial realizada por Luca Giordano en 1693.65 

A partir de la Edad Moderna, la imagen de Judit comenzó a adquirir una fuerte 

simbología política, siendo está asociada con la figura de Juana de Arco, dada la base 

política de sus historias. Ambas fueron líderes de naciones asediadas que lograron llevar 

a su pueblo a la victoria. Así, la espada de Judit fue equiparada con la lanza de Juana de 

Arco (Fig. 23). De hecho, ambas fueron comparadas con las amazonas, las mujeres 

guerreras de la Antigüedad, cuya castidad fue emblema de su poder independiente.  

La historia de Judit encaja con el modelo 

masculino de heroísmo. Su acción fue valerosa y 

su sacrificio fruto de una causa mayor. Sin 

embargo, Judit nunca se convertiría en ese tipo de 

héroe porque su historia era contracultural, es 

decir que, aunque cumplía con las características 

tradicionales del héroe clásico masculino iba 

contra las normas culturales dominantes de la 

época. Sí comparamos a Judit con su contraparte 

masculina, David, observamos que mientras este, 

tras derrotar a Goliat y superar a Saúl, es 

recompensado con el trono y el poder, el acto de 

Judit no le otorga poder ni reconocimiento, pues 

Judit no podía ser líder. Actuó por libre, ideando 

un plan sin consultar con los gobernantes de la ciudad de Betulia, lo que significaba un 

desafío del orden establecido. Así se establece la identidad de Judit, marcada por su acto 

de rebeldía en contra de las normas, un hecho que la hace un personaje único y un 

referente político. Así, durante las guerras de religión en la Europa del siglo XVI, líderes 

protestantes femeninas fueron equiparadas simbólicamente con la figura de Judit, como 

la hugonote Juana I de Navarra, que fue descrita como una Judit protestante, en referencia 

a su importante papel como defensora de la Reforma. Del mismo modo la figura de Isabel 

 
65 Alba y Seijas 2015, 79-81. 

Fig. 23. Judit y Holofernes y Juana de 
Arco. Manuscrito Le Champion des 

Dames, 1451. Escuela francesa. 
Gallica. Bibliothèque Nationale de 

France. 

 



42 
 

I de Inglaterra fue identificada con la heroína, enfrentada a un Holofernes simbólico que 

aludía tanto a la decadencia papal como a la amenaza que suponía Felipe II en España.66 

También se asocia por analogía con la figura de David, ambos, como personajes 

que, con su astucia y fuerza espiritual, decapitan al enemigo para salvar a su pueblo del 

peligro. Estos también adquirieron una cierta simbología política. Esta equivalencia se 

materializó en las esculturas de ambos personajes realizadas por Donatello para el Palacio 

Medici de Florencia (Fig. 24). Ambas figuras eran consideradas por el pueblo florentino 

como alegorías de la lucha por la independencia y libertad de Florencia, como virtudes 

cívicas. Probablemente Donatello no quiso darle un sentido político al realizar esta obra, 

sin embargo, debido al contexto social e histórico fue interpretada como personificación 

de la victoria sobre la tiranía, de virtudes republicanas. Hacia el 1460, Piero de Medici, 

ordenó colocar ambas estatuas en el palacio Medici, con la idea de representar a su familia 

como protectora de la libertad de Florencia y justiciera de la corrupción y tiranía, al igual 

que Judit y David, los salvadores de Israel. Sin embargo, en 1504 hubo un debate acerca 

de la reubicación de esta obra en la Piazza della Signoria con la intención de hacer hueco 

a la escultura de David, realizada por Miguel Ángel. Fue Francesco Filarete, quien 

consideró que la imagen de Judit era inapropiada para Florencia ya que traería mala suerte 

a la ciudad: “es un signo mortífero, un símbolo de muerte, por lo que está lejos de quienes 

tenemos como signo la cruz y el lirio; además no es bueno mostrar a una mujer matando 

a un hombre”.67 Esta obra sería el modelo de transición entre la iconografía medieval y 

la renacentista.68 

Donatello quiso representar a Judit sobre su víctima con la espada en alto, 

subrayando el carácter crudo y sangriento de su acto. Este aspecto se ve reforzado por el 

corte de la espada visible en el cuello de Holofernes, mientras su cabeza cae hacia un 

lado. 69 La virtud de Judit se afirma a través de su vestimenta: se la muestra recatada, 

cubierta de pies a cabeza con un velo, en contraste con el cuerpo desnudo de Holofernes. 

La desnudez y embriaguez de este simbolizan la Lujuria y el Vicio, mientras que Judit 

representa la Fortaleza y la Castidad. Se la muestra segura y decidida ante el acto que 

acaba de cometer.70 La estatua lleva una inscripción debajo: “Los reinos se hunden por la 

 
66 Garrard 2020, 109-113. 
67 Bornay 1998, 44-46.  
68 Valiño 2024, 44.  
69 Garrard 2020, 113-114. 
70 Blake McHam 2001, 36. 



43 
 

Lujuria, las ciudades prosperan por la Virtud; contemplad el cuello de la Soberbia 

cercenada por mano de la Humildad”. Junto a esta, le acompaña una segunda inscripción 

en el lado opuesto, donde se revelaba que Piero di Medici dedicaba esta escultura a los 

ciudadanos de la República, aludiendo así a la libertad de la Florencia de los Medici, a la 

salud y bienestar del Estado71 Con el tiempo, la heroína bíblica se convirtió en un claro 

emblema cívico para la ciudad de Florencia, tanto durante los treinta años que permaneció 

en el palacio de los Medici, como cuando fue ubicada en la Piazza della Signoria 

representando el gobierno republicano antimediceo.72 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
71 Bornay 1998, 45. La inscripción se ha perdido, pero se conoce por una cita referente a un códice del siglo 
XV.  
72 Garrard 2020, 116-117. 

Fig. 24. Judit y Holofernes, 1455. Donatello. Palazzo Vecchio. 



44 
 

Asociada a esta simbología política, Judit apareció representada en otros palacios 

de la Toscana, como en el fresco de la Sala dei Novi del Palazzo Publico de Siena (1337-

1340), en el que aparece unida a la figura de la Justicia para simbolizar el buen gobierno. 

Su figura fue incorporada en espacios públicos debido a que fue considerada por 

pensadores humanistas y teólogos cristianos como una figura excepcional de valentía 

varonil, adquiriendo así una especie de virilidad honorable. 

 A partir de este momento surge un nuevo significado de la heroína, no solo como 

símbolo religioso sino también político, lo que da inicio a una transformación en su 

imagen, rompiendo con la tradicional simbología que se había tenido de ella, como virtud 

y referente cristiana. Esta nueva imagen se manifestará en el siglo XV, y de manera más 

evidente en el XVI, sobre todo en el norte de Europa. En la tradición cristiana comenzará 

a ser representada como una figura ambigua, inmoral y pecadora, a diferencia del arte 

judío, en el que nunca se la concibió de esta manera. Se comenzará a buscar una imagen 

más secularizada y mundana de Judit.  Este cambio quedaría reflejado en series temáticas 

de grabados o tapices bajo el título El triunfo del amor, realizadas principalmente como 

decoración de viviendas de la burguesía y la aristocracia. Fueron generalmente series de 

parejas históricas que representaban el engaño de las mujeres a sus enamorados, y la 

perdición del hombre bajo la manipulación de la mujer. Fueron habituales Adán y Eva, 

David y Betsabé o Salomé y San Juan Bautista. Sin embargo, en estas representaciones 

se incluían mujeres virtuosas y honradas con historias en las que aparecía la traición y el 

deseo hacia el varón, como es el caso de Jael y Sísera, Ester y Asuero, y Judit y 

Holofernes, entre otros muchos. Es lógico, que la fusión de todos estos personajes creara 

confusión y manchara de alguna manera la conducta ejemplar de Judit. Aunque se trató 

de preservar sus virtudes originales, se incorporó en estas series debido a que había sido 

capaz de matar a un hombre.73 Así, pasó de ser una santa a ser una femme fatale, como 

símbolo de virtudes como la Fortitudo y la Justitia. Desde este momento, Judit sufrió el 

erotismo típico del Renacimiento y barroco. Sería a lo largo del siglo XIX cuando 

comience poco a poco a adquirir esta concepción de mujer peligrosa como fruto de los 

cambios sociopolíticos y de la evolución del ideal femenino.74 

 
73 Guarda relación con la declaración de Francesco Filarete sobre la escultura de Judit en la Piazza della 
Signoria, lo que indica la concepción que se comenzaba a tener de la heroína bíblica hacia el 1500. 
74 Yebra Rovira 2020, 265.  



45 
 

Las representaciones durante la Edad Media fueron más de carácter narrativo, en 

contraste con las representaciones que surgirían en el Renacimiento, donde ya nos 

encontramos con la imagen de Judit en solitario, con la cabeza de Holofernes y la espada 

de la justicia. Es un periodo de transición donde todavía se combina la iconografía 

cristiana y las nuevas tendencias del momento.  

En el contexto de la Florencia del siglo XV, destacó una obra realizada por 

Botticelli, El regreso de Judit a Betulia de 1470 (Fig. 25). Muestra el momento de regreso 

a Betulia junto con su sirvienta, retratando una Judit que todavía se ajusta a las 

descripciones de la biblia, como una doncella virtuosa vestida con ropajes humildes.75 Al 

igual que en la representación de Speculum Virginum mencionada anteriormente, aparece 

con una rama de palma, aludiendo a la victoria y a la paz. Apreciamos una mayor 

estilización en los rasgos de Judit, por ejemplo, su cabello ya no se oculta, sino que se 

muestra al descubierto con una diadema sobre la cabeza. Este cambio se produjo a que, 

durante el Renacimiento, este tipo de imágenes perdieron esa función pedagógica y 

devocional propia de las imágenes medievales, surgiendo durante el humanismo nuevos 

sistemas de representación más alejados de lo religioso. Estas nuevas imágenes buscarán 

por encima de todo representar la belleza de manera idealizada. Así, Botticelli utilizó el 

mismo modelo femenino para personajes no bíblicos, como la Venus de su obra cumbre, 

el Nacimiento de Venus (ca.1482-85).76 Esta temprana representación contrastaría 

profundamente con las representaciones posteriores durante el barroco, que buscarían 

representar a una Judit más seductora, haciendo hincapié en su belleza y su cuerpo. En la 

misma línea que Botticelli, cabe mencionar la obra realizada por Giorgione en 1504 Judit 

con la cabeza de Holofernes (Fig. 26). La obra fue atribuida a Rafael hasta 1891, y 

adquirió un carácter simbólico, alegórico e incluso devocional, como en las 

representaciones de santos. Se muestra una Judit serena y dominante sujetando la espada 

y con un claro gesto de victoria: con su pie sobre la cabeza del general Holofernes 

aludiendo al triunfo del bien sobre el mal.77  

 
75 Bornay 1998, 45-46. 
76 Barragán Lozano 2025, 176-178. 
77 Bornay 1998, 47.  



46 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hacia mediados del siglo XV la imagen de Judit ya había comenzado a alejarse 

de su representación religiosa tradicional para adquirir cada vez un significado más 

secular vinculado con valores como la fortaleza civil y el coraje. Este proceso se debió en 

gran parte a la escultura de Donatello mencionada anteriormente, la cual representa con 

mayor claridad la virtud de la fortaleza. Así, conforme avanza el Renacimiento Judit se 

aleja de la concepción religiosa medieval para dar paso a su imagen de femme forte. Un 

ejemplo de este tipo de representación es Judit y Holofernes de Giorgio Vasari, realizada 

hacia 1554. Aquí Holofernes comienza a adquirir cada vez más un papel protagonista en 

la escena, lo que daría lugar a la idea de enfrentamiento en las representaciones. Esto se 

dio principalmente por el gusto del Renacimiento por representar anatomías rotundas e 

idealizadas. En el caso de la obra de Vasari nos llama la atención, no solo la armadura de 

guerrero que porta sino la potente anatomía de la heroína, claramente inspirada en la obra 

Miguel Ángel. La secularización de su historia hizo que poco a poco Judit se volviera una 

figura popular entre las mujeres burguesas de la época, quienes deseaban ser retratadas 

como ella, no solo por sus cualidades morales, sino sobre todo por su gran belleza y las 

joyas que portaba. En este sentido destacaron las obras realizadas por Lucas Cranach a 

Fig. 25. El regreso de Judit a Betulia, 
1470. Sandro Botticelli. Galería Uffizi. 

Fig. 26. Judit con la cabeza 
de Holofernes, 1504. 

Giorgione. Museo 
Hermitage. 



47 
 

mediados del siglo XV, donde se nos muestra una imagen de Judit lujosamente vestida y 

enjoyada, incluso con sombreros.78 

Durante el siglo XVII otros artistas tomarían el modelo de justiciera de Donatello 

para representar a Judit como alegoría de la Iglesia triunfante. Un ejemplo de este tipo de 

representación es la Judit realizada por Valentin de Boulogne en 1625 (Fig. 27). El lienzo 

muestra una Judit heroica, siguiendo el modelo de femme forte con rostro firme y 

decidido.79 Aparece señalando al cielo con su mano derecha, aludiendo a Dios, como 

muestra de que fue Él quien le guió y le encomendó tal arriesgada misión. Se la muestra 

ricamente vestida y enjoyada de manera muy solemne, mientras sostiene del pelo al 

decapitado. La nobleza de la heroína viene remarcada por la sutil gama cromática 

empleada, generalmente de colores cálidos, y el marcado claroscuro de influencia 

caravaggesca.80  

Siguiendo esta línea de representación, también destacaron las obras realizadas 

por Guido Reni y Mattia Preti, las cuales recogen el mismo momento de la narración 

enfocándose en retratar ese pathos dramático de la heroína. La obra realizada por Reni 

formó parte de las colecciones reales españolas, de hecho, se sabe que hizo pendant con 

otro lienzo de David venciendo a Goliat, estableciendo de nuevo ese paralelismo entre 

ambas figuras bíblicas. Tanto en la versión de Reni como en la de Preti, Judit alza su 

mirada al cielo con decisión en alusión a Dios tras haber llevado a cabo la voluntad divina. 

Se las muestra con su atributo honorifico clave en su iconografía, una gran espada 

justiciera, siguiendo el modelo de mártir y aludiendo a virtudes como la Justicia y la 

Fortaleza. Estas representaciones suponen ejemplos paradigmáticos de las femmes fortes 

de la tradición bíblica.   

 
78 Barragán Lozano 2025, 181-183. 
79 The Metropolitan Museum of Art. 
80 Bornay 1998, 48-49. 



48 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Durante el barroco se inauguraría una nueva iconografía del tema, siendo la escena 

del crimen en el interior de la tienda del general Holofernes la más representada. Esta 

parte de la historia se adaptaba perfectamente al dramatismo barroco, por la violencia y 

teatralidad de la decapitación. Esta búsqueda de dramatismo se dio por las doctrinas 

contrarreformistas del mundo católico que buscaban un arte persuasivo y conmovedor 

que despertara los sentidos de los fieles. La obra Judit decapitando a Holofernes (Fig. 

28) de Caravaggio, realizada hacia el 1599, representa un punto de inflexión en la 

iconografía de la heroína bíblica. Llamó la atención por la crudeza y realismo extremo de 

la escena, marcada por esa dramática expresión de terror, pero a la vez sorpresa del 

general, en contraste con la expresión de serenidad de Judit. Todo este dramatismo se 

vería reforzado por ese juego de luces y sombras tan propio de Caravaggio, que le da a la 

obra un carácter más teatral, además de la representación explicita de la sangre que mana 

de su cuello. Se representa a la sirvienta como una mujer mayor, fea y arrugada, con la 

intención de subrayar aún más la belleza de la joven Judit, con el ceño ligeramente 

fruncido por el esfuerzo, la llamada terribilità. La tradición iconográfica ha acostumbrado 

a representar a la sirvienta en la escena del crimen, sin embargo, según la Biblia esta 

esperó fuera de la tienda. Esta obra inspiró a muchos otros artistas durante el siglo XVII, 

en concreto a Artemisia Gentileschi, quien tomaría de forma muy evidente su 

Fig. 27. Judit con la cabeza de Holofernes. 
1625. Valentin de Boulogne. Museo de los 
Agustinos de Toulouse. 



49 
 

composición y claroscuro para la realización de este tema en 1620. Sin embargo, en este 

caso podemos percibir un mayor esfuerzo físico por parte de Judit y de su criada, una 

mayor violencia y brutalidad. Además, al igual que en otras versiones, la sirvienta no se 

queda contemplando la escena, sino que toma parte activa del acto sujetando al general 

que busca defender su vida. Aquí, Artemisia no muestra tanto interés por el tema bíblico, 

sino que se centra en lo puramente físico. Este tema fue repetido en numerosas ocasiones 

por parte de Artemisia y de su padre, Orazio Gentileschi.81 En el caso de la pintora, 

además, la iconografía adquiere una lectura singular, pues se ha interpretado en relación 

con la violación sufrida a manos de Agostino Tassi.82 

 

 

 

 
81 Barragán Lozano 2025, 188-190. 
82 Gentileschi et al. 2016; Garrad 2020; Barker y Gentileschi 2022. 

 

Fig. 28. Judit decapitando a Holofernes, ca.1599. Caravaggio. Gallerie Nazionali. Palazzo 
Barberini. Wikimedia Commons. 



50 
 

Tambien se popularizó una iconografía que mostraba a mujeres de la época bajo 

la figura de Judit, adoptando el rol de femme fatale. En muchas ocasiones, los pintores 

plasmaron en el rostro de Judit, el retrato de una mujer real en relación con su propia vida 

sentimental, y en el cuerpo del general vencido, su retrato, como metáfora de su alma 

herida. En este sentido, destaca la obra Judit con la cabeza de Holofernes (1610-1612) de 

Cristofano Allori (Fig. 29). Se sabe que retrató a su amante Mazzafira en el rostro de la 

heroína, y a sí mismo en la cabeza del decapitado. Aquí vemos una Judit que ya no mira 

al cielo en alusión a Dios —como en la obra de Guido Reni—sino que mira directamente 

al espectador con determinación y fatalidad, al igual que la Judit realizada por Rubens 

hacia 1616. Además, la sirvienta no mira al decapitado, sino a la propia Judit en gesto de 

admiración. Otro ejemplo fue El retrato de Olimpia Luna como “Judit” y Melchiorre 

Zoppio como “Holofernes” de Agostino Carracci, sin embargo, aquí la metáfora es justo 

la contraria. Fue un encargo de Mechiorre Zoppio para retratar a su difunta esposa, como 

causante de su sufrimiento por su pérdida.83 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
83 Bornay 1998, 65-68. 

Fig. 29. Judit con la cabeza de Holofernes, 1610-1612. 
Cristofano Allori. Gallerie degli Uffizi. Palazzo Pitti. 



51 
 

Cabe mencionar que, a partir del siglo XVI, comenzaron a aparecer algunas 

representaciones de Judit desnuda, como en escenas de toilette. No obstante, estas fueron 

escasas y se limitaron principalmente a los países de la Reforma, especialmente en el 

ámbito flamenco y germánico, donde destacaron artistas como Cranach o Baldung. En 

este contexto, influenciados por las ideas calvinistas, surgiría una tendencia a desacreditar 

el arte religioso tradicional, considerado una forma de idolatría. Algunos artistas 

recurrieron al erotismo en representaciones de pasajes bíblicos, como estrategia crítica 

hacia las imágenes de devoción católicas.84 

La representación de Judit en pleno acto de decapitación supuso un punto de 

inflexión en su transformación en femme fatale, al subrayar su faceta más violenta y 

dominante. Las representaciones a partir de finales del XVIII la muestran como una figura 

fascinante y atractiva que cautiva no solo por su gran belleza sino también por su 

capacidad de crueldad y seducción.  

En definitiva,  Judit ha sido una de las figuras más paradigmáticas en la historia 

del arte occidental, convirtiéndose en una de las heroínas bíblicas más representadas y 

reinterpretadas durante siglos. Su representación ha estado sujeta a las constantes 

transformaciones determinadas por los discursos religiosos, sociales y estéticos de cada 

periodo. Ha ido pasando de un extremo a otro de manera constante: de mulier sancta en 

la Edad Media, a femme forte durante el Renacimiento y finalmente femme fatale hacia 

finales del siglo XVIII. Su imagen ha oscilado entre la virtud y la transgresión, 

encarnando tanto modelos de conducta como contraejemplos simbólicos. Las infinitas 

variaciones iconográficas de su historia han hecho que Judit se convierta en una figura 

compleja y ambigua, pues ha ido encarnando una amplia variedad de virtudes muy 

contrarias a la vez: pureza y seducción, valentía y crueldad o virtud y deseo. El artista y 

la sociedad de cada momento ha seleccionado del repertorio de virtudes y vicios de Judit 

aquellas que se ajustaban más con su concepto de heroína, así como su ideal estético y 

modelo de feminidad.  Por tanto, no existe una única una concepción correcta de la 

heroína, sino múltiples interpretaciones que concuerdan en el mismo punto: Judit gracias 

a su fe en Dios y en su estrategia emplea todas las armas a su alcance para liberar a su 

pueblo.85 

 
84 Bornay 1998, 60-64. 
85 Barragán Lozano 2025, 202-203. 



52 
 

6. Santa Elena y el hallazgo de la Cruz de Cristo: modelo de 
piedad femenina. 

Flavia Julia Elena o mejor conocida como Santa Elena de Constantinopla nació 

en Drepanum, en Bitinia hacia el año 250 d.C. Fue madre del primer emperador cristiano, 

Constantino y figura clave en la consolidación del cristianismo en el imperio romano, 

pues la tradicion cristiana le atribuye el descubrimiento de la Santa Vera Cruz de Cristo.   

Tras la consolidación de Constantino como emperador único del Imperio romano 

en el 324, el cristianismo adquirió un nuevo reconocimiento. Elena se convirtió al 

cristianismo y, en su avanzada edad, emprendió una peregrinación a los santos lugares de 

Palestina en el 326. Según varias fuentes –Rufino de Aquilea, Sócrates de Constantinopla 

y Teófanes— se sabe que este viaje no fue una simple muestra de devoción, sino que 

estuvo motivado por una revelación divina que la condujo hasta Jerusalén. La visión le 

indicó que el lugar exacto donde se hallaba la verdadera Cruz de Cristo era bajo un 

monumento dedicado a Venus. Así pues, Elena mandó iniciar las excavaciones en aquel 

lugar donde fueron halladas las tres cruces del Calvario, junto con la inscripción que 

Poncio Pilato había colocado sobre la cruz de Cristo. Para identificar cuál de las tres era 

la auténtica, llevaron cada cruz al lecho de una mujer enferma. Así, al tocar la tercera cruz 

la enferma sanó de inmediato. En ese mismo lugar, Santa Elena mandó construir un 

templo: la basílica del Santo Sepulcro, además de consagrar otros. Este descubrimiento 

la dotó de una dimensión casi profética que influyó de manera determinante en la forma 

en que fue representada posteriormente. Además, durante su estancia en Tierra Santa 

practicó la caridad con los pobres y ayudó económicamente a las comunidades cristianas, 

consolidando así su imagen de emperatriz piadosa y protectora de la fe.  

A partir del 324, a Elena se le concedió el título de augusta, apareciendo su busto 

en monedas oficiales con la inscripción Securitas Rei Publicae: seguridad de la república. 

Así su imagen fue utilizada como propaganda del poder imperial, representando la idea 

de estabilidad del imperio de su hijo Constantino. Este discurso político convertía a Elena 

en un símbolo de fortaleza dinástica y estabilidad del Estado, siendo su figura integrada 

dentro de la ideología política romana. 

 

 



53 
 

 

Mujeres de la élite imperial de los siglos IV y V –Galla Placidia, Aelia Eudocia y 

Anicia Juliana— buscaron establecer lazos simbólicos con Santa Elena, considerada 

como modelo y referente de virtud cristiana, maternidad ejemplar y poder político. Esta 

vinculación se materializó mediante la imitación de su papel dentro del linaje imperial, 

como la promoción de la fe y el mecenazgo religioso, con el fin de reforzar su propia 

legitimidad religiosa y dinástica. La santidad de la emperatriz se construyó a base de 

imágenes, objetos y edificios conmemorativos que otras mujeres impulsaron como parte 

de su propia muestra de estatus público y piedad. De esta manera, Santa Elena acabó 

representando de forma simbólica los valores tradicionales cristianos convirtiéndose en 

modelo ejemplar para mujeres de la aristocracia imperial tardía.  

La fuente escrita más significativa acerca de la santa es la Vida de Constantino de 

Eusebio Cesarea hacia el 340 d.C. En él se explica su peregrinación por Tierra Santa, 

resaltando especialmente el carácter caritativo y piadoso de Santa Elena. Autores 

cristianos posteriores tomarían este relato como base principal, lo que contribuiría a la 

difusión de la dimensión espiritual de la santa. Su figura fue adquiriendo importancia 

hasta el punto de que en el siglo IX fue canonizada, elevando así su figura dentro de la 

tradicion católica como modelo de santidad femenina. Esta consagración espiritual se 

materializó siglos más tarde en su representación escultórica en la Basílica de San Pedro 

del Vaticano (Fig. 31), donde aparece como una de las cuatro figuras monumentales que 

Fig. 30.  Moneda imperial romana de la emperatriz Elena de Constantinopla. 324-328 d.C.  



54 
 

sustentan la gran cúpula de Miguel Ángel. Supone uno de los cuatro pilares fundacionales 

de la iglesia católica, actuando como pilares visuales y teológicos que sustentan la fe. 86 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6.1. Iconografía de Santa Elena: construcción visual de la 

santidad imperial 

La figura de Santa Elena ha sido objeto de múltiples representaciones artísticas a 

lo largo de la historia, en su mayoría, vinculadas a su papel en el descubrimiento de la 

Vera Cruz. Así, su iconografía se ha ido construyendo en torno a este episodio, 

mostrándonos el momento de su visión o el propio descubrimiento. En este sentido, 

destaca especialmente el famoso ciclo del Descubrimiento de la Cruz realizado por Piero 

della Francesca entre 1452 y 1466 en la capilla Bacci de la basílica de San Francisco de 

Arezzo. También fue común la representación de su figura en solitario generalmente con 

 
86 Brubaker 1997, 56-64. 

Fig. 31. Santa Elena, 1630-39. Andrea Bolgi. 
Basílica de San Pedro del Vaticano. Wikimedia 

Commons. 



55 
 

la corona y el manto imperial portando alguno de los instrumentos de la pasión de Cristo: 

la cruz, los clavos o la corona de espinas.87 En este sentido destaca la obra de Veronese, 

Visión de Santa Elena, (ca.1580), donde se la representa dormida aludiendo a la visión 

divina que le llevó a encontrar la cruz, en este caso sostenida por un amorcillo (Fig. 32). 
88  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cabe destacar un caso en particular conservado en la iglesia de San Miguel de 

Valladolid (Fig. 33), de mano de Juan de Roelas89. La obra muestra dos inscripciones 

simbólicas de interés. Por un lado, en la inscripción circular del marco se alude a una cita 

bíblica del Libro de Proverbios 31:10 en relación con la mujer virtuosa y ejemplar: 

“¿Quién hallará mujer virtuosa? Porque su estima sobrepasa largamente a la de las piedras 

preciosas. […]”. Por otro lado, en la cartela de abajo nos encontramos un epitafio donde 

señala sus datos biográficos, aunque combinados con elementos legendarios: señala que 

fue hija del rey bretón Coel Hen de Britania, aspecto que pertenece a una leyenda 

 
87 Lara Martínez 2007, 46. 
88 Musei Vaticani. 
89 Valdivieso 1971, 49-51; Valdivieso 1978. 

Fig. 32. Visión de Santa Elena, ca.1580. Veronese. Museos 
Vaticanos. 



56 
 

medieval inglesa. Vemos en esta versión, no solo la cruz hallada, sino los tres clavos de 

la Pasión de Cristo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En definitiva, la figura de Santa Elena, representada como santa, madre y 

portadora de la cruz, se consolidaría no solo como paradigma de virtud cristiana y 

referente espiritual femenino clave dentro de la iconografía religiosa, sino también como 

símbolo de poder imperial, articulando visualmente la relación entre fe y autoridad.  

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 33. Santa Elena. ca.1605. Juan de Roelas. 
Iglesia de San Miguel y San Julián, Valladolid. 

Wikimedia Commons. 



57 
 

7. Conclusiones 

Todas las sociedades a lo largo de la historia han necesitado reflejar sus ideales en 

héroes y heroínas que encarnen sus valores considerados fundamentales. Estas figuras 

legendarias, de cualidades extraordinarias como el valor, la fuerza o la humildad, se 

convirtieron en referentes de conducta y esperanza de manera colectiva. Más que inventar 

nuevos héroes, cada sociedad tendió a recuperar aquellos transmitidos de generación en 

generación modificando y resignificando sus relatos según las necesidades simbólicas, 

morales o políticas de cada momento. Por ello, aquellas figuras bíblicas o clásicas de la 

antigüedad han sido incorporadas en el imaginario visual y literario de Occidente durante 

siglos, como arquetipos que han trascendido su contexto original, transmitiendo una serie 

determinada de valores. La permanencia y transformación de estos relatos a lo largo del 

tiempo evidencian su flexibilidad y poder simbólico. Las heroínas bíblicas y de la 

Antigüedad no solo tuvieron una función religiosa o mítica, sino tambien pedagógica, 

convirtiéndose en imágenes cargadas de significados que contribuyeron a la construcción 

de la feminidad en la cultura occidental.90 

Desde esta perspectiva, tras el análisis simbólico e iconográfico de las figuras de 

Lucrecia, Judit y Santa Elena es posible identificar elementos comunes en su simbología, 

pues las tres fueron convertidas en exempla e incorporadas en discursos visuales y 

literarios con una clara finalidad didáctica, moral y política. Sin embargo, cada una de 

ellas representa un arquetipo diferente que responde al contexto en el que se dio su historia 

y a necesidades y códigos de representación concretos: por un lado, Lucrecia fue 

interpretada como símbolo de castidad y víctima heroica, Judit como modelo de virtud y 

fortaleza, y Santa Elena como referente de santidad y fe, combinando así historia, mito y 

devoción. En este sentido la literatura emblemática fue determinante para la 

consolidación de estos modelos, ya que funcionaron como catálogos simbólicos de 

virtudes que contribuyeron a la construcción de una tipología femenina normativa y moral 

acorde a los valores de la época. En particular, los libros de emblemas desempeñaron un 

papel fundamentalmente pedagógico orientado a un público femenino perteneciente a los 

círculos cortesanos y aristocráticos. Era un instrumento de formación moral adecuado a 

los ideales de conducta esperados en estos entornos privilegiados. 

 
90 Yebra Rovira 2020, 252. 



58 
 

Desde el punto de vista iconográfico, sus imágenes han experimentado una 

evolución significativa durante los siglos, pasando de una visión humanista –mucho más 

fiel a los relatos originales y a la dimensión moral de las heroínas— a una visión moderna, 

donde esa carga moral se va diluyendo en favor de una iconografía ambigua, sensual e 

incluso erotizada. Sería principalmente durante el barroco, cuando este aspecto se 

acentuaría, pues se tendió a la erotización de figuras femeninas poderosas de la historia, 

convirtiéndolas en símbolos visuales amenazantes y transgresores. Así pues, algunas 

heroínas, particularmente en el caso de Judit, sufrieron transformaciones significativas y 

muy contrarias en su concepción simbólica, oscilando entre modelo ejemplar de virtud y 

femme fatale.  

Con el análisis individual de cada una de estas figuras ilustres, no solo se ha querido 

visibilizar su relevancia dentro del mito de las Nueve de la Fama y en la tradición artística 

y cultural de Occidente, sino también mostrar cómo su reflejo en el arte participó de 

manera directa en la creación de estos modelos de comportamiento, que en la actualidad 

siguen perdurando en la memoria de la cultura occidental. Es decir que, sus 

representaciones no solo reflejaron los cambios estéticos de cada momento, sino también 

la concepción y mirada que se tenía sobre la virtud y la imagen femenina. Los valores que 

encarnaban se fueron adaptando a los distintos discursos, sirviendo tanto como referentes 

a seguir, como ejemplos disuasorios de conductas no deseadas. Así, se ha jugado con la 

imagen de estas figuras a lo largo del tiempo, modificando y reinterpretando su 

simbología en función de intereses morales e ideológicos.  

En definitiva, este recorrido a través de las figuras de Lucrecia, Judit y Santa Elena 

permite conocer no solo la evolución simbólica de estas heroínas en concreto, sino 

también poner de relieve el papel activo que las imágenes han desempeñado como 

herramientas clave en los procesos de educación y orden social, una función que, en 

muchos sentidos, sigue aún vigente en la actualidad.  

  

 

  



59 
 

8. Bibliografía 

Alba, Amparo y Guadalupe Seijas. 2015. “Las mujeres fuertes de la biblia y su 
pervivencia en la pintura española del siglo XVII”. En Mujeres del Antiguo 
Testamento: de los relatos a las imágenes, ed. Guadalupe Seijas, 75-100. Estella, 
Navarra: Editorial Verbo Divino. 

Alcalá Galán, Mercedes. 2012. “Ideología y violencia sexual: el cuerpo femenino 
subyugado según Rubens y Cervantes”. eHumanista: Cervantes. Journal of 
iberian studies 1:1- 40. 

Andrés González, Patricia. 1999. “Significación ideológica en el patio del Palacio Real 
de Valladolid”. En Valladolid. Historia de una ciudad. I. Edad Media. Arte, 55-
69. Valladolid: Instituto Universitario de Historia Simancas, Ayuntamiento de 
Valladolid. 

Barker, Sheila y Artemisia Gentileschi. 2022. Artemisia Gentileschi. Los Ángeles: Getty 
Publications.  

Barragán Lozano, Laura Isabel. 2025. “Judith: de mulier sancta a femme fatale: un 
análisis de la evolución iconográfica de la heroína del Antiguo Testamento”. 
Revista de Jóvenes Humanistas 2: 161-205.  

Blake McHam, Sarah. 2001. “Donatello's Bronze "David" and "Judith" as Metaphors of 
Medici Rule in Florence.” The Art Bulletin 83-1: 32-47. 

Bolufer Peruga, Mónica. 2000. “Galerías de «Mujeres ilustres» o el sinuoso camino de la 
excepción a la norma cotidiana (ss. XV-XVIII)”. Hispania, Revista española de 
Historia 60-204: 181-224.  

Bornay, Erika. 1998. Mujeres de la Biblia en la pintura del Barroco. Madrid: Cátedra. 

Bravo Bosch, María José. 2017. Mujeres y símbolos en la roma republicana: Análisis 
jurídico-histórico de Lucrecia y Cornelia. Vigo: Universidad de Vigo.  

Brubaker, Leslie. 1997. “Memories of Helena: patterns in imperial female matronage in 
the fourth and fifth centuries”. En Women, men and eunuchs, Gender in 
Byzantium, ed. Liz James, 52-75. Londres: Routledge. 

Cassagnes-Brouquet, Sophie. 2003. “Les Neuf Preuses, l’invention d’un nouveau thème 
iconographique dans le contexte de la Guerre de Cent ans”. En Le genre face aux 
mutations, eds. Luc Capdevila, Sophie Cassagnes, Martine Cocaud, Dominique 
Godineau, François Rouquet y Jacqueline Sainclivier, 279-289. Rennes: Presses 
universitaires de Rennes. 

Castello della Manta. Beni FAI. s. f. Castello della Manta Storie e miracoli della fontana 
della giovinezza nel Marchesato di Saluzzo. 
https://fondoambiente.it/luoghi/castello-della-manta. 

Castro Santamaría, Ana. 2014. “Ilustres suicidas: Cleopatra y Lucrecia en palacios 
salmantinos del siglo XVII”. En Imagen y documento: materiales para conocer y 
construir una historia cultural, coord. Joaquín García Nistal, 37- 60. León: El 
Forastero. 

Château de Pierrefonds. La Salle des Preuses, un rêve impérial. Centre des Monuments 
Nationaux. https://www.chateau-pierrefonds.fr/decouvrir/la-salle-des-preuses 

https://fondoambiente.it/luoghi/castello-della-manta
https://www.chateau-pierrefonds.fr/decouvrir/la-salle-des-preuses


60 
 

Checa Cremades, Fernando. 2010. Los inventarios de Carlos V y la familia imperial. 
Madrid: Fernando Villaverde Ediciones. 

Checa Cremades, Fernando. 2013. Tiziano y las cortes del renacimiento.  
Madrid: Marcial Pons. 

Checa Cremades, Fernando. 2021. Mitologías. Poesías de Tiziano para Felipe II. Madrid: 
Casimiro Libros. 

De Francisco Olmos, José María y Rodrigo José Fernández Martínez. 2021. Los nueve de 
la fama. Los modelos caballerescos medievales y la creación de una heráldica 
inventada. Madrid: Universidad Complutense de Madrid. 

Delmarcel, Guy. 2000. “Los Honores, tapices flamencos para el Emperador Carlos V.” 
Reales Sitios: Revista del Patrimonio Nacional 145: 40-48.  

Díaz López, Laura. 2024. “La importancia de la castitas en Lucrecia y Virginia: el ideal 
femenino en Tito Livio a través del uso de exempla”. Espacio, tiempo y forma. 
Serie II, Historia Antigua 37:87-112.  

Drieshen, Clarck. 2019. The Nine Worthy Women. Medieval manuscripts blog. British 
Library. https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2019/10/the-nine-worthy-
women.html 

Elvira Barba, Miguel Ángel. 2008. Arte y mito: Manual de iconografía clásica. Madrid: 
Sílex. 

Falomir, Miguel y Vergara, Alejandro. 2021. Pasiones mitológicas. Madrid: Museo del 
Prado. 

García Arranz, José Julio. 2005. “Uxoriae virtutes: La imagen de la mujer virtuosa y su 
contexto en la cultura simbólica de la Edad Moderna”. Biblioteca digital Siglo de 
Oro I: Emblemática, Relaciones de Sucesos y Misceláneas de erudición 
(catalogación, digitalización y difusión vía internet. La Coruña: Universidad de 
La Coruña. 

García Arranz, José Julio. 2018. “Mujeres y emblemas: una visión simbólica de la 
condición femenina en la Edad Moderna”. IMAGO Revista de Emblemática y 
Cultura Visual 10:7-52. 

Garrad, Mary D. 2020. Artemisia Gentileschi y el feminismo en la Europa de la Edad 
Moderna. Arte y estética. Madrid: Akal. 

Gentileschi, Artemisia, Estrella de Diego, Eva Menzio, Annemarie Sauzeau Boetti, 
Roland Barthes y María de las Nieves Muñiz. 2016. Cartas: precedidas de las 
Actas del proceso por estupro. Madrid: Cátedra. 

González Estrada, Lidia. 2018. “La mujer como exemplum. Subversión, desafío y 
resistencia en Valerio Máximo”. Panta Rei. Revista Digital de Ciencia y Didáctica 
de la Historia, 12:73-91. 

Ibáñez Palomo, Tomás. 2017. "Los Nueve de la Fama". Base de datos digital de 
Iconografía Medieval. Universidad Complutense de Madrid. En 
línea: www.ucm.es/bdiconografiamedieval/nueve-de-la-fama 

Landsberg, Herrade de. 1899. Hortus deliciarum. Estrasburgo: Impr. Strasbourgeoise. 

https://twitter.com/CDrieshen
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/index.html
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2019/10/the-nine-worthy-women.html
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2019/10/the-nine-worthy-women.html
http://www.ucm.es/bdiconografiamedieval/nueve-de-la-fama


61 
 

Lara Martínez, María y Lara Martínez Laura. 2007. “Santa Elena y la Cruz de Cristo”. 
Revista Comunicación y Hombre 3: 38-50. 

Le Moyne, Pierre. 1647. La Gallerie des femmes fortes, Pierre Le Moyne. París: Antoine 
de Sommaville.  

Le Moyne, Pierre. 1794. Galería de Mugeres Fuertes. Madrid: Benito Cano. 

Locker, Jesse. 2020. Artemisia, Lucretia, and Venice. Londres: The Matthiesen Gallery. 

Martín Puente, Cristina. 2010 “La historia de Lucrecia en Prosa y en verso”. En Dulces 
camenae, poética y poesía latinas, eds. Jesús Luque Moreno, María Dolores 
Rincón González e Isabel Velázquez Soriano, 1359-1370. Granada: Universidad 
de Granada, Sociedad de Estudios Latinos.  

Mínguez, Víctor y Rodríguez Moya, Inmaculada. 2024. The Visual Legacy or Alexander 
the Great from the Renaissance to the Age of Revolution. Nueva York y Londres: 
Routledge. 

Musei Vaticani. Veronese, Visión de Santa Elena. 
https://www.museivaticani.va/content/museivaticani/es/collezioni/musei/la-
pinacoteca/sala-x---secolo-xvi/veronese--visione-di-s--elena.html 

Museo Etnològic i de Cultures del Món. La doncella virtuosa. Museo Etnològic i de 
Cultures del Món, Barcelona. https://www.barcelona.cat/museu-etnologic-
culturesmon/ca/blog/la-donzella-virtuosa 

Museo Nacional del Prado. Simon Vouet. Museo Nacional del Prado. 
https://www.museodelprado.es/coleccion/artista/vouet-simon/26a0ddb9-9732-
424b-bcf9-f7b1eefb2ab4 

National Gallery Prague. Suicidio de Lucrecia, Simon Vouet. National Gallery Prague. 
https://sbirky.ngprague.cz/en/dielo/CZE:NG.O_14162 

RIALFrI - Repertorio Informatizzato Antica Letteratura Franco-Italiana. s.f. Tommaso di 
Saluzzo, “Tituli” del ciclo dei Prodi e delle Eroine del Castello della Manta. 
https://www.rialfri.eu/opere/tommaso-di-saluzzo-tituli-del-ciclo-dei-prodi-e-
delle-eroine-del-castello-della-manta. 

Rodríguez Moya, Inmaculada. 2023. “Mujeres fuertes del paganismo: Iconografía y 
emblemática”. En Ignoranti Quem Portum Petat, Nullus Suus Ventus Est: novos 
caminhos e desafios dos estudos icónico-textuais / nuevos caminos y desafíos en 
los estudios icónico-textuales, eds. Ana Cristina Sousa,  José Julio García Arranz, 
Carme López Calderón y Marisa Pereira Santos. Oporto: CITCEM, Universidade 
do Porto. 

The Fitzwilliam Museum Cambridge. Tarquinio y Lucrecia. 
https://fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/914 

The Metropolitan Museum of Art. Judit con la cabeza de Holofernes. 
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/663918 

The National Gallery. El sueño de Santa Elena, Paolo Veronese. 
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/paolo-veronese-the-dream-of-saint-
helena. 

https://www.museivaticani.va/content/museivaticani/es/collezioni/musei/la-pinacoteca/sala-x---secolo-xvi/veronese--visione-di-s--elena.html
https://www.museivaticani.va/content/museivaticani/es/collezioni/musei/la-pinacoteca/sala-x---secolo-xvi/veronese--visione-di-s--elena.html
https://www.barcelona.cat/museu-etnologic-culturesmon/ca/blog/la-donzella-virtuosa
https://www.barcelona.cat/museu-etnologic-culturesmon/ca/blog/la-donzella-virtuosa
https://www.museodelprado.es/coleccion/artista/vouet-simon/26a0ddb9-9732-424b-bcf9-f7b1eefb2ab4
https://www.museodelprado.es/coleccion/artista/vouet-simon/26a0ddb9-9732-424b-bcf9-f7b1eefb2ab4
https://sbirky.ngprague.cz/en/dielo/CZE:NG.O_14162
https://www.rialfri.eu/opere/tommaso-di-saluzzo-tituli-del-ciclo-dei-prodi-e-delle-eroine-del-castello-della-manta
https://www.rialfri.eu/opere/tommaso-di-saluzzo-tituli-del-ciclo-dei-prodi-e-delle-eroine-del-castello-della-manta
https://fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/914
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/663918
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/paolo-veronese-the-dream-of-saint-helena
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/paolo-veronese-the-dream-of-saint-helena


62 
 

The Walters Art Museum. Espéculo Virginum, Conrado de Hirsau. Interner Archive. 
https://art.thewalters.org/object/W.72/ 

Tito Livio. 1997. Tito Livio Historia De Roma I y II (Ab Urbe Condita), ed. de Antnio 
Fontán. Madrid: CSIC. 

Val Cubero, Alejandra. 2001. La percepción social del desnudo femenino en el arte 
“siglos XVI-XIX”. Pintura, mujer y sociedad. Universidad Complutense de 
Madrid. 

Valdivieso, Enrique. 1971. La pintura en Valladolid en el siglo XVII. Valladolid: 
Diputación de Valladolid. 

Valdivieso, Enrique. 1978. Juan de Roelas, 1560-1625. Sevilla: Diputación Provincial. 

Valiño, Mariña. 2024. “Judit, ¿santa o femme fatale? La representación a través de la 
mirada femenina de la heroína de Betulia”. Historiae 21: 43-64. 

Valtierra Lacalle, Ana. 2014-1015. “Iconografía de Lucrecia. Repercusiones plásticas en 
la península ibérica.” ANAS, 27-28: 241-261. 

Yebra Rovira, Carmen. 2020. “Judit, una heroína bíblica en el siglo XIX. Dama virtuosa, 
madre de la patria o mujer fatal”. Cuadernos de Ilustración y Romanticismo, 
Revista Digital del Grupo de Estudios del Siglo XVIII 26: 251-271. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://art.thewalters.org/object/W.72/

	1. Introducción
	1.1. Objetivos y estructura del trabajo
	1.2. Estado de la cuestión y metodologías empleadas

	2. El mito de los Nueve de la Fama
	2.1. El mito y su reflejo en el arte

	3. Literatura simbólica ilustrada moderna
	4. Lucrecia y la virtud ejemplar: lectura simbólica de la castidad femenina
	4.1. La imagen de la castidad: Lucrecia en la tradición iconográfica occidental

	5. Judit: heroína bíblica y símbolo de fortaleza femenina
	5.1.  Evolución simbólica e iconográfica de una heroína ambigua

	6. Santa Elena y el hallazgo de la Cruz de Cristo: modelo de piedad femenina.
	6.1. Iconografía de Santa Elena: construcción visual de la santidad imperial

	7. Conclusiones
	8. Bibliografía

