
1 

 

 

   Facultad de Filosofía y Letras 

 

  Grado en Filosofía 

 

El poder mutacional: un recorrido                                     

desde el poder soberano hasta las 

sociedades de control. 

Diego Clemente Rodríguez 

Tutora: María García Pérez 

 

Departamento de Filosofía, Lógica y Filosofía de 

la Ciencia, Teoría e Historia de la Educación, 

Filosofía Moral, Estética y Teoría de las Artes 

  



2 

RESUMEN 

Esta investigación tiene como objetivo la exploración del poder a través de las 

diferentes mutaciones que ha venido realizando desde la modernidad hasta nuestros 

días. Para ello utilizaremos como hilo conductor las formas de poder expuestas por 

Foucault y Deleuze en Vigilar y Castigar y Mil Mesetas respectivamente. Desde un 

análisis de sus conceptos —disciplina, biopoder, control—se buscará una definición 

abierta sobre el poder en base a tales mutaciones.  

 

PALABRAS CLAVE 

Foucault, Deleuze, soberanía, disciplina, biopoder, control, rizoma 

 

ABSTRACT 

This research aims to explore power through the various mutations it has 

undergone from modernity to the present day. To that end, it follows as a guiding 

thread the forms of power presented by Foucault and Deleuze in Discipline and 

Punish and A Thousand Plateaus, respectively. Through an analysis of their 

concepts —discipline, biopower, control— the study seeks an open definition of 

power based on these transformations. 

 

 

  



3 

Índice 
Capítulo 1: Foucault y las sociedades disciplinarias ......................................................... 5 

1.1 Del poder soberano al disciplinario ............................................................. 5 

1.2 Cuerpos y almas dóciles .............................................................................. 8 

1.3 Técnicas disciplinarias .............................................................................. 10 

1.4 Instituciones disciplinarias ........................................................................ 13 

1.5 Panoptismo .............................................................................................. 17 

1.6 Conclusión: Sobre la vigencia de la sociedad disciplinaria .......................... 19 

Capítulo 2: Entre la disciplina y el control, mutaciones del poder .................................. 20 

2.1 El biopoder .............................................................................................. 21 

2.2 Entre Foucault y Deleuze: una nueva lógica de poder ................................ 24 

Capítulo 3: Deleuze y las sociedades de control ............................................................. 28 

3.1 Post-criptum sobre las sociedades de control ................................................... 29 

3.2 Rizoma, cuerpos sin órganos y la sociedad de control ...................................... 34 

3.3 Aparato de captura y de estado: dispositivos del control .................................. 38 

3.4 Micropolítica y segmentaridad: formas invisibles de poder en la sociedad de control

 ........................................................................................................................... 41 

3.5 La máquina de guerra y el deseo .................................................................... 46 

Conclusión: Axiomas del poder y rehabilitar la vida. ..................................................... 51 

Bibliografía ................................................................................................................. 57 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



4 

 

INTRODUCCIÓN 

Desde que existe un pensamiento sobre lo político el poder ha gravitado como centro de las 

reflexiones de los filósofos y escritores. Desde Platón hasta nuestros días pasando por Hobbes, 

Maquiavelo y Rousseau, entre otros, se han sucedido los intentos por hablarnos del poder de una u 

otra forma mostrando sus múltiples caras y aristas pero sin llegar a un consenso para dibujar su 

silueta                                                                                                                                                                                                                                                      

El poder es confuso. Por un lado se muestra grandioso, responsable de las dinámicas sociales y 

políticas luciéndose hasta en el último rincón de lo humano, pero por el otro se muestra escurridizo, 

esfumándose a cada momento que se le señala mientras va dejando tras de sí un rastro 

ectoplasmático de relaciones, instituciones, saberes y dispositivos. 

Este trabajo no busca hacer teoría sobre el poder, no será para nosotros un objeto de conocimiento. 

Nuestra labor será cartográfica: dejaremos que el poder mute, se deslice e infiltre para observarlo 

como si de un cultivo de bacterias se tratase. Descubriremos así su capacidad de mutación en formas 

cada vez más complejas, silenciosas y sutiles. 

Este viaje comenzará de la mano de Michel Foucault. Su método arqueológico le hizo pionero en 

el análisis del poder como una entidad dinámica, una que no se posee sino que se ejerce en una red 

de relaciones que se dispersa en todos los rincones de lo social, los saberes y las instituciones. 

Foucault reavivó el instinto filosófico al hablar del poder dudando de la aparente neutralidad de lo 

social para desenmascarar al poder retorciéndose en las grietas de nuestras sociedades.  

De su obra examinaremos los conceptos de poder disciplinario y biopoder como formas 

mutacionales del poder en diferentes regímenes, sin embargo su espíritu crítico y su astucia para 

detectar el poder nos acompañará en todo el proyecto. 

La segunda parte del viaje será recorriendo los campos de flujos que Deleuze nos propone, 

asomándonos a las sociedades de control como mutación contemporánea del poder. Lo clave en el 

autor será el marco conceptual y ontológico en el que introduce al poder siendo pionero en soltar a 

la realidad de sus lastres sólidos pudiendo ver las redes modulantes y flexibles en las que el poder 

se articula para construir la telaraña de lo real. 

Nuestra intención, no será definir el poder sino asomarnos a estas mutaciones para intentar extraer 

algunos axiomas que nos permitan poder identificar al poder, rastrearlo pero siempre entendiendo 

que su naturaleza es resbaladiza y cambiante. 

 



5 

Capítulo 1: Foucault y las sociedades disciplinarias 
Durante siglos los filósofos han teorizado sobre el poder y sus formas tratando de entender 

la lógica que subyace bajo la dominación. Grandes intentos se han ido sucediendo a lo 

largo de los siglos. En esta ocasión, seguiremos la pista de uno de ellos: la genealogía del 

poder de Foucault. 

Con Vigilar y Castigar, Foucault se erige como una de las figuras más prominentes en 

esta empresa. Rastreando el poder y su transformación en las sociedades modernas, el 

autor nos presenta a las sociedades disciplinarias: una evolución del poder soberano que 

emplea formas más sutiles y racionalizadas para disciplinar. 

Lo característico de Foucault, como veremos, no es el contenido descrito sino su forma 

de captarlo. Foucault es de los primeros en abandonar la visión del poder como algo 

estático y claramente localizado o aglutinado en un centro para pasar a entenderlo como 

algo que no se posee, que se ejerce, y que es distribuido por toda una red de micropoderes 

que penetran las instituciones, los saberes y los cuerpos produciendo disciplina y 

normalidad. 

Así, Foucault es pionero en comprender que la subjetividad es producto de este 

disciplinamiento, de estos moldes que no se limitan solo a castigar sino que además son 

productores de realidad y verdad.  

El ojo de Foucault arrebata la neutralidad de todos los elementos sociales para dejarnos 

ver cómo esa red de saberes y poderes se ejerce en todos sus puntos, infiltrándose y 

actuando incluso desde el interior de los sujetos. 

El poder soberano, las sociedades disciplinarias, el biopoder… Foucault será el primer 

hilo conductor a seguir en nuestro análisis del poder y sus mutaciones. 

1.1 Del poder soberano al disciplinario 
El 28 de marzo de 1757 el pueblo parisino asistía como testigo a la ejecución de Robert-

François Damiens. Ante la mirada de miles de curiosos, el poder soberano representó una 

escenografía tradicional del suplicio más sangriento y cruel que podía ejercer contra el 

cuerpo de Damiens.  

Tal suplicio impuso pedagógicamente ante el pueblo el destino de todos aquellos que 

atentasen contra la corona, grabando dramáticamente sobre el cuerpo de Damiens la 



6 

asimetría del poder del soberano sobre el cuerpo del súbdito. Es así como demuestra su 

derecho de “hacer morir o dejar vivir”. 

Así, paulatinamente, del siglo XVIII al siglo XIX la espectacularidad de los castigos, 

como el de Damiens, contenían una dimensión espectacular que, poco a poco, fue dando 

paso a un tipo de castigo más sutil, más oculto, pero, también, más preciso y efectivo 

traído de la mano de una nueva economía del poder que renovaba sus dispositivos.  

Poco a poco la espectacularidad performática del castigo soberano se va transformando 

en un tipo de poder más silencioso y controlador que se infiltra entre los pliegues de la 

existencia cotidiana. La vigilancia anónima, el examen continuo y la corrección 

meticulosa sustituyen todo el elenco grotesco de mecanismos sangrientos del suplicio.  

El castigo se metamorfosea en una máquina de normalización, “el castigo ha pasado de 

un arte de las sensaciones insoportables a una economía de los derechos suspendidos”1 

(Foucault, 1976, p.13) y el poder rearticula sus dispositivos, que ahora no solo castigan 

un acto imprimiéndolo en las sensaciones del cuerpo sino que el castigo busca ser ahora 

todo un arte de fabricación de sujetos útiles, productivos y obedientes.        

Pese a la apariencia benigna y laxa del castigo disciplinario frente al suplicio soberano 

Foucault nos muestra cómo su nacimiento no procede de una humanización del castigo 

sino de la articulación de nuevas formas de poder que necesitaban reajustar sus métodos 

para asegurar un mayor control sobre los individuos. 

Emerge así, en el amanecer de las sociedades modernas, todo un entramado de 

instituciones y poderes que vienen a disciplinar a los cuerpos reconfigurando toda la 

economía de poder y sus mecanismos. 

No hemos de confundir este cambio en la estructura del poder como una caída del poder 

soberano, sino como un descentramiento que lo enfatiza. Pasamos del majestuoso, 

irregular y central poder del soberano a toda una red de micropoderes capilares que 

atraviesan y reconfiguran las relaciones sociales de manera constante y uniforme. 

En este giro disciplinario hemos de observar un elemento central e importante que nos 

acompañará a lo largo del trabajo: la producción de subjetividad del poder. El poder 

disciplinario ya no solo se centra en la dimensión coercitiva del castigo sino que se 

convierte en toda una máquina de normalización de sujetos. Lo importante ahora es 



7 

convertir toda esa red de micropoderes capilares en una fábrica de sujetos útiles, 

productivos y obedientes.  

En este sentido, en Historia de la sexualidad Foucault resalta este aspecto productivo del 

nuevo poder disciplinario, que ya no se centra en esa prohibición improductiva. Dice así 

el autor sobre el sexo: “desde el siglo XVIII, el sexo ha sido objeto de un discurso prolijo, 

múltiple, insistente: no tanto de una prohibición, cuanto de una incitación a hablar” 

(Foucault, 1976, p.34). 

Esta hiperproducción de habla o discurso en torno al sexo, para Foucault, no es prueba de 

una liberación de la sexualidad, sino de una estrategia de “confesión” por la cual los 

dispositivos de poder logran el “saber” que necesitan para aplicarse sobre los sujetos ... y 

regular sus conductas. A través de la insistencia en la confesión, el poder disciplinario no 

solo se limita a la represión, sino que busca modelar los cuerpos y las mentes de los 

individuos, transformándolos en sujetos de conocimiento. El discurso sobre la sexualidad 

no es, por lo tanto, un acto de liberación, sino una forma de poder que se infiltra en la 

intimidad de las personas, organizando, clasificando y normando sus deseos, prácticas y 

comportamientos. En lugar de ser un espacio de resistencia, la sexualidad se convierte en 

un campo de control y vigilancia, en el que la regulación se realiza mediante la 

normalización, la categorización y la creación de una verdad sobre el individuo. 

Este análisis foucaultiano clave al que nos acabamos de referir nos muestra el modo en 

que, ahora, en todas las instituciones de este nuevo poder ya no a una punición basada en 

ese arte de las sensaciones insoportables sino a una modelación de los sujetos desde la 

racionalidad disciplinaria que reorganiza todo el esquema desde la utilidad. 

Todo esto hará que el poder “caiga sobre el alma más que sobre el cuerpo” (Foucault, 

1991, p.18) que como veremos más adelante es un concepto forjado artificialmente por 

el propio poder, apuntando a transformar el sujeto: “Observar, clasificar y corregir”. 

Introducida ahora brevemente esta transición pasamos a analizar el esqueleto de este 

nuevo poder, un nuevo poder que no elimina la violencia sino que la racionaliza. Ha de 

quedar grabado cómo Foucault trata de proponernos que este sujeto moderno no nace de 

la emancipación y humanización que se propone desde la historia tradicional sino que 

estamos ante una nueva modalidad de sujeción. 



8 

1.2 Cuerpos y almas dóciles 
El poder del soberano caía sobre los cuerpos como un gesto único desde las alturas, un 

castigo espectacular que destruía o dejaba vivir a los cuerpos a su antojo. Sin embargo a 

lo largo de esta metamorfosis del poder que hemos ido describiendo, este comienza a 

desparramarse sobre el cuerpo como una lluvia fina que lo va empapando, calando hasta 

lo más profundo de su individualidad, esto es, hasta aquello denominado “alma”. 

La nueva docilidad del cuerpo no se reduce a una obediencia mecánica. Ahora el poder 

exige una interiorización del orden, un autogobierno de los individuos mediante una 

voluntad ajustada a la utilidad. Ya no sirve con un cuerpo gobernado, sino que ahora el 

poder va a “fabricar” el alma para que se gobierne sola. 

En Vigilar y Castigar encontramos esta cita que ejemplifica lo dicho hasta ahora: “Se trata 

de producir cuerpos ´dóciles´, es decir, que puedan ser sometidos, que puedan ser 

utilizados, que puedan ser transformados y perfeccionados” (Foucault, 1991, p.135). 

Por tanto, la palabra clave ahora en lo que se refiere al cuerpo y su sometimiento al poder 

será organización y no destrucción. En cada compartimento institucional del poder 

disciplinario el cuerpo es fragmentado, distribuido y optimizado para imprimir sobre él 

un nuevo proyecto político de rendimiento.  

Esta docilidad modula y organiza al cuerpo no solo en su aspecto más sensorial y físico 

(se dice físico en el sentido de un cuerpo dócil en su cinética, reducida a gestos repetitivos) 

sino que, mediante el invento del alma, el cuerpo se normaliza y el orden se hace. 

Cabe aquí aclarar un punto muy importante para entender esta noción del alma: no 

hablamos de ella en un sentido dualista, sino que esta es el doble estratégico del cuerpo. 

Foucault describe así este nuevo invento del poder: “El alma es el efecto y el instrumento 

de una anatomía política; el alma es la prisión del cuerpo” (Foucault, 1991, p.30). 

El alma, como doble estratégico, nace para socorrer a los nuevos mecanismos del poder 

y es usada como herramienta para internalizar el control.  

Por otro lado, la visibilidad o visión, que era un elemento centralizado en el soberano es 

así distribuido en miles de ojos que se internalizan dentro de cada sujeto que lleva 

incorporado una especie de tribunal portátil que lo observa, lo juzga y lo normaliza. Todas 

las instituciones y mecanismos del poder vienen a contribuir al arreglo y la educación de 

este tribunal interno que llamamos alma. 



9 

En la clase del 11 de enero de 1978 recogida el conjunto de textos que componen 

Seguridad, territorio, población el autor expande este dispositivo técnico de gobierno de 

los sujetos, introduciendo las dimensiones de tiempo, espacio y movimiento de estos 

como parte de la producción de un cuerpo y alma útiles. “El tiempo, el espacio, el 

movimiento y el comportamiento son dispuestos según una técnica que permite la 

formación de una multiplicidad organizada” (Foucault, 2006, p.28). Es interesante incluir 

a nuestro análisis del control de los cuerpos y almas esta “multiplicidad organizada” de 

la que Foucault habla en esta cita porque añade la cuestión decisiva que tiene que ver con 

la ordenación de cuerpos dispuestos en una secuencia funcional. La clase, el pelotón en 

el ejército, el turno en la fábrica… Todas ellas son ejemplos de cómo el poder disciplinario 

ordena a los cuerpos en multiplicidades organizadas. 

Asistimos así a la formación del nuevo sujeto moderno, resaltando de nuevo cómo la 

visión (vigilancia) viaja desde el ojo del gobernante al interior del alma siendo ahora 

condición de posibilidad de la emergencia del tipo de subjetividad del sujeto moderno. 

En este sentido, la libertad vigilada del hombre moderno no es más que una forma de 

administración de uno mismo.  

Sin necesidad de un ojo externo que lo mire, el nuevo sujeto se define panópticamente 

por esa posibilidad constante de ser visto que genera en el alma una autonormalización 

que disciplina al cuerpo en todas sus coordenadas. 

El doble falso, alma y cuerpo, suponen así un binomio de sumisión que nos dispone y 

normaliza tanto en los aspectos más subjetivos y personales (deseo, personalidad, 

imaginación, atención…) como en los cinéticos y físicos. Enseña la escuela a escribir 

pero también a esperar el turno para hablar, el cuartel instruye el paso firme pero también 

la obediencia absoluta sin cuestionamiento… Cuerpo y alma se entrelazan y subyugan. 

Me gustaría dejar como punto central de este capítulo esta idea: cuerpo y alma constituyen 

un binomio en cuyo vínculo se produce el sujeto moderno. Entre el cuerpo y su doble 

impostado, el individuo se normaliza emergiendo un tipo de dominación eficaz y 

silenciosa. En su interior ,como si de un virus se tratase, se asientan los protocolos, los 

hábitos, ritmos, regulaciones y posturas que el individuo va tomando de las instituciones 

que lo edifican como sujeto. 

Los sujetos de ahora en adelante son fabricados, creaciones fruto de la economía del poder 

imperante, de manera que las condiciones de posibilidad de creación de subjetividad 



10 

coinciden con las de la captura de la propia subjetividad en la medida en que ella es 

producida por los mecanismos de dominación de las sociedades disciplinarias. 

1.3  Técnicas disciplinarias 
Hemos visto en qué sentido hablamos de cuerpos y almas dóciles bajo el dominio del 

poder disciplinario, ahora vamos a examinar la parte central del conjunto de técnicas que 

el poder emplea como parte de su economía para producir sujetos normalizados.  

Para explicar en profundidad estas técnicas me voy a apoyar en las tres coordenadas antes 

mencionadas: tiempo, espacio y ordenación del movimiento, lo cual, como veremos, 

incluirá la cuestión del comportamiento. Cabe aclarar que esta división constituye mi 

lectura interpretativa del texto foucaultiano puesto que en Vigilar y castigar, obra en la 

que me baso para ello, no se hace explícita pero sí, a mi juicio, aparece esbozada o 

implícita. 

Empecemos pues con las técnicas disciplinarias que hacen referencia al espacio.  

Para el poder disciplinario espacio y tiempo dejan de ser meras plantillas vacías donde 

existen los individuos, como categorías existenciales, pasando a ser ahora plantillas 

susceptibles de ser normalizadas. El cuerpo ha de quedar vigilado y normalizado en todo 

momento independiente de su espacio o tiempo. 

Para el espacio Foucault desarrolla el concepto de cuadro (tableau): 

"La primera de las grandes operaciones de la disciplina es, pues, la constitución 

de cuadros vivos que transforman las multitudes confusas, inútiles o peligrosas en 

multiplicidades ordenadas” (Foucault, 1976, p.136) 

El cuadro, dirá Foucault más adelante, distribuye a los individuos en una microfísica 

celular. Tal ordenación distribuye a la multiplicidad según la utilidad pero sirve al mismo 

tiempo como espacio en el que hacer a los sujetos inteligibles y comparables. No es una 

mera agrupación, es el instrumento básico para efectuar el control y normalización de 

sujetos en serie, que transmuta el espacio natural en uno de análisis y organización de 

sujetos.  

Ejemplo de ello es el aula. Nada en ella queda al azar, los alumnos se ubican en filas de 

pupitres que miran a una dirección organizada y jerarquizada. Lo mismo ocurre en el 

cuartel con las formaciones de los soldados, listos para la inspección, o en el hospital 



11 

donde los enfermos se ubican en camas numeradas con registros a sus pies. El cuadro es 

el elemento sobre el cual el poder regula y controla a los individuos. 

Pasemos ahora a analizar el tiempo como coordenada de técnica disciplinaria. “Se trata 

de extraer, del tiempo, cada vez más instantes disponibles y, de cada instante, cada vez 

más fuerzas útiles” (Foucault, 1976, p.142). 

El tiempo se va a fraccionar y cronometrar para extraer de él toda la utilidad posible. Se 

multiplican y reproducen los horarios y rutinas que encajan al sujeto y lo someten 

haciendo un sujeto continuo y previsible.  

El tiempo, como ya hemos dicho antes, deja de ser el marco del sujeto sino que este ha 

de formarlo y convertirlo en recurso que vuelva útil al sujeto: un tiempo continuo 

previsible y fraccionado.  

La campana escolar, el cuadrante de trabajo, los estrictos horarios del ejército, etc., todo 

ello forma parte de las técnicas disciplinarias que el poder ejerce molecularmente en 

nuestra vida cotidiana para crear un sujeto disciplinado. 

Hablemos ahora de lo que hemos llamado dispositivos de ordenación del movimiento, es 

decir, la tercera de las coordenadas básicas que hemos establecido. Un espacio y un 

tiempo disciplinados no bastan para un sujeto, necesitamos además una práctica que los 

encarne. 

A este dispositivo Foucault lo denomina ejercicio. El ejercicio no es solamente una serie 

de movimientos repetitivos sino que, como ocurría con el tiempo y el espacio es toda una 

manera de moldear a un sujeto de cierto modo. Es decir, el ejercicio no solo produce una 

acción sino que también produce algo del sujeto. 

Resumiendo: la clave del ejercicio es no entenderlo como un método pedagógico según 

el cual “se imponen a los cuerpos áreas a la vez repetitivas y diferentes, pero siempre 

graduadas” (Foucault, 1976, p.149). Es precisamente esa diferencia la que asegura el éxito 

del ejercicio como técnica de poder que modula pues pretende mejorar y adaptar 

funcionalmente a los sujetos, en esencia formarlos como tal. 

Con graduadas Foucault se refiere a que el ejercicio no se realiza al azar ni caóticamente. 

Como hemos dicho antes el ejercicio integra perfectamente las tecnologías de tiempo y 

espacio generando toda una economía de poder que clasifica, compara, mejora y examina 

los sujetos.  



12 

Esta graduación es un ejemplo del cambio de paradigma en el poder pudiendo apreciar 

cómo “con las nuevas técnicas de sometimiento, la "dinámica" de las evoluciones 

continuas tiende a remplazar la "dinástica" de los acontecimientos solemnes.” (Foucault, 

1976, p.149). Esta evolución es ahora, como hemos dicho, graduada, permitiendo no solo 

clasificar a los sujetos por separado sino compararlos entre ellos y examinarlos de 

continuo. 

Acabamos ahora de tocar la punta de otro de los dispositivos de poder más importantes 

que podemos incluirlo en la última categoría. El examen tiene como condición de 

posibilidad todos los dispositivos que acabamos de exponer, especialmente la 

característica graduada del ejercicio. 

Como dispositivo, el examen incorpora una dimensión que es muy importante para 

Foucault, la del poder. En su constante clasificación, el examen no se centra en castigar 

solemnemente los errores sino en hacer del sujeto un objeto cognoscible y mensurable. 

El binomio poder-saber que tanto veremos repetirse en la obra del autor cobra su   fuerza 

y cristaliza aquí donde las técnicas de poder se alían con las del saber. 

El que (auto)corrige sus errores es precisamente el sujeto que ha internalizado la 

vigilancia. El examen, al mismo tiempo que evalúa, clasifica y produce verdad sobre el 

sujeto y le hace corregirse desde dentro en una continua modulación de conductas y 

respuestas. 

Así, el examen sustituye al castigo espectacular como elemento pedagógico del poder y, 

al mismo tiempo, pasa de ubicarse de manera discontinua en los sangrientos suplicios a 

asentarse en todos los rincones de las instituciones y la sociedad.  

El examen se camufla como una prueba neutra de saber técnico, pero tras de él tiene toda 

una serie de utilidades y capacidades como dispositivo de poder que permite generar 

conocimiento y disciplina en los sujetos. 

En resumen, su excelencia como dispositivo de poder radica en el modo en que pone en 

juego todos los elementos que hemos ido exponiendo hasta ahora para objetivar y 

autorregular al sujeto disciplinario:  

El examen es la técnica por la cual el poder, en lugar de emitir los signos de su potencia, 

en lugar de imponer su marca a sus sometidos, mantiene a éstos en un mecanismo de 

objetivación. En el espacio que domina, el poder disciplinario manifiesta, en cuanto a lo 



13 

esencial, su poderío acondicionando objetos. El examen equivale a la ceremonia de esta 

objetivación. (Foucault, 1976, p.174) 

No me gustaría extenderme mucho más en este punto. Pero conviene resaltar cómo los 

dispositivos disciplinarios evolucionan desde el fin de la época del poder soberano puesto 

que ya no solo buscan castigar y corregir sino que, más profundamente, intentan 

constantemente conocer, clasificar y, por último, optimizar a los sujetos. Esta última idea 

es clave: la construcción del sujeto disciplinario se basa en esa idea de optimización en 

torno a la utilidad. 

El poder disciplinario se muestra mucho más capaz que su antecesor al cambiar el foco 

de la represión a la producción: producción de saber, de conducta, de subjetividad: 

producción de sujetos autorregulables en torno a la utilidad. Para ello se hace eco de todos 

los dispositivos que acabamos de exponer que se van colando por las rendijas de cuerpos, 

almas e instituciones para crear toda una microfísica del poder, como diría el autor. 

1.4 Instituciones disciplinarias 
Pasemos ahora a hablar de los espacios donde las técnicas disciplinarias se despliegan en 

todo su potencial. Estos espacios, que son a la vez entendidos en su arquitectura material 

y simbólica, comienzan a multiplicarse y especializarse con el alzamiento del poder 

disciplinario hasta convertirse en su pilar y baluarte configurando la subjetividad del 

sujeto en todas las etapas y aspectos de su vida. Tales espacios son las llamadas 

instituciones disciplinarias. 

Escuelas, cuarteles, hospitales, fabricas, prisiones… Todos ellos son espacios que desde 

nuestra infancia han sido descritos como lugares neutrales dedicados a nuestra enseñanza, 

curación, trabajo, en general nos han sido descritos como instituciones que se preocupan 

por nuestro bienestar y mejora como sujetos. 

Como en muchas ocasiones a lo largo de su obra, Foucault nos destapa la historia de 

aquello que queda a la sombra. En Vigilar y Castigar nuestro autor nos mostrará que estas 

instituciones constituyen en realidad auténticos laboratorios donde el poder opera en su 

mayor esplendor: modelando los cuerpos, alineando almas y normalizando conductas. 

Foucault pone fecha a la aparición de estos espacios de encierro describiendo su 

multiplicación y su sofisticación desde el siglo XVIII en adelante: “la doble tendencia 

que vemos desarrollarse a lo largo del siglo XVIII a multiplicar el número de las 

instituciones de disciplina y a disciplinar los aparatos existentes” (Foucault, 1976, p.195). 



14 

Este “disciplinamiento de los aparatos” tiene que ver, en efecto, con la sofisticación o 

afinamiento de las instituciones disciplinarias que, como hemos visto en apartados 

anteriores, no tendrá como objetivo, de manera negativa, la simple coerción o la exclusión 

de la anomalía, sino que, antes bien, buscará la optimización de los sujetos mediante el 

conocimiento de estos, corrigiendo y dirigiendo su conducta. 

Otra parte clave en su afinamiento es la continuidad entre los espacios que se regirán 

ahora por reglas internas, horarios para preparar un campo donde observar y medir los 

cuerpos. Su estabilidad los convierte así en auténticas máquinas de formar. 

En estos espacios se realizará todo lo contrario de lo que veíamos en el castigo 

espectacular. De su impactante y grandiosa teatralidad pasamos ahora a una microgestión 

del comportamiento dirigida por toda una red molecular de poderes. Las instituciones 

actúan así como dispositivos de sujeción que inscriben al individuo en una serie, lo que 

hemos llamado antes multiplicidad organizada: el alumnado, los enfermos, los obreros o 

los reclusos. 

Es así como las instituciones forman todo un modelo, donde ninguna de ellas actúa 

aisladamente sobre el individuo: las instituciones y la disciplina se van integrando y 

plegando sobre el individuo produciéndolo de manera activa. Teniendo en cuenta todo 

ello y en línea con Foucault, hemos de denominar red al entramado de estos espacios de 

encierro que, pese a su multiplicidad, tienen como cometido el disciplinamiento del 

individuo a través de toda una tecnología en tanto que modo de ejercer el poder sobre 

ellos. 

La ‘disciplina’ no puede identificarse ni con una institución ni con un aparato. Es 

un tipo de poder, una modalidad para ejercerlo [...] una tecnología. (Foucault, 

1976, p.119) 

Se entiende entonces que la disciplina, en tanto que red y tecnología de poder, se aplica 

de manera continua. En otras palabras, no se trata de un disciplinamiento discontinuo con 

cortes entre las diferentes instituciones (escuela, ejército, prisión, fábrica), sino de una 

producción reticular que no se reinicia cada vez, con cada ingreso en uno de los espacios 

disciplinarios, sino que acontece de manera constante e ininterrumpida a lo largo de la 

vida de los individuos produciendo así sujetos “sujetados”, dominados en todas las 

dimensiones por las que van haciendo recorrer su existencia. 



15 

Esto quiere decir que la subjetividad emerge a través de la interiorización de la norma de 

manera que la vigilancia se torna en autovigilancia dejando la represión externa como 

algo secundario y no fundamental para este sistema de dominación. 

Ahora el sujeto lleva toda una institución interna, una máquina de formar que se integra 

en su cuerpo y lleva consigo los esquemas del deber, los relojes del tiempo normalizado 

y todos los dispositivos disciplinarios.  

La joya de la corona de todas las instituciones disciplinarias es la prisión y sirve como 

ejemplo perfecto que reúne todo lo que hemos ido explicando hasta ahora. Todas las 

tecnologías disciplinarias son integradas en ella configurando un auténtico laboratorio de 

la disciplina. La prisión es, para Foucault, el paradigma de las sociedades disciplinarias. 

En la prisión tiempo y despacio se distribuyen de manera sofisticada y orientada 

perfectamente al disciplinamiento de los sujetos, a su corregimiento. Toda ella es un 

interior constante designado a ello, integrando todas las instituciones: “la prisión, mucho 

más que la escuela, el taller o el ejército, que implican siempre cierta especialización, es 

‘omnidisciplinaria’.” (Foucault, 1976, p.216). 

En la prisión nada es neutral, todo está orientado a la disciplina. Su arquitectura se 

convierte en tecnología política, desde la celda como instrumento de aislamiento y 

visibilidad hasta los compartimentos como el patio y el comedor que enfatizan ese tiempo 

fraccionado. 

Los sujetos son completamente transformados, pero además son producidos mediante 

toda una lógica. Más que un remedio negativo contra el delito, la cárcel lo organiza, 

clasifica y gobierna. La prisión produce en ese sentido la delincuencia, trata su propio 

producto auto legitimándose. 

En este producir al preso como una categoría de sujeto produce al mismo tiempo una idea 

de normalidad, reflejando, en una suerte de "contraespejo", al delincuente con el 

ciudadano ideal. Así, al producir anormalidad produce, a la vez, la norma en los demás.  

La técnica penitenciaria y el hombre delincuente son, en cierto modo, hermanos 

gemelos. […] Aparecieron los dos juntos y uno en la prolongación del otro, como 

un conjunto tecnológico que forma y recorta al objeto al que aplica sus 

instrumentos. (Foucault, 1976, p.135) 



16 

Las instituciones penitenciarias no se basan en eliminar la criminalidad sino en generar 

una funcionalidad en su sistema para la sociedad.  

El manicomio comparte con la cárcel este aspecto: se trata de producir lo que en teoría 

combate. Un ejemplo de esta dinámica es el manicomio de Alguien voló sobre el nido del 

cuco, donde los pacientes psiquiátricos son sometidos a una impresionante cadencia de 

disciplinamiento. Silenciosa, con batas blancas y sonrisas pero igualmente brutal, no se 

busca corregir la locura sino producirla y hacer que los sujetos se adapten o no a la 

normalidad que produce como espejo. De esta manera, como en la cárcel, la diferencia es 

sometida en nombre del conocimiento pero sin una forma de castigo visible sobre el 

cuerpo. Ahora no se castiga sino que sancionan conductas, palabras, gestos… Se sanciona 

un tipo de conducta y subjetividad que no es la que se busca.  

Así ambas instituciones van poco a poco anulando el deseo de libertad, como en la 

película, y, si no fuese posible, en el límite es extirpado con la lobotomía. La clave está 

en esta producción de subjetividad de la que venimos hablando, esa es realmente la 

producción de ambas instituciones. 

Poco a poco estas instituciones se van adaptando y afinando sus métodos pero de ninguna 

forma son ruinas de un pasado autoritario, siguen más vigentes que nunca y son pilares 

de la sociedad disciplinaria. Todo sigue manteniendo esa lógica de visibilidad, educación 

y corrección.  

Como matiz final quiero destacar esta constante alianza que encontramos en Foucault 

entre conocimiento y poder. Hemos podido ver en este apartado cómo la producción de 

conocimiento aparente que generan las instituciones, en alianza con las ciencias, es en el 

fondo una producción sin precedentes de poder que recorta a los sujetos. Todo 

conocimiento en la sociedad disciplinar se dice respecto del poder, nunca es neutral. En 

este sentido, toda institución disciplinaria constituye un espacio en que confluye el saber 

y el poder. Binomio clave en Foucault, saber-poder se articula en la trama o red 

disciplinaria a través de las ciencias y los discursos que producen a los sujetos y las 

verdades que los definen y moldean. 

Es precisamente esa apariencia neutral con la que empezábamos a describir estas 

instituciones con la que vamos a cerrar el apartado pues es ahí donde radica su potencia. 

Su silencio, su falta de exhibición permite infiltrarse en los sujetos y administrar el poder 



17 

generando una producción constante de cuerpos útiles y disciplinados que constituyan 

sujetos funcionales. 

El silencioso poder de la red disciplinaria no solo se queda en las instituciones sino que 

se encuentra al interior de los sujetos actuando desde dentro de manera continua, sin 

descanso. 

1.5 Panoptismo 
”La visibilidad es una trampa” (Foucault, 1976, p.185). 

Gran parte de la paradoja del poder moderno descansa en esta frase. La travesía de la 

visibilidad en las sociedades disciplinarias, del ojo del soberano al interior del sujeto, es 

la gran trampa donde recae la nueva sujeción. 

Desmembramientos, azufre y mercurio vertido en heridas, decapitaciones, castigos 

ejemplares… Todo ello se muestra ineficaz frente a la simple capacidad del mostrar. Ver 

y ser visto, el sujeto disciplinario basa su subjetividad ese ser visto que lo conforma. 

Sea como fuere, en el ojo del soberano o el interior del sujeto disciplinado, toda forma de 

poder incorpora de alguna suerte una tecnología de visibilidad de algún tipo. Para el 

régimen de poder disciplinario esta tecnología de poder es el llamado panoptismo.  

Esta tecnología constituye algo más que las demás: en ella está el corazón de toda una 

lógica que convierte la visibilidad, en la forma de vigilancia, en condición de subjetividad. 

Esta idea le vino a la cabeza a Foucault inspirado por el modelo de prisión desarrollado 

por Jeremy Bentham, el Panopticon, que disponía las celdas circularmente alrededor de 

una torre central desde la cual se podría ver a todos los prisioneros sin que ellos tuviesen 

constancia de estar siendo vistos. De nuevo vemos retumbar ese zumbido en la oreja de 

Foucault alumbrándonos sobre la idea de que no hay institución neutral: detrás de aquel 

modelo había toda una función, un dispositivo de poder. 

“Basta una mirada. Una mirada que vigile, y que cada uno, sintiéndola pesar sobre sí 

termine por interiorizarla hasta el punto de vigilarse a sí mismo” (Foucault, 1980, p.6), 

he aquí el núcleo del panoptismo. En el fondo no es más que eso “una trampa” un truco 

o ilusión convertida en dispositivo. Hacer que la mirada pese hasta cuando deja de estar 

presente o mejor dicho que da igual que esté o no presente. 



18 

El panoptismo, así como otros dispositivos que hemos visto ya, objetiva al sujeto. El 

individuo ahora es algo a ser vigilado, y, una vez interiorizada esa etiqueta, nada más 

basta para que él mismo se autovigile y por ende se regule. 

El panoptismo es el principio general de una nueva 'anatomía política' cuyo objeto y fin 

no son la relación de soberanía sino las relaciones de disciplina. (Foucault, 1976, p.192) 

Con el panoptismo pasamos de la soberanía centralizada sobre el sujeto a toda una red de 

dispositivos que disciplinan a los sujetos desde dentro y en todas direcciones. La nueva 

“anatomía política” se basta con la visibilidad para ejercer un control constante y 

autoregulado. 

El concepto de “anatomía política” hace referencia a como el poder se inscribe ahora en 

los cuerpos, analizándolos ahora como nuevo elemento central en las relaciones de poder.  

El panoptismo, como principio elemental del poder disciplinario, se infiltra en todas las 

instituciones y cuerpos constituyendo toda una técnica continua que mejora la eficacia de 

la visibilidad. Una nueva estructura que asegura la estabilidad de sus efectos reduciendo 

la posibilidad de desorden al interiorizar la visibilidad. 

Otro factor que mejora la visibilidad en el panoptismo y constituye todo un nuevo 

diagrama de poder es desprenderse de la jerarquía en su funcionamiento. Ya no se depende 

de la discontinuidad del gobernante-rey que castiga, sino que ahora “cada uno, según su 

puesto, está vigilado por todos los demás, o al menos por alguno de ellos; se está en 

presencia de un aparato de desconfianza total y circulante porque carece de un punto 

absoluto” (Foucault, 1980, p.12). 

Descentralizar la vigilancia convierte a todos los cuerpos en partícipes y víctimas de ella: 

la mirada es absoluta. Otra cosa que se puede extraer de esta cita es cómo la desconfianza 

se vuelve una constante social, pues es precisamente la que alimenta el panoptismo. 

La mirada panóptica no solo sirve para la vigilancia como forma de técnica sino que 

también implica al saber, algo repetitivo en la obra de Foucault. El panoptismo constituye 

toda una sabiduría, ciencia del saber o epistemología. 

La visibilidad constante convierte a los sujetos en objetos de conocimiento y fuentes 

constantes de verdad. De nuevo nos encontramos ante esta producción en las técnicas y 

dispositivos del poder. Vigilar implica diagnosticar, medir y clasificar: todo ello se 



19 

condensa en la figura del sujeto disciplinado que nace en el centro de ese binomio poder-

saber. 

Sería un error pensar que esto ha ido mermando. Con el avance en la tecnología, la 

visibilidad se ha ido descentralizando pero va ganando en eficacia: cada clic, cada 

registro, la geolocalización constante… Seguimos siendo nosotros mismos quienes, bajo 

la premisa de la libertad confesamos, analizamos y ofrecemos a un escrutinio constante. 

En este sentido, en la clase del 1 de enero de Seguridad, territorio y población Foucault 

aventura el modo en que los dispositivos y tecnologías de poder como el panoptismo no 

han hecho sino mutar convenientemente hacia formas más complejas de gobierno. La 

nueva gubermentabilidad nos permite movernos libremente y cada vez prescinde más de 

sus compartimentos o encierros, pero su vigilancia es más aguda y extendida siendo 

incluso peor aún pues ha calado en lo más profundo de nuestra cotidianidad. 

1.6 Conclusión: Sobre la vigencia de la sociedad disciplinaria 
En este capítulo hemos visto cómo la disciplina ha forjado desde el siglo XVII toda una 

nueva ontología del poder. Desde el suplicio de Damiens como medio para disciplinar 

hasta el panoptismo, ha habido toda una serie de transformaciones profundas en la retícula 

social que a su paso han alterado completamente todos los aspectos de nuestras vidas. 

Hemos visto el paso del poder soberano que, actuando como un centro gravitatorio para 

el poder, imponía el castigo espectacular como signo visible a un régimen 

descentralizado, que, sin caras visibles, en vez de castigar organiza la vida para producir. 

El silencio, la aparente neutralidad, la visibilidad, la infiltración en lo cotidiano, la 

producción de verdad en los sujetos… Todos estos elementos son desarrollos del poder 

que poco a poco van afinándose para aumentar su eficacia: generar sujetos cada vez más 

productivos y obedientes, adiestrados para producir. 

El cuerpo con el alma, su falso doble, es ahora toda una central de producción: de verdad,  

vigilancia, corrección, normatividad y obediencia… Somos hogar de todo un tribunal 

interno atravesado por toda una microfísica de poderes que nos modelan y dan forma al 

sujeto moderno. 

Desde Foucault el poder no se entenderá como la acción de un sujeto que lo posee y 

somete a otro sino como una dimensión que se ejerce de manera dinámica entre los 



20 

sujetos. En ese sentido los sujetos disciplinarios no se entienden como sujetos pasivos 

sino como sujetos que internalizan los dispositivos haciendo posible la disciplina. 

El panóptico es la gran insignia de este proyecto, que no su culminación. Constituye la 

dinámica de poder definitiva para el poder disciplinario bajo un principio: hacer de la 

visibilidad una trampa. ¿Seguirá de ahora en adelante el juego del poder cifrándose en 

términos de visibilidad? 

Foucault y su descripción de las sociedades disciplinarias no es algo anticuado sino que 

constituyen todo un horizonte de conceptos e ideas a la hora de analizar el poder y sus 

mecanismos que serán claves para los autores que le siguen en la tarea. Su huella nos 

despierta la sospecha constante ante la aparente neutralidad y el silencio del poder. La 

sospecha se extiende a nuestros propios cuerpos alumbrándonos sobre el modo en que, 

en el fondo, el poder se articula y se despliega desde nosotros mismos. 

En el próximo capítulo nos asomaremos brevemente a Foucault y su biopoder para ver 

qué otros conceptos aventuran nuestro autor sobre el análisis de las sociedades 

postdisciplinarias. Todo ello servirá como una buena base para comprender las sociedades 

de control que Deleuze quiere dibujarnos en su Post-criptum. La pregunta que nos 

haremos es: ¿de qué manera se dispondrá el poder y, con él, la visibilidad, de ahora en 

adelante? 

Sea como fuere, debemos a Foucault este inmenso legado, toda una serie de herramientas 

que nos permiten hacer un estudio arqueológico del poder y sus dispositivos de sujeción. 

La tarea crítica sigue viva, y ha de fijar sus ojos en la vida más cotidiana y en los aspectos 

más aparentemente neutrales de nuestra existencia. 

Capítulo 2: Entre la disciplina y el control, mutaciones del poder 
 El poder disciplinario no es el único legado que nos ha dejado Foucault en su genealogía 

del poder. Lejos de quedarse anclado en el estudio de los dispositivos y estructuras del 

poder en su afinamiento disciplinario, Foucault sigue el rastro de la mutación constante 

del poder hacia un nuevo umbral político, una nueva forma de sujeción que construye una 

nueva subjetividad dominada. Tal forma es el biopoder. 

Esta mutación del poder da cuenta de un cambio total de lógica: de moldear los cuerpos 

a gestionar la vida. Es un paso cualitativo importante para comprender la lógica de poder 

moderna y sus mecanismos.  



21 

¿Qué formas hay más allá del biopoder? Deleuze parece tener la respuesta, en este 

capítulo abordaremos también la complicada relación entre ambos autores, en qué medida 

hay algo de Foucault en Deleuze y viceversa.  

En la lectura de Foucault que hace Deleuze podemos observar el viraje del pensamiento 

de este que llegará a culminar en el Post-criptum sobre las sociedades de control donde 

Deleuze presentará la mutación de poder en control. 

2.1 El biopoder 
En el capítulo anterior habíamos visto cómo el poder se infiltraba desde los ojos y la mano 

del gobernante hacia el interior de los cuerpos. El biopoder sin embargo no se ocupa 

únicamente de los individuos, o de estos como series, sino que trasciende tal frontera 

conceptual y articula una nueva en torno a la vida como fenómeno colectivo. 

La vida emerge como concepto, en alianza con el saber, cómo es de esperar, y con ello el 

poder se comienza a ejercer sobre ella como un campo de intervención técnica y racional. 

Gestionar la vida y sus procesos: la natalidad, mortalidad, longevidad, etc., será ahora la 

nueva forma de regular y modular a los individuos. 

La vieja potencia de la muerte, en la cual se simbolizaba el poder soberano, se halla ahora 

cuidadosamente recubierta por la administración de los cuerpos y la gestión calculadora de la vida. 

(Foucault, 1991, p.161) 

Ahora bien, no debemos entender al biopoder como una sustitución del poder 

disciplinario, o del soberano, sino como una mutación que recubre ambos en donde todos 

se van articulando de forma compleja por superposición. Este es uno de los puntos 

centrales del trabajo, entender precisamente cómo los conceptos se van poniendo en juego 

a lo largo de la genealogía de poder. Entender el poder es entender que este no es un 

discurso lineal sino toda una red compleja de mutaciones, dispositivos y discursos de 

verdad que se ejerce entre individuos y que se yuxtaponen sin anularse por completo. 

El poder disciplinario había perfeccionado el dominio del cuerpo en tanto que máquina 

individual, sofisticando la sujeción de los individuos como individuos entrenados y 

autoexaminados. Pero ahora el biopoder trae consigo una nueva dimensión del cuerpo 

que viene a complementar mutacionalmente al cuerpo disciplinado.  

Esta nueva dimensión viene a entender el cuerpo en cuanto a su consideración biológica, 

esto es, se trata del cuerpo como población y como especie.  



22 

La biopolítica viene a mutar actuando sobre lo positivo. En vez de generar la normalidad 

desde su transgresión, desde su excepción, viene a producirla desde la regulación de la 

vida en su sentido positivo: “el viejo derecho de hacer morir o dejar vivir fue reemplazado 

por el poder de hacer vivir o de rechazar hacia la muerte” (Foucault, 1991, p.159). 

 Se presenta así, de manera neutral, como una nueva visión política de la vida que busca 

aumentarla y hacerla más próspera. Su truco radica en esa esperanza aparente que promete 

traer consigo. 

Vayamos a uno de los conceptos clave del capítulo anterior para comprender hacia donde 

ha mutado: la visibilidad. En el biopoder la visibilidad se dice ya no solo del sujeto, sino 

de este como vida, como conjunto, como población. La visibilidad pasa de estar 

únicamente en el interior del sujeto, produciendo auto-disciplinamiento, para volver a 

salir afuera, pero esta vez situándose en la vida como concepto general. Esto permite 

objetivarla a escalas nunca antes posibles. Una visibilidad que organiza los cuerpos como 

conjuntos de datos, estadísticas para una gubernamentalidad más eficaz. Ahora, bajo la 

nueva óptica, la idea central no es autodisciplinar los cuerpos sino controlar las 

poblaciones de manera genérica subiendo la potencia de los dispositivos de poder. 

Uno de sus dispositivos, desarrollado en Historia de la sexualidad, es precisamente el de 

la sexualidad. Nos sirve como muestra de cómo se ejerce este nuevo poder pues el 

dispositivo de sexualidad es uno de proliferación, y por ende, de control: “El dispositivo 

de sexualidad no tiene como razón de ser el hecho de reproducir, sino el de proliferar, 

innovar, anexar, inventar, penetrar los cuerpos de manera cada vez más detallada y 

controlar las poblaciones de manera cada vez más global” (Foucault, 1991, p.124). 

Esta proliferación, no centra tanto su ojo en la simple reproducción de individuos sino 

que busca controlar la vida. El dispositivo sexual controla, por una parte, la dimensión 

disciplinaria, esto es, al individuo como cuerpo moldeando su deseo e identidad. Pero, 

por otra parte, por la parte del biopoder hablamos ya de control de poblaciones: tasas de 

natalidad, estadísticas sanitarias, estudio demográfico, etc. La prohibición pasa a un 

segundo plano, dispositivos como el de sexualidad necesitan de un discurso de 

proliferación para analizar y estudiar a los sujetos. El dispositivo de sexualidad se 

disemina entre los cuerpos y poblaciones y los invita a hablar, a dar información. 

Volvemos a un cliché ya en este proyecto, la ausencia de neutralidad en los mecanismos 

gubernamentales y los dispositivos de poder. Las nuevas ciencias: medicina moderna, 



23 

demografía, estadística, etc., se presentan ahora para la genealogía del poder como una 

espada de Damocles, pues pese a su apariencia humanitaria no constituyen sino una 

mutación estratégica del poder y sus dispositivos. 

Bios, de Roberto Espósito abre precisamente esta cuestión, la cual él considera una aporía 

en la exposición de Foucault sobre esta genealogía del biopoder. Espósito se pregunta: 

“¿por qué, al menos hasta hoy, una política de la vida amenaza siempre con volverse 

acción de muerte?” (Roberto Espósito, 2006, p.14). 

El filósofo italiano cuestiona, por tanto, porqué hasta hoy toda política sobre la vida 

parece tener inscrita en su lógica interna su acaecimiento en política de la muerte, en 

tanatopolítica. ¿Podría existir un tipo de biopolítica que cuide sin someter, que afirme la 

vida sin excluir? La idea de Esposito es que Foucault había pasado por alto esa posibilidad 

y no habría llegado a proponer una biopolítica afirmativa, sin un reverso de muerte y 

dominación excluyente. 

Más aún, Esposito nos anima a separar dos conceptos que Foucault utiliza vinculados: 

biopoder y biopolítica. Para el filósofo italiano, en efecto, “los términos `biopolítica´ y 

`biopoder, empleados indistintamente en otras circunstancias; por el primero se entiende 

una política en nombre de la vida y por el segundo, una vida sometida al mando de la 

política” (Roberto Espósito, 2006, p.24). De este modo, separando estos conceptos, la 

esperanza parece brotar en la biopolítica como una política emancipadora que no se 

convierta en biopoder. Foucault entendió cómo la vida se había vuelto objeto de 

intervención política, pero Esposito sueña si esta necesariamente se ha de convertir en 

objeto del biopoder. 

Esta discusión filosófica de Esposito con Foucault abre la puerta a pensar una cuestión 

elemental al hablar de política y poder: ¿necesita la política estar necesariamente unida a 

la dominación? 

Para Foucault, a mi juicio, no solo están unidas sino que una es condición de posibilidad 

de la otra. Esposito, en cambio, intenta abrir un espacio para repensar esta idea, 

reformulando por completo las condiciones de la acción política. Foucault entiende, pues, 

que la resistencia, con ello la manera de pensar una nueva forma de tratar la vida, siempre 

se da vinculada al poder: no hay resistencia, o libertad, sin poder, sin sujeción, y no hay 

poder sin resistencia o libertad. No es posible el afuera en Foucault. 



24 

A mi juicio la aporía que señala Esposito es necesariamente así. Foucault no expone el 

poder como algo bueno o malo sino como algo que se ejerce, produce y es omnipresente. 

Necesariamente el biopoder ha de estar vinculado a la biopolítica. 

Con ello, apuntamos ya a otro de los grandes puntos discursivos de este trabajo: la 

cuestión de la emancipación. En el siguiente apartado comenzaremos a abrirlo de la mano 

de Deleuze. Hasta ahora hemos descrito toda una genealogía del poder, la capacidad 

crítica de Foucault captando esa red de micropoderes, pero: ¿cómo podemos 

emanciparnos de tal red?, ¿se puede imaginar una política sin poder? ¿una libertad o 

resistencia sin dominación? ¿un afuera? 

Llegados a este punto comenzamos a ir cerrando el ciclo de Foucault para pasar a nuevas 

lecturas sobre la política y el poder en las sociedades modernas. Del castigo a la disciplina 

y luego al biopoder hemos visto la capacidad de este para mutar, crear subjetividad y 

producir verdad. Asimismo hemos observado cómo los diferentes dispositivos se iban 

integrando unos con otros, como por ejemplo el panoptismo y la gubermentabilidad, o el 

castigo y la optimización. De ahora en adelante vamos a seguir una nueva lógica del 

poder, en este caso, la propuesta por Gilles Deleuze.  

Debemos llevar con nosotros, sin embargo, la sospecha constante de Foucault que nos 

lleva a desnaturalizar lo obvio viendo siempre más allá de lo mostrado como necesidad. 

Esta actitud es, a mi parecer, eminentemente filosófica y debe quedar inscrita en todo 

aquel que se pregunte por el poder y sus excesos. 

2.2  Entre Foucault y Deleuze: una nueva lógica de poder 

Hemos seguido hasta ahora la arqueología de Foucault que nos ha ido descubriendo una 

genealogía del poder en la que el pensador francés descubre el poder oculto en los 

espacios más inusitados de nuestras sociedades, sacando a la luz toda esa serie de 

dispositivos y conceptos que conforman la lógica del poder en tanto microfísica.  

Toca ahora el turno de seguir la pista al poder en nuestras sociedades con otro autor 

destacado en este aspecto, Deleuze. Contemporáneo de Foucault, Deleuze desarrolló 

como propuesta las llamadas sociedades de control como paso más allá de las sociedades 

disciplinarias que hemos venido describiendo. 



25 

Así,  antes de entrar de lleno en su laberíntica obra para entresacar algunos de sus 

conceptos más relevantes, veamos de cerca la relación de entre Foucault y Deleuze para 

esbozar este tránsito de la disciplina al control.  

Una de las cosas que creo que distingue a Deleuze de otros autores contemporáneos es su 

sublime capacidad como lector. En sus monografías, el autor es capaz de huir del 

estaticismo de una interpretación cerrada de sus obras abriéndose a todo un proceso 

dinámico de doble captura, que crea algo entre él y el autor con el que interactúa. 

Deleuze no solo interpreta, no absorbe sino que cartografía. En este sentido Foucault es 

plegado y desterritorializado generando toda una miríada de ideas y territorios nuevos por 

explorar que yacían como potencial en su obra. Foucault no queda simplemente 

interpretado como un cuerpo para diseccionar sino que de alguna manera revive para 

torcerse y formar un mapa con los conceptos deleuzianos. 

Lo que primero resalta Deleuze es que Foucault desde su análisis genealógico es ya un 

cartógrafo. En sus escritos la realidad no queda como un espejo pasivo, con su estudio 

del poder como fuerzas dinámicas. Es el primero en entender que  “el mundo está hecho 

de superficies superpuestas, archivos o estratos. El mundo es también saber […] lo 

enunciable y lo visible en cada estrato las dos formas irreductibles del saber” (Deleuze, 

1987, p.155). 

El flujo de fuerzas entre lo visible y lo enunciable, dos dimensiones que van cruzándose 

para producir verdad. Desde los estratos, como formas históricas de sedimentación, 

Foucault realiza toda una arqueología que logra captar ese flujo dual de luz y lenguaje y 

como este va generando verdad. 

Es en este punto donde podemos trazar una alianza entre ambos, en la manera que ambos 

analizan la realidad. Ambos son capaces de ver los estratos y no entenderlos como lo más 

fundamental: ver los flujos que los conforman, cómo la verdad es una ilusión que aparece 

como cristalización de todo un mapa rizomático de relaciones entre lo visible y el 

discurso. 

Ese afuera informal es una batalla, algo así como una zona de turbulencia o de huracán 

en la que se agitan puntos singulares y relaciones de fuerzas entre esos puntos. Los 

estratos no hacían más que […] solidificar el polvo visual y el eco sonoro de una batalla 

que se desarrollaba por encima. (Deleuze, 1987, p.155) 



26 

Todo este fondo de relaciones y flujos que sirven como condición de posibilidad de los 

estratos, principal interés de la obra de Deleuze es a lo que apuntaba la arqueología de 

Foucault. Este fondo de relaciones que ambos describen es llamado diagrama. 

Con diagrama, Deleuze hace referencia a un tipo de plano de consistencia donde se dan 

todas las relaciones; de dispositivos de poder, discursos, instituciones, cuerpos… Y como 

estas se relacionan. El diagrama trata de representar esto pero en función cartográfica, sin 

intención de cerrar ese espacio como un mapa, pues precisamente lo entiende como un 

espacio de fluctuación incristalizable que es condición de posibilidad. 

Este tipo de análisis que lleva Foucault es, a los ojos de Deleuze, toda una revolución a 

la hora de pensar el poder. Su forma de captarlo, a través de cuerpos y saberes, puede ver 

más allá de lo dado, de las formas de describir el poder ancladas en los sedimentos 

cristalizados, para ver todo ese juego de multiplicidades que se entrecruzan.  

Hasta aquí ambos se siguen la estela conjuntamente, sin embargo encontramos un primer 

ligero discernimiento en la cuestión de la subjetividad. Hemos visto en el capítulo anterior 

la manera en que Foucault entiende al sujeto como una construcción producto de las 

relaciones de poder vigentes y cómo estas atraviesan al sujeto.  

Deleuze coincide con él al decir que el sujeto no es algo natural, ni una entidad 

preexistente a la sociedad pero llevará la tesis de Foucault a su dimensión de flujos y 

pliegues. Este sujeto deleuziano es más que un sujeto producido, es uno plegado. El sujeto 

enteramente es pura dinámica interior de relaciones exteriores que se pliegan así mismas. 

“Si el adentro se constituye por el plegamiento del afuera, existe una relación topológica 

entre los dos: la relación consigo mismo es homóloga de la relación con el afuera” 

(Deleuze, 1987, p.153). La frontera entre lo exterior y lo interior se diluye y como 

resultado el sujeto no es más que una arruga entre ambos, así como un pliegue es en 

realidad solo un plano. 

En Deleuze pasamos de los moldes foucaultianos que moldeaban al sujeto mediante 

dispositivos e instituciones, sujetos reconocibles como el alumno o el soldado, a una 

mutación de la sujeción en forma de modulación. 

La modulación actúa variando de forma continua e inestable frente a la estabilidad 

normativa de los moldes de la lógica disciplinaria. En la sociedad del control todo se 



27 

dinamiza, todo son flujos, los moldes se vuelven fluctuantes y ahora modulan operando 

como una multiplicidad que va codificando y decodificando al sujeto continuamente.  

Esta es la mutación que hace Deleuze del sujeto de Foucault. No se trata de un desacuerdo 

sino de un ir más allá que pliega al sujeto en todo un plano ontológico relacional donde 

múltiples flujos y fuerzas lo atraviesan. Ni siquiera el yo es ahora un punto seguro, no 

hay un interior pues el sujeto está constantemente en tránsito como un mapa cambiante 

siempre fluyendo con el afuera. 

Esto, como veremos, tiene un matiz negativo y positivo, pues la emancipación reside en 

el modo que el sujeto se pliegue en ese mapa de flujos y fuerzas. Pero al mismo tiempo 

da cuenta de un nivel mayor de profundidad en términos de sujeción. Los sujetos no 

somos modelados sino que lo que es el “yo” es una arruga en todo ese mapa de poder y 

fluctuación de flujos discursivos. 

Este sujeto plegado, en la sociedad del control, pasa de ser un individuo a ser un 

“dividuo”. El dividuo ya no presenta una unidad identificable que va siendo moldeada y 

controlada sino que ahora el individuo está dividido, atravesado por flujos y 

descentralizado. El control actúa de manera más difusa y descentralizada que la 

disciplina. 

El dividuo es un sujeto dinámico, plegado, descentralizado, fragmentado. En suma, es un 

sujeto modulado desde una multiplicidad de flujos y puntos que lo codifican y 

recodifican, pliegan y despliegan. 

Vamos a pasar ahora a hablar de los dispositivos. Para ello vamos a utilizar como base el 

ensayo ¿Qué es un dispositivo? donde Deleuze reflexiona sobre este concepto tan 

destacado en la genealogía del poder foucaultiana. 

La definición que da es la siguiente: 

Un dispositivo es una especie de ovillo o madeja, un conjunto multilineal. Está compuesto 

de líneas de diferente naturaleza y esas líneas del dispositivo no abarcan ni rodean 

sistemas homogéneos en sí mismos sino que siguen direcciones diferentes, trazan 

procesos siempre desequilibrados. (Deleuze, 2008, p.305) 

El dispositivo se diferencia de la institución, pues como dice la definición, no se trata de 

un espacio delimitado sino de todo un conjunto de líneas y relaciones móviles que 

produce efectos de él gran trio en Foucault: poder, saber y subjetividad.  



28 

La lectura que hace Deleuze de Foucault tiende puentes entre ambos generando un 

agenciamiento en donde las obras de ambos interactúan.  

En su lectura de los dispositivos, Deleuze tiende una multiplicidad de líneas entre la 

disciplina y el control que nos sirven para ver de qué modo va a mutar el poder. Deleuze 

entiende los dispositivos estirando las posibilidades de estos en forma de redes sin centro, 

una continuidad múltiple y abstracta que redistribuye el dispositivo. 

Ejemplo de esto es el panoptismo. Deleuze ve que el dispositivo de vigilancia no solo se 

internaliza en los sujetos sino que entendiendo estos de forma más abierta la vigilancia se 

dispersa imperceptiblemente en “líneas de diferente naturaleza” a través de toda la 

sociedad en forma de una modulación constante del ver y el hacer. 

Foucault aventuró esta idea del poder como una red pero Deleuze la convierte en flujo 

dándole elasticidad y plasticidad absoluta para dispersarse en incontables líneas 

heterogéneas entre las que aparece el sujeto como pliegue. 

Rastrear este sujeto, entender sus líneas de fuga y desterritorializaciones es la nueva tarea. 

Nos introducimos de ahora en adelante en el reino de los flujos e intensidades, de los 

rizomas y agenciamientos múltiples.  

Este capítulo ha servido para ver como Deleuze curva a Foucault, como los conceptos 

van deviniendo otros por el pensamiento, como dibuja líneas de fuga que nos dejan ver 

nuevos territorios. El dividuo, el flujo, las variables… Entramos de ahora en adelante en 

la era del control. 

Capítulo 3: Deleuze y las sociedades de control 
 Nos adentramos a partir de ahora en un nuevo territorio. Incursionamos en el territorio 

del rizoma, de los flujos, de las intensidades…. Todo un nuevo plano ontológico que nos 

abre toda una miríada de posibilidades conceptuales para seguir la pista al poder y sus 

mutaciones. 

En este capítulo nos adentraremos en la obra de Deleuze, basándonos en la exposición 

que hace de las sociedades de control en Conversaciones que nos permitirá asomarnos a 

una nueva concepción del poder, una nueva mutación que transforma la disciplina en 

control. 



29 

Para expandir lo dicho sobre el control en Conversaciones nos apoyaremos sobre toda la 

batería conceptual de Mil Mesetas con la finalidad de dar cuenta de todo el sustento 

ontológico que sostiene el control  

El control, como veremos, realiza una sujeción más silenciosa pero omnipresente y total 

pero abordaremos también las propuestas del autor para la emancipación y la ruptura con 

los dispositivos del poder. 

3.1 Post-criptum sobre las sociedades de control 
A lo largo de la segunda mitad del siglo XX nuestras sociedades fueron poco a poco 

experimentando un confuso paso en la distribución del poder. Todos las instituciones, 

identidades, encierros y dispositivos se van poco a poco haciendo más difusos e 

imperceptibles.  

Con su Post-scriptum sobre las sociedades de control Deleuze nos advierte que “estamos 

entrando en sociedades de control, que ya no funcionan mediante el encierro sino 

mediante un control continuo y una comunicación instantánea” (Deleuze, 1995, p.147). 

Con el régimen del control entramos en el reino molecular, todo un devenir que disuelve 

y reorganiza de forma descentralizada el poder. La clave de ahora en adelante no serán 

los moldes sino la modulación. Por modulación entendemos una nueva forma de operar 

del poder que es continua pero no estable, a diferencia del molde, y que, además, está 

continuamente ajustándose al sujeto y sus parámetros. La modulación, pues, pliega y 

repliega constantemente adaptándose a la información en tiempo real y de manera 

rizomática, es decir, heterogénea y descentralizada.  

Los controles constituyen una modulación, como una suerte de moldeado autodeformante 

que cambia constantemente y a cada instante, como un tamiz cuya malla varía en cada 

punto. (Deleuze, 1995, p.151) 

La modulación es, en línea con la cita, la forma de operación del control que lejos de 

buscar fijar o disciplinar al sujeto ahora busca modularlo mediante toda una corriente 

constante de datos y algoritmos. 

Ha logrado completar el sueño disciplinario, la sujeción continua, pero para ello ha 

convertido sus redes en flujos multiplicando exponencialmente sus vértices hasta 

convertirse en una malla que lo rodea constantemente. Esto implica que ya no existe un 

afuera del control: tanto el entorno como el propio devenir del sujeto son susceptibles de 



30 

la modulación. El control, como torsión de la disciplina ha mutado y ocupado cada último 

resquicio del plano de inmanencia en que se gestan los sujetos. 

El poder está ahora completamente descentralizado, su visibilidad es casi nula, formando 

un mapa o diagrama en forma de “un conjunto de líneas diversas que funcionan al mismo 

tiempo” (Deleuze, 1995, p.29). La virtud del diagrama es su forma amorfa, no necesita 

definirse sino actuar como una matriz operativa. La eficacia se afina cuando el poder se 

quita todo rostro visible porque es ahora capaz de maximizar la organización y producir 

más verdad, siempre entre lo visible y lo enunciable. 

La modulación, como forma concreta del control, borra su rastro de todo para inscribirse 

en todo, pasando a convertirse en toda una lógica social. Es el panoptismo llevado a un 

nuevo nivel. El control opera de forma absoluta en todos los espacios e incluso en el 

tiempo pues el flujo incesante de datos le permite anticiparse continuamente generando 

una captura mucho más sofisticada. 

Para ello el control tiene nuevos dispositivos o instituciones que son ahora abstractos y 

no compartimentados. “La empresa, la formación o el servicio son los estados 

metaestables y coexistentes de una misma modulación, una especie de deformador 

universal” (Deleuze, 1995, p.152).Tales estados disponen al individuo a una actualización 

permanente pues nunca terminan, están siempre retroalimentándose y calibrándose. 

Como resultado, que ya habíamos anticipado, la subjetivación que resulta como pliegue 

ya no es un sujeto concreto y totalizable sino una madeja de datos divididos, en constante 

codificación y descodificación siempre orientado a la operatividad. Este sujeto es el 

dividuo: “Los individuos han devenido dividuales y las masas se han convertido en 

indicadores, datos, mercados o bancos” (Deleuze, 1995, p.152). 

El sujeto deviene en portador constante de datos que va actualizándose y optimizándose 

en torno a todo un diagrama de mercados, formaciones, algoritmos… La obediencia pasó 

de moda con el control, todo lo que se necesita es que el flujo de datos continue. El castigo 

pasó a mejor vida frente a la efectividad de la predicción y la optimización. Para el control 

el mundo se muestra bajo una trazabilidad constantemente actualizada entre lo posible y 

lo probable.  

Para el sujeto controlado el mundo se muestra en términos de acceso: por lo que puede 

activar o desbloquear, por lo que es compatible según los protocolos o por la limitación 



31 

que genera el algoritmo. Las posibilidades son infinitas pero siempre administradas por 

el flujo de datos, no niega sino que modula constantemente. 

Es por ello por lo que el control conecta de manera perfecta con el capitalismo moderno 

donde la empresa sustituye a la fábrica y las acciones a los bienes concretos. Todo se ha 

convertido en un flujo donde lo importante es la superproducción pues así se alimenta la 

circulación constante de datos. Lo importante ahora no son los bienes, la producción, sino 

los deseos y la manera en que estos son recogidos por el algoritmo, es decir el mercado.  

Es un capitalismo de superproducción […] No es un capitalismo de productos, es decir, 

de ventas o de mercados. Por eso es especialmente disperso, por eso la empresa ha 

ocupado el lugar de la fábrica. (Deleuze, 1995, p.153). 

La empresa, frente a la fábrica, supone una apertura total del espacio que ahora es fluido 

y modulado. El trabajador industrial se vuelve una fuente de datos diversos que han de 

optimizarse, competir y adaptarse. Esto rompe con el paradigma individuo-masa de las 

sociedades disciplinarias que inscribía a los individuos en unas series que servían como 

moldes de comportamiento: soldados, enfermos, trabajadores… 

Otra forma de control, relacionada también con el mercado, es el marketing que hace de 

los sujetos consumidores constantes y programables. El control que impone es constante 

e inevitable y es forzado a los sujetos de forma continua. No hay un lugar específico que 

lo ejerza, el marketing está en todo el exterior e interior del sujeto. La subjetividad aparece 

como una arruga en su plano. 

Sintetizando lo dicho, el control busca condicionar constantemente rompiendo todo 

afuera y adentro. El poder ya no se impone en forma de ley sino como un constante flujo 

de datos y algoritmo que programa todo el sistema que constituye lo social. La 

distribución del control es total y anticipativa, no tiene centros sino que se nos presenta 

como un mapa de intensidad donde todo se desarrolla en forma de flujos. Es en ese mapa 

donde los sujetos aparecen como una forma de plegarse en tal plano. 

Para finalizar este capítulo me gustaría hablar de la informática y la cibernética. Las 

máquinas, dirá Deleuze “expresan las formaciones sociales que las han originado y las 

utilizan” (Deleuze, 1995, p.153) que mejor manera hay entonces para comprender el 

control que a través de sus máquinas, permitiéndonos tomar un ejemplo menos abstracto 

para analizarlo. 



32 

En el régimen del control lo cibernético configura nuestra condición de acceso al mundo. 

Genera toda una topología de relaciones algorítmicas descentralizadas que el control 

emplea para su lógica dominante. Las máquinas en esta eran son algo más que 

herramientas, son generadores de flujos, de diagramas que configuran nuestro plano de 

existencia. 

Lo cibernético es en este sentido mucho más que la suma de sus máquinas es toda una 

racionalidad autorregulable que distribuye la información por incesables flujos 

descentralizados pero conectados en todos sus nodos, tal como un rizoma. 

Tiqqun, en su artículo La hipótesis cibernética, nos habla del llamado pilotaje cibernético. 

Este concepto hace referencia a toda una nueva mutación de la gubermentabilidad que 

calibra y programa la sociedad. 

El sistema de comunicación resultará el sistema nervioso de las sociedades, la fuente y el 

destino de todo poder. La hipótesis cibernética enuncia, de este modo, ni más ni menos, 

la política del “fin de la política”. Representa un paradigma y una técnica de gobierno a 

la vez. (Tiqqun, 2018, p.6) 

Este “fin de la política” trae consigo una autogubermentabilidad de lo cibernético donde 

el sistema no hace más que retroalimentarse con sus propios datos, optimizando a cada 

vez aquellas desviaciones en sus cálculos y anticipando con más precisión. Ciudadanos y 

sus entornos se vuelven interfaces, nodos constantes de datos. El Imperio no se mantiene 

ahora por su poder tangible sino que la gubernamentalidad se ha diseminado en una lógica 

cibernética. 

La política ya no se fija en el sujeto sino en generar un entorno modelizado, basado en el 

flujo de datos que auto optimize a los sujetos, la prohibición deviene en predicción y los 

sujetos en perfiles de datos. 

Otro autor al que le llama la atención esta lectura de Deleuze es Alexander Galloway con 

su concepto de protocolo. Su concepto de protocolo alude a la nueva forma, sustituyendo 

a la burocracia, que el control emplea para ejercer su control distribuido. La distribución 

es un paso más allá que la descentralización disciplinaria pues ahora ya no hay centros 

gravitatorios de poder, pero todos los nodos siguen las mismas reglas y configuración. El 

poder se vuelve inmanente al protocolo, está en ninguna pero en todas partes, el control 

son las mismas reglas que configuran la realidad cibernética. 



33 

 En cierto punto podríamos ver cierta herencia del panoptismo torsionado, solo que la 

visibilidad y vigilancia se han transmutado por el protocolo que con su conjunto de reglas 

no necesita vigilar pues el mismo es condición de posibilidad decidiendo quien puede y 

no conectarse, que veremos, por donde circulamos… El protocolo no es solo una lógica 

de poder sino que es la propia infraestructura técnica de nuestro mundo. 

La gracia del protocolo es como llegados a este punto la máquina, ya no solo “expresa las 

formaciones sociales que las han originado y las utilizan” (Deleuze, 1995, p.153) sino 

que, yendo más allá de Deleuze, la máquina y la formación social se han hecho una a 

través del protocolo. 

El mundo infraestructural de la cibernética y el social se mimetizan convirtiéndose el 

protocolo en un todo comunicando elementos heterogéneos estandarizando así toda 

interacción sin necesidad de centros de poder. La cibernética no es para nada neutral sino 

que la misma de forma en que regula, controla accesos y genera algoritmos controla el 

orden social. 

On the Internet, the meaning of protocol is slightly different. In fact, the reason why the 

Internet would withstand nuclear attack is precisely because its internal protocols are the 

enemy of bureaucracy, of rigid hierarchy, and of centralization. As I show in this chapter, 

the material substrate of network protocols is highly flexible, distributed, and resistive of 

hierarchy. (Galloway, 2004, p.56) 

El protocolo, como dice la cita, es enemigo de la burocracia pues es contrario a la forma 

de poder que el control ejerce. Esta es la mutación que el control ha realizado, ha 

prescindido de todo centro para asegurar un control. Las reglas ya no son externas y se 

internalizan sino que son constitutivas de la arquitectura de la realidad. Todo se juega en 

su campo, no se puede huir del control. 

Ambos conceptos, el pilotaje cibernético y el protocolo, sirven para precisar con más 

riqueza el concepto de diagrama que Deleuze había abierto. De la mano de estos autores 

más contemporáneos hemos logrado matizar el diagrama mediante el que el control opera, 

el cual es un doble de la infraestructura técnica de nuestras sociedades. El poder ha pasado 

del campo arquitectónico a la infraestructura del código y el algoritmo. 

Parece increíble que ya en 1990, año en que Deleuze escribió su Post-Criptum sobre las 

sociedades de control, Deleuze fuese capaz de aventurar el diagrama del control con tal 

precisión, aún con la cibernética como apenas un bebé por aquel entonces. 



34 

Deleuze supo ver en un mundo tan cambiante, con infinitud de posibilidades, que lógica 

subyacía a todos esos conocimientos y avances técnicos. Supo ver la nueva infraestructura 

del poder y representar tan acertadamente al control como su principio regidor. 

El control es la nueva era, la era de la modulación. Los encierros dejan de ser necesarios 

cuando todo lo que nos rodea, la propia infraestructura del mundo nos modela 

incesantemente. Los sujetos aparecemos ahora como una mera arruga en todo ese mapa 

de protocolos de acceso, algoritmos y mecanismos de modulación. El ojo del gobernante 

ya no es necesario, todo se calcula y se anticipa, la vigilancia pasa a ser mera observación 

que se redirige a la red digital. 

¿Qué podemos hacer en este mundo sin afuera, sin frontera de la esperanza? Es ahora el 

tiempo de la política del acontecimiento. No hay control que pueda capturar toda 

intensidad, todo afecto, todo deseo. El control quizás no puede ser derrotado, pero un 

flujo incesante de líneas de fuga lo desterritorializa. El control y la emancipación residen 

en el rizoma. 

3.2 Rizoma, cuerpos sin órganos y la sociedad de control 
Para adentrarnos en la sociedad de control y comprender la mutación del poder que esta 

representa es preciso zambullirse en la riqueza conceptual de Deleuze. Por ello vamos a 

visitar algunas de sus mesetas con el fin de reconfigurar e imaginar desde ellas el campo 

ontológico en el que el control se mueve. Quizás solo a la luz de estos conceptos podamos 

hacer una propuesta emancipatoria. 

El primero de estos conceptos, y de los más importante en toda la obra de Deleuze, es el 

rizoma. Se trata de un concepto que describe un nuevo modelo ontológico: el de las 

multiplicidades abiertas, no centralizadas y no jerarquizadas.  

Contrariamente a una estructura, que se define por un conjunto de puntos y de 

posiciones,[…], el rizoma sólo está hecho de líneas: líneas de segmentaridad, de 

estratificación, pero también línea de fuga o de desterritorialización como dimensión 

máxima según la cual, siguiendola, la multiplicidad se metamorfosea al cambiar de 

naturaleza. (Deleuze, 2004, p.25) 

En el rizoma no hay unidades, se rige por la ecuación n-1. Esto quiere decir que todo en 

el son multiplicidades relacionales: una indescifrable, pues nada en él hay que descifrar, 

madeja de líneas que se relacionan de manera heterogénea pero que todas conectan 

formando un modelo abierto. 



35 

Deleuze presenta el rizoma como un modelo opuesto al árbol. El árbol, semejante a su 

imagen en el mundo botánico es un modelo ontológico y de pensamiento vertical, con 

una única raíz de la que brotan ramas con una estructura binaria. Desde su único centro 

toda brota con jerarquía. Este modelo podríamos asociarlo al poder soberano.  

Como sistema intermedio, pudiendo asociarlo con el poder disciplinario, tenemos la 

raicilla. La raicilla es un modelo parecido al árbol donde “la realidad natural aparece ahora 

en el aborto de la raíz principal, pero su unidad sigue subsistiendo como pasado o futuro, 

como posible” (Deleuze, 2004, p.11). La multiplicidad aparece pero sigue siendo 

subsidiaria de una estructura centralizada, o de cierto sentido de nodos centrales.  

Volviendo al rizoma, que en muchas formas parece estar asociado al control. Tal y como 

hemos visto en el apartado anterior, el control encaja con el rizoma en tanto que este es 

“un sistema acentrado, no jerárquico, […] sin General” (Deleuze, 2004, p.24).  

Debemos alejarnos rápidamente de la tesis de que el rizoma es el control, hay que alejarse 

de la lógica binaria, del bueno/malo, del arriba/abajo. El mundo rizomático es mucho más 

complejo que el disciplinario, en él se albergan las mejores y peores potencias. 

El concepto de rizoma es traído por Deleuze como una promesa emancipatoria, Haced 

rizoma! nos dice. Sin embargo tanto en Mil Mesetas como en Conversaciones nos 

encontramos con un Deleuze siempre prudente comprendiendo que “lo bueno no es nunca 

suficiente (por ejemplo no basta un espacio liso para vencer las estrías y las coacciones, 

no basta un cuerpo sin órganos para hacer frente a las organizaciones)” (Deleuze, 1995, 

p.28).  

Me parecía importante aclarar este punto. Pese a que con frecuencia suele presentarse al 

rizoma como un concepto inherentemente liberador mi lectura de Deleuze me distancia 

de ello. Encontramos en numerosas de sus obras constantes referencias hacia la prudencia 

así como la constante idea de fondo de que el rizoma puede devenir en un fatal desenlace. 

Es precisamente esta ambivalencia, el hecho de que el rizoma no es ni bueno ni malo, lo 

que le da la potencia para poder escapar un sistema tan omnipresente y distribuido como 

es el control. 

El rizoma y la línea de fuga no son, sino que se hacen y en este hacerse pueden ser 

capturadas y reconducidas o generar nuevos territorios emancipatorios. El control 

funciona en muchos sentidos como el rizoma, pero no es él, es un rizoma devenido en 



36 

dispositivo de captura autorreferencial. El rizoma es la figura de la liberación, pero el 

control es su doble ontológico como figura de la captura. 

 Podemos resumir en este sentido que el espacio del control es el espacio rizomático pero 

al mismo tiempo este espacio ontológico es uno de liberación, de la multiplicidad que es 

capaz de hacer línea de fuga. Es el territorio del control pero también es el territorio de lo 

inesperado y de lo no programado.  

La conexión completa del rizoma le da una ventaja creativa pero también un sustrato 

perfecto para caer bajo el control. Su mapa puede ser uno que trace un devenir creativo 

pero también puede ser un diagrama de control. Solo desde el rizoma podemos liberarnos 

en el mundo contemporáneo pero su juego no es una apuesta segura. 

Pasemos ahora a hablar de los cuerpos sin órganos, otro de los conceptos meseta de la 

obra. Los cuerpos sin órganos, o CsO. El cuerpo sin órganos, o mejor entendido como el 

cuerpo sin organismo es un concepto que viene a chocar de frente con la idea de un cuerpo 

restringido, lleno de significantes y automatismos donde todo deseo y línea de fuga esta 

referenciado a una instancia externa que vendría a formularlos como carencia. 

El CsO es un cuerpo abierto al devenir, una estructura lisa como el rizoma, es un campo 

donde los flujos e intensidades no se fragmentan ni organizan en órganos, no entendamos 

órganos en la definición básica sino como significantes u organizaciones del cuerpo. 

Para mantener esta apertura Deleuze dirá que el CsO siempre es un límite, no es algo 

obtenible pues no se puede llegar a un estado de completa desterritorialización, es un 

proyecto, una práctica o conjunto de ellas, un proceso experimental… Pero nunca un ente 

o una noción cerrada. “El cuerpo sin Órganos no hay quien lo consiga, no se puede 

conseguir, nunca se acaba de acceder a él, es un límite” (Deleuze, 2004, p.155-156). 

En cuanto que límite el CsO es algo que se hace, es una experimentación constante. El 

CsO constituye un plano de pura intensidad, de deseo, de líneas de fuga que en su 

experimentación desterritorializan y desarticulan los órganos como piezas funcionales y 

cristalizadas del cuerpo. Pero nunca termina de hacerse, su virtud está en ser ese campo 

sin estrías, un campo inagotable donde el deseo y la potencia se mueven libres generando 

nuevas asociaciones y agenciamientos.  

Hacer el CsO es una suerte de viaje interno, un desafío existencial de vida o muerte: 

Luchar contra todos los amarres que los significantes y el control producen sobre nuestros 



37 

deseos y potenciales. Esta empresa nunca termina: es un proyecto constante, pues toda 

línea de fuga acaba por ser capturada y controlada, un “combate perpetuo y violento entre 

el plan de consistencia, que libera el CsO  […] y las superficies de estratificación que lo 

bloquean o repliegan” (Deleuze, 2004, p.160). 

En el contexto de las sociedades de control, donde cuerpo se encuentra dividualizado, 

fraccionado en datos trazables, el CsO puede hacernos salir de esa funcionalidad que nos 

convierte en cuerpos significados y estables. El campo de inmanencia del CsO nos trae 

una promesa de liberación, pero como todo en Deleuze no hay potencial sin riesgo. 

Análogo con la exposición que hemos hecho del rizoma el cuerpo sin órganos como 

proyecto no está libre de peligro. Hemos de recordar como Deleuze hace resonar la 

prudencia detrás de cada concepto, haciéndonos ver que toda práctica política 

emancipatoria requiere de una praxis prudente y experimental que se ha de dar paso a 

paso. “No la sabiduría, sino la prudencia como dosis, como regla inmanente a la 

experimentación” (Deleuze, 2004, p.152). 

En el capítulo de ¿Cómo hacerse un cuerpo sin órganos? Deleuze nos advierte en varias 

ocasiones del peligro de esta práctica: hacerse un CsO es una cuestión de vida o muerte.  

Los peligros van en dos direcciones, la primera es explicitada en Mil Mesetas y la segunda 

es una reflexión que realizaremos nosotros. La primera es la posibilidad de erradicar todo 

anclaje con la realidad, “un cuerpo sin órganos que rompiese todos los estratos” (Deleuze, 

2004, p.162) que acabaría por devenir en un cuerpo de muerte. La potencialidad no puede 

convertirse en potencia pura pues necesita actualizarse para completar el ciclo: 

desterritorialización, territorialización, desterritorialización… 

Hacerse un cuerpo sin órganos es una cuestión estratégica, es una praxis política en la que 

hemos de ir apoyándonos en puntos para ir deshaciendo los significantes y creando 

nuevos territorios. Lo importante es no cortar ese proyecto, ese flujo de deseo e 

inmanencia que no va mediado por el afuera o por la carencia. 

La segunda surge de la reflexión del CsO en el contexto de las sociedades de control. 

Puesto que el CsO es ese espacio de inmanencia límite donde el deseo y los flujos 

asignificantes es precisamente un espacio muy susceptible de ser víctima de la máquina 

de captura del control.  



38 

Recordemos la advertencia de Deleuze que traíamos a la mesa apenas unas páginas atrás: 

“no basta un espacio liso para vencer las estrías y las coacciones, no basta un cuerpo sin 

órganos para hacer frente a las organizaciones”. El CsO no basta por sí sólo. 

Su potencialidad de deseo puede ser capturada y redirigida a una lógica del consumo. El 

control es experto en moverse por espacios no estriados, espacios lisos como un desierto. 

Si bien ese campo de inminencia de deseo siempre existirá nos encontramos ante el riesgo 

de que toda fuga que emerja de él sea automáticamente recapturada y dirigida hacia la 

funcionalidad convirtiendo al CsO en una máquina consumista. 

No hay liberación que no pase por el rizoma y el CsO pero lo clave de este capítulo es 

entender el riesgo constante en el que nos encontramos. La sociedad de control es una 

lucha ontológica de vida o muerte entre el deseo y la vida liberada y la captura funcional. 

Deleuze no nos propone utopías pero nos da esperanza y las herramientas. Es labor 

nuestra tomar su herencia, su proyecto político, para trazar constantes líneas de fuga 

creadoras que eludan la codificación del control. Es en este espacio donde nos estamos 

jugando toda posibilidad de otro devenir.  

 

3.3 Aparato de captura y de estado: dispositivos del control 

Hemos visto en el capítulo anterior dos conceptos que nos introducen a la ontología 

deleuziana. El rizoma y el cuerpo sin órganos dan cuenta de la multiplicidad dinámica y 

heterogénea del ser. Hemos podido comprender el plano no estriado en el que ambos 

devienen y en qué medida esto puede servir o no para la creación de líneas de fuga y 

devenires inesperados. Nos hemos asomado a toda esa ventana de potencialidad y deseo 

libre que nos abre Deleuze. 

Ahora en este tercer apartado vamos a exponer sus contrapartes, es decir aquellos 

dispositivos o aparatos que se encargan de capturar y redirigir todo ese campo de flujo y 

potencialidad para reducirlo operabilidad en la sociedad de control. 

Lo interesante del análisis del poder en Deleuze y Guattari es esta forma de analizar el 

poder sin partir de esencias o un centralismo sino comprendiendo, de manera análoga a 

Foucault, los dispositivos y aparatos del poder y la manera en que estos dirigen y capturan 

los flujos. Realizar una cartografía del poder. 



39 

El reto del poder para Deleuze es la de gestionar, segmentar y regular todo ese río salvaje 

y desbordado que constituyen los flujos puros que atraviesan a los sujetos generando 

estrías en una superficie plana para guiar toda esa potencialidad hacia sus fines propios. 

El aparato de captura se encarga de generar líneas de segmentaridad que dividen y 

clasifican canalizando todo flujo, línea o intento de fuga en segmentos funcionales. La 

captura nunca crea, sino que se intercepta y reduce o cristaliza las multiplicidades. El 

estado es un tipo de aparato de captura que se encarga de organizar estos flujos sociales 

modulando la manera en que estos interactúan y matando todo su potencial creativo. 

El estado como aparato de captura tiene una potencia de apropiación; ahora bien esa 

potencia no sólo consiste en que captura todo lo que puede, todo lo que es posible, en una 

materia definida como filum (Deleuze, 2004, p.440). 

Filum, que significa hilo en latín es el hilo en el cual el estado organiza e inscribe los 

actos de captura de todos los flujos sociales. Se encarga de articular planos muy diferentes 

conectando todas las dinámicas sociales y fenómenos de captura. Este hilo es el lugar 

donde todo el estado como campo se articula: sus instituciones, las mecánicas sociales 

(incluso las más mínimas), economía, captura de los flujos deseantes… El filum es el 

espacio donde todo se sedentariza y codifica generando múltiples capas y signos. 

El aparato del estado funciona en cierto sentido como un agujero negro que niega toda 

exterioridad a él. Todo ha de ser codificado y significado bajo su organización. Toda 

multiplicidad ha de quedar reducida a un binarismo que sea capaz de ser integrado.  

“El aparato de captura constituye un espacio general de comparación y un centro móvil 

de apropiación” (Deleuze, 2004, p.451). Hacer apropiable lo que era libre y común y 

hacer comparable lo heterogéneo, el aparato de captura hace esta doble operación. 

Comprendiendo cómo funciona el Estado para Deleuze vuelve a retumbar la mosca de la 

aparente neutralidad de los conceptos e instituciones tras nuestra oreja. Conceptos como 

La Tierra, El trabajo o la Moneda que se muestran como aparentemente neutrales son en 

realidad una línea segmentaria que reorganizan los flujos libres de actividad, territorio e 

intercambio organizándolos para generar una utilidad y un rendimiento. Es así como el 

estado teje su red de significancia. 

Este es el movimiento de la captura. Imponer unidad donde había dispersión, fronteras 

donde había territorio nómada y estructuras en el libre devenir. Todos esos conceptos no 



40 

pueden quedar como exteriores a la organización estatal que está constantemente 

capturando todo devenir que se libere. 

Hemos hablado hasta ahora del Estado y el aparato de captura de manera genérica. Sin 

embargo, ¿cómo funciona la captura en el capitalismo de nuestros días? O mejor dicho 

¿ha mutado la captura en la sociedad de control? Partimos del punto de que para Deleuze 

el capitalismo contemporáneo el estado no sigue ocupando un punto central y 

gravitatorio. Los mercados, la cibernética y las mutaciones en el poder han generado un 

modelo más disperso, rizomático que se beneficia de la descodificación como motor. El 

capitalismo puede capturar esos flujos de deseo y reconfigurarlos sin segmentarlos, esa 

es su mutación específica. 

Tenemos entonces que observar de qué manera captura el capitalismo, como ha variado 

desde el fuerte y central estado clásico. Es en este punto donde Deleuze introduce la 

axiomática capitalista, como modo específico de organización de los flujos en las 

sociedades de control. Lo clave para esta axiomática es que ya no precisa de mantener a 

los flujos codificados y organizados en un filum sino que es capaz, no sólo eso sino que 

es más eficaz, de controlar las multiplicidades sin arrebatarlas su potencial rizomático 

pudiendo expandir más su poder y reapropiarse de las capacidades de los flujos. 

Así pues, los estados ya no son en modo alguno los paradigmas trascendentes de una 

sobrecodificación, sino los modelos de realización inmanentes para una axiomática de los 

flujos descodificados. (Deleuze, 2004, p.460). 

En el capitalismo contemporáneo, o la lógica del control, el estado se rebaja de ser centro 

rector a un instrumento más subyugado a la lógica del protocolo y los flujos capitalistas.  

Pero ¿qué es exactamente la axiomática capitalista? La axiomática es un concepto 

heredado de las matemáticas por la que Deleuze y Guattari entienden un conjunto de 

enunciados que no buscan interpretar ni dar sentido a los flujos, como leyes trascendentes. 

Sino que se insertan dentro de ellos estableciendo condiciones de circulación para estos 

en torno a lo que es útil al sistema. Por eso se llama axiomática, pues en matemáticas la 

axiomática son las proposiciones fundamentales sobre las que se construye toda teoría. 

Son como las reglas técnicas de un sistema cibernético, no dictan lo que debe ocurrir 

como las leyes del estado sino que decodifican para controlar todo ese flujo de forma 

operatoria. Esta es la clave de la sociedad de control y el salto mutacional que da: es capaz 

de gobernar en el campo estriado dirigiendo sus flujos de manera magnética sin necesidad 



41 

de generar estriaciones. Esto le da una mayor eficacia de control a la vez que multiplica 

el tráfico de los flujos deseantes, cosa que va como anillo al dedo para la sociedad de 

consumo.  

La axiomática capitalista es una “axiomática mundial, una ‘energía cosmopolita universal 

que derriba toda barrera y todo vínculo” (Deleuze, 2004, p.459). Deleuze resalta con esto 

algo que vemos ya en otros autores, la capacidad plástica e infiltradora del capitalismo 

que le permite infiltrase como un líquido por las rendijas de todas las sociedades de globo, 

incluso si no son capitalistas. Esta es su naturaleza al navegar por los flujos, esta es otra 

de sus mutaciones específicas. 

Ahora todo axioma es prescindible, viviendo en un constante estado de crisis como hábitat 

natural. Todo aquello que parezca superficie fija es contingente, no hay necesidad alguna 

más que la de la propia axiomática como modelo. En el capitalismo se da un darwinismo 

de los axiomas. Es por ello por lo que para Deleuze el capital no es un mero modelo 

económico, pues incluso los principios que aparentemente lo definen son dispensables si 

la marea del flujo lo requiere, lo único importante es que los flujos de deseo y dinero 

sigan siendo controlados. 

Encontramos aquí un punto de ruptura con el marxismo, pues la profecía marxista del fin 

del capitalismo entrando en contradicción internas se muestra ahora como el propio motor 

funcional de su axiomática. 

Esto casa perfectamente con el principio de modulación de las sociedades de control: ya 

no se prohíbe sino que se ajusta los flujos y datos desde algoritmos, interfaces… Se regula 

la intensidad, no se la suprime para codificarla. El poder ya no actúa desde fuera o desde 

dentro sino que se ha hecho uno con la inmanencia del flujo para capturarlo sin perder su 

potencial, pudiendo redirigir los flujos de deseo y toda potencialidad hacia sus fines. 

3.4 Micropolítica y segmentaridad: formas invisibles de poder en la sociedad de 

control 

Deleuze y Guattari realizan un movimiento en alianza con Foucault. Este movimiento es 

la revolución de lo micro, cambiar el foco desde los macrorelatos a una historia de los 

niveles más bajos e ínfimos, de lo molecular. El campo de batalla político cambia de 

escenario y ahora se da en las microredes dispersas en todo el campo social. Poder y 

emancipación se van a jugar siempre en ese campo, donde el poder se relaciona con los 

deseos y subjetividades.  



42 

Para ello Deleuze y Guattari necesitan desarrollar todo un marco ontológico, que ya 

hemos ido descubriendo, así como descubrir toda una serie de conceptos que sirvan para 

cartografiar todo ese nuevo plano político. 

Uno de estos conceptos clave para comprender como el poder se ejerce en la micropolítica 

es el de segmentaridad. Hemos introducido este concepto ya en el capítulo anterior pero 

sin desarrollarlo correctamente.  

Cuando se habla de segmentaridad entendemos esas líneas que segmentan, organizan y 

dividen los flujos sociales, y de la vida en sí misma, haciendo del hombre un “animal 

segmentario” (Deleuze, 2004, p.214). Bajo el poder toda existencia social esta 

segmentada, estratificada, organizada. Los segmentos van un paso más allá que los 

moldes de Foucault pues no nos moldean sino que constituyen el esqueleto social, son el 

propio protocolo social. 

Toda acción y concepto humano esta segmentarizado sirviendo como una regulación al 

tráfico de flujos. No es sólo una técnica sino la articulación básica del poder, su condición 

de existencia política es dirigir esos flujos. 

Deleuze nos describe dos formas de segmentarizar. La primera es la llamada 

segmentaridad molar, que es básicamente la que hemos expuesto en el capítulo anterior. 

Es una segmentaridad más visible y dura actuando a gran escala mediante los grandes 

aparatos políticos, la segmentaridad de la macropolítica. Sus líneas nos segmentan 

binaria, circular y linealmente. Binariamente en tanto que impone binarismos que 

estructuran nuestra subjetividad y vida social: hombre mujer, sano enfermo, niño adulto… 

Circularmente para generarnos una esfera de pertenencia controlada como la familia, el 

barrio, la ciudad, el país… Por último linealmente estableciendo etapas codificadas en la 

vida social. 

No nos pararemos mucho en este tipo de segmentaridad pero me gustaría dejar claro que 

no son de ninguna manera estructuras opuestas del poder. El mapa del poder y la manera 

en que los individuos son controlados y segmentarizados es por naturaleza heterogénea. 

Macropolítica y micropolítica no son enunciables la una sin la otra: “en resumen, todo es 

política pero toda política es a la vez macropolítica y micropolítica” (Deleuze, 2004, 

p.218). 



43 

El mapa del poder no es solo uno micrológico. Su mapa es un gran ecosistema donde 

incontables tipos de líneas y flujos circulan siendo presa de la homogeneización y 

segmentarización. Líneas de fuga, devenires imperceptibles, control molecular, 

segmentarización preindividual… Todo ello se da en el mismo marco de las grandes 

políticas y conceptos e interactúan de incontables formas dando lugar a todo un complejo 

esquema político. 

Este es un punto que me gustaría resaltar como punto clave. Desde nuestro análisis de 

Foucault hemos visto como el cambio de paradigma político no implica una clausura de 

las formas anteriores sino una actualización, una mutación que integra las formas 

anteriores. De esta manera no se puede decir que el poder sea micro o macro sino que 

ambas son condición de posibilidad de la otra pues mientras que el poder se ejerce 

principalmente en lo micro este se consolida y genera significaciones en el nivel molar. 

Ambos niveles están comunicados y eso es clave para entender el poder en Deleuze, el 

tráfico entre la tierra y el territorio, entre los flujos y segmentos. 

Dicho esto pasemos a la segmentaridad que temáticamente más nos interesa, la 

segmentaridad molecular. Esta es la segmentaridad que actúa sobre el presujeto, no sobre 

este constituido como sujeto y ciudadano sino en un nivel infraindividual, el nivel afectivo 

prepersonal. Se encarga de modular y orientar los flujos más imperceptibles y mínimos 

como las intensidades, deseos e interacciones sociales microscópicas.  

Podríamos decir que es la forma predilecta de segmentarización del control, pues no 

prohíbe ni sus líneas son estables. Se encarga de modular todo el mundo de microflujos 

cambiando su red constantemente para mantener la eficacia y según el contexto. El poder 

molecular es difuso pero se encuentra de igual manera, entrelazado con el gran poder 

molar para asegurar el poder. 

Cada centro de poder también es molecular, se ejerce sobre un tejido micrológico en el 

que ya sólo existe como difuso, disperso, desmultiplicado, miniaturizado, constantemente 

desplazado, actuando por segmentaciones finas, operando en el detalle y en el detalle de 

detalles. (Deleuze, 2004, p.228) 

Para la segmentarización molecular, en las sociedades de control, es una cuestión sutil. 

Una cuestión de pequeñas líneas de modulación que se asientan en los flujos de afectos y 

deseos. Al no ser rígidos no encorsetan al individuo manteniendo su dinamismo pero 

gestionándolo como flujos de datos en trayectorias prefiguradas y actualizadas 



44 

constantemente. Esta forma de segmentar es en sí misma la modulación de la que hemos 

venido hablando hasta ahora.  

La mutación en las sociedades de control nos lleva a segmentar de esta manera casi 

invisible, flácida, sin rigidez. Es una operación que forma el caldo de sustrato social, su 

axiomática. No prohíbe que no desear sino que lo gestiona, no está tan preocupado por la 

normalidad como de gestionar todos los flujos de deseo posibles: todo puede ser 

normalizado cuando la rigidez se borra. 

Llevado al campo emancipatorio es aquí donde Deleuze hace una diferencia con el 

marxismo clásico. Para acabar con la opresión del poder no basta con denunciar la 

macroestructura, ni con hacer cambios individuales en los afectos y deseos. El poder es 

un mapa complejo y huir del conlleva una constante experimentación que inicia en la 

micropolítica y se expande a todos los niveles y estratos. 

En el contexto de este trabajo la micropolítica es el lugar predilecto de batalla en las 

sociedades de control. Es el campo de la transformación, de las líneas de fuga pero 

también es un campo de peligro, de potencialidades fascistas, de muerte, de captura de 

los flujos del deseo. Lo imperceptible, lo mínimo ha de ser correctamente cartografiado 

para comprender los peligros y poder hacer una experimentación política emancipatoria. 

Deleuze nos ofrece cuatro peligros para evitar a la hora del devenir creador. Una guía para 

deslizarnos sobre las líneas de fuga sin perder la prudencia ni el espíritu emancipatorio 

que augura la liberación del deseo. 

El primero de los peligros es el miedo. No es muy difícil comprender a que hace 

referencia: el miedo a abandonar la superficie fija, los segmentos y estratos que nos dan 

estabilidad. Las categorías y estructuras preindividuales que nos sujetan y modulan son 

también centros de seguridad. Salir hacia la tierra traspasando las fronteras del territorio 

puede resultar aterrador 

Huimos ante la huida, endurecemos nuestros segmentos, nos entregamos a la lógica 

binaria, seremos tanto más duros en tal segmento cuanto más duros hayan sido con 

nosotros en tal otro, nos reterritorializamos en cualquier cosa. (Deleuze, 2004, p.230). 

El primer reto para la experimentación es salir del miedo, del terror a abandonar el 

sedentarismo que nos fija como sujetos. Salir de este miedo pasará por experimentar poco 

a poco sin saltar de manera temeraria. 



45 

La claridad, el segundo peligro, podemos asociarlo con la temeridad a la hora de 

experimentar. Las líneas de fuga y el rizoma, como hemos visto, no son apuestas seguras. 

Sus flujos contienen innumerables peligros y posibles cristalizaciones monstruosas, o 

incluso la posibilidad de la pérdida de toda identidad y punto de fijación: la caída en la 

esquizofrenia.  

El peligro de la luz es cegarnos y ese es precisamente el peligro de la claridad, pasar de 

no ver a ver demasiado. Es el peligro de romper todo estrato, segmento y modelo 

quedando inmerso en una línea de fuga congelada que acaba por hacerse dogma. 

A este peligro le sigue el poder. Con poder Deleuze hace referencia básicamente a lo que 

hemos expuesto hasta ahora es decir la modulación y la doble segmentaridad que el poder 

utiliza para controlar los flujos. “El hombre de poder no cesará de intentar frenar las líneas 

de fuga” (Deleuze, 2004, p.232). 

Como ultimo peligro Deleuze nos advierte de como las líneas de fuga pueden agotarse, 

perder su potencial creativo y devenir en muerte. “Ellas mismas desprenden una extraña 

desesperación, como un olor a muerte y de inmolación, […] pues tienen sus propios 

peligros” (Deleuze, 2004, p.232). 

La clave en este peligro es entender como la propia naturaleza de la línea de fuga puede 

llevarle a la muerte. Su instinto destructor y rupturista, su “pasión de abolición” pueden 

volver a la línea de fuga una línea de muerte. Para evitar este peligro es clave entender 

que la experimentación se realiza con cautela, algún estrato mínimo hemos de crear para 

catapultar a las líneas de fuga a nuevos horizontes.  

En resumen, y la tesis que me gustaría extraer de aquí, es que la lucha que propone 

Deleuze para las nuevas mutaciones del poder, para la sociedad de control, se realiza con 

los mismos elementos y campos que pueden destruirla. 

Experimentar con las líneas de fuga no es un juego, en el sentido de tomárselo a la ligera, 

pero hay una dimensión que tiene que ver con el jugar, con la experimentación sin una 

finalidad prestablecida. Jugar con cautela a explorar nuevas tierras como un nómada, 

amar como se aman la avispa y la orquídea, ser como la Pantera rosa… La lucha política 

nunca ha estado tan cerca como nos la presenta Deleuze. En el rizoma la lucha política es 

la lucha por el todo, la vida misma está en juego. 



46 

3.5 La máquina de guerra y el deseo 

Llevamos varios capítulos advirtiendo de la capacidad de captura de la sociedad de 

control, entendiendo su doble juego en dos niveles: macropolítica y micropolítica. Hemos 

visto su capacidad de modular, de estructurar todos los conceptos y flujos según su 

conveniencia reduciendo toda vida a un protocolo de ella misma.  

Es turno de exponer que esperanza queda para la vida, para los flujos impredecibles y el 

deseo que atraviesa a los individuos como un cometa incandescente.  

Para cerrar la exposición de Deleuze he elegido exponer dos conceptos, máquina de 

guerra y deseo, para ver de qué manera las líneas de fuga pueden tornarse políticas y 

aumentar su valencia para escapar de todo control e inaugurar un acceso nomádico a la 

política. 

Empecemos hablando del deseo. A lo largo del trabajo he expuesto de qué modo los flujos 

de deseo eran capturados y redirigidos, ahora expondré su potencia creadora, es decir, su 

capacidad de crear líneas de fuga. Lo mostraré de manera sintética a modo de presentación 

pues por sí solo el deseo podría ser una temática que copase un capítulo propio al 

completo. Más aún, podría sobrepasar lo requerido para un TFG. 

Deleuze desarrolla su teoría del deseo como contraposición al deseo psicoanalítico. 

Porque el deseo para él no se muestra como carencia, como necesidad interpretable 

encadenada al enunciado. En el psicoanálisis, el deseo estaba atado a toda una red de 

significancia arrebatándole toda su vida y potencial creador. El deseo estaba 

constantemente blindado al objeto de deseo, disolviendo su línea de fuga en una flecha 

unidireccional hacia su objeto trascendente. Así, el deseo quedaba vinculado a un 

principio de sufrimiento, pues era entendido como algo generador de malestar por su 

dimensión de carencia: una desagradable sensación de falta definía así al deseo. 

Cuando un rizoma está bloqueado […], el deseo no pasa, pues el deseo siempre se produce 

y se mueve rizomáticamente. Siempre que el deseo sigue un árbol se producen 

repercusiones internas que lo hacen fracasar y lo conducen a la muerte; pero el rizoma 

actúa sobre el deseo por impulsos externos y productivos. (Deleuze, 2004, p.15). 

Deleuze rompe la cadena del deseo haciéndolo rizomático, devolviéndole a su campo de 

inmanencia y liberándolo del predicado. El deseo se dice de multiplicidades: nunca se 



47 

desea esto o aquello sino un conjunto, un agenciamiento confuso que puede vibrar 

alrededor de cierto objeto pero nunca es colmado por este.  

En L'Abécédaire Deleuze nos explica muy hermosamente como se da este deseo: 

No deseo a una mujer, deseo también un paisaje envuelto en esa mujer, paisaje que no 

puedo conocer, que presiento y hasta que no haya desenrollado el paisaje […] mi deseo 

no terminará. (Deleuze, 1988) 

Enamorarse es quizás el mejor ejemplo de cómo Deleuze rehabilita el deseo. No 

deseamos a una persona generando una carencia sino que tal deseo es todo un 

agenciamiento colectivo de muchos paisajes, contextos, emociones, y otros deseos que 

generan una maraña. Todo deseo fluye en un agenciamiento y tiene esa potencia 

productora que no para de generar.  

Somos máquinas de deseo pues construimos esos agenciamientos a través de incontables 

e indescifrables nexos heterogéneos que dan lugar ese a agenciamiento complejo que 

percibimos como el deseo, pero este nunca es de una cosa. El deseo está siempre 

moviéndose.  

El inconsciente no puede inscribirse en un calco, hay que mapearlo y aun así nunca se 

termina. Cartografiarlo es entender sus líneas, como se dan sus agenciamientos pero 

siempre es un acto experimental, nunca uno interpretativo. 

Este es para mí uno de los puntos más bellos de la filosofía de Deleuze y Guattari. Su 

reivindicación de deseo un deseo afirmativo, productivo y complejo no pasa por una mera 

crítica del psicoanálisis sino por toda una rehabilitación de su vida interna que, así, revive 

el mundo al mismo tiempo.  

Desear es ahora, bajo esta perspectiva, una construcción. Esto implica que aunque, 

inconsciente, el deseo no aparece mágicamente sino que es producto de nosotros en 

cuanto máquinas deseantes. El deseo, pues, tiene valor intrínseco pues lleva en sí mismo 

un juicio constructivo, una percepción del mundo y un contexto inabarcable. El deseo 

guarda en su interior, por tanto, un potencial de ruptura del árbol y del control, un 

potencial de rotura y de salida a toda captura. 

Sin embargo, y como Deleuze nos ha ido recordando constantemente, no podemos 

entender con esto que el espacio que abre el deseo es un espacio seguro, libre de todo 

poder como si de un bunker del inconsciente se tratase. 



48 

Una de las consecuencias de describirnos como máquinas deseantes es que la producción 

de deseo es siempre fruto de un proceso. En ese proceso el agenciamiento del deseo surge 

atravesada por multitud de líneas diferentes, el deseo nace en medio de un espacio social, 

técnico y de poder. En otras palabras, los inputs que recibimos para producir deseo surgen 

de nuestro entorno y en este sentido no hay deseo puro y no contaminado. 

La tesis, repetida hasta la saciedad por Deleuze y Guattari para escapar al reproche de 

sostener un “naturalismo del deseo” […], de que las máquinas deseantes sólo funcionan 

estropeándose, o de que el deseo sólo existe inserto en mecanismos sociales y en 

dispositivos […] se convertía inmediatamente en el reconocimiento de que el deseo está 

preso desde el principio en esa maquinaria de normalización pre-, post- o extraestatal. 

(José Luis Pardo, 2014, p.348). 

El deseo se convierte así también en campo de batalla: hay que ver sus líneas, sus 

devenires. No hay deseo salvaje sino que todo deseo está ensamblado. Hay que hacer una 

cartografía del deseo para entender qué flujos se ponen en juego en él.  

El deseo tiene un increíble potencial pero puede tornarse monstruoso, un deseo fascista o 

paranoico, pero es precisamente ese potencial el que puede convertirlo en fuga. Hay 

mucho que trabajar en este campo. 

En el contexto de las sociedades de control el gran problema del deseo no es su 

codificación sino precisamente su propia naturaleza constructivista. El capitalismo del 

marketing no necesita codificar el deseo ni segmentarizarlo sino controlar los flujos que 

llegan a nuestro inconsciente para hacer que el deseo caiga en el campo del consumismo. 

El consumismo mata además toda capacidad crítica y emancipatoria del deseo pues lo 

inserta en una lógica de carencia incompletable generando un constante agenciamiento 

protocolizado para fluir en el campo de los productos y servicios. 

Opino por esto que una de las tácticas vitales para liberar el deseo, especialmente con la 

incursión de la cibernética en todos los aspectos de la vida, es controlar de qué manera 

nos atraviesan los flujos para, en cierta manera, purgar el deseo de esta captura prenatal 

que hace el control de él. 

Es aquí donde entra la segunda pieza clave de este capítulo, la máquina de guerra. La 

máquina de guerra constituye una fuerza colectiva, o un agenciamiento, que es capaz de 



49 

integrar e intensificar la potencia del deseo sin codificarlo. Es la máquina de guerra la que 

puede articular el deseo para organizarlo como táctica de fuga. 

La máquina de guerra puede hacer esto puesto que su naturaleza es el nomadismo, la 

exterioridad al Estado y a todo tipo de codificación: “Axioma I: La máquina de guerra es 

exterior al aparato de Estado” (Deleuze, 2004, p.359). 

La máquina de guerra tiene un potencial productivo, generando un plano donde el deseo 

se organiza sin estructurarse. Recoge la potencialidad del deseo como flujo cuando este 

se prolonga en su intención desterritorializante. Tal consistencia del deseo que logra 

escapar y ruge desde el exterior, desde el nomadismo, es la máquina de guerra. 

Y es que tiene necesariamente esa naturaleza, exterior, y aunque si bien es cierto que 

puede ser capturada momentáneamente por el Estado, su lógica funcional es contraria 

completamente a la lógica de la interioridad. La máquina de guerra es “de otra especie, 

de otra naturaleza, de otro origen que el aparato del estado” (Deleuze, 2004, p.360).  

Su constitución es rizomática, encontrándose en ese entre de la preposición “y” que 

delimita dos estados u organizaciones internas (María García, 2016, p.337). Es una 

máquina nomádica, de cambio a la que no le interesa la construcción desterritorialización. 

Volvamos ahora a analizar su nombre. Pese a la aparente contradicción, el objetivo u 

objeto de la máquina de guerra no es la guerra misma, aunque con mucha frecuencia esta 

es “su suplemento”  (Deleuze, 2004, p.417). Esta llamada a la guerra es su objeto primero 

sino que con frecuencia la máquina de guerra acaba topándose con la forma-estado, de tal 

suerte que el suplemento de la guerra acaba siendo necesario para estirar las líneas de 

fuga que este presenta. 

Este principio es muy importante pues, como veremos, más adelante solo cuando la 

máquina de guerra es subyugada, o apropiada, tiene esta como objeto primero la guerra. 

La naturaleza de la máquina de guerra son los espacios lisos, los afectos, los flujos de 

deseo: un agenciamiento nómada con velocidad indeterminada y trayectoria libre, pero 

que siempre está en movimiento puro. Si tal movimiento le lleva a la guerra o no es 

cuestión de la trayectoria que se defina, pero no podemos decir que sea su objetivo 

principal. 

En cierta manera podría decirse que la máquina de guerra es la revolución (María García, 

2016, p.337). De igual manera que una revolución, la máquina de guerra puede acabar 



50 

institucionalizándose, como el 15M, o deviniendo autoritarismo, o cayendo como un 

guerrero en combate, como los sucesos del Mayo del 68. De igual manera, la máquina de 

guerra nunca es en lo que se estratifica o el objeto que de ella resulta sino ese entre, ese 

momento de agenciamiento colectivo de afectos, deseos y flujos sociales que se articula 

tácticamente como afuera. 

Este es el punto clave y con el que nos hemos de quedar a la hora de comprenderla: la 

máquina de guerra no es violenta, ni pacífica sino que es ese devenir colectivo que se 

organiza y no se deja capturar. Su organización no es jerárquica ni define una trayectoria 

sino que realiza un movimiento circular, una torsión que expresa la vida de los flujos que 

la atraviesan.  

“Sólo el nómada tiene un movimiento absoluto, es decir, una velocidad; el movimiento 

en torbellino o giratorio pertenece esencialmente a su máquina de guerra” (Deleuze, 2004, 

p.386). En su torbellino, todos los flujos se conexionan tomando fuerza conforme gira,  

desterritorializando sus flujos en un movimiento de huida, pero de huida creadora de 

nuevos espacios, de nuevas sendas para el deseo. 

Esta lógica nomádica giratoria le hace incapaz de tomar el poder, en tanto que máquina 

de guerra, es por ello por lo que su choque es siempre un desvío o choque lateral. El 

choque frontal con el poder implicaría jugar en sus términos: la máquina de guerra lucha 

de forma desterritorializante, bajo la creación de nuevas formas de vida. 

Aclarado más a fondo en qué consiste la máquina de guerra volvamos en este punto a las 

sociedades de control para contextualizar su devenir en esos espacios y a qué peligros 

puede enfrentar ahora que el espacio ha dejado de estar estriado. 

En las sociedades de control la línea entre la máquina de guerra y el estado, o lo 

construido, se vuelve difusa. Recordemos que el control ya no opera principalmente desde 

lo molar y tiene una deriva hacia un control molecular, un control especializado en 

espacios lisos y abiertos. 

La modulación se convierte en el mayor peligro de la máquina de guerra pues nada en 

ella es fija, es capaz de cambiar todo principio generando una estriación modulativa de 

tipo blando que es capaz de parecerse a los espacios lisos. 

“Aunque sin duda Deleuze y Guattari ya lo habían teorizado en el Anti-Edipo ahora la 

alerta hacia una ‘contrarrevolución molecular’ era del todo patente” (José Luis Pardo, 



51 

2014, p.349). En el dominio del control lo molecular esfuma un aroma sospechoso, ya 

nunca volverá a ser un territorio necesariamente seguro para el nómada.  

La máquina de guerra se encuentra ante un doble peligro. Uno es la integración en el 

estado o en el régimen de control perdiendo fuerza de giro y siendo capturado. El otro es 

un peligro mucho más sutil, lo denominaremos la pérdida de sentido nomádico. 

Esta pérdida de sentido se da ante la posible incapacidad de distinguir flujos capturados 

de flujos libres de deseo. Ahora que el desierto, el terreno liso, está colmado de 

modulaciones invisibles y de flujos de control, la máquina de guerra puede estar infectada 

o defectuosa por flujos de márketing o estrategias de control moleculares que son en 

ocasiones indistinguibles de los flujos puros de deseo.  

Mantener la máquina de guerra viva, con su velocidad de giro y potencial positivo pasa 

por ser tácticos y examinar de qué modo se alimenta su agenciamiento para evitar que la 

lucha sea capturada. 

En consecuencia, vemos cómo la apropiación de la máquina de guerra por el control es 

de carácter muy sutil. Esta muta para infectarla como un cordyceps controlando de qué 

forma se desterritorializa para apropiarse luego de ese nuevo territorio. La naturaleza 

abierta y flexible del control le permite expandirse de esta manera haciendo uso del 

rizoma para ir mutando y actualizando su estructura.  

La resistencia deleuziana en el deseo nunca ha sido más compleja. Sin embargo, tal y 

como él nos enseñó, allí donde está el mayor de los riesgos está también la mayor de las 

recompensas, es una cuestión de lucha por la vida en sí misma. El deseo sigue siendo 

posible pero hay que revivir la labor cartográfica para aprender a desear de otro modo. 

Conclusión: Axiomas del poder y rehabilitar la vida. 

La intención de este trabajo ha sido seguir al poder, rastrearlo, intentar comprender algo 

sobre su funcionamiento al hilo de las mutaciones que este ha ido haciendo desde el siglo 

XVIII hasta nuestros días. 

Sin embargo, no parece que hayamos sacado más que recortes sobre el poder. Desde la 

mano y ojos del Leviatán bajando por la sangre del pobre Damiens se precipitaba el poder 

del soberano que con su lema “hacer vivir o dejar morir” y nos mostraba un poder 

espectacular, visible y fácilmente rastreable. El poder soberano no se escondía y se 



52 

exhibía en un desfile de castigo y violencia que nadie debía olvidar. Sin embargo, casi 

ninguno de estos rasgos se muestra en la siguiente mutación. El poder disciplinario parece 

humanizarse, hacerse silencioso pero, como hemos visto, solo era un rasgo mutacional, 

un cambio de lógica para enraizar más aun a los sujetos en la disciplina produciendo 

cuerpos y almas dóciles a partir de múltiples moldes que conformaban al sujeto. En este 

contexto, vimos también el panoptismo como el diagrama propio de la disciplina, para 

analizar ese movimiento de la visibilidad hacia el interior de los sujetos llegando al 

culmen del poder disciplinario en la consecución de la plena autorregulación. 

Continuando nuestra senda, seguimos la genealogía del poder de Foucault para atravesar 

una última mutación con el biopoder. Esta forma de poder nos introducía en una nueva 

lógica: en vez de moldear a los sujetos, se gestionan poblaciones enteras. El foco del 

poder pasa a regular la vida y sus procesos biológicos desarrollando toda una ciencia de 

ella. 

Por último llegábamos a Deleuze que nos presentaba las sociedades de control como la 

forma mutacional contemporánea. Vuelve a mutar el poder, pasamos de los moldes a las 

modulaciones, de los individuos a los dividuos y de los encierros a los accesos y 

algoritmos. Lo fundamental aquí es que en el control todo se molecuraliza de tal modo 

que el poder pierde toda característica visible, como instituciones o centros de poder, y se 

inscribe en la propia axiomática del sistema. Ya no se necesita disciplinar ni regular sino 

modular con el algoritmo y la trazabilidad. El poder cambia de terreno al mar de flujos, 

al seguimiento de datos y consumos. 

Llegados a este punto final, ¿Qué podemos decir nosotros del poder? Puede parecer 

confuso o incluso imposible enunciar nada acerca de él, especialmente a la luz de su 

variabilidad de conjugaciones.  

Sin ánimo de agotar su estudio, creo importante estudiar al poder cartografiándolo, voy a 

enunciar unos cuantos puntos a modo de mesetas que puedan aportar cierta luz sobre el 

viaje que hemos realizado por sus transformaciones históricas. 

Punto 1. El poder es lo opuesto a la vida. 

Allí donde haya poder puede decirse que hay vida. Queda a interpretación del lector y 

esta puede existir sin poder, cosa que no me atrevo a afirmar ni negar. Lo que está claro 

es que no puede haber poder sin vida. 



53 

Con vida no me refiero a la existencia biológica, ni a los individuos, ni siquiera a una 

concepción poética de esta. Comprendo la vida como exceso, como devenir absoluto, 

fuente flujos incontables de afecto, deseo, amistad, sexo, amor… La vida como forma de 

producción absoluta, la vida como forma rizomática y desorganizada. La vida por sí 

misma es in-interpretable, enuncia constantemente sin enunciar nada en concreto.  

Allí donde está la vida está el poder, como la entropía con la energía. En este sentido, 

hemos visto que en todas las mutaciones descritas el poder dirige, somete, coagula la vida. 

El poder inscribe la vida en un marco, la distribuye. Todo poder reduce la vida a unas 

formas concretas: dividuo, ciudadano, población, súbdito… El poder genera una lógica 

de lo muerto, de lo ya dicho. 

Frente al acontecer de la vida, el poder responde transcribiéndola en su propio código. 

Con ello no quiero decir que la vida ha de ser sin poder, sino dejar claro esta enemistad 

ontológica entre ambos. 

Punto 2. El poder carece de dueño. Es una amalgama sin forma. 

¿A quién pertenece el poder? Generales, obispos, caciques, reyes, presidentes, 

emperadores, capitalistas… De todos ellos se dice que poseen poder. Pero si algo hemos 

podido extraer del trabajo es que el poder es mucho más que estatus o control. 

El poder es a nuestro parecer es mucho más que eso. Foucault, con su bisturí 

genealógico, y Deleuze, con su análisis ontológico, nos dejan la lección de como el 

poder es mucho más de lo que podemos ver. 

El poder es un plano ontológico que se ejerce entre, y es clave este entre, elementos 

tales como los individuos, los saberes, las instituciones, los discursos, los conceptos… 

El saber genera una red o diagrama de relaciones y multiplicidades, no un esquema de 

A->B. Se desliza entre los cuerpos, las palabras, sus dispositivos, es una amalgama de 

líneas silenciosas que se emancipa hasta cierto punto de sus protagonistas para operar 

silenciosamente. 

Punto 3. El poder produce mundos. 

La concepción política racional analiza al poder desde su aspecto negativo. Durante 

cientos de años se ha entendido al poder como la capacidad de prohibir, de legislar, de 

reprimir. Su nombre evocaba la imagen de una fuerza capaz de imponerse para regular o 

someter a otros y que sirvió como cemento para las sociedades humanas. 



54 

Nuestra opinión es muy distinta pero mucho más inquietante. El poder no solo actúa como 

fuerza negativa sino que lo que lo caracteriza es su potencial positivo para fabricar las 

redes de lo real. 

El poder actúa como los humanos, no tiene un ecosistema propio pero precisa de 

fabricarse uno para sí. Todo poder, todo régimen no sobrevive sin configurarse un mundo. 

Con mundo nos referimos a generar una realidad, una verdad, unos muros de simulacro 

y como punto más terrorífico un sujeto. 

Foucault fue el primero de percatarse de esto, la idea de que el poder no se impone a un 

mundo dado sino que constituye una red de verdad, un régimen ontológico que reordena 

los flujos. 

La producción de subjetividad es la más sofisticada de las técnicas del poder. Hemos visto 

múltiples modos: el sujeto disciplinario y sus moldes, la vida biopolítica y sus 

estadísticas, el dividual y su modulación… Todo régimen de poder se apoya en una batería 

de dispositivos para moldear a un sujeto a partir de la multiplicidad rizomática que 

preexiste a él.  

Sólo de esta manera es el poder capaz de crear estratos, control, disciplina, sociedad a 

partir del plano de inmanencia nomádica que precede a lo sólido. En resumen el poder no 

solo actúa sobre un mundo sino que lo forma, hace un territorio. 

Ante esta idea solo nos queda agudizar nuestro sentido filosófico, sacar filo a nuestro 

armamento crítico para ver que parte de nuestra construcción, de lo que sabemos o 

decimes está atravesada por las invisibles líneas de poder. En el mundo del poder nada es 

neutral. 

Punto 4. El poder es innatamente mutacional. 

Para oponerse a la vida el poder necesita constantemente mimetizarse con ella, estar entre 

sus flujos. Un punto fundamental de este trabajo ha sido seguirlo a través de sus 

mutaciones viendo como esta producía nuevos mundos con sus subjetividades, 

dispositivos, entidades propias. 

Hemos visto como el poder traicionaba una y otra vez todo principio que parecía 

pertenecerle hasta llegar a una mutación tan sofisticada como el control. En su ADN está 

esa reconfiguración constante como una bacteria que va desarrollando resistencia. 



55 

A lo largo de este viaje por sus mutaciones hemos visto como el poder es cada vez más 

irrastreable, camuflándose entre la vida de formas cada vez más silenciosas y efectivas 

pero dirigiendo sus flujos sutilmente. Hemos visto como pasaba de exhibir su visibilidad 

a esconderse en los colegios, en la estadística hasta llegar a la modulación omnipresente 

que constituye hoy. 

Con la introducción de la cibernética las redes de poder se han expandido hasta tal punto 

que ha fabricado un mundo predecible, donde la vida es secuestrada sin darse cuenta para 

seguir una red modulante que no se ve. 

No me meteré en futurología para hacer predicciones sobre si la batalla contra el poder es 

una ganada o perdida, o si vida y el pueden coexistir. Sin embargo creo que frente a la 

potencia mutacional del poder hemos de hacer que la vida avance más rápido. 

Si el poder evoluciona para controlar los nuevos flujos y líneas de fuga solo quedará 

seguirlas construyendo, seguir deseando a una velocidad mayor que el coeficiente de 

mutación del poder. Enfatizar el potencial desterritorializante aunque toda tierra acabe 

siendo territorio pues lo importante en ese acto es la fuga en sí. 

Punto 5. ¿Es el poder un virus? 

Las ideas de William S. Burroughs sirvieron de inspiración para Deleuze para desarrollar 

el concepto de control. Hoy sin embargo no quería terminar sin traer una de sus tesis más 

disparatadas. 

Burroughs era un hombre paranoico, obsesionado con la virología, pero quizás sólo un 

hombre así puede hacer aparecer una metáfora tan potente como la del virus para hablar 

del lenguaje. Su idea era que el lenguaje era un virus externo que genera una infección 

simbiótica con el humano.  

Así el lenguaje nos hace desarrollarnos y darnos capacidad para comunicarnos pero al 

mismo tiempo genera un lenguaje que nos controla en todos los sentidos: pensamiento, 

sentimiento, afectivamente…  El lenguaje se convierte en un virus biológico inscrito en 

nuestra carne. 

My basic theory is that the written word was literally a virus that made spoken 

word possible. The word has not been recognized as a virus because it has 

achieved a state of stable symbiosis with the host. (Burroughs, 2005, p.5) 



56 

Mi punto personal está en transferir esta imagen del virus al poder. 

La imagen virológica resume muchos de los puntos que busco defender. El poder como 

un virus que invade desde el exterior a la vida, mutándose y adaptándose para vivir en el 

huésped. 

Esta infección es capaz de alterar nuestros sentidos como de espacio y tiempo generando 

todo un mundo para el huésped. Su simbiosis benigna ha permitido al humano avanzar, 

generar estratos allí donde solo había multiplicidades dinámicas.  

El punto de resistencia será desde esta tesis quizás descabellada no huir del virus sino 

convivir con él intentando sabotear sus mutaciones y líneas de replicación. Sin 

comprometerme necesariamente a tomar todas las tesis de Burroughs creo que la metáfora 

del virus puede ser el tren final en nuestra genealogía del poder. 

Punto 6. El poder siempre deja un resto que no puede tragar. 

El poder puede ser lo opuesto a la vida, pero esto implica a su vez que como par 

ontológico la necesita. El poder necesita mantener a la vida con vida, válgase la 

redundancia, pues este se retroalimenta de sus flujos y líneas de fuga. 

Si bien necesita mantener a esta acotada, diseccionada y enunciada para evitar su fuga 

nomádica siempre queda un resquicio de apertura, el poder no puede capturarlo todo. 

Todo plano de poder tiene sus fallos, sus torsiones, sus fisuras por donde la vida brota en 

un flujo imperceptible.  

Aunque las líneas de fuga no se manifiesten como huidas gloriosas todo sistema y lengua 

tiene sus huidas. Un deseo, un poema, un amor, una revolución, una idea… El poder 

siempre tiene sus zonas oscuras, espacios de actividad nomádica que escapan del modelo. 

Debemos viajar en esas gotas que escapan del cauce del control, en las gotas de saliva 

que escapan del discurso o en la colorida imaginación del niño. Quizás nunca se trató de 

vencer al poder sino buscar esas gritas donde no ha logrado posarse. 

Tal vez solo ahí, en la línea de fuga residual que el poder no puede codificar, respire la 

última posibilidad de la vida: en un cuerpo que no encaja, en el tartamudeo o en el error 

de cálculo. 

 



57 

Bibliografía 

-Burroughs, W. S. (s.f.). The electric revolution. Ed. Ubu 

Classics. 

-Deleuze, G. (1987). Foucault (J. Vázquez Pérez, Trad.). 

Ediciones Paidós Ibérica.  

-Deleuze, G., & Parnet, C. (1988). El abecedario de Gilles 

Deleuze (entrevista transcrita). Esquizoanálisis. Recuperado de 

https://esquizoanalisis.com.ar/deleuze-gilles-abecedario-1988-

subtitulado/  

-Deleuze, G. (1995). Conversaciones: 1972–1990 (José Luis 

Pardo, Trad.). Escuela de Filosofía Universidad ARCIS. 

-Deleuze, G., & Guattari, F. (2004). Mil mesetas (José 

Vázquez Pérez, Trad.). Ed. Pre-textos. 

-Deleuze, G., & Guattari, F. (2008). Dos regímenes de locos: 

Textos y entrevistas (1975-1995). (José Luis Pardo, Trad.). Ed. 

Pre-textos. 

-Esposito, R. (2006). Bíos. Biopolítica y filosofía (C. R. 

Molinari Marotto, Trad.). Amorrortu Editores.  

-Foucault, M. (1976). Vigilar y castigar. Nacimiento de la 

prisión (Aurelio Garzón del Camino, Trad.). Siglo XXI Editores. 

-Foucault, M. (1980). El ojo del poder. En J. Bentham, El 

panóptico (J. Varela & F. Álvarez-Uría, Trads., pp. s/p). Ed. La 

Piqueta. 

https://esquizoanalisis.com.ar/deleuze-gilles-abecedario-1988-subtitulado/
https://esquizoanalisis.com.ar/deleuze-gilles-abecedario-1988-subtitulado/


58 

 -Foucault, M. (2006). Seguridad, territorio, población 

(Horacio Pons, Trad.). Ed. Fondo de Cultura Económica. 

-Foucault, M. (1991). Historia de la sexualidad I: La 

voluntad de saber (Ulises Guinazu, Trad.). Siglo XXI Editores. 

-Galloway, A. R. (2004). Protocol: How control exists after 

decentralization. MIT Press. 

-García Pérez, M. (2016). Erosofía y caosmunidad. Pensar 

la comunidad desde el vínculo entre G. Deleuze y G. Bataille 

[Tesis doctoral, Universidad de Granada]. Universidad de 

Granada. 

-Pardo, J. L. (2014). A propósito de Deleuze. Ed. Pre-Textos. 

-Tiqqun. (2018). La hipótesis cibernética. Rescatado de: 

https://tiqqunim.blogspot.com/2013/01/la-hipotesis 

cibernetica.html 

 

 

 

 

 


