Universidad deValladolid

Facultad de Filosofia y Letras

Grado en Filosofia

El poder mutacional: un recorrido
desde el poder soberano hasta las
sociedades de control.

Diego Clemente Rodriguez

Tutora: Maria Garcia Pérez

Departamento de Filosofia, Logica y Filosofia de
la Ciencia, Teoria e Historia de la Educacion,
Filosofia Moral, Estética y Teoria de las Artes



RESUMEN

Esta investigacion tiene como objetivo la exploracion del poder a través de las
diferentes mutaciones que ha venido realizando desde la modernidad hasta nuestros
dias. Para ello utilizaremos como hilo conductor las formas de poder expuestas por
Foucault y Deleuze en Vigilar y Castigar y Mil Mesetas respectivamente. Desde un
analisis de sus conceptos —disciplina, biopoder, control—se buscara una definicion

abierta sobre el poder en base a tales mutaciones.

PALABRAS CLAVE

Foucault, Deleuze, soberania, disciplina, biopoder, control, rizoma

ABSTRACT

This research aims to explore power through the various mutations it has
undergone from modernity to the present day. To that end, it follows as a guiding
thread the forms of power presented by Foucault and Deleuze in Discipline and
Punish and A Thousand Plateaus, respectively. Through an analysis of their
concepts —discipline, biopower, control— the study seeks an open definition of

power based on these transformations.



Indice

Capitulo 1: Foucault y las sociedades disciplinarias.............c.c..c.ocoiiiiiiiiiiiiiiiiiinieinnnnes 5
1.1 Del poder soberano al disciplinario .................cccooeeiiiiiiiiiiiiiniii 5
1.2 Cuerpos y almas dociles............cooouiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiie e 8
1.3 Técnicas diSCIPLNATIAS........cc.viiiiiiiiiiiiiiiriiie e ereeeeeaes 10
14 Instituciones disciplinarias.................coooeiiiiiiiiiiiiiiii 13
1.5 PanoptiSmo ..........cooviiiiiiiiiiiiiiiiii e 17
1.6 Conclusion: Sobre la vigencia de la sociedad disciplinaria.......................... 19

Capitulo 2: Entre la disciplina y el control, mutaciones del poder ...............ccc.....ccooec.oe 20
2.1 ELDIOPOAer ......ccooonniiiiiiiiiiiii et e 21
2.2 Entre Foucault y Deleuze: una nueva légica de poder ...................cc........... 24

Capitulo 3: Deleuze y las sociedades de control .................ccooeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeee 28
3.1 Post-criptum sobre las sociedades de control...............cc.ceeeeiriiiiiiiiiiiinennnnene. 29
3.2 Rizoma, cuerpos sin organos y la sociedad de control ..................ccceeeeenerennnn.ee. 34
3.3 Aparato de captura y de estado: dispositivos del control .................................. 38
3.4 Micropolitica y segmentaridad: formas invisibles de poder en la sociedad de control
........................................................................................................................... 41
3.5 La maquina de guerray el deS€o0 ..........cceuieeuriiiiiiiniiiiiieiie et eeeeeenes 46

Conclusion: Axiomas del poder y rehabilitar la vida. .................iiiiinii... 51

Biblio@rafia ...........ooooiiiiii ettt e e e e e e 57



INTRODUCCION

Desde que existe un pensamiento sobre lo politico el poder ha gravitado como centro de las
reflexiones de los filosofos y escritores. Desde Platon hasta nuestros dias pasando por Hobbes,
Magquiavelo y Rousseau, entre otros, se han sucedido los intentos por hablarnos del poder de una u
otra forma mostrando sus multiples caras y aristas pero sin llegar a un consenso para dibujar su
silueta

El poder es confuso. Por un lado se muestra grandioso, responsable de las dindmicas sociales y
politicas luciéndose hasta en el Gltimo rincén de lo humano, pero por el otro se muestra escurridizo,
esfumandose a cada momento que se le sefiala mientras va dejando tras de si un rastro
ectoplasmatico de relaciones, instituciones, saberes y dispositivos.

Este trabajo no busca hacer teoria sobre el poder, no sera para nosotros un objeto de conocimiento.
Nuestra labor sera cartografica: dejaremos que el poder mute, se deslice e infiltre para observarlo
como si de un cultivo de bacterias se tratase. Descubriremos asi su capacidad de mutacion en formas
cada vez mas complejas, silenciosas y sutiles.

Este viaje comenzara de la mano de Michel Foucault. Su método arqueoldgico le hizo pionero en
el analisis del poder como una entidad dindmica, una que no se posee sino que se ejerce en una red
de relaciones que se dispersa en todos los rincones de lo social, los saberes y las instituciones.
Foucault reavivo el instinto filosofico al hablar del poder dudando de la aparente neutralidad de lo
social para desenmascarar al poder retorciéndose en las grietas de nuestras sociedades.

De su obra examinaremos los conceptos de poder disciplinario y biopoder como formas
mutacionales del poder en diferentes regimenes, sin embargo su espiritu critico y su astucia para
detectar el poder nos acompaiiara en todo el proyecto.

La segunda parte del viaje serd recorriendo los campos de flujos que Deleuze nos propone,
asomandonos a las sociedades de control como mutacion contemporanea del poder. Lo clave en el
autor sera el marco conceptual y ontoldgico en el que introduce al poder siendo pionero en soltar a
la realidad de sus lastres solidos pudiendo ver las redes modulantes y flexibles en las que el poder
se articula para construir la telarafia de lo real.

Nuestra intencion, no sera definir el poder sino asomarnos a estas mutaciones para intentar extraer
algunos axiomas que nos permitan poder identificar al poder, rastrearlo pero siempre entendiendo

que su naturaleza es resbaladiza y cambiante.



Capitulo 1: Foucault y las sociedades disciplinarias

Durante siglos los filésofos han teorizado sobre el poder y sus formas tratando de entender
la 16gica que subyace bajo la dominacion. Grandes intentos se han ido sucediendo a lo
largo de los siglos. En esta ocasion, seguiremos la pista de uno de ellos: la genealogia del

poder de Foucault.

Con Vigilar y Castigar, Foucault se erige como una de las figuras mas prominentes en
esta empresa. Rastreando el poder y su transformacion en las sociedades modernas, el
autor nos presenta a las sociedades disciplinarias: una evolucion del poder soberano que

emplea formas mas sutiles y racionalizadas para disciplinar.

Lo caracteristico de Foucault, como veremos, no es el contenido descrito sino su forma
de captarlo. Foucault es de los primeros en abandonar la visién del poder como algo
estatico y claramente localizado o aglutinado en un centro para pasar a entenderlo como
algo que no se posee, que se ejerce, y que es distribuido por toda una red de micropoderes
que penetran las instituciones, los saberes y los cuerpos produciendo disciplina y

normalidad.

Asi, Foucault es pionero en comprender que la subjetividad es producto de este
disciplinamiento, de estos moldes que no se limitan solo a castigar sino que ademas son

productores de realidad y verdad.

El ojo de Foucault arrebata la neutralidad de todos los elementos sociales para dejarnos
ver como esa red de saberes y poderes se ejerce en todos sus puntos, infiltrandose y

actuando incluso desde el interior de los sujetos.

El poder soberano, las sociedades disciplinarias, el biopoder... Foucault serd el primer

hilo conductor a seguir en nuestro analisis del poder y sus mutaciones.

1.1 Del poder soberano al disciplinario

El 28 de marzo de 1757 el pueblo parisino asistia como testigo a la ejecucion de Robert-
Francois Damiens. Ante la mirada de miles de curiosos, el poder soberano representd una
escenografia tradicional del suplicio mas sangriento y cruel que podia ejercer contra el

cuerpo de Damiens.

Tal suplicio impuso pedagogicamente ante el pueblo el destino de todos aquellos que

atentasen contra la corona, grabando dramaticamente sobre el cuerpo de Damiens la



asimetria del poder del soberano sobre el cuerpo del subdito. Es asi como demuestra su

derecho de “hacer morir o dejar vivir”.

Asi, paulatinamente, del siglo XVIII al siglo XIX la espectacularidad de los castigos,
como el de Damiens, contenian una dimensidn espectacular que, poco a poco, fue dando
paso a un tipo de castigo mas sutil, mas oculto, pero, también, mas preciso y efectivo

traido de la mano de una nueva economia del poder que renovaba sus dispositivos.

Poco a poco la espectacularidad performatica del castigo soberano se va transformando
en un tipo de poder mas silencioso y controlador que se infiltra entre los pliegues de la
existencia cotidiana. La vigilancia an6nima, el examen continuo y la correccion

meticulosa sustituyen todo el elenco grotesco de mecanismos sangrientos del suplicio.

El castigo se metamorfosea en una maquina de normalizacion, “el castigo ha pasado de
un arte de las sensaciones insoportables a una economia de los derechos suspendidos”!
(Foucault, 1976, p.13) y el poder rearticula sus dispositivos, que ahora no solo castigan
un acto imprimiéndolo en las sensaciones del cuerpo sino que el castigo busca ser ahora

todo un arte de fabricacion de sujetos ttiles, productivos y obedientes.

Pese a la apariencia benigna y laxa del castigo disciplinario frente al suplicio soberano
Foucault nos muestra como su nacimiento no procede de una humanizacion del castigo
sino de la articulacion de nuevas formas de poder que necesitaban reajustar sus métodos

para asegurar un mayor control sobre los individuos.

Emerge asi, en el amanecer de las sociedades modernas, todo un entramado de
instituciones y poderes que vienen a disciplinar a los cuerpos reconfigurando toda la

economia de poder y sus mecanismos.

No hemos de confundir este cambio en la estructura del poder como una caida del poder
soberano, sino como un descentramiento que lo enfatiza. Pasamos del majestuoso,
irregular y central poder del soberano a toda una red de micropoderes capilares que

atraviesan y reconfiguran las relaciones sociales de manera constante y uniforme.

En este giro disciplinario hemos de observar un elemento central e importante que nos
acompafiara a lo largo del trabajo: la produccion de subjetividad del poder. El poder
disciplinario ya no solo se centra en la dimension coercitiva del castigo sino que se

convierte en toda una maquina de normalizacion de sujetos. Lo importante ahora es



convertir toda esa red de micropoderes capilares en una fabrica de sujetos Ttiles,

productivos y obedientes.

En este sentido, en Historia de la sexualidad Foucault resalta este aspecto productivo del
nuevo poder disciplinario, que ya no se centra en esa prohibicién improductiva. Dice asi
el autor sobre el sexo: “desde el siglo XVIII, el sexo ha sido objeto de un discurso prolijo,
multiple, insistente: no tanto de una prohibicién, cuanto de una incitacion a hablar”

(Foucault, 1976, p.34).

Esta hiperproduccion de habla o discurso en torno al sexo, para Foucault, no es prueba de
una liberacion de la sexualidad, sino de una estrategia de “confesion” por la cual los
dispositivos de poder logran el “saber” que necesitan para aplicarse sobre los sujetos ... y
regular sus conductas. A través de la insistencia en la confesion, el poder disciplinario no
solo se limita a la represion, sino que busca modelar los cuerpos y las mentes de los
individuos, transforméndolos en sujetos de conocimiento. El discurso sobre la sexualidad
no es, por lo tanto, un acto de liberacion, sino una forma de poder que se infiltra en la
intimidad de las personas, organizando, clasificando y normando sus deseos, practicas y
comportamientos. En lugar de ser un espacio de resistencia, la sexualidad se convierte en
un campo de control y vigilancia, en el que la regulacion se realiza mediante la

normalizacion, la categorizacion y la creacion de una verdad sobre el individuo.

Este analisis foucaultiano clave al que nos acabamos de referir nos muestra el modo en
que, ahora, en todas las instituciones de este nuevo poder ya no a una punicion basada en
ese arte de las sensaciones insoportables sino a una modelacion de los sujetos desde la

racionalidad disciplinaria que reorganiza todo el esquema desde la utilidad.

Todo esto hard que el poder “caiga sobre el alma mas que sobre el cuerpo” (Foucault,
1991, p.18) que como veremos mas adelante es un concepto forjado artificialmente por

el propio poder, apuntando a transformar el sujeto: “Observar, clasificar y corregir”.

Introducida ahora brevemente esta transicion pasamos a analizar el esqueleto de este
nuevo poder, un nuevo poder que no elimina la violencia sino que la racionaliza. Ha de
quedar grabado como Foucault trata de proponernos que este sujeto moderno no nace de
la emancipacidon y humanizacion que se propone desde la historia tradicional sino que

estamos ante una nueva modalidad de sujecion.



1.2 Cuerpos y almas dociles

El poder del soberano caia sobre los cuerpos como un gesto unico desde las alturas, un
castigo espectacular que destruia o dejaba vivir a los cuerpos a su antojo. Sin embargo a
lo largo de esta metamorfosis del poder que hemos ido describiendo, este comienza a
desparramarse sobre el cuerpo como una lluvia fina que lo va empapando, calando hasta

lo mas profundo de su individualidad, esto es, hasta aquello denominado “alma”.

La nueva docilidad del cuerpo no se reduce a una obediencia mecanica. Ahora el poder
exige una interiorizacion del orden, un autogobierno de los individuos mediante una
voluntad ajustada a la utilidad. Ya no sirve con un cuerpo gobernado, sino que ahora el

poder va a “fabricar” el alma para que se gobierne sola.

En Vigilar y Castigar encontramos esta cita que ejemplifica lo dicho hasta ahora: “Se trata
de producir cuerpos ‘dociles’, es decir, que puedan ser sometidos, que puedan ser

utilizados, que puedan ser transformados y perfeccionados” (Foucault, 1991, p.135).

Por tanto, la palabra clave ahora en lo que se refiere al cuerpo y su sometimiento al poder
sera organizacion y no destruccion. En cada compartimento institucional del poder
disciplinario el cuerpo es fragmentado, distribuido y optimizado para imprimir sobre él

un nuevo proyecto politico de rendimiento.

Esta docilidad modula y organiza al cuerpo no solo en su aspecto mas sensorial y fisico
(se dice fisico en el sentido de un cuerpo docil en su cinética, reducida a gestos repetitivos)

sino que, mediante el invento del alma, el cuerpo se normaliza y el orden se hace.

Cabe aqui aclarar un punto muy importante para entender esta nocion del alma: no
hablamos de ella en un sentido dualista, sino que esta es el doble estratégico del cuerpo.
Foucault describe asi este nuevo invento del poder: “El alma es el efecto y el instrumento

de una anatomia politica; el alma es la prisién del cuerpo” (Foucault, 1991, p.30).

El alma, como doble estratégico, nace para socorrer a los nuevos mecanismos del poder

y es usada como herramienta para internalizar el control.

Por otro lado, la visibilidad o vision, que era un elemento centralizado en el soberano es
asi distribuido en miles de ojos que se internalizan dentro de cada sujeto que lleva
incorporado una especie de tribunal portatil que lo observa, lo juzga y lo normaliza. Todas
las instituciones y mecanismos del poder vienen a contribuir al arreglo y la educacion de

este tribunal interno que llamamos alma.



En la clase del 11 de enero de 1978 recogida el conjunto de textos que componen
Seguridad, territorio, poblacion el autor expande este dispositivo técnico de gobierno de
los sujetos, introduciendo las dimensiones de tiempo, espacio y movimiento de estos
como parte de la producciéon de un cuerpo y alma utiles. “El tiempo, el espacio, el
movimiento y el comportamiento son dispuestos segin una técnica que permite la
formacion de una multiplicidad organizada” (Foucault, 2006, p.28). Es interesante incluir
a nuestro analisis del control de los cuerpos y almas esta “multiplicidad organizada” de
la que Foucault habla en esta cita porque afiade la cuestion decisiva que tiene que ver con
la ordenacion de cuerpos dispuestos en una secuencia funcional. La clase, el peloton en
el ejéreito, el turno en la fabrica... Todas ellas son ejemplos de cémo el poder disciplinario

ordena a los cuerpos en multiplicidades organizadas.

Asistimos asi a la formacion del nuevo sujeto moderno, resaltando de nuevo como la
vision (vigilancia) viaja desde el ojo del gobernante al interior del alma siendo ahora
condicién de posibilidad de la emergencia del tipo de subjetividad del sujeto moderno.
En este sentido, la libertad vigilada del hombre moderno no es mas que una forma de

administracion de uno mismo.

Sin necesidad de un ojo externo que lo mire, el nuevo sujeto se define pandpticamente
por esa posibilidad constante de ser visto que genera en el alma una autonormalizacion

que disciplina al cuerpo en todas sus coordenadas.

El doble falso, alma y cuerpo, suponen asi un binomio de sumisiéon que nos dispone y
normaliza tanto en los aspectos mds subjetivos y personales (deseo, personalidad,
imaginacion, atencion...) como en los cinéticos y fisicos. Ensefia la escuela a escribir
pero también a esperar el turno para hablar, el cuartel instruye el paso firme pero también

la obediencia absoluta sin cuestionamiento... Cuerpo y alma se entrelazan y subyugan.

Me gustaria dejar como punto central de este capitulo esta idea: cuerpo y alma constituyen
un binomio en cuyo vinculo se produce el sujeto moderno. Entre el cuerpo y su doble
impostado, el individuo se normaliza emergiendo un tipo de dominacion eficaz y
silenciosa. En su interior ,como si de un virus se tratase, se asientan los protocolos, los
habitos, ritmos, regulaciones y posturas que el individuo va tomando de las instituciones

que lo edifican como sujeto.

Los sujetos de ahora en adelante son fabricados, creaciones fruto de la economia del poder

imperante, de manera que las condiciones de posibilidad de creacion de subjetividad



coinciden con las de la captura de la propia subjetividad en la medida en que ella es

producida por los mecanismos de dominacion de las sociedades disciplinarias.

1.3 Técnicas disciplinarias

Hemos visto en qué sentido hablamos de cuerpos y almas déciles bajo el dominio del
poder disciplinario, ahora vamos a examinar la parte central del conjunto de técnicas que

el poder emplea como parte de su economia para producir sujetos normalizados.

Para explicar en profundidad estas técnicas me voy a apoyar en las tres coordenadas antes
mencionadas: tiempo, espacio y ordenacion del movimiento, lo cual, como veremos,
incluird la cuestion del comportamiento. Cabe aclarar que esta division constituye mi
lectura interpretativa del texto foucaultiano puesto que en Vigilar y castigar, obra en la
que me baso para ello, no se hace explicita pero si, a mi juicio, aparece esbozada o

implicita.
Empecemos pues con las técnicas disciplinarias que hacen referencia al espacio.

Para el poder disciplinario espacio y tiempo dejan de ser meras plantillas vacias donde
existen los individuos, como categorias existenciales, pasando a ser ahora plantillas
susceptibles de ser normalizadas. El cuerpo ha de quedar vigilado y normalizado en todo

momento independiente de su espacio o tiempo.
Para el espacio Foucault desarrolla el concepto de cuadro (tableau):

"La primera de las grandes operaciones de la disciplina es, pues, la constitucion
de cuadros vivos que transforman las multitudes confusas, inttiles o peligrosas en

multiplicidades ordenadas” (Foucault, 1976, p.136)

El cuadro, dira Foucault mas adelante, distribuye a los individuos en una microfisica
celular. Tal ordenacion distribuye a la multiplicidad segun la utilidad pero sirve al mismo
tiempo como espacio en el que hacer a los sujetos inteligibles y comparables. No es una
mera agrupacion, es el instrumento basico para efectuar el control y normalizacion de
sujetos en serie, que transmuta el espacio natural en uno de andlisis y organizacioén de

sujetos.

Ejemplo de ello es el aula. Nada en ella queda al azar, los alumnos se ubican en filas de
pupitres que miran a una direccion organizada y jerarquizada. Lo mismo ocurre en el

cuartel con las formaciones de los soldados, listos para la inspeccion, o en el hospital

10



donde los enfermos se ubican en camas numeradas con registros a sus pies. El cuadro es

el elemento sobre el cual el poder regula y controla a los individuos.

Pasemos ahora a analizar el tiempo como coordenada de técnica disciplinaria. “Se trata
de extraer, del tiempo, cada vez mas instantes disponibles y, de cada instante, cada vez

mas fuerzas utiles” (Foucault, 1976, p.142).

El tiempo se va a fraccionar y cronometrar para extraer de ¢l toda la utilidad posible. Se
multiplican y reproducen los horarios y rutinas que encajan al sujeto y lo someten

haciendo un sujeto continuo y previsible.

El tiempo, como ya hemos dicho antes, deja de ser el marco del sujeto sino que este ha
de formarlo y convertirlo en recurso que vuelva util al sujeto: un tiempo continuo

previsible y fraccionado.

La campana escolar, el cuadrante de trabajo, los estrictos horarios del ejército, etc., todo
ello forma parte de las técnicas disciplinarias que el poder ejerce molecularmente en

nuestra vida cotidiana para crear un sujeto disciplinado.

Hablemos ahora de lo que hemos llamado dispositivos de ordenacion del movimiento, es
decir, la tercera de las coordenadas bésicas que hemos establecido. Un espacio y un
tiempo disciplinados no bastan para un sujeto, necesitamos ademas una practica que los

encarne.

A este dispositivo Foucault lo denomina ejercicio. El ejercicio no es solamente una serie
de movimientos repetitivos sino que, como ocurria con el tiempo y el espacio es toda una
manera de moldear a un sujeto de cierto modo. Es decir, el ejercicio no solo produce una

accion sino que también produce algo del sujeto.

Resumiendo: la clave del ejercicio es no entenderlo como un método pedagogico segin
el cual “se imponen a los cuerpos éareas a la vez repetitivas y diferentes, pero siempre
graduadas” (Foucault, 1976, p.149). Es precisamente esa diferencia la que asegura el éxito
del ejercicio como técnica de poder que modula pues pretende mejorar y adaptar

funcionalmente a los sujetos, en esencia formarlos como tal.

Con graduadas Foucault se refiere a que el ejercicio no se realiza al azar ni cadticamente.
Como hemos dicho antes el ejercicio integra perfectamente las tecnologias de tiempo y
espacio generando toda una economia de poder que clasifica, compara, mejora y examina

los sujetos.

11



Esta graduacion es un ejemplo del cambio de paradigma en el poder pudiendo apreciar
como “con las nuevas técnicas de sometimiento, la "dinamica" de las evoluciones
continuas tiende a remplazar la "dinastica" de los acontecimientos solemnes.” (Foucault,
1976, p.149). Esta evolucion es ahora, como hemos dicho, graduada, permitiendo no solo
clasificar a los sujetos por separado sino compararlos entre ellos y examinarlos de

continuo.

Acabamos ahora de tocar la punta de otro de los dispositivos de poder mas importantes
que podemos incluirlo en la ultima categoria. El examen tiene como condicion de
posibilidad todos los dispositivos que acabamos de exponer, especialmente la

caracteristica graduada del ejercicio.

Como dispositivo, el examen incorpora una dimension que es muy importante para
Foucault, la del poder. En su constante clasificacion, el examen no se centra en castigar
solemnemente los errores sino en hacer del sujeto un objeto cognoscible y mensurable.
El binomio poder-saber que tanto veremos repetirse en la obra del autor cobra su fuerza

y cristaliza aqui donde las técnicas de poder se alian con las del saber.

El que (auto)corrige sus errores es precisamente el sujeto que ha internalizado la
vigilancia. El examen, al mismo tiempo que evalua, clasifica y produce verdad sobre el
sujeto y le hace corregirse desde dentro en una continua modulacion de conductas y

respuestas.

Asi, el examen sustituye al castigo espectacular como elemento pedagdgico del poder y,
al mismo tiempo, pasa de ubicarse de manera discontinua en los sangrientos suplicios a

asentarse en todos los rincones de las instituciones y la sociedad.

El examen se camufla como una prueba neutra de saber técnico, pero tras de ¢l tiene toda
una serie de utilidades y capacidades como dispositivo de poder que permite generar

conocimiento y disciplina en los sujetos.

En resumen, su excelencia como dispositivo de poder radica en el modo en que pone en
juego todos los elementos que hemos ido exponiendo hasta ahora para objetivar y

autorregular al sujeto disciplinario:

El examen es la técnica por la cual el poder, en lugar de emitir los signos de su potencia,
en lugar de imponer su marca a sus sometidos, mantiene a éstos en un mecanismo de

objetivacion. En el espacio que domina, el poder disciplinario manifiesta, en cuanto a lo

12



esencial, su poderio acondicionando objetos. El examen equivale a la ceremonia de esta

objetivacion. (Foucault, 1976, p.174)

No me gustaria extenderme mucho mas en este punto. Pero conviene resaltar como los
dispositivos disciplinarios evolucionan desde el fin de la época del poder soberano puesto
que ya no solo buscan castigar y corregir sino que, mas profundamente, intentan
constantemente conocer, clasificar y, por tltimo, optimizar a los sujetos. Esta tlltima idea
es clave: la construccion del sujeto disciplinario se basa en esa idea de optimizacioén en

torno a la utilidad.

El poder disciplinario se muestra mucho mas capaz que su antecesor al cambiar el foco
de la represion a la producciéon: produccion de saber, de conducta, de subjetividad:
produccion de sujetos autorregulables en torno a la utilidad. Para ello se hace eco de todos
los dispositivos que acabamos de exponer que se van colando por las rendijas de cuerpos,

almas e instituciones para crear toda una microfisica del poder, como diria el autor.

1.4 Instituciones disciplinarias

Pasemos ahora a hablar de los espacios donde las técnicas disciplinarias se despliegan en
todo su potencial. Estos espacios, que son a la vez entendidos en su arquitectura material
y simbdlica, comienzan a multiplicarse y especializarse con el alzamiento del poder
disciplinario hasta convertirse en su pilar y baluarte configurando la subjetividad del
sujeto en todas las etapas y aspectos de su vida. Tales espacios son las llamadas

instituciones disciplinarias.

Escuelas, cuarteles, hospitales, fabricas, prisiones... Todos ellos son espacios que desde
nuestra infancia han sido descritos como lugares neutrales dedicados a nuestra ensefianza,
curacion, trabajo, en general nos han sido descritos como instituciones que se preocupan

por nuestro bienestar y mejora como sujetos.

Como en muchas ocasiones a lo largo de su obra, Foucault nos destapa la historia de
aquello que queda a la sombra. En Vigilar y Castigar nuestro autor nos mostrara que estas
instituciones constituyen en realidad auténticos laboratorios donde el poder opera en su

mayor esplendor: modelando los cuerpos, alineando almas y normalizando conductas.

Foucault pone fecha a la aparicion de estos espacios de encierro describiendo su
multiplicacion y su sofisticacion desde el siglo XVIII en adelante: “la doble tendencia
que vemos desarrollarse a lo largo del siglo XVIII a multiplicar el nimero de las

instituciones de disciplina y a disciplinar los aparatos existentes” (Foucault, 1976, p.195).

13



Este “disciplinamiento de los aparatos” tiene que ver, en efecto, con la sofisticacion o
afinamiento de las instituciones disciplinarias que, como hemos visto en apartados
anteriores, no tendrd como objetivo, de manera negativa, la simple coercion o la exclusion
de la anomalia, sino que, antes bien, buscara la optimizacion de los sujetos mediante el

conocimiento de estos, corrigiendo y dirigiendo su conducta.

Otra parte clave en su afinamiento es la continuidad entre los espacios que se regiran
ahora por reglas internas, horarios para preparar un campo donde observar y medir los

cuerpos. Su estabilidad los convierte asi en auténticas maquinas de formar.

En estos espacios se realizard todo lo contrario de lo que veiamos en el castigo
espectacular. De su impactante y grandiosa teatralidad pasamos ahora a una microgestion
del comportamiento dirigida por toda una red molecular de poderes. Las instituciones
actian asi como dispositivos de sujecion que inscriben al individuo en una serie, lo que
hemos llamado antes multiplicidad organizada: el alumnado, los enfermos, los obreros o

los reclusos.

Es asi como las instituciones forman todo un modelo, donde ninguna de ellas actia
aisladamente sobre el individuo: las instituciones y la disciplina se van integrando y
plegando sobre el individuo produciéndolo de manera activa. Teniendo en cuenta todo
ello y en linea con Foucault, hemos de denominar red al entramado de estos espacios de
encierro que, pese a su multiplicidad, tienen como cometido el disciplinamiento del
individuo a través de toda una tecnologia en tanto que modo de ejercer el poder sobre

ellos.

La “disciplina’ no puede identificarse ni con una institucion ni con un aparato. Es
un tipo de poder, una modalidad para ejercerlo [...] una tecnologia. (Foucault,

1976, p.119)

Se entiende entonces que la disciplina, en tanto que red y tecnologia de poder, se aplica
de manera continua. En otras palabras, no se trata de un disciplinamiento discontinuo con
cortes entre las diferentes instituciones (escuela, ejército, prision, fabrica), sino de una
produccion reticular que no se reinicia cada vez, con cada ingreso en uno de los espacios
disciplinarios, sino que acontece de manera constante e ininterrumpida a lo largo de la
vida de los individuos produciendo asi sujetos “sujetados”, dominados en todas las

dimensiones por las que van haciendo recorrer su existencia.

14



Esto quiere decir que la subjetividad emerge a través de la interiorizacion de la norma de
manera que la vigilancia se torna en autovigilancia dejando la represion externa como

algo secundario y no fundamental para este sistema de dominacion.

Ahora el sujeto lleva toda una institucion interna, una maquina de formar que se integra
en su cuerpo y lleva consigo los esquemas del deber, los relojes del tiempo normalizado

y todos los dispositivos disciplinarios.

La joya de la corona de todas las instituciones disciplinarias es la prision y sirve como
ejemplo perfecto que retine todo lo que hemos ido explicando hasta ahora. Todas las
tecnologias disciplinarias son integradas en ella configurando un auténtico laboratorio de

la disciplina. La prision es, para Foucault, el paradigma de las sociedades disciplinarias.

En la prision tiempo y despacio se distribuyen de manera sofisticada y orientada
perfectamente al disciplinamiento de los sujetos, a su corregimiento. Toda ella es un
interior constante designado a ello, integrando todas las instituciones: “la prision, mucho
mas que la escuela, el taller o el ejército, que implican siempre cierta especializacion, es

‘omnidisciplinaria’.” (Foucault, 1976, p.216).

En la prisién nada es neutral, todo estd orientado a la disciplina. Su arquitectura se
convierte en tecnologia politica, desde la celda como instrumento de aislamiento y
visibilidad hasta los compartimentos como el patio y el comedor que enfatizan ese tiempo

fraccionado.

Los sujetos son completamente transformados, pero ademés son producidos mediante
toda una logica. Mas que un remedio negativo contra el delito, la cércel lo organiza,
clasifica y gobierna. La prisién produce en ese sentido la delincuencia, trata su propio

producto auto legitimandose.

En este producir al preso como una categoria de sujeto produce al mismo tiempo una idea
de normalidad, reflejando, en una suerte de "contraespejo", al delincuente con el

ciudadano ideal. Asi, al producir anormalidad produce, a la vez, la norma en los demas.

La técnica penitenciaria y el hombre delincuente son, en cierto modo, hermanos
gemelos. [...] Aparecieron los dos juntos y uno en la prolongacién del otro, como
un conjunto tecnoldgico que forma y recorta al objeto al que aplica sus

instrumentos. (Foucault, 1976, p.135)

15



Las instituciones penitenciarias no se basan en eliminar la criminalidad sino en generar

una funcionalidad en su sistema para la sociedad.

El manicomio comparte con la carcel este aspecto: se trata de producir lo que en teoria
combate. Un ejemplo de esta dindmica es el manicomio de Alguien volo sobre el nido del
cuco, donde los pacientes psiquidtricos son sometidos a una impresionante cadencia de
disciplinamiento. Silenciosa, con batas blancas y sonrisas pero igualmente brutal, no se
busca corregir la locura sino producirla y hacer que los sujetos se adapten o no a la
normalidad que produce como espejo. De esta manera, como en la carcel, la diferencia es
sometida en nombre del conocimiento pero sin una forma de castigo visible sobre el
cuerpo. Ahora no se castiga sino que sancionan conductas, palabras, gestos... Se sanciona

un tipo de conducta y subjetividad que no es la que se busca.

Asi ambas instituciones van poco a poco anulando el deseo de libertad, como en la
pelicula, y, si no fuese posible, en el limite es extirpado con la lobotomia. La clave esta
en esta produccion de subjetividad de la que venimos hablando, esa es realmente la

produccion de ambas instituciones.

Poco a poco estas instituciones se van adaptando y afinando sus métodos pero de ninguna
forma son ruinas de un pasado autoritario, siguen mas vigentes que nunca y son pilares
de la sociedad disciplinaria. Todo sigue manteniendo esa ldgica de visibilidad, educacion

y correccion.

Como matiz final quiero destacar esta constante alianza que encontramos en Foucault
entre conocimiento y poder. Hemos podido ver en este apartado como la produccion de
conocimiento aparente que generan las instituciones, en alianza con las ciencias, es en el
fondo una produccion sin precedentes de poder que recorta a los sujetos. Todo
conocimiento en la sociedad disciplinar se dice respecto del poder, nunca es neutral. En
este sentido, toda institucion disciplinaria constituye un espacio en que confluye el saber
y el poder. Binomio clave en Foucault, saber-poder se articula en la trama o red
disciplinaria a través de las ciencias y los discursos que producen a los sujetos y las

verdades que los definen y moldean.

Es precisamente esa apariencia neutral con la que empezdbamos a describir estas
instituciones con la que vamos a cerrar el apartado pues es ahi donde radica su potencia.

Su silencio, su falta de exhibicion permite infiltrarse en los sujetos y administrar el poder

16



generando una produccion constante de cuerpos utiles y disciplinados que constituyan

sujetos funcionales.

El silencioso poder de la red disciplinaria no solo se queda en las instituciones sino que
se encuentra al interior de los sujetos actuando desde dentro de manera continua, sin

descanso.

1.5 Panoptismo
”La visibilidad es una trampa” (Foucault, 1976, p.185).

Gran parte de la paradoja del poder moderno descansa en esta frase. La travesia de la
visibilidad en las sociedades disciplinarias, del ojo del soberano al interior del sujeto, es

la gran trampa donde recae la nueva sujecion.

Desmembramientos, azufre y mercurio vertido en heridas, decapitaciones, castigos
ejemplares... Todo ello se muestra ineficaz frente a la simple capacidad del mostrar. Ver

y ser visto, el sujeto disciplinario basa su subjetividad ese ser visto que lo conforma.

Sea como fuere, en el ojo del soberano o el interior del sujeto disciplinado, toda forma de
poder incorpora de alguna suerte una tecnologia de visibilidad de algin tipo. Para el

régimen de poder disciplinario esta tecnologia de poder es el llamado panoptismo.

Esta tecnologia constituye algo mas que las demas: en ella est4 el corazon de toda una

l6gica que convierte la visibilidad, en la forma de vigilancia, en condicion de subjetividad.

Esta idea le vino a la cabeza a Foucault inspirado por el modelo de prisién desarrollado
por Jeremy Bentham, el Panopticon, que disponia las celdas circularmente alrededor de
una torre central desde la cual se podria ver a todos los prisioneros sin que ellos tuviesen
constancia de estar siendo vistos. De nuevo vemos retumbar ese zumbido en la oreja de
Foucault alumbrandonos sobre la idea de que no hay institucion neutral: detras de aquel

modelo habia toda una funcion, un dispositivo de poder.

“Basta una mirada. Una mirada que vigile, y que cada uno, sintiéndola pesar sobre si
termine por interiorizarla hasta el punto de vigilarse a si mismo” (Foucault, 1980, p.6),
he aqui el nacleo del panoptismo. En el fondo no es més que eso “una trampa” un truco
o ilusion convertida en dispositivo. Hacer que la mirada pese hasta cuando deja de estar

presente o mejor dicho que da igual que esté o no presente.

17



El panoptismo, asi como otros dispositivos que hemos visto ya, objetiva al sujeto. El
individuo ahora es algo a ser vigilado, y, una vez interiorizada esa etiqueta, nada mas

basta para que él mismo se autovigile y por ende se regule.

El panoptismo es el principio general de una nueva 'anatomia politica' cuyo objeto y fin

no son la relacion de soberania sino las relaciones de disciplina. (Foucault, 1976, p.192)

Con el panoptismo pasamos de la soberania centralizada sobre el sujeto a toda una red de
dispositivos que disciplinan a los sujetos desde dentro y en todas direcciones. La nueva
“anatomia politica” se basta con la visibilidad para ejercer un control constante y

autoregulado.

El concepto de “anatomia politica” hace referencia a como el poder se inscribe ahora en

los cuerpos, analizandolos ahora como nuevo elemento central en las relaciones de poder.

El panoptismo, como principio elemental del poder disciplinario, se infiltra en todas las
instituciones y cuerpos constituyendo toda una técnica continua que mejora la eficacia de
la visibilidad. Una nueva estructura que asegura la estabilidad de sus efectos reduciendo

la posibilidad de desorden al interiorizar la visibilidad.

Otro factor que mejora la visibilidad en el panoptismo y constituye todo un nuevo
diagrama de poder es desprenderse de la jerarquia en su funcionamiento. Ya no se depende
de la discontinuidad del gobernante-rey que castiga, sino que ahora “cada uno, segin su
puesto, esta vigilado por todos los demas, o al menos por alguno de ellos; se estd en
presencia de un aparato de desconfianza total y circulante porque carece de un punto

absoluto” (Foucault, 1980, p.12).

Descentralizar la vigilancia convierte a todos los cuerpos en participes y victimas de ella:
la mirada es absoluta. Otra cosa que se puede extraer de esta cita es como la desconfianza

se vuelve una constante social, pues es precisamente la que alimenta el panoptismo.

La mirada pandptica no solo sirve para la vigilancia como forma de técnica sino que
también implica al saber, algo repetitivo en la obra de Foucault. El panoptismo constituye

toda una sabiduria, ciencia del saber o epistemologia.

La visibilidad constante convierte a los sujetos en objetos de conocimiento y fuentes
constantes de verdad. De nuevo nos encontramos ante esta produccion en las técnicas y

dispositivos del poder. Vigilar implica diagnosticar, medir y clasificar: todo ello se

18



condensa en la figura del sujeto disciplinado que nace en el centro de ese binomio poder-

saber.

Seria un error pensar que esto ha ido mermando. Con el avance en la tecnologia, la
visibilidad se ha ido descentralizando pero va ganando en eficacia: cada clic, cada
registro, la geolocalizacion constante... Seguimos siendo nosotros mismos quienes, bajo

la premisa de la libertad confesamos, analizamos y ofrecemos a un escrutinio constante.

En este sentido, en la clase del 1 de enero de Seguridad, territorio y poblacion Foucault
aventura el modo en que los dispositivos y tecnologias de poder como el panoptismo no
han hecho sino mutar convenientemente hacia formas mas complejas de gobierno. La
nueva gubermentabilidad nos permite movernos libremente y cada vez prescinde mas de
sus compartimentos o encierros, pero su vigilancia es mas aguda y extendida siendo

incluso peor atn pues ha calado en lo mas profundo de nuestra cotidianidad.

1.6 Conclusion: Sobre la vigencia de la sociedad disciplinaria

En este capitulo hemos visto como la disciplina ha forjado desde el siglo XVII toda una
nueva ontologia del poder. Desde el suplicio de Damiens como medio para disciplinar
hasta el panoptismo, ha habido toda una serie de transformaciones profundas en la reticula

social que a su paso han alterado completamente todos los aspectos de nuestras vidas.

Hemos visto el paso del poder soberano que, actuando como un centro gravitatorio para
el poder, imponia el castigo espectacular como signo visible a un régimen
descentralizado, que, sin caras visibles, en vez de castigar organiza la vida para producir.
El silencio, la aparente neutralidad, la visibilidad, la infiltracion en lo cotidiano, la
produccion de verdad en los sujetos... Todos estos elementos son desarrollos del poder
que poco a poco van afinandose para aumentar su eficacia: generar sujetos cada vez mas

productivos y obedientes, adiestrados para producir.

El cuerpo con el alma, su falso doble, es ahora toda una central de produccion: de verdad,
vigilancia, correccion, normatividad y obediencia... Somos hogar de todo un tribunal
interno atravesado por toda una microfisica de poderes que nos modelan y dan forma al

sujeto moderno.

Desde Foucault el poder no se entenderd como la accion de un sujeto que lo posee y

somete a otro sino como una dimensién que se ejerce de manera dinamica entre los

19



sujetos. En ese sentido los sujetos disciplinarios no se entienden como sujetos pasivos

sino como sujetos que internalizan los dispositivos haciendo posible la disciplina.

El panoptico es la gran insignia de este proyecto, que no su culminacién. Constituye la
dindmica de poder definitiva para el poder disciplinario bajo un principio: hacer de la
visibilidad una trampa. ;Seguira de ahora en adelante el juego del poder cifrandose en

términos de visibilidad?

Foucault y su descripcion de las sociedades disciplinarias no es algo anticuado sino que
constituyen todo un horizonte de conceptos e ideas a la hora de analizar el poder y sus
mecanismos que seran claves para los autores que le siguen en la tarea. Su huella nos
despierta la sospecha constante ante la aparente neutralidad y el silencio del poder. La
sospecha se extiende a nuestros propios cuerpos alumbrandonos sobre el modo en que,

en el fondo, el poder se articula y se despliega desde nosotros mismos.

En el proximo capitulo nos asomaremos brevemente a Foucault y su biopoder para ver
qué otros conceptos aventuran nuestro autor sobre el analisis de las sociedades
postdisciplinarias. Todo ello servird como una buena base para comprender las sociedades
de control que Deleuze quiere dibujarnos en su Post-criptum. La pregunta que nos
haremos es: ;de qué manera se dispondra el poder y, con él, la visibilidad, de ahora en

adelante?

Sea como fuere, debemos a Foucault este inmenso legado, toda una serie de herramientas
que nos permiten hacer un estudio arqueoldgico del poder y sus dispositivos de sujecion.
La tarea critica sigue viva, y ha de fijar sus ojos en la vida mas cotidiana y en los aspectos

mas aparentemente neutrales de nuestra existencia.

Capitulo 2: Entre la disciplina y el control, mutaciones del poder

El poder disciplinario no es el inico legado que nos ha dejado Foucault en su genealogia
del poder. Lejos de quedarse anclado en el estudio de los dispositivos y estructuras del
poder en su afinamiento disciplinario, Foucault sigue el rastro de la mutacion constante
del poder hacia un nuevo umbral politico, una nueva forma de sujecién que construye una

nueva subjetividad dominada. Tal forma es el biopoder.

Esta mutacion del poder da cuenta de un cambio total de 16gica: de moldear los cuerpos
a gestionar la vida. Es un paso cualitativo importante para comprender la 16gica de poder

moderna y sus mecanismos.

20



(Qué formas hay mas alld del biopoder? Deleuze parece tener la respuesta, en este
capitulo abordaremos también la complicada relacion entre ambos autores, en qué medida

hay algo de Foucault en Deleuze y viceversa.

En la lectura de Foucault que hace Deleuze podemos observar el viraje del pensamiento
de este que llegard a culminar en el Post-criptum sobre las sociedades de control donde

Deleuze presentara la mutacion de poder en control.

2.1 El biopoder

En el capitulo anterior habiamos visto como el poder se infiltraba desde los 0jos y la mano
del gobernante hacia el interior de los cuerpos. El biopoder sin embargo no se ocupa
unicamente de los individuos, o de estos como series, sino que trasciende tal frontera

conceptual y articula una nueva en torno a la vida como fenémeno colectivo.

La vida emerge como concepto, en alianza con el saber, como es de esperar, y con ello el
poder se comienza a ejercer sobre ella como un campo de intervencion técnica y racional.
Gestionar la vida y sus procesos: la natalidad, mortalidad, longevidad, etc., serd ahora la

nueva forma de regular y modular a los individuos.

La vieja potencia de la muerte, en la cual se simbolizaba el poder soberano, se halla ahora
cuidadosamente recubierta por la administracion de los cuerpos y la gestion calculadora de la vida.

(Foucault, 1991, p.161)

Ahora bien, no debemos entender al biopoder como una sustitucion del poder
disciplinario, o del soberano, sino como una mutacidon que recubre ambos en donde todos
se van articulando de forma compleja por superposicion. Este es uno de los puntos
centrales del trabajo, entender precisamente como los conceptos se van poniendo en juego
a lo largo de la genealogia de poder. Entender el poder es entender que este no es un
discurso lineal sino toda una red compleja de mutaciones, dispositivos y discursos de

verdad que se ejerce entre individuos y que se yuxtaponen sin anularse por completo.

El poder disciplinario habia perfeccionado el dominio del cuerpo en tanto que maquina
individual, sofisticando la sujecion de los individuos como individuos entrenados y
autoexaminados. Pero ahora el biopoder trae consigo una nueva dimension del cuerpo

que viene a complementar mutacionalmente al cuerpo disciplinado.

Esta nueva dimension viene a entender el cuerpo en cuanto a su consideracion biologica,

esto es, se trata del cuerpo como poblacidon y como especie.

21



La biopolitica viene a mutar actuando sobre lo positivo. En vez de generar la normalidad
desde su transgresion, desde su excepcion, viene a producirla desde la regulacion de la
vida en su sentido positivo: “el viejo derecho de hacer morir o dejar vivir fue reemplazado

por el poder de hacer vivir o de rechazar hacia la muerte” (Foucault, 1991, p.159).

Se presenta asi, de manera neutral, como una nueva vision politica de la vida que busca
aumentarla y hacerla mas prospera. Su truco radica en esa esperanza aparente que promete

traer consigo.

Vayamos a uno de los conceptos clave del capitulo anterior para comprender hacia donde
ha mutado: la visibilidad. En el biopoder la visibilidad se dice ya no solo del sujeto, sino
de este como vida, como conjunto, como poblacion. La visibilidad pasa de estar
unicamente en el interior del sujeto, produciendo auto-disciplinamiento, para volver a
salir afuera, pero esta vez situdndose en la vida como concepto general. Esto permite
objetivarla a escalas nunca antes posibles. Una visibilidad que organiza los cuerpos como
conjuntos de datos, estadisticas para una gubernamentalidad més eficaz. Ahora, bajo la
nueva oOptica, la idea central no es autodisciplinar los cuerpos sino controlar las

poblaciones de manera genérica subiendo la potencia de los dispositivos de poder.

Uno de sus dispositivos, desarrollado en Historia de la sexualidad, es precisamente el de
la sexualidad. Nos sirve como muestra de como se ejerce este nuevo poder pues el
dispositivo de sexualidad es uno de proliferacion, y por ende, de control: “El dispositivo
de sexualidad no tiene como razén de ser el hecho de reproducir, sino el de proliferar,
innovar, anexar, inventar, penetrar los cuerpos de manera cada vez mas detallada y

controlar las poblaciones de manera cada vez mas global” (Foucault, 1991, p.124).

Esta proliferacion, no centra tanto su ojo en la simple reproduccion de individuos sino
que busca controlar la vida. El dispositivo sexual controla, por una parte, la dimension
disciplinaria, esto es, al individuo como cuerpo moldeando su deseo e identidad. Pero,
por otra parte, por la parte del biopoder hablamos ya de control de poblaciones: tasas de
natalidad, estadisticas sanitarias, estudio demografico, etc. La prohibicion pasa a un
segundo plano, dispositivos como el de sexualidad necesitan de un discurso de
proliferacion para analizar y estudiar a los sujetos. El dispositivo de sexualidad se

disemina entre los cuerpos y poblaciones y los invita a hablar, a dar informacion.

Volvemos a un cliché ya en este proyecto, la ausencia de neutralidad en los mecanismos

gubernamentales y los dispositivos de poder. Las nuevas ciencias: medicina moderna,

22



demografia, estadistica, etc., se presentan ahora para la genealogia del poder como una
espada de Damocles, pues pese a su apariencia humanitaria no constituyen sino una

mutacion estratégica del poder y sus dispositivos.

Bios, de Roberto Esposito abre precisamente esta cuestion, la cual €1 considera una aporia
en la exposicion de Foucault sobre esta genealogia del biopoder. Espdsito se pregunta:
“;por qué, al menos hasta hoy, una politica de la vida amenaza siempre con volverse

accion de muerte?” (Roberto Esposito, 2006, p.14).

El filosofo italiano cuestiona, por tanto, porqué hasta hoy toda politica sobre la vida
parece tener inscrita en su ldgica interna su acaecimiento en politica de la muerte, en
tanatopolitica. ;Podria existir un tipo de biopolitica que cuide sin someter, que afirme la
vida sin excluir? La idea de Esposito es que Foucault habia pasado por alto esa posibilidad
y no habria llegado a proponer una biopolitica afirmativa, sin un reverso de muerte y

dominacion excluyente.

Mas atn, Esposito nos anima a separar dos conceptos que Foucault utiliza vinculados:
biopoder y biopolitica. Para el filosofo italiano, en efecto, “los términos "biopolitica” y
“biopoder, empleados indistintamente en otras circunstancias; por el primero se entiende
una politica en nombre de la vida y por el segundo, una vida sometida al mando de la
politica” (Roberto Espdsito, 2006, p.24). De este modo, separando estos conceptos, la
esperanza parece brotar en la biopolitica como una politica emancipadora que no se
convierta en biopoder. Foucault entendié como la vida se habia vuelto objeto de
intervencion politica, pero Esposito suefa si esta necesariamente se ha de convertir en

objeto del biopoder.

Esta discusion filosofica de Esposito con Foucault abre la puerta a pensar una cuestion
elemental al hablar de politica y poder: ;necesita la politica estar necesariamente unida a

la dominacion?

Para Foucault, a mi juicio, no solo estdn unidas sino que una es condicion de posibilidad
de la otra. Esposito, en cambio, intenta abrir un espacio para repensar esta idea,
reformulando por completo las condiciones de la accion politica. Foucault entiende, pues,
que la resistencia, con ello la manera de pensar una nueva forma de tratar la vida, siempre
se da vinculada al poder: no hay resistencia, o libertad, sin poder, sin sujecion, y no hay

poder sin resistencia o libertad. No es posible el afuera en Foucault.

23



A mi juicio la aporia que sefiala Esposito es necesariamente asi. Foucault no expone el
poder como algo bueno o malo sino como algo que se ejerce, produce y es omnipresente.

Necesariamente el biopoder ha de estar vinculado a la biopolitica.

Con ello, apuntamos ya a otro de los grandes puntos discursivos de este trabajo: la
cuestion de la emancipacion. En el siguiente apartado comenzaremos a abrirlo de la mano
de Deleuze. Hasta ahora hemos descrito toda una genealogia del poder, la capacidad
critica de Foucault captando esa red de micropoderes, pero: ;como podemos
emanciparnos de tal red?, ;se puede imaginar una politica sin poder? ;una libertad o

resistencia sin dominacioén? jun afuera?

Llegados a este punto comenzamos a ir cerrando el ciclo de Foucault para pasar a nuevas
lecturas sobre la politica y el poder en las sociedades modernas. Del castigo a la disciplina
y luego al biopoder hemos visto la capacidad de este para mutar, crear subjetividad y
producir verdad. Asimismo hemos observado como los diferentes dispositivos se iban
integrando unos con otros, como por ejemplo el panoptismo y la gubermentabilidad, o el
castigo y la optimizacion. De ahora en adelante vamos a seguir una nueva logica del

poder, en este caso, la propuesta por Gilles Deleuze.

Debemos llevar con nosotros, sin embargo, la sospecha constante de Foucault que nos
lleva a desnaturalizar lo obvio viendo siempre mas alla de lo mostrado como necesidad.
Esta actitud es, a mi parecer, eminentemente filosofica y debe quedar inscrita en todo

aquel que se pregunte por el poder y sus excesos.

2.2 Entre Foucault y Deleuze: una nueva légica de poder

Hemos seguido hasta ahora la arqueologia de Foucault que nos ha ido descubriendo una
genealogia del poder en la que el pensador francés descubre el poder oculto en los
espacios mas inusitados de nuestras sociedades, sacando a la luz toda esa serie de

dispositivos y conceptos que conforman la légica del poder en tanto microfisica.

Toca ahora el turno de seguir la pista al poder en nuestras sociedades con otro autor
destacado en este aspecto, Deleuze. Contemporaneo de Foucault, Deleuze desarrolld
como propuesta las llamadas sociedades de control como paso mas all4 de las sociedades

disciplinarias que hemos venido describiendo.

24



Asi, antes de entrar de lleno en su laberintica obra para entresacar algunos de sus
conceptos mas relevantes, veamos de cerca la relacion de entre Foucault y Deleuze para

esbozar este transito de la disciplina al control.

Una de las cosas que creo que distingue a Deleuze de otros autores contemporaneos es su
sublime capacidad como lector. En sus monografias, el autor es capaz de huir del
estaticismo de una interpretacion cerrada de sus obras abriéndose a todo un proceso

dinamico de doble captura, que crea algo entre ¢l y el autor con el que interactta.

Deleuze no solo interpreta, no absorbe sino que cartografia. En este sentido Foucault es
plegado y desterritorializado generando toda una miriada de ideas y territorios nuevos por
explorar que yacian como potencial en su obra. Foucault no queda simplemente
interpretado como un cuerpo para diseccionar sino que de alguna manera revive para

torcerse y formar un mapa con los conceptos deleuzianos.

Lo que primero resalta Deleuze es que Foucault desde su analisis genealdgico es ya un
cartégrafo. En sus escritos la realidad no queda como un espejo pasivo, con su estudio
del poder como fuerzas dindmicas. Es el primero en entender que “el mundo estd hecho
de superficies superpuestas, archivos o estratos. El mundo es también saber [...] lo
enunciable y lo visible en cada estrato las dos formas irreductibles del saber” (Deleuze,

1987, p.155).

El flujo de fuerzas entre lo visible y lo enunciable, dos dimensiones que van cruzandose
para producir verdad. Desde los estratos, como formas histdricas de sedimentacion,
Foucault realiza toda una arqueologia que logra captar ese flujo dual de luz y lenguaje y

como este va generando verdad.

Es en este punto donde podemos trazar una alianza entre ambos, en la manera que ambos
analizan la realidad. Ambos son capaces de ver los estratos y no entenderlos como lo mas
fundamental: ver los flujos que los conforman, como la verdad es una ilusion que aparece
como cristalizacion de todo un mapa rizomatico de relaciones entre lo visible y el

discurso.

Ese afuera informal es una batalla, algo asi como una zona de turbulencia o de huracan
en la que se agitan puntos singulares y relaciones de fuerzas entre esos puntos. Los
estratos no hacian mas que [...] solidificar el polvo visual y el eco sonoro de una batalla

que se desarrollaba por encima. (Deleuze, 1987, p.155)

25



Todo este fondo de relaciones y flujos que sirven como condicion de posibilidad de los
estratos, principal interés de la obra de Deleuze es a lo que apuntaba la arqueologia de

Foucault. Este fondo de relaciones que ambos describen es llamado diagrama.

Con diagrama, Deleuze hace referencia a un tipo de plano de consistencia donde se dan
todas las relaciones; de dispositivos de poder, discursos, instituciones, cuerpos... Y como
estas se relacionan. El diagrama trata de representar esto pero en funcion cartografica, sin
intencion de cerrar ese espacio como un mapa, pues precisamente lo entiende como un

espacio de fluctuacion incristalizable que es condicion de posibilidad.

Este tipo de andlisis que lleva Foucault es, a los ojos de Deleuze, toda una revolucion a
la hora de pensar el poder. Su forma de captarlo, a través de cuerpos y saberes, puede ver
mas alla de lo dado, de las formas de describir el poder ancladas en los sedimentos

cristalizados, para ver todo ese juego de multiplicidades que se entrecruzan.

Hasta aqui ambos se siguen la estela conjuntamente, sin embargo encontramos un primer
ligero discernimiento en la cuestion de la subjetividad. Hemos visto en el capitulo anterior
la manera en que Foucault entiende al sujeto como una construccion producto de las

relaciones de poder vigentes y cOmo estas atraviesan al sujeto.

Deleuze coincide con ¢l al decir que el sujeto no es algo natural, ni una entidad
preexistente a la sociedad pero llevara la tesis de Foucault a su dimension de flujos y
pliegues. Este sujeto deleuziano es mas que un sujeto producido, es uno plegado. El sujeto

enteramente es pura dindmica interior de relaciones exteriores que se pliegan asi mismas.

“Si el adentro se constituye por el plegamiento del afuera, existe una relacion topoldgica
entre los dos: la relacion consigo mismo es homologa de la relacion con el afuera”
(Deleuze, 1987, p.153). La frontera entre lo exterior y lo interior se diluye y como
resultado el sujeto no es més que una arruga entre ambos, asi como un pliegue es en

realidad solo un plano.

En Deleuze pasamos de los moldes foucaultianos que moldeaban al sujeto mediante
dispositivos e instituciones, sujetos reconocibles como el alumno o el soldado, a una

mutacion de la sujecion en forma de modulacion.

La modulacion actua variando de forma continua e inestable frente a la estabilidad

normativa de los moldes de la logica disciplinaria. En la sociedad del control todo se

26



dinamiza, todo son flujos, los moldes se vuelven fluctuantes y ahora modulan operando

como una multiplicidad que va codificando y decodificando al sujeto continuamente.

Esta es la mutacion que hace Deleuze del sujeto de Foucault. No se trata de un desacuerdo
sino de un ir mas alla que pliega al sujeto en todo un plano ontoldgico relacional donde
multiples flujos y fuerzas lo atraviesan. Ni siquiera el yo es ahora un punto seguro, no
hay un interior pues el sujeto estd constantemente en transito como un mapa cambiante

siempre fluyendo con el afuera.

Esto, como veremos, tiene un matiz negativo y positivo, pues la emancipacion reside en
el modo que el sujeto se pliegue en ese mapa de flujos y fuerzas. Pero al mismo tiempo
da cuenta de un nivel mayor de profundidad en términos de sujecion. Los sujetos no
somos modelados sino que lo que es el “yo” es una arruga en todo ese mapa de poder y

fluctuacion de flujos discursivos.

Este sujeto plegado, en la sociedad del control, pasa de ser un individuo a ser un
“dividuo”. El dividuo ya no presenta una unidad identificable que va siendo moldeada y
controlada sino que ahora el individuo estd dividido, atravesado por flujos y
descentralizado. El control actia de manera mas difusa y descentralizada que la

disciplina.

El dividuo es un sujeto dinamico, plegado, descentralizado, fragmentado. En suma, es un
sujeto modulado desde una multiplicidad de flujos y puntos que lo codifican y

recodifican, pliegan y despliegan.

Vamos a pasar ahora a hablar de los dispositivos. Para ello vamos a utilizar como base el
ensayo ;Qué es un dispositivo? donde Deleuze reflexiona sobre este concepto tan

destacado en la genealogia del poder foucaultiana.
La definicion que da es la siguiente:

Un dispositivo es una especie de ovillo o madeja, un conjunto multilineal. Esta compuesto
de lineas de diferente naturaleza y esas lineas del dispositivo no abarcan ni rodean
sistemas homogéneos en si mismos sino que siguen direcciones diferentes, trazan

procesos siempre desequilibrados. (Deleuze, 2008, p.305)

El dispositivo se diferencia de la institucion, pues como dice la definicidn, no se trata de
un espacio delimitado sino de todo un conjunto de lineas y relaciones moviles que

produce efectos de €l gran trio en Foucault: poder, saber y subjetividad.

27



La lectura que hace Deleuze de Foucault tiende puentes entre ambos generando un

agenciamiento en donde las obras de ambos interacttian.

En su lectura de los dispositivos, Deleuze tiende una multiplicidad de lineas entre la
disciplina y el control que nos sirven para ver de qué modo va a mutar el poder. Deleuze
entiende los dispositivos estirando las posibilidades de estos en forma de redes sin centro,

una continuidad multiple y abstracta que redistribuye el dispositivo.

Ejemplo de esto es el panoptismo. Deleuze ve que el dispositivo de vigilancia no solo se
internaliza en los sujetos sino que entendiendo estos de forma mas abierta la vigilancia se
dispersa imperceptiblemente en “lineas de diferente naturaleza” a través de toda la

sociedad en forma de una modulacion constante del ver y el hacer.

Foucault aventur6 esta idea del poder como una red pero Deleuze la convierte en flujo
dandole elasticidad y plasticidad absoluta para dispersarse en incontables lineas

heterogéneas entre las que aparece el sujeto como pliegue.

Rastrear este sujeto, entender sus lineas de fuga y desterritorializaciones es la nueva tarea.
Nos introducimos de ahora en adelante en el reino de los flujos e intensidades, de los

rizomas y agenciamientos multiples.

Este capitulo ha servido para ver como Deleuze curva a Foucault, como los conceptos
van deviniendo otros por el pensamiento, como dibuja lineas de fuga que nos dejan ver
nuevos territorios. El dividuo, el flujo, las variables... Entramos de ahora en adelante en

la era del control.

Capitulo 3: Deleuze y las sociedades de control

Nos adentramos a partir de ahora en un nuevo territorio. Incursionamos en el territorio
del rizoma, de los flujos, de las intensidades.... Todo un nuevo plano ontolégico que nos
abre toda una miriada de posibilidades conceptuales para seguir la pista al poder y sus

mutaciones.

En este capitulo nos adentraremos en la obra de Deleuze, basdndonos en la exposicion
que hace de las sociedades de control en Conversaciones que nos permitird asomarnos a
una nueva concepcion del poder, una nueva mutacion que transforma la disciplina en

control.

28



Para expandir lo dicho sobre el control en Conversaciones nos apoyaremos sobre toda la
bateria conceptual de Mil Mesetas con la finalidad de dar cuenta de todo el sustento

ontoldgico que sostiene el control

El control, como veremos, realiza una sujecion mas silenciosa pero omnipresente y total
pero abordaremos también las propuestas del autor para la emancipacion y la ruptura con

los dispositivos del poder.

3.1 Post-criptum sobre las sociedades de control

A lo largo de la segunda mitad del siglo XX nuestras sociedades fueron poco a poco
experimentando un confuso paso en la distribucion del poder. Todos las instituciones,
identidades, encierros y dispositivos se van poco a poco haciendo mas difusos e

imperceptibles.

Con su Post-scriptum sobre las sociedades de control Deleuze nos advierte que “estamos
entrando en sociedades de control, que ya no funcionan mediante el encierro sino

mediante un control continuo y una comunicacion instantanea” (Deleuze, 1995, p.147).

Con el régimen del control entramos en el reino molecular, todo un devenir que disuelve
y reorganiza de forma descentralizada el poder. La clave de ahora en adelante no seran
los moldes sino la modulacion. Por modulacion entendemos una nueva forma de operar
del poder que es continua pero no estable, a diferencia del molde, y que, ademas, estd
continuamente ajustandose al sujeto y sus parametros. La modulacion, pues, pliega y
repliega constantemente adaptandose a la informacion en tiempo real y de manera

rizomadtica, es decir, heterogénea y descentralizada.

Los controles constituyen una modulacion, como una suerte de moldeado autodeformante
que cambia constantemente y a cada instante, como un tamiz cuya malla varia en cada

punto. (Deleuze, 1995, p.151)

La modulacién es, en linea con la cita, la forma de operacion del control que lejos de
buscar fijar o disciplinar al sujeto ahora busca modularlo mediante toda una corriente

constante de datos y algoritmos.

Ha logrado completar el suefo disciplinario, la sujeciéon continua, pero para ello ha
convertido sus redes en flujos multiplicando exponencialmente sus vértices hasta
convertirse en una malla que lo rodea constantemente. Esto implica que ya no existe un

afuera del control: tanto el entorno como el propio devenir del sujeto son susceptibles de

29



la modulacion. El control, como torsion de la disciplina ha mutado y ocupado cada ultimo

resquicio del plano de inmanencia en que se gestan los sujetos.

El poder esta ahora completamente descentralizado, su visibilidad es casi nula, formando
un mapa o diagrama en forma de “un conjunto de lineas diversas que funcionan al mismo
tiempo” (Deleuze, 1995, p.29). La virtud del diagrama es su forma amorfa, no necesita
definirse sino actuar como una matriz operativa. La eficacia se afina cuando el poder se
quita todo rostro visible porque es ahora capaz de maximizar la organizacion y producir

mas verdad, siempre entre lo visible y lo enunciable.

La modulacion, como forma concreta del control, borra su rastro de todo para inscribirse
en todo, pasando a convertirse en toda una logica social. Es el panoptismo llevado a un
nuevo nivel. El control opera de forma absoluta en todos los espacios e incluso en el
tiempo pues el flujo incesante de datos le permite anticiparse continuamente generando

una captura mucho mas sofisticada.

Para ello el control tiene nuevos dispositivos o instituciones que son ahora abstractos y
no compartimentados. “La empresa, la formacion o el servicio son los estados
metaestables y coexistentes de una misma modulacion, una especie de deformador
universal” (Deleuze, 1995, p.152).Tales estados disponen al individuo a una actualizacién

permanente pues nunca terminan, estan siempre retroalimentandose y calibrandose.

Como resultado, que ya habiamos anticipado, la subjetivacion que resulta como pliegue
ya no es un sujeto concreto y totalizable sino una madeja de datos divididos, en constante
codificacion y descodificacion siempre orientado a la operatividad. Este sujeto es el
dividuo: “Los individuos han devenido dividuales y las masas se han convertido en

indicadores, datos, mercados o bancos” (Deleuze, 1995, p.152).

El sujeto deviene en portador constante de datos que va actualizandose y optimizandose
en torno a todo un diagrama de mercados, formaciones, algoritmos... La obediencia paso
de moda con el control, todo lo que se necesita es que el flujo de datos continue. El castigo
pasé a mejor vida frente a la efectividad de la prediccion y la optimizacion. Para el control
el mundo se muestra bajo una trazabilidad constantemente actualizada entre lo posible y

lo probable.

Para el sujeto controlado el mundo se muestra en términos de acceso: por lo que puede

activar o desbloquear, por lo que es compatible segun los protocolos o por la limitacién

30



que genera el algoritmo. Las posibilidades son infinitas pero siempre administradas por

el flujo de datos, no niega sino que modula constantemente.

Es por ello por lo que el control conecta de manera perfecta con el capitalismo moderno
donde la empresa sustituye a la fabrica y las acciones a los bienes concretos. Todo se ha
convertido en un flujo donde lo importante es la superproduccion pues asi se alimenta la
circulacion constante de datos. Lo importante ahora no son los bienes, la produccion, sino

los deseos y la manera en que estos son recogidos por el algoritmo, es decir el mercado.

Es un capitalismo de superproduccion [...] No es un capitalismo de productos, es decir,
de ventas o de mercados. Por eso es especialmente disperso, por eso la empresa ha

ocupado el lugar de la fabrica. (Deleuze, 1995, p.153).

La empresa, frente a la fabrica, supone una apertura total del espacio que ahora es fluido
y modulado. El trabajador industrial se vuelve una fuente de datos diversos que han de
optimizarse, competir y adaptarse. Esto rompe con el paradigma individuo-masa de las
sociedades disciplinarias que inscribia a los individuos en unas series que servian como

moldes de comportamiento: soldados, enfermos, trabajadores. ..

Otra forma de control, relacionada también con el mercado, es el marketing que hace de
los sujetos consumidores constantes y programables. El control que impone es constante
e inevitable y es forzado a los sujetos de forma continua. No hay un lugar especifico que
lo ejerza, el marketing esta en todo el exterior e interior del sujeto. La subjetividad aparece

como una arruga en su plano.

Sintetizando lo dicho, el control busca condicionar constantemente rompiendo todo
afuera y adentro. El poder ya no se impone en forma de ley sino como un constante flujo
de datos y algoritmo que programa todo el sistema que constituye lo social. La
distribucion del control es total y anticipativa, no tiene centros sino que se nos presenta
como un mapa de intensidad donde todo se desarrolla en forma de flujos. Es en ese mapa

donde los sujetos aparecen como una forma de plegarse en tal plano.

Para finalizar este capitulo me gustaria hablar de la informatica y la cibernética. Las
maquinas, dira Deleuze “expresan las formaciones sociales que las han originado y las
utilizan” (Deleuze, 1995, p.153) que mejor manera hay entonces para comprender el
control que a través de sus maquinas, permitiéndonos tomar un ejemplo menos abstracto

para analizarlo.

31



En el régimen del control lo cibernético configura nuestra condicion de acceso al mundo.
Genera toda una topologia de relaciones algoritmicas descentralizadas que el control
emplea para su logica dominante. Las maquinas en esta eran son algo mas que
herramientas, son generadores de flujos, de diagramas que configuran nuestro plano de

existencia.

Lo cibernético es en este sentido mucho mas que la suma de sus maquinas es toda una
racionalidad autorregulable que distribuye la informacion por incesables flujos

descentralizados pero conectados en todos sus nodos, tal como un rizoma.

Tiqqun, en su articulo La hipotesis cibernética, nos habla del llamado pilotaje cibernético.
Este concepto hace referencia a toda una nueva mutacion de la gubermentabilidad que

calibra y programa la sociedad.

El sistema de comunicacion resultara el sistema nervioso de las sociedades, la fuente y el
destino de todo poder. La hipotesis cibernética enuncia, de este modo, ni mas ni menos,
la politica del “fin de la politica”. Representa un paradigma y una técnica de gobierno a

la vez. (Tiqqun, 2018, p.6)

Este “fin de la politica” trae consigo una autogubermentabilidad de lo cibernético donde
el sistema no hace mas que retroalimentarse con sus propios datos, optimizando a cada
vez aquellas desviaciones en sus célculos y anticipando con més precision. Ciudadanos y
sus entornos se vuelven interfaces, nodos constantes de datos. El Imperio no se mantiene
ahora por su poder tangible sino que la gubernamentalidad se ha diseminado en una logica

cibernética.

La politica ya no se fija en el sujeto sino en generar un entorno modelizado, basado en el
flujo de datos que auto optimize a los sujetos, la prohibicion deviene en prediccion y los

sujetos en perfiles de datos.

Otro autor al que le llama la atencion esta lectura de Deleuze es Alexander Galloway con
su concepto de protocolo. Su concepto de protocolo alude a la nueva forma, sustituyendo
a la burocracia, que el control emplea para ejercer su control distribuido. La distribucion
es un paso mas alla que la descentralizacion disciplinaria pues ahora ya no hay centros
gravitatorios de poder, pero todos los nodos siguen las mismas reglas y configuracion. El
poder se vuelve inmanente al protocolo, esta en ninguna pero en todas partes, el control

son las mismas reglas que configuran la realidad cibernética.

32



En cierto punto podriamos ver cierta herencia del panoptismo torsionado, solo que la
visibilidad y vigilancia se han transmutado por el protocolo que con su conjunto de reglas
no necesita vigilar pues el mismo es condicion de posibilidad decidiendo quien puede y
no conectarse, que veremos, por donde circulamos... El protocolo no es solo una légica

de poder sino que es la propia infraestructura técnica de nuestro mundo.

La gracia del protocolo es como llegados a este punto la maquina, ya no solo “expresa las
formaciones sociales que las han originado y las utilizan” (Deleuze, 1995, p.153) sino
que, yendo mas alla de Deleuze, la maquina y la formacion social se han hecho una a

través del protocolo.

El mundo infraestructural de la cibernética y el social se mimetizan convirtiéndose el
protocolo en un todo comunicando elementos heterogéneos estandarizando asi toda
interaccion sin necesidad de centros de poder. La cibernética no es para nada neutral sino
que la misma de forma en que regula, controla accesos y genera algoritmos controla el

orden social.

On the Internet, the meaning of protocol is slightly different. In fact, the reason why the
Internet would withstand nuclear attack is precisely because its internal protocols are the
enemy of bureaucracy, of rigid hierarchy, and of centralization. As I show in this chapter,
the material substrate of network protocols is highly flexible, distributed, and resistive of

hierarchy. (Galloway, 2004, p.56)

El protocolo, como dice la cita, es enemigo de la burocracia pues es contrario a la forma
de poder que el control ejerce. Esta es la mutaciéon que el control ha realizado, ha
prescindido de todo centro para asegurar un control. Las reglas ya no son externas y se
internalizan sino que son constitutivas de la arquitectura de la realidad. Todo se juega en

su campo, no se puede huir del control.

Ambos conceptos, el pilotaje cibernético y el protocolo, sirven para precisar con mas
riqueza el concepto de diagrama que Deleuze habia abierto. De la mano de estos autores
mas contemporaneos hemos logrado matizar el diagrama mediante el que el control opera,
el cual es un doble de la infraestructura técnica de nuestras sociedades. El poder ha pasado

del campo arquitectonico a la infraestructura del codigo y el algoritmo.

Parece increible que ya en 1990, afo en que Deleuze escribid su Post-Criptum sobre las
sociedades de control, Deleuze fuese capaz de aventurar el diagrama del control con tal

precision, aun con la cibernética como apenas un bebé por aquel entonces.

33



Deleuze supo ver en un mundo tan cambiante, con infinitud de posibilidades, que logica
subyacia a todos esos conocimientos y avances técnicos. Supo ver la nueva infraestructura

del poder y representar tan acertadamente al control como su principio regidor.

El control es la nueva era, la era de la modulacion. Los encierros dejan de ser necesarios
cuando todo lo que nos rodea, la propia infraestructura del mundo nos modela
incesantemente. Los sujetos aparecemos ahora como una mera arruga en todo ese mapa
de protocolos de acceso, algoritmos y mecanismos de modulacion. El ojo del gobernante
ya no es necesario, todo se calcula y se anticipa, la vigilancia pasa a ser mera observacion

que se redirige a la red digital.

(Qué podemos hacer en este mundo sin afuera, sin frontera de la esperanza? Es ahora el
tiempo de la politica del acontecimiento. No hay control que pueda capturar toda
intensidad, todo afecto, todo deseo. El control quizas no puede ser derrotado, pero un
flujo incesante de lineas de fuga lo desterritorializa. El control y la emancipacion residen

en el rizoma.

3.2 Rizoma, cuerpos sin 6rganos y la sociedad de control

Para adentrarnos en la sociedad de control y comprender la mutacion del poder que esta
representa es preciso zambullirse en la riqueza conceptual de Deleuze. Por ello vamos a
visitar algunas de sus mesetas con el fin de reconfigurar e imaginar desde ellas el campo
ontoldgico en el que el control se mueve. Quizas solo a la luz de estos conceptos podamos

hacer una propuesta emancipatoria.

El primero de estos conceptos, y de los mas importante en toda la obra de Deleuze, es el
rizoma. Se trata de un concepto que describe un nuevo modelo ontologico: el de las

multiplicidades abiertas, no centralizadas y no jerarquizadas.

Contrariamente a una estructura, que se define por un conjunto de puntos y de
posiciones,|...], el rizoma sélo estd hecho de lineas: lineas de segmentaridad, de
estratificacion, pero también linea de fuga o de desterritorializacion como dimension
maxima segun la cual, siguiendola, la multiplicidad se metamorfosea al cambiar de

naturaleza. (Deleuze, 2004, p.25)

En el rizoma no hay unidades, se rige por la ecuacion n-1. Esto quiere decir que todo en
el son multiplicidades relacionales: una indescifrable, pues nada en €l hay que descifrar,
madeja de lineas que se relacionan de manera heterogénea pero que todas conectan

formando un modelo abierto.

34



Deleuze presenta el rizoma como un modelo opuesto al arbol. El arbol, semejante a su
imagen en el mundo botanico es un modelo ontoldgico y de pensamiento vertical, con
una Unica raiz de la que brotan ramas con una estructura binaria. Desde su tinico centro

toda brota con jerarquia. Este modelo podriamos asociarlo al poder soberano.

Como sistema intermedio, pudiendo asociarlo con el poder disciplinario, tenemos la
raicilla. Laraicilla es un modelo parecido al arbol donde “la realidad natural aparece ahora
en el aborto de la raiz principal, pero su unidad sigue subsistiendo como pasado o futuro,
como posible” (Deleuze, 2004, p.11). La multiplicidad aparece pero sigue siendo

subsidiaria de una estructura centralizada, o de cierto sentido de nodos centrales.

Volviendo al rizoma, que en muchas formas parece estar asociado al control. Tal y como
hemos visto en el apartado anterior, el control encaja con el rizoma en tanto que este es

“un sistema acentrado, no jerarquico, [...] sin General” (Deleuze, 2004, p.24).

Debemos alejarnos rapidamente de la tesis de que el rizoma es el control, hay que alejarse
de la 16gica binaria, del bueno/malo, del arriba/abajo. El mundo rizomatico es mucho mas

complejo que el disciplinario, en €l se albergan las mejores y peores potencias.

El concepto de rizoma es traido por Deleuze como una promesa emancipatoria, Haced
rizoma! nos dice. Sin embargo tanto en Mil Mesetas como en Conversaciones Nnos
encontramos con un Deleuze siempre prudente comprendiendo que “lo bueno no es nunca
suficiente (por ejemplo no basta un espacio liso para vencer las estrias y las coacciones,
no basta un cuerpo sin 0rganos para hacer frente a las organizaciones)” (Deleuze, 1995,

p.28).

Me parecia importante aclarar este punto. Pese a que con frecuencia suele presentarse al
rizoma como un concepto inherentemente liberador mi lectura de Deleuze me distancia
de ello. Encontramos en numerosas de sus obras constantes referencias hacia la prudencia
asi como la constante idea de fondo de que el rizoma puede devenir en un fatal desenlace.
Es precisamente esta ambivalencia, el hecho de que el rizoma no es ni bueno ni malo, lo
que le da la potencia para poder escapar un sistema tan omnipresente y distribuido como

es el control.

El rizoma y la linea de fuga no son, sino que se hacen y en este hacerse pueden ser
capturadas y reconducidas o generar nuevos territorios emancipatorios. El control

funciona en muchos sentidos como el rizoma, pero no es ¢l, es un rizoma devenido en

35



dispositivo de captura autorreferencial. El rizoma es la figura de la liberacion, pero el

control es su doble ontolégico como figura de la captura.

Podemos resumir en este sentido que el espacio del control es el espacio rizomatico pero
al mismo tiempo este espacio ontoldgico es uno de liberacion, de la multiplicidad que es
capaz de hacer linea de fuga. Es el territorio del control pero también es el territorio de lo

inesperado y de lo no programado.

La conexion completa del rizoma le da una ventaja creativa pero también un sustrato
perfecto para caer bajo el control. Su mapa puede ser uno que trace un devenir creativo
pero también puede ser un diagrama de control. Solo desde el rizoma podemos liberarnos

en el mundo contemporaneo pero su juego no es una apuesta segura.

Pasemos ahora a hablar de los cuerpos sin 6rganos, otro de los conceptos meseta de la
obra. Los cuerpos sin 6rganos, o CsO. El cuerpo sin 6rganos, o mejor entendido como el
cuerpo sin organismo es un concepto que viene a chocar de frente con la idea de un cuerpo
restringido, lleno de significantes y automatismos donde todo deseo y linea de fuga esta

referenciado a una instancia externa que vendria a formularlos como carencia.

El CsO es un cuerpo abierto al devenir, una estructura lisa como el rizoma, es un campo
donde los flujos e intensidades no se fragmentan ni organizan en 6rganos, no entendamos

organos en la definicidn bésica sino como significantes u organizaciones del cuerpo.

Para mantener esta apertura Deleuze dird que el CsO siempre es un limite, no es algo
obtenible pues no se puede llegar a un estado de completa desterritorializacion, es un
proyecto, una practica o conjunto de ellas, un proceso experimental... Pero nunca un ente
o una nocién cerrada. “El cuerpo sin Organos no hay quien lo consiga, no se puede

conseguir, nunca se acaba de acceder a ¢él, es un limite” (Deleuze, 2004, p.155-156).

En cuanto que limite el CsO es algo que se hace, es una experimentacion constante. El
CsO constituye un plano de pura intensidad, de deseo, de lineas de fuga que en su
experimentacion desterritorializan y desarticulan los 6rganos como piezas funcionales y
cristalizadas del cuerpo. Pero nunca termina de hacerse, su virtud esta en ser ese campo
sin estrias, un campo inagotable donde el deseo y la potencia se mueven libres generando

nuevas asociaciones y agenciamientos.

Hacer el CsO es una suerte de viaje interno, un desafio existencial de vida o muerte:

Luchar contra todos los amarres que los significantes y el control producen sobre nuestros

36



deseos y potenciales. Esta empresa nunca termina: es un proyecto constante, pues toda
linea de fuga acaba por ser capturada y controlada, un “combate perpetuo y violento entre
el plan de consistencia, que libera el CsO [...] y las superficies de estratificacion que lo

bloquean o repliegan” (Deleuze, 2004, p.160).

En el contexto de las sociedades de control, donde cuerpo se encuentra dividualizado,
fraccionado en datos trazables, el CsO puede hacernos salir de esa funcionalidad que nos
convierte en cuerpos significados y estables. El campo de inmanencia del CsO nos trae

una promesa de liberacion, pero como todo en Deleuze no hay potencial sin riesgo.

Andlogo con la exposicion que hemos hecho del rizoma el cuerpo sin érganos como
proyecto no esta libre de peligro. Hemos de recordar como Deleuze hace resonar la
prudencia detrds de cada concepto, haciéndonos ver que toda practica politica
emancipatoria requiere de una praxis prudente y experimental que se ha de dar paso a
paso. “No la sabiduria, sino la prudencia como dosis, como regla inmanente a la

experimentacion” (Deleuze, 2004, p.152).

En el capitulo de ;Como hacerse un cuerpo sin organos? Deleuze nos advierte en varias

ocasiones del peligro de esta practica: hacerse un CsO es una cuestion de vida o muerte.

Los peligros van en dos direcciones, la primera es explicitada en Mil Mesetas y la segunda
es una reflexion que realizaremos nosotros. La primera es la posibilidad de erradicar todo
anclaje con la realidad, “un cuerpo sin 6rganos que rompiese todos los estratos” (Deleuze,
2004, p.162) que acabaria por devenir en un cuerpo de muerte. La potencialidad no puede
convertirse en potencia pura pues necesita actualizarse para completar el ciclo:

desterritorializacion, territorializacion, desterritorializacion...

Hacerse un cuerpo sin 6rganos es una cuestion estratégica, es una praxis politica en la que
hemos de ir apoyandonos en puntos para ir deshaciendo los significantes y creando
nuevos territorios. Lo importante es no cortar ese proyecto, ese flujo de deseo e

inmanencia que no va mediado por el afuera o por la carencia.

La segunda surge de la reflexion del CsO en el contexto de las sociedades de control.
Puesto que el CsO es ese espacio de inmanencia limite donde el deseo y los flujos
asignificantes es precisamente un espacio muy susceptible de ser victima de la maquina

de captura del control.

37



Recordemos la advertencia de Deleuze que traiamos a la mesa apenas unas paginas atras:
“no basta un espacio liso para vencer las estrias y las coacciones, no basta un cuerpo sin

organos para hacer frente a las organizaciones”. El CsO no basta por si solo.

Su potencialidad de deseo puede ser capturada y redirigida a una logica del consumo. El
control es experto en moverse por espacios no estriados, espacios lisos como un desierto.
Si bien ese campo de inminencia de deseo siempre existird nos encontramos ante el riesgo
de que toda fuga que emerja de ¢l sea automaticamente recapturada y dirigida hacia la

funcionalidad convirtiendo al CsO en una maquina consumista.

No hay liberacion que no pase por el rizoma y el CsO pero lo clave de este capitulo es
entender el riesgo constante en el que nos encontramos. La sociedad de control es una

lucha ontoldgica de vida o muerte entre el deseo y la vida liberada y la captura funcional.

Deleuze no nos propone utopias pero nos da esperanza y las herramientas. Es labor
nuestra tomar su herencia, su proyecto politico, para trazar constantes lineas de fuga
creadoras que eludan la codificacion del control. Es en este espacio donde nos estamos

jugando toda posibilidad de otro devenir.

3.3 Aparato de captura y de estado: dispositivos del control

Hemos visto en el capitulo anterior dos conceptos que nos introducen a la ontologia
deleuziana. El rizoma y el cuerpo sin 6rganos dan cuenta de la multiplicidad dindmica y
heterogénea del ser. Hemos podido comprender el plano no estriado en el que ambos
devienen y en qué medida esto puede servir o no para la creacion de lineas de fuga y
devenires inesperados. Nos hemos asomado a toda esa ventana de potencialidad y deseo

libre que nos abre Deleuze.

Ahora en este tercer apartado vamos a exponer sus contrapartes, es decir aquellos
dispositivos o aparatos que se encargan de capturar y redirigir todo ese campo de flujo y

potencialidad para reducirlo operabilidad en la sociedad de control.

Lo interesante del analisis del poder en Deleuze y Guattari es esta forma de analizar el
poder sin partir de esencias o un centralismo sino comprendiendo, de manera anéaloga a
Foucault, los dispositivos y aparatos del poder y la manera en que estos dirigen y capturan

los flujos. Realizar una cartografia del poder.

38



El reto del poder para Deleuze es la de gestionar, segmentar y regular todo ese rio salvaje
y desbordado que constituyen los flujos puros que atraviesan a los sujetos generando

estrias en una superficie plana para guiar toda esa potencialidad hacia sus fines propios.

El aparato de captura se encarga de generar lineas de segmentaridad que dividen y
clasifican canalizando todo flujo, linea o intento de fuga en segmentos funcionales. La
captura nunca crea, sino que se intercepta y reduce o cristaliza las multiplicidades. El
estado es un tipo de aparato de captura que se encarga de organizar estos flujos sociales

modulando la manera en que estos interactuan y matando todo su potencial creativo.

El estado como aparato de captura tiene una potencia de apropiacion; ahora bien esa
potencia no so6lo consiste en que captura todo lo que puede, todo lo que es posible, en una

materia definida como filum (Deleuze, 2004, p.440).

Filum, que significa hilo en latin es el hilo en el cual el estado organiza e inscribe los
actos de captura de todos los flujos sociales. Se encarga de articular planos muy diferentes
conectando todas las dindmicas sociales y fendmenos de captura. Este hilo es el lugar
donde todo el estado como campo se articula: sus instituciones, las mecanicas sociales
(incluso las méas minimas), economia, captura de los flujos deseantes... El filum es el

espacio donde todo se sedentariza y codifica generando multiples capas y signos.

El aparato del estado funciona en cierto sentido como un agujero negro que niega toda
exterioridad a ¢l. Todo ha de ser codificado y significado bajo su organizacion. Toda

multiplicidad ha de quedar reducida a un binarismo que sea capaz de ser integrado.

“El aparato de captura constituye un espacio general de comparacioén y un centro movil
de apropiacion” (Deleuze, 2004, p.451). Hacer apropiable lo que era libre y comin y

hacer comparable lo heterogéneo, el aparato de captura hace esta doble operacion.

Comprendiendo como funciona el Estado para Deleuze vuelve a retumbar la mosca de la
aparente neutralidad de los conceptos e instituciones tras nuestra oreja. Conceptos como
La Tierra, El trabajo o la Moneda que se muestran como aparentemente neutrales son en
realidad una linea segmentaria que reorganizan los flujos libres de actividad, territorio e
intercambio organizandolos para generar una utilidad y un rendimiento. Es asi como el

estado teje su red de significancia.

Este es el movimiento de la captura. Imponer unidad donde habia dispersion, fronteras

donde habia territorio nomada y estructuras en el libre devenir. Todos esos conceptos no

39



pueden quedar como exteriores a la organizacion estatal que esta constantemente

capturando todo devenir que se libere.

Hemos hablado hasta ahora del Estado y el aparato de captura de manera genérica. Sin
embargo, ;como funciona la captura en el capitalismo de nuestros dias? O mejor dicho
(ha mutado la captura en la sociedad de control? Partimos del punto de que para Deleuze
el capitalismo contemporaneo el estado no sigue ocupando un punto central y
gravitatorio. Los mercados, la cibernética y las mutaciones en el poder han generado un
modelo més disperso, rizomatico que se beneficia de la descodificacion como motor. El
capitalismo puede capturar esos flujos de deseo y reconfigurarlos sin segmentarlos, esa

es su mutacion especifica.

Tenemos entonces que observar de qué manera captura el capitalismo, como ha variado
desde el fuerte y central estado clasico. Es en este punto donde Deleuze introduce la
axiomatica capitalista, como modo especifico de organizacion de los flujos en las
sociedades de control. Lo clave para esta axiomatica es que ya no precisa de mantener a
los flujos codificados y organizados en un filum sino que es capaz, no sélo eso sino que
es mas eficaz, de controlar las multiplicidades sin arrebatarlas su potencial rizomatico

pudiendo expandir mas su poder y reapropiarse de las capacidades de los flujos.

Asi pues, los estados ya no son en modo alguno los paradigmas trascendentes de una
sobrecodificacion, sino los modelos de realizacion inmanentes para una axiomatica de los

flujos descodificados. (Deleuze, 2004, p.460).

En el capitalismo contemporaneo, o la 16gica del control, el estado se rebaja de ser centro

rector a un instrumento mas subyugado a la logica del protocolo y los flujos capitalistas.

Pero ;qué es exactamente la axiomatica capitalista? La axiomatica es un concepto
heredado de las matematicas por la que Deleuze y Guattari entienden un conjunto de
enunciados que no buscan interpretar ni dar sentido a los flujos, como leyes trascendentes.
Sino que se insertan dentro de ellos estableciendo condiciones de circulacion para estos
en torno a lo que es util al sistema. Por eso se llama axiomadtica, pues en matematicas la

axiomatica son las proposiciones fundamentales sobre las que se construye toda teoria.

Son como las reglas técnicas de un sistema cibernético, no dictan lo que debe ocurrir
como las leyes del estado sino que decodifican para controlar todo ese flujo de forma
operatoria. Esta es la clave de la sociedad de control y el salto mutacional que da: es capaz

de gobernar en el campo estriado dirigiendo sus flujos de manera magnética sin necesidad

40



de generar estriaciones. Esto le da una mayor eficacia de control a la vez que multiplica
el trafico de los flujos deseantes, cosa que va como anillo al dedo para la sociedad de

consumo.

La axiomatica capitalista es una “axiomatica mundial, una ‘energia cosmopolita universal
que derriba toda barrera y todo vinculo” (Deleuze, 2004, p.459). Deleuze resalta con esto
algo que vemos ya en otros autores, la capacidad plastica e infiltradora del capitalismo
que le permite infiltrase como un liquido por las rendijas de todas las sociedades de globo,
incluso si no son capitalistas. Esta es su naturaleza al navegar por los flujos, esta es otra

de sus mutaciones especificas.

Ahora todo axioma es prescindible, viviendo en un constante estado de crisis como habitat
natural. Todo aquello que parezca superficie fija es contingente, no hay necesidad alguna
mas que la de la propia axiomatica como modelo. En el capitalismo se da un darwinismo
de los axiomas. Es por ello por lo que para Deleuze el capital no es un mero modelo
econdmico, pues incluso los principios que aparentemente lo definen son dispensables si
la marea del flujo lo requiere, lo Unico importante es que los flujos de deseo y dinero

sigan siendo controlados.

Encontramos aqui un punto de ruptura con el marxismo, pues la profecia marxista del fin
del capitalismo entrando en contradiccion internas se muestra ahora como el propio motor

funcional de su axiomatica.

Esto casa perfectamente con el principio de modulacion de las sociedades de control: ya
no se prohibe sino que se ajusta los flujos y datos desde algoritmos, interfaces... Se regula
la intensidad, no se la suprime para codificarla. El poder ya no actia desde fuera o desde
dentro sino que se ha hecho uno con la inmanencia del flujo para capturarlo sin perder su

potencial, pudiendo redirigir los flujos de deseo y toda potencialidad hacia sus fines.

3.4 Micropolitica y segmentaridad: formas invisibles de poder en la sociedad de
control

Deleuze y Guattari realizan un movimiento en alianza con Foucault. Este movimiento es
la revolucion de lo micro, cambiar el foco desde los macrorelatos a una historia de los
niveles mas bajos e infimos, de lo molecular. El campo de batalla politico cambia de
escenario y ahora se da en las microredes dispersas en todo el campo social. Poder y
emancipacion se van a jugar siempre en ese campo, donde el poder se relaciona con los

deseos y subjetividades.

41



Para ello Deleuze y Guattari necesitan desarrollar todo un marco ontolégico, que ya
hemos ido descubriendo, asi como descubrir toda una serie de conceptos que sirvan para

cartografiar todo ese nuevo plano politico.

Uno de estos conceptos clave para comprender como el poder se ejerce en la micropolitica
es el de segmentaridad. Hemos introducido este concepto ya en el capitulo anterior pero

sin desarrollarlo correctamente.

Cuando se habla de segmentaridad entendemos esas lineas que segmentan, organizan y
dividen los flujos sociales, y de la vida en si misma, haciendo del hombre un “animal
segmentario” (Deleuze, 2004, p.214). Bajo el poder toda existencia social esta
segmentada, estratificada, organizada. Los segmentos van un paso mas alld que los
moldes de Foucault pues no nos moldean sino que constituyen el esqueleto social, son el

propio protocolo social.

Toda accion y concepto humano esta segmentarizado sirviendo como una regulacion al
trafico de flujos. No es s6lo una técnica sino la articulacion basica del poder, su condicion

de existencia politica es dirigir esos flujos.

Deleuze nos describe dos formas de segmentarizar. La primera es la llamada
segmentaridad molar, que es basicamente la que hemos expuesto en el capitulo anterior.
Es una segmentaridad mas visible y dura actuando a gran escala mediante los grandes
aparatos politicos, la segmentaridad de la macropolitica. Sus lineas nos segmentan
binaria, circular y linealmente. Binariamente en tanto que impone binarismos que
estructuran nuestra subjetividad y vida social: hombre mujer, sano enfermo, nifio adulto...
Circularmente para generarnos una esfera de pertenencia controlada como la familia, el
barrio, la ciudad, el pais... Por ultimo linealmente estableciendo etapas codificadas en la

vida social.

No nos pararemos mucho en este tipo de segmentaridad pero me gustaria dejar claro que
no son de ninguna manera estructuras opuestas del poder. El mapa del poder y la manera
en que los individuos son controlados y segmentarizados es por naturaleza heterogénea.
Macropolitica y micropolitica no son enunciables la una sin la otra: “en resumen, todo es
politica pero toda politica es a la vez macropolitica y micropolitica” (Deleuze, 2004,

p.218).

42



El mapa del poder no es solo uno micrologico. Su mapa es un gran ecosistema donde
incontables tipos de lineas y flujos circulan siendo presa de la homogeneizacion y
segmentarizacion. Lineas de fuga, devenires imperceptibles, control molecular,
segmentarizacion preindividual... Todo ello se da en el mismo marco de las grandes
politicas y conceptos e interactiian de incontables formas dando lugar a todo un complejo

esquema politico.

Este es un punto que me gustaria resaltar como punto clave. Desde nuestro anélisis de
Foucault hemos visto como el cambio de paradigma politico no implica una clausura de
las formas anteriores sino una actualizacién, una mutacion que integra las formas
anteriores. De esta manera no se puede decir que el poder sea micro o macro sino que
ambas son condicion de posibilidad de la otra pues mientras que el poder se ejerce
principalmente en lo micro este se consolida y genera significaciones en el nivel molar.
Ambos niveles estan comunicados y eso es clave para entender el poder en Deleuze, el

trafico entre la tierra y el territorio, entre los flujos y segmentos.

Dicho esto pasemos a la segmentaridad que tematicamente mas nos interesa, la
segmentaridad molecular. Esta es la segmentaridad que actua sobre el presujeto, no sobre
este constituido como sujeto y ciudadano sino en un nivel infraindividual, el nivel afectivo
prepersonal. Se encarga de modular y orientar los flujos mas imperceptibles y minimos

como las intensidades, deseos e interacciones sociales microscopicas.

Podriamos decir que es la forma predilecta de segmentarizacion del control, pues no
prohibe ni sus lineas son estables. Se encarga de modular todo el mundo de microflujos
cambiando su red constantemente para mantener la eficacia y segiin el contexto. El poder
molecular es difuso pero se encuentra de igual manera, entrelazado con el gran poder

molar para asegurar el poder.

Cada centro de poder también es molecular, se ejerce sobre un tejido micrologico en el
que ya solo existe como difuso, disperso, desmultiplicado, miniaturizado, constantemente
desplazado, actuando por segmentaciones finas, operando en el detalle y en el detalle de

detalles. (Deleuze, 2004, p.228)

Para la segmentarizacion molecular, en las sociedades de control, es una cuestion sutil.
Una cuestion de pequetias lineas de modulacion que se asientan en los flujos de afectos y
deseos. Al no ser rigidos no encorsetan al individuo manteniendo su dinamismo pero

gestionandolo como flujos de datos en trayectorias prefiguradas y actualizadas

43



constantemente. Esta forma de segmentar es en si misma la modulacién de la que hemos

venido hablando hasta ahora.

La mutacion en las sociedades de control nos lleva a segmentar de esta manera casi
invisible, flacida, sin rigidez. Es una operacion que forma el caldo de sustrato social, su
axiomatica. No prohibe que no desear sino que lo gestiona, no esta tan preocupado por la
normalidad como de gestionar todos los flujos de deseo posibles: todo puede ser

normalizado cuando la rigidez se borra.

Llevado al campo emancipatorio es aqui donde Deleuze hace una diferencia con el
marxismo clasico. Para acabar con la opresion del poder no basta con denunciar la
macroestructura, ni con hacer cambios individuales en los afectos y deseos. El poder es
un mapa complejo y huir del conlleva una constante experimentacion que inicia en la

micropolitica y se expande a todos los niveles y estratos.

En el contexto de este trabajo la micropolitica es el lugar predilecto de batalla en las
sociedades de control. Es el campo de la transformacion, de las lineas de fuga pero
también es un campo de peligro, de potencialidades fascistas, de muerte, de captura de
los flujos del deseo. Lo imperceptible, lo minimo ha de ser correctamente cartografiado

para comprender los peligros y poder hacer una experimentacion politica emancipatoria.

Deleuze nos ofrece cuatro peligros para evitar a la hora del devenir creador. Una guia para
deslizarnos sobre las lineas de fuga sin perder la prudencia ni el espiritu emancipatorio

que augura la liberacion del deseo.

El primero de los peligros es el miedo. No es muy dificil comprender a que hace
referencia: el miedo a abandonar la superficie fija, los segmentos y estratos que nos dan
estabilidad. Las categorias y estructuras preindividuales que nos sujetan y modulan son
también centros de seguridad. Salir hacia la tierra traspasando las fronteras del territorio

puede resultar aterrador

Huimos ante la huida, endurecemos nuestros segmentos, nos entregamos a la logica
binaria, seremos tanto mas duros en tal segmento cuanto mas duros hayan sido con

nosotros en tal otro, nos reterritorializamos en cualquier cosa. (Deleuze, 2004, p.230).

El primer reto para la experimentacion es salir del miedo, del terror a abandonar el
sedentarismo que nos fija como sujetos. Salir de este miedo pasaré por experimentar poco

a poco sin saltar de manera temeraria.

44



La claridad, el segundo peligro, podemos asociarlo con la temeridad a la hora de
experimentar. Las lineas de fuga y el rizoma, como hemos visto, no son apuestas seguras.
Sus flujos contienen innumerables peligros y posibles cristalizaciones monstruosas, o
incluso la posibilidad de la pérdida de toda identidad y punto de fijacion: la caida en la

esquizofrenia.

El peligro de la luz es cegarnos y ese es precisamente el peligro de la claridad, pasar de
no ver a ver demasiado. Es el peligro de romper todo estrato, segmento y modelo

quedando inmerso en una linea de fuga congelada que acaba por hacerse dogma.

A este peligro le sigue el poder. Con poder Deleuze hace referencia basicamente a lo que
hemos expuesto hasta ahora es decir la modulacion y la doble segmentaridad que el poder
utiliza para controlar los flujos. “El hombre de poder no cesara de intentar frenar las lineas

de fuga” (Deleuze, 2004, p.232).

Como ultimo peligro Deleuze nos advierte de como las lineas de fuga pueden agotarse,
perder su potencial creativo y devenir en muerte. “Ellas mismas desprenden una extrafia
desesperacion, como un olor a muerte y de inmolacion, [...] pues tienen sus propios

peligros” (Deleuze, 2004, p.232).

La clave en este peligro es entender como la propia naturaleza de la linea de fuga puede
llevarle a la muerte. Su instinto destructor y rupturista, su “pasion de abolicién” pueden
volver a la linea de fuga una linea de muerte. Para evitar este peligro es clave entender
que la experimentacion se realiza con cautela, algun estrato minimo hemos de crear para

catapultar a las lineas de fuga a nuevos horizontes.

En resumen, y la tesis que me gustaria extraer de aqui, es que la lucha que propone
Deleuze para las nuevas mutaciones del poder, para la sociedad de control, se realiza con

los mismos elementos y campos que pueden destruirla.

Experimentar con las lineas de fuga no es un juego, en el sentido de tomarselo a la ligera,
pero hay una dimension que tiene que ver con el jugar, con la experimentacion sin una
finalidad prestablecida. Jugar con cautela a explorar nuevas tierras como un néomada,
amar como se aman la avispa y la orquidea, ser como la Pantera rosa... La lucha politica
nunca ha estado tan cerca como nos la presenta Deleuze. En el rizoma la lucha politica es

la lucha por el todo, la vida misma esta en juego.

45



3.5 La maquina de guerray el deseo

Llevamos varios capitulos advirtiendo de la capacidad de captura de la sociedad de
control, entendiendo su doble juego en dos niveles: macropolitica y micropolitica. Hemos
visto su capacidad de modular, de estructurar todos los conceptos y flujos segin su

conveniencia reduciendo toda vida a un protocolo de ella misma.

Es turno de exponer que esperanza queda para la vida, para los flujos impredecibles y el

deseo que atraviesa a los individuos como un cometa incandescente.

Para cerrar la exposicion de Deleuze he elegido exponer dos conceptos, maquina de
guerra y deseo, para ver de qué manera las lineas de fuga pueden tornarse politicas y
aumentar su valencia para escapar de todo control e inaugurar un acceso nomadico a la

politica.

Empecemos hablando del deseo. A lo largo del trabajo he expuesto de qué modo los flujos
de deseo eran capturados y redirigidos, ahora expondré su potencia creadora, es decir, su
capacidad de crear lineas de fuga. Lo mostraré de manera sintética a modo de presentacion
pues por si solo el deseo podria ser una tematica que copase un capitulo propio al

completo. Mas aun, podria sobrepasar lo requerido para un TFG.

Deleuze desarrolla su teoria del deseo como contraposicion al deseo psicoanalitico.
Porque el deseo para €l no se muestra como carencia, como necesidad interpretable
encadenada al enunciado. En el psicoandlisis, el deseo estaba atado a toda una red de
significancia arrebatandole toda su vida y potencial creador. El deseo estaba
constantemente blindado al objeto de deseo, disolviendo su linea de fuga en una flecha
unidireccional hacia su objeto trascendente. Asi, el deseo quedaba vinculado a un
principio de sufrimiento, pues era entendido como algo generador de malestar por su

dimension de carencia: una desagradable sensacion de falta definia asi al deseo.

Cuando un rizoma esta bloqueado [...], el deseo no pasa, pues el deseo siempre se produce
y se mueve rizomaticamente. Siempre que el deseo sigue un arbol se producen
repercusiones internas que lo hacen fracasar y lo conducen a la muerte; pero el rizoma

acttia sobre el deseo por impulsos externos y productivos. (Deleuze, 2004, p.15).

Deleuze rompe la cadena del deseo haciéndolo rizomatico, devolviéndole a su campo de

inmanencia y liberandolo del predicado. El deseo se dice de multiplicidades: nunca se

46



desea esto o aquello sino un conjunto, un agenciamiento confuso que puede vibrar

alrededor de cierto objeto pero nunca es colmado por este.
En L'Abécédaire Deleuze nos explica muy hermosamente como se da este deseo:

No deseo a una mujer, deseo también un paisaje envuelto en esa mujer, paisaje que no
puedo conocer, que presiento y hasta que no haya desenrollado el paisaje [...] mi deseo

no terminara. (Deleuze, 1988)

Enamorarse es quizas el mejor ejemplo de como Deleuze rehabilita el deseo. No
deseamos a una persona generando una carencia sino que tal deseo es todo un
agenciamiento colectivo de muchos paisajes, contextos, emociones, y otros deseos que
generan una marana. Todo deseo fluye en un agenciamiento y tiene esa potencia

productora que no para de generar.

Somos maquinas de deseo pues construimos esos agenciamientos a través de incontables
e indescifrables nexos heterogéneos que dan lugar ese a agenciamiento complejo que
percibimos como el deseo, pero este nunca es de una cosa. El deseo estd siempre

moviéndose.

El inconsciente no puede inscribirse en un calco, hay que mapearlo y aun asi nunca se
termina. Cartografiarlo es entender sus lineas, como se dan sus agenciamientos pero

siempre es un acto experimental, nunca uno interpretativo.

Este es para mi uno de los puntos mas bellos de la filosofia de Deleuze y Guattari. Su
reivindicacion de deseo un deseo afirmativo, productivo y complejo no pasa por una mera
critica del psicoanalisis sino por toda una rehabilitacion de su vida interna que, asi, revive

el mundo al mismo tiempo.

Desear es ahora, bajo esta perspectiva, una construccion. Esto implica que aunque,
inconsciente, el deseo no aparece magicamente sino que es producto de nosotros en
cuanto maquinas deseantes. El deseo, pues, tiene valor intrinseco pues lleva en si mismo
un juicio constructivo, una percepcion del mundo y un contexto inabarcable. El deseo
guarda en su interior, por tanto, un potencial de ruptura del arbol y del control, un

potencial de rotura y de salida a toda captura.

Sin embargo, y como Deleuze nos ha ido recordando constantemente, no podemos
entender con esto que el espacio que abre el deseo es un espacio seguro, libre de todo

poder como si de un bunker del inconsciente se tratase.

47



Una de las consecuencias de describirnos como maquinas deseantes es que la produccion
de deseo es siempre fruto de un proceso. En ese proceso el agenciamiento del deseo surge
atravesada por multitud de lineas diferentes, el deseo nace en medio de un espacio social,
técnico y de poder. En otras palabras, los inputs que recibimos para producir deseo surgen

de nuestro entorno y en este sentido no hay deseo puro y no contaminado.

La tesis, repetida hasta la saciedad por Deleuze y Guattari para escapar al reproche de
sostener un “naturalismo del deseo” [...], de que las maquinas deseantes s6lo funcionan
estropeandose, o de que el deseo soélo existe inserto en mecanismos sociales y en
dispositivos [...] se convertia inmediatamente en el reconocimiento de que el deseo esta
preso desde el principio en esa maquinaria de normalizacion pre-, post- o extraestatal.

(José Luis Pardo, 2014, p.348).

El deseo se convierte asi también en campo de batalla: hay que ver sus lineas, sus
devenires. No hay deseo salvaje sino que todo deseo esta ensamblado. Hay que hacer una

cartografia del deseo para entender qué flujos se ponen en juego en €l.

El deseo tiene un increible potencial pero puede tornarse monstruoso, un deseo fascista o
paranoico, pero es precisamente ese potencial el que puede convertirlo en fuga. Hay

mucho que trabajar en este campo.

En el contexto de las sociedades de control el gran problema del deseo no es su
codificacion sino precisamente su propia naturaleza constructivista. El capitalismo del
marketing no necesita codificar el deseo ni segmentarizarlo sino controlar los flujos que

llegan a nuestro inconsciente para hacer que el deseo caiga en el campo del consumismo.

El consumismo mata ademads toda capacidad critica y emancipatoria del deseo pues lo
inserta en una ldgica de carencia incompletable generando un constante agenciamiento

protocolizado para fluir en el campo de los productos y servicios.

Opino por esto que una de las tacticas vitales para liberar el deseo, especialmente con la
incursion de la cibernética en todos los aspectos de la vida, es controlar de qué manera
nos atraviesan los flujos para, en cierta manera, purgar el deseo de esta captura prenatal

que hace el control de él.

Es aqui donde entra la segunda pieza clave de este capitulo, la maquina de guerra. La

maquina de guerra constituye una fuerza colectiva, o un agenciamiento, que es capaz de

48



integrar e intensificar la potencia del deseo sin codificarlo. Es la maquina de guerra la que

puede articular el deseo para organizarlo como tactica de fuga.

La maquina de guerra puede hacer esto puesto que su naturaleza es el nomadismo, la
exterioridad al Estado y a todo tipo de codificacion: “Axioma I: La maquina de guerra es

exterior al aparato de Estado” (Deleuze, 2004, p.359).

La maquina de guerra tiene un potencial productivo, generando un plano donde el deseo
se organiza sin estructurarse. Recoge la potencialidad del deseo como flujo cuando este
se prolonga en su intencion desterritorializante. Tal consistencia del deseo que logra

escapar y ruge desde el exterior, desde el nomadismo, es la maquina de guerra.

Y es que tiene necesariamente esa naturaleza, exterior, y aunque si bien es cierto que
puede ser capturada momentaneamente por el Estado, su ldgica funcional es contraria
completamente a la l6gica de la interioridad. La maquina de guerra es “de otra especie,

de otra naturaleza, de otro origen que el aparato del estado” (Deleuze, 2004, p.360).

(Y]

Su constitucion es rizomatica, encontrandose en ese entre de la preposicion “y” que
delimita dos estados u organizaciones internas (Maria Garcia, 2016, p.337). Es una

maquina nomadica, de cambio a la que no le interesa la construccion desterritorializacion.

Volvamos ahora a analizar su nombre. Pese a la aparente contradiccion, el objetivo u
objeto de la maquina de guerra no es la guerra misma, aunque con mucha frecuencia esta
es “su suplemento” (Deleuze, 2004, p.417). Esta llamada a la guerra es su objeto primero
sino que con frecuencia la maquina de guerra acaba topandose con la forma-estado, de tal
suerte que el suplemento de la guerra acaba siendo necesario para estirar las lineas de

fuga que este presenta.

Este principio es muy importante pues, como veremos, mas adelante solo cuando la

maquina de guerra es subyugada, o apropiada, tiene esta como objeto primero la guerra.

La naturaleza de la maquina de guerra son los espacios lisos, los afectos, los flujos de
deseo: un agenciamiento némada con velocidad indeterminada y trayectoria libre, pero
que siempre estd en movimiento puro. Si tal movimiento le lleva a la guerra o no es
cuestion de la trayectoria que se defina, pero no podemos decir que sea su objetivo

principal.

En cierta manera podria decirse que la maquina de guerra es la revolucion (Maria Garcia,

2016, p.337). De igual manera que una revolucion, la maquina de guerra puede acabar

49



institucionalizdndose, como el 15M, o deviniendo autoritarismo, o cayendo como un
guerrero en combate, como los sucesos del Mayo del 68. De igual manera, la maquina de
guerra nunca es en lo que se estratifica o el objeto que de ella resulta sino ese entre, ese
momento de agenciamiento colectivo de afectos, deseos y flujos sociales que se articula

tacticamente como afuera.

Este es el punto clave y con el que nos hemos de quedar a la hora de comprenderla: la
maquina de guerra no es violenta, ni pacifica sino que es ese devenir colectivo que se
organiza y no se deja capturar. Su organizacion no es jerarquica ni define una trayectoria
sino que realiza un movimiento circular, una torsion que expresa la vida de los flujos que

la atraviesan.

“Soélo el ndmada tiene un movimiento absoluto, es decir, una velocidad; el movimiento
en torbellino o giratorio pertenece esencialmente a su maquina de guerra” (Deleuze, 2004,
p-386). En su torbellino, todos los flujos se conexionan tomando fuerza conforme gira,
desterritorializando sus flujos en un movimiento de huida, pero de huida creadora de

nuevos espacios, de nuevas sendas para el deseo.

Esta l6gica nomadica giratoria le hace incapaz de tomar el poder, en tanto que maquina
de guerra, es por ello por lo que su choque es siempre un desvio o choque lateral. El
choque frontal con el poder implicaria jugar en sus términos: la maquina de guerra lucha

de forma desterritorializante, bajo la creacion de nuevas formas de vida.

Aclarado mas a fondo en qué consiste la maquina de guerra volvamos en este punto a las
sociedades de control para contextualizar su devenir en esos espacios y a qué peligros

puede enfrentar ahora que el espacio ha dejado de estar estriado.

En las sociedades de control la linea entre la maquina de guerra y el estado, o lo
construido, se vuelve difusa. Recordemos que el control ya no opera principalmente desde
lo molar y tiene una deriva hacia un control molecular, un control especializado en

espacios lisos y abiertos.

La modulacién se convierte en el mayor peligro de la maquina de guerra pues nada en
ella es fija, es capaz de cambiar todo principio generando una estriacion modulativa de

tipo blando que es capaz de parecerse a los espacios lisos.

“Aunque sin duda Deleuze y Guattari ya lo habian teorizado en el Anti-Edipo ahora la

alerta hacia una ‘contrarrevolucion molecular’ era del todo patente” (José Luis Pardo,

50



2014, p.349). En el dominio del control lo molecular esfuma un aroma sospechoso, ya

nunca volvera a ser un territorio necesariamente seguro para el nomada.

La maquina de guerra se encuentra ante un doble peligro. Uno es la integracioén en el
estado o en el régimen de control perdiendo fuerza de giro y siendo capturado. El otro es

un peligro mucho mas sutil, lo denominaremos la pérdida de sentido nomadico.

Esta pérdida de sentido se da ante la posible incapacidad de distinguir flujos capturados
de flujos libres de deseo. Ahora que el desierto, el terreno liso, estd colmado de
modulaciones invisibles y de flujos de control, la maquina de guerra puede estar infectada
o defectuosa por flujos de marketing o estrategias de control moleculares que son en

ocasiones indistinguibles de los flujos puros de deseo.

Mantener la maquina de guerra viva, con su velocidad de giro y potencial positivo pasa
por ser tacticos y examinar de qué modo se alimenta su agenciamiento para evitar que la

lucha sea capturada.

En consecuencia, vemos como la apropiacion de la maquina de guerra por el control es
de caracter muy sutil. Esta muta para infectarla como un cordyceps controlando de qué
forma se desterritorializa para apropiarse luego de ese nuevo territorio. La naturaleza
abierta y flexible del control le permite expandirse de esta manera haciendo uso del

rizoma para ir mutando y actualizando su estructura.

La resistencia deleuziana en el deseo nunca ha sido mas compleja. Sin embargo, tal y
como ¢l nos ensend, alli donde esta el mayor de los riesgos estd también la mayor de las
recompensas, es una cuestion de lucha por la vida en si misma. El deseo sigue siendo

posible pero hay que revivir la labor cartografica para aprender a desear de otro modo.

Conclusion: Axiomas del poder y rehabilitar la vida.

La intencion de este trabajo ha sido seguir al poder, rastrearlo, intentar comprender algo
sobre su funcionamiento al hilo de las mutaciones que este ha ido haciendo desde el siglo

XVIII hasta nuestros dias.

Sin embargo, no parece que hayamos sacado mas que recortes sobre el poder. Desde la
mano y ojos del Leviatan bajando por la sangre del pobre Damiens se precipitaba el poder
del soberano que con su lema ‘“hacer vivir o dejar morir” y nos mostraba un poder

espectacular, visible y facilmente rastreable. El poder soberano no se escondia y se

51



exhibia en un desfile de castigo y violencia que nadie debia olvidar. Sin embargo, casi
ninguno de estos rasgos se muestra en la siguiente mutacion. El poder disciplinario parece
humanizarse, hacerse silencioso pero, como hemos visto, solo era un rasgo mutacional,
un cambio de logica para enraizar mas aun a los sujetos en la disciplina produciendo
cuerpos y almas dociles a partir de multiples moldes que conformaban al sujeto. En este
contexto, vimos también el panoptismo como el diagrama propio de la disciplina, para
analizar ese movimiento de la visibilidad hacia el interior de los sujetos llegando al
culmen del poder disciplinario en la consecucion de la plena autorregulacion.
Continuando nuestra senda, seguimos la genealogia del poder de Foucault para atravesar
una ultima mutacion con el biopoder. Esta forma de poder nos introducia en una nueva
logica: en vez de moldear a los sujetos, se gestionan poblaciones enteras. El foco del
poder pasa a regular la vida y sus procesos biologicos desarrollando toda una ciencia de

ella.

Por ultimo llegabamos a Deleuze que nos presentaba las sociedades de control como la
forma mutacional contemporanea. Vuelve a mutar el poder, pasamos de los moldes a las
modulaciones, de los individuos a los dividuos y de los encierros a los accesos y
algoritmos. Lo fundamental aqui es que en el control todo se molecuraliza de tal modo
que el poder pierde toda caracteristica visible, como instituciones o centros de poder, y se
inscribe en la propia axiomatica del sistema. Ya no se necesita disciplinar ni regular sino
modular con el algoritmo y la trazabilidad. El poder cambia de terreno al mar de flujos,

al seguimiento de datos y consumos.

Llegados a este punto final, ;Qué podemos decir nosotros del poder? Puede parecer
confuso o incluso imposible enunciar nada acerca de él, especialmente a la luz de su

variabilidad de conjugaciones.

Sin animo de agotar su estudio, creo importante estudiar al poder cartografidndolo, voy a
enunciar unos cuantos puntos a modo de mesetas que puedan aportar cierta luz sobre el

viaje que hemos realizado por sus transformaciones historicas.
Punto 1. El poder es lo opuesto a la vida.

Alli donde haya poder puede decirse que hay vida. Queda a interpretacion del lector y
esta puede existir sin poder, cosa que no me atrevo a afirmar ni negar. Lo que esta claro

es que no puede haber poder sin vida.

52



Con vida no me refiero a la existencia bioldgica, ni a los individuos, ni siquiera a una
concepcidn poética de esta. Comprendo la vida como exceso, como devenir absoluto,
fuente flujos incontables de afecto, deseo, amistad, sexo, amor... La vida como forma de
produccion absoluta, la vida como forma rizomatica y desorganizada. La vida por si

misma es in-interpretable, enuncia constantemente sin enunciar nada en concreto.

Alli donde esta la vida estd el poder, como la entropia con la energia. En este sentido,
hemos visto que en todas las mutaciones descritas el poder dirige, somete, coagula la vida.
El poder inscribe la vida en un marco, la distribuye. Todo poder reduce la vida a unas
formas concretas: dividuo, ciudadano, poblacion, subdito... El poder genera una légica

de lo muerto, de lo ya dicho.

Frente al acontecer de la vida, el poder responde transcribiéndola en su propio cédigo.
Con ello no quiero decir que la vida ha de ser sin poder, sino dejar claro esta enemistad

ontologica entre ambos.
Punto 2. El poder carece de dueiio. Es una amalgama sin forma.

(A quién pertenece el poder? Generales, obispos, caciques, reyes, presidentes,
emperadores, capitalistas... De todos ellos se dice que poseen poder. Pero si algo hemos

podido extraer del trabajo es que el poder es mucho mas que estatus o control.

El poder es a nuestro parecer es mucho mas que eso. Foucault, con su bisturi
genealogico, y Deleuze, con su anélisis ontologico, nos dejan la leccion de como el

poder es mucho mas de lo que podemos ver.

El poder es un plano ontoldgico que se ejerce entre, y es clave este entre, elementos

tales como los individuos, los saberes, las instituciones, los discursos, los conceptos...
El saber genera una red o diagrama de relaciones y multiplicidades, no un esquema de
A->B. Se desliza entre los cuerpos, las palabras, sus dispositivos, es una amalgama de
lineas silenciosas que se emancipa hasta cierto punto de sus protagonistas para operar

silenciosamente.
Punto 3. El poder produce mundos.

La concepcion politica racional analiza al poder desde su aspecto negativo. Durante
cientos de afios se ha entendido al poder como la capacidad de prohibir, de legislar, de
reprimir. Su nombre evocaba la imagen de una fuerza capaz de imponerse para regular o

someter a otros y que sirvido como cemento para las sociedades humanas.

53



Nuestra opinion es muy distinta pero mucho mas inquietante. El poder no solo actiia como
fuerza negativa sino que lo que lo caracteriza es su potencial positivo para fabricar las

redes de lo real.

El poder actia como los humanos, no tiene un ecosistema propio pero precisa de
fabricarse uno para si. Todo poder, todo régimen no sobrevive sin configurarse un mundo.
Con mundo nos referimos a generar una realidad, una verdad, unos muros de simulacro

y como punto mas terrorifico un sujeto.

Foucault fue el primero de percatarse de esto, la idea de que el poder no se impone a un
mundo dado sino que constituye una red de verdad, un régimen ontoldgico que reordena

los flujos.

La produccién de subjetividad es la mas sofisticada de las técnicas del poder. Hemos visto
multiples modos: el sujeto disciplinario y sus moldes, la vida biopolitica y sus
estadisticas, el dividual y su modulacion... Todo régimen de poder se apoya en una bateria
de dispositivos para moldear a un sujeto a partir de la multiplicidad rizomatica que

preexiste a €l.

Sélo de esta manera es el poder capaz de crear estratos, control, disciplina, sociedad a
partir del plano de inmanencia nomadica que precede a lo sélido. En resumen el poder no

solo acttia sobre un mundo sino que lo forma, hace un territorio.

Ante esta idea solo nos queda agudizar nuestro sentido filosofico, sacar filo a nuestro
armamento critico para ver que parte de nuestra construccion, de lo que sabemos o
decimes esté atravesada por las invisibles lineas de poder. En el mundo del poder nada es

neutral.
Punto 4. El poder es innatamente mutacional.

Para oponerse a la vida el poder necesita constantemente mimetizarse con ella, estar entre
sus flujos. Un punto fundamental de este trabajo ha sido seguirlo a través de sus
mutaciones viendo como esta producia nuevos mundos con sus subjetividades,

dispositivos, entidades propias.

Hemos visto como el poder traicionaba una y otra vez todo principio que parecia
pertenecerle hasta llegar a una mutacion tan sofisticada como el control. En su ADN esté

esa reconfiguracion constante como una bacteria que va desarrollando resistencia.

54



A lo largo de este viaje por sus mutaciones hemos visto como el poder es cada vez mas
irrastreable, camuflandose entre la vida de formas cada vez mas silenciosas y efectivas
pero dirigiendo sus flujos sutilmente. Hemos visto como pasaba de exhibir su visibilidad
a esconderse en los colegios, en la estadistica hasta llegar a la modulacion omnipresente

que constituye hoy.

Con la introduccidn de la cibernética las redes de poder se han expandido hasta tal punto
que ha fabricado un mundo predecible, donde la vida es secuestrada sin darse cuenta para

seguir una red modulante que no se ve.

No me meter¢ en futurologia para hacer predicciones sobre si la batalla contra el poder es
una ganada o perdida, o si vida y el pueden coexistir. Sin embargo creo que frente a la

potencia mutacional del poder hemos de hacer que la vida avance mas rapido.

Si el poder evoluciona para controlar los nuevos flujos y lineas de fuga solo quedara
seguirlas construyendo, seguir deseando a una velocidad mayor que el coeficiente de
mutacion del poder. Enfatizar el potencial desterritorializante aunque toda tierra acabe

siendo territorio pues lo importante en ese acto es la fuga en si.
Punto 5. ;Es el poder un virus?

Las ideas de William S. Burroughs sirvieron de inspiracion para Deleuze para desarrollar
el concepto de control. Hoy sin embargo no queria terminar sin traer una de sus tesis mas

disparatadas.

Burroughs era un hombre paranoico, obsesionado con la virologia, pero quizés s6lo un
hombre asi puede hacer aparecer una metafora tan potente como la del virus para hablar
del lenguaje. Su idea era que el lenguaje era un virus externo que genera una infeccion

simbiodtica con el humano.

Asi el lenguaje nos hace desarrollarnos y darnos capacidad para comunicarnos pero al
mismo tiempo genera un lenguaje que nos controla en todos los sentidos: pensamiento,
sentimiento, afectivamente... El lenguaje se convierte en un virus bioldgico inscrito en

nuestra carne.

My basic theory is that the written word was literally a virus that made spoken
word possible. The word has not been recognized as a virus because it has

achieved a state of stable symbiosis with the host. (Burroughs, 2005, p.5)

55



Mi punto personal esta en transferir esta imagen del virus al poder.

La imagen virologica resume muchos de los puntos que busco defender. El poder como
un virus que invade desde el exterior a la vida, mutandose y adaptandose para vivir en el

huésped.

Esta infeccion es capaz de alterar nuestros sentidos como de espacio y tiempo generando
todo un mundo para el huésped. Su simbiosis benigna ha permitido al humano avanzar,

generar estratos alli donde solo habia multiplicidades dinamicas.

El punto de resistencia sera desde esta tesis quizas descabellada no huir del virus sino
convivir con ¢l intentando sabotear sus mutaciones y lineas de replicacion. Sin
comprometerme necesariamente a tomar todas las tesis de Burroughs creo que la metafora

del virus puede ser el tren final en nuestra genealogia del poder.
Punto 6. El poder siempre deja un resto que no puede tragar.

El poder puede ser lo opuesto a la vida, pero esto implica a su vez que como par
ontologico la necesita. El poder necesita mantener a la vida con vida, valgase la

redundancia, pues este se retroalimenta de sus flujos y lineas de fuga.

Si bien necesita mantener a esta acotada, diseccionada y enunciada para evitar su fuga
nomadica siempre queda un resquicio de apertura, el poder no puede capturarlo todo.
Todo plano de poder tiene sus fallos, sus torsiones, sus fisuras por donde la vida brota en

un flujo imperceptible.

Aunque las lineas de fuga no se manifiesten como huidas gloriosas todo sistema y lengua
tiene sus huidas. Un deseo, un poema, un amor, una revolucion, una idea... El poder

siempre tiene sus zonas oscuras, espacios de actividad nomadica que escapan del modelo.

Debemos viajar en esas gotas que escapan del cauce del control, en las gotas de saliva
que escapan del discurso o en la colorida imaginacion del nifio. Quizés nunca se tratd de

vencer al poder sino buscar esas gritas donde no ha logrado posarse.

Tal vez solo ahi, en la linea de fuga residual que el poder no puede codificar, respire la
ultima posibilidad de la vida: en un cuerpo que no encaja, en el tartamudeo o en el error

de calculo.

56



Bibliografia
-Burroughs, W. S. (s.f.). The electric revolution. Ed. Ubu

Classics.

-Deleuze, G. (1987). Foucault (J. Vazquez Pérez, Trad.).

Ediciones Paidoés Ibérica.

-Deleuze, G., & Parnet, C. (1988). El abecedario de Gilles
Deleuze (entrevista transcrita). Esquizoanalisis. Recuperado de

https://esquizoanalisis.com.ar/deleuze-gilles-abecedario-1988-

subtitulado/

-Deleuze, G. (1995). Conversaciones: 1972—1990 (José Luis
Pardo, Trad.). Escuela de Filosofia Universidad ARCIS.

-Deleuze, G., & Guattari, F. (2004). Mil mesetas (José
Vazquez Pérez, Trad.). Ed. Pre-textos.

-Deleuze, G., & Guattari, F. (2008). Dos regimenes de locos:
Textos y entrevistas (1975-1995). (José Luis Pardo, Trad.). Ed.

Pre-textos.

-Esposito, R. (2006). Bios. Biopolitica y filosofia (C. R.

Molinari Marotto, Trad.). Amorrortu Editores.

-Foucault, M. (1976). Vigilar y castigar. Nacimiento de la
prision (Aurelio Garzén del Camino, Trad.). Siglo XXI Editores.

-Foucault, M. (1980). El ojo del poder. En J. Bentham, El
pandptico (J. Varela & F. Alvarez-Uria, Trads., pp. s/p). Ed. La
Piqueta.

57


https://esquizoanalisis.com.ar/deleuze-gilles-abecedario-1988-subtitulado/
https://esquizoanalisis.com.ar/deleuze-gilles-abecedario-1988-subtitulado/

-Foucault, M. (2006). Seguridad, territorio, poblacion

(Horacio Pons, Trad.). Ed. Fondo de Cultura Econémica.

-Foucault, M. (1991). Historia de la sexualidad I: La
voluntad de saber (Ulises Guinazu, Trad.). Siglo XXI Editores.

-Galloway, A. R. (2004). Protocol: How control exists after

decentralization. MIT Press.

-Garcia Pérez, M. (2016). Erosofia y caosmunidad. Pensar
la comunidad desde el vinculo entre G. Deleuze y G. Bataille
[ Tesis doctoral, Universidad de Granada]. Universidad de

Granada.
-Pardo, J. L. (2014). 4 proposito de Deleuze. Ed. Pre-Textos.

-Tigqun. (2018). La hipotesis cibernética. Rescatado de:
https://tigqunim.blogspot.com/2013/01/la-hipotesis

cibernetica.html

58



