
Trabajo de Fin de Grado 

 

 

Facultad de Filosofía y Letras 

   

 

«NO TENER IMAGEN ES GRAN PÉRDIDA». LA IMAGEN 

RELIGIOSA EN TIEMPOS DE REFORMAS.  

Iconoclasia protestante, reforma litúrgica, sátira y 

teología visual en la Europa del siglo XVI.  

 

Autor: Alejandro Aldavero Romero. 

Tutor: Ramón Pérez de Castro. 

 

Titulación: Grado en Historia del Arte. 

Julio de 2025 





 1 

ÍNDICE 

 

ÍNDICE ....................................................................................................................... 1 

PARTE 1. INTRODUCCIÓN ........................................................................................... 3 

1. Objetivos. ............................................................................................................... 5 

2. Estructuración y ordenación del TFG. ...................................................................... 6 

3. Exposición y justificación de la/s metodología/s empleada/s y uso de las TIC. ........ 6 

4. Estado de la cuestión. ............................................................................................ 7 

 ................................................................................................................................ 10 

PARTE 2. Entre el altar y la hoguera. La destrucción y defensa en el uso y discurso de 
la imagen religiosa tras Lutero y Trento ................................................................... 10 

1. Post multa, plurima restant. Disenso teológico en torno a la imagen religiosa: 
iconoclasia, sátira y regulación en el contexto de la Europa del siglo XVI. ................ 11 

2. Donde reina la idolatría la sátira es evangelio: la imagen satírica y vejatoria en la 
guerra visual entre católicos y protestantes. ............................................................ 19 

2.1. Un retoño de raíces heréticas: La sátira visual antipapista y el árbol de las herejías. . 21 

2.2. Lutero, ¿santo o hereje?. La imagen enfrentada de Lutero en la estampa satírica 
católica y la propaganda protestante laudatoria. ............................................................. 22 

2.3 De vera religione. La imagen sacramental enfrentada en la estampa propagandística 
de reformados y católicos. ............................................................................................... 25 

2.4 Representación satírica del monacato. ....................................................................... 28 

2.5 Sátira y fiesta popular: la apropiación del imaginario popular en la estampa 
propagandística de la Reforma. ....................................................................................... 29 

3. No se destruye una imagen sin herir al santo. La Passio imaginis en la imagen 
maltratada y reparada durante la iconoclasia protestante. ........................................ 32 

3.1. Un acercamiento a la concepción protestante de la imagen y la raíz de la 
iconoclastia. .................................................................................................................... 32 
3.2. Permitió Dios, que padeciesse a manos de la barbaridad. Las imágenes ultrajadas 
como reliquia y la Monarquía Hispánica como reserva espiritual. ................................ 35 

3.3. O felix pugna, in qua Deus est in causa! La reparación por la imagen y la imagen 
reparada. Cuando la imagen profanada se convierte en instrumento al servicio de la 
causa. .............................................................................................................................. 42 

4. Las imágenes deben enseñar con pureza lo que predican. El Decreto sobre las 
imágenes. Los grandes tratadistas postridentinos y su repercusión en la tratadística e 
imagen españolas. ................................................................................................... 47 

4.1. De picturis et imaginibus sacri. Juan Molano y su relación con fray José de Sigüenza. 48 



 2 

4.2. Las Instructionum fabricae de Carlos Borromeo y su influencia en Juan de Arfe y 
Villafañe. ......................................................................................................................... 51 

4.3.De imaginibus sacris et profanis. Gabriele Paleotti y su proyección en la figura de 
Jaime de Prades. .............................................................................................................. 56 

5. Nada debe haber en la casa de Dios que no inspire santidad. La Reforma Litúrgica 
en la suntuosidad tridentina frente a la limpieza cultual protestante. ....................... 59 

5.1. La reforma Litúrgica en la reforma protestante. La palabra como imagen, expresión de 
la Iglesia invisible. ............................................................................................................ 60 

5.2. Los retablos de textos y el Altar de la Reforma de Wittenberg: signos del testamento 
visual, imagen de los sacramentos y expresión del espacio litúrgico. ............................... 63 

5.3. La reforma litúrgica de Trento en el espacio litúrgico católico: espacio celebrativo, 
dignidad y centralidad. ................................................................................................... 65 

5.4. Origen y difusión un crucifijo para la Iglesia. Los crucificados de Guglielmo della 
Porta, materialización de Trento. ................................................................................... 69 

 ................................................................................................................................ 73 

PARTE 3. CONCLUSIONES .......................................................................................... 73 

ANEXOS .................................................................................................................... 77 

Bibliografía y fuentes ................................................................................................ 78 
 

  



 3 

 

 

 

 

 
 

 

PARTE 1. INTRODUCCIÓN 
  



 4 

  



 5 

1. Objetivos.  
Este trabajo surge del interés por temas recurrentes durante la carrera que 

marcaron un cambio en la comprensión del arte y la teología. Busca entender las causas 

profundas de la trasformación en la relación imagen, teología y liturgia, partiendo de la 

idea de que las formas visuales elocuentes comunican significados más allá de los 

estilemas meramente estilísticos1.  

Personalmente, me interesa la función, uso y trasformación de la imagen sagrada 

dentro del contexto específico del siglo XVI en los acontecimientos históricos del Cisma 

que propiciaron una comprensión, activación y formas diferentes de la imagen entre el 

mundo protestante y católico. Quiero profundizar en la capacidad de la imagen sagrada 

como herramienta persuasiva, de veneración o de violenta propaganda. Mi objetivo es 

entender cómo fue utilizada por unos y por otros, entre la ruptura y la continuidad de 

una tradición visual. Esto conduce a un mundo rico y complejo en el que destaco las 

reflexiones teológicas e identitarias: cómo la/s teología/s se tradujo en imágenes, las 

destruyó o conservó y el modo en que se pusieron al servicio de la liturgia en el espacio 

sagrado.  

Otro eje gira en el análisis de la imagen satírica, materialización de la comunión 

entre palabra e imagen al servicio de un discurso apologético, persuasivo y  ridiculizante 

y cómo penetró en las capas sociales. Abordaré el interés por la passio imaginis: la 

imagen ultrajada que tras ser mutilada se venera por su “martirio”, con el fin de 

entender si se puede hablar de una passio imaginis exterior y otra interior en el contexto 

de una monarquía hispánica defensora de la verdadera fe.  

Bien conocido es el Decreto sobre las imágenes emanado por Trento, pero quizás 

menos el influjo en (y de) la tratadística postridentina esenciales que materializaron el 

Concilio como fueron Molanus, Borromeo y Paleotti y su influencia en tratadistas 

españoles estrictamente contemporáneos. 

Por último, creo fundamental la búsqueda de las causas primeras de la imagen 

religiosa del s. XVI para estudiar la reforma litúrgica en sus contextos visibles y/o 

internos. En definitiva, mi trabajo pretende abordar y aproximarse a diferentes temas, 

 
1 Casas Hernández 2011, 619. 



 6 

aparentemente distintos, pero profundamente relacionados con los usos y significados 

de la imagen sagrada y un momento, la segunda mitad del s. XVI, de profundos cambios 

en la fe, el culto y el arte. Todo ello a través de ejemplos próximos y lejanos que nos 

permitan entender la compleja generalidad de un mundo en conflicto. 

2. Estructuración y ordenación del TFG. 
 El texto examina la Reforma desde sus raíces históricas, teológicas y artísticas, 

prestando atención al papel de la imagen religiosa y su trasformación, el uso apologético 

que de ella se hizo y la difusión por la imprenta. Se parte, en el primer capítulo, de los 

antecedentes y el debate terminológico actual (reforma protestante vs. contrarreforma 

católica), apoyándome en la idea de una vía media expuesta por algunos autores2. 

Analiza también el grabado satírico como medio propagandístico, el rechazo 

iconoclasta desde la categoría de la passio imaginis y la respuesta católica como defensa 

de sus dogmas. También aborda el Decreto tridentino sobre las imágenes, sus 

implicaciones en tratados y artistas, así como las reformas litúrgicas que dieron lugar a 

nuevas concepciones del arte y el espacio sagrado. Todo ello, para ahorrar espacio, 

estructurados en los capítulos señalados en el índice. 

3. Exposición y justificación de la/s metodología/s empleada/s y 
uso de las TIC. 

Este tema ha generado una copiosa bibliografía que he tenido que localizar, 

seleccionar y filtrar, todo desde un análisis crítico y personal sacando mis propias 

conclusiones y nuevas líneas. 

Para ello me he valido del depósito de la Facultad de Filosofía y Letras y 

herramientas virtuales: Almena y bases de datos bibliográfica. También de herramientas 

académicas: Dialnet, Internet Archive, Google Scholar, la Biblioteca Virtual del 

Patrimonio Bibliográfico o la Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes para el acceso e 

investigación de las fuentes documentales primarias como De Captivitate Babylonica 

Ecclesiae (Lutero), Discurso de las imágenes sagradas y profanas (Paleotti), 

Instructionum supellectilis ecclesiasticae, Liber I y Instructionum supellectilis 

 
2 Lutz 2009; Jones 2003.  



 7 

ecclesiasticae, Liber II (san Carlos Borromeo), el segundo del original latino que 

inexplicablemente aún no está accesible en castellano, por citar algunas. También el 

manejo del préstamo interbibliotecario con otras universidades y el manejo de textos 

en  castellano, inglés, italiano y latín con un ejercicio sinóptico. 

Para los documentos teológicos oficiales del Concilio de Trento me he valido de 

una fuente fundamental: el Enchiridion Denzinger (actualizado del 2017) indispensable 

en cualquier estudio de este género. 

En lo referente al análisis, selección de imágenes y fuentes gráficas: depósitos 

digitalizados accesibles en línea: British Museum, el Museo Nacional del Prado  y otros, 

Google Arts and Cuture o Wikipedia Commons. Pero nuestro interés por lo cercano nos 

ha hecho iniciar una investigación de campo personal y directa, documentando y 

fotografiando ciertas piezas: Alba de Tormes, Valladolid, Sevilla, Villagarcía, etc.). 

El trabajo parte de una metodología interdisciplinar: el análisis histórico-artístico 

y teológico de diversos temas, enriquecido desde la cultura visual, la teoría y la historia 

de las imágenes. Aprovechando la variedad de enfoques de unos y otros, acercándonos 

especialmente hacia la teoría de la imagen, la retórica visual y teología de la imagen. 

Ello sin despreciar metodologías consideradas tradicionales como la atribucionista o el 

método culturalista en la exposición de los contextos históricos y de pensamiento. Una 

aproximación al método iconográfico nos permitió analizar las características formales 

y simbólicas de ciertas obras, agrupándolas por tipos iconográficos (especialmente las 

imágenes satíricas y las ultrajadas). 

4. Estado de la cuestión. 
Desde la Historia del Arte, se  ha buscado una visión más plural de las imágenes 

por medio de su convergencia con otras disciplinas como la antropología y la literatura, 

dando lugar a una historia de la cultura visual. Se refleja así una crisis en los estudios 

tradicionales centrados solo en lo estético y formal, en favor de un análisis más profundo 

de las causas. Mi investigación participa de esta corriente actual circunscribiéndose al 

marco histórico de la inmediata post reforma religiosa. Mucho se ha escrito de este 

momento crucial y, aunque existen numerosas fuentes bibliográficas que tratan el 

marco histórico de los siglos XVI al XVII, he optado por partir desde la visión renovada 



 8 

de finales del siglo XX abierta por historiadores como Heinrich Lutz3. Este destaca 

contextos previos como el del Humanismo, su repercusión, las tensiones filosóficas y el 

deseo de cambio en las instituciones eclesiales. Otros autores como Enno van Gelder, 

J.M Kittelson o Delio Cantimori, también han subrayado el papel del Humanismo en los 

inicios de los movimientos de reforma. El propio Lutz, A.D Wright o Martin Jones 

introducen el concepto de vía media que retomo en mi investigación como enfoque 

apropiado para este momento: valorar el deseo de una “sana reforma” presente en 

ambos antes de 1517 y en los primeros litigios. Por eso, asumo la reflexión y 

matizaciones de Salvador Castellotes sobre lo oportuno de seguir usando términos como 

reforma y contrarreforma. Es más, ¿debemos hablar de reformas y contrarreformas? 

Entrando de pleno en la cuestión sobre las imágenes, me he decantado por 

trabajar a partir de las investigaciones más recientes, tanto en castellano como —dadas 

mis competencias— en inglés e italiano, reconociendo que el tema ha tenido un eco 

especial en el ámbito cultural anglosajón. La actualización historiográfica no excluye una 

revisión de obras esenciales como las de Emile Mâle o Santiago Sebastián, quienes 

abrieron la brecha de profundización en un estudio de la “historia del Espíritu”4, la 

perspectiva iconográfica e iconológica, así como sus fuentes literarias. Pero la necesidad 

de conocer los avances más actualizados nos ha aproximado a los trabajos de Elena 

Bonora sobre la contrarreforma (2023), Grégoire Extermann (2020) o Yonatan Glazer-

Eytan (2020: imagen de culto ultrajada), y Rubén Gregori Bou (2020). Reconozco el 

interés que me ha suscitado los enfoques de Juan Luis González García (2020) y la 

capacidad de unir imagen sagrada y reflexión teórica para una mejor comprensión de 

esa “historia de las imágenes”. 

Para poder entender mejor el espíritu de la época en la imagen religiosa, ha sido 

fundamental la investigación de amplia bibliografía extranjera, especialmente el estudio 

de la imagen protestante de Lee Palmer Wandel (2015) y su reflexión doctrinal; el 

profundo trabajo de Robert Scribner (1994)  sobre la imagen propagandística en el 

mundo germano; Joseph Leo Koener (2004) con su exhaustivo estudio sobre la reforma 

de la imagen en el espacio litúrgico de la reforma;  o el planteamiento de Alastrair Duke 

 
3 Nos ahorramos ahora las referencias bibliográficas específicas. 
4 Sebastián 1985, 13. 



 9 

y Andrew Spicer (2009) sobre las identidades disidentes dentro del propio 

protestantismo. Entre la historiografía italiana quisiera destacar los trabajos de Domizio 

Cattoi (2014) sobre los usos de la imagen sagrada después de Trento o su profundo 

estudio de tratadistas como Molanus, Borromeo o Paleotti. 

La renovación de los estudios ha llevado también a ciertos proyectos expositivos 

de interés, también en España: Extraña devoción: de reliquias y relicarios (2021) 

profundizó en la relación entre imagen y reliquia ; Metapintura: un viaje a la idea del 

arte en España (2016-2017) para entender el uso de las imágenes sagradas en el arte 

español de los siglos XVI y XVII; la exposición Durero y Cranach: arte y humanismo en la 

Alemania del Renacimiento (2008) poniendo  en sintonía sus producciones con el 

pensamiento de los principales reformadores o  Gregorio Fernández y Martínez 

Montañés: el arte nuevo de hacer imágenes (2024-2025). 

Con todo, creo que aún hoy la historiografía sigue adoleciendo en general de un 

débito con el pensamiento teológico del momento, base y motor que animó la evolución 

de la imagen, su destrucción o potenciación. Resulta interesante que para ciertos de los 

capítulos esenciales que desarrollaré no exista una amplia bibliografía española, lo que 

indica cierta desactualización con los intereses —especialmente anglosajones— que 

poco a poco han ido creciendo. Ello y mis intereses nos acercan a una teología de la 

imagen que parte de las fuentes esenciales: los tratados de Molanus, Paleotti, 

Borromeo, Jaime de Prades, etc., algunos desgraciadamente aun no accesibles al 

castellano. Pero también Lutero, Calvino, Zwinglio o Karlstadt. 

            

 





 10 

 

 

 

 

PARTE 2. Entre el altar y la 
hoguera. La destrucción y 
defensa en el uso y discurso 
de la imagen religiosa tras 
Lutero y Trento 
  



 11 

1. Post multa, plurima restant. Disenso teológico en torno a la 
imagen religiosa: iconoclasia, sátira y regulación en el contexto de 
la Europa del siglo XVI.  
 

En 1563, apenas un año después del final del Concilio de Trento, santa Teresa de 

Jesús escribió en el carmelo de San José de Ávila una de sus grandes obras, Camino de 

Perfección. Expresaba con gran turbación lo que le movió a fundar monasterios 

observantes, pues le venían noticias de los daños y estragos que en Francia estaba 

causando el luteranismo y su expansión por doquier: 5. 

 

 

 

Podemos imaginarnos lo que acontecía en el ánimo de un cristiano cuando oía 

de viajeros que otros cristianos quemaban y laceraban imágenes, destruían crucifijos o 

mutilaban retablos. ¿Qué pensarían cuando escuchaban que en Alemania o Suiza la misa 

y otros sacramentos eran ridiculizados? ¿O que la veneración de la Virgen era ahora 

entendida como idolatría? Solo desde este desgarro cultural puede entenderse esta 

angustia de santa Teresa o la consagración de un Ignacio de Loyola tras la tentación de 

apuñalar a un compañero de ruta a quien no pudo convencer de la virginidad de María 

o el pesar de Clemente VII materializado en una de sus medallas cuya divisa reza: Post 

multa, plurima restant6. Así, cuando se estudian las obras de arte sacro entre los siglos 

XVI y XVII no podemos olvidar este debate sobre la imagen con el protestantismo como 

marco. El arte cristiano, cuya esencia es la contemplación, tomó parte en este combate. 

Unos y otros se valieron o fueron protectores de las artes como defensores del dogma7, 

materializando la controversia. 

Al contextualizar nuestro estudio es importante atender a varias cuestiones tales 

como la propia denominación de reforma y contrarreforma que añaden rigor a ciertas 

lecturas simplistas. Hoy es difícil hablar sin más de Reforma protestante y 

 
5 Camino de Perfección, cap. I, 1. 
6 “después de todo, muchos permanecen”, Mâle 2001, 34. 
7 Ibid, 35. 



 12 

Contrarreforma católica pues, mientras que uno tiene un sentido subjetivamente 

positivo, el otro tiene un juicio un tanto negativo por falto de creatividad, como 

“reacción”. Ni una ni otra están exentas de reacción y creatividad, pues en ambos 

contextos —católico y protestante— hubo reformas y contrarreformas8. Además, no fue 

hasta el siglo XVIII cuando el concepto de “reforma” se limitó al ámbito religioso y en 

exclusiva al movimiento protestante, algo que se afianzó más en el siglo XIX 

especialmente desde la historiografía germánica9. 

 

 

 

 

En cualquier caso, hoy se afirma que esta síntesis entre institución externa y 

renovación evangélica interior se empezó a dar antes de 151910. Varias fueron las 

instancias que fomentaron esta renovación, además del interés de sus gobernantes: los 

grandes santos, las órdenes religiosas y —finalmente— el Concilio de Trento. Al hablar 

de la influencia renovadora de grandes santos antes y después de esa fecha, nos 

referimos también a figuras históricas como la de Agustín de Hipona, modelo de obispo, 

azote de herejes y creador de una regla que detonaría en la reforma de diversas órdenes 

hacia la observancia en el siglo XV, entre la que se encontraba aquella en la que ingresó 

el joven monje Martín Lutero11 y que seguramente marcó sus categorías de 

pensamiento. Hoy, por tanto, no se puede sostener que la Iglesia Católica actuase solo 

por reacción tras 1519, pues incluso él es hijo de una corriente renovadora. 

Superando simplicidades, tampoco podemos hablar de la Reforma protestante 

como simple “protesta” de los abusos del catolicismo. De hecho, se ha consagrado el 

presupuesto básico de que “sin humanismo no hay reforma”12: un humanismo religioso, 

con incidencias en la devotio moderna o la religio docta, un movimiento complejo y 

 
8 Castellote 1997, 75. 
9 Se expresa como una síntesis de reivindicaciones en el plano religioso, social, político… pero desembocó en la 
creación de una nueva estructura religiosa. En: Lutz 2009, 202-206. 
10 Castellotes 1997, 76. 
11 Wright 2005, 163. 
12 Lutz 2009, 213. 



 13 

trascendental para el tránsito a la Reforma. El atractivo cultural por lo clásico y la 

atracción espiritual por los inicios del cristianismo primitivo favorecieron al mismo 

tiempo la mundanidad y la renovación. Destacados humanistas se sumaron a Lutero 

como Melanchthon, Spolanti, Zwinglio o el propio Calvino, sin olvidar que otra buena 

parte permanecieron fieles a Roma y llegaron a ser padres conciliares en Trento. Un 

acontecimiento interesante a destacar fue el surgimiento de una pedagogía educativa 

humanista en el mundo protestante que asumieron los poderes políticos materializada 

en universidades como la de Estrasburgo, similar a la ratio studiorum jesuítica en el lado 

romano (1586-1599)13. 

El mutuo trasvase entre lo católico y lo protestante fue más común de lo que muchas 

veces se ha pensado en temas teológicos y artísticos. Recordemos cómo incluso se 

pensó en invitar a los protestantes al propio Concilio de Trento en lo que se conoce como 

vía media14.En los primeros debates reformistas observamos un consenso en varios 

aspectos como el rechazo al latín corrupto de Cisneros en el prólogo de su Biblia 

Políglota Complutense (1502), la popularización de la Biblia —también a los ignorantes 

en el Paráclesis de Erasmo o del canónigo Christian Pedersen—; la reforma del clero 

ansiada por el patriarca Lorenzo Giustiniani en De Institutione et Regimene Praelatorum 

(1542) o por el dominico arzobispo de Dublín Huge Inge; o el deseo del propio Adriano 

VI, quien en la Dieta de Nuremberg reconoció:15 

 

 

Nadie pudo imaginar el desgarro que se avecinaba y que convulsionó la identidad 

occidental16 (Fig.1), a lo que ayudó la injerencia de los poderes políticos y su intereses, 

incluida la oportunidad de sacudirse a Roma e incautar sus bienes. El arte generado se 

puso al servicio del dogma, se contagió del espíritu religioso de la época obedeciendo al 

ideal de lucha17. 

 
13 Ibid., 213-218. 
14 Ibid. 216. 
15 Jones 2003, 51. 
16 Seguir con las causas y exponer las consecuencias nos llevaría lejos en un ámbito contextual ya muy trabajado, por 
lo que me limitaré sencillamente a mencionarlo. 
17 Sebastián 1985, 145. 



 14 

 
La postura que Lutero, Calvino y sus seguidores tuvieron sobre las imágenes no 

puede reducirse simplemente a una aversión iconoclasta. Aunque sea un factor 

importante. Es esencial separar la imagen sagrada de la imagen retórico-propagandística 

pues, como veremos, el valor que los protestantes dan a una y otra difiere. Para Lutero 

su único valor dependía de su enseñanza para los idiotae —en términos de Gregorio 

Magno—, pues para los luteranos el sentido por antonomasia era el oído, no la vista: 

solo el Verbo es el vehículo de la Gracia. Así, en La Cautividad Babilónica de la Iglesia 

(1520), tras negar los sacramentos, justificó que solo es necesaria la predicación por la 

palabra pues «las palabras divinas jamás podrán forzarse por hombres ni ángeles». La 

Verdad «solo la garantizan las palabras (…) es más importante la autoridad de la palabra 

de Dios que todas las capacidades del ingenio»18. Por ello, si se recurre a la imagen es 

en la medida que ayude a los iletrados. Por el contrario, una imagen sacra hermosa 

puede mover a la falsa piedad y superstición19 como tantas veces afirman aludiendo a 

 
18 Para Lutero el único sacramento verdadero es la Palabra de Dios “pacto, alianza y testamento del Señor” Lo demás 
son creaciones humanas sujetas a error. En: Lutero 1520.   
19 González García 2020, 456. 



 15 

Ex 20,14 (Fig.2). Frente a esta iconoclastia, la Iglesia tridentina intensificó la visualidad 

enfrentándose a la predicación de los razonamientos abstractos adversarios “haciendo 

ver” (ante oculos ponere). No se conceptualiza la imagen como en la reforma, sino que 

se dan los conceptos hechos imagen20. En este sentido hablamos de un uso de la imagen 

retórica para enseñar y aleccionar. Lutero contó con la colaboración de artistas como 

Hans Holbein, Durero y sobre todo los 

Cranach quienes le ayudaron 

activamente en la propaganda  

reformista, en pleno auge de la 

estampa por la imprenta21. Se dará así 

una “guerra de imágenes” por Europa 

con diversas finalidades —incluidas la 

burlesca, llegando a comparar el 

papado con Mahoma—22 y que 

difundieron las ideas teológicas 

luteranas. 

Roca Barea calcula que 

solamente el entorno luterano produjo 

alrededor de 3.183 panfletos hasta 

1530 (2.645 en alemán y 538 en latín) 

frente a los 247 redactados por la 

propaganda católica, en su mayoría sesudamente teológicos23. Los datos confirman que 

la Iglesia focalizó más su interés en aspectos como el arte sacro y la persuasión de la 

liturgia sacramental, como veremos. 

  Al destruir las imágenes religiosas se revivía el antiguo debate de la iconoclasia 

en el seno eclesial24. Gracias a luteranos y calvinistas volvieron a la palestra añejas 

figuras como Coprónimo y León el Armenio, iconoclastas reconvertidos en apóstoles de 

 
20 Ibid. 344. 
21 Macario 2015, 5. 
22 Es un constante alegato de Lutero y otros: la lucha ideológica contra la amenaza turca, patente en su obra In 
Alcoranum Praefatio (1543). González Muñoz 2016; Cordero 2019, 145-166. 
23 Roca Barea 2016, 203. 
24La Iglesia resolvió el antiguo conflicto a través de la mistagogía sacramental al diferenciar la adoración a Dios (latría) 
de la veneración a las imágenes (proskynesis), permitida cuando esta conduce al sujeto representado. Macario 2015, 
3-4. 



 16 

la verdad y prefiguraciones de la reforma bebiendo de las fuentes antiguas y 

patrísticas25. Ratzinger ofrece una reflexión interesante del contexto histórico de la 

iconoclasia al subrayar la importancia que en el Renacimiento había tenido el hombre, 

experimentado en toda su grandeza y el arte como expresión de esta. No se necesitaba 

así buscar otra belleza y se hacía difícil percibir la diferencia entre la representación de 

los mitos paganos y la historia cristiana; se representaban contenidos cristianos, pero 

no de manera “sacra” y atemporal en sentido estricto26. 

Por su parte, el catolicismo afrontó diferentes frentes sobre todo en el 

archiconocido Decretum de invocatione, veneratione et queliquii sanctorum necnon de 

imaginibus sacris27. Este confirma varios principios sin profundizar demasiado en ellos 

por ser, en parte, una doctrina establecida hacía siglos28. De él emana el firme control 

sobre la producción artística, la dignificación el culto, la refutación de la iconoclastia 

protestante —en la línea de la lucha contra Diocleciano y, recientemente, los Husitas—
29 y dos principios artísticos vitales: el decoro (entendido como la aplicación de una 

iconografía avalada, clara e identificable sin superfluidades) y la decencia (eliminación 

de todo vestigio de carácter profano)30. Pero el concilio no elaboró una guía detallada, 

sino que se limitó a fórmulas vigorosas. 

Sin perder de vista el marco del Decreto tridentino31, nuestro interés profundiza hacia 

cuestiones menos abordadas que permitan calibrar la influencia real del mismo: ¿Hubo 

una vigencia del espíritu medieval? ¿Cómo influyó? No es raro pensar que Trento haya 

supuesto un antes y después en la representación de las imágenes. Los artistas crearon 

modelos dotados del aura de la sobrenaturalidad para trasladar la Historia Salutis, 

representando hechos canónicos y escenas narradas en la Escritura. Pero al repasar la 

iconografía de este tiempo, nos damos cuenta de que se siguieron tomando escenas 

apócrifas, pero de gran efectismo emocional, como la Sagrada Familia o los dolores de 

 
25 Mâle 2001, 39. 
26 Ratzinger 2009, 168. Posiblemente la iconoclasia de la Reforma Protestante deba entenderse sobre este trasfondo 
histórico artístico; aunque sus raíces sean más profundas. 
27 Sesión XXV 3/12/1563, en: Denzinger 2017, n. 984-989. 
28 San Gregorio Magno y su visión del arte como la Biblia de los iletrados, el II Concilio de Nicea del 789, Sínodo VII, 
art. II. 
29 Movimiento herético del s. XV iniciado por Jans Hus. Roggero 1969, 157. 
30 Borromeo 1985, XVII-XX. 
31 Creo que el tema sobre el Decreto está muy trabajado. No obstante, era ilógico obviarlo. 



 17 

María32. La Edad Media había sido la edad de los símbolos33; cada imagen expresaba una 

verdad moral, un aspecto de la Revelación o prefiguración del misterio. El simbolismo 

no desapareció, pero se amenoró. Así, seguimos encontrando las mismas composiciones 

tipológicas que conjugan la prefiguración del Antiguo Testamento en Cristo (Adán y 

Cristo, el Bautismo y el Diluvio, el sacrificio de Isaac y la crucifixión, etc.), que siguieron 

usando, siendo la manera católica de hacer exégesis bíblica. En la defensa de la 

eucaristía se mantuvieron alusiones antiguas de referencia patrística, con imágenes tan 

expresivas como Cristo en el lagar34 y pervivieron obras como el Speculum humanae 

salvationis (1432) o la Biblia pauperum (1440). 

Lo cierto es que, pese a las severas restricciones de los teólogos, se siguieron 

encomendando para las iglesias la historia de santa Ana y Joaquín o el nacimiento, la 

infancia y muerte de la Virgen, tomados de los apócrifos y leyendas, pese a que algunos 

pasajes hubieran sido cancelados por teólogos como Molanus35. Lo mismo se puede 

decir sobre la representación de santos que bebían de fuentes dudosas recogidos en la 

Leyenda Dorada, si bien estas se cribaron o no volvieron a representarse. Y es que 

muchos de estos pasajes no canónicos fueron admitidos en sentido apologético (por 

defender los sacramentos, la virginidad y maternidad divina de María, la veneración de 

los santos, etc.). 

Esto nos lleva a preguntarnos de nuevo sobre la influencia real y práctica del —

tan lacónico— decreto tridentino. Su génesis fue querida por sus promulgadores como 

un servicio para la lucha por la fe, de modo que muchos afirman que no tuvo en sí 

intención de dar una dirección concreta a los artistas36. La Iglesia no descuidó el aspecto 

emocional enfatizando la honestidad de lo representado y encumbrando la emoción en 

representaciones de martirio, visión y éxtasis. La rigidez del Decreto no termina de 

conciliarse con la atracción de los fieles que la Iglesia buscaba, por lo que en muchas 

ocasiones se adaptaba a la piedad popular, necesitada de sensualidad37. Además, en un 

momento en el que la religiosidad se llenaba de experiencias místicas y visiones, lo 

 
32 Varios Autores, 2024 Cap. 3, 175-199. 
33 Principalmente: Mâle 2001, 313-360. 
34 Calvo Portela 2018, 526-539; Canalda et al. 2011, 187-207. 
35 Molanus no quería que se representase a la Virgen en el lecho de muerte, pues abandonó este mundo sin sufrir. 
Lib. II, cap. XXXII (Monalus 2017, 84-85). 
36 Roggero 1969, 162; Cañedo Argüelles 1982, 26-33; González García 2020, 605-608. 
37 Cañedo Argüelles 1982, 29, quien señala incluso que la aplicación del decreto pudo ser visto políticamente como 
una injerencia en pleno desarrollo del estado absoluto. 



 18 

visible, canónico y escriturístico debía conjugarse con lo imaginado, espiritual e invisible 

en la representación de la visio intellectualis: el artista debía representar las experiencias 

de los santos místicos de la época conjugando todas estas realidades. 

Por tanto, lo que debió ejercer una influencia específica sobre el arte no fue el 

generalista decreto, sino la interpretación que de él hicieron una serie de tratadistas 

(post)conciliares38 y sínodos diocesanos —coetáneos y posteriores— que extendieron y 

concretaron tal doctrina conciliar, especialmente 

en lo referido al decoro y honestidad de las 

imágenes. Estos textos y autores han sido 

fundamentales para este trabajo y se 

desarrollarán más adelante. 

Desarrollan elementos esenciales para la 

comprensión de la imagen sagrada como de la 

edificación moral por las imágenes. La pintura 

como vehículo que penetra la vista imprimiéndose 

en el alma y su fin pedagógico39, la representación 

tradicional de los santos y la prohibición de 

injerencias profanas en las escenas sagradas40. Las 

diócesis que fueron lugares “experimentales” de 

implantación41. 

Es importante reparar en el desarrollo de 

la Reforma Litúrgica que previamente partía de un 

divorcio entre liturgia/predicación y 

liturgia/devoción42. La primera vino corregida con 

la aprobación de traducciones vernáculas del Nuevo Testamento, dirigidas con la 

intención de que los sacerdotes entendiesen y el pueblo gustase la liturgia. Así se 

 
38 Para su estudio he utilizado algunas ediciones traducidas recientemente como la realizada por Bulmaro reyes Coria 
para Juan Molano (Molanus 2017) y para Carlos Borromeo (Borromeo 1985) leyéndolas y profundizando; además de 
indagar en otras no traducidas como el Liber II de Borromeo y Paleotti. Siguen siendo fuentes poco conocidas y 
tratadas por los historiadores del arte generalistas. 
39 García Garrido 2006, 175. 
40 Roggero 1969, 163. 
41 Cattoi 2014, 99. 
42 La separación entre la predicación y la liturgia, por las órdenes mendicantes y sus sermones fuera de las 
celebraciones eucarísticas. El segundo, por el creciente énfasis de una piedad intimista que llevó al debilitamiento 
comunitario. 



 19 

reformaba la predicación de discusiones escolásticas, fábulas o leyendas, buscando 

trasmitir la claridad evangélica pura y simple, desde lugares ex profeso para ello como 

el púlpito. La predicación católica se vinculó a la misa, frente a la importancia concedida 

a la palabra en lengua vernácula por los luteranos como vía de conversión43. 

La reforma litúrgica católica la representan fundamentalmente san Pío V (1566-

1572), Gregorio XIII (1572-1585) y Sixto V (1585-1590). El primero publicó la nueva 

edición del breviario y del misal para fomentar el culto activo. Su Missale Romanum 

(1570) constituyó la base del rito romano en una unificación total sin disidencias, que 

pasaron a ser penadas por la Sagrada Congregación de Ritos (fundada en 1588). Paulo V 

se encargó de realizar el Rituale Romanum tiempo después, en 1614. Esta liturgia 

enfatizaba aquello que los protestantes negaban: la misa como sacrificio incruento, la 

doctrina de la transubstanciación y el principio nuclear de la presencia real de Cristo44.  

Importantes fueron también los cánones dedicados a la reserva del Santísimo 

Sacramento y su adoración: «determinado día festivo, con singular veneración y 

solemnidad, llevándose en procesión por las calles y lugares públicos»45. Ello llevó a unas 

reformas del rito en todos sus aspectos, justificando la magnificencia, como dirá 

Molanus ante la iconoclasia de Erasmo: «¿Por qué no adornarla con lo más precioso que 

existe?»46. La deriva protestante explica en parte la fastuosidad alcanzada en la liturgia 

tridentina, donde la palabra se ponía en acción re-presentada por el ministro, uniendo 

imagen, canto y rito y consiguiendo en el fiel un efecto de misterio y admiración 

multisensorial47.  La transustanciación dentro de la misa-sacrificio pasó a ser el elemento 

esencial donde espacio y obras se orientaron a la consagración, la elevatio de la Hostia 

y la depositio sobre el altar. Era en ese momento donde la autoridad “icónica” de las 

imágenes daban fe a la fe de los creyentes. 

 

2. Donde reina la idolatría la sátira es evangelio: la imagen satírica 
y vejatoria en la guerra visual entre católicos y protestantes. 
 

 
43 García Villoslada 1960, 572. 
44 En la reflexión histórico-artística, quizá hayan pasado inadvertidas las fuentes canónicas sobre la eucaristía y su 
repercusión en la organización de los templos y la iconografía posterior. 
45 Denzinger 2017, n. 878. 
46 Molanus 2017, lib. II, cap. LIV. 
47 González García 2020, 470. 



 20 

 

Una de las características definitorias de la cultura popular del siglo XVI radica en 

la importancia de lo visual, lo que hoy llamaríamos cultura de la imagen, coincidiendo 

con un renovado interés por mostrar visiblemente las nociones teológicas, los principios 

doctrinales y los misterios invisibles48. Nos centraremos en la conjunción entre texto, 

imagen, propaganda y sátira cuya argamasa fue la repoductibilidad masiva por la 

invención de la imprenta de tipos móviles49 en tono apologético. 

El cristianismo, luterano y católico, asumió esta visión militante con profundo 

afán misionero50. Las ideas debían penetrar hasta en los contextos más contrarios. Los 

ideólogos de las estampas propagandísticas entendieron la importancia de la 

transmisión oral y visual para difundir mensajes intra y extramuros, combinando imagen 

y palabra para llegar a todas las capas sociales. Aunque nos centramos en la propaganda 

satírica estampada, debemos apuntar a otros modos orales que las acompañaban y 

glosaban como verbalis artefactum (canciones, sermones, teatros, lecturas en público, 

debates, etc.) y que no desarrollaremos aquí. 

Hemos mencionado la desproporción entre la producción de panfletos en el lado 

católico y en el protestante, por lo que atendemos principalmente a estos. Si el mayor 

número de imprentas favoreció la propaganda satírica protestante, la intensidad de 

publicación de tales obras favoreció la industria y estimuló su crecimiento. Lutero 

comprendió su eficacia, alcanzando una ofensiva sin parangón51. Además, se valió de 

artistas como Durero y sobre todo Lucas Cranach el Viejo52 que puso todo su talento en 

dibujos maravillosos53. Podemos englobar esta ingente cantidad de imágenes satíricas 

en varios grupos temáticos: el papado, Lutero y los reformadores, la doctrina 

sacramental, el monacato y la sátira religiosa en la cultura popular. 

 
48 Scribner 1981, 3. 
49González Sánchez 2017, 78. 
50 Belting 2009, 641. 
51Roca Barea 2016, 201. 
52 Cranach fue crucial, en 1522 tenía destinada a este propósito y continuó diseñando grabados para libros, biblias e 
instrucciones protestantes propagadas desde 1528. Nelson 2024, 111; Price 2020, 86. 
53 Sagredo 2007. 



 21 

 
2.1. Un retoño de raíces heréticas: La sátira visual antipapista y el árbol de las 
herejías. 
  

La sátira de la institución 

pontifica es una de las más difundidas y 

creativas, generalmente recurriendo a 

pasajes evangélicos conocidos donde se 

incluía al pontífice como Anticristo54, 

antagonista de Cristo que al final de los 

tiempos propagará errores y engaños. El 

propio Lutero, tras ser excomulgado por 

León X en su bula Decet Romanum 

Pontificem (1521) lo llamó anticristo. Su 

teología se centraba en la visión de 

Daniel 8,23 que habla de una institución 

con muchos anticristos: la Iglesia Romana 

“inspirada” por el demonio. Por eso son 

numerosas las estampas donde aparece 

bien el Papa, bien Lutero (en el caso católico) a quienes Satanás les insufla ideas de odio, 

muchas veces con un fuelle55. A partir de aquí, se justifica toda mordacidad al papado 

con estampas grotescas como la famosa El belvedere papal (1545) de Cranach el Viejo 

(Fig. 4) donde se juega con la imagen de la famosa terraza y dos individuos enseñando 

su trasero al pontífice. De esa misma tirada y autor es Adoratur papa deus terrenus en 

el cual otra vez, dos individuos defecan dentro de una tiara. Con ese título vendría a 

ratificar la idea teológica del anticristo a quien no hay que adorar. 

 

 

 
54 1 Jn. 2,18; 2 Jn. 1,7; Mt. 24, 15; Mc. 13,14 y sobre todo  Ap. 13,1; 19,20. 
55 Scribner 1981, 148. 



 22 

    

 
 

Tal vez menos conocida pero interesante y difundida por ambos bandos fue la 

idea satírica del Árbol de las herejías (Fig. 5) que figuraba al contrario como descendiente 

de la secta de Mahoma, amenaza que se cernían sobre Europa y que, según Lutero, 

terminaría en una gran tragedia espiritual que ya había comenzado56. En muchas 

ocasiones, estos arbores consanguinitatis muestran en sus raíces a Satán como antitipo 

de Jesé, e incluso a Simón el Mago57. Sus ramas las pueblan diferentes herejes de la 

historia del cristianismo, antitipos de los Padres de la Iglesia, culminando con los 

medallones de Mahoma y bien el papa o Lutero58. 

 

2.2. Lutero, ¿santo o hereje?. La imagen enfrentada de Lutero en la estampa 
satírica católica y la propaganda protestante laudatoria. 
  

 
56 Cordero 2019, 142. 
57 Figura antitética de san Pedro y los apóstoles, conocido como el primer hereje. Los Evangelios nos hablan que 
intentó comprar el don del Espíritu (Hch. 8, 9-13). González Muñoz 2016. 
58 Ibid. 204-228. 

Fig.5.  H. Schrift . Biblia, Das ist Die gantze (detalle). Estrasburgo, 1625 (izda.) en comparación con el uso católico de 
una iconografía similar del árbol de las herejías en El impostor Mahoma y Calvino asaltado en Vaudois. 1687 (dcha) 



 23 

 

El rostro de Lutero fue uno de los tipos estampados más populares. Nos habla 

de los matices dentro del pensamiento teológico del momento. Vemos el retrato que le 

realizó Cranach el Viejo, que lo presenta como un monje agustino ascético y se difundió 

por miles en tres versiones diferentes59 (Figs. 6ª, 6b, 6c). Todas muestran una efigie 

sorprendentemente similar a las estampas de santos que se tiraban desde las imprentas 

católicas: un Lutero cercano a las Escrituras que sostiene con su mano y que hace 

referencia a su doctorado. En ellas Cranach suele repetir la leyenda Aeterna ipse suae 

mentis simulacra Luterus exprimit at vultus cera Lucae occiduos relacionada con la 

capacidad de Lutero de crear imágenes eternas y espirituales, más importantes que las 

visibles y sensibles. Mas interesante aún es la estampa de Lutero como doctor de la 

Iglesia iluminado por el Espíritu Santo per aurem y un halo de santidad sobre su cabeza, 

replicando la iconografía de san Gregorio Magno. Además, en ellas se aplicaban 

visualmente a Lutero las virtudes del santo papa popularizadas en la cultura visual: 

reforma, sabiduría y santidad. Estas imágenes fueron criticadas como hipócritas por 

Molanus, quien ironizó sobre su posesión y uso por protestantes: 60 

 

 

   

 
59 Sagredo 2007, 123. 
60 Molanus, Lib. II, cap. II (2017, 36). 

Fig. 6a. Lucas Cranach el 
Viejo. Retrato de Martín 

Lutero. 1520-1523. 
Impresión. 169 x 116 mm. 
Fuente: lucascranach.org. 

 Fig. 6b. Lucas Cranach el Viejo.  
Retrato de Martín Lutero. 1521-
1526. Impresión sobre papel de 

trapo. 154 x 113/112 mm. 
Fuente: lucascranach.org. 

 Fig. 6c. Lucas Cranach el 
Viejo. Retrato de Martín 

Lutero. 1520-1523. Xilografía. 
203x 154 mm. Fuente: 

lucascranach.org. 

 



 24 

Para Lutero el único valor apreciable en la imagen religiosa dependía sobre todo 

de su didáctica. Nos interesa el testimonio del legado papal en la dieta de Worms cuando 

refiere que este tipo de estampas eran adquiridas y besadas por los fieles61, como 

cualquier imagen devocional católica. Por su parte, en el lado católico se presentó la 

imagen de Lutero a partir de las notas que sobre su personalidad se habían escrito —ya 

desde la bula Exurge Domine (1520)— como “perro” de impías doctrinas, “loco” y 

“demoniaco”62. Apelativos similares emanaron de la Dieta de Worms (1521) donde se le 

presentaba como “hijo de la desobediencia” y “enemigo del maligno con hábito de 

monje”63. Testimonios como el del nuncio Vergerio al encontrarse con él en 1535 en 

Wittemberg terminaban por describirle: 64 

 

.  

Esto se tradujo en imágenes como 

la que le representa en forma de gaita 

tañida por el demonio y difundiendo sus 

herejías de Erhard Schoen (1542), el 

reformador pactando con Satanás (1535) o, 

una de las más famosas: Lutero de las siete 

cabezas o Septice Lutherus de Hans 

Brosamer (1529) (fig. 7), en la que cada 

cabeza lleva un título distinto (doctor, 

Martinus, Lutero, clérigo, entusiasta, 

deambulante y Barrabás), combinando una 

caricatura de él con una representación del 

anticristo vestido de fraile. 

 
61 González García 2020, 486.  
62 La demonización de la imagen de Lutero ha formado parte de la militancia de la identidad católica desde el 
controversista Juan Cocleo (1479-1552), fuente principal de la imagen de Lutero durante 400 años. Para una visión 
más profunda de las fuentes iconográficas: Madrigal Terrazas 2018, 352-356. 
63 Navarro Sorní 2017, 44.  
64 Ibid. 47. 

Fig. 7. Hans Brosamer. Septiceps Lutherus. 1529. 
Impresión tipográfica. 178 x 135mm. Fuente: 
Britishmuseum.org.  



 25 

2.3 De vera religione. La imagen sacramental enfrentada en la estampa 
propagandística de reformados y católicos.  
 

En este debate satírico no podía faltar el de la doctrina sacramental. En 

ocasiones cuando contemplamos los panfletos que reflejan la concepción doctrinal del 

adversario atendemos únicamente al sentido burlesco, pero es importante detenernos 

en el cómo y el qué representan pues en última instancia su objetivo también fue señalar 

esos principios a los fieles. La retórica visual de estas publicaciones se basa en categorías 

de pensamiento dicotómicas (bien/mal) y subrayan los hechos diferenciales teológicos 

y características religiosas propias65.  

En muchas imágenes aparece a un lado un predicador que enseña a la 

asamblea, por medio de la palabra señalando a Cristo crucificado, el verdadero fruto 

de la conversión. En ocasiones, de su pie fluye un arroyo que representa las aguas del 

bautismo. Este crucifijo es el único signo visible mediador. A menudo el mensaje es 

expresivo pero limitado; por ello, interpela a quien lo ve a juzgar qué enseñanza es 

verdadera sostenida por unas líneas con el contenido de los sermones.

 

 
65 Scribner 1981, 190. 

 

Fig. 8. Georg Pencz. Predicación protestante y católica. 1529. Xilografía y tipografía. 16,4 x 37,9 cm. 
Fuente: Google Arts and Culture. 



 26 

Es el caso de la famosa estampa del grabador Georg Pencz (Fig. 8) asociada a un 

texto de Hans Sachs, Predicación protestante y predicación católica (1529) muy 

reproducida con diversas variaciones. El espectador que lo ve debe discurrir si prefiere 

a los pastores buenos o malos: uno predica la Palabra de Dios, mientras que el otro solo 

busca explotar a las ovejas66. 

Otras formas de grabados doctrinales con tintes satíricos muestran los dos 

sacramentos aceptados por los protestantes: la Cena del Señor y el bautismo. Por el 

mayor tamaño de estas estampas intuimos que estaban realizadas para ser colgadas de 

los muros, con el fin de aleccionar de forma más clara. Uno de los más interesantes en 

el realizado por Lucas Cranach el Joven, Diferencia entre la verdadera religión de Cristo 

y las falsas enseñanzas idólatras (…) (1546) (Fig. 9). En el lado protestante se muestra la 

comunión bajo las dos especies –contraria a la doctrina católica de la concomitancia– 

ofrecidas no por un sacerdote, sino por dos ministros laicos bajo un sencillo y vacío altar 

que preside el crucifijo, que es quien ofrece el Testamento67 (Fig. 9). 

 

 
66 Ibid. 198. 
67 El crucifijo y la comunión bajo las dos especies son elementos constantes e indispensables. El crucifijo aparece 
siempre en las representaciones de la predicación, situado entre el predicador y los fieles, como aparece en los altares 
de Weimar (1555) o de Wittenberg (1574) de los Cranach. Es la materialización de De captivitate babylonica ecclesiae: 
«Hay otras muchas realidades que se podrían considerar como sacramentos: todas las que son depositarias de alguna 
promesa divina, como la oración, la palabra, la cruz». La comunión «no se les puede negar — a los laicos— bajo ambas 
especies. Y si se niega a quienes lo solicitan, se está obrando impíamente». Lutero 1520, 49.  

Fig. 9. Lucas Cranach el Joven. Diferencia entre la verdadera religión de Cristo y las falsas enseñanzas idólatras del Anticristo 
en las partes más importantes, 1546. Xilografía coloreada. 35,1 x 58,5 cm. Fuente: Google Arts and Culture.   

 



 27 

En la esquina derecha, Lutero predica inspirado por el Espíritu, única vía 

aceptable por la Reforma para alcanzar la gracia: pues por la sola fe en la Palabra se 

accede a la justificación. El lado católico, simétrico, a diferencia del menos polemista 

grabado de Pencz, se llena de signos emotivos y satíricos, como por ejemplo la 

inscripción en la bula del Papa, que crítica los aspectos fiscales católicos (indulgencias 

especialmente)68, lo absurdo de las peregrinaciones o las procesiones69, etc. Además, 

utiliza signos culturales populares, como el diablo con un fuelle, el monje demoniaco 

que preside la misa, vicios asociados con la locura y picardía en los monjes que escuchan 

el sermón70. Todo refleja la fatalidad y desolación, simbolizada por la lluvia de fuego y 

azufre y el terreno pedregoso e inerte, referenciando la conocida parábola. 

En contraposición, quisiera 

destacar la estampa católica —

llamativa por su burda y satírica 

representación— que realizó 

Jacobus Vitelio en 1567 (Fig. 10) 

y que muestra el cadáver 

desnudo de Lutero, expuesto 

como el de un criminal ejecutado 

y reemplazando el cuerpo de 

Cristo Eucaristía. Sugiere una 

profanación del rito y critica la 

deificación de Lutero por sus 

seguidores. La imagen anticipa la 

discordia interna del luteranismo, como se describe en el poema de Nasus: «lleno de 

divisiones, completamente desgarrado, conflictivo, desunido, malvado, al revés»71, 

especialmente en la interpretación de la Última Cena, con los principales antagonistas 

del debate protestante como caníbales (Calvino, Zwinglio y Pierre Vivet entre otros).  

 

 
68 Nelson 2024, 110.  
69 Scribner 1981, 203.  
70 Koener 2004, 270. 
71 Ibid., 397.  

 

Fig.10. Jacobus Vitelio. Anatomía de Martín Lutero. 1567. Xilografía 
y grabado tipográfico. 41,5 × 28,6 cm. Fuente: Researchgate.net  



 28 

2.4 Representación satírica del monacato. 
   

La vida conventual también fue objeto de la burla protestante. Es irónico que la 

imagen más popular de Lutero en los primeros años fuera la de un monje, ya que estos 

fueron sus principales oponentes. La propaganda inicial se centró en criticar la 

institución monástica y sus laxitudes, siguiendo una tradición muy anterior. Así, la 

imagen de Lutero como un hombre piadoso contrastaba con la de los vicios asociados al 

monacato, objeto preferente de las críticas del “ex fraile”72. La propaganda vinculada a 

la vida disoluta, la inmoralidad conductual y las excesivas riquezas acumuladas en los 

monasterios fue muy importante y se dirigía de modo particular a enardecer el 

descontento campesino creando una serie de tópicos exagerados. Por eso la sátira optó 

también por temas como los del clero ocioso, glotón, borracho y avaricioso. Así, la 

corriente de crítica social anticlerical fue focalizada y potenciada por el luteranismo.  

 

 

 

 

 

Las estampas satíricas recogen este descontento social uniéndolo a otro nivel de 

lectura de carácter más doctrinal. Así, en 1521 se fecha la sátira de Hans Sebald Beham, 

discípulo de Lutero que apoyó entusiastamente la Reforma: en su publicación contra los 

monjes Alegoría del monacato (1521) (Fig. 11) aparece un fraile rodeado de mujeres, 

alegoría de los vicios ya expresados y que se repiten en muchas otras: soberbia, lujuria 

y avaricia. Mientras tanto, la pobreza empuja a un campesino a hacer tragar al fraile los 

evangelios para sanar su ignorancia73. Seguir tratando la sátira sobre el monacato nos 

 
72 Checa Cremades 2007, 379. 
73 Ibid. 



 29 

llevaría tan lejos como la crítica al papado, valgan estos ejemplos como figuración de 

unas temáticas convergente en las mismas estampas. 

 

2.5 Sátira y fiesta popular: la apropiación del imaginario popular en la estampa 
propagandística de la Reforma. 
 

Esta sátira se vale de fiestas, tradiciones o leyendas comprensibles para la 

sociedad iletrada, mostrando uno de los valores, en gran medida novedoso, que tomó 

la imagen en el siglo XVI: el de la perfecta comprensión de un mensaje claro, sencillo, 

donde la trasmisión de una idea contundente prevalecía frente a la búsqueda de belleza. 

Las palabras se convertían y eran sustituidas por las imágenes74.  

La propaganda se movía en el límite del juego y la seriedad, usando juegos 

populares para trasmitir mensajes que el público entendía por la escena y reglas. Un 

ejemplo es el Strebkatz, donde dos jugadores competían por un artefacto con cuerdas 

que rodeaban sus cuellos y mordían ilustrando simbólicamente las tensiones y conflictos 

Esto aparece en la difundida estampa del Die Luterisch Strebkatz (Peter Schöffer, 1524) 

(Fig. 12)75 que ilustraba un libro anónimo de unas cuarenta páginas recogiendo la 

enseñanza del juego. En la contienda, Lutero se enfrenta al Papa, con la única ayuda del 

crucificado mientras el pontífice es ayudado por una multitud de partidarios (Eck, Emser, 

 
74 Koerner 2004, 394-399. 
75 Scribner 1981, 61. 



 30 

Cochleus, etc.). Aunque la lucha parece desigual, Lutero vence con tal fuerza que su tiara 

cae y su bolsa de dinero explota. 

 Similares fueron las parodias de las cacerías carnavalescas anticlericales donde 

los muchachos debían “cazar” a las damas. En 1525, en Zwickau, los estudiantes 

organizaron una caza de carnaval en la que demonios cazaban monjes76.  

Otras parodias inspiradas en fiestas profanas fueron las entradas triunfales, con 

sus amplios cortejos y arquitecturas efímeras. Ejemplo de ello es el panfleto Triunphus 

Veritatis (Hans Heinrich Freiermut, 1524) (Fig. 13) donde se representa la entrada de 

una procesión en la ciudad, encabezada por el Arca de la Escritura, seguida por apóstoles 

y prisioneros atados, entre los que se encuentran un papa, un cardenal, un obispo y 

varios oponentes de Lutero. Al final, Cristo desfila sobre un carro tirado por los 

evangelistas, acompañado por Lutero y Karlstadt77. 

 

 
Se ha señalado como hipótesis que se aprovechara la celebración de 

determinadas festividades para distribuir entre la población las estampas o publicar los 

folletines, en algunos casos de manera anónima. Ello aumentaría su impacto. Así, para 

 
76 Ibid. 63. 
77 Es común en las caricaturas la “animalización” del enemigo como deshumanización; imagen de vicios, degradación 
de costumbres y humillación. Una interesante reflexión en Rehn 2022. 

Fig. 13. Hans Heinrich Freiermut, Triumphus veritatis (El triunfo de la verdad), 1524. Xilografía. 18,6 x 
42,5 cm. Fuente: danakrehnblog.wordpress.com 

 



 31 

el Triunphus citado se ha señalado la influencia del grabado que Durero realizó para la 

conmemoración de la entrada triunfal de Maximiliano I (1512).  

Aparte de los datos cuantitativos sobre la producción de esta propaganda 

gráfica, deberá profundizarse más sobre su eficacia e impacto concreto. Las estampas 

variaban en tamaño y forma: las más pequeñas se distribuían como viñetas volantes, 

mientras que las más grandes se colocaban en lugares de culto y puertas. Lo cierto es 

que estas imágenes debieron de tener una gran difusión y llegaron a los lugares más 

recónditos, suponiendo un quebradero de cabeza para las autoridades eclesiásticas y 

civiles de estados tan católicos como España. Así lo indica un proceso inquisitorial de 

1575 al descubrir estas estampas en cartas de naipes:  

 

 

78 

Podemos conocer sus efectos en el humus cultural, incluso actual, en constructos 

ideológicos –valga la conocida como Leyenda Negra– vigentes. Prueba de ello es el 

fracaso de la propaganda antiluterana que ha dejado poca huella cultural en los países 

anglosajones y germanos. La única prueba fiable es, pues el impacto en el universo 

simbólico del momento. Como indica Roca Barea: 79. 

  

 

  

 

La producción de estas imágenes satíricas fue de tal cantidad, riqueza y 

complejidad que es imposible abarcar aquí toda su amplia variedad iconográfica. Valgan 

los anteriores bloques para comprender los principales destinatarios de la sátira y su 

influencia. Lo más probable es que la Iglesia católica estuviese más interesada en 

afianzar la fe de los creyentes por medio de los modelos de santidad, los sacramentos y 

la piedad popular. Los jesuitas fueron muy activos en esto con personajes como san 

Francisco de Borja que encargó gran cantidad de estampas para repartirlas por todo el 

 
78 Llopis 2015, 103.  
79 Roca Barea 2016, 201.  



 32 

mundo, enviándolas a España y las Indias80. San Juan de Ávila las tuvo en gran estima 

recomendando que misioneros y predicadores, junto a rosarios, cartillas y libros devotos 

llevaran «algunas imágenes del santo Cristo, nuestra Señora, para que los predicadores 

las diesen (…) hay menester de todas estas salsas para comer su manjar: rosarios, 

imágenes han de ser muchos»81. 

Unos y otros, católicos y protestantes penetraron en las filas ajenas llegando a 

todos los estratos sociales por medio de las nuevas formas de reproductibilidad de la 

imagen. 

3. No se destruye una imagen sin herir al santo. La Passio imaginis 
en la imagen maltratada y reparada durante la iconoclasia 
protestante. 
 

El ultraje a las imágenes sagradas revela un intento de agredir no solo lo 

representado, sino los fundamentos mismos de la fe católica. Este ataque puede 

agruparse en tres grandes ejes: las imágenes, especialmente marianas y cristológicas; 

las reliquias, como rechazo a la santidad y a su representación física; y la eucaristía, 

centro doctrinal de máxima división entre católicos y reformados. 

 

3.1. Un acercamiento a la concepción protestante de la imagen y la raíz de la 
iconoclastia.  
  

Aunque posterior, es elocuente para el tema en el que nos introducimos —las 

imágenes maltratadas o, como diría Kretzenbacher, las imágenes de culto heridas82— el 

testimonio de fray Pedro de Loviano, recogido en Historia y milagros del Santísimo 

Christo de Burgos, refleja el sentir de protestantes provenientes de diferentes partes de 

Europa, cuando veían la talla: 83. 

 

 

 

 
80 González García 2020, 403-404. 
81 Ibid. 
82 Belting 2009, 9. 
83 Loviano 1740, 56. 



 33 

Ello nos muestra que en las posiciones acerca de la veneración de las imágenes 

en el sentir del fiel reformado hay muchos matices y diferentes sensibilidades en su 

relación con la representación de lo sagrado.  

La negación del culto a las imágenes como contraria a la latría que debía darse a 

Dios y el reconocimiento en ellas de una privilegiada presencia en la vivencia de la fe, 

trajo consigo posturas encontradas. En los ambientes más beligerantes de la Reforma se 

extendió un movimiento contra las imágenes desde 1530, especialmente en los Países 

Bajos, Hungría o Inglaterra, pasando por la disolución y expolio de los monasterios, 

como Enrique VIII entre 1536 y 154084. 

La cuestión de las imágenes es más profunda 

cuando se tiene conciencia de que están creadas 

precisamente para manifestar visiblemente realidades 

invisible: la divinidad, la santidad. Por ello toma otro 

cariz allí donde la iconoclasia no se reduce a estar a 

favor o en contra de las imágenes, sino que se rivaliza 

por una hermenéutica correcta o incorrecta: la pureza 

de la misma fe85 (Fig. 14). 

 

 

 

 

 

La  controversia de las imágenes y la iconoclasia de la Reforma se superponen a 

un proceso de mayor trascendencia, que artistas como el propio Durero explicaron 

como «el redescubrimiento del arte»86 y que entrañó una controversia de tintes 

teológicos-religiosos-políticos que se unía a una iconolatría presente en la Edad Media 

tardía. Para las reformas, el acercamiento a las imágenes fue divergente. Así, para 

 
84 Freedberg 2009, 431. 
85 Belting 2009, 10. 
86 Schoch 2007, 118. 

 

Fig. 14.  Marcus Gheeraerts I, Cabeza de monje podrida como 
alegiría de la iconoclastia, 1560 y 1570. 43,5 cm; ancho: 31,5 
cm. Londres, British Museum. Fuente: Britishmuseum.org.  
Representa la cabeza en descomposición de un monje que 
emerge de un afloramiento rocoso, infestada de pequeñas 
figuras que pululan sobre ella; se está llevando a cabo una misa 
diabólica dentro de la boca abierta, y sobre la coronilla se sienta 
una figura del papa entronizado bajo un dosel con indulgencias 
clavadas en las duelas. Además de varios rituales y procesiones, 
en primer plano los iconoclastas protestantes están limpiando 
pedazos de retablos, esculturas religiosas, diversas vanidades y 
otros objetos litúrgicos de la iglesia y arrojándolos al fuego.  



 34 

Karlstadt87 y Zwinglio la prohibición de las imágenes tenía absoluta vigencia desde la ley 

mosaica, pues Dios se había revelado al hombre como Palabra y la veneración de las 

imágenes conducía a la idolatría88. Su pensamiento iconoclasta puso las bases para los 

acontecimientos de Wittenberg (diciembre de 1521-enero 1522)89. Por otro lado, para 

Lutero las imágenes no eran «ni buenas ni malas», y centró el debate en el uso que se 

hacía de ellas, pues podían ser un símbolo piadoso para ignorantes. Lutero no rompió 

con la tradición que hasta entonces se tenía de las imágenes90, pero tampoco se opuso 

a ella –como Calvino91– sino que delegó la limpieza en manos de las autoridades civiles 

competentes92. 

La acción de los iconoclastas reformados queda patente en una estampa (Fig. 

15)93 —de las pocas inherentes a la reforma94— que presenta a ciudadanos armados 

con hachas y picos, irrumpiendo en una iglesia para eliminar las imágenes religiosas. Son 

dirigidos por una figura de autoridad marcada con una viga en el ojo —en alusión a la 

Parábola de la viga y la mota de Mateo—, refleja la crítica de Schön (en línea con la 

postura de Lutero) hacia la iconoclasia calvinista extrema de doble moral respecto a las 

imágenes. De ahí la representación de una serie de personas que, esquivando la 

hoguera, conducen unas imágenes a una estancia contigua como quien quisiera poner 

a buen recaudo su botín95.  

 
 

 
87 Karlsdat, en Zurich, inició una política de destrucción de imágenes religiosas, basada en su crítica teológica hacia la 
legitimidad de su uso. Su postura, conocida por su conflicto con Lutero, rechaza la materialización de lo sagrado. 
Álvarez Solís 2011, 10-12; Canalda et al. 2011, 85-91. 
88 Catecismo Mayor de Westminster, Pregunta 109: «¿Cuáles son los pecados contra el segundo mandamiento? Todo 
lo que sea inventar algún culto religioso […] representación de todas o de alguna de las Tres Personas, sea en nuestra 
inteligencia, exterior o  imagen de criatura; toda adoración de Dios en ella », Estándares de Westminster. 2010, 225.   
89 Michalski 2013, 44. 
90 En: Freedberg 2009, 445.   
91 Para comprender mejor el pensamiento de Calvino sobre las imagenes, Belting 2009, 716-718.  
92 Schoch 2007, 120. 
93 Erhard Schön (1491-1542) fue un grabador alemán luterado en Núremberg. 
94 Canalda et al. 2011, 90. 
95 Belting 2009, 15. 

 Fig. 15. Erhard Schön. Lamento por los pobres ídolos e imágenes del templo perseguidos, 1530. Xilografía sobre papel. 
Fuente: Wikimedia Commons. 



 35 

   

 

Tras perder su función religioso-litúrgica, muchas obras, objetos sacros y 

vestiduras96 tuvieron una segunda vida en el nuevo contexto de las colecciones privadas 

seculares, se aprovecharon sus materiales o se vendieron a los países católicos (Fig. 16).  

Ello fue duramente criticado por autores como Molanus, quien ironizó: 97. 

 

 

 
3.2. Permitió Dios, que padeciesse a manos de la barbaridad. Las imágenes 
ultrajadas como reliquia y la Monarquía Hispánica como reserva espiritual.  

 

La reacción en el mundo católico ante la destrucción y profanación de las 

imágenes sagradas fue respondida con actos de desagravio y reparación que en muchos 

casos terminaron por resignificarlas como reliquias devotas, simbólicas e identitarias. 

Por ejemplo, María Estuardo combatió en Escocia a los calvinistas alentados por John 

Knox y en su alcoba mandó colgar un retrato donde la familia aparecía venerando una 

imagen de Cristo98.  

Dentro del mundo católico, existían variadas sensibilidades hacia las imágenes. 

Los teólogos Molanus y Paleotti —en su afán por profundizar el conciso decreto 

 
96 Véase el famoso Opus Anglicanum, muchas vestiduras acabaron en otros países como Francia o España. Fleming 
1989, 603. 
97 Molanus, 2017, 36. 
98 Porres Benavides 2003, 1003. 



 36 

tridentino— las dotaron de una fundamentación teológica y normativa integral y sólida. 

En el contexto español Jaime Prades, defendió aquellos artificios humanos pero criticó 

la consideración de ser obras divinas o per se adorables99. Santa Teresa de Jesús recurría 

a ellas, pues le «parecía pobreza no tener ninguna (imagen) sino de papel», 

recomendaba su uso como ayuda para la contemplación de Dios en sus Moradas e 

incluso tuvo experiencias místicas ante algunas (caso del Cristo muy llagado que 

«representaba muy bien lo que pasó por nosotros»)”100. De la misma manera, san Juan 

de la Cruz las propuso como un medio en su Subida al Monte Carmelo, alertando del 

inconveniente de que el cristiano se quedase fijo en ellas sin aspirar a otros grados más 

elevados de la visión beatífica101. Juan de Yepes tallaba y dibujaba pequeños crucificados 

pero también criticó el “uso abominable” e irrisorio de adornar las imágenes según las 

modas y «el traje que la gente vana por tiempo va inventando para el cumplimiento de 

sus pasatiempos y vanidades»102. 

Para muchos teólogos y autoridades católicas la profanación de las imágenes 

reafirmaba su propio valor: los iconoclastas parecían no comprender que su odio a las 

imágenes era un acto de idolatría pues ¿para qué, si no, ensañarse si no reconocían en 

ellas un alma?, ¿no era rendir homenaje a su poder?103. Parecía esperasen una reacción 

de las imágenes ante su maltrato. Un claro ejemplo es la actitud de los iconoclastas de 

Basilea en 1529, quienes al arrojar el crucificado de la catedral al fuego gritaban: «si eres 

Dios, defiéndete; si eres hombre, sangra»104. Al atacar los símbolos materiales de la fe, 

como la imagen, la reliquia y la hostia, los iconómacos destruían la unidad105 y las 

imágenes maltratadas por los herejes se convertían en reliquias que habían padecido el 

martirio por la verdadera fe. 

Ya existían imágenes tenidas por milagrosas por haber sido hechas non 

manufacta (acheiropoietai). Teóricos como fray Alonso de Espina habían puesto las 

bases para su renovada devoción demostrando la voluntad expresa de Jesús de ser 

venerado en imágenes. La más antigua que se utilizaron como prueba fue el rostro del 

 
99 Velandía Onofre 2017, 186 y 189. 
100 Ibid. 1011. 
101 González García 2020, 459. 
102 Juan de la Cruz, Lib. III, cap. XXXV, n. 3-4. (2019). 
103 González García 2020, 445. 
104 Michalski 2013, 78. 
105 Belting 2009, 10.  



 37 

Mandylion del rey Abgar en Edessa106 y las impresiones milagrosas del lienzo de la 

Verónica (vera-icona)107 o el Sudario de Turín. Como reacción, estas se potenciaron y se 

replicaron por reliquiae ex contactu, circulando por Europa y América108.  Su utilidad fue 

defendida, entre otros, por el citado franciscano Alonso de la Espina109 y teólogos como 

Molanus las colocaron en la cimentación de su argumento apologético en defensa de las 

imágenes110: la imagen/reliquia que se difunde por ser «la imagen de nuestro Señor 

Jesús Cristo, no hecha con la mano»111. 

Partiendo de ellas, nos interesan representaciones que fueron veneradas 

especialmente por haber sido acuchilladas, mutiladas o vejadas por los herejes y que se 

conservaron como reliquias para despertar la fe (y las reacciones) de los católicos 

hispánicos. Gracias a sus virtudes 

devocionales e identitarias, 

contribuyeron también a la 

construcción y la unificación 

espiritual de los territorios y a la 

refutación de los herejes112. Por 

eso las imágenes ultrajadas113 

adquieren un papel estratégico, 

por la elocuencia de su martirio, 

más si además habían reaccionado 

a los ataques llorando y sangrando 

como si tuvieran vida114. Entre los 

antecedentes más conocidos (y re-

potenciados) está la Passio 

Imaginis del crucificado de Beirut 

 
106 Pereda 2007, 278. 
107 Ibid. 267. 
108 González García, 2021, 62.  Destacamos las tempranas enviadas a Felipe II (El Escorial) o las Descalzas Reales de 
Madrid. 
109 Pereda 2007, 127-131. 
110 Molanus, Lib. IV, cap. I-II (2017, 248-250). 
111 Non manufactae imaginis Domini nostri Jesu Christi. En: ibid. 249. 
112 González García, 2021, 71.  
113 Me valdré, en parte, del catálogo de Extraña Devoción del Museo Nacional de Escultura. En: Arias Martínez 2021, 
76-93. 
114 Belting 2009, 10. 

 

Fig. 17. Juan de la Abadía el Viejo, Profanación del Cristo de 
Beirut, h. 1500. Óleo sobre tabla, 83,6 x 69,8 cm. Nueva Orleans, 

The New Orleans Museum of Art. 
 



 38 

(Fig. 17), un icono pintado por Nicodemo que mutó en escultura de bulto y que, tras ser 

profanado en el s. IV por judíos, sudó agua y sangre en una suerte de recrucifixión115. 

Convertidos ofensores, la sinagoga de Beirut se convirtió en iglesia y su sangre se 

distribuyó como reliquia. En el mundo latino la historia de la Passio Imaginis tuvo su 

epicentro en Roma, especialmente en la Basílica de san Juan de Letrán116. En época 

moderna a este relato se incorporaron los nuevos iconoclastas, como moriscos y 

protestantes117.  

 

 

 

 

Un hito en este contexto de la passio imaginis 

interior y coetáneo dentro del marco cronológico que 

nos interesa fue el acontecido en la Rebelión de las 

Alpujarras (1568-1571)118. El maltrato a imágenes 

religiosas durante su desarrollo tuvo un amplio eco, 

por ejemplo: 119. 

 

 

 

 

 

 

 
115 Gregori Bou 2020, 181. Destacamos la reciente obra de Glazer-Eytan 2020, 47. Su historia ya se recoge en el II 
Concilio de Nicea (787), siendo una de las fuentes contra la iconoclasia. 
116 Henriet 2024, 3015-317; Glazer-Eytan 2020, 47. 
117 Interesantes aportaciones en Arciniega García 2012, 71-94. 
118 Incluimos esta referencia al conflicto con los moriscos dado su paralelismo con el de reforma-contrarreforma. 
119 Destacamos los relatos de Luis del Mármol Carvajal, Francisco de Hitos (1568, 1999) o Hurtado de Mendoza que 
describen idénticos ritos destructivos; además Pereda 2007, 352-353; 355-356. 

 

Fig. 18. Cristo De las Batallas  de Luis de Quijada, ejemplo de una imagen 
ultrajada en la Revuelta de las Alpujarras y que fue adquiriendo nuevos 
“motivos” para su veneración como reliquia. Villagarcía de Campos 
(Valladolid), excolegiata de San Luis. Fuente: propia.   



 39 

Encontramos algunas como la Virgen del Martirio de Ugíjar (Granada) profanada, 

echada al fuego y tirada a un pozo120. O el Cristo de las Batallas, rescatado de la hoguera 

por Luis de Quijada (Fig. 18), mayordomo de Carlos V, quien se quemó la mano en el 

rescate121, recogería el último aliento de don Juan de Austria en Namur «cerrados los 

ojos, inerte el cuerpo, con el Cristo de los moriscos sobre el pecho»122. 

Paralelamente, en los Países Bajos se estaba viviendo la llamada Tormenta de las 

Estatuas (Beeldenstorm)123 (Fig. 19). Aunque se inició en Suiza cuarenta años antes, el 

término se refiere a los altercados y agresiones iconoclastas que tuvieron lugar durante 

el verano de 1566 y que se extendieron con rapidez por los territorios españoles de los 

Países Bajos, hasta ser sofocados por el duque de Alba124. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
120 Porres Benavides 2023, 1005. 
121 El crucifijo de Villagarcía comparte leyenda lepantina con otros como el de la catedral de Barcelona, Pérez Picón 
1982, 269. 
122 El Español 2024. 
123 Porres Benavides 2023, 1004. 
124 Ibid. 

 Fig. 19 Arriba: Frans Hogenberg, Destrucción 
en la Iglesia de Nuestra Señora en Amberes 
por los calvinistas, el "acontecimiento 
emblemático" de la Beeldenstorm 
(20/08/1566). 
 
Abajo:  Violencias y Sacrilegios que los Herejes 
usaron contra las Imagines de Christo y de los 
Santos en la yglesia Cathedral de Amberes 
(1566)  
   



 40 

En el imaginario católico —especialmente el español—, estos actos adquirieron 

una fuerte carga político-propagandística y apologética. A diferencia de episodios 

anteriores, los protestantes estaban en permanente conflicto con los monarcas 

católicos, lo que hizo aún más urgente identificar al enemigo, aislarlo, denunciarlo y 

canalizar el rechazo hacia su completa erradicación.125. 

Los católicos se ocuparon de 

expiar tales profanaciones. Así, san Juan 

de Ribera —según su hagiógrafo— hizo 

de «Valencia el refugio de todas las 

Imágenes que maltrató la infidelidad y 

profanó la Heregia, según las muchas 

que oy tenemos»126. Destaca la 

veneración del crucificado alemán 

salvado de la iconoclastia calvinista, 

reconvertido en reliquia (Fig. 20), que 

colocó en el retablo del Seminario del 

Corpus Christi, velado tras un telón móvil 

que se descubre todos los viernes del 

año127. 

Muchas veces estas imágenes habían quedado hechas pedazos y sus despojos se 

recogieron como tesoros sacros en los relicarios, perpetuando la memoria visual de tan 

triste acontecimiento y signo de la ignorancia herética: 128. 

 

 

Destacamos algunos ejemplos próximos, como el conservado en la iglesia 

parroquial de san Miguel y san Julián de Valladolid, vinculado a un ambiente como el 

jesuítico sensible a estos postulados apologéticos tridentinos y que utilizó 

 
125 Arciniega García 2012, 85. 
126 Ibid, 87. 
127 González García 2020, 569. 
128 Arias Martínez 2021, 88. 

 

Fig. 20 Crucifijo del retablo mayor del Seminario del 
Corpus Christi de Valencia, regalo de Margarita de 
Cardona a Juan de Ribera en 1601. 

 Fuente: Seminariocorpuschristi.org.  



 41 

fervientemente tales objetos en la autoafirmación del carisma de sus postulantes. En su 

capilla relicario —cámara de maravillas ad divinis—, entre bustos y microarquitecturas 

que materializan los cánones tridentinos respecto a la exposición digna de las 

reliquias129, se custodia una de estas imágenes maltratadas. Se trata de un estuche (Fig. 

21) con un fragmento mutilado de la cabeza y el torso de un crucificado de alabastro, de 

hechura anónima. Su procedencia se aclara en las portezuelas —EN LA SEDICION DE 

ANVERES A 20 DE AGOSTO DE 1567— referenciando los acontecimientos sediciosos de 

esa ciudad en pleno conflicto de la Beeldenstorm y cuyos templos sufrieron oleadas de 

ataques desde agosto de 1566, en el contexto de las revueltas de las provincias 

holandesas contra la Monarquía Hispánica. La otra puerta del relicario recoge el Salmo 

68, 27: «porque acosan al que tú heriste y/ aumentan el dolor del que tú golpeaste»130 y 

aclara que la imagen se ha transformado en reliquia por su imitatio con la Pasión. El 

martirio de Cristo en el Calvario quedaba actualizado y acentuado a través de la 

profanación de la imagen, como en persona viva. Ambos conceptos (imagen y reliquia) 

quedan unificados en una misma cosa131.  

 

 

 

 
129 Denzinger 2017, nn. 984-986. 
130 Quoniam quem tu percussisti persecuti sunt, et / super dolorem vulnerum meorum addiderunt. 
131 Arias Martínez 2021, 90. 

 Fig. 21 Imagen de la hornacina completa (26x15x8,5 cms) (centro) y 
detalle del cristo (17x9x7,4cms) (izda) conservado en el relicario de la 
iglesia de San Miguel y San Julián de Valladolid. A la dcha: pie de lo que 
puede ser un niño Jesús y que, dado el formato de su hornacina, apunta 
a una cronología e historia paralela. Fuente: propia      



 42 

3.3. O felix pugna, in qua Deus est in causa! La reparación por la imagen y la imagen 
reparada. Cuando la imagen profanada se convierte en instrumento al servicio de 
la causa. 

 

Continuando con nuestra reflexión, tratamos un ejemplo que evidencia aún 

mejor el nexo entre la iconoclasia exterior e interior, intencionalidad política, 

propaganda antiprotestante e imagen hecha reliquia:  la conocida y venerada Virgen 

Vulnerata132 del Real Colegio de san Albano de Valladolid (Fig. 22), institución para la 

formación de sacerdotes ingleses ligado a la corona y a los jesuitas133. Se esperaría que 

fuera profanada en el extranjero, pero fue ultrajadas en el mismo corazón de la católica 

España por protestantes ingleses y holandeses durante el saqueo de Cádiz de 1596 por 

Robert Devereux. Durante la profanación de su catedral: 134. 

 

 

 

La escultura fue recuperada por Luisa de Padilla, pasando a los seminaristas 

ingleses y trasladándose a Valladolid como acto de desagravio, con el apoyo del padre 

Antonio de Padilla y la corona —especialmente Margarita de Austria— ante el inminente 

 
132 Villlafañe 1726. Además, Burrieza Sánchez 2008. 
133 Glazer-Eytan 2020, 161-163. 
134 Villafañe 1726, 579. 

 

Fig. 22. Diego Díez Ferreras. Soldados ingleses mutilando a la Virgen Vulnerata en el asaqueo de Cádiz. Óleo 
sobre lienzo. 1679. Valladolid, Real Colegio de Ingleses. Fuente: sanalbano.org. 



 43 

traslado de la corte.135.  El P. Villafañe describe minuciosamente los detalles de la llegada 

y fiestas celebradas en la ciudad, así como el impacto en los seminaristas que «fue tal la 

conmoción tierna y abundantes lágrimas que apenas podían pronunciar palabra, ni 

acabar, ni aun seguir la letanía», contagiando su llanto a la propia reina136. Valladolid 

veía nacer una nueva devoción al tiempo que preparaba su capitalidad. El Colegio de los 

Ingleses materializó la paternidad que el monarca católico ejercía sobre ellos: la 

Monarquía Hispánica había recogido «las reliquias de la Fe dando(las) seguro puerto»137 

con la esperanza de ver «tornar a renacer y florecer la Iglesia en Inglaterra»138. Por ello, 

la escultura ultrajada se convertía también en un reactivo de intensidad fluctuante en 

función de lo político. Así, con la llegada como embajador a la corte vallisoletana en 1605 

de Charles Howard —almirante  de la flota inglesa contra Cádiz—  la ciudad sirvió como 

marco para un giro político de la monarquía: la paz con Londres llevó a que se atenuara 

el “poder propagandístico” de la Vulnerata139. 

Además de las esculturas ultrajadas —dada la preeminencia de este arte para la 

religiosidad hispánica—140,con la pintura ocurría algo semejante. En el mismo Saqueo 

de Cádiz, se profanó una réplica de la Salus Populi Romani de Santa María Maggiore (Fig. 

23), por ser símbolo de Roma. El hecho conmocionó a la ciudad y su culto se potenció a 

través de una capilla elevada sobre la puerta141. 

 
135 Ibid. 580. 
136 Idem. 
137 Burrieza Sánchez 2008, 162. 
138 Ibid.,163. 
139 Ibid. 194-200. 
140 González García 2020, 255-256. Recientemente Arias Martínez, 2024. 
141 ManuDevesa 2019. 

Fig. 23. Anónimo. Asalto a Cádiz. Óleo sobre lienzo. Museo 
Catedralicio de Cádiz, s. XVII. Se muestra la ciudad en el 
momento de su destrucción, destacando la Casa Consistorial 
(actual plaza de San Juan de Dios), la Cruz de humilladero 
donde se celebró una misa por el fin del asalto y el arco del 
Pópulo con la imagen de la Virgen (detalle a la izda), que fue 
ultrajada. Fuente: Ramón Pérez de Castro.   

 



 44 

Un relevante caso de imagen pictórica maltratada, reliquia e instrumento político 

de propaganda internacional lo ejemplifica el icono –tal vez poco conocido hoy–  de 

Santa Maria della Vittoria, vinculada al Carmelo Descalzo. Su nombre procede de la 

victoria de la liga católica sobre los protestantes en la Batalla de la Montaña Blanca 

(8/11/1620) con amplia difusión en pintura y grabado más allá de Roma, especialmente 

en los territorios católicos. Se trata de una pintura de la Natividad hallada durante el 

conflicto por fray Domingo de Jesús María (Calatayud, 1559-Viena, 1630), conocido 

como el venerable P. Ruzola142 a la que habían perforado los ojos de María y de José en 

Strakonice. Como atestigua el P. Buslidius, reunido el consejo de guerra en la tienda ante 

el peligro de perder la campaña, el carmelita se plantó en ella: 143. 

 

Así, cuando los protestantes acariciaban la victoria Fr. Domingo se presentó a 

caballo en plena batalla —como un nuevo 

Constantino o Santiago— portando la imagen 

profanada colgada del cuello, invocando su 

favor y exhortando a los católicos con salmos. Al 

galope atravesó las líneas enemigas y, poco 

después, los católicos (alemanes, italianos, 

franceses y polacos) triunfaron144 (Fig. 24). La 

imagen rápido se tuvo como milagrosa 

y fue acogida y dio un nuevo nombre a 

esa basílica romana De la Victoria145.  

 
142 Sobre su figura y su participación en la Guerra: Sebastián Mediavilla, 2023. 
143 Ibid. 88. 
144 Ibid. 89. 
145 Se replicó en Praga para conmemorar el milagro y en su ábside se narran los acontecimientos. 

Fig. 24. Fray Domingo de Jesús María arenga a las 
tropas católicas con crucifijo y portando en el pecho el 
icono ultrajado. Detalle de la serie conservada en el 
Convento de los Carmelitas de Múnich. Fuente: 
Sebastián Mediavilla, 2023.      

 



 45 

Nos interesa este caso pues ejemplifica el papel de la imagen/reliquia profanada 

en pleno ambiente bélico, su influencia mística e intervención milagrosa, la retórica de 

la propaganda y, cómo no, el desarrollo de un discurso expansivo con la difusión de 

copias y verdaderos retratos directamente desde el epicentro católico romano. El papel 

de los carmelitas en ello y el propio origen español de Ruzola contribuyó a que se 

difundiera por España y América. 

 

     

  

 
 

Por supuesto, hemos de señalar cómo en este momento de litigios iconoclastas, 

una de las imágenes más recurrentemente ultrajadas es el propio Cristo eucaristía, 

presencia real y permanente para los católicos; imagen para los protestantes, por lo que 

su adoración podría considerarse para ellos como la mayor muestra de idolatría146. Por 

ello habría que dar cabida en este somero conjunto de ejemplos al milagro eucarístico 

conservado en la sacristía del Monasterio de san Lorenzo de El Escorial147: una Hostia 

que fue profanada en Gorkum en 1572 por seguidores de Zwinglio, uno de los más 

iconoclastas reformadores. La Forma fue pisoteada por las tropas del príncipe de Orange 

 
146 Gregori Bou 2020, 181. 
147 En su obra analiza el esfuerzo de los Habsburgo por rescatar y autentificar objetos profanados por los protestantes. 
Glazer-Eytan 2020, 201. 

 

Fig. 25 Anónimo. Verdadero retrato de Santa María de la 
Victoria. Óleo sobre lienzo. Sevilla. Museo del Santo Ángel.      
 



 46 

y de sus orificios manó sangre. Arrepentidos, la pusieron a salvo148. Felipe II, a través de 

su hermana María de Austria, gestionó su llegada al Escorial. No hay que olvidar que los 

intercambios y donaciones de reliquias, no era solo símbolo de magnificente 

generosidad, sino también instrumento de acción política en la familia de los Habsburgo. 

En 1597 llegó a España, tras un periplo que discurrió por Malinas, Amberes, Praga y 

Viena149 involucrando a grandes personajes (Rodolfo II, María de Austria, Margarita, 

gobernadora de los Países Bajos y el nuncio Speciano). Revisada a petición del monarca 

por una comisión de cinco teólogos que duró veintidós años, la reliquia ultrajada se 

mantuvo en el relicario de la basílica hasta que, finalmente, Carlos II la solemnizó en la 

Sacristía tras la máquina barroca con el cuadro de Claudio Coello que recoge ese 

momento150. 

En definitiva, la violencia iconoclasta, reafirmó en el ámbito católico el poder de 

las imágenes, especialmente en los territorios de la Monarquía Hispánica (Fig. 26). El 

ensañamiento de los herejes con los íconos —su destrucción ritual, su mutilación 

simbólica— fue interpretado por muchos teólogos como una paradójica forma de 

idolatría: esperando una respuesta de las imágenes ante su vejación, los iconoclastas 

 
148 Conserva, 2025. 
149 González García, 2021, 67-69. 
150 Redacción 2024. 

 

Fig. 26 Gijsbert van Veen  (según diseños de Otto van 
Veen). Retrato alegórico de Alessandro Farnese, duque 
de Parma, 1585. British Museum. 
Se representa al duque como Hércules guiado por la 
Iglesia hacia el templo de la Virtud, mientras yacen 
derrotados la Envidia o la Impiedad, representada con 
una imagen rota de la Virgen y el Niño 



 47 

revelaban, sin quererlo, su creencia inconsciente en el poder de lo representado. Esta 

actitud confirmó para los católicos el valor espiritual de las imágenes facilitando su 

resignificación como testigos de este conflicto sacro. Las imágenes ultrajadas se 

trasformaron en reliquias cargadas de sentido espiritual como poderoso vehículo de 

identidad emocional y política: a veces piezas insignificantes hasta el momento de ser 

atacadas, sus restos pasaron a ocupar un lugar privilegiado en los relicarios de iglesias y 

en colecciones de piadosos nobles.  

Los territorios hispánicos asumieron un triple papel: reserva espiritual de la 

cristiandad, restauradores del orden vulnerado y espacio expiatorio para imágenes 

martirizadas. Estos episodios avivaron el debate sobre las imágenes sagradas llevando a 

la Iglesia de la Contrarreforma a reafirmar su valor mediante una retórica de santidad y 

devoción que superó el mero decoro: eccitare la devozione151.  

 

4. Las imágenes deben enseñar con pureza lo que predican. El 
Decreto sobre las imágenes. Los grandes tratadistas postridentinos 
y su repercusión en la tratadística e imagen españolas.   
 

Como dijimos, el Decreto De la invocación, veneración y reliquias de los Santos, 

y sobre las imágenes sagradas del Concilio de Trento no buscó en sí mismo dar una 

respuesta concreta a la questio disputata de las imágenes, sino que se centró en trazar 

líneas generales que partían en gran medida del II Concilio de Nicea acorde a la nueva 

problemática: 152 

 

Este fue el trabajo que se realizó posteriormente, en las diferentes diócesis y 

jurisdicciones eclesiásticas, con las nuevas congregaciones como la Compañía de Jesús; 

un ejercicio de instrucción y enseñanza y verdadera implantatio del decreto por los 

 
151 Álvarez Solís 2011, 16. La coherencia entre la doctrina escrita, los ultrajes difundidos y el tipo de imágenes que se 
producían es destacado por Pereda 2007, 19. 
152 Denzinger 2017 n. 984-989. 



 48 

sínodos diocesanos153 uniformando. En cierto modo esa uniformidad nace de la 

plasmación de un conjunto de tratados teológico-teóricos que exploraremos. 

 

4.1. De picturis et imaginibus sacri. Juan Molano y su relación con fray José de 
Sigüenza. 
  

Jean Ver-Meulen (Lille 1533- Lovaina 1585), 

conocido con el nombre latino Molanus se inició en 

las vidas de los santos a través de su maestro 

Nicolaus Eschius. Estudió humanidades, filosofía y 

teología en Lovaina, fue profesor en su universidad, 

canónigo y censor real de Felipe II. Para él elaboró un 

índice de libros prohibidos para los territorios 

hispánicos siguiendo el modelo del Index Romano. 

Testigo de las guerras civiles entre católicos y 

protestantes, así como de la iconoclastia en Francia 

(1562) y los Países Bajos (1566)154. Ello le movió a 

tomar la pluma en defensa de la Iglesia Católica y la 

memoria de los santos155. Su obra principal más 

difundida fue De picturis et imaginibus sacris, 

(Lovaina, 1570; reed. y ampliada en 1594), tanto que 

muy pronto otras autoridades como el cardenal 

Borromeo o Paleotti la incluyeron en sus bibliotecas156. El libro es un exhaustivo y 

sistemático tratado, práctico y de fácil consulta, donde se trata de resolver eventuales 

problemáticas en torno al arte sacro. La motivación principal que le lleva a realizar tan 

ingente obra, más allá de la apologética, es la de entender que las imágenes son 

ζωγραφια: escritura viva157 y «libros no solamente de laicos e ignorantes, sino también 

de los varones más doctos y santos que confiesan»158. 

 
153 Criado Mainar 2005, 300.  
154 Cattoi 2014, 142. 
155 Molanus 2017, XVIII. 
156 Cattoi 2014, 142. 
157 Lib. II, cap. II (Molanus 2017, 35). 
158 Lib. II, cap. XVII (Ibid., 59). 

 

Fig. 27 Juan Molanus. De picturis et 
imaginibus sacris, Liber I. Tipógrafo: 
Hieronymus Welleus. Lovaina, 1570. 

Fuente: Lobria Alberto Govi. 



 49 

Su contenido se articula en torno a los pilares de la Tradición159, Escritura y 

Magisterio. Así, partiendo de la memoria de la iconoclasia de la Iglesia de Oriente, 

afronta diferentes respuestas que la Iglesia de Roma dio a la cuestión sobre las imágenes 

(lib. I, cap. 1-5) para posteriormente tratar cuestiones directamente ligadas a la 

representación de las imágenes –casi a manera jerárquica– con la intención de afirmar, 

purificar o cancelar las representaciones antiguas de la Trinidad, la Santa Cruz, el Espíritu 

Santo y la Virgen (lib. II, cap. 3-9). Le siguen la cuestión de las imágenes de los patriarcas, 

profetas, apóstoles, mártires y confesores (cap. 10-16). El orden de los capítulos y la 

jerarquización de los temas parece prefigurar las Letanías Lauretanas que en breve 

serían fijadas. No faltan capítulos sobre errores doctrinales, falta de honestidad en las 

pinturas, abusos y peligros en algunos temas iconográficos por impuros160 o el peligro 

de la superstición, esenciales en el decreto tridentino. Todo con la finalidad de respetar 

la imagen sagrada y la solidez de las historias sacras.  

Otro concepto importante que desarrolló Molanus fue el del decoro (cap. 18-

38)161. Algunos autores consideran que cayó en cierta contradicción en su enfoque 

riguroso sobre el arte sacro, especialmente en el capítulo 24, donde sugiere que, en 

lugar de modificar una pintura que carece de honestidad o decoro, puede bastar con 

cambiar su título o significado para hacerla aceptable162. Este pudo ser el caso de la 

Última Cena del Veronés (1573) que fue juzgada negativamente por la Inquisición de 

Venecia al representar «bufones, borrachos, alemanes, y otras indecencias […] que en 

Alemania y en otros lugares infectados de herejía, con pinturas estrafalarias, llenas de 

indecencias y de otros ardides, suelen reírse y despreciar»163.  

Molanus se ocupó especialmente de la representación de los santos según el 

calendario litúrgico, ordenándolos por su festividad mensual y purificando su 

iconografía de elementos heterodoxos164. De ahí que obras como el Arte de la Pintura 

de Pacheco (1649) no se puedan concebir sin su influencia; de hecho el sevillano lo 

 
159 Para Molanus es central la figura de Beda el Venerable (672-735). 
160 Martínez-Burgos García 1988, 94. 
161 Cattoi 2014, 143. 
162 Ibid. 
163 Sobre el proceso de Veronese (1573) ver Jones 2003, 107-108. 
164 González García 2020, 477. 



 50 

parafrasea literalmente, copiando afirmaciones como que «la lengua habla a los oídos, 

la pintura habla a los ojos; mucho más persuade la pintura que la oración»165. 

Molanus no se muestra como un contrarreformista reaccionario o puntilloso, 

pues dio más importancia a las cuestiones espirituales que a las formales. Esta forma 

tridentina aún muy renacentista calará en figuras españolas como fray José de Sigüenza, 

Pacheco o Carducho. Su Historia de la Orden de san Jerónimo (1599) recoge muchos de 

los temas tratados por Molanus evidenciando el permeable e italianizante ambiente 

escurialense. Las ideas de Sigüenza sobre la pintura sagrada se mueven en un plano 

también didáctico-moral por el que «los santos se han de pintar de manera que no quiten 

la gana de rezar en ellos, antes pongan devoción»166; y lo mismo ocurre respecto al 

decoro, con una postura menos inflexible que Borromeo o Paleotti.  A la manera de 

Molanus, Sigüenza considera «gente ignorante o hypocrita» a los que criticaban que en 

El Escorial hubiera demasiadas 

pinturas profanas pues «a cada cosa 

se ha de guardar su decoro», siendo 

las imágenes sagradas «para el 

claustro, sacristía, capítulos, coro y 

otras pieças propias»167. La influencia 

de Molano se evidencia en su postura 

crítica respecto a pinturas como el 

Martirio de san Pedro Mártir (Fig. 28) 

de Tiziano por tener «una intolerable 

falta en el decoro, pues parece el 

Santo se excusaba y aún escudaba 

por no morir, y junto con eso está muy 

descompuesto —además del fraile 

 
165 Pacheco y Fajardo 1649 y Molanus Lib. II, cap. XLII. En: ibid. 448.  
166 Cañedo Argüelles 1982, 42. 
167 Ibid. 43. 

 

Fig. 28. Johann Carl Loth. Martirio de san 
Pedro mártir, 1691. Venecia. Iglesia de san 
Giovanni e Paolo (copia del original de 
Tiziano que se conservaba en El Escorial). 
Fuente: MeisterDrucke. 



 51 

que— echa huir tan desatinadamente que no le quedó apariencia ni forma de 

religioso»168. Así, Sigüenza se muestra un gran conocedor de los principios tridentinos y 

de la tratadística italiana, introduciendo también los principios arquitectónicos de san 

Carlos Borromeo, con quien comparte la necesidad de que la arquitectura exalte la 

brillantez de la celebración: «aunque sea uno de piedra, se ponga gusto del cielo porque 

parece un retrato de la gloria»169. 

 

4.2. Las Instructionum fabricae de Carlos Borromeo y su influencia en Juan de Arfe 
y Villafañe.    
 

Carlos Borromeo (Arona 1538-

Milán 1584), modelo de obispo 

tridentino y seguramente uno de los que 

materializó más acertadamente las 

directrices del Concilio, especialmente 

en lo arquitectónico. Su libro más 

difundido e influyente es Instructionum 

fabricae et supellectilis ecclesiasticae 

(1577), a pesar de lo cual la 

historiografía española no lo ha 

prestado mucha atención. En él, de 

forma pragmática, el edificio religioso se 

adecúa a las necesidades litúrgicas170.  

Miembro de una noble familia 

milanesa, tras estudiar derecho 

canónico en Pavía fue nombrado cardenal con 22 años por su tío Pío V. De vida ascética, 

apoyó a órdenes religiosas y participó en la redacción del Cathecismus Romanus. Tuvo 

una influencia duradera en el arte sacro desde una perspectiva reformista. Algunos 

 
168 Ibid. 45. 
169 Ibid. 40-41. 
170 Su sobrino Federico sí que se ocupó de otros aspectos como De pictura sacra libri duo. (1624). Borromeo 1985, XI.   

 

Fig. 29 Orazio Borgianni. San Carlos Borromeo. Óleo 
sobre lienzo, 1610. Fuente: Golitsiyn Museum. 



 52 

expertos atribuyen parte de su obra a diversos colaboradores, dada su intensa labor 

pastoral y las dificultades que encontró con la Peste de 1577 171.  

San Carlos Borromeo impulsó la 

reforma litúrgica al reorganizar 

presbiterios de iglesias de las que fue 

titular como Santa María Maggiore y 

Santa Práxedes en Roma o la propia 

catedral milanesa, donde instaló un 

nuevo tabernáculo y ciborio donado por 

Pío IV172 (Fig. 30), elemento que él 

impulsó y propagó junto a las 

Constituciones (1542) del reformador 

litúrgico y obispo de Verona Gian 

Matteo Giberti.  

El libro recoge los mismos 

principios de orden y decoro en la 

organización de los espacios sagrados, 

practicidad y severidad, prescribiendo 

aquellas cosas «oportunas para el uso y ornato más frecuente de las iglesias» 

atendiendo al ornato y aparato eclesiástico y «en el porvenir al esplendor y al culto de 

todas las iglesias simultáneamente»173. 

Las Instrucciones parten de la afirmación doctrinal en los cánones sobre el 

sacramento de la eucaristía174 y la denuncia protestante sobre el lujo exagerado de las 

iglesias católicas. Borromeo legitima una arquitectura grandiosa y preciosa 

sustentándose en el Antiguo Testamento y la tradición de los Padres de la Iglesia, 

especialmente san Ambrosio y san Agustín. Minuciosamente va desgranado el templo 

ideal, dando directrices sobre el lugar de la iglesia, su forma y hechura o fábrica 

arquitectónica (caps. 1-9), para luego centrarse en aspectos parciales como la 

 
171 Latinistas y liturgistas de la diócesis de Milán colaboraron con Borromeo en la diócesis,  Cattoli 2014, 144. 
172 «diocesiportosantarufina.it» 2025. 
173 Borromeo 1985, 2. 
174 Decretum de eucharistia, Sesión XIII (11/10/1551). Cap. 8, can. 1-7. En: Denzinger 2017. 

 

Fig. 30 El Tempietto o ciborio de Pellegrini, que se alza 
en el interior del tabernáculo cilíndrico de una torre, 
regalo en 1591 del Papa Pío IV Medici a su sobrino san 
Carlos Borromeo. Fuente: Milanosegreta.net.  



 53 

organización del presbiterio (caps. 10-15) cabeza de la iglesia175, atendiendo al altar 

mayor, a la imagen del crucificado y al tabernáculo. Además de las sagradas imágenes y 

pinturas, llega a detalles litúrgicos minúsculos como el clavo para la birreta o las 

campanillas consagratorias (caps. 15-18). 

Otros puntos relevantes y que confrontan con los protestantes se encuentran en 

las partes dedicada al baptisterio (cap. 19), al sagrario (cap. 20), al púlpito (cap. 22) y al 

confesionario (cap. 18), espacios objeto de verdaderas disputas. Y no se olvida de los 

oratorios (caps.30-31), la importancia de las sacristías, las iglesias y monasterios 

femeninos (caps. 32-33), etc. 

Su obra influyó en la claridad de los elementos arquitectónicos del templo, la 

teatralidad de la capilla mayor y los elementos presentes en ella, especialmente el 

tabernáculo176, ordenando que este se colocara en el centro del altar mayor177, no en 

una capilla secundaria o en un lateral, y que el altar se destacara en el centro del ábside; 

elevado para ser visible por los fieles. De esa forma el sacrarium y el altar simbolizaban 

la presencia de Dios entre los hombres, el Arca de la Alianza y Tienda del Encuentro del 

Éxodo178 o —como dice Michael Lang— como el corazón en el pecho179. Defendió la 

planta de cruz latina pues la liturgia tridentina preveía una procesión hasta la cabecera, 

punto culminante del templo; y en cuanto al coro, este se situaba frente al altar o, 

preferentemente en el ábside, liberando la nave y acercando a los fieles al altar180. 

Borromeo escribió una segunda parte dedicada a los bienes muebles cultuales 

que tituló Instructionum supellectilis ecclesiasticae, Liber II181 abordando lo necesario 

para la misa pontifical, así como el ajuar de canónigos y ministros en misas conventuales. 

Estos principios se extienden progresivamente a colegiatas, parroquias e iglesias 

sencillas, culminando con un capítulo sobre la adecuación de las vestimentas litúrgicas, 

 
175 Borromeo 1985, 15. 
176 Moreno Cuadro 2014, 372. 
177 Borromeo potenció esta localización según el canon séptimo del Concilio de Trento. 
178 Serrano Estrella 2014, 202. 
179 Tamquam cor in pectore: «diocesiportosantarufina.it» 2025. 
180 De Ceballos 1991, 44. 
181 El libro II no está traducido, lo que obliga a trabajar personalmente del original latino utilizando una edición 
revisada: Borromaeus 1859. 



 54 

todo según «la razón y dignidad de las iglesias»182 o la solemnidad del día: una vez más 

la importancia del calendario litúrgico. 

 Borromeo repara en la solemnidad de las vestimentas pues «la celebración 

solemne de la misa sacrificial proviene, en parte, de las vestiduras que utilizan los 

ministros de la iglesia que sirven al obispo solemnemente»183.  Por ello desgrana cada 

uno de los elementos del ajuar que corresponden a cada celebración y, bien en el orden 

de los ternos (casulla, capas pluviales, dalmáticas, tunicelas…)  o en el ornato del altar 

(número de candelabros, cruz…), buscando la uniformidad y unificación del culto. 

Uno de aportes más innovadores fue el cambio tipológico en los objetos 

litúrgicos, detallado en la Pars Secunda, Libri II: De forma suppellectilis (forma de los 

muebles). Destaca los tipos de las cruces procesionales y de altar, candelabros, 

incensario, sacras, palias, mantel, vestiduras litúrgicas, etc. Ejemplificamos la 

trascendencia de Borromeo destacando únicamente el cáliz, por su visibilidad durante 

la celebración, su proximidad al sacramento. Los cambios y evolución que tuvo en este 

momento llegaron también a los territorios hispánicos184: 185. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Borromeo quiso regular la tradición en función de las posibilidades concretas; 

sus textos tuvieron gran eco en los ceremoniales y tratados litúrgicos posteriores. Nos 

habla de tres principios: materialidad, ornamentación y función, todo ello tocante a la 

 
182 Ibid. 169. 
183 Ibid. 171. 
184 P. II, lib. II, De calice. En: ibid. 286-288. También en: De Leo Martínez, 2021. 
185 Ibid. 



 55 

solemnidad del culto. En relación con la materialidad, prevalece el sentido simbólico del 

oro, advirtiendo – desde un sentir pastoral– en la posibilidad de otros materiales 

dependiendo de la precariedad: plata y bronce bruñido186. El cáliz es una imagen 

simbólica de Cristo en el sacrificio de la Misa, incluso por su materialidad187. En cuanto 

a la forma, primaba la practicidad sobre la ornamentación a través de un sentido táctil 

de los nudos del astil para poder agarrarlo fácilmente, eliminando el doblez en el borde 

del labio para evitar el peligro de derramar el vino. Este cambio formal introducido por 

Borromeo, llegará a grandes tratadistas de las artes suntuarias como Juan de Arfe y 

Villafañe puntualizando en De varia commensuracion para la escultura, y arquitectura 

que el cáliz (Fig. 31): 188 

 

 

 

 

 

 

 

 

Las concomitancias entre el escultor de oro y plata español y Borromeo son 

evidentes y su consecuencia es una homogeneización formal basada en la limpieza 

decorativa propia de Borromeo. No es una mera cuestión de “gusto” pues se vincula a 

las circunstancias postridentinas y a la búsqueda de unidad del ritual romano189 (Fig. 32).  

 

 
186 Sentido simbólico del material: «sus pies (los de Cristo) parecían de bronce bruñido» (Ap. 1,15).  
187 De Leo Martínez 2021, 222. 
188 Lib. IV, cap. II (De Arfe 1585, 268). 
189 De Leo Martínez 2021, 225. 

 Fig. 31. Tamaño, medida, forma y partes de un cáliz tipo del tratado de Juan 
de Arfe. De varia commensuracion para la escultura, y arquitectura (1585). 
Lib. IV, cap. II, pg. 27. 
Destaca la simplificación y claridad de las formas fruto de la reforma litúrgica.  



 56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

De esta manera, aunque en la historiografía española se habla constantemente 

de un tipo de cáliz hispánico conforme al gusto difundido desde la Corte de Felipe II, del 

tipo de Arfe o escurialense, vemos que su raíz formal se encuentra en los principios 

tridentinos de los decretos y tratados como el de Borromeo190. Dicho de otro modo: la 

forma responde a una normatividad y no tanto a una moda, aunque quien los adquiría, 

seguramente vinculase sus gustos a las corrientes tridentinas, como pudo ser el 

ambiente cortesano del rey, obispos y órdenes religiosas. De ahí que subrayemos de la 

importancia de conocer estas otras fuentes teóricas. 

 

4.3.De imaginibus sacris et profanis. Gabriele Paleotti y su proyección en la figura 
de Jaime de Prades.  
 

Otro aspecto clave de la reforma eclesial fue la reflexión sobre las imágenes 

sagradas, tema central del decreto tridentino, pero poco tratado por la historiografía 

artística. En este contexto, destacamos la figura del cardenal Paleotti, uno de los más 

influyentes en este terreno (Fig. 33).     

 
190 Felipe II fue conoció bien lo que Trento había dicho, especialmente con relación a las artes que el monarca más 
valoraba. En: De Ceballos 1991, 45.  

Fig. 32. Cálices del ajuar de la sacristía de los carmelitas descalzos de Alba de Tormes (Salamanca). Responden todos 
a un arco histórico que va desde finales del s. XVI hasta mediados del s. XVII. En ellos podemos destacar la 
simplificación en las formas hasta casi seguir un modelo tipo que bebe de la tratadística postridentina y de la reforma 
litúrgica de ese momento. Fuente: propia.   

 



 57 

Gabriele Paleotti (Bolonia 1522- Roma 1597), obispo de Bolonia, cercano a 

Borromeo, consejero de legados pontificios en Trento y miembro de la Congregación del 

Concilio. Recibió formación humanista en el ambiente académico boloñés y participó en 

los debates sobre las artes figurativas de intelectuales y artistas191. Su Discurso acerca 

de las imágenes sagradas y profanas (1582), insta al lector y a los fieles a instaurar un 

diálogo amigable con los representantes de las diferentes disciplinas artísticas. Su obra 

trata los abusos cometidos en algunas 

imágenes de culto, acometiendo la 

reforma del decreto según los criterios 

de honestidad y conveniencia, pues las 

imágenes, especialmente la pintura está 

llamada a delectare et movere. Las 

imágenes sagradas son «instrumentos 

para unir al hombre con Dios» y sirven 

para «persuadir a personas a ser piadosa 

y someterse a Dios»192. Arte sacro y arte 

profano son valiosos, pero no 

confluyentes en el espacio eclesiástico, 

pues ello lleva al escándalo y 

superstición, dando alas a la supuesta 

idolatría que denunciaba la Reforma.  

Así, defiende la nobleza y liberalidad de la pintura, no por sí misma, sino gracias 

de los temas representados: es la obra la que debe dignificarse, por lo que las artes 

sacras se colocan en la cúspide193. Paleotti se lamentaba de las imágenes poco decorosas 

y ataviadas mundanamente de las que tanto se aprovechó la burla y crítica protestante. 

No poner remedio tajantemente era como «confirmar la afirmación protestante del 

carácter supersticioso de las imágenes»194. Según él, una pintura se debe condenar 

cuando exprima falsamente un dogma o caiga en peligrosos errores, de modo que la 

inventio artística de la imagen sagrada debe atenerse a la Tradición, a las fuentes 

 
191 Cattoi 2014, 148.  
192 Melion 2015, 98.  
193 González García 2020, 105.  
194 Roggero 1969, 164-165.  



 58 

eclesiásticas y a su principal utilidad: delectare, insegnare y commuovere; el artista sacro 

debe ser un «mudo predicador»195.  

En España sus principios teóricos fueron replicados por personalidades como el 

teólogo Jaime de Prades, apodado el Paleotti español. Entre sus escritos destaca Historia 

de la adoración y uso de las Santas Imágenes y de la imagen de la Fuente de la Salud 

(Valencia, 1596), capital para conocer la religiosidad española postridentina y el uso de 

las imágenes sagrada. Interesa que el libro se dirija a Felipe II y que su publicación fuera 

dictaminada positivamente por el celoso obispo Juan de Ribera (fig.34). Aunque algo 

posterior, no se puede negar que su tratado es un claro precedente de los realizados por 

Carducho y Pacheco196. En línea con los italianos, buscó ampliar el escueto decreto, 

usando seguramente el tratado de Paleotti como fuente. El concepto que mejor aborda 

su teología de la imagen es el principio de latria, diferenciándola de la doulia al decir 

que «significa veneración y honra que le debemos (a los santos) porque fueron amigos 

de Dios favorecidos del» concluyendo «contra el error de gentiles, que no hay en tales 

imágenes deidad, y que no son Dios, ni participan de sentido […] pero por medio dellas 

habemos de adorar primero a Dios»197. Apuntala esta afirmación en el principio de la 

Encarnación198, y para ello se basa en veras efigies citadas como la de Edessa o la 

Verónica. Quien venera una imagen (doulia), venera su prototipo, pues la adoración 

(latria) es solamente debida a Dios199. Cristo es la imagen del Padre, y por ello es lícito 

representar imágenes de la Divinidad, aunque la producción de estas se basa en el 

principio de artificio humano y, por ello, nunca podrán ser consideradas obra de Dios y 

objetos adorables. Curiosamente, como Molanus, repara en la idea de la imagen sagrada 

como escritura viva, afirmando que las imágenes «sirvieron como escritura, para darnos 

noticia y traernos memoria lo por ellas figurado»200, de modo que su contemplación no 

es más que la lectura de una historia201.  

Los principios de adoración, veneración e imagen como escritura viva conjugan 

en Jaime de Prades los tratados italianos de Paleotti y Molanus. Su obra seguramente 

 
195 Cattoi 2014, 150.  
196 Velandía Onofre 2017, 186. 
197 Prades 1597, 176-178.  
198 Ibid, 54.  
199 Afirmación del II Concilio de Nicea (787), dominará la teología de la imagen posterior sostenida por Prades. 
Velandía Onofre 2017, 187; Gil Saura 2005, 12.  
200 Prades 1597, 17.  
201 Gil Saura 2005, 11. 



 59 

influyera en teóricos posteriores como Pacheco. Su Arte de la pintura (Sevilla 1649) 

ejemplifica cómo un artista se aproxima a las cuestiones teológicas sobre la adoración 

de las imágenes sagradas y la nobleza del arte ocupado «en cosa más honrada ni más 

digna que levantar a los que son participantes de la divina existencia»202. 

 

 

 

      

 

 

 

 

 

 

 

5. Nada debe haber en la casa de Dios que no inspire santidad. La 
Reforma Litúrgica en la suntuosidad tridentina frente a la limpieza 
cultual protestante.   
 

Hay decretos que tuvieron un mayor impacto en las imágenes como aquellos 

centrados en cuestiones fundamentales de la fe tales como los sacramentos —

especialmente la Eucaristía—, cuya comprensión en el espacio litúrgico influyó 

profundamente en el arte posterior. 

Partiendo de que la eucaristía (ευχαριστία) —acción de gracias como memorial 

de la Última Cena— constituye el acto central del cristianismo, su manifestación ritual 

es distinta entre las diferentes corrientes cristianas203. La Reforma Litúrgica que se vivió 

 
202 Velandía Onofre 2017, 192. 
203 González Torres 2009, 63.  

 

Fig. 34 Interior de la iglesia del seminario del Corpus Christi en Valencia, llamado también El Patriarca. Fundación 
del obispo san Juan de Ribera (1532-1611). Templo que destaca por ceñirse rigurosamente a los preceptos 
tridentinos de centralidad del rito y lugar de formación para el futuro clero secular del momento. Aún hoy brilla 
por ser uno de los lugares que mejor materializa los preceptos tridentinos por expreso deseo de su fundador, 
tanto en su arquitectura como en la liturgia y las diferentes celebraciones. Fuente: seminariocorpuschristi.org.   



 60 

tanto en los ambientes protestantes como en el seno de la Iglesia desde san Pío V (1566-

1572) condensa todos los principios que unos y otros remarcaban en la cuestión de las 

imágenes. Por ello nos detendremos en el espacio litúrgico, su evolución y 

transformaciones.  

 

5.1. La reforma Litúrgica en la reforma protestante. La palabra como imagen, 
expresión de la Iglesia invisible. 
   

Lutero en 1521 escribió contra sus detractores que «invisible pero comprensible 

para la fe es la Iglesia que se llama cielo y tierra nuevos» remarcando una categoría 

fundamental para entender el espacio litúrgico protestante. En 1545 recalcaría en un 

sermón que «el Reino de Cristo es un reino de audición, no de la vista»204. Lo esencial 

estaba, por tanto, en la importancia de la palabra escuchada (fides ex auditu) que a 

través de la predicación conducía a esa meta invisible y espiritual. Desde esta categoría 

teológica de la importancia de lo invisible y la palabra se entiende que la iconoclasia 

blanqueara los espacios litúrgicos protestantes en busca de una sencillez denominada 

original. Espacios blancos, sin imágenes, pero llenos de palabras y sonidos que eran la 

nueva “imagen invisible”. Ello explica que los protestantes solían colocar dentro de las 

iglesias cuadros con textos bíblicos, saturando aquellos recintos de palabras205. Sin 

embargo, dadas las distintas sensibilidades respecto al uso de las imágenes, lo más 

común en realidad fue la alternancia de la imagen y el texto. Y así la más afín a Lutero 

fue más laxa, pues él mismo dijo no tener «nada en común con los iconoclastas»206 y 

permitió su presencia siempre que la imagen se explicase207. 

Sobre las paredes enfoscadas solían copiarse versículos bíblicos según la 

traducción ilustrada de Lutero. En su reacción con la iconoclasia de Wittenberg en 1522, 

aconsejó explícitamente que «toda la Escritura fuese representada visualmente ante los 

 
204 Koener 2004, 41.  
205 Ibid. 42.  
206 Macario 2015, 4.  
207 Schoch 2007, 117. 



 61 

ojos de todos, con los mandamientos escritos en letras doradas sobre un fondo 

negro»208, materializando el principio teológico de sola fides et sola Scriptura209.  

Lo expuesto quedan bien reflejados en un grabado titulado Imagen verdadera de 

la antigua Iglesia Evangélica Apostólica (Fig. 35). El uso del término apostólica 

identificaba a ese espacio litúrgico como el propio de la iglesia primitiva, antes de la 

corrupción romana: muros blancos, poca decoración, las Tablas de la Ley y el Evangelio 

al fondo. En el templo solamente se celebran el bautismo y la comunión bajo las dos 

especies pero lo esencial es la predicación desde el púlpito, hacia donde se giran bancos 

y asistentes. Con ello se nos muestra que los sacramentos –signos visibles– dependen 

de la eficacia de la Palabra, son la imagen de la palabra.  

 

  

 

 

 

 

 

 

Si para Lutero la importancia estaba sobre todo en la palabra dicha y escrita, la 

imagen –en el sentido amplio del término– quedaba devaluada, así como otras 

ceremonias litúrgicas210, en una llamada a la interioridad y a la sencillez, dice: 211. 

 

 

 
208 Koener 2004, 42.  
209 Para una visión más amplia de estos principios teológico-artísticos: Ziegler Delgado 2019, 12-15.  
210 Checa Cremades 2007, 49 
211 Lutero 2025, 16.  

 
Fig. 35a. (izda) Emanuel de Witte. Interior de la Nieuwe Kerk en Amsterdam, durante el oficio. Hacia 1658. Óleo 
sobre lienzo. 57,2 x 65,5 cm. Colección Carmen Thyssen (izda). Fuente: museothyssen.org. 

Fig. 35 b (dcha) Robert de Baudous. Vera imago veteris ecclesiae apostolicae. H. 1600-1620. Rijksmuseum 



 62 

Fernando Checa interpreta por ejemplo la estampa de Durero La Última Cena 

(Fig. 36) desde esta llamada a la sencillez influenciada por Lutero en lo que se referiría a 

la institución del sacramento de la Eucaristía212.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pero, ¿una fe invisible, sencilla, desprovista de imágenes y exterioridad litúrgica 

no se hacía demasiado abstracta a los fieles?, sobre todo comparando con la «imagen 

del cielo en la tierra: Dios la llena por completo» que defiende Molanus213. Así, muy 

frecuentemente las iglesias luteranas entre los siglos XVI y XVII no eran tan blancas e 

inmaculadas, y se conservaron o ejecutaron abundantes retablos. Lo que cambiaba sin 

duda era la disposición del espacio litúrgico con la reorientación hacia el púlpito. Lutero, 

llegó a señalar:  214. 

 

 

Esta ambigüedad respondía al principio de disimulatio, de modo que en principio 

un católico no percibiese diferencia alguna con sus templos y fuese más fácil la 

 
212 Checa Cremades 2007, 50.  
213 Molanus, Lib.II, cap. LIV.  
214 Macarios 2015, 4.  

Fig. 36. Alberto Durero. Última Cena, 1523. El grabado destaca por la desnudez y 
limpieza espacial del lugar donde se celebra. En la mesa solamente aparece el 
cáliz. De esta manera tan visual se nos muestra la visión de Lutero sobre la liturgia 
eucarística: que sea como aquella que se celebró en el Cenáculo.   

 



 63 

conversión por la predicación215. En ningún lugar esta ambivalencia estratégica es tan 

patente como en los retablos. 

 

5.2. Los retablos de textos y el Altar de la Reforma de Wittenberg: signos del 
testamento visual, imagen de los sacramentos y expresión del espacio litúrgico.  
  

Al hablar de la palabra hecha imagen destacan los llamados textaltarbilder o 

retablos de texto (Fig. 37) que trasladaban los principios teológicos al espacio litúrgico. 

Muchos reaprovecharon retablos anteriores conteniendo pasajes —con letras doradas 

sobre fondo negro— de las Escrituras, del Catecismo o las palabras de la Última Cena, la 

palabra de la promesa donde «radica la fuerza, naturaleza y sustancia entera de la 

misa»216. Guiaban a los fieles en su respuesta al sacramento del altar y servían para 

catequetizar con el Padrenuestro la oración central217. Muchos terminarían perdiéndose 

por las luchas internas entre calvinistas (sus principales defensores) y los luteranos, que 

los consideraban excesivamente radicales.  

 
215 Koerner 2004, 64-68. 
216 Lutero 2025, 9. 
217 Koerner 2004, 300.  

 Fig. 37. Izq. Retablo de Textos, deformato alado de la iglesia Ludgeri de Norden, 1577. Considerado el más 
antiguo hasta hoy conservado. Dcha. Retablo de Textos en la iglesia de San Fabiano, Ringstedt, principios del s. 

XVII. Fuente: University of Oregon. 



 64 

Una vía media en esta reforma litúrgica protestante la representan los retablos 

pictóricos dedicados a los sacramentos aceptados donde se efigian el bautismo, la cena 

del Señor, los retratos de los reformadores y la predicación. Así se mostraba que antes 

de recibir la Comunión debemos aprehender su significado a través de la predicación y 

el catecismo, los cuales enseñan la salvación por Cristo. Todo comienza y termina en la 

enseñanza, ahora auxiliada por esa imagen visible. 

El ejemplo paradigmático es el Altar de Wittenberg pintado por Lucas Cranach el 

Viejo y su hijo (Fig. 38) y que fue aplaudido como el retablo de la Reforma218. Terminado 

poco después de la muerte de Lutero —y poco antes de la derrota de Mühlberg— 

muestra en imágenes la doctrina nuclear a preservar en el espacio litúrgico. Son 

imágenes didácticas pensadas no para su veneración, sino para interactuar con el 

espacio al representa la comunidad de Wittemberg celebrando la fe en los tres 

sacramentos aceptados tras la Confesión de Augsburgo (bautismo, Última Cena y 

 
218 Nelson 2024, 13.  

 Fig. 38 Lucas Cranach el Viejo, Lucas Cranach el Joven y taller. Retablo de Wittenberg 
(frente),  1547. Óleo sobre tabla. Fuente: Nelson 2024, 12. 



 65 

penitencia)219. En el panel de la Última Cena, entre retratos conocidos de los 

reformadores220, Cristo ofrece el pan desde la izquierda mientras un copero externo al 

acontecimiento apostólico ofrece el vino a un apóstol parecido a Lutero. Así se reflejaba 

la administración luterana de la comunión bajo las dos especies también por ministros 

laicos221. Una idea similar aparece en la Última Cena-epitafio que pintó Cranach el Joven 

para el príncipe Joachim de Anhalt (Iglesia de san Juan en Dessau-Roßlau, 1565), donde 

los reformadores reemplazan a los apóstoles y un laico vuelve a ofrecer el vino. En el 

panel de la derecha vemos la confesión: un hombre con dos llaves absuelve a uno y 

rechaza a otro, pues a los pecadores impenitentes, se les negaba la Comunión.  

La Reforma desprovee al altar de todo carácter sacrificial, por lo que aunque en 

la predela se representa la cruz –recurrente en otros altares reformados–, el mensaje 

central no implica adoración222. El altar de Cranach muestra un movimiento 

unidireccional de Dios al hombre, y el crucificado del banco representa la recepción de 

la predicación y la palabra, cuya gracia es acogida por el pueblo en ese “signo”223 que es 

el testamento. El Retablo de Wittenberg conjuga todo lo comentado. Desde la 

disimulatio hace visible la Iglesia invisible y sus imágenes son respuestas visuales al qué 

catequético, especialmente la predicación. Tal como Cranach las representa, las 

prácticas de la iglesia parecen explicarse por sí mismas224. 

 
 
5.3. La reforma litúrgica de Trento en el espacio litúrgico católico: espacio 
celebrativo, dignidad y centralidad. 
 

La Iglesia Católica respondió en el Concilio de Trento con los tres grandes dogmas 

eucarísticos que mostraban la presencia real de Cristo en las especies del pan y el vino: 

la transubstanciación (Sesión XIII caps. I-IV), el dogma de la concomitancia (la sustancia 

de la sangre de Cristo lo estaba también bajo la especie del pan y viceversa, Sesión XXI, 

caps. I-IV) y la misa como sacrificio incruento que re-presenta el de Cristo sobre la cruz 

 
219 Ibid. 16.  
220 Ozment 2012, 265. 
221 Para Lutero era uno de los abusos mayores de la Iglesia (Lutero 2025, 1-18) y uno de los temas iconográficos 
protestantes más representados. Una reflexión muy interesante en Wandel 2013, 405-409. 
222 Očenášová 2023, 1-16.  
223 Koerner 2004, 328; Ozment 2012, 267-269.    
224 Checa Cremades 2007, 50; Koerner 2004, 328.   



 66 

(Sesión XXII caps. I-IX)225. La visualización de este último fue clave en las 

transformaciones posteriores del espacio litúrgico católico. 

Frente a Lutero, la Iglesia Católica potenció los símbolos litúrgicos por el 

arte/imágenes y gracias a la liturgia, con una exterioridad que ayudaba a santificar y 

justificar al hombre226.  El camino era el opuesto: experimentar lo invisible por lo visible, 

activando simbólicamente las imágenes de culto así como la capacidad del espacio 

litúrgico para «penetrar los sentidos de todos los que lo vivían»227: persuasión, educación 

y propaganda. Si bien no se habló de ningún estilo concreto a seguir, quedaba claro que 

el renovado espacio sacro debía mostrar la claridad del mensaje dogmático228. Esto se 

inició durante el pontificado de san Pío V (1565-1572) con la emanación del Misale 

Romanum (1570), labor continuada por sus sucesores.    

El tema es muy amplio, de modo que lo ejemplificaremos a través de la 

trasformación del espacio presbiteral tras la reforma postridentina229, lugar donde se 

renovaba permanente del sacrificio de Cristo en la cruz. La reforma del templo buscaba 

un espacio más unitario, colocando el altar al comienzo del ábside y acercándolo más a 

los fieles230 para que participaran mejor en las celebraciones litúrgicas y del culto al 

Santísimo Sacramento que exigía el Concilio231. 

La solución general para la unidad fue la de colocar el coro detrás del altar mayor, 

a imagen de las iglesias mendicantes. La idea medieval, criticada por Lutero, de 

multiplicar las misas privadas con sus respectivos altares secundarios oscureció la noción 

originaria de un único sacrificio y altar. Aunque los altares laterales no desaparecieron, 

se subrayó la idea de altar maior respecto a los altaribus minoribus que podían edificarse 

«cuando fuera menester»232.  

 
225 Denzinger 2017, nn. 873a-956. 
226 Sánchez 2023, 67. 
227 Jones 2003, 105. 
228 Ibid. 
229 Rodríguez G. de Ceballos (1991). 
230En los territorios hispánicos el altar mayor permaneció unido al retablo, haciéndose más monumental que el ara. 
El ejemplo innovador lo encontramos en el diseño de Juan de Herrera para la catedral de Valladolid. Rodríguez G. de 
Ceballos 1991, 46-47; Criado Mainar 2005, 3004. 
230 Rodríguez G. de Ceballos 1991, 49. 
231 Ibid. 44. También Lang 2009 16. 
232 Borromeo 1985, 20. De Blaauw 2006, 33. 



 67 

El otro elemento esencial en la reforma del 

presbiterio católico fue potenciar el tabernáculo, lugar 

de la reserva. Debía ocupar el lugar central del propio 

templo y las celebraciones, pues hasta entonces la 

reserva del Santísimo Sacramento se había hecho bien 

en la sacristía o en un lateral del presbiterio233. Así, los 

diferentes sínodos provinciales acogieron el concilio 

decretando que el tabernáculo se colocara en el altar 

mayor, que estuviera brillantemente elaborado y unido 

al altar234, subrayándolo por un ciborio o baldaquino 

que lo cubriese según los pronotanda del Ritual 

Romano de 1616. Su presencia sobre el altar mayor 

enfatizaba la idea de reserva fomentando la 

celebración de procesiones eucarísticas; algo que 

redundó en la creación o potenciación de capillas 

eucarísticas, trasagrarios y grandes custodias 

procesionales de asiento. Destacan algunos 

como el sagrario de la catedral de Astorga de 

Gaspar Becerra (1558-1563) —cosa apartada y miembro en sí— o, el más impactante e 

influyente de El Escorial235 (Fig.39). 

Si el presbiterio tridentino acogía la teología de la presencia real y el sacrificio, 

no podía faltar la presencia del Crucificado sobre el altar. Borromeo exhortaba a colocar 

su imagen de manera que estuviera fijo «perpetuamente en lugar de otra sacra imagen 

en la parte alta del tabernáculo»236. De manera casi performativa, en el momento de la 

consagración se imprimía en los fieles el concepto de sacrificio gracias a la imagen que 

replicaba lo que se ejecutaba en el ara del altar. Además, en distintos momentos el 

sacerdote se dirigía al crucifijo en una suerte de sacra conversatione (en la incensationis 

altaris, en momentos de oración secreta o dirigiendo hacia él el cáliz y la patena 

 
233 Lang 2009, 20. 
234 Borromeo 1985, 19. 
235 Criado Mainar 2005, 300-302. 
236 Borromeo 1985, 19. 

 

Fig. 39 Tabernáculo del altar mayor del 
Monasterio del Escorial. Diseñado por Juan de 
Herrera, 1579 y materializado por Jacopo da 
Trezzo, 1586. Fuente: Wikimedia Commons. 



 68 

entonando el suscipe, Sancte Pater o el Te igitur), acciones en los que la  oración se dirige 

a Dios237 a través del crucificado. La Iglesia no descuidó la palabra en el Sermón, aunque 

no podamos dedicarle aquí el espacio que merece. Lo que el fiel veía en los retablos, 

pinturas, esculturas o reliquias se reforzaba gracias al estímulo de la palabra y la 

imaginación, en una exégesis óptica238. Por ello la predicación acabó teatralizándose, 

como casi todo lo litúrgico: 239 

 

 

La liturgia es la palabra en acción, contrariamente a lo que entendían los 

protestantes. El sacerdote (que encarnaba otro de los sacramentos negados) era el 

encargado de activar toda esta liturgia visual que hemos descrito por el ars celebrandi. 

Palabra, oración, canto… repicaban cada día en los oídos de los fieles y se reflejaban en 

el presbiterio, las vidrieras, retablo, vestiduras y ternos, etc240, que en este tiempo 

adquieren una importancia visual esencial (Fig. 40) como vemos en el El entierro del 

señor de Orgaz (1586-1588) y en descripciones tan detalladas como las de fray José de 

Sigüenza en su Historia de la Orden de san Jerónimo. 

 
237 Fiedrowicz 2021, 90, 96, 104, 141, 155-157, 207-218. 
238 González García 2020, 560. 
239 Juan de Zabaleta, El día de fiestas por la tarde. En: González Sánchez 2017, 112. 
240 González García 2020, 565.  

Fig. 40 Aunque de cronología algo posterior, en este cuadro (drch) y en su detalle (izq.) podemos ver 
primorosamente reprsentados diferentes escenas evangelicas decoran las casullas y dalmáticas y distintos 
elementos del ajuar como expresión del “todo” litúrgico. La misa de san Juan de Mata, 1666. Juan Careño 
de Mirando y Francisco Rizi. Fuente: Museo del Louvre.   



 69 

5.4. Origen y difusión un crucifijo para la Iglesia. Los crucificados de Guglielmo 
della Porta, materialización de Trento. 
 

Entre las muchas las imágenes y elementos vinculados con el presbiterio tras la 

reforma litúrgica tridentina que pudieran analizarse me limitaré a ejemplificar uno que 

resume la idea de sacrificio incruento y presencia real: la ubicación del crucifijo sobre el 

altar, deteniéndome en el crucificado para altar que ideó Guglielmo della Porta (1515-

1577) y su influencia, tema sobre los que queda mucho por aportar241. Estos crucifijos 

derivan de una serie de modelos generados por Della Porta y su círculo durante el 

pontificado de Pío V y cuyo cursus simbólico los hizo relacionarse con acontecimientos 

como la batalla de Lepanto (1571), siendo reproducidos desde Italia durante varios siglos 

siendo fuente de inspiración para otros artistas242. 

Della Porta se formó en Milán y Génova apareciendo en Roma ya en 1537. Este 

periplo le llevaría a conocer las aportaciones teóricas sobre al arte sacro de teóricos y 

teólogos como el cardenal Borromeo, Paleotti o Giovanni Andrea Gilio entre otros243. 

Protegido por los Farnesio —fue su escultor y restaurador de cabecera—, abrió un gran 

taller dedicado a mármoles y bronces, entrando en competencia con otros grandes 

escultores como Leone Leoni (1509-1590). Es en este momento cuando crea sus 

primeros crucificados, entregando uno de ellos al papa san Pío V, el gran reformador 

litúrgico. Los suyos estaban «esculpidos todos conforme al parecer y juicio de buenos 

teólogos y hasta ahora no he sacado ninguno fuera excepto uno a su Santidad»244. 

Ese modelo se convirtió así en una suerte de imagen cristífera canónica y 

atemporal,  de anatomía suaves, contrapposto armonioso y miembros cuidadosamente 

trabajados, con un característico modo en el perizonium que deja la cadera desnuda. Se 

ha barajado que el prototipo de estos crucifijos se conserva en el monasterio de clarisas 

en Medina de Pomar (Burgos) (1570):  una pieza de marfil que perteneció a Pío V (Fig. 

41) y que fue “sacado” para su Santidad, quien incluso le concedió indulgencias245. 

Además, la obra alcanzó el status de reliquia pues estuvo presente en la Batalla de 

 
241 Extermann 20019, 12; Riddick (n.d). 
242 Extermann 2020, 12. 
243 Cattoi 2014, 20. 
244 Extermann 2020, 16. 
245 Ibid., 18. 



 70 

Lepanto (1571), la gran victoria cristiana relacionada también con una revelación divina 

al pontífice. El Cristo estaba tutelado por un fraile capuchino que murió durante la 

contienda, pasando sucesivamente a manos de Marcantonio Colonna, Michele Bonelli 

(sobrino del papa) y, finalmente al Condestable Juan Fernández de Velasco, embajador 

de España ante la Santa Sede que lo llevó a Medina de Pomar.  

 

El crucificado de Della Porta se vinculó 

con la figura del papa reformador Pío V incluso 

en su propia iconografía papal. En obras como la 

de Pulzone (Fig. 42) se le representa con el misal 

reformado (1570) y junto a este crucificado, 

reiterando la prenotanda del misal  que 

remarcaban el carácter sacrificial de la misa246. 

 

 
246 «Sobre el altar debe haber una Cruz bastante grande con un Crucifijo en el medio, y los candelabros que se requieran 
según la naturaleza de la Misa», Missale Romanum 1962, XXXVI, XI, 527. 

 

Fig. 41 Jacob Cobaert (?) siguiendo modelos 
de Guglielmo della Porta. Crucificado, 1570. 
Monasterio de Santa Clara, Medina de Pomar 
(Burgos). Fuente: Ramón Pérez de Castro.  
 

 

Fig. 42. Scipione Pulzone. Pío V con el misal y el 
Crucificado, 1570, colección particular. Fuente: 
Extermann 2020, 19.   
 



 71 

Así, este modelo escultórico quedó vinculado con la renovación tridentina en lo 

estético (al responder al decoro «conforme al parecer y juicio de buenos teólogos») y en 

lo litúrgico (misal romano reformado)247. Incluso Extermann señala que la elección del 

marfil para el prototipo se relaciona con cierto vínculo matérico de la imagen con el 

cristianismo primitivo, paleocristiano y medieval248. 

Por todas estas razones, el modelo tuvo una amplia difusión. Por ejemplo, fue 

muy utilizado por El Greco (Fig. 43) , quien llegó a Roma en 1570, tuvo un contacto 

seguro con Della Porta a través del cardenal Alejandro Farnesio249 y participó de ese 

contexto estético y de difusión de la imagen. 

 

 

 

A partir de finales del XVI su modelo se reprodujo de manera casi seriada, con 

sutiles variaciones en el prototipo y materialidades, pero triunfando sobre todo el 

ejemplar de Pio V, dado se entendió como una suerte de imagen-reliquia que aportaba 

un simbolismo triunfante en la celebración hasta convertirse en un elemento habitual 

del ajuar litúrgico de las grandes iglesias de todo el orbe250, y como objeto de regalo 

 
247 Pérez de Castro 2021, 141. 
248 Extermann 2020, 19. 
249 Riddick (n.d), 3-20; Extermann 2020, 23-24; Pérez de Castro 2021, 141. 
250 Extermann 2020, 26. 

Fig. 43  Diversas obras de El Greco que representan el crucificado de Della porta, de izquierda a derecha: San 
Francisco en oración, 1580-1585. Óleo sobre lienzo. Museo de Arte Joslyn. Fuente: Wikimedia Commons. 
/(centro): Santo Domingo de Guzmán en oración, 1586-1590. Óleo sobre lienzo. Colección privada. Fuente: 
Wikimedia Commons./ (dcha) Crucifixión, 1575-1577, El Greco. Óleo sobre lienzo. Museo El Greco, Toledo. 
Fuente: Finestresull´Arte.        



 72 

áulico. En España encontramos réplicas  de altísima calidad en lugares como Valladolid, 

Segovia, Palencia, Jaén, El Escorial (Fig. 44), muy especialmente en ambientes jesuíticos, 

defensores de los postulados tridentinos (y de Pío V). También su modelo influyó en no 

pocos crucificados en madera de mayor tamaño, como ocurre con Francisco del Rincón 

en Valladolid y su Cristo de las Batallas (1607-1608) o el Cristo de los Carboneros (1606) 

e incluso en los crucificados de caña novohispanos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

.      

  

 Fig. 44 a España llegaron diferentes cristos según el modelo de Della Porta como regalo áulico y como imagen canónica 
para el ajuar de los altares tridentinos. De izquierda a derecha: Cristo sobre el facistol (detalle), diseñado por Juan de 
Herrera, del Monasterio de El Escorial. Fuente: Ramón Pérez de Castro. Cristo en el relicario de la iglesia de San Miguel 
y San Julián de Valladolid. Fuente: Propia. Cristo de la Santa Iglesia Catedral de la Asunción de la Virgen, Jaén. Fuente: 
Extermann 2020, 12.  
 





 73 

 

 

 

 

 

PARTE 3. CONCLUSIONES 
  



 74 

Ortega y Gasset en su Meditación de El Escorial, tras circundar el gran monasterio 

concluyó que era un «esfuerzo sin nombre, sin dedicatoria, sin trascendencia», una mole 

exuberante que materializaba «nuestra penuria de ideas»251.  

Se ha entendido el arte católico que surge tras la reforma protestante como 

escuetamente reformista o contrarreformista. Un arte que perdía genialidad 

encerrándose en lo sacro, renegando de lo hecho hasta entonces desde lo mejor del 

espíritu humano, más allá del arrebato sentimental. 

 Hemos profundizado en ciertos aspectos del contexto de la reforma protestante 

y católica del s. XVI donde la imagen artística jugó un papel esencial. Momentos en los 

que la imagen religiosa refleja las distintas reflexiones teóricas. De ello extraemos varias 

conclusiones que giran en torno a una idea nuclear: las imágenes, su culto o negación, 

uso propagandístico o reflexión intelectual en los tratados muestran que la cuestión 

sobre las imágenes es más profunda que una simple oposición reforma/ contrarreforma. 

Nos habla de creaciones que entrevén una realidad invisible y divina; más allá de estar 

a favor o en contra del uso, se rivalizó por la correcta o incorrecta hermenéutica de la fe 

y la verdadera latría. Esta primera conclusión es esencial  y llevó a diversas corrientes de 

reformas que, incluso en el protestantismo, veían la imagen sagrada como medio apto 

u óbice.  

La imagen no se proscribió al ámbito cultual, sino que, en muchos casos esta se 

difundió enormemente, llevando los temas teológicos y doctrinales a los ambientes 

culturales cultos y populares. Esto lo ha demostrado la utilización de la imagen 

estampada en los grabados propagandísticos, haciendo de cuestiones y personajes 

teológicos una sátira elevada y vulgar al mismo tiempo. Cantidad, riqueza y complejidad, 

por medio de la reproductibilidad de la imagen con el fin de imprimir en la mens comunis 

de unos y otros los nuevos paradigmas en torno a los sacramentos, las figuras de 

autoridad y la fe.  

Protestantes y católicos profundizaron en las fuentes icónicas cristianas para 

apuntalar la interpretación auténticamente doctrinal. Los primeros afirmando el 

aniconismo como verdadera interpretación de la Escritura y como una vuelta al 

 
251 Ortega y Gasset, 2025, 159-166. 



 75 

cristianismo primitivo limpio, sencillo. En el caso católico no hubo una negación del 

pasado icónico primitivo y medieval, sino un resurgimiento corrigiendo al adversario en 

lo viciado, recurriendo a iconos tradicionales (Cristo de Beirut) o renovando temas 

(passio imaginis). Las imágenes de culto heridas mostraban la elocuencia del martirio y 

el deseo de Dios de ser representado haciéndose reliquias que incoaban en el corazón 

de los católicos el ideal por defender los dogmas. Los territorios hispánicos se alzaron 

como reserva espiritual y espacio expiatorio en un interesante proceso de acción política 

identitaria contra el adversario. 

También destacamos que partiendo de la centralidad del decreto sobre las 

imágenes, debe prestarse atención a los teóricos contemporáneos que terminaron las 

líneas de actuación y a aquellos que las aplicaron en obras. Esto marcó la evolución y 

depuración de las imágenes sagradas bien por desarrollar términos tridentinos como el 

decoro y la honestidad como Molanus; bien, como Paleotti por resaltar aspectos 

fundamentales como el delectare et movere (escritura viva que enseña); bien por 

evidenciar que el arte postridentino se movió no tanto por un  cambio de gusto estético 

sino, sobre todo, en la esfera de los cambios tipológicos razonados y teorizados por 

personajes como Borromeo. Todo se canalizó por los artistas, aplicando estos principios 

teóricos, generando imágenes sagradas que se difundían por todos los territorios 

católicos como modelo correcto y definitivo a seguir. Esto lo hemos visto en el caso del 

ajuar litúrgico con el modelo del cáliz difundido hasta Hispanoamérica o los crucifijos de 

Della Porta. 

Ello nos lleva finalmente a subrayar la relevancia de aspectos menos tratados, 

pero centrales para entender la evolución de la imagen más allá de la reducción 

“iconoclastia” vs. “decreto tridentino” católico. Esto es, la preeminencia de otras 

reflexiones teológicas: las disputas sacramentales, las reformas litúrgicas (misa como 

sacrificio o como testamento), la comunión bajo las dos especies o concomitancia, así 

como la eucaristía como presencia real o como memoria. Estos pilares teológicos se 

materializaron en espacios litúrgicos concretos y definidos, haciendo de la lex credendi 

el marco para el ars celebrandi, abandonando todo lo superfluo a través de la imagen 

invisible de la palabra (protestantes) o en el caso católico resaltando la centralidad de la 



 76 

eucaristía y todo un repertorio figurativo que apuntalaban de manera efectiva y afectiva 

la fides quae creditur, en un escenario que unía imagen, oratoria y ceremonial. 

 

 

 

  

 

  



 77 

 

 

 

 

 

ANEXOS 
  



 78 

Bibliografía y fuentes 

 
Álvarez Solís, Ángel Octavio. 2011. “Iconoclasmo e imaginario de Santidad. Las políticas 
de la imagen en tiempos de la Contrarreforma”. Hybris: revista de filosofía 3 (vol. 2): 7-
19.  
 
Arciniega García, Luis. 2012. “La Passio Imaginis y la adaptativa militancia apologética de 
las imágenes en la Edad Media y Moderna a través del caso valenciano”. Ars longa 21, 
71-94. 
 
Arias Martínez, Manuel. 2021. “Un juego de reflejos: de imágenes convertidas en 
reliquias y de reliquias hechas imágnenes”. En Extraña devoción: de reliquias y relicarios, 
[catálogo de la exposición], eds. Juan Luis González García et al, 77-93. Madrid: 
Ministerio de Cultura y Deporte. 
 
Arias Martínez. 2024. Darse la mano. Escultura y color en el Siglo de Oro. Madrid: Museo 
Nacional del Prado. 
 
Belting, Hans. 2009. Imagen y culto : una historia de la imagen anterior a la edad del 
arte. Madrid: Akal.  
 
Bonora, Elena. 2023. La Contrarreforma. Madrid: Alianza. 
 
Borromeo, san Carlos. 1985. Instrucciones de la fábrica y del ajuar eclesiásticos (ed. 
Bulmaro Reyes Coria). México: Universidad Nacional Autónoma de Mexico. 
 
Borromaeus, Carolus. 1859. Instructionum fabricae ecclesiasticae et supellectilis 
ecclesiasticae. Libro duo. Tarragona: Francisco Aris. 
 
Burrieza Sánchez, Javier. 2008. Virgen de los ingleses, entre Cádiz y Valladolid: una 
devoción desde las guerras de religión. Valladolid: Real Colegio de Ingleses.  
 
Caballero, Ana Belén. 2022. «Encontradas las Constituciones del Sínodo de san Juan de 
Ribera del año 1565». Arzobispado de Mérida-Badajoz. septiembre 12. 
https://www.meridabadajoz.net/encontradas-las-constituciones-del-sinodode-san-
juan-de-ribera-del-ano-1565/. [consultado el 10/03/2025] 
 
Calvo Portela, Juan Isaac. 2016. La iconografía de la eucaristía tras el Concilio de Trento, 
a partir de las estampas. Tesis doctoral. Madrid: Universidad Complutense 



 79 

(https://docta.ucm.es/entities/publication/3bacd38d-61d2-4348-902c-ae2728e9f8e9, 
consultado el 15/01/2025) 
 
Canalda, Sílvia, Narváez, Carme y Sureda, Joan (eds.). 2011. Cartografías Visuales y 
Arquitectónicas de la modernidad. Siglos XV-XVIII. Barcelona: Publicacions i Edicions, 
Universitat de Barcelona.  
 
Cañedo Argüelles, Cristina. 1982.  Arte y teoría: la Contrarreforma y España. Oviedo: 
Universidad de Oviedo.  
 
Casas Hernández, Mariano. 2011. Memoria de la cena de Jesús: aportaciones al estudio 
de la Eucaristía en el arte español. Valladolid: Fundación Las Edades del Hombre 
 
Castellote, Salvador. 1997. Reformas y Contrarreformas en la Europa del siglo XVI. 
Madrid: Akal.  
 
Cattoi, Domizio; y Doménica Primerano, (eds.). 2014. Arte e persuasione. La strategia 
delle immagini dopo il Consiglio di Trento. Trento: Museo Diocesano Tridentino-Temi.  
 
Checa Cremades, Fernando (coord.) 2007. Durero y Cranach. Arte y humanismo en la 
Alemania del Renacimiento. Madrid: Museo Thyssen-Bornemisza 
 
Checa Cremades, Fernando.2007. “Lo que no se puede pintar: ideas, modos y temas en 
la pintura alemana de la época de Durero”. En Durero y Cranach:  arte y humanismo en 
la Alemania del Renacimiento, 17-53. Madrid: Museo Thyssen-Bornemiszatienda - 
Librer. 
 
Conserva, Altar Donde se. 2025. “Aunque El Prodigio Se Verificó En Holanda, La Reliquia 
de Este Milagro Eucarístico Se.” Therealpresence.org. Accessed April 5. 
http://www.therealpresence.org/eucharst/mir/spanish_pdf/Gorkum-spanish.pdf. 
[consultado el 10/03/2025] 
 
Coppel, Rosario et al. 2012. Guglielmo della Porta, a Counter-Reformation Sculptor, 
2012. Madrid: Coll&Cortés.   
 
Cordero, Macarena, y Cid, Jorge (eds.). 2019. Contrarreforma católica, implicancias 
sociales y culturales : Miradas interdisciplinarias. Santiago de Chile: Editorial Cuarto 
Propio. https://elibro-net.ponton.uva.es/es/lc/uva/titulos/190919    
 
Criado Mainar, Jesús. 2005. “El Impacto Del Concilio de Trento En El Arte Aragonés de 
La Segunda Mitad Del Siglo XVI y Comienzos Del XVIII. Claves metodológicas para una 



 80 

primera aproximación al problema” Discurso Religioso y Contrarreforma, eds. Eliseo 
Martín Serrano, Antonio Cortés Peña y José L. Beltrán Moya, 273–328. Zaragoza: 
Universidad de Zaragoza.  
 
De Arfe, Juan. 1585. Varia commensuracion para la escultura y arquitectura. Dirigida al 
Excelentísimo Señor don Pedro Giron, Duque de Ossuna, Conde de Urueña, y Marqués de 
Peñafiel […].  Sevilla:Andrea Percioni, y Juan de León. 
 
De Blaauw, Sibile. 2006. “Innovazioni nello spazio di culto fra basso Medioevo e 
cinquecento: La perdita dell’orientamento liturgico e la liberazione della navata”. En Lo 
spazio e il culto. Relazioni tra edificio ecclesiale e uso liturgico dal XV al XVI secolo, ed. 
Jörg Stabenow, 25-51. Venezia: Marsilio Editori.  
 
De Leo Martínez, Andrés. 2021. La platería religiosa del obispado de Puebla de los 
Ángeles: desde los referentes hasta la distinción. Tesis doctoral. Ciudad de México: 
Universidad nacional Autónoma de México.  
https://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/jspui/handle/FFYL_UNAM/5879 (consultado 
7/05/2025) 
 
Denzinger, Heinrich. 2017. Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum de 
rebus fidei et morum. Barcelona: Herder. 
 
«diocesiportosantarufina.it». 2025. Accedido marzo 9. 
http://www.diocesiportosantarufina.it/home/news_det.php?neid=2114.  [consultado 
el 10/03/2025] 
 
Duke, Alastair, y Spicer, Andrew. 2009. Dissident Identities in the Early Modern Low 
Countries. Oxford: Routledge (https://doi.org/10.4324/9781315257587 ) .  
 
Fernández Terricabras, Ignasi. 2010. “La aplicación del Concilio de Trento en las 
catedrales: el cabildo de Plasencia y el concilio provincial compostelano de 
1565”. Semata: Ciencias Sociais e Humanidades 22: 195-212 
 
El Español, «La verdad detrás del misterioso crucifijo que hizo un milagro en la batalla 
de Lepanto». 2024.  marzo 26. https://www.elespanol.com/historia/20240326/verdad-
detras-misterioso-crucifijo-hizo-milagro-batalla-lepanto/841916051_0.html.  
 
Estándares de Westminster. 2010. Los estándares de Westminster y la forma de 
gobierno de Westminter: La confesión de fe, catecismos menor y mayor y la forma de 
gobierno con citas bíblicas completas. Guadalupe, Costa Rica: Editorial CLIR, 



 81 

https://clir.net/wp-content/uploads/2019/10/westminster.pdf (consultado 
10/12/2024) 
 
Extermann, Grégoire. 2013. “Copies anonymes et copies volées: la difusión des modèles 
de Guglielmo della Porta (1510-1577) à Rome et en Europe”. En Copia e invención. 
Modelos, réplicas, series y citas en la escultura europea, coord. Ana Gil Carazo, 247-268. 
Valladolid: Museo Nacional de Escultura 
 
Extermann, Grégoire. 2019. “El « Crucificado» de la catedral de Jaén. Origen y difusión 
de una obra clave de la Contrarreforma romana”. En La Catedral de Jaén a examen II. 
En: López, Mercedes Simal, et al. 2020. La Catedral de Jaén a examen II. Los bienes 
muebles en el contexto internacional, coords. Pedro A. Galera Andreu y Felipe Serrano 
Estrella, 12-34. Jaén: Editorial Universidad de Jaén. 
 
Fiedrowicz, Michael. 2021. La Misa tradicional: historia, forma y teología del rito clásico 
romano. Fohren-Linden: Carthusianus Verlag. 
 
Fleming, John y Honour, Hugh. 1989. The Penguin dictionary of decorative arts. Londres: 
Allen Lane.  
 
Franco Llopis, Borja. 2011. “En defensa de una identidad perdida Los procesos de 
destrucción de imágenes en Valencia durante la Edad Moderna”. Goya: Revista de arte 
335: 116-125.  
 
Franco Llopis, Borja, y Rusconi, Stefania. 2015. “Sobre pinturas deshonestas, lienzos y 
naipes protestantes : tres documentos inquisitoriales vinculados a la censura y tráfico 
de imágenes heréticas en el mundo hispánico del siglo XVI”. Manuscrits. Revista 
d´Història Moderna 33: 97-118.  
 
Freedberg, David. 2009. El poder de las imágenes. Eestudios sobre la historia y la teoría 
de la respuesta. Madrid: Cátedra.  
 
García Garrido, Manuela Águeda. 2006. “La imagen predicada: La virtud como camino 
hacia la salvación en los Retratos de Francisco Pacheco (1564-1644)”. Etiópicas: revista 
de Letras Renacentistas 2: 172-201.  
 
García Villoslada, Ricardo y Bernardino Llorca. 1960. Historia de la Iglesia Católica. III. 
Edad nueva: la Iglesia en la época del Renacimiento y de la reforma católica. Madrid: 
Biblioteca de Autores Cristianos.  
 



 82 

Gil Saura, Yolanda. 2005. La Historia de la Adoración de las Imágenes. Valencia: 
Generalitat Valenciana.  
 
Glazer-Eytan, Yonatan. 2020. Transgressing the Sacred: The Crime and Cult of Sacrilege 
in the Spanish Catholic Monarchy, 1558-1632. Tesis Doctoral. Baltimore: Johns Hopkins 
University, 191-97 (https://jscholarship.library.jhu.edu/items/d2827606-f65f-4ca7-
908b-8b9ecc901242. Consultado 10/02/2025) 
 
Gregori Bou, Rubén. 2020. Imagen, conversión y devoción. València entre finales del 
siglo XIV y el primer tercio del XVI. Tesis Doctoral. Valencia: Universitat de València 
(https://roderic.uv.es/items/4d536cdf-d4ea-4ead-ba2c-fa82c78dbc5e. Consultado 
20/12/2024) 
 
González García, Juan Luis. 2020. Imágenes sagradas y predicación visual en el Siglo de 
Oro. Madrid: Ediciones Akal.  
 
González García, Juan Luis. 2021. “«Celestiales tesoros». Coleccionismo y circulación de 
reliquias en la monarquía hispánica”. En Extraña devoción: de reliquias y relicarios, 
[catálogo de la exposición], eds. Juan Luis González García et al, 61-76. Madrid: 
Ministerio de Cultura y Deporte. 
 
González de Zárate, Jesús María. 2006. “De La Eucaristía en algunas de sus 
imágenes”. Trasdós 8: 8–29.  
 
González Muñoz, Fernando. 2016. “Papismo, mahometismo y el árbol de las 
herejías”. Medievalia 19-2: 203-228. 
 
González Sánchez, Carlos Alberto. 2017. El espíritu de la imagen: arte y religión en el 
mundo hispánico de la Contrarreforma. Madrid: Ed. Cátedra.   
 
González Torres, Javier. 2009. Emblemata Eucharistica. Símbolos Animados de La 
Iconografía Cristológica y Sacramental. Málaga: Universidad de Málaga.  
 
Henriet, Patrick. 2024. “La segunda Pasión de Cristo a mano de los judíos. Algunas 
observaciones sobre el conocimiento y los usos de la Passio imaginis en la Península 
Ibérica”. En Violencia interconfesional. Modalidades y percepciones en la Península 
Ibérica, siglos VIII-XV, coords. C. de Ayala Mártinez de Ayala, J. Santiago Palacios Ontalva 
y Javier Albarrán. Granada: Editorial Universidad de Granada, 311-334. 
 
Jones, Martin D. W. 2003. La Contrarreforma. Religión y sociedad en la Europa moderna. 
Madrid: Akal.   



 83 

 
Juan de la Cruz, San. 2019. Subida al Monte Carmelo. Bogotá: Editorial Paulinas.   
 
Koener, Joseph Leo. 2004. The reformation of the image. London: Reaktion Books.  
(https://archive.org/details/reformationofima0000koer consultado 20/03/2025) 
 
Lang, Uwe Michael. 2009. “Tamquam cor in pectore: the Eucharistic tabernacle before 
and after the Council of Trent”. En Tridento visuotinio Bažnyčios susirinkimo (1545-1563) 
įtaka Lietuvos kultūrai, 16-24. Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno institutas 
https://www.lituanistika.lt/content/21492  
 
Loviano, Pedro. 1740. Historia y milagros del Santissimo Christo de Burgos con su 
novena. Madrid: Imprenta del Venerable Padre Fray Alonso de Orozco.  
 
Lutero, Martín. 1520. La cautividad babilónica de la iglesia. 
https://alatinacolonia2013.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/05/cautividad-
babilonica.pdf. (consultado 12/02/2025) 
 
Lutz, Heinrich, y Antonio Sáez Arance. 1992. Reforma y Contrarreforma: Europa entre 
1520 y 1648. Madrid: Alianza.  
 
Macario, María Teresa, et al. 2015. La retórica del luteranismo. En I Jornadas 
Estudiantiles de Investigación en Disciplinas Artísticas y Proyectuales. La Plata: JEIDAP. 
https://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/73247 (consultado 10/12/2024) 
 
Madrigal Terrazas, Santiago. 2018. “Variaciones históricas en la imagen católica y 
evangélica de Martín Lutero”. Estudios eclesiásticos 93,365: 335-73 
https://revistas.comillas.edu/index.php/estudioseclesiasticos/article/view/8850/8335  
 
Mâle, Emile. 2001. El arte religioso de la contrarreforma. Madrid: Encuentro.   
 
ManuDevesa. 2019. «La Virgen del pueblo gaditano que fue disparada por los 
ingleses». https://laazoteadecadiz.com/2019/11/16/la-virgen-del-pueblo-gaditano-
que-fue-disparada-por-los-ingleses/.  
 
Martínez-Burgos García, Palma. 1990. Idolos e imágenes: la controversia del arte 
religioso en el siglo XVI español. Valladolid : Universidad de Valladolid 
 
Martínez-Burgos García, Palma. 1988. “El decoro: la invención de un concepto y su 
proyección artística”. Espacio, Tiempo y Forma 2: 91-102 
 



 84 

McNair, Bruce. 2017. “Martin Luther and Lucas Cranach Teaching the Lord’s 
Prayer.” Religions 8, 4: 63 (2017): 63-. https://doi.org/10.3390/rel8040063  
 
Melion, Walter S., y ; Lee Palmer Wandel (eds.). 2015. Image and Incarnation: the early 
modern doctrine of the pictorial image. Boston: Editorial Board.   
 
Michalski, Sergiusz. 2013. Reformation and the Visual Arts: The Protestant Image 
Question in Western and Eastern Europe. London: Routledge.   
 
Missla Romanum. 1962. Missale Romanum: ex decreto ss. Concilii Tridentini restitutum 
Sumorum Pontificum cura recognitum. Roma.  
 
Molanus, Johannes. 2017. Historia de imágenes y pinturas sagradas. (ed. Bulmaro Reyes 
Coria). México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 
Estéticas 
 
Moreno Cuadro, F. 2014. “Tesis grabadas. La estampa en la recepción de la doctrina 
eucarística postridentina”. Anuario de Historia de la Iglesia 23: 371-387. 
 
Navarro Sorní, Miguel. 2017. “La personalidad histórica de Martín Lutero en las fuentes 
contemporáneas”. Anales Valentinos 4, 7: 31-62. 
 
Nelson, Jennifer. 2024.  Lucas Cranach: From german myth to Reformation. Londres: 
Reaktion Books.  
 
Očenášová, Kristína. 2023.The role of the art of Lucas Cranach the Elder during the 
Protestant Reformation. University of Aberdeen. 
https://doi.org/10.4324/9780203414255  
 
Ozment, Steven. 2012.  The Serpent and the Lamb: Cranach, Luther, and the Making of 
the Reformation. Yale University Press.  
 
Pacheco, Francisco. 1649. Arte de la pintura, su antiguedad y grandezas : descriuense los 
hombres eminentes que ha auido en ella, assi antiguos como modernos ... y enseña el 
modo de pintartodas las pinturas sagradas. Sevilla: Simon Faxardo.  
http://archive.org/details/HArteR03T09. (consultado 16/01/2025) 
 
Pereda, Felipe. 2007. Las imágenes de la discordia: política y poética de la imagen 
sagrada en la España del cuatrocientos. Madrid: Marcial Pons Historia.   
 



 85 

Pereda, Felipe. 2017. Crimen e ilusión. El arte de la verdad en el Siglo de Oro. Madrid: 
Marcial Pons Historia 
 
Pérez de Castro, Ramón. 2021. “Acervo escultórico emigrado: sobre algunas esculturas 
del Sagrario de Málaga y la obra de Juan Sáez de Torrecilla”. BSAA arte 87: 115-154. 
 
Pérez Picón, Conrado. 1982.  Villagarcía de Campos. Estudio histórico-artístico. 
Valladolid: Diputación Provincial de Valladolid. 
 
Porres Benavides, Jesús. 2023. “La imagen devocional en los territorios de la monarquía 
hispánica después de Trento”. Cauriensia. Revista anual de Ciencias Eclesiásticas 18: 
997-1023.  
 
Prades, Jaime. 1597. Historia de la adoración y uso de las santas imagenes y de la imagen 
de la fuente de la salud...por el maestro Iayme Prades. Valencia: Felipe Mey.   
 
Price, David H. 2020. In the beginning was the image: art and the reformation bible. 
Londres: Oxford University Press.  
 
Ratzinger, Joseph. 2009. El espíritu de la liturgia: una introducción. Madrid: Ediciones 
Cristiandad.  
 
Redacción. 2024. «La Sagrada Forma de la Basílica del Real Monasterio». CRÓNICA DE 
ABANTOS. octubre 1. https://cronicadeabantos.es/la-sagrada-forma-de-la-basilica-del-
real-monasterio/.  
 
Rehn, Dana. 2022. Satirical Animal-Headed Portrayals of Martin Luther’s Theological 
Opponents. https://danakrehnblog.wordpress.com/2022/01/30/satirical-animal-
headed-portrayals-of-martin-luthers-theological-opponents/ (consultado 30/01/2025)  
 
Riddick, Michael. 2017. “El Greco’s roman period and the influence of Guglielmo della 
Porta”. En Renaissance bronze. Concerning the study of plaquettes, paxes, crucifixes.  
Londres: Colnaghi Studies 
https://www.academia.edu/34465860/El_Grecos_Roman_Period_and_the_Influence_
of_Guglielmo_della_Porta  
 
Roca Barea, María Elvira, y Arcadi Espada. 2022. Imperiofobia y leyenda negra. Roma, 
Rusia, Estados Unidos y el Imperio español. Madrid: Siruela.  
 
Rodríguez G. de Ceballos, Alfonso. 1991. “Liturgia y configuración del espacio en la 
arquitectura española y portuguesa a raíz del Concilio de Trento”. Anuario del 



 86 

Departamento de Historia y Teoría del Arte 3: 43-52 
(https://doi.org/10.15366/anuario1991.3.004 ) 
 
Roggero, Anastasio. 1969. “Il decreto del Concilio di Trento sulla venerazione delle 
immagini e l’arte sacra”. Teresianum: Rivista della Pontificia Facoltà Teologica e del 
Pontificio Istituto di Spiritualità Teresianum 20, 1: 150-167. 
 
Sánchez, Rafael García. 2023. “La postura luterana frente a las imágenes de culto”. Liño 
29: 63-76. 
 
Schoch, Rainer. 2007. “La imagen y las imágenes. Alberto Durero y la controversia de las 
imágenes en la época de la Reforma”. En Durero y Cranach. Arte y humanismo en la 
Alemania del Renacimiento, coord. Fernando Checa Cremades, 117-125. Madrid: Museo 
Thyssen-Bornemisza 
 
Scribner, Robert W. 1994. For the sake of simple folk: popular propaganda for the 
German Reformation. Londres: Oxford University Press.  
 
Sebastián Mediavilla, Fidel. 2023. El venerable Ruzola. Calatayud 1559 - Viena 1630. 
Calatayud: Centro de Estudios Bilbilitanos.  
 
Sebastián, Santiago. 1985. Contrarreforma y barroco: lecturas iconográficas e 
iconológicas. Madrid: Alianza.  
 
Sigaut, Nelly. 2014. "El arte en la sacristía de la catedral y la sala capitular." En La 
Catedral de México, México, D.F.: Fundación BBVA Bancomer.  
 
Varios autores. 2024. Gregorio Fernández, Martínez Montañés. El nuevo arte de hacer 
imágenes. Valladolid: Fundación las Edades del Hombre. 
 
Velandia Onofre, Darío. 2017. “Jaime Prades y las imágenes sagradas. La defensa de su 
adoración y uso”. Hispania sacra 69, 139: 185-194.   
 
Villafañe (S.I.), Juan de. 1726. Compendio Historico en que se da Noticia de las ... 
Imagenes de ... Maria Santissima ... en los ... Santuarios de Hespaña: Refierense sus 
principios y progresos con los principales milagros... y ... Aparecimientos. Valladolid: 
Imprenta de Eugenio Garcia de Honorato. 
 
Wandel, Lee Palmer. 2013. A Companion to the Eucharist in the Reformation. Boston: 
Brill.  
 



 87 

Wright, Anthony D. 2005. The Counter-Reformation. Catholic Europe and the Non-
Christian World. Londres: Weidenfeld and Nicolson.  
 
Zeri, Federico. 1957. Pittura e Controriforma. L’arte senza tempo di Scipione da Gaeta. 
Turín: G. Einaudi 
 
Ziegler Delgado, María Magdalena. 2019. “La Reforma luterana y la transformación de 
la imagen religiosa en las artes”. Vivat Academia 146: 1-20. 
(https://doi.org/10.15178/va.2019.146.1-20 ) 
 

 

   

 
 




	Portada TFG
	Aldavero Romero, Alejandro. 
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco

