
Universidad de Valladolid 

   Facultad de Filosofía y Letras 

 Grado en Estudios Clásicos 

   Traducción, edición y comentario de un poema 

anónimo de los siglos XIII-XIV: De secretis mulierum. 

Primeros pasos. 

Paula Tornero Requejo 

Tutora: Ana Isabel Martín Ferreira 

Departamento de Filología Latina 

Curso: 2024-2025 



Resumen 

El presente trabajo tiene como fin ofrecer la primera traducción al castellano del capítulo 

45 del libro primero del poema anónimo De secretis mulierum, de chirugia et de modo 

medendi libri septem perteneciente a la tradición médica salernitana. Asimismo, promete 

una edición fiable y un comentario detallado de dicho texto a través de una panorámica 

sobre la medicina y ginecología de la época, incluyendo una perspectiva general para 

conocer más detalladamente sus fuentes, influencias y condicionantes sociales.  

Palabras clave: 

De secretis mulierum, Trótula, medicina medieval, ginecología, Escuela médica 

Salernitana.  

Abstract 

The present work aims to offer the first translation into Spanish of chapter 45 of the first 

book of the anonymous poem De secretis mulierum, de chirugia et de modo medendi libri 

septem belonging to the Salernitan medical tradition. It also promises a reliable edition 

and a detailed commentary of this text through an overview of the medicine and 

gynecology of the time, including a general perspective to know more in detail its sources, 

influences and social determinants.  

Keywords: 

De secretis mulierum, Trotula, medieval medicine, gynecology, Salernitan medical 

school. 

2



AGRADECIMIENTOS 

A mi madre, por contagiarme su fuerza infinita y enseñarme a luchar por lo que quiero. 

Porque todo lo que soy es gracias a ella, por regalarme la oportunidad de estudiar lo que 

me llena y confiar siempre en mí.  

A Juan, con quien he tenido el placer de compartir mucho más que mi vocación durante 

estos cuatro años. Por ser lo más especial que me ha brindado la Filología, por enseñarme 

el verdadero significado de la palabra ‘amor’ y porque su pasión por lo que hace ha sido 

mi mayor motivación durante este tiempo.  

A todos mis profesores, que han convertido estos cuatro años en algo más especial que 

una simple carrera. Por su dedicación y esfuerzo inagotables, por dar lo mejor de sí 

mismos para nuestra formación, porque sé con certeza que no podría haber aprendido de 

nadie mejor.   

Y especialmente a mi tutora Anabel, por su inmensa paciencia, cariño y generosidad, por 

inspirarme y ayudarme cada día con la mejor de sus sonrisas. Por recordarme por qué me 

enamoré de las Clásicas y, sobre todo, porque algún día aspiro a ser como ella.  

3



ÍNDICE 

ÍNDICE ............................................................................................................................ 4

1. INTRODUCCIÓN ................................................................................................. . 6

2. CONTEXTO ........................................................................................................... 7

2.1 La escuela médica salernitana ............................................................................. 7

2.2 Tradición médica .................................................................................................. 9

3. GÉNERO LITERARIO ....................................................................................... 12

3.1 El verso en la literatura médica ........................................................................ 15

3.2 Panorama general: la literatura médica en verso............................................ 15

3.3 El poema De secretis mulierum salernitano ...................................................... 17

3.4 Los secreta mulierum .......................................................................................... 18

4. EDICIÓN Y TRADUCCIÓN DEL TEXTO ....................................................... 20

5. ESTRUCTURA ..................................................................................................... 30

6. AUTORÍA ............................................................................................................. 31

7. TÍTULO ................................................................................................................. 34

8. FUENTES .............................................................................................................. 35

9. ANÁLISIS MÉTRICO ......................................................................................... 43

10. CONCEPCIÓN DEL HIMEN FEMENINO EN LA EDAD MEDIA: ÉTICA Y

MORAL ......................................................................................................................... 45

11. CONVENCIONES GRÁFICAS .......................................................................... 51

12. CONCLUSIONES ................................................................................................ 53

13. GLOSARIO DE TECNICISMOS ....................................................................... 54

13.1 Introducción .................................................................................................. 54
14. 2 Términos ............................................................................................................. 54

15. ÍNDICE DE ABREVIATURAS ........................................................................... 66

16. BIBLIOGRAFÍA .................................................................................................. 67

4



5



1. INTRODUCCIÓN

El presente trabajo es necesario para la consecución del Grado en Estudios Clásicos que 

he cursado durante los últimos cuatro años 2021-2025.  

Durante este último curso 2024-2025 he sido beneficiaria de una Beca de Colaboración 

por el Ministerio de Educación, Formación y Deportes, destinada a facilitar la 

participación de los estudiantes universitarios en los departamentos. El proyecto de 

colaboración que he llevado a cabo para esta beca consiste en la traducción, edición y 

comentario críticos del capítulo 45 del primer libro del poema anónimo De secretis 

mulierum, de chirugia et de modo medendi libri septem. Se trata de una tarea realizada en 

el seno del Grupo de Investigación Reconocido Speculum medicinae, que trabaja 

actualmente en la edición de las Curationum medicinalium centuriae septem del médico 

judío portugués Amato Lusitano; siendo la directora de dicho GIR la misma que la de este 

TFG y proyecto de investigación. Este proyecto nace como introducción a mis futuras 

investigaciones sobre este texto, que, espero, puedan tener continuidad en estudios de 

posgrado y doctorado. 

Cabe destacar que se trata de un texto nunca antes traducido al castellano y carente de 

una edición y comentario críticos, por lo que somos pioneros en esta labor. Todo el estudio 

se ha derivado del propio texto, de dónde ha de partir cualquier investigación filológica 

de calidad.  

Teniendo en cuenta lo mencionado, este Trabajo Fin de Grado pretende ofrecer una 

panorámica de la tradición médica latina de época medieval, más concretamente de la 

Escuela Médica de Salerno, donde se enmarca el poema al que hemos dedicado nuestra 

investigación; ampliaremos, a su vez, el corpus textual con el que contamos en la 

actualidad, mediante la traducción al castellano de una obra que no se había trabajado 

anteriormente. Así, el comentario, que pretende ser lo más completo y exhaustivo posible, 

aúna cuestiones relacionadas con la estructura, la autoría, la métrica, las fuentes, las 

influencias posteriores e incluso un glosario de consulta en la parte final. Por otra parte, 

se busca hacer una aproximación a la situación sociocultural de la época desde una óptica 

novedosa, ofrecida por el propio texto; trataremos cuestiones relacionadas con la 

ginecología femenina y su dimensión en la sociedad de época medieval.

6



2. CONTEXTO

2.1 La escuela médica salernitana 

Nuestro poema se incardina en la corriente médica de la Escuela Salernitana, una de las 

más relevantes para el desarrollo de la medicina medieval. A pesar de no ser una escuela 

al uso, desde su ubicación en Salerno, al sur de Nápoles, sus enseñanzas, junto con los 

códices que las contenían se extendieron rápidamente, recibiendo una especial acogida 

en las universidades francesas de París o Montpellier.  

La Escuela de Salerno supuso un antes y un después en la historia del saber médico, pues, 

hasta entonces, solo se cultivaba una medicina popular y mágica, reservada casi 

exclusivamente a los monasterios. Será a partir de ahora cuando comience una medicina 

especulativa y teórica, al recuperar buena parte de los conocimientos médicos de la 

Antigüedad, que se habían perdido por el desconocimiento de la lengua griega.  

Hasta este momento, el progreso médico se reservaba a Bizancio y el mundo árabe, con 

personajes tan destacados como Mesué (s. VIII y IX), Razes (IX y X), Ali Abbas (X) o 

Avicena (XI), que se habían convertido en depositarios de la tradición griega, por la vía 

de las traducciones.  

A partir del siglo XI, Constantino el Africano introducirá los conocimientos médicos del 

mundo árabe en Occidente, gracias a la traducción de diversas obras al latín en el 

monasterio de Montecasino. El trasvase de esta medicina del árabe al latín sentó las bases 

de la enseñanza en Salerno, que tomó como pilares elementales el Pantegni y el Viaticum, 

en la versión de Constantino. Esto abrió la puerta a los textos de los maestros salernitanos 

sobre la orina, el pulso, y a las prácticas y compendios, un conjunto que, con añadidos de 

la tradición hipocrática y galénica, junto con el Canon de Avicena, desembocó más tarde 

en la llamada Articella1, el conjunto de textos que estuvo en la base de la enseñanza 

médica en las universidades europeas del Medievo y el Renacimiento. 

La Escuela alcanzó su cenit en el siglo XII, momento en el que se fechan buena parte de 

los tratados médicos que dan un paso más con respecto a la medicina predominante en 

los primeros siglos de la Edad Media. En ella tuvo lugar una gran revolución de los 

1 Más sobre esto en MONTERO CARTELLE, E. y HERRERO, Ingelmo Mª. C. (1999). 

7



conocimientos médicos, debida fundamentalmente a las traducciones de autores griegos 

por medio de los árabes, lo que luego tendría sus consecuencias en el Renacimiento.  

Los textos correspondientes a este período son en su mayoría recetarios, compilaciones y 

traducciones, hasta entonces carentes de un cuadro teórico consolidado. Este tipo de obras 

eran de carácter fundamentalmente práctico, dado que la aplicación de los conocimientos 

médicos tenía un papel predominante sobre las digresiones teóricas. Los tratados de esta 

escuela se extienden más en las terapias o remedios necesarios para sanar al enfermo, así 

como en la elaboración de los mismos o la descripción de las técnicas.  

La información sobre el funcionamiento de la escuela es escasa, aunque todo apunta a 

que los maestros ofrecerían clases de tipo práctico a sus discípulos, transmitiendo sus 

conocimientos de igual modo que se hacía en los gremios artesanales. Así, buena parte 

del corpus textual de esta escuela son tratados didácticos de esos magistri dirigidos a la 

educación práctica de sus socii o discipuli.  

Los autores salernitanos cultivaron manuales fundamentalmente prácticos, en los que se 

estudian y describen las distintas enfermedades que afectan al cuerpo humano a capite ad 

calcem, es decir, ‘de arriba abajo’ incluyendo la sintomatología, las causas y el 

tratamiento pertinente. Las características definitorias de este tipo de tratados vienen 

dadas por su fin didáctico: son concisos, claros y recogen múltiples ejemplos, 

explayándose especialmente en el modo de curación y las instrucciones necesarias para 

llevar a cabo los ungüentos o remedios.  

La terapia de la corriente salernitana bebe de la tradición hipocrático-galénica, y 

principalmente de la teoría de las sex res non naturales2, un tipo de medicina preventiva 

que establecía como base fundamental para no enfermar seis elementos por pares3 ajenos 

al cuerpo humano propiamente dicho, pero capaces de influir en él: aer, motus et quies, 

cibus et potus, somnus et vigilia, inanitio et continentia, animi accidentia.  

Uno de los mayores problemas es la falta de ediciones críticas, que impide la datación de 

las obras, así como la identificación de su autoría. En este sentido, la pérdida del Codex 

de Breslau supuso que muchas de las obras de Salerno se conserven únicamente gracias 

a la edición de la Collectio Salernitana de Salvatore de Renzi realizada en el siglo XIX. 

Es oportuno mencionar aquí la importancia de los estudios de Monica H.Green, cuya 

3 Para más información véase el siguiente artículo: ÁLVAREZ DEL PALACIO, Eduardo (2008). 

8



labor de recopilación y catalogación de manuscritos del siglo XII de la Escuela es 

fundamental.  

Este tipo de obras incluyen géneros tan diversos como la botánica, la farmacéutica, la 

dietética, la ginecología, la cirugía o la uroscopia. Muchas de ellas se recopilaron 

conjuntamente en códices temáticos, configurando una especie de corpus médico que se 

tomará como recurso para la búsqueda de materiales a lo largo del siglo XIII.  

Conviene finalizar este apartado mencionando la complejidad de la tradición textual 

salernitana, que sigue pendiente del desarrollo de investigaciones que aporten 

información fiable sobre las fuentes, los autores y las fechas concretas, sobre todo 

mediante la elaboración de ediciones críticas de los textos.  

2.2 Tradición médica  

Por otra parte, hay que tener en cuenta la tradición médica de la que bebió la Escuela de 

Salerno, para comprender mejor las bases sobre las que se asienta el De secretis.  

Ahondaremos primero en la teoría hipocrática de los humores, según la cual, el ser 

humano se compone de cuatro elementos o sustancias que deben mantener un equilibrio 

entre sí para estar sano de cuerpo y espíritu.  

Estos cuatro humores se vinculan a un elemento natural que tiene unas propiedades 

concretas, y el predominio de uno u otro determina la personalidad de cada individuo: 

A. Bilis negra (μέλαινα χολή): corresponde a la tierra y sus propiedades son la

sequedad y el frío.  Las personas que tienen una sobreabundancia de este humor

son perezosas, medrosas y enfermizas. Téngase en cuenta lo que significa

actualmente la palabra melancólico.

B. Bilis amarilla (ξανθη χολή): se vincula fuego y sus cualidades son la sequedad y

la calidez. Quienes tienen este humor suelen ser iracundos y atrevidos.

C. Flema (φλέγμα): se relaciona con el agua y sus propiedades son la humedad y el

frío. Se asocia a las personas reservadas, lentas o apáticas, a las que se denomina

como flemáticas.

D. Sangre (αἷμα): es el humor correspondiente al aire y se define por su calidez y

humedad. La persona en la que predominaba este elemento se consideraba activa,

9



sociable y entusiasta. Se creía que era el producto de la digestión de los alimentos, 

con lo que estaba compuesta de pequeñas cantidades de los otros tres humores.  

La teoría de Hipócrates fue más ampliamente desarrollada por Galeno, que sustituyó el 

esquema hipocrático de cuatro sustancias por seis pares dicotómicos, las llamadas sex res 

non naturales:  

A. Aer et ambiens: engloba todo lo que rodea al hombre, es decir, el ambiente, las

estaciones, la humedad, los lugares que frecuenta o la residencia.

B. Motus/ quies: el ejercicio físico, concebido como algo que, alternado con el

reposo, constituye uno de los elementos fundamentales para una vida sana. Dentro

de la noción de motus o movimiento es fundamental caminar, aunque también se

incluye cualquier tipo de deporte e incluso el trabajo.

C. Cibus et potus: los alimentos y bebidas que se ingieren son de suma importancia

para que una digestión no sea pesada. Una dieta adecuada está estrechamente

relacionada con una buena salud. En la Antigüedad se entiende como el “régimen

de vida”, lo engloba todo. Así, muchos tratados medievales se detienen en el

estudio de los distintos alimentos y en qué proporciones hay que consumir cada

uno.

D. Somnus et vigilia: la dualidad entre el sueño y la vigilia, cuyo equilibrio es

beneficioso para la salud. Según la medicina medieval, el sueño cumple tres

funciones principales: enfriar las vísceras, concretamente hígado y estómago, que

son las implicadas en la digestión; humedecer los órganos internos y permitir el

reposo de las virtutes animales.

E. Excreta et secreta: la medicina medieval diferencia tres tipos de sustancias que

han de evacuarse: los desechos procedentes de las digestiones fisiológicas, las

sustancias generadas por los órganos y los humores. A ello se opone lo que debe

retenerse para ser transformado por el organismo.

F. Affectus animi: son las emociones, ya que en la concepción médica medieval alma

y cuerpo estaban directamente relacionados. Ya en esta época se tenían muy en

cuenta las afecciones de tipo psicosomático y existían doctrinas relacionadas con

cómo estas afectaban al cuerpo; los textos hablan, por ejemplo, de los accidentia

animi o passiones.

Cuando una o varias de estas sex res non naturales presentaba un desequilibrio, el 

paciente caía enfermo. En este punto, el médico se enfocaba en ofrecer un remedio que 

10



sirviera de contrapeso para el elemento humoral que estuviera en déficit o exceso, pero 

siempre con la prioridad de no hacer empeorar al paciente. 

Después de Hipócrates, la medicina quedó dividida en tres disciplinas diaetetica, 

pharmaceutica y chirurgica; de manera que en época antigua tenía un sentido mucho más 

amplio que el que hoy en día se le da. El principio de esta medicina consiste en la 

prevención de las enfermedades a través de la dietética; si se enferma, se pasa a la 

farmacología y, en última instancia, a la obra de las manos, esto es, la intervención 

quirúrgica, el último recurso. 

El tratado De secretis mulierum, de chirugia et de modo medendi bebe de toda esta 

tradición médica, que tiene un peso importante en la escuela Salernitana. Se trata de un 

vademécum de las diversas diciplinas médicas, con especial atención a las mujeres, y con 

un predominio de la Chirugia, a la que dedica la mayor parte de los capítulos4. Esta era, 

según Celso, la más antigua de las tres disciplinas, y la figura del cirujano se entendía 

más ampliamente que ahora. Este había de ser un médico con una formación que debía 

superar a la del “físico”; pues la Chirugia englobaba también los medicamentos y el 

régimen de vida. 

En este sentido, hay que puntualizar que también la dietética abarcaba más ámbitos de la 

salud, y no solo aquellos de los que se ocupa según la concepción moderna, más vinculada 

a la alimentación. También incluía el ejercicio físico, el trabajo, la relajación, e incluso la 

aplicación de ciertos medicamentos; sin olvidar todo lo relacionado con la comida y 

bebida, que ya está en su definición primigenia. En un principio, fue una disciplina creada 

en Grecia para atender las necesidades de los atletas, pero pronto, su efectividad y 

popularidad la llevaron a convertirse en el modus operandi por excelencia de la medicina 

preventiva de época antigua y luego medieval. Si atendemos, por tanto, a esta 

significación más amplia, podemos considerar que los dos primeros capítulos5 pertenecen 

al ámbito de la dietética.  

La pharmaceutica también constituye una parte fundamental de este tratado, y es la 

disciplina protagonista del último capítulo6. Además, el autor dedica un gran espacio de 

la obra al tratamiento de afecciones a través de remedios o medicamentos, y a cómo 

4 III, IV, V y VI; como bien indica el título de la obra: De secretis mulierum, de chirugia, de modo medendi. 
5 De secretis mulierum y De ornatu mulierum.  
6 De modo medendi.  

11



prepararlos. En relación con esto, a pesar de que el capítulo objeto de comentario se ubica 

en el libro I del poema, se aprecia a la perfección la influencia de la clasificación que hizo 

ya Celso de los “medicamentos simples”, frente a los “compuestos”, su descripción de las 

posibles mezclas medicinales y sus distintas presentaciones en forma de ungüento, 

píldora, bebedizo, etc; pues el fragmento tiene como objeto ofrecer remedios alternativos 

para un mismo problema, centrándose en cómo prepararlos y en qué ingredientes son 

necesarios. 

Según Celso, el médico no se limita a ejercer el papel que le toca según las divisiones 

establecidas, sino que tiene un dominio más allá de la parcela que le corresponde; lo que 

justifica también que un mismo tratado aborde temas tan amplios y variados, incluyendo 

todos los ámbitos de la medicina del momento. Se trata, entonces, de una amplia 

compilación de síntomas, afecciones, causas y tratamiento para las mismas; ordenadas a 

capite ad calcem, especialmente en los capítulos relacionados con la chirugia y enfocadas 

no solo desde el prisma de la medicina, sino también de la estética.  

3. GÉNERO LITERARIO

Con respecto al género literario al que pertenece nuestro texto, podemos encuadrarlo 

dentro de la literatura técnica latina. Es conveniente además puntualizar una serie de 

cuestiones relativas a esta denominación, ya que, para los estudiosos actuales el término 

tiene una connotación distinta a la original. Así, se ha de entender este género literario 

como una miscelánea de textos sobre una ‘técnica’, es decir, sobre la aplicación práctica 

de unos saberes relativos a aspectos de la vida diaria, como serían la alimentación o la 

salud.  

Por tanto, esta clasificación atiende a aquellos saberes médicos más prácticos, quedando 

fuera de ella los textos especializados en disciplinas científicas como la gramática o la 

filología.  

Una vez especificada esta diferencia, la definición del género queda acotada al conjunto 

de textos que versan sobre los procedimientos de una techne o ars, cuya finalidad es 

12



eminentemente práctica. Y más concretamente, el De secretis se circunscribe al ámbito 

médico de esta literatura técnica7.  

Sin embargo, algo que hace a nuestra obra especialmente particular es su forma, pues es 

un tratado médico en verso, un poema sobre los remedios de la Escuela salernitana.  

Estas obras técnicas versificadas se encuadran dentro de lo que se conoce como “poesía 

didáctica”, denominación que alude a los dos géneros de los que participa. Hay que 

ahondar, por tanto, en el motivo lleva a los autores a componerlas en verso, o incluso a 

versificar aquellas que se habían escrito originalmente en prosa.  

Virginia de Frutos habla en su tesis doctoral8 sobre el empleo del verso, que obedecería a 

cinco motivos fundamentales, los cuales podemos encontrar en los propios textos:  

En primer lugar, el carácter mnemotécnico del verso confiere cierta facilidad para 

memorizar los contenidos de la obra, lo cual es especialmente relevante si hablamos de 

recetas o elaboraciones de remedios médicos, cuyos ingredientes y pasos a seguir han de 

ser recordados a la perfección y en orden. Hay que tener en cuenta que un error en la 

praxis médica puede ser perjudicial para el paciente, por lo que cobra aún más sentido 

que el autor emplee el verso para facilitar la memorización del contenido. En este sentido, 

no hemos de olvidar que estos textos se enmarcan en una tradición médica que no deja de 

ser escolar, por lo que hay muchas posibilidades de que gran parte de ellos se compusieran 

para los discípulos salernitanos; de este modo el verso supondría un recurso 

mnemotécnico también para los alumnos.  

Por otra parte, el verso hace que la lectura de estos compendios y tratados, muchas veces 

de carácter enciclopédico, resulte más amena y placentera. Hay que tener en cuenta que 

quienes leían estos tratados técnicos no eran iletrados, sino gente culta probablemente 

expuesta a obras de contenido similar cada día. Por tanto, el empleo del verso en lugar de 

la prosa, en la que habitualmente eran escritos, sería un recurso útil para aquel autor 

quisiera hacer su obra más atractiva u original. 

Una tercera explicación es la cualidad del verso como garante del valor textual. Esto se 

debe a una serie de razones métricas que favorecen que los testimonios sufran menos 

modificaciones con respecto al original. De este modo, en la edición o copia de un 

7 Véase MONTERO CARTELLE, Enrique (2010). 
8 Cf. DE FRUTOS GONZÁLEZ, Virginia (2010). 

13



manuscrito, el verso impide que el copista se tome ciertas licencias a la hora de cambiar 

o corregir el texto, dado que estaría modificando también el metro. Además, las fórmulas

poéticas, encajadas muchas veces en las cesuras métricas, llegan a veces a conformarse 

como expresiones fijas y repetidas a largo del tiempo, siendo menos susceptibles de 

cambio  

En cuarto lugar, tenemos el carácter conciso del verso, que dota al texto de una gran 

precisión en un espacio reducido, características que ha de tener una obra didáctico-

técnica. Es decir, gracias a la versificación de un texto en prosa, se puede condensar el 

contenido en lo fundamental, facilitando la labor de aprendizaje y absorción de las ideas 

que se quieren transmitir.  

Para finalizar, y en relación con el último punto, hay que destacar la claridad que el verso 

aporta al contenido de las obras, quizá precisamente por su precisión.  

Nosotros añadiremos un motivo más que, bajo nuestra perspectiva, puede ser también 

esclarecedor para entender lo que venimos tratando: Muchas de las obras salernitanas que 

se habían escrito en prosa a lo largo del XII, se versifican en fecha posterior; o bien, sirven 

como fuentes para otras escritas originalmente en verso. Este último es el caso del 

anónimo De secretis mulierum, que bebe claramente de Trótula de Salerno, con la que 

podemos encontrar pasajes paralelos, y casi calcados. Lo que diferencia a ambas obras es 

precisamente la versificación que el De secretis hace de la fuente, lo que lleva a 

plantearnos que quizá, no se trate solo de una cuestión pragmática, sino también estilística 

y de autoría. Sabemos que las enciclopedias médicas comenzaron a perder fuelle a medida 

que avanzaba el siglo XIV; por lo que, si los autores querían huir de un género que cada 

vez era menos popular, así como dotar a su obra de cierta originalidad, la versificación 

sería un recurso perfecto. 

Por otra parte, el verso era también el vehículo adecuado para resumir conocimientos de 

manera breve y sencilla, lo que hacía más llevadero aprender materias médicas más 

extensas o complejas.  

Además, la complejidad de la métrica latina implica que el autor no podía ser un médico 

poco ducho en las letras, que escribiera la obra con un fin práctico, sino más bien, alguien 

con facultades literarias que deseara lucirse y empleara el verso en pro de su objetivo. 

Hay que destacar que, si el empleo de la métrica latina no solo atiende a un fin práctico, 

14



sino a aspectos estilístico-literarios, entonces la finalidad de nuestro poema también 

obedece a estas últimas razones.  

3.1 El verso en la literatura médica 

Es conocido que el verso por excelencia de la poesía didáctico-técnica es el hexámetro 

dactílico ya desde la Antigüedad; aunque sabemos que el dístico elegíaco y el yambo 

también se emplearon en menor medida. 

En época medieval, el hexámetro seguirá siendo el verso protagonista en detrimento de 

los mencionados anteriormente; con una preeminencia del llamado hexámetro leonino, 

que se caracteriza por su división en dos hemistiquios cuyo final rima entre sí.  

3.2 Panorama general: la literatura médica en verso 

Es de suma importancia sentar los precedentes de literarios previos a la obra, para poder 

comprender la tradición y el género en los que se incardina.  

Tomaremos como punto de partida el recorrido que Virginia de Frutos realiza en su tesis 

doctoral a través de la literatura médica en verso, desde la Antigüedad hasta la época 

medieval, haciendo hincapié en la Escuela Salernitana. 

Aunque sabemos de la composición de algunos poemas médicos en lengua griega 

fechados en torno al siglo III a.C.; el primer autor del que se conserva alguna obra en 

hexámetros es Nicandro de Colofón (ca. 150 a.C.). Así, sus Theriaká y Alexiphármaka, 

sientan las bases de esta amplia tradición que se irá popularizando cada vez más a lo largo 

de la Edad Media.  

Siguiendo un orden cronológico, nos ha llegado algún fragmento del tratado 

farmacológico del médico griego Eudemo, también el Carmen de theriaca ex viperis de 

Andrómaco de Creta, y los Theriaká de Servilio Damócrates; todos ellos del siglo I d.C. 

Del siglo II d.C. conservamos apenas 100 versos pertenecientes a los Iatriká de Marcelo 

de Side.  

A partir de este momento y hasta el siglo V a.C., contamos con una serie de obras médicas 

en verso, que conforman toda la producción conservada de este tipo de literatura durante 

la Antigüedad: el Liber medicinalis de Quinto Sereno, donde ya hay influencias que luego 

15



veremos en la medicina salernitana, pues escribe un tratado sobre diversas enfermedades, 

según el esquema típico a capite ad calcem; y sus respectivos remedios. De igual modo, 

el Carmen de herbis o Carmen de viribus herbarum, cuyos versos conservados parecen 

imitar los Theriaká de Nicandro de Colofón. Por último, hay que destacar en esta línea el 

carmen farmacológico de Marcelo de Burdeos, también compuesto en hexámetros.  

Vemos, así, que ya desde una época temprana es característico de estas obras médicas en 

verso que el autor tome uno o varios tratados anteriores como punto de partida y los 

incluya en su obra, en mayor o menor medida, dándole un toque más personal o bien, 

manteniendo el estilo o el contenido como un calco de la fuente original, como es el caso 

de los primeros capítulos del De secretis mulierum con respecto a la obra de Trótula.  

Con respecto a la Edad Media, si bien las enciclopedias eran la fuente principal para 

obtener conocimientos sobre medicina en este momento, la presencia en ellas de 

numerosos tópicos y clichés hace que, ya desde el Medievo temprano, comiencen a perder 

fuelle en favor de estos tratados médicos en verso. En ellos se recogen los remedios a 

través de un mecanismo que los hace más fácilmente recordables por la mnemotécnica y 

ritmo implícitos en su novedad formal.  

Estas obras aúnan remedios, ‘secretos’ o listados farmacológicos para tratar las afecciones 

del cuerpo humano, que normalmente se describen siguiendo el esquema a capite ad 

calcem; tomando, a su vez, como modelo la producción médica en verso de época antigua. 

En este contexto, el Medicinalis liber de Benedicto Crispo de Milán, fechado entre los 

siglos VII y VIII, se convierte en el primer compendio médico en verso de época 

medieval. Este toma como modelo el poema de Quinto Sereno, ordenando las distintas 

afecciones que pueden afectar al ser humano, conforme al esquema a capite ad calcem.  

Junto a la influencia de Quinto Sereno, es de suma importancia también la de Marcelo de 

Burdeos en los libri medicinales como el De cultura hortorum, de Walafrido Estrabón (S. 

IX) o el conocido como Macer Floridus.

Avanzando un poco más en el tiempo tenemos autores como Egidio de Corbeil, quien 

aborda ya otros terrenos de la medicina, gracias a su formación previa en Salerno. Sus 

obras dieron a conocer en París, entre los siglos XII y XIII esos conocimientos médicos 

relacionados con la orina, las pulsaciones o los síntomas de distintas enfermedades 

siguiendo el esquema típico a capite ad calcem.  

16



Sobre estos precedentes antiguos y en esta tradición medieval, se sientan las bases de la 

Escuela Salernitana, cuyo siglo más prolífico fue el XII.  

En este contexto se compone la obra que vamos a analizar con más detalle, cuyo título 

completo es De secretis mulierum, de cirugía et de modo medendi libri septem.  

3.3 El poema De secretis mulierum salernitano 

Se trata de un poema médico anónimo encontrado en un manuscrito del siglo XIII. Consta 

de 7.280 hexámetros dactílicos que se extienden a lo largo de siete libros o capítulos.  

El primer libro, al que pertenece el capítulo 45, que será el objeto de nuestro estudio 

completo, corresponde a la parte inicial del título de la obra, De secretis mulierum. En él 

se recogen enfermedades de la mujer relacionadas especialmente con el ámbito 

ginecológico, abarcando todo lo que se refiere al parto, la matriz, la menstruación, la 

esterilidad o el aborto.  

El segundo libro, titulado De ornatu mulierum, trata aspectos de la cosmética femenina, 

aludiendo a los cuidados y adornos que pueden recibir el cabello, las manos, el rostro o 

los senos.  

En los libros del III al VI se aborda el tema de la cirugía siguiendo el esquema a capite 

ad calcem. Así, el libro III comienza refiriéndose a las afecciones de la cabeza y ofrece 

posibles remedios para ellas. Asimismo, el libro IV trata las correspondientes a garganta, 

cuello y nuca. El V sigue con las partes del cuerpo que van desde la zona de los omóplatos 

hasta los genitales. Por último, el libro VI hace un recorrido desde los genitales hasta los 

pies, incluyendo algunas zonas más que no han sido tratadas en el capítulo que 

correspondería según el esquema.  

El capítulo final, titulado De modo medendi, trata cuestiones relacionadas con la curación 

del enfermo; por ejemplo, cómo debe actuar el médico en determinadas situaciones; o 

bien, qué medicamentos han de ser empleados. Con respecto a las fuentes de este libro, 

el propio título señala al De modo medendi de Cofón, al que se une el anónimo De adventu 

medici apud aegrotum. 

17



Pero cabe mencionar también una serie de obras relevantes dentro de esta Escuela: Circa 

instans, Flos medicine, Antidotarium Nicolai, De Urinis de Mauro de Salerno, la Chirugia 

de Rogerio Frugardi o el Speculum hominis. A estos se suman algunos Compendia como 

el Passionarius atribuido a Garioponto, el compendio Trotula, las Curae del maestro 

Ferrario, el Compendium y la Practica del Maestro de Salerno, el Breviarium de Johannes 

de Sancto Paulo. Y algunas Practicae más como las de Bartolomeo de Salerno y su 

discípulo Pedro de Musanda o la de Plateario9. 

A modo de conclusión, cabe destacar que en la Edad Media se abre la temática de estos 

poemas a otros ámbitos de la medicina, pues hasta época tardía se limitaban únicamente 

a la farmacología. Así, el Speculum hominis trata ya la teoría de los cuatro humores, o las 

obras de Egidio de Corbeil abarcan aspectos muy variados sobre las enfermedades y los 

signos de las mismas. Y es precisamente dentro de esta tendencia donde se encuentra el 

De secretis mulierum, de cirugía et de modo medendi; cuyo largo título ya es delator de 

los aspectos múltiples y variados que aborda. 

3.4 Los secreta mulierum 

El tratado se enmarca en la tradición de los libros de secretos, que se centran 

fundamentalmente en la naturaleza y el proceso de generación humana. Se trata de textos 

divulgativos, de carácter médico, que se asemejan a los de filosofía natural. Como bien 

indica su nombre, estos tratados prometen revelar al lector una serie de conocimientos 

desconocidos, que forman parte de ese mundo femenino más oculto. A pesar de esto, en 

origen fueron textos preminentemente teóricos, y tan solo con el paso del tiempo fueron 

acercándose a los manuales ginecológicos tradicionales, de carácter más práctico.  

Su origen se retrotrae al siglo XII, cuando el interés general por el tema de la generación 

se sumó a una creciente literatura de secretos; siendo el primer tratado de este tipo uno 

hebreo titulado Sefer ha-seter o Libro del sitio secreto.  

En esta tradición se inserta también el compendio conocido bajo el nombre de Trótula, 

del que se conserva una copia de mediados del siglo XIII que acaba de la siguiente 

manera: Explicit Trotula maior et minor de secretis mulierum.  

9 En esta edición puede encontrarse bibliografía relativa a las obras mencionadas: RECIO MUÑOZ, 

Victoria (2016).  

18



De igual modo, conservamos una obra bajo el mismo título que la que nos incumbe: De 

secretis mulierum; atribuida a Alberto Magno10, que también forma parte de esta literatura 

médica de secretos.  

A partir de estas obras, los tratados sobre secretos de mujeres se fueron cultivando de 

manera cada vez más frecuente, acrecentando el corpus textual con la creación de obras 

novedosas, pero también con asimilación por parte de esta literatura más popular de 

manuales ginecológicos. Sin embargo, parece que esta literatura quedó reservada 

exclusivamente a la Europa medieval, pues nunca se extendió al mundo árabe, ni se 

encontró ningún precedente en la Antigüedad.  

10 Para más información véase BARRAGÁN NIETO, J.P. (2011).

19



4. EDICIÓN Y TRADUCCIÓN DEL TEXTO

20



De secretis mulierum, de chirurgia et de modo medendi 

libri septem 

Liber I capitulum 45: 

De virginitate restituenda sophistice 

21



22



Indiget istius etiam medicamine libri 790 

quam secretus amor veneris furibunda voluptas 

perlargam dederant ut amicis crura relaxans 

voto freta suo privetur virginitate, 

nubere cum sit opus, ignoret ut ista vir eius, 

excecabit eum sic virgo sophistica caute: 795 

Pulvere contritum zucarinum sumat alumen, 

ovi commiscens albumen aqua pluviali 

in qua decocta sint pulegium, calamentum 

his quoque consimiles herbe quas scripsimus ante, 

his pannum rarum tingat bis terve quaterve, 800 

ipsa, prius quam vir amplexibus eius habundet, 

sepius istud idem cum minxerit illa reponat, 

est quoque predicto matrix prius ampne lavanda. 

Ilicis aut cortex nuper si quando renatus 

et bene contritus mixtus sit aqua pluviali. 805 

Hinc fiat tenta quam sic supponat et illa 

paulo prius vulve quam debeat illa coire. 

Aut sic: plantago, sumac, bolus et rosa, galla, 

major consolida chimoleaque, thus et alumen. 

Haec pluvialis aqua coquat omnia sufficienter. 810 

His secreta loca foveat velut ante docetur. 

Aut sic: infusas rubeas in aqua pluviali 

uvas per totam noctem cras decoquat illas 

fortiter hic ampnis, et postea colet easdem. 

Qua colatura foveatur vulva frequenter, 815 

fortiter abstersa, repetatur sepius istud, 

in qua virginea vitulinaque carta coquatur 

fortiter ut gluten. Que desiccata secetur 

23



De este libro y su remedio precisa aquella  

a la que un secreto amor y la pasión furibunda   

de Venus tan pródiga hicieron que fiada en promesas  

a los amantes abrió sus piernas ya de su virginidad despojada. 

Para que el marido lo ignore cuando ella se case,  

ciego lo hará así de cauta la pícara virgen: 

piedra de alumbre coja y triture 

y clara de huevo con agua de lluvia, 

en la que hayan cocido calamenta y poleo 

y con ellas similares hierbas descritas antes. 

Tres o cuatro veces tiña con ello una gasa, 

antes que el hombre se prodigue en abrazos, 

y que a menudo lo cambie cuando haya orinado. 

También la matriz lavará con esta agua o 

con corteza de encina de brote reciente 

y bien triturada con agua de lluvia mezclada. 

Una compresa con ello elabore, que debajo en la vulva se ponga 

poco antes de que al coito debido ella acuda. 

O así: llantén, zumaque, bolo, rosa y agalla, 

consuelda mayor, cimolea, incienso y alumbre.  

En agua de lluvia todo cueza lo suficiente, 

y paños aplique con ello en su zona secreta, 

como antes se enseña. 

O así: infusión de uvas rojas en agua de lluvia 

deje una noche y a fuego fuerte las ponga de día. 

Y este líquido luego lo cuele. 

Paños frecuentes se aplique en la vulva con la coladura  

y bien limpia y seca lo mismo a menudo repita. 

Cueza en ella el cuero virginal de un ternero 

a fuego fuerte, cual gelatina viscosa de seca la corte 

24



ilicis et gumma, cortex medianus et eius 

sorbi vel quercus medio cum cortice spine, 820 

quas tere cum gallis atramentoque draconis 

sanguine, cum rubeis uvis, et alumine, thure, 

iunge quibus myrrham, gariofila cum cinamomo 

ut redolere queat melius, foveatur et istis. 

Ne nimis interius caveat submittat eidem 825 

hoc urinales claudat ne forte meatus. 

Omnibus est melius quibus hunc deludere possit: 

sanguisugam vulve pridie quam nubat in ore 

cautius immittat, vulvam ne forte subintret; 

exeat hinc sanguis et crustula fiat ibidem 830 

sanguinis ob fluxum vulve strictumque meatum. 

Sic coeundo virum deludet virgo sophista 

nec meretrix aliqua sit partibus his imitanda 

optans constringi fatue cum pulvere nitri11, 

quod ledit vulvam quam reddit sanguinolentam 835 

atque viri membrum sic vulnerat excoriatum. 

11 Parece que la edición de D.Renzi presenta una confusión paleográfica en el verso 833; este translitera 

‘vitri’, que podría considerarse como el vitriolo, un sulfato extremadamente tóxico. Sin embargo, el pasaje 

paralelo de la edición de Trótula elaborada por M.H Green interpreta en su lugar ‘nitri’, probablemente 

porque así lo transmitía ya el manuscrito del que parte: “Item. Accipe puluerem nitri uel mori et inpone; a 

mirabiliter constringit”. (146,192). Atendiendo a esto, nos parece más coherente entender el término como 

lo hace Green, por lo que el texto se referiría al natrón.  

25



y resina de encina tritura, y también del serbal líber 

o del espinoso roble con su meollo,

mézclalo con agallas y tinta de sangre de drago, 

con rojas uvas, incienso y alumbre, 

añade mirra, clavo y canela,  

para que mejor huela. También con ello paños aplique. 

Tenga cuidado, no demasiado profundo penetre 

y las vías urinarias cierre. 

Lo mejor de todo para poder engañarlo 

es poner con cautela una sanguijuela en la boca de la vulva 

la víspera de la boda; métasela con cuidado,  

no vaya a ser que en el útero penetre. 

De allí brotará la sangre y una postilla se hará 

por el flujo de sangre y la vía cerrada estará. 

Burlará así al marido en el coito la pícara virgen 

y no ha de imitar al respecto a ninguna ramera 

que estúpidamente pretenda cerrarse con sales de nitro12, 

pues lesionan la vulva y sangrienta la vuelven 

y el miembro viril lo dejan herido y también irritado. 

12 Traducimos en plural por mantener el ritmo final del hexámetro, como otras veces, dentro de lo posible. 

26



27



28



29



5. ESTRUCTURA

Los poemas didáctico técnicos grecolatinos presentan habitualmente unos elementos 

repetidos, que sintetizamos a continuación: 

-Un proemio de carácter elevado y literario, que puede incluir, entre otras cosas,

referencias mitológicas, un guiño al esfuerzo que supone ahondar en la materia, un 

resumen de la temática general de la obra, o bien diferentes fórmulas de captatio 

benevolentiae. En época medieval no es tan frecuente la inclusión de elementos 

mitológicos, como la explicación sucinta de los temas a tratar. A cambio, sí suelen 

encontrarse referencias religiosas, por ejemplo, se solicita la ayuda divina.  

En el caso del De secretis, cada uno de los capítulos cuenta con un prólogo al que sigue 

un íncipit, que resume los contenidos que se van a desarrollar. Tenemos a continuación 

una especie de índice que incluye en orden el título de todos los capítulos recogidos en 

ese libro, casi a modo de listado de todas las afecciones que se van a tratar en él.  

-Un desarrollo de la materia, que se caracteriza por la presencia de enumeraciones o listas

de ingredientes y procedimientos. Esta parte es una especie de catálogo en la que el emisor 

incluye unos versos que funcionan como guía para facilitar el seguimiento de la lectura.  

-Excursus y descripciones que sirven al autor para lucirse, frecuentes en la poesía técnica

antigua pero casi inexistentes ya en época medieval. Quizá esto se deba a la voluntad de 

crear una obra de carácter más científico, a lo que se suma la aparición del cristianismo, 

que acabó con las digresiones de tipo mitológico.  

-Un final abrupto, que carece del exordio o epílogo típico de la oratoria, cuya función era

resumir punto por punto la materia tratada. En las obras didáctico-técnicas, especialmente 

aquellas en verso, el lector conoce que la obra está completa por determinadas fórmulas 

conclusivas.  

Podemos encontrar este tipo de fórmulas también al final de cada libro o capítulo, lo cual 

facilita que el receptor comprenda que ese apartado está completo y ha llegado a su fin. 

30



Con respecto al capítulo 45 de la obra que nos ocupa, cabe mencionar que es difícil 

identificar una estructura como la que venimos describiendo, ya que se trata de un espacio 

muy corto de versos.  

Podríamos considerar que hay unos versos introductorios, en los que, si bien no se aprecia 

un tono más literario o elevado que en el resto del capítulo; sí se incluye una especie de 

captatio benevolentiae que intenta despertar el interés del público destinatario de la obra. 

Más bien se trata de llamar la atención de posibles beneficiarios (en este caso 

beneficiarias) del texto. De esta manera, el pasaje se abre dirigiéndose explícitamente a 

aquellas mujeres que precisen del remedio ofrecido en él:  

Indiget istius etiam medicamine libri 

quam secretus amor veneris furibunda voluptas 

perlargam dederant ut amicis crura relaxans 

voto freta suo privetur virginitate, 

nubere cum sit opus, ignoret ut ista vir eius, 

excecabit eum sic virgo sophistica caute. (Secr. 769- 794) 

Sin embargo, en el resto del texto, el autor se dedica a describir la preparación de los 

remedios para esa “virgo sophista”; ofreciendo diversas alternativas, a modo de gradatio, 

que culminan con la más efectiva: la sanguijuela, que gozó de gran popularidad entre las 

mujeres para provocar sangrados a lo largo de la Edad Media.   

6. AUTORÍA

Uno de los problemas fundamentales que presenta esta obra es la cuestión de su autoría; 

pues se desconoce quién escribió el poema, así como cualquier dato de su vida o 

producción literaria.  

Dado que toda información sobre esto es únicamente deducible a partir de la obra en sí, 

trataremos ahora de arrojar algo de luz a este asunto a través de nuestra hipótesis. 

Partiendo de las indagaciones sobre el poema en general y del estudio exhaustivo del 

pasaje seleccionado, podemos establecer una serie de afirmaciones:  

31



 

-Sabemos que el autor tuvo que ser un personaje culto, casi con seguridad perteneciente 

a la Escuela Salernitana, pues de lo contrario, no podría conocer las fuentes que son 

evidentes en el poema, como Trótula o Iohannes de Sancto Paulo. Hay también 

influencias de las teorías de Galeno y Averroes, con lo que debió de tener una amplia 

formación.  

De esto, precisamente, nos da la prueba el afán literario que va de la mano del práctico en 

esta obra, cuyo signo fundamental es la versificación en hexámetros. Por tanto, nuestro 

autor hubo de ser alguien con una amplia formación no solo en el ámbito médico, sino 

también en el literario; una educación que era solo accesible para aquellos que 

perteneciesen a una clase social acomodada.  

 

Si bien hay pistas que indican que hubo de ser alguien de alto estatus, tuvo que tener 

también un contacto amplio con la escala más baja de la sociedad. Esto es deducible a 

partir de los contenidos del poema, que parecen ir dirigidos a gente de a pie, pues se 

mencionan ingredientes comunes en la época, que probablemente estuvieran al alcance 

de cualquiera, e incluso se ofrecen distintas alternativas de carácter popular. En relación 

con esto, hay que tener en cuenta que en Salerno vive una población que se encuentra 

altamente medicalizada, y con ello, probablemente era conocedora de muchos de los 

remedios mencionados en la obra.  

Este autor no parecía querer apropiarse de los textos, pues en el prólogo del libro V 

menciona la fuente fundamental del mismo:   

Multorum secreta legent hoc codice, mixtim 

dogmata Willermi, mixtim quoque verba Rogeri, 

mixtim multorum pandet liber iste virorum. (Secr. 5-7)  

 

Por otra parte, la obra parece estar dirigida a un público femenino; sin embargo, esto no 

debe llevarnos a pensar que se trata de un tratado escrito por y para mujeres. Más bien, si 

se puede deducir algo, es que quizá la autoría se mantuviera en el anonimato por lo 

escabroso de ciertos temas en los que ahonda. 

32



 
 

Si atendemos al pasaje seleccionado, este ofrece distintas posibilidades para reconstruir 

el virgo de aquella mujer que lo precise, antes de contraer matrimonio. Hemos de tener 

en cuenta, además, que este primer libro es prácticamente un calco de la obra de Trótula. 

Esto quiere decir que, como venimos mencionando, su autor no perseguía un fin tan 

práctico como literario; con lo que el hecho de que la obra se dirija a mujeres podría 

explicarse a través de su fuente.  

Cabe hablar también a los eufemismos empleados por el autor para referirse diversos 

elementos: Así, encontramos secretus amor veneris o furibunda voluptas, para aludir al 

deseo y al placer sexual femenino. También distintos términos para los genitales de la 

mujer, como crura o secreta loca. Sin olvidarnos de cómo designa al tipo de mujer al que 

se dirige este capítulo concreto: virgo sophista.  

Aunque estos términos sean de utilidad para entender el tabú que suponía para el autor la 

realidad que designaban, no pueden ofrecernos mucha más información sobre él. Sin 

embargo, sí nos indican que este era conocedor de una tradición médico-literaria que 

empleaba esta terminología más retórica y eufemística. Muchas veces se trataba de 

monjes, como Sancto Paulo, que recurrían a este artificio para que sus obras pasaran el 

filtro de la Iglesia. 

También es ilustrativa la mención de las consecuencias que el propio remedio tiene para 

el hombre. Al final del capítulo, se recomienda seguir el remedio propuesto en lugar de 

usar vitriolo, dado que daña el miembro masculino: Atque viri membrum sic vulnerat 

excoriatum. 

Por último, no hemos de olvidar que el manuscrito que contiene el poema data del siglo 

XII, momento en el que las mujeres difícilmente podían acceder a la educación, y menos, 

adquirir una formación tan amplia como la que precisaba escribir un poema de estas 

características.  

Presentadas todas estas razones, podemos concluir resumiendo que el autor sería 

probablemente un hombre perteneciente a la Escuela Salernitana o cercano a esta y con 

una amplia formación, tanto literaria como médica. Sin embargo, la cuestión queda 

abierta y a la espera de un estudio más exhaustivo que pueda clarificarlo y que esperamos 

poder completar en un futuro próximo.  

33



7. TÍTULO

Si atendemos al título De secretis mulierum, cabe ahondar un poco más en los orígenes y 

el empleo del término secretum13. Parece que el uso de la terminología eufemística 

vinculada con el secretismo en este tipo de textos ginecológicos no viene de la 

Antigüedad, sino que es más reciente.  

Se empieza a encontrar de manera frecuente la palabra secretum en manuscritos que datan 

del siglo XIII en adelante, para hacer referencia a las “partes secretas” de las mujeres, y 

a las enfermedades vinculadas con estas. Mientras que en épocas anteriores se registran 

términos como feminia, loca muliebria, partes pudendae, pudenda, etc.  

Algunos autores como Celio Aureliano o Musción emplean el término secreta con 

significados diferentes, y solo Teodoro Prisciano lo emplea para designar la menstruación. 

Es en el siglo XI cuando aparece este término en relación con los genitales femeninos por 

primera vez; inserto en el siguiente pasaje del prólogo del Liber de sinthomatibus 

mulierum del Compendio atribuido a Trótula:  

Et ipse condicione sue [i.e. mulieris] fragilitatis propter verecundiam et 

 faciei ruborem egritudinum suarum, que in secreciori loco accidunt, 

angustias non audent medico revelare. (Trot. 70, 22) 

Como hemos apuntado, a partir del siglo XIII, momento en el que se componone 

precisamente el De secretis mulierum, se extiende su uso con esta nueva connotación. 

Aparece también en la página 38 del Tractatus Beati Gregorii Pape contra religionis 

simulatores, un texto inserto en el contexto eclesiástico que recoge las enfermedades de 

los genitales femeninos: de secretis verendarum partium morbis.  

De igual modo, en 1322 Jacoba Felicie emplea también secreta pare referirse al sexo 

femenino:  

Et istis de causis multi mulieres et etiam homines perierunt in infirmitatibus 

13 Cf. Victoria RECIO MUÑOZ-Ana I. MARTÍN FERREIRA, (2019). 

34



Suis, nolentes medicos habere ne videant secreta.14 

Por último, cabe mencionar hay diversos testimonios de este uso de “secretum” en textos 

holandeses, ingleses y alemanes; y en castellano, aparece únicamente en el Compendio 

de la humana salud, del siglo XV: …de algunas questiones de los miembros generativos 

e de los secretos de las mujeres (f. 19r61).  

8. FUENTES

Ya Ch. Daremberg detectó en el siglo XIX paralelos significativos entre los dos primeros 

capítulos del De secretis mulierum y la obra publicada bajo el nombre de Trotulae 

curandarum aegritudinum muliebrium ante et in post partum liber unicum nusquam 

antea editus.  

La figura de Trótula, también conocida como Trota de Salerno, fue puesta en duda ya 

desde muy pronto, de modo que los primeros estudios filológicos han estado enfocados a 

investigar más detenidamente su obra. Gracias a las deducciones de J.F. Benton y su 

continuadora M. H. Green, hoy en día se acepta, no sin reservas, que existió una mujer 

llamada Trota (s. XII-XIII), en el ámbito médico salernitano, a la que se atribuye la 

Practica secundum Trotam. Sin embargo, se considera que esta no es la autora del 

Compendio que toma el De secretis como fuente. Este está conformado por tres tratados: 

Liber de sinthomatibus mulierum, De curis mulierum y De ornatu mulierum. Se cree que 

es el segundo de ellos, al ser el único atribuido a Trota, pudo propiciar la confusión, que 

se vería acentuada, además, por la dependencia de este con respecto a la Practica 

secundum Trotam. Llama especialmente la atención el hecho de que todos los libros estén 

dirigidos específicamente a las mujeres, lo que ha llevado a sospechar del pseudónimo 

‘Trotula’, que responde a la autoría de la obra. Este no solo es el diminutivo de un nombre 

femenino bastante común en la época y en la zona de Salerno, sino que, por otra parte, 

14 DENIFLE, H. (ed.) (1964), Chartularium Universitatis Parisiensis, reimp. de la ed. original (1891-1899),

Paris, Delalain, 2:264, Bruxelles, Culture et Civilisation. En este sentido ha trabajado también Alberto 

ALONSO GUARDO a lo largo de tres artículos que recogemos en la bibliografía final: 2003; 2005 y 2015. 

35



tiene también reminiscencias de las Trotta o Trotaconventos que leemos en el Libro de 

buen amor del Arcipreste de Hita.  

Partiendo de esta base, comenzaremos tomando el texto de M. H. Green15 para establecer 

las semejanzas y diferencias existentes entre el Compendio en prosa y el anónimo De 

secretis. En primer lugar, cabe incidir en el título que recibe el capítulo de Trótula, 

Constrictorium bonum, que parece referirse al aspecto técnico del remedio, anticipando 

que va a versar sobre un constrictivo vaginal. Este contrasta con el anónimo versificado, 

donde recibe el nombre De virginitate sophistice restituenda, que pone el foco, más bien, 

en aquellos que precisen de dicho remedio, casi a modo de captatio benevolentiae.  

Este título ya adelanta el carácter de cada una de las dos obras, siendo la que estudia 

Green mucho más concisa y sintética, y la que nos atañe, más poética y extensa. Lo cierto 

es que ambas recogen prácticamente el mismo contenido, sin embargo, se aprecia muy 

bien cómo el autor del anónimo tomó esta fuente y desarrolló más a fondo sus contenidos 

a modo de amplificatio, dotándola además de un tono elevado y literario que no era tan 

evidente en el texto en prosa. 

El capítulo de Trótula empieza de la siguiente manera: “Constrictorium ad uuluam ut 

quasi puelle inueniantur” (Trot. 190), que condensa el contenido de los seis primeros 

versos del capítulo 45 del De secretis:  

Indiget istius etiam medicamine libri 

quam secretus amor veneris furibunda voluptas 

perlargam dederant ut amicis crura relaxans 

voto freta suo privetur virginitate, 

nubere cum sit opus, ignoret ut ista vir eius. (Secr. 789-794) 

Vemos que ambas obras comienzan introduciendo el tema a tratar en términos similares, 

sin embargo, mientras que el texto en prosa es más sintético, el De secretis es más prolijo 

y se detiene a desarrollar esa idea inicial.  

A continuación, tenemos un paralelo bastante notable entre ambas obras: 

Accipe albumina ovorum et distempera cum aqua in qua coctum sit 

pulegium et huius modi herbe calide et panno novo lini intincto bis vel ter in die 

vulve impone. Et si nocte minxerit, iterum inpone. Et nota quod prius abluenda 

15 Existe una traducción castellana de Trótula, (Maite Jiménez, 2025), basada en la versión italiana de 

Mónica H. Green, realizada más con fines divulgativos que científicos. 

36



 
 

est bene cum eadem aqua calida cum qua fuerint ista distemperata. Accipe 

corticem ylicis renatium, et tritum distempera cum aqua pluviali, et cum panno 

lineo vel bombace predicto modo vulve inpone, et hec omnia ante horam 

accessionis coitus remove. (Trot. 190-191) 

Este fragmento se corresponde con los siguientes versos:  

Pulvere contritum zucarinum sumat alumen, 

ovi commiscens albumen aqua pluviali 

in qua decocta sint pulegium, calamentum 

his quoque consimiles herbe quas scripsimus ante, 

his pannum rarum tingat bis terve quaterve, 

ipsa, prius quam vir amplexibus eius habundet, 

sepius istud idem cum minxerit illa reponat, 

est quoque predicto matrix prius ampne lavanda. 

Ilicis aut cortex nuper si quando renatus 

et bene contritus mixtus sit aqua pluviali. 

Hinc fiat tenta quam sic supponat et illa 

paulo prius vulve quam debeat illa coire. (Secr. 795-806) 

Ambos autores continúan ofreciendo las instrucciones necesarias para llevar a cabo el 

remedio. Los dos parten del mismo procedimiento: tomar un paño humedecido con el 

compuesto preparado a base de piedra de alumbre, clara de huevo, poleo, corteza de 

encina y agua de lluvia, e introducirlo en la cavidad vaginal repetidas veces. Tampoco 

parece casual que tanto el capítulo de Trótula como el De secretis mencionen los mismos 

ingredientes, sino que, más bien, da la impresión de que el autor de nuestra obra ha ido 

parafraseando la fuente y añadiendo aquello que ha considerado pertinente, o que le ha 

sido de utilidad para cuadrar los hexámetros. Las diferencias responden 

fundamentalmente a cuestiones de vocabulario y de preferencia de orden16.  

 

A partir de ahora, el poema parece variar ligeramente el orden de la fuente en prosa. Así, 

en Trótula (192-193) encontramos a continuación: 

Item. Accipe pulverem nitri vel mori et inpone; mirabiliter constringit. Item quedam 

sunt immunde et corrupte meretrices que plus quam virgines cupiunt inveniri, et faciunt 

 
16 Así, por ejemplo, tenemos en Trótula “ante horam accesionis coitus” (191), pero en el De secretis “paulo 

prius quam debeat illa coire” (806); expresiones sinónimas, expuestas de distinta manera. 

37



constrictorium ad idem, sed inconsulte, quoniam se ipsas reddunt sanguinolentas et 

virgam viri ulcerant. Accipiunt nitrum puluerizatum et vulve inponunt. 

Este pasaje equivale a la parte final del capítulo del De secretis, aunque el contenido es 

el mismo. Es decir, el autor del poema ha preferido cambiar la disposición del contenido 

para atenuar la gradatio de remedios que describe hasta llegar a este, que contrasta con el 

resto porque es el único que desaconseja imitar:  

Sic coeundo virum deludet virgo sophista 

nec meretrix aliqua sit partibus his imitanda 

optans constringi fatue cum pulvere nitri, 

quod ledit vulvam quam reddit sanguinolentam 

atque viri membrum sic vulnerat excoriatum. (Secr. 831-835) 

La correspondencia entre ambos fragmentos es, sin duda, significativa. Nuevamente, el 

hecho de que el anónimo aparezca en otro orden, pero ilustrando la misma idea que 

Trótula no es más que otro indicio de que la fuente principal de nuestro autor era este 

compendio en prosa, al que otorgó un carácter literario y versificó, sin modificar en 

demasía su contenido. 

A continuación, el texto de Trótula culmina con el párrafo final, en el que ofrece una 

alternativa a los remedios anteriormente propuestos. Este corresponde a toda la parte 

central del capítulo del poema, que es considerablemente más extensa y detallada que su 

equivalente en prosa:  

Aliter. Accipe gallas, rosas, sumac, plantaginem, consolidam maiorem, bolum 

armenicum, alumen, chimoleam, ana unciam. In aqua pluviali decoquantur hec, et cum 

aqua illa fomententur pudibunda. Quod ut melius fiat una nocte antequam nubat, ponat 

sanguissugas in vulva, sed tamen caute ne subintrent, ita ut sanguis exeat et in crustulam 

convertatur, et ita vir decipitur propter sanguinis effusionem. (Trot. 194-195).  

Este fragmento tiene paralelos notables con el siguiente: 

Aut sic: plantago, sumac, bolus et rosa, galla, 

maior consolida chimoleaque, thus et alumen. 

Haec pluvialis aqua coquat omnia sufficienter. 

His secreta loca foveat velut ante docetur. 

Aut sic: infusas rubeas in aqua pluviali 

uvas per totam noctem cras decoquat illas 

fortiter hic ampnis, et postea colet easdem. 

38



 
 

Qua colatura foveatur vulva frequenter, 

fortiter abstersa, repetatur sepius istud, 

in qua virginea vitulinaque carta coquatur 

fortiter ut gluten. Que desiccata secetur 

ilicis et gumma, cortex medianus et eius 

sorbi vel quercus medio cum cortice spine, 

quas tere cum gallis atramentoque draconis 

sanguine, cum rubeis uvis, et alumine, thure, 

iunge quibus myrrham, gariofila cum cinamomo, 

ut redolere queat melius, foveatur et istis. 

Ne nimis interius caveat submittat eidem 

hoc urinales claudat ne forte meatus. 

Omnibus est melius quibus hunc deludere possit: 

sanguisugam vulve pridie quam nubat in ore 

cautius immittat, vulvam ne forte subintret; 

exeat hinc sanguis et crustula fiat ibidem 

sanguinis ob fluxum vulve strictumque meatum. (Secr. 807-830) 

El comienzo de los dos párrafos es semejante, pues ambos recomiendan añadir agallas, 

consuelda mayor, llantén o zumaque, entre otros ingredientes; sin embargo, el De secretis 

incluye una alternativa más, que consiste en el empleo de uvas hervidas junto con una 

piel de ternera, distintas especias de olor y plantas para elaborar un concentrado que se 

introduzca en la vagina. El hecho de que esto no se encuentre en Trótula nos hace deducir 

que el autor, no se limitó únicamente a parafrasear en verso la obra en prosa, sino que 

probablemente cotejó otras fuentes e incluso añadió conocimientos médicos de la 

sabiduría popular que escucharía en diversos ámbitos.  

Sí es común en ambas obras el remedio con el que culmina el capítulo, que una y otra 

reconocen como el más efectivo17: la introducción de una sanguijuela en la vagina la 

noche anterior al matrimonio, para provocar el sangrado cuando caiga la costra provocada 

por la herida.  

 
17“Quod ut melius fiat” (Trot. 195) y “Omnibus est melius quibus hunc deludere possit” (Secr. 826). 

39



Teniendo en cuenta los paralelos y similitudes entre ambas obras podemos concluir que, 

indudablemente, el De secretis mulierum tiene como fuente principal el Compendio de 

Trótula, al menos en las partes que se refieren a la ginecología y el estudio de la mujer, lo 

cual es también coherente con la cronología de los dos tratados, pues el que está en prosa 

se fecha en torno al siglo XII y el versificado entre finales del XIII y principios del XIV. 

Y esto también da una idea de la difusión del primer texto y de su influencia. 

Por otra parte, Johannes de Sancto Paulo18 es posiblemente, a su vez, fuente de los 

compendios de Trótula. Lo poco que se conoce sobre su vida es que perteneció a la 

Escuela médica de Salerno, con lo que podemos ubicarle entre los siglos XII y XIII, su 

período de máximo esplendor. Se le ha identificado con distintas figuras de la Iglesia, 

pero lo único que se sabe con certeza es su vinculación eclesiástica. Por otro lado, en su 

Breviarium hay menciones a Romualdo de Salerno, que murió en 1181; con lo que 

tenemos la fecha ante quem de la composición de su obra principal.  

Esta obra pertenece a uno de los géneros más cultivados en el ámbito salernitano, la 

practica, un compendio que va describiendo múltiples enfermedades siguiendo el 

esquema a capite ad calcem; primando los remedios prácticos por encima de lo teórico. 

La obra presenta una división en cinco libros que van abordando distintas cuestiones 

médicas y quirúrgicas19. Sin embargo, nos interesa especialmente el libro IV, por ser el 

que recoge las afecciones de carácter andrológico y ginecológico; con lo que es el capítulo 

correspondiente al libro I del De secretis mulierum. 

Resulta especialmente llamativo que un miembro de la jerarquía eclesiástica ahondara en 

cuestiones tan escabrosas como la reconstrucción de un virgo, y precisamente por eso, 

Sancto Paulo recoge la información de manera velada y discreta, camuflándola en 

capítulos que, muchas veces, nada tienen que ver con ese remedio oculto. Así, el 

tratamiento del tema en su obra no ocupa un capítulo íntegro, a diferencia de lo que 

sucedía en Trótula o en el De secretis, sino que se inserta encubiertamente en un apartado 

que versa sobre el aborto. Y este también está en buena medida camuflado, pues no solo 

se refiere al aborto espontáneo, sino a los remedios que podían emplearse para interrumpir 

un embarazo no deseado. 

18 Para más información véase: MARTÍN FERREIRA y GARCÍA GONZÁLEZ (2010). 
19 Ver artículo: RECIO MUÑOZ; Victoria, (2023).   

40



Partiremos de la traducción y edición de Ana Isabel Martín Ferreira para cotejar el texto 

de Sancto Paulo con el capítulo de la obra que nos ocupa:  

Subfumigentur cum stipticis et lavent sibi vulvam cum eisdem, ut cum alumine et 

galla et simphito coctis in aqua pluviali vel vino vel aceto. Hec eciam valent ad 

decepcionem violate, ut videatur virgo20. (109) 

Este fragmento del Breviarium, insertado casi crípticamente en el capítulo 

correspondiente al aborto, recuerda especialmente al siguiente:  

Aut sic: plantago, sumac, bolus et rosa, galla, 

maior consolida chimoleaque, thus et alumen. 

Haec pluvialis aqua coquat omnia sufficienter. 

His secreta loca foveat velut ante docetur. (Secr. 807-810) 

Las similitudes entre estas obras, si bien son menores que las que habíamos observado 

entre nuestro poema y Trótula, siguen siendo notables: Ambas parten de los mismos 

astringentes para elaborar el remedio, con la única diferencia de que Sancto Paulo lo 

recomienda, en un principio, para aquellas mujeres que han tenido un aborto en el que el 

feto no ha muerto y, a posteriori, menciona que también sirve para las que necesiten 

parecer vírgenes tras haber sufrido una violación. Es decir, este hombre justifica 

discretamente el uso de constrictivos vaginales para quienes que hayan sido corrompidas 

contra su voluntad, mientras que el De secretis, ofrece este remedio para que la mujer que 

desee acostarse con su amante previamente al matrimonio pueda hacerlo, sin que su futuro 

marido advierta lo sucedido. Por tanto, hay un cambio de perspectiva entre ambas obras, 

una visión mucho más abierta en el anónimo, lo cual también respondería a la ausencia 

de autoría conocida para dicho tratado, puesto que el hecho de no firmarlo favorece a que 

el tema pueda ser tratado con más libertad. Podemos ver la relación con el propio título, 

pues De secretis mulierum escoge esos remedios populares más controvertidos y ocultos 

en obras anteriores como la de Sancto Paulo, y los hace accesibles a través de su puesta 

por escrito.  

A continuación, encontramos en el mismo apartado otro fragmento que se corresponde 

con nuestro anónimo, en el cual, el clérigo se detiene a incluir un remedio más detallado 

20 Cf. Ana Isabel MARTÍN FERREIRA (2017). 

41



para este problema, la inserción de una sanguijuela en la vagina un día antes de que las 

relaciones matrimoniales sean consumadas:  

Et quia in huiusmodi mencionem incidimus, aliud magis mirandum dicimus de 

violata. Uno die ante quam nubat, ponat sanguissugam in vulvam ut sanguis paucus exeat 

et fiat ibi postea crustula, nam, dum coit, excoriatur pustula et sanguis egreditur virque 

deluditur.21 

Sin duda, esto equivale casi textualmente a la parte final del capítulo 45 de nuestro poema: 

Omnibus est melius quibus hunc deludere possit: 

sanguisugam vulve pridie quam nubat in ore 

cautius immittat, vulvam ne forte subintret; 

exeat hinc sanguis et crustula fiat ibidem 

sanguinis ob fluxum vulve strictumque meatum. (Secr. 826-830) 

Teniendo en cuenta todo esto, podemos concluir afirmando que los libros I y II del De 

secretis mulierum reciben influencias significativas del Compendio atribuido a Trótula, a 

través de la cual se filtraría la información del Breviarium de Sancto Paulo también en 

nuestra obra.  

Por otra parte, los libros III, IV, V y VI, dedicados a la cirugía, recogen literalmente las 

obras de Ruggerio Frugardi y Rolando de Parma, así como el comentario de los Cuatro 

Maestros a la Cirgugía de Ruggerio y Rolando. Gracias al conocimiento de dichas fuentes 

podemos establecer un terminus a quo para la datación del poema, pues el floruit del 

primero se establece en torno al 1170, mientras que el del segundo alrededor de 1230.  

Con respecto al último libro, Ch. Daremberg apunta que el S. de Renzi ha identificado 

fundamentalmente tres fuentes: De adventu medici apud aegrotum, que parte del Codex 

Salernitanus de Breslau; De modo medendi de Cofón y la obra de Arnaldo de Vilanova.  

Por último, como influencias generales comunes también a la Escuela de Salerno, se ha 

visto que las recomendaciones hechas al médico recuerdan al Juramento y las Leyes 

hipocráticas, y que hay un conocimiento profundo de las teorías de Galeno y Averroes. 

Además, el autor parece conocer los poemas de Gilles de Corbeil22, pero se aleja del 

formalismo de este y aprovecha muchas de las licencias poéticas que ofrecía la poesía 

medieval.  

21 Edición de MARTÍN FERREIRA (2017). 
22 Se aprecia en el capítulo 4 del libro VII.  

42



Con todo esto, cabe mencionar finalmente que, a pesar de que el contenido del poema no 

es original, sino tomado de diversas fuentes, su disposición métrica le dota de una gracia 

muy particular, sin pretender expresar los remedios en una forma excesivamente elevada 

o poética, sino ampliando el rango de influencia de todos los conocimientos que toma de

las distintas fuentes médicas y de la sabiduría popular. 

9. ANÁLISIS MÉTRICO

En primer lugar, hemos analizado el capítulo del poema verso por verso, para comprobar 

hasta qué punto los hexámetros han sido construidos de acuerdo con el esquema clásico, 

dado que la obra se fecha entre los siglos XIII y XIV, momento en el que la métrica latina, 

que se había ido sustituyendo progresivamente por una basada en la acentuación, cada 

vez era menos cultivada y resultaba más compleja a los autores. Podemos extraer las 

siguientes conclusiones:  

A) Encontramos irregularidades métricas que responden, en su mayoría, a un motivo

fundamental: la lengua latina en la Edad Media había experimentado numerosos

cambios desde época clásica, es decir, se había ido perdiendo ese nivel de

corrección y conocimiento de la misma, lo que dificultaba aún más la composición

de obras en verso. Con esto, resultaba muy complejo conocer las sílabas largas y

breves, por ejemplo, en los verbos de la segunda y la tercera conjugación, que tan

solo se distinguían unos de otros por la cantidad vocálica de la e, vemos que el

autor construye versos defectivos. Así, en el verso 78923, solo se puede explicar la

ē de indigĕo a través de un cambio de conjugación; la falta de conocimiento

exhaustivo del sistema verbal latino lleva al autor a caer en un error métrico. Hay

también fallos en la cantidad de los ablativos singulares, que aparecen como

breves, quizá por confusión con la del nominativo, ya que la terminación de ambos

casos es igual en la primera declinación, o quizá simplemente se deba a un error,

fruto del criterio de la acentuación, que parecía que el autor estaba empezando a

tener en cuenta para construir la métrica. Tenemos así ampne en el verso 80224,

23 ĪndĪgēt Īstiūs͜  ĕtĭām mĕdĭcāmĭnĕ lībrī.
24 Ēst quŏquĕ prēdīctō mātrīx prĭus͜  ămpnĕ lăvāndā.

43



 

cuya e no se puede entender métricamente más que como breve, a pesar de que 

todos los ablativos tienen cantidad larga.  

B) En muchos casos, se aprecia también un alargamiento de sílaba antes de la cesura; por 

ejemplo, el verso 79725 solo puede explicarse como defectivo, puesto que la a de 

decocta debería ser breve, dado que es neutro plural. Lo mismo sucede con el verso 

80726, donde la o de plantago habría de ser breve. 

C) Es posible también percibir que las cesuras están colocadas concienzudamente, 

pues no son solo una pausa arbitraria para el mismo poeta o el lector; sino que 

clarifican la estructura sintáctica del verso. En este sentido, el manuscrito en el 

que se encuentra el poema estaba ya puntuado a la manera medieval, obviamente, 

marcando las pausas de lectura, con lo que muchas de las cesuras coinciden con 

los signos de puntuación.   

D) Se ha observado un esquema frecuente en los versos de este capítulo: 36 de los 47 

versos tienen como cesura principal la pentemímera. De esos 36, 13 presentan 

únicamente esta cesura. En menor medida tenemos la heptemímera, que 

encontramos hasta en 13 ocasiones; de las que tan solo 4 aparece como cesura 

única, formando una estructura bimembre. Por otro lado, aparecen también las 

cesuras tritemímera trocaica y bucólica, aunque en una medida notablemente 

inferior a las dos anteriormente mencionadas. 

E) En relación con lo mencionado anteriormente, se deduce una predilección por la 

estructura bipartita, marcada usualmente por una cesura en el segundo medio pie. 

Esto permite distribuir el verso en dos partes similares, proporcionando una pausa 

que facilita la lectura del poema.  

F) Es también significativo cómo muchos de los versos están construidos 

defectivamente hasta la cesura, lo que se debe a la llamada ‘cláusula heroica’; el 

autor conoce muy bien que los dos últimos pies han de ser invariablemente un 

espondeo y un dáctilo (este último con sílaba final anceps) y tiene en su mente 

estructuras finales que encajan a la perfección con este esquema 3+2. En este 

sentido, se puede ver cómo repite aqua pluviali al final de los versos 796, 804 y 

811.  

 
25 Īn quā dēcōctā sĪnt pūlēgiūm, călămēntūm. 
26 Aūt sĪc: plāntāgō, sūmāc, bŏlŭs ēt rŏsă, gāllā.  

44



G) Por otro lado, también comienza muchos de los versos con adverbios de fácil

encaje métrico, por su evidente cantidad vocálica (larga-breve-breve), que

coincide además con la acentuación de estos. En este sentido, emplea fortiter al

comienzo de verso en el 813, 815 y 817.

H) Hay un abuso de pronombres que responde también a la métrica27; el autor se sirve

de elementos como demostrativos, determinantes, indefinidos, etc., para lograr

encajar los hexámetros.

I) Todo esto nos hace deducir que es un poema que se acerca a la métrica

cuantitativa, pues los fallos cometidos por el autor indican que este prestaba ya

atención al acento. Hay palabras que no encajan métricamente de ningún modo,

por ejemplo, sanguisugam en el verso 82728, cuya medida parece atender, más

bien, a la acentuación, pues si la segunda u obedeciera a las normas tendería que

ser larga, y, sin embargo, es breve.

J) Se ha de destacar la abundancia de encabalgamientos, que dotan al poema de gran

musicalidad y ritmo, permitiendo crear períodos de mayor extensión y con ello,

se aporta también una mayor altura poética y sintáctica.

Antes de concluir este apartado, es preciso puntualizar que solo hemos examinado la 

métrica del capítulo 45 del libro I, lo que quiere significa que se trata de un muestreo, 

es decir, de un porcentaje poco representativo del total de la obra, lo que no impide 

que sea revelador. Hemos considerado estas calas como suficientes para examinar la 

métrica del poema, ya que un estudio más exhaustivo excede los límites de un Trabajo 

Fin de Grado.  

10. CONCEPCIÓN DEL HIMEN FEMENINO EN LA EDAD MEDIA: ÉTICA

Y MORAL

Si atendemos únicamente a términos anatómicos, la palabra himen se define como “una 

membrana delgada y mucosa situada en la parte del vestíbulo vaginal, que separa la 

vagina de la vulva y puede presentar diferentes formas (de medialuna, anular, tabicado, 

27 Īpsă (v. 800) o īllă (v. 801). 
28 Sānguĭsŭgām vūlvē prĭdĭē quām nūbăt, ĭn ōrē. 

45



imperforado, etc.)29. Aunque no necesariamente existe en todas las mujeres, y, caso de 

existir, su presencia no es relevante a nivel fisiológico.  

Sin embargo, la concepción del himen ha estado muy vinculada a la historia de las 

mentalidades, concretamente a la idea de que la mujer ha de guardarse virgen para su 

marido, es decir, ha de conservar su “virgo” para él. En este contexto, el himen, entendido 

como una membrana que garantizaba al marido la integridad de su esposa, tenía 

socialmente un valor incalculable; lo que condicionaba el comportamiento erótico de las 

mujeres, pues muchas veces eran sometidas a prueba para garantizar que estaban intactas. 

Se entendía entonces que la virginidad de la mujer dependía del sangrado producido por 

el desgarramiento de dicha membrana durante las primeras relaciones sexuales.  

Para comprender la importancia de esto a lo largo del tiempo, hay que tener en cuenta la 

concepción cultural de la sexualidad femenina desde la Antigüedad, y especialmente 

durante el período medieval. La virginidad no se entendía como algo exclusivo de la 

mujer, sino que se creía que esta era un bien sacratísimo que pertenecía también, en partes 

iguales, a sus padres y a su futuro marido, por lo que, si una muchacha mantenía 

relaciones sexuales, no era ella la única afectada por la deshonra.   

Con la llegada de la religión cristiana, la castidad y el pudor se convierten en las 

cualidades fundamentales de una mujer respetable. Además, la influencia de la Biblia, 

que transmitió la noción de las relaciones prematrimoniales como un atentado contra la 

ley divina, tuvo un gran peso en el prisma social:  

Por esto Dios los entregó a pasiones vergonzosas; pues aún sus mujeres cambiaron 

el uso natural por el que es contra naturaleza, y de igual modo también los hombres, 

dejando el uso natural de la mujer, se encendieron en su lascivia unos con otros, 

cometiendo hechos vergonzosos hombres con hombres, y recibiendo en sí mismos la 

retribución debida a su extravío. (1 Rom.: 26-27) 

A partir del IV Concilio de Letrán (1215-1216), en el que se sacramentaliza el 

matrimonio, la Iglesia se vuelve todavía más inflexible con las relaciones extramaritales, 

que son castigadas más severamente; incluso se limita el sexo entre marido y mujer, queda 

29 Cf. Victoria RECIO MUÑOZ, Ana Isabel MARTÍN FERREIRA: Hymen: From Literature to Medicine 

(Lexical and Literary Aspects). Ponencia presentada al congreso internacional Ancient Sexuality Revisited 

(Londres, 26-28 de junio de 2025). Las autoras nos han cedido amablemente el texto inédito de su trabajo, 

del que hemos tomado la mayoría de los datos y fuentes relativos a este capítulo del TFG. 

46



 
 

prohibida toda práctica coital “antinatural” y toda experimentación sexual. En este 

contexto, la sexualidad femenina se limitó a la procreación.  

Ahondaremos ahora en el empleo del léxico relacionado con este término en fuentes 

médicas y literarias, para ver cómo este se ve condicionado por la concepción cultural de 

la sexualidad femenina a lo largo de los siglos.  

En primer lugar, desde Plauto hasta Catulo siempre aparece el término hymen como un 

canto de invocación nupcial en contextos exclamativos junto con el vocativo de 

hymenaeus. También aparece personificado, entendiéndose Hymen como la divinidad 

misma que preside la unión matrimonial30, e incluso, en ocasiones, se utiliza como 

metonimia de la boda31. Teniendo esto en cuenta, parece que el término hymen / gr. ὑμήν 

empezó usándose como una interjección repetida durante la celebración de las nupcias, 

tanto en el ámbito latino como en el griego32; que luego pudo emplearse personificado 

como el nombre del dios del matrimonio.  

En Grecia, ὑμήν se empleaba para designar cualquier membrana: la que recubre las 

semillas, la que reviste el cerebro, el corazón, el feto o el esperma; e incluso todas aquellas 

que desempeñan esta función en la anatomía animal. Sin embargo, no será hasta el siglo 

IV cuando encontremos esta acepción en Roma, y solo a partir del siglo VI se referirá ya 

a la película vaginal.  

La primera referencia a la relación existente entre el himen y el matrimonio se deduce del 

Comentario a Terencio de Donato, en el que se menciona la ruptura del himen con la 

primera relación sexual: membrana quaedam, qua est munita uirginitas, quae primo 

corrumpitur coitu…33. 

A partir de entonces, fue probablemente Isidoro de Sevilla quien, gracias a la definición 

de este término mediante una doble etimología, favoreció la transferencia de hymen a los 

textos médicos latinos con el nuevo significado: 

Hymenaeus dicitur a quodam Hymenaeo, qui primus prospere usus est nuptiis, vel ἀπὸ τοῦ 

ὑμένος, quae membrana virginitatis est claustrum. (Orig. 9,7,22) 

 
30 Cf. Ov. Epist. 6,44: non ego sum furto tibi cognita; pronuba Iuno || adfuit et sertis tempora vinctus 

Hymen; || at mihi nec Iuno, nec Hymen, sed tristis Erynnis. 
31 Cf. Ov. Met. 1,480: ne quid hymen, quis amor, quid sint conubia curat.  
32 Véase Eu. Tro. 314: “μὴν ὦ Ὑμέναι”. 
33 Donato, 1905 Ad. 904, 2. 

47



 

 

Con respecto al himen en la literatura médica, la aparición de esta palabra entendida como 

“membrana virginal” se remonta a los textos de Sorano de Éfeso (s.I-II d.C.), recogidos 

en el siglo IV por Oribasio, quien ya hace uso de él con el sentido moderno, lejos de la 

connotación que se le daba en la poesía amorosa latina. Sin embargo, cabe mencionar que 

en los textos médicos no solo se registra hymen para designar este concepto, sino que 

aparecen muchos otros sinónimos más acordes al gusto y estilo personal de cada autor. 

Se documenta también el préstamo griego eugion, de carácter popular, o bien, cento, cuyo 

significado primigenio es el de “paño”, de dónde pasa metafóricamente a designar dicha 

membrana; sigillum, nexus o claustrum son también otros términos que registrados. En el 

Renacimiento se extiende velamen y los textos ginecológicos prefieren hablar de 

membrana34. Sin embargo, de entre todos estos, fue hymen el término que se impuso, 

quizá por ser el único de ellos con un significado unívoco, y por ello, mucho menos 

ambiguo que el resto 35.  

Sin embargo, de entre todos estos, fue hymen el término que se impuso, quizá por ser el 

único de ellos con un significado unívoco, y por ello, mucho menos ambiguo que el resto.  

La cuestión discutida en la actualidad gira en torno a si hay una existencia real de esta 

membrana en todas las mujeres, o bien, se trata de un constructo social que se ha 

transmitido a lo largo de los siglos, dejando una profunda huella en la visión de las 

mujeres sobre su propia sexualidad.  

En relación con esto último, el Corpus Hippocraticum apuntaba ya a la no existencia real 

del himen femenino. La idea es que, si existiera una película vaginal, esta debe debería 

de haberse roto con el primer periodo, pues de lo contrario, el menstruo quedaría retenido. 

Esta teoría es recogida a su vez por Sorano y más adelante, por Galeno, quienes 

desarrollarán en el ámbito romano el planteamiento hipocrático.  

En relación con esto, Hipócrates señala los perjuicios que tiene la virginidad femenina 

para la salud de la mujer, puesto que da lugar a una afección denominada en época 

 
34 Esta información ha sido generosamente proporcionada por Ana Isabel Martín Ferreira y Victoria Recio 

Muñoz y pertenece a la ponencia aún no publicada “Hymen: de la literatura a la medicina. (Aspectos léxicos 

y literarios)”. 

35 Cf. RECIO MUÑOZ, Victoria y MARTÍN FERREIRA, Ana Isabel (2019).  

48



 
 

medieval el mal de la madre, más conocida como histeria, cuya sintomatología se 

caracteriza por cursar con ataques agudos de sofocos y ahogo que pueden derivar en la 

pérdida del conocimiento. La causa principal de esta enfermedad es la retención del 

semen femenino o bien del menstruo, que producen la corrupción de los humores en la 

matriz. Esto provoca un desplazamiento del útero, que se concibe como un órgano móvil 

y autónomo, de manera que, cuando este se seca, se aproxima a la zona del hígado, por 

ser este más húmedo36. 

Se trata de un mal que afecta sobre todo a mujeres vírgenes o viudas a las que se 

recomienda un tratamiento específico para hacer volver al útero a su ubicación habitual:  

-En el caso de las muchachas jóvenes y vírgenes, como lo que produce la afección es la 

retención del esperma, el remedio más efectivo es el embarazo, por lo que se las prescribe 

el matrimonio para mantener relaciones cuanto antes37.  

-Si se trata de una mujer viuda o estéril, es efectiva también la aromaterapia, que consiste 

aquí en aplicar olores agradables para el útero, o bien, desagradables para la matriz. 

Incluso se llega a recomendar la manipulación genital por parte de alguna comadrona, 

como remedio más efectivo38; lo que en realidad es una masturbación encubierta para 

liberar el semen corrompido y reajustar los humores.  

Si acudimos a las fuentes, encontramos varios tratados ginecológicos que hablan de esta 

afección bajo el nombre de suffocatio matricis. Así, el libro VIII de la Practica del 

Pantegni recoge un testimonio de Galeno sobre esta dolencia, en el que se justifican las 

causas de la misma, y se recomienda el tratamiento con olores. Por su parte, el Viaticum 

 
36  Véase SANZ, Lourdes (1988), Tratados hipocráticos IV, Sobre las enfermedades de las mujeres I, 

Madrid, Gredos, 59:  
Si se presentan sofocos de repente, ello ocurre sobre todo en el caso de las que no tienen relaciones sexuales y de 

las mujeres ya maduras, más que en el de las jóvenes. La causa es que su matriz está más suelta, y se debe a lo siguiente: 

al estar los vasos más vacíos y haber más esfuerzo de lo normal, la matriz, consumida por la fatiga, se desplaza, pues 

está vacía y más suelta... Cuando la matriz se ha desplazado, se proyecta hacia el hígado, pues por efecto del esfuerzo, 

se ha secado más de lo conveniente... El hígado está lleno de fluido... 
37Véase SANZ, Lourdes (1988), Tratados hipocráticos IV, Sobre la naturaleza de la mujer VI, Madrid, 

Gredos, 329: 
Cuando ocurra esto, empujar con la mano bacia abajo la matriz separándola del hígado, atar una venda por debajo 

de los hipocondrios y, abriéndole la boca a la paciente, introducir en ella vino del más oloroso, haciendo además 

aplicaciones y fumigaciones en la nariz con sustancias de mal olor y en la matriz con aromáticas… Esto es lo que hay 

que hacer en el caso de que la mujer sea viuda, aunque lo mejor es que se quede embarazada. En el caso de la virgen, 

lo mejor es la cohabitación con un hombre… 

 
38 De loc. Aff. II 5 Kühn VIII, 420:  

quod inter curandum minibus tractarentur partes muliebres oborta titillatione cum labore et voluptate veluti per 

coitum, excrevit crissum plurimumque semen atque ita a molestia liberata est mulier.  

49



incluye también un capítulo muy parecido a este, lo que nos deja ver la influencia de la 

medicina árabe a través de las traducciones de Constantino el Africano, pasando por 

Galeno.  

De igual modo, a comienzos del s.XII, Juan Plateario39 dedica a este tema el tercer 

capítulo de su Practica brevis, titulado De suffocatione et precipitatione matricis. Este 

añade también que este problema suele afectar a los que tienen voto de castidad, ya sean 

hombres o mujeres, por lo que la solución más efectiva es la expulsión del semen a través 

de métodos químicos o manuales.  

También Trótula40 (s.XII), fuente fundamental de nuestro poema, trata en el Liber de 

sinthomatibus mulierum el mismo caso clínico de Galeno que recogía el Pantegni.  

A partir de la traducción del Canon de Avicena41 por parte de Gerardo de Cremona (s. 

XII), este se convirtió en el manual de medicina por excelencia en las universidades. Los 

capítulos de XVI al XIX están precisamente dedicados al estudio del “mal de la madre”, 

al que denomina De prefocatione matricis. Desde este momento, todos los compendia42 

de la época incluyeron un capítulo dedicado a dicha enfermedad. Esto supone la 

transmisión a todo el periodo medieval de la idea de nocividad de la continencia sexual, 

así como la visión negativa de la sangre menstrual, que ha de ser evacuada por completo. 

Esta concepción no solo se hace patente en las obras médicas que venimos mencionando, 

sino que deja también un poso en la sociedad y la cultura de la época, transmitiéndose a 

través de la literatura popular. En este sentido, obras tan célebres de la literatura española 

como La Celestina o La Lozana andaluza han bebido de esta tradición, transmitiendo 

hasta la actualidad la visión de la sexualidad femenina del momento, que se vio, sin duda, 

afectada por todos estos condicionantes sociales de los que venimos hablando.  

De este modo, en el auto I de la ya mencionada obra atribuida a Fernando de Rojas, hemos 

encontrado un pasaje con elementos comunes al capítulo 45 del De secretis mulierum, 

que venimos comentando. En él, Pármeno está presentando la figura de la Celestina a 

Calisto, quien precisa de su ayuda para conquistar a Melibea; la define despectivamente 

39 Más sobre Plateario en RECIO MUÑOZ, Victoria (2016). 
40 GREEN, Mónica (2001, 82). 
41 Cf. SIRAISI, Nancy (1987). 
42 Entre los más destacables se encuentran la Laurea anglica o Compenidum medicinae de Gilberto Ánglico, 

el Breviarium sive Compendium practicae medicinae atribuido a Arnaldo de Vilanova, la Rosa medicinae 

de John de Gaddesden, el Lilium medicinae de Bernardo de Gordon o el anónimo Tractatus de sterilitate. 

50



como una vieja hechicera y alcahueta, que fingía ser una perfumera para encubrir su oficio 

de reconstruir los virgos de las jóvenes:  

Ella tenía seis oficios. Conviene a saber: labrandera, perfumera, maestra de hazer 

afeites y de hazer virgos, alcahueta y un poquito hechizera. Era el primero oficio cobertura 

de los otros, so color del cual muchas moças destas sirvientes entravan en su casa a 

labrarse y a labrar camisas y gorgueras y otras muchas cosas […] Esto de los virgos, unos 

hazía de bexiga y otros curava de punto. Tenía en un tabladillo, en una caxuela pintada, 

unas agujas delgadas de pellijeros y hilos de seda encerados, y colgadas allí raízes de 

hojaplasma y fuste sanguino, cebolla albarrana y cepacavallo. Hazía con esto maravillas, 

que cuando vino por aquí el embaxador francés, tres vezes vendió por virgen una criada 

que tenía. (Celest. 36-37, 47, 52). 

Este texto es una muestra más de la importancia que tenía socialmente la virginidad 

femenina, así como de la concepción que se venía ya arrastrando desde le época medieval, 

reflejada ya en esos primeros textos que trataban el tema, como el Breviarium, el 

Compendio atribuido a Trótula o el propio De secretis. Además, gracias a testimonios 

como el que nos ofrece aquí La Celestina, conocemos que la práctica de reconstruir virgos 

era bastante más común de lo que se podía pensar; por tanto, cuando leemos este tipo de 

textos, hemos de pensar que era algo conocido y habitual más allá del ámbito de la 

medicina, y probablemente, llevado a cabo por muchas mujeres jóvenes, pues de lo 

contrario, no habría pasado de tratado en tratado, ni mucho menos se hubieran conservado 

referencias a ello en la literatura. Finalmente, no hemos de olvidar que hasta hace muy 

poco, la virginidad femenina era algo de suma importancia para poder contraer un 

matrimonio, e incluso hoy, se sigue vinculando con el himen, a pesar de que los estudios 

médicos más recientes han demostrado que su existencia se limita a un constructo social. 

Así, un tema que puede parecer lejano ha sido de suma importancia para la sociedad a lo 

largo de los siglos, y no es hoy de menos trascendencia, pues cada vez son más frecuentes 

las clínicas privadas que ofrecen reconstrucciones y estrechamientos vaginales, aunque 

ahora, en su mayoría con fines estéticos.  

Con todo ello, podemos concluir que es de vital importancia continuar con los estudios 

filológicos en este campo y seguir trabajando de la mano de los textos originales, para 

ahondar y conocer más en profundidad un ámbito que todavía está por desentrañar. 

11. CONVENCIONES GRÁFICAS

51



 Se mantendrá la monoptongación de ae y oe en e cuando no de pie a ambigüedad, por 

ser un rasgo común en los textos medievales.  De igual modo, la palatalización de ti en 

ci, excepto en etiam, mantendrá la forma clásica, puesto que conservamos un mayor 

número de testimonios que conservan esta grafía y para facilitar la comprensión de los 

lectores. Las consonantes aspiradas (ph, th, ch), al igual que la y griega variarán 

dependiendo de la forma que presente cada término, dada la irregularidad de uso. Se 

mantiene la epéntesis para la pronunciación sin asimilación consonántica de amnis,-e. La 

grafía escogida para representar la i palatal o yod será i. Se empleará la v en lugar de la 

u, para facilitar la lectura del texto. Por último, es necesario mencionar que la puntuación 

escogida es también nuestra.  

52



12. CONCLUSIONES

Con este TFG se amplía el corpus textual latino vinculado con la medicina de la Escuela 

de Salerno, lo cual, no solo es enriquecedor para nuestro ámbito, sino también para 

muchas otras áreas de investigación científica, como la Historia, la Medicina o la 

Sociología. Además, se ofrece una amplia panorámica sobre los estudios filológicos 

vinculados con la ginecología y andrología femenina, siempre partiendo del texto 

original, que ha de ser la base de todo trabajo de investigación.   

Por otro lado, hay que destacar que todavía queda mucho por hacer en lo que respecta a 

textos de la Antigüedad tardía y el período medieval que requieren de una amplia labor 

filológica, pues nuestra obra carecía, hasta el momento, de traducción al castellano, y de 

muchas otras obras ni siquiera se conoce edición alguna. Por tanto, basándonos en la 

experiencia adquirida con la elaboración de este trabajo, consideramos necesario orientar 

los estudios venideros hacia el tratamiento de textos que alimenten el corpus actual y 

aporten nuevas perspectivas a los Estudios Clásicos.  

De este modo, podemos concluir que hemos realizado una labor de investigación muy 

completa e íntegra, que realmente favorece y complementa a la formación obtenida en el 

Grado, así como al mundo de la Filología Clásica en general.  

53



13. GLOSARIO DE TECNICISMOS

13.1 Introducción 

Se recogen aquí, con la indicación del verso en el que aparecen, los términos empleados 

en el fragmento estudiado; se refieren, sobre todo, a ingredientes medicinales y 

procedimientos médicos, así como a la anatomía, de manera que el lector tenga en cuenta 

las dificultades que implica acceder a la comprensión integral de este tipo de textos y las 

encuentre resueltas. Para realizar esta labor nos ha sido de gran ayuda el DILAGE 

(Diccionario Latino de Andrología y Ginecología) así como los trabajos, glosarios y 

traducciones llevados a cabo en el seno del equipo Speculum medicinae, 

fundamentalmente las traducciones de las Centurias de casos clínicos de Amato Lusitano, 

cuyas pruebas de imprenta nos han facilitado. En otras ocasiones hemos consultado el 

Dioscórides interactivo de la Universidad de Salamanca. 

14. 2 Términos

Albumen ovi: (v. 796) Clara del huevo. Se consideraba refrigerante por lo que era idónea 

para bajar inflamaciones oculares, otitis o amigdalitis. Se empleaba también en heridas y 

quemaduras solares. Si se consumía tibia era recomendada para afecciones del tracto 

urinario, como las ulceraciones renales y la irritación vesical. También era empleada para 

tratar problemas respiratorios, tales como la traqueítis, la hemoptisis y los procesos 

catarrales.  

alumen: (vv. 795, 808 y 821). El alumbre es un tipo de sulfato doble, compuesto por 

sulfato de un metal polivalente, como el aluminio, y otro de un metal monovalente, como 

el potasio. El más famoso es el de Egipto, aunque también es conocida la producción de 

Melos, Macedonia, las islas Lípari o Cerdeña. Dioscórides y Galeno hablan de tres 

especies empleadas en medicina: ‘hendido’ (skhistē), ‘redondo’ y ‘líquido’ (hygrá). El 

líquido puede ser blanco o negro y se forma por disolución de agua y limo. El sólido, por 

su parte, se obtiene de la piedra calcita, cuando resquebraja en fibras blancas. Se le 

atribuían propiedades caloríficas, estípticas, antisépticas y cicatrizantes. Se emplea 

54



 
 

popularmente como abortivo, aunque también tiene muy diversos usos: contra erupciones 

cutáneas, descamaciones, lepra e incluso llagas cancerosas. Contra todo tipo de úlceras 

bucales y vaginales, cura los males de encía, fortalece la dentadura y se emplea para 

anginas, garganta y úvula. También para las cataratas y las afecciones de los lagrimales. 

El autor lo recomienda triturado como constrictivo vaginal, por sus propiedades 

astringentes y su capacidad para provocar la menstruación.  Se pude aplicar directamente, 

aunque también como ungüento con pez, sal o vinagre, en forma de emplasto, cataplasma 

o fomento. Hoy en día se sigue utilizando como desodorante y fijador de tintes. Nuestro 

anónimo autor se refiere al alumen zucarinum o saccharinum, el llamado alumbre 

sacarino o alumbre de roca, un cosmético femenino, que recomienda como constrictor 

vaginal, que lleva claras de huevo y agua de rosas, cocidos hasta adquirir consistencia de 

pasta y vertidos en aún calientes en unos moldes pequeños de pilones de azúcar, no más 

gruesos que un dedo, que, al enfriarse, sirve como afeite para las mujeres. Hoy todavía se 

usa la piedra de alumbre por sus propiedades cicatrizantes y desodorantes. 

 

bolus: (v.807). Barro. Normalmente se trata del barro llamado armenio, una arcilla 

habitual en las boticas medievales y renacentistas. En origen era la tierra de Lemnos, sin 

embargo, a lo largo del tiempo, fue reemplazada por sucedáneos más sencillos de 

conseguir. Era conocido por sus propiedades refrigerantes, astringentes y fortificantes. Se 

empleaba para tratar inflamaciones y erisipelas. En el capítulo del De secretis se 

recomienda por sus propiedades astringentes junto con llantén, rosas y zumaque, para 

estrechar la cavidad vaginal y devolverla a su estado original  

 

calamentum: (v. 797). Calamento o calaminta. Planta aromática, con un gusto fuerte y 

acre, semejante al poleo en aspecto y olor, pero de mayor tamaño; por lo que algunos la 

conocen como poleo salvaje.  Hay tres variedades de calamento: el Alcinos alpinus, muy 

parecido a la albahaca; la Clamintha ofificinalis, de olor mentolado y hojas más alargadas 

y la Clamintha nepeta, la que consideramos que propone emplear en esta receta por su 

similitud con el poleo. En infusión es un buen diurético y sirve para el alivio de 

mordeduras de serpiente. Se usa en el tratamiento de convulsiones, retortijones, tiritonas 

y ortopnea. Bebida con vino depura de la ictericia, y hace de antídoto para los venenos 

55



 

mortales. En polvo es un eficaz abortivo y provoca la menstruación. Funciona como 

blanqueante dental si se cuece en vino. Acaba con la ascariasis, las contusiones oculares 

y los problemas de ciática. Majada y esparcida por el suelo también servía para ahuyentar 

serpientes e insectos. Se recomienda en la obra para provocar la menstruación y así, que 

haya sangrado cuando la “virgo sophista” mantenga relaciones con su marido. 

 

carta vitulina: (v.816). Se refiere a la vitela o piel de ternera. Se empleaba habitualmente 

pulida, para la elaboración de pergaminos de gran calidad, así como canastas, carteras u 

otras piezas de cuero. Nuestro autor la recomienda cocida, hasta adquirir una textura 

pegajosa, probablemente como elemento cohesionador del resto de ingredientes. Hoy en 

día se utiliza en la industria farmacéutica para producir colágeno, muy empleado en la 

industria cosmética. El pasaje parece recordar a Celso 5. 5: Boum coriis glutinum 

excoquitur taurorumque praecipue (18. 74. (243)). 

 

chimolea: (v.808). Cimolea o arcilla de Cimolos, que puede ser blanca o púrpura. Es grasa 

y fría al tacto. Tiene propiedades antiinflamatorias, por lo que son útiles para tartar 

paperas, hinchazones de diversa naturaleza o durezas testiculares. Aplicada como 

ungüento evita las ampollas por quemaduras. También sirve para tratar las erisipelas. Se 

trata de otro de los elementos constringentes y cicatrizantes usados para el cierre del 

orificio vaginal. 

 

cinamomo: (v.822). Cinamomo o canela, de la que se conocen diversas especies, cuyos 

nombres responden al lugar en el que nacen. La denominación kinamômos alude al 

canelero de Ceilán. Es conocido por sus propiedades caloríficas y emolientes. Es un buen 

remedio contra las mordeduras, la tos, el catarro y los problemas estomacales y de vejiga. 

Se usa como abortivo y para provocar la menstruación. También se conoce por ser 

diurético, con lo que sirve para tratar la hidropesía. Se usa además como cosmético contra 

pecas o manchas y para elaborar perfumes. Nuestro autor la emplea junto con otros 

elementos olorosos como el clavo y la mirra para provocar el sangrado durante las 

relaciones sexuales.  

56



coeo: (vv. 806 y 831). Acción de juntarse o unirse el uno con el otro, en este caso, se 

refiere a las relaciones sexuales que se mantienen entre hombre y mujer, es decir, al coito. 

colatura: (v. 814). Palabra formada sobre el verbo colo, que se refiere a aquello que queda 

después de filtrar o colar algo. En la obra se emplea para designar el concentrado que 

queda tras la cocción de una serie de plantas, barros, incienso y alumbre; que ha de untarse 

en la vagina para devolverla su constricción habitual.  

constringo: (v. 833). Contraer, estrechar o apretar, habitualmente empleado en relación 

con la vagina.  

consolida major: (v. 808). Consuelda mayor. Planta perenne, perteneciente al 

género Symphytum de la familia Boraginaceae. Sus flores son de un color verde 

amarillento, y tiene un tallo velloso y nudoso, del que nacen unas hojas estrechas y 

alargadas, semejantes a las de la lengua de buey. Tanto el tallo como las hojas están 

recubiertas con unas vellosidades que provocan escozor en contacto con la piel. Se emplea 

sobre todo su raíz, que es blanca y de textura pegajosa.  Tiene propiedades cicatrizantes 

y antiinflamatorias. Majada y bebida, cura los esputos con sangre. En emplasto es útil 

para heridas y desgarros, es especialmente usada en el tratamiento de anusitis. El autor 

del De secretis la recomienda junto con otras plantas, barros, alumbre incienso para 

constreñir la vagina.  

crus: (v. 791). Es la parte del cuerpo que va desde la rodilla hasta el pie, es decir, la pierna. 

Sin embargo, este término es empleado aquí en sentido erótico, pues ya desde la 

Antigüedad se da a las piernas una connotación sexual por metonimia de los genitales 

femeninos.  

57

https://es.wikipedia.org/wiki/Symphytum
https://es.wikipedia.org/wiki/Boraginaceae


 

crustula: (v. 829). Costra o postilla que se crea de manera natural para cortar y sellar el 

sangrado provocado por una herida. Nótese el diminutivo, propio de muchos tecnicismos 

medievales. 

 

fluxus: (v. 830). Suele emplearse para hablar del flujo de la matriz o vagina, 

habitualmente se distinguía entre el de color blanco y el relacionado con las reglas. Sin 

embargo, en este contexto, se refiere al flujo de sangre provocado por un sangrado 

vaginal, que puede ser menstrual, o no.  

 

gluten: (v. 817). Se refiere al conjunto de materia del ganado bovino, especialmente a 

aquella que está. Lucrecio lo define como “la materia de un toro” (6. 1069). Se emplea 

para hablar de algo adherente o pegajoso. Nuestro autor alude con el término a la textura 

gomosa que ha de adquirir la piel de ternera. 

 

galla: (v 807). Es el fruto del roble, también conocido como agalla. Es de tamaño pequeño 

y aspecto verrugoso, con una superficie compacta y no perforada. La más eficaz es la de 

la especie omphakîtis. Tiene propiedades astringentes y constrictivas, por lo que se usan 

para las excrecencias de carne, los males de encías y campanilla o las aftas bucales. La 

parte central del fruto alivia dolores bucales y caries. En salmuera o quemadas junto con 

vino o vinagre, sirve de antihemorrágico. Cocida, se emplea en baños de asiento para 

prolapsos y fluxiones de matriz. También sirve como tinte para el cabello. Majada o 

hervida es buen remedio contra los dolores y flujos intestinales. En el poema se 

recomienda por sus cualidades constringentes, para el cierre del orificio vaginal. 

 

gariofila: (v. 822). Se refiere al caryophyllum o garyophyllum, conocido comúnmente 

como clavo de olor o clavo de especia. Es la flor seca de un árbol de la familia de las 

Myrtaceae llamado clavero. Se le reconocen propiedades aromáticas y saporíferas, por lo 

que se documenta su uso en la cocina ya desde la Historia Naturalis de Plinio. En 

medicina es considerado como acre, astringente, amargo, seco y cálido. Es empleado para 

fortalecer el hígado y el estómago, es un buen constrictivo para el vientre y favorece la 

58



 
 

digestión, sirve para tratar afecciones oculares y aumenta el deseo sexual. Nuestro autor 

lo emplea como astringente vaginal junto con otros condimentos aromáticos como la 

mirra o la canela.  

 

gumma: (v. 818). Hace alusión a la secreción orgánica o resina que producen muchas 

plantas, especialmente las coníferas. Se caracterizan por sus propiedades adhesivas, por 

lo que probablemente nuestro autor emplee la resina de encina y serbal como elemento 

cohesionador del resto de ingredientes.  

 

meatus urinalis: (v. 825). Conducto urinario o uréter, por donde pasa la orina desde los 

riñones hasta la vejiga urinaria.   

 

membrum: (v. 835). En un sentido genérico es cualquier parte o miembro del cuerpo 

humano. Sin embargo, se refiere en este contexto al miembro viril masculino.  

 

matrix: (v. 802). Es el útero o matriz, es decir, el órgano femenino en el que se gesta el 

feto; también puede referirse solo al cuello del útero, o bien a la cavidad uterina en sí.  

 

myrrha: (v. 822). Es la mirra, la resina aromática de los árboles del género Commiphora, 

que nacen en la zona de Arabia. Hay varios tipos: una conocida como pediásios, que se 

emplea en la elaboración de perfumes; otra más grasienta, denominada gabiréa; la de 

mayor calidad, que es la trōglodytikē, verdosa y traslúcida, y la de calidad inferior, 

llamada ergásima, que es seca y acre, por lo que consideramos que es la que el autor 

recomienda emplear para este propósito. Se la reconocen virtudes astringentes, 

desecativas, cicatrizantes, caloríferas y soporíficas. Desobstruye la matriz cerrada y 

arrastra los menstruos y los fetos. Ingerida a modo de píldora actúa contra la tos duradera, 

la ortopnea, el dolor de pecho y costado y las diarreas sanguinolentas. Previene los 

escalofríos febriles y su jugo, una vez extraído, ayuda con la ronquera. Como enjuague, 

se usa para evitar el mal aliento, fortalecer encías y dientes y eliminar lombrices. Cura las 

59



 

contusiones de oídos y huesos, desinflama y evita supuraciones. Como ungüento es 

efectiva contra el acné facial y las excrecencias cutáneas. Trata las llagas de los ojos, las 

opacidades de las pupila, leucomas y tracomas. En la obra parece que se emplea por sus 

propiedades astringentes y desecativas, como constrictivo vaginal.  

 

nitrum: (v. 833). Natrón. Es el carbonato de sodio en forma de sal blanca, traslúcida y 

cristalizable. Tiene propiedades absorbentes y detersivas. Calma los retortijones y las 

ventosidades, previene los ataques de fiebre y es útil para atajar la lepra. Mezclado con 

agua o vino cura los zumbidos de oídos, las supuraciones y las mordidas de perro. Es útil 

para los que sufren hidropesía, consunción, las contracciones tetánicas, abre los 

furúnculos y agudiza la vista.  Actualmente se en las fábricas de jabón, vidrio y tintes. 

Nuestro autor desaconseja su empleo como constrictivo vaginal.  

 

plantago: (v. 807). Hierba común, conocida como llantén, de la cual hay dos tipos; el más 

pequeño, de hojas angostas y oscuras, semejantes a la lengua de los animales, con tallo 

anguloso e inclinado hacia la tierra, y el mayor, que tiene las hojas de mayor anchura y 

un tallo rojizo, similar al nabo. Sus raíces son blancas, de textura tierna y vellosa. Se da 

en terrenos pantanosos, humedales y secos. Tiene propiedades astringentes y caloríficas, 

por lo que es apropiado para úlceras de todo tipo, llagas supurantes o elefantiasis; 

especialmente si se aplica en cataplasma. Es cicatrizante, con lo que sirve para tartar 

quemaduras, herpes, hemorragias, vómitos de sangre o fístulas. Sus propiedades 

antiinflamatorias lo hacen un remedio útil contra paperas, ganglios tumefactos o 

escrófulas. Servida como hortaliza remedia disentería y males de vientre. Es eficaz para 

la epilepsia y los jadeos. Instilado ayuda en otalgias, y mezclado con colirio en problemas 

oftálmicos. Se aplica directamente en un paño humedecido contra sofocos uterinos y 

matriz con flujo. Su raíz cocida o mascada hace cesar los dolores de dientes, y mezclada 

con sus hojas en mosto trata males de vejiga y riñón. Creemos que nuestro autor emplea 

el mayor, dado que es el más provechoso y, por la pigmentación rojiza de su tallo, serviría 

mejor para simular el sangrado de la primera relación. La incluye como constrictivo por 

sus propiedades astringentes, mezclada con distintas plantas y arcillas precocidas en agua 

de lluvia, y aplicado todo ello en forma de ungüento en el interior de la cavidad vaginal. 

60



 
 

Creemos que este autor emplea el mayor, dado que es el más provechoso y, por la 

pigmentación rojiza de su tallo, serviría mejor para simular el sangrado de la primera 

relación.  

 

pulegium: (v. 797). El poleo es la Mentha pulegium L., una labiada del género de las 

mentas. Es una planta de jardín aromática, que puede ser cultivada (sativa) o silvestre. La 

flor de la sativa es blanca y la de la silvestre morada. La variedad silvestre es más eficaz 

para usos medicinales. Tiene propiedades caloríficas y digestivas y disuelve los humores. 

Si se infusiona, bebida provoca la menstruación, el parto y el alumbramiento. Es 

expectorante y péptica, ayuda con las secreciones del pulmón si se bebe con sal y miel. 

Sirve para el estómago, las náuseas y las punzadas estomacales. Es antiinflamatorio si se 

mezcla con harina de cebada, fortalece las encías y en baños de asiento, alivia retortijones 

de matriz y flatulencias. Cura distintas afecciones del bazo y la gota. Hoy en día se usa, 

como el resto de las mentas, como aperitivo, en infusiones, como digestivo espasmolítico, 

antiséptico, colagogo, carminativo y vulnenario. En el capítulo 45 del De secretis 

mulierum se emplea en hojas íntegras, infusionadas en agua de lluvia con las de otras 

hierbas semejantes, alumbre en polvo y clara de huevo.  

 

quercus: (v. 819). Encina o quercus illex, un árbol de entre 16 y 25 metros de altura, de 

la especie quercus, a la que pertenecen roble, encina y alcornoque, fundamentalmente. 

Presenta una corteza espinosa que recuerda al acebo. Su copa es ovalada al principio, 

aunque se va redondeando a medida que crece. Tiene hojas perennes de color verde 

oscuro. La familia de las quercus se conoce por sus propiedades antiinflamatorias, 

fortificantes, astringentes y acres. Se usa contra hemorragias ginecológicas, como 

expectorante de sangre y pus, contra las diarreas normales y sanguinolentas y para tratar 

llagas malignas. Su corteza se usa, como indica nuestro autor, para la elaboración de 

astringentes y constrictivos vaginales.  

 

rosa: (v. 807). Planta de la familia de las rosáceas con flores aromáticas. Crece en arbustos 

y presenta un tallo espinoso y flores de pétalos regulares y olorosos. Se conoce por sus 

propiedades secantes y astringentes, especialmente si flor se seca. Sus pétalos macerados 

61



 

o cocidos en vino son útiles en cefaleas, otalgias, oftalmalgias, gingivitis e incluso sirve 

de enema para las afecciones de matriz e intestino grueso. En emplasto se emplean para 

infamaciones de hipocondrio, humores estomacales excesivos, erisipelas o rozaduras en 

la cara interior de los muslos. Las cabezas infusionadas son útiles contra los flujos del 

vientre y la expectoración sanguinolenta. Nuestro autor la emplea por sus propiedades 

astringentes. 

 

sanguis draconis: (vv. 820-821). Sangre de drago o dragonera. Es la savia o resina rojiza 

de un árbol conocido como Dracoena drago L. que se da en zonas de clima subtropical. 

Era conocida por sus propiedades astringentes, constrictivas y colorantes. Se empleaba 

contra los flujos ginecológicos y estomacales, para tratar la disentería y contra los esputos 

sanguinolentos. De igual modo, servía para frenar hemorragias, sanar úlceras y también 

como fortalecedor de encías. Además, se conoce su uso como tinte y barniz. Es probable 

que en la obra se emplee como parte de esa medicina simpática de época medieval, que 

busca atraer algo con lo mismo, pretendiendo obtener un sangrado mediante una planta 

de matices rojizos.  

 

secretus locus: (v. 810). Término eufemístico empleado para designar los genitales de la 

mujer.  

 

sophista: (vv. 794 y 831). Término con una connotación peyorativa, derivado de aquellos 

filósofos griegos del siglo V a.C. que se dedicaban a ejercer influencia sobre los 

ciudadanos a través de la palabra. Se refiere a la persona que solo es apariencia, alguien 

ingenioso y hábil en engaños. En el contexto de la obra, el autor le da un significado 

diferente e innovador, empleándolo para designar a la mujer farsante, y a la vez lista, que, 

habiendo mantenido relaciones sexuales antes del matrimonio, recurre a una serie de 

procedimientos para provocar el sangrado que supuestamente se produce en la primera 

relación sexual por la ruptura del himen, y que da prueba de su virginidad.  

 

62



 
 

sorbus: (v. 819). Se refiere al serbal, un árbol de la familia de las rosáceas, de una altura 

de entre seis y ocho metros. Su tronco es recto y liso y tiene ramas gruesas, con hojas 

elípticas y flores blancas. Sus frutos carnosos y piriformes se conocen como serbas y son 

de color membrillo. Tienen sus propiedades constrictivas y astringentes, especialmente 

secadas al sol. También molidas, en gachas, cocidas o bebidas tienen este mismo efecto. 

Precisamente en nuestra obra se emplean como constrictivo vaginal.  

 

tenta: (v. 805). Es una tienta, varilla o estilete empleado para explorar la cavidad vaginal. 

En este contexto, parece que se refiere, más bien, por metonimia, a una especie de tampón 

alargado hecho de paño, que ha de humedecerse con el líquido preparado e introducirse 

en la vagina.  

 

thus: (vv. 808 y 821). Es el incienso resinoide que se extrae de los árboles de especie 

Boswellia. Esta resina aromática, también conocida como olíbano, era muy apreciada en 

la medicina griega, egipcia e hindú por sus propiedades caloríficas, constrictivas, 

astringentes, cicatrizantes y purificantes. De entre los inciensos más frecuentemente 

elaborados en la época, destaca el blanco, llamado stagonías; el rojo o índico; el 

amarillento, conocido como Syágrios; y el anaranjado o kopískon. Era habitual que este 

se falsificara con una mezcla de resina de pino y goma arábiga, de la que se distingue 

porque este prende por completo. Era empleado para limpiar las pupilas, rellenar las 

cavidades de las llagas, contener hemorragias, tratar úlceras malignas o excrecencias 

cutáneas. Es útil para quemaduras o sabañones, si se acompaña con grasa animal. Sirve 

para contusiones y dolores de oído. Se emplea para la inflamación mamaria por causa del 

parto. También en afecciones intestinales y traqueales, o para tratar los esputos 

sanguinolentos. Sin embargo, es perjudicial para aquellos que gozan de buena salud y 

puede llegar a ser letal si se mezcla con vino. Nuestro autor lo emplea como constrictivo, 

mezclado en cocción con alumbre, distintos tipos de barros y arcillas, y flores.  

 

uva rubea: (vv. 812 y 82). Es la uva roja, el fruto de la vid. Es conocida por sus 

propiedades desecantes, acres y constrictivas. Sirven para resecar el estómago, estimular 

el apetito, tratar males de vejiga y de cabeza, especialmente si se conservan en orujo. Son 

63



convenientes también para los que esputan sangre. El orujo de las uvas conservado en 

forma de emplasto junto con agua de lluvia baja las fiebres altas, sacia la sed y sirve contra 

durezas, inflamaciones o tumefacciones mamarias. Ese orujo cocido se emplea también 

contra los flujos de matriz y vientre. De todos modos, aquí el empleo se refiere al uso 

tópico de estas uvas maceradas y su jugo: el color rojo de la uva puede simular la ansiada 

aparición de la sangre como síntoma de pérdida de la virginidad.  

Venus: (v. 790). Diosa del placer y el amor en la mitología latina. Se emplea en la obra 

por metonimia del apetito y el deseo sexual; como fuerza desatadora de las pasiones que 

llevan a una mujer a mantener relaciones sexuales o bien, provocan la atracción hacia otro 

cuerpo.  

virginitas: (v. 792). Se entiende como la castidad e integridad de la mujer que no ha tenido 

trato alguno con varón, a la que se denomina como ‘virgo’. Nuestro autor, al igual que 

toda la tradición medieval considera a una mujer como virgen cuando tiene su himen 

intacto, es decir, cuando este todavía no se ha roto tras la primera relación sexual. La 

virginidad no solo se entiende desde el punto de vista anatómico, sino que también tiene 

una dimensión sociocultural importante, que se vio atenuada a medida que se extendió la 

doctrina de la Iglesia Católica. 

virgo: (vv. 794 y 831). Se entiende como aquella mujer íntegra, que no ha conocido varón, 

y que, por tanto, conserva intacta la membrana vaginal conocida como himen. Hoy en 

día, el concepto de ‘mujer virgen’ es mucho más difuso, ya que se ha demostrado la 

inexistencia de dicha película en la mayoría de las mujeres.  

voluptas: (v. 790). El término se refiere al placer en general. Nuestro autor le da un uso 

específico, vinculándose exclusivamente con el deseo y la pulsión sexual, la libido o la 

lascivia.  

64



 
 

vulva: (vv. 806, 827, 828, 830 y 834). Puede referirse al útero o matriz junto con su cuello, 

a una parte concreta de la matriz, a la vagina de la mujer junto con la vulva, o bien a la 

vulva en sí, es decir, a los genitales externos femeninos. En este caso, pensamos que la 

última acepción es la que mejor encaja en nuestro texto.  

 

sumac: (v.807).  Zumaque. También conocido como rhus (gr. ῥοῦς), o como ‘rojo’ por su 

pigmentación. Es un arbusto anacardiáceo que crece entre las piedras, cuyas hojas son 

alargadas y rojizas. Su fruto se asemeja a un racimo de uvas compacto, que presenta una 

especie de cáscara que lo envuelve. Era empleado habitualmente como curtiente de pieles 

por sus propiedades astringentes y desecativas. Sus hojas se empleaban, muchas veces 

mezcladas con vinagre o miel en emplasto para tratar cánceres, gangrenas, contusiones, 

desolladuras o cardenales. Cocida servía como tinte de cabello. Usado en baños de asiento 

cura la disentería, las hemorroides y los flujos de vientre.  Su agua de cocción compactada 

produce una goma muy útil para tratar las caries. Mezclado con miel limpia las asperezas 

de la lengua y la leucorrea.  En el capítulo 45 del De secretis, se recomienda en ungüento 

junto con otros ingredientes, para favorecer la constricción de la vagina, por sus 

propiedades astringentes y desecativas. También ayudaría al disimulo de la virgen su 

color rojizo. 

  

65



15. ÍNDICE DE ABREVIATURAS

Para elaborar este índice tendremos en cuenta las abreviaturas empleadas en el Thesaurus 

linguae Latinae, así como en el DILAGE. En el caso de aquellas que no se encuentren 

recogidas en estas fuentes, se han escogido las consideradas menos ambiguas por su 

forma.  

Celest.: La Celestina de Fernando de Rojas.  

De Loc. Aff.: De locis affectis de Galeno. 

Orig.: Orígenes de Isidoro de Sevilla.  

Ov. Ep.: Epístolas de Ovidio. 

Ov. Met.: Metamorfosis de Ovidio. 

Rom.: Libro de los Romanos de la Biblia.  

Secret. De secretis mulierum, de chirgugia et de modo medendi. 

Trot.: Compendio atribuido a Trótula. 

66



16. BIBLIOGRAFÍA

ALONSO GUARDO, Alberto (2003). “Trótula y un poema médico de la Collectio Salernitana. Parte I: 

De secretis mulierum”, Cuadernos de Filología Clásica Estudios Latinos, 23.2, 381-402. 

ALONSO GUARDO, Alberto (2005). “Trótula y un poema médico de la Collectio Salernitana. Parte 

II: De ornatu mulierum”, en Manuel C. Díaz y Díaz y José M. Díaz de Bustamante (eds.), Poesía 

Latina Medieval (Siglos V-XV), SISMEL, Firenze: Edizioni del Galluzzo, 309-319. 

ALONSO GUARDO, Alberto (2015). “La Practica secundum Trotam y el poema médico de la Collectio 

Salernitana (IV-1-176)”, Doiro antr'o Porto e Gaia. Estudios de Literatura Medieval Ibérica, 152-

165. 

ÁLVAREZ DEL PALACIO, Eduardo (2008). “El esquema galénico de las «sex res non naturales» como 

fundamento del concepto de salud corporal en el Humanismo renacentista español”, en Jesús Mª 

Nieto y Raúl Manchón (eds.), El humanismo español entre el viejo mundo y el nuevo, León: 

Servicio de Publicaciones, 255-274. 

BARRAGÁN NIETO, José Pablo (2011). El De secretis mulierum atribuido a Alberto Magno: Estudio, 

edición crítica y traducción, Fédération Internationale des Instituts d’Études Médiévales: Textes 

et études du Moyen Âge, 53, Porto: Brepols. 

CONDE PARRADO, Pedro (2008). “«Por el orden de Celso»: aspectos de la influencia del De medicina 

en la cirugía europea del Renacimiento”, Dynamis, 217-241. 

DE FRUTOS GONZÁLEZ, Virginia (2010). Flos medicine (regimen sanitatis salernitanum): estudio, 

edición crítica y traducción, Universidad de Valladolid. 

DE ROJAS, Fernando (2011). Comedia de Calisto y Melibea, José Luis Canet Vallés (ed.), Universitat 

de Valencia = La Celestina. Tragicomedia de Calisto y Melibea, versión epub en More Than 

Books, 2017. Disponible a través de Dialnet. 

De secretis mulierum, de chirurgia et de modo medendi libri septem, en Salvatore de Renzi (ed.), 

Collectio Salernitana IV, Filiatre-Sebezio, Napoli 1856, 1-176. 

DILAGE (2018): Diccionario latino de Andrología, Ginecología y Embriología desde la Antigüedad al 

siglo XVI, Barcelona-Roma: Brepols. 

GALENO (1821-1833). En Claudii Galeni opera omnia, K. G. Kühn (ed.), 20 vols., Cnobloch, Leipzig 

(repr. Olms, Hildesheim 1964–1965). 

GREEN, Monica H. (2001). The Trotula: A Medieval Compendium of Women's Medicine, University of 

Pensilvania. 

67



HERRERO, Ingelmo Mª. Cruz y MONTERO CARTELLE, Enrique (2012) “Concepción y erotismo en 

la literatura médica medieval”, Cuadernos de Filología Clásica Estudios Latinos, 32.2, 299-314. 

HERRERO, Ingelmo Mª. Cruz y MONTERO CARTELLE, Enrique (2013), “El morbus gallicus o mal 

francés en La Lozana Andaluza de Francisco Delicado”, Asclepio 65. URL: 

https://asclepio.revistas.csic.es/index.php/asclepio/article/view/565/616. [última visita: 23/06/25]. 

HIPÓCRATES (1988). En Lourdes Sanz Mingote (trad.), Tratados hipocraticos (vol. 4): Sobre las 

enfermedades de las mujere s; sobre las mujeres esteriles; sobre las enfermedades de las virgenes; 

sobre la superfetacion; sobre la excision del feto; sobre la naturaleza de la mujer, Madrid: 

Biblioteca Clásica Gredos. 

LÓPEZ EIRE, Antonio. “Dioscórides interactivo”, Proyecto de investigación de la Universidad de 

Salamanca, https://dioscorides.usal.es/ [última visita: 23/06/25]. 

MARTÍN FERREIRA, Ana Isabel y GARCÍA GONZÁLEZ, Alejandro (2010). “La tradición textual 

del Breviarium de Johannes de Sancto Paulo”, Exemplaria Classica, 14, 227-248. 

MARTÍN FERREIRA, Ana Isabel (2017). El Breviarium de Johannes de Sancto Paulo y la literatura 

medieval sobre andrología y ginecología. (Edición, traducción y estudio del texto), Proyecto de 

Investigación. Concurso de acceso a plaza, Universidad de Valladolid. Inédito. 

MARTÍN FERREIRA, Ana Isabel y RECIO MUÑOZ, Victoria (2025). “Hymen: From Literature to 

Medicine (Lexical and Literary Aspects)”. Ponencia presentada al congreso internacional Ancient 

Sexuality Revisited (Londres, 26-28 de junio de 2025). 

MONTERO CARTELLE, Enrique y HERRERO INGELMO, Mª. Cruz (1998-1999). “Constantino 

Africano e il recupero dei testi greci antichi di medicina”, Schola salernitana. Annali, III-IV, 9-29. 

MONTERO CARTELLE, Enrique (2010). “La sexualidad medieval en sus manifestaciones 

lingüísticas: pecado, delito y algo más”, Clío y Crimen. Revista del Centro de Historia del Crimen 

de Durango, nº 7, 41-56. 

MONTERO CARTELLE, Enrique (2010). Tipología de la literatura médica latina: Antigüedad, Edad 

Media, Renacimiento, Fédération Internationale des Instituts d’Études Médiévales: Textes et 

études du Moyen Âge, 53, Porto: Brepols.  

MONTERO CARTELLE, Enrique (2010). “El «mal de madre» en La Celestina”, en José Mª Maestre 

et al. (eds.), Humanismo y pervivencia en el mundo clásico: Homenaje al profesor Antonio Prieto, 

Vol. 5, 2010 (Teatro y sociedad), Alcañiz: Instituto de Estudios Humanísticos, 2749-2776. 

RECIO MUÑOZ, Victoria (2011). “Passiones mulierum: Mujer y enfermedad en la Escuela médica de 

Salerno”, en Cristina De la Rosa Cuboet al. (eds.), Trabajo, creación y mentalidades de las mujeres 

a través de la historia, una visión interdisciplinar, Valladolid: Universidad de Valladolid, 2011, 

127-143.

68

https://asclepio.revistas.csic.es/index.php/asclepio/article/view/565/616
https://dioscorides.usal.es/


RECIO MUÑOZ, Victoria (2016), La Practica de Plateario. Edición crítica, traducción y estudio, 

Firenze: SISMEL–Edizioni del Galluzzo. 

RECIO MUÑOZ, Victoria y MARTÍN FERREIRA, Ana Isabel (2019). “La transmisión de los 

«Secretos de mujeres»: De Salerno al siglo XIV”, Ágora. Estudos Clássicos em Debate, 21, 199-

222. 

RECIO MUÑOZ, Victoria (2023). “Entre la estética y la medicina: el cuidado del cuerpo en el 

Breviarium de Johannes de Sancto Paulo”, Dynamis, 43 (1), 49-72. 

SIRAISI, Nancy (1987), Avicenna in Renaissance Italy. The Canon and Medical Teaching Italian 

Universities after 1500, Princeton University Press. 

TRÓTULA (2025). Medicina para las mujeres, edición de Maite Jiménez Pérez. Madrid: La oficina 

ediciones. 

69




