
 
 

 

 

 
 

 

Facultad de Filosofía y Letras 
Grado en Lenguas Modernas y sus Literaturas 

 
Der Aufstieg und der Fall der Romantik in der 

europäischen Literatur, vom jungen Werther bis 
zu Madame Bovary 

 
Andrea Barragán Antón 

Tutores: Dr. Luis Javier Benito de la Fuente  

 Dra. María de los Ángeles González Miguel  

 

Departamento de Filología Francesa y Alemana 

Curso: 2024-2025 
 

 

 

 

  



 
 

 

 

 

Resumen 

El Romanticismo fue un movimiento fundamental en toda Europa, tanto cultural como 
artístico. En este trabajo, he hecho un análisis de su evolución, centrándome en dos de las 
literaturas europeas más importantes, la alemana y la francesa. Para ello he establecido 
una comparación entre una de las primeras obras románticas, Die Leiden des jungen 
Werther y una de las últimas, Madame Bovary. Son obras que están escritas con 80 años 
de diferencia y en ellas podemos apreciar cómo ha evolucionado este movimiento. Tienen 
muchas diferencias, pero también puntos en común, como los conflictos que tienen los 
protagonistas con la sociedad de su tiempo, el uso del amor como vía de escape y 
finalmente el suicidio como huida definitiva. 

 

Palabras clave: Romanticismo, Werther, Goethe, Madame Bovary, Gustave Flaubert. 

 

 

Abstrakt 

Die Romantik war eine grundlegende Bewegung in ganz Europa, sowohl in kultureller 
als auch in künstlerischer Hinsicht. In dieser Arbeit habe ich ihre Entwicklung analysiert 
und mich dabei auf zwei der wichtigsten europäischen Literaturen konzentriert, die 
deutsche und die französische. Dazu habe ich einen Vergleich zwischen einem der ersten 
romantischen Werke, Die Leiden des jungen Werther, und einem der letzten, Madame 
Bovary, gemacht. Die beiden Werke wurden im Unterschied von 80 Jahren geschrieben, 
und an ihnen kann man sehen, wie sich diese Bewegung entwickelt hat. Sie haben viele 
Unterschiede, aber auch Gemeinsamkeiten, wie die Konflikte der Protagonisten mit der 
Gesellschaft ihrer Zeit, die Liebe als Mittel zur Flucht und schließlich der Selbstmord als 
letzter Fluchtweg. 

 

Schlüsselwörter: Romantik, Werther, Goethe, Madame Bovary, Gustave Flaubert. 

  



 
 

Inhaltsverzeichnis 
1. Einleitung .................................................................................................................. 1 

2. Ziele ........................................................................................................................... 3 

2.1. Hauptziel ........................................................................................................... 3 

2.2. Spezifische Ziele .............................................................................................. 3 

3. Begründung und Methodik ........................................................................................... 4 

3.1. Begründung ...................................................................................................... 4 

3.2. Methodik ................................................................................................................ 4 

4. Die Romantik ............................................................................................................ 6 

4.1. Historischer Kontext ......................................................................................... 6 

4.1.1. Historischer Kontext der deutschen Romantik ......................................... 6 

4.1.2. Historischer Kontext der französischen Romantik ................................... 8 

4.2. Definition der Romantik ................................................................................. 10 

5. Merkmale der Romantik ......................................................................................... 13 

6. Die Leiden des jungen Werther und Madame Bovary ................................................ 25 

6.1. Die Leiden des jungen Werther............................................................................ 25 

6.1.1. Stil und Erzähltechnik ................................................................................... 26 

6.1.2. Romantische Merkmale ................................................................................ 27 

6.1.3. Werther als romantischer Archetyp............................................................... 27 

6.1.4. Wichtigste Symbole im Werk ....................................................................... 28 

6.1.5. Literarische und kulturelle Bedeutung .......................................................... 29 

6.2. Madame Bovary ................................................................................................... 29 

6.2.1. Stil und Erzähltechnik ................................................................................... 30 

6.2.2. Hauptthemen ................................................................................................. 30 

6.2.3. Emma als postromantische Figur .................................................................. 31 

6.2.4. Wichtigste Symbole im Werk ....................................................................... 32 

6.2.5. Literarische und kulturelle Bedeutung .......................................................... 34 

6.3. Vergleich .............................................................................................................. 34 

6.3.1. Vergleich der Werke ..................................................................................... 34 

6.3.2. Vergleich der Protagonisten .......................................................................... 36 

6.3.3. Thematologie ................................................................................................. 37 

7. Schlussfolgerungen ..................................................................................................... 41 

8. Literaturverzeichnis .................................................................................................... 42 

- Hauptquellen ............................................................................................................. 42 

- Allgemeine Studien .................................................................................................. 42 



1 
 

 

1. Einleitung  
Die Romantik war eine kulturelle, künstlerische und literarische Bewegung, die Ende 
des 18. Jahrhunderts in Europa als Reaktion auf den Rationalismus der Aufklärung 
sowie die klassischen Prinzipien des Neoklassizismus entstand. Im Gegensatz zur 
Vernunft vertraten die Romantiker Emotionen, individuelle Freiheit, 
Vorstellungskraft, Subjektivität und die Natur als Ausdruck des Sublimen. Dieser 
neue Ansatz veränderte nicht nur Kunst und Literatur, sondern spiegelte auch die tiefe 
existenzielle Krise des modernen Individuums wider. Dieses sah sich einer 
Gesellschaft gegenüber, die den persönlichen Idealen immer fremder zu werden 
schien. Obwohl die Romantik je nach nationalem Kontext unterschiedliche Merkmale 
annahm, war ihr Einfluss bedeutend, sie erstreckte sich über einen Großteil des 
Kontinents und hinterließ einen bleibenden Eindruck in der europäischen Kultur. 

In dieser Arbeit wird die Entwicklung der Romantik anhand der beiden 
einflussreichsten Literaturen Europas, der deutschen und der französischen, 
analysiert. Schwerpunkt der Untersuchung sind zwei emblematische Romane, die den 
Beginn bzw. den Niedergang der Bewegung markieren. Zum einen ist dies Die Leiden 
des jungen Werther (1774) von Johann Wolfgang von Goethe, das als eine der ersten 
Ausdrucksformen der Romantik in Deutschland gilt und mit seiner emotionalen 
Intensität eine ganze Epoche und Generation geprägt hat. Zum anderen steht Madame 
Bovary (1857) von Gustave Flaubert, der fast ein Jahrhundert später geschrieben 
wurde und die postromantische Desillusionierung im Kontext der französischen 
bürgerlichen Gesellschaft widerspiegelt. Diese ist geprägt von Routine, der 
Unterdrückung von Wünschen und der Unmöglichkeit, romantische Träume zu 
verwirklichen. Somit lässt sich festhalten, dass Goethes Roman symbolisch die 
Romantik einleitet, während Flauberts Roman ihren Verfall markiert. 

Die Analyse gliedert sich in drei Hauptbereiche. Zunächst wird der historisch-
literarische Kontext untersucht. Dabei wird die Entstehung der Romantik in 
Deutschland Ende des 18. Jahrhunderts beleuchtet und ihre Entwicklung bis zum 
französischen Realismus Mitte des 19. Jahrhunderts nachgezeichnet. So werden beide 
Werke in ihren jeweiligen historischen und ästhetischen Kontext gestellt. Danach 
werden die Figuren Werther und Emma Bovary als Verkörperungen des romantischen 
Individuums analysiert. Dabei werden ihre inneren Konflikte, ihre Beziehung zur 
Gesellschaft, ihre Bestrebungen, ihr Liebeskummer, ihre Frustrationen und 
schließlich ihr tragisches Ende näher betrachtet. Abschließend erfolgt eine 
vergleichende und thematische Analyse der Werke in Bezug auf die zuvor erläuterten 
Merkmale der Bewegung. Dazu werden gemeinsame thematische Elemente wie 
idealisierte Liebe, Weltschmerz, Isolation und Selbstmord verglichen. Dabei wird 
analysiert, wie diese aus zwei unterschiedlichen Erzählstilen heraus behandelt 
werden: dem passionierten Sentimentalismus Goethes und dem kritischen Blick 
Flauberts. 

Im Laufe der Analyse wird deutlich, dass beide Romane trotz offensichtlicher 
Unterschiede in Stil, Epoche und Ansatz zentrale Themen gemeinsam haben: die 
Frustration des Individuums gegenüber einer unterdrückenden Gesellschaft, die 



2 
 

Idealisierung der Liebe als Fluchtweg sowie den Selbstmord als tragische Lösung 
angesichts unerfüllbarer persönlicher Wünsche. Sowohl der junge Werther als auch 
Emma Bovary sind von tiefer Sensibilität und ständiger Unzufriedenheit mit ihrer 
Realität geprägte Figuren. Ihre Ablehnung der bürgerlichen Welt, ihre Suche nach 
einem intensiveren und authentischeren Leben sowie ihre Neigung zum Träumen 
machen sie zu repräsentativen Figuren der romantischen Seele, obwohl sie in 
unterschiedlichen Kontexten und Erzählstilen verkörpert sind. Diese oft übersehene 
Ähnlichkeit ermöglicht eine umfassendere Reflexion über die Figur des romantischen 
Menschen und seine Entwicklung im Laufe des 19. Jahrhunderts. 

In dieser Studie geht es nicht darum, die Unterschiede zwischen Frühromantik und 
Postromantik herauszuarbeiten, sondern die Entwicklung zwischen den Texten beider 
Epochen zu untersuchen. Dadurch können wir nachvollziehen, wie sich die Romantik 
entwickelte, wandelte und schließlich in modernere Formen des literarischen 
Ausdrucks, wie beispielsweise den Realismus, mündete. Zu diesem Zweck wird eine 
vergleichende literarische Analyse durchgeführt, die sich auf die Hauptfiguren, die 
behandelten Themen, den sozialen Kontext und den Erzählstil der jeweiligen Autoren 
konzentriert. Dieser Ansatz ermöglicht ein besseres Verständnis der Komplexität und 
des Reichtums einer Bewegung, die über ihre scheinbare Flüchtigkeit hinaus einen 
tiefen Eindruck in der europäischen Literaturgeschichte hinterlassen hat.  



3 
 

2. Ziele 

2.1. Hauptziel 
Das Hauptziel dieser Arbeit ist es, die Entwicklung der Romantik in der 
europäischen Literatur anhand einer vergleichenden Studie zwischen Die Leiden des 
jungen Werther von Johann Wolfgang von Goethe und Madame Bovary von Gustave 
Flaubert zu analysieren, um zu verstehen, wie diese Werke jeweils den Aufstieg und 
den Niedergang der romantischen Bewegung darstellen. 

2.2. Spezifische Ziele 
1. Die Romantik und ihre Entwicklung in Deutschland und Frankreich historisch 

einordnen, von der Frühromantik bis zur Spätromantik und ihrem Übergang zum 
Realismus. 

2. Identifizieren und Analysieren der romantischen Elemente in Die Leiden des jungen 
Werther und Madame Bovary, mit besonderem Augenmerk auf den Themen Liebe, 
existenzielle Unzufriedenheit (Weltschmerz), Konflikt mit der Gesellschaft und 
Selbstmord als endgültige Fluchtmöglichkeit. 

3. Die Profile von Werther und Emma Bovary als Vertreter der romantischen 
Individualität vergleichen, wobei ihre Gemeinsamkeiten und Unterschiede in Bezug 
auf Sehnsüchte, Frustrationen und ihre jeweiligen Schicksale hervorgehoben 
werden. 

4. Untersuchung der von Goethe und Flaubert verwendeten erzählerischen und 
stilistischen Mittel, wobei beobachtet wird, wie sich die formale Behandlung 
romantischer Themen in beiden Werken unterscheidet und die ästhetische 
Entwicklung der Bewegung widerspiegelt. 

5. Über die kulturelle und literarische Bedeutung des Niedergangs der Romantik 
nachdenken und darüber, wie sich dieser Wandel im Übergang von einer 
idealistischen und gefühlsbetonten Erzählweise hin zu einer kritischeren, 
ironischeren und realistischeren Ausdrucksform manifestiert. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

3. Begründung und Methodik  

3.1. Begründung  
Die Romantik war eine der einflussreichsten kulturellen Bewegungen in der Geschichte 
der europäischen Literatur. Ihre Entwicklung spiegelt die wichtigen sozialen, 
philosophischen und ästhetischen Veränderungen wider, die das 18. und 19. Jahrhundert 
prägten, wie ich bereits in der Einleitung erläutert habe. Die Analyse ihres Aufstiegs und 
Niedergangs ermöglicht es, die Veränderungen in der künstlerischen Sensibilität sowie 
die Spannungen zwischen Individuum und Gesellschaft, Vernunft und Gefühl, Freiheit 
und Konvention zu verstehen. 

Diese Arbeit ist aufgrund ihres doppelten Ansatzes begründet. Einerseits führt sie eine 
vergleichende Studie zwischen Goethes Die Leiden des jungen Werther (1774) und 
Flauberts Madame Bovary (1857) durch, zwei grundlegenden Werken der europäischen 
Literaturgeschichte, die trotz ihrer formalen und kontextuellen Unterschiede durch ihre 
Protagonisten und deren existenzielle Konflikte einen tiefen Dialog führen. Andererseits 
bietet sie auch einen Überblick über die Romantik in Europa, wobei die Bewegung nicht 
als statisches Phänomen verstanden wird, sondern als dynamischer Prozess, der sich 
weiterentwickelte, transformierte und in gewisser Weise in späteren Bewegungen wie 
dem Realismus aufging. 

Die Werke wurden einzeln studiert, ihre Analyse erfolgt jedoch gemeinsam und 
vergleichend. Dadurch wird ein neues Licht auf die thematische und emotionale 
Kontinuität der Romantik während ihrer Entwicklung in beiden Ländern geworfen. Durch 
den Vergleich eines emblematischen Werks der deutschen Frühromantik mit einem 
anderen der französischen Spätromantik sollen die Entwicklung der romantischen 
Bewegung selbst sowie die Weiterentwicklung der romantischen Ideale verstanden 
werden. 

Dieser Ansatz erleichtert nicht nur das Verständnis beider Romane, sondern trägt auch zu 
einer umfassenderen Untersuchung der europäischen Literaturtraditionen und ihrer 
Verflechtungen bei. Es handelt sich also um eine vergleichende Studie der europäischen 
Literatur, “une étude des rellations spirituelles internationales” (Zitat von Jean Marie 
Carré, Weisstein, 1975, S.27)  

Diese Studie ist auch eine Hommage an den Bachelorstudiengang „Moderne Sprachen 
und ihre Literaturen“, dessen zweisprachige Ausrichtung die Wahl des Themas 
inspirierte. Die Forschungsarbeit bietet die Gelegenheit, die in den vier Studienjahren 
erworbenen Kenntnisse zu integrieren und anzuwenden sowie eine Verbindung zwischen 
den beiden sprachlichen und literarischen Bereichen des Studienplans, Deutsch und 
Französisch, herzustellen. All dies ist dank des Ansatzes der vergleichenden 
Literaturwissenschaft möglich, der eine Analyse der Verbindungen zwischen beiden 
literarischen Traditionen erlaubt. 

3.2. Methodik  
Diese Arbeit basiert auf einer vergleichenden, qualitativen Analyse literarischer Werke. 
Ausgangspunkt der Untersuchung ist eine detaillierte und kritische Lektüre von Die 
Leiden des jungen Werther und Madame Bovary. Der Fokus liegt auf den Protagonisten 
sowie den thematischen, strukturellen und stilistischen Aspekten, die es ermöglichen, 



5 
 

Parallelen zwischen beiden Werken herzustellen. Dazu werden drei sich ergänzende 
Ansätze der komparativen Literaturwissenschaft herangezogen, der thematische 
Vergleich, der internationale Vergleich und der Vergleich der Figuren. 

Ulrich Weisstein (1975, S. 27–57) definiert die vergleichende Literaturwissenschaft als 
die Untersuchung literarischer Werke aus einer internationalen, thematischen, 
sprachlichen, kulturellen oder geschlechtsspezifischen Perspektive, die über nationale 
Grenzen hinausgeht. Es geht also nicht einfach darum, zwei Werke miteinander zu 
vergleichen, sondern darum, zu verstehen, wie sich literarische Werke gegenseitig 
beeinflussen oder wie sie auf gemeinsame oder unterschiedliche historische und 
kulturelle Kontexte reagieren. Laut Weisstein muss die vergleichende 
Literaturwissenschaft interdisziplinär sein und mit anderen Künsten wie Musik, Malerei 
oder Film sowie anderen Bereichen wie Philosophie, Soziologie oder Geschichte in den 
Dialog treten. Es ist nicht nur möglich, literarische Texte miteinander zu vergleichen, 
sondern auch Texte mit nonverbalen künstlerischen Ausdrucksformen. Beispielsweise 
kann ein Gedicht mit einem Gemälde verglichen oder ein Roman für das Kino adaptiert 
werden. Weisstein betrachtet Literatur als Teil eines größeren kulturellen Systems. Er 
erkennt aber auch die Bedeutung des historischen Kontexts an, da die vergleichende 
Literaturwissenschaft unter anderem eine Analyse der literarischen Einflüsse und 
Veränderungen im Laufe der Zeit vornimmt. Genau das werde ich in dieser Untersuchung 
tun. 

In dieser Untersuchung wird ein thematologischer Ansatz im Bereich der vergleichenden 
Literaturwissenschaft nach den Vorschlägen von Ulrich Weisstein angewendet. Die 
Thematologie ist eine vergleichende Untersuchung der großen literarischen Themen 
verschiedener Epochen und Kulturen. Sie ermöglicht die Analyse, wie sich bestimmte 
Motive je nach historischem und ästhetischem Kontext verändern. Laut Weisstein (1975, 
S. 265–297) beschränkt sich dieser Ansatz nicht darauf, gemeinsame Themen zu 
identifizieren, sondern er versucht auch, ihre Entwicklung, symbolische Funktion und 
Bedeutung in jedem Werk unter Berücksichtigung historischer, kultureller und 
philosophischer Faktoren nachzuverfolgen. Die Analyse von Die Leiden des jungen 
Werther und Madame Bovary zeigt somit, wie ein und dasselbe Thema in dem deutschen 
Sturm und Drang und im französischen Realismus unterschiedliche Formen und 
Bedeutungen annimmt. 

Zur Unterstützung der Analyse wurden Sekundärquellen, darunter wissenschaftliche 
Artikel, Wörterbücher mit Motiven und Argumenten, kritische Studien und Essays über 
die Romantik sowie die analysierten Autoren, herangezogen. Ziel war es, die persönliche 
Interpretation der Werke zu bereichern und sie in den geeigneten theoretischen Rahmen 
einzuordnen. 

Das Endziel besteht daher darin, eine fundierte und strukturierte Lektüre anzubieten, die 
es ermöglicht zu verstehen, wie die Romantik entsteht, wie sie sich entfaltet und wie sie 
sich schließlich so weit verändert, dass sie sich auflöst. Auf diese Weise werden die 
kulturellen und existenziellen Veränderungen des modernen Europas widergespiegelt. 
Auf diese Weise soll ein Beitrag zur Erforschung der Veränderungen der Romantik als 
literarisches, kulturelles und philosophisches Phänomen im europäischen Kontext 
geleistet werden. 



6 
 

4. Die Romantik 

4.1.Historischer Kontext 

4.1.1. Historischer Kontext der deutschen Romantik 
Wie bereits zuvor erläutert, die deutsche Romantik entstand Ende des 18. Jahrhunderts 
und entwickelte sich vor allem in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, einer Zeit 
intensiver politischer, sozialer und kultureller Umwälzungen in Mitteleuropa. Als 
Reaktion auf den Rationalismus der Aufklärung und den ästhetischen Kanon des 
Neoklassizismus etablierte sich diese Bewegung und förderte stattdessen die 
Vorrangstellung des Gefühls, der Subjektivität und der schöpferischen Vorstellungskraft. 
Während die Aufklärung die universelle Vernunft in den Mittelpunkt stellte, beanspruchte 
die deutsche Romantik den individuellen Ausdruck, die Innerlichkeit des Subjekts und 
die Einzigartigkeit jeder Kultur. 

Zu den entscheidenden historischen und kulturellen Faktoren zählt die Reaktion auf die 
Aufklärung und den Neoklassizismus. Die deutsche Romantik wandte sich gegen den 
rationalistischen Geist der Aufklärung sowie die formale Starrheit neoklassizistischer 
Kunst. Sie pries stattdessen Originalität, Kreativität und subjektive Erfahrung. Die Figur 
des individuellen Genies und der Wert des Ichs gewannen stark an Bedeutung. Darüber 
hinaus wurde der Volksgeist1 als authentischer Ausdruck kultureller Identität neu 
bewertet, im Gegensatz zur abstrakten Universalität, die das aufgeklärte Denken vertrat. 
Die Neubewertung des Mittelalters und der germanischen Folklore war sehr 
charakteristisch. Die deutschen Romantiker idealisierten das Mittelalter als eine Zeit 
spiritueller Harmonie, kultureller Einheit und Verbindung mit dem Transzendenten. In 
diesem Zusammenhang wurde das Studium der Folklore, der Volkslegenden, der Sprache 
und der germanischen Mythologie gefördert, um die tiefen Wurzeln der deutschen Seele 
wiederzuentdecken, ein Ansatz, der sich beispielsweise in den Werken der Brüder Grimm 
widerspiegelt. Gimber bringt es auf den Punkt: „Die neue Mythologie entsteht aus einem 
Unbehagen aufgrund des Mangels an Magie in der modernen Welt [...] und auch aus der 
Suche nach neuen Mythen in den germanischen und mittelalterlichen Legenden im 
Allgemeinen” (Gimber, 2008, S. 1). 

Die politische Zersplitterung der germanischen Welt spielte auch eine wichtige Rolle bei 
der Entwicklung der Bewegung, denn das deutsche Territorium war zu Beginn des 19. 
Jahrhunderts in mehrere unabhängigen Staaten aufgeteilt. Diese Teilung hatte tiefe 
historische Wurzeln: Seit der Auflösung des Heiligen Römischen Reiches Deutscher 
Nation war das deutsche Territorium in mehr als 300 Gebiete unterteilt, darunter 
Fürstentümer, Herzogtümer, freie Städte und Bistümer. Dieser Mangel an Zusammenhalt 
erschwerte den organisierten Widerstand gegen externe Mächte wie Frankreich und 
schürte ein wachsendes Gefühl der Frustration sowie den Wunsch nach Einheit. Laut 

 
1 In der deutschen Romantik gewinnt der Begriff „Volksgeist” als Ausdruck einer kollektiven kulturellen 
Identität, die mit der eigenen Tradition, Sprache und Mythologie verbunden ist, eine besondere Bedeutung. 
Dieses von Herder übernommene Konzept wurde zu einer Säule der neuen romantischen Mythologie, die 
eine ästhetische, spirituelle und politische Vision der nationalen Einheit artikulieren wollte. So setzten sich 
die Romantiker mit dem Mythos als poetischem Ausdruck des Wesens des Volkes gegen den 
universalistischen Rationalismus der Aufklärung zur Wehr und förderten eine germanische Mythologie. 
Diese sollte die authentische Seele des deutschen Volkes widerspiegeln und als Bindeglied zwischen 
Philosophie, Kunst und Gesellschaft dienen (Gimber, 2008). 



7 
 

Frank Engehausen (2022, S. 158–164) war diese Trennung nicht nur ein politisches 
Hindernis, sondern auch ein Nährboden für eine kulturelle und identitäre Reaktion, die in 
der Romantik ein Mittel des Ausdrucks und der nationalen Selbstbehauptung fand. Die 
politische Zersplitterung, verbunden mit der Schwäche gegenüber den napoleonischen 
Invasionen, verstärkte den Wunsch nach nationaler Einheit und kultureller 
Selbstbehauptung. So wurde die Romantik zu einem Weg des symbolischen Widerstands 
und zu einem ideologischen Motor für die spätere Konsolidierung einer gemeinsamen 
deutschen Identität. 

Es sollte auch die Vorgeschichte erwähnt werden, die zur Entwicklung der Bewegung 
beigetragen hat. Die erste ist der Sturm und Drang, der eine Art Brücke zur Romantik 
darstellt. Sie entstand um 1770 in Deutschland als Reaktion auf den Rationalismus der 
Aufklärung, den neoklassizistischen Akademismus und traditionelle Autoritäten. Sie 
entwickelte sich vor allem in Regionen wie dem Rheinland, Darmstadt, Straßburg und 
Stuttgart. Trotz ihrer kurzen Dauer war ihr Einfluss für die Entstehung der deutschen 
Romantik entscheidend. Diese Bewegung bildete keine einheitliche Schule, sondern eine 
Strömung literarischer und intellektueller Experimente. Sie gab einer Generation junger 
Schriftsteller eine Stimme, die sich mit einer ausgeprägten provokativen Haltung gegen 
die ästhetischen und sozialen Konventionen ihrer Zeit auflehnten. 

Wie Antonio De Paz (2003, S. 28) erläutert, wurde die Idee der kreativen, individuellen 
und künstlerischen Freiheit durch eine Ästhetik, die Genialität, Spontaneität und den 
Ausdruck des Herzens über die aufgeklärte Vernunft stellte, zum Kern seines Denkens. 
In diesem Zusammenhang werden Autoren wie der junge Goethe, Herder, Schiller, Lenz 
oder Klinger zu Schlüsselfiguren. Der Name der Bewegung stammt aus einem im Jahr 
1776 veröffentlichten Werk von F. M. Klinger. Dessen Titel symbolisiert mehr als der 
Inhalt die Energie, Gewalt und den befreienden Impuls dieser Strömung. Ihre ästhetische 
Revolution brachte eine neue Auffassung von Kunst und Literatur hervor, die Einflüsse 
wie Shakespeare, den Spinoza-Pantheismus bei Goethe, die Volksdichtung und die 
Forderung nach dem „Genie” als freier und vollkommener Schöpferfigur einbezog. Diese 
Transformation bedeutete auch einen neuen kulturellen, sozialen und anthropologischen 
Diskurs. Die Leiden des jungen Werther gehören zu dieser Bewegung. 

Die Entstehung des Sturm und Drang kann nicht ohne Berücksichtigung seiner 
Opposition zur aufgeklärten Vernunft verstanden werden. Während die Aufklärung die 
Vernunft als Weg zu Erkenntnis und Fortschritt pries, lehnten die Autoren dieser 
präromantischen Strömung ihre normativen Grenzen und ihre Kälte ab. Für sie musste 
sich die Vernunft dem Gefühl, der Intuition und der schöpferischen Freiheit öffnen. Wie 
Antonio De Paz (2003, S. 112) betont, setzte sich in Deutschland eine andere Auffassung 
von Geschichte durch, die eine „totale” Ästhetik erforderte, welche den bürgerlichen 
Subjektivismus, die Befreiung von den Fesseln der klassizistischen Poesie sowie das 
Streben nach psychophysischer Totalität des Künstlers vereinte. 

Die deutsche Romantik war eng mit dem aufkommenden Nationalismus verbunden, der 
nicht nur die Literatur, sondern auch die Musik, die Malerei und die Philosophie prägte. 
In der Musik griffen Komponisten wie Carl Maria von Weber und später Richard Wagner 
auf Themen der mittelalterlichen und germanischen Mythologie zurück, um eine eigene 
kulturelle Identität zu stärken. In der Malerei schufen Künstler wie Caspar David 



8 
 

Friedrich Landschaften voller nationaler Symbolik, Spiritualität und Melancholie. In der 
Philosophie trugen Persönlichkeiten wie Fichte oder Schelling zur theoretischen 
Konstruktion des Volksgeistes und einer Weltanschauung bei, die den Einzelnen mit der 
Seele des Volkes und der Natur verband. Die Suche nach einer authentischen und 
differenzierten nationalen Identität wurde zu einem ihrer Markenzeichen. Dieses Ideal 
hatte direkten Einfluss auf die spätere politische Vereinigung und die Gründung des 
Deutschen Bundes im Jahr 1815. 

Die Frühromantik, auch bekannt als Jenaer Romantik, war einer der Vorläufer der 
deutschen Romantik und beeinflusste diese tiefgreifend. Javier Muñoz (1999, S. 17-29) 
definiert sie als eine literarische, philosophische und ästhetische Strömung, die Ende des 
18. Jahrhunderts in Deutschland entstand. Obwohl sie gemeinhin als Gegenbewegung 
zum Klassizismus oder zur Aufklärung angesehen wird, wird davon ausgegangen, dass 
die Romantik keinen vollständigen Bruch darstellte, sondern eine kritische und kreative 
Weiterentwicklung dieser Bewegungen war. Die Frühromantik entwickelte sich zwischen 
1797 und 1801 mit dem Zentrum Jena und wurde von Persönlichkeiten wie den Brüdern 
Schlegel, Novalis, Tieck oder Wackenroder geprägt. Obwohl einige von ihnen keine 
Schriftsteller im traditionellen Sinne waren, sondern Übersetzer, Philosophen oder 
Kritiker, verfolgten sie alle ein gemeinsames Projekt, Sie wollten Literatur als eine Form 
des totalen Wissens, als „Progressive Universalpoesie”, wie Friedrich Schlegel es 
definierte, neu denken. 

Muñoz behauptet, dass die Frühromantik nicht als einheitliche Bewegung konzipiert war. 
Vielmehr entstand sie aus dem Dialog und der Spannung mit anderen zeitgenössischen 
Bewegungen, wie dem Weimarer Klassizismus oder der Spätaufklärung. „Wir müssen die 
Bewegungen dieser Epoche auf der Grundlage ihres durchlässigen Charakters 
interpretieren, damit sie sich überschneiden können“ (Muñoz, 1999, S. 23). Tatsächlich 
stammen viele der romantischen Ideen aus diesen früheren Bewegungen, wie 
beispielsweise der Subjektivismus des Pietismus, der kulturelle Nationalismus oder der 
transzendentale Idealismus von Fichte. Diese komplexe Beziehung macht es sehr 
schwierig, klare Grenzen zwischen den Strömungen zu ziehen, weshalb einige Autoren 
vorschlagen, diese Phase als „die Zeit Goethes” zu bezeichnen.  

Nach Muñoz war einer der wichtigsten Beiträge der Jenaer Romantik die Aufwertung des 
Fragments, der Ironie und der philosophischen Reflexion innerhalb der Erzählung. Über 
ihre Zeitschrift Athenäum verbreiteten die Mitglieder des Kreises ihre Texte, darunter die 
Fragmente von Schlegel und Blütenstaub von Novalis. Zentrales Anliegen dieser 
Bewegung war es, die Trennung zwischen Philosophie, Kunst und Wissenschaft zu 
überwinden und eine neue Weltanschauung zu entwickeln, die auf Vorstellungskraft, 
Intuition und Ganzheitlichkeit basierte. Das heißt, sie strebten eine Synthese zwischen 
Kunst, Philosophie und Wissenschaft an, verstanden Literatur als Mittel zur tiefen 
Erkenntnis und verteidigten die künstlerische Freiheit als Ausdruck des Nationalgeistes. 

4.1.2. Historischer Kontext der französischen Romantik  
Die französische Romantik entwickelte sich im Laufe des 19. Jahrhunderts als Reaktion 
auf den vorherrschenden Klassizismus und den aus dem 18. Jahrhundert stammenden 
philosophischen Rationalismus. Anders als in anderen europäischen Ländern wie 
Deutschland oder England, wo der Klassizismus nach der Renaissance an Bedeutung 



9 
 

verlor, hielt Frankreich länger an den ästhetischen Vorbildern der griechisch-lateinischen 
Antike fest. Dadurch verzögerte sich die Etablierung der Romantik als vorherrschende 
Bewegung. 

Die Französische Revolution von 1789 ist einer der entscheidenden historischen und 
kulturellen Faktoren, da sie einen Wendepunkt im politischen, sozialen und kulturellen 
Leben Frankreichs markierte. Obwohl die Revolution Ideale wie individuelle Freiheit, 
Gleichheit und Brüderlichkeit förderte, die die romantische Sensibilität in ganz Europa 
nähren sollten, erlebte die französische Romantik in dieser Zeit keinen vollständigen 
Aufschwung. Während der Revolutionsphase und des darauf folgenden Napoleonischen 
Kaiserreichs blieb die künstlerische Ausrichtung eher rationalistisch und klassisch. Erst 
während der Bourbonen-Restauration (1814–1830) erreichte die Romantik im 
französischen Kontext ihre volle Reife. Dies, begleitet von politischer Instabilität und den 
aufeinanderfolgenden Veränderungen des politischen Regimes, Revolution, Kaiserreich, 
Restauration und Julimonarchie, schuf ein Klima der Spannung und Dynamik, das sich 
direkt auf das literarische und künstlerische Schaffen auswirkte. Viele Schriftsteller und 
Künstler wurden von diesen Veränderungen beeinflusst und nahmen eine aktive Rolle im 
öffentlichen Leben ein. Sie nutzten das künstlerische Schaffen dabei als Mittel der 
Sozialkritik, der existenziellen Reflexion und der ideologischen Bekräftigung (Harlay, 
2002, S.62-73). 

Außerdem im 19. Jahrhundert festigte sich die Bourgeoisie als herrschende Klasse, was 
eine Neugestaltung der sozialen und kulturellen Werte mit sich brachte. In diesem neuen 
Kontext kam es zu einer Koexistenz des aus früheren Epochen übernommenen 
Akademismus mit einer zunehmenden Öffnung gegenüber innovativeren, subjektiveren 
und emotionaleren Ausdrucksformen, die dem romantischen Geist eigen waren (Harlay, 
2002, S.62-73). 

Die französische Romantik erreichte mit der Uraufführung von Victor Hugos Hernani 
und der sogenannten „Schlacht um Hernani” im Jahr 1830 ihren symbolischen 
Höhepunkt. Dieses berühmte Theaterereignis brachte die Anhänger des Klassizismus und 
die Verfechter des neuen romantischen Geistes in Konflikt, der bald eine Dimension 
jenseits des Ästhetischen annahm. Das Stück wurde als Bruch mit den starren Regeln des 
klassischen Theaters wahrgenommen und schlug eine neue formale Freiheit sowohl in 
der Sprache als auch in der dramatischen Struktur vor. Diese Konfrontation, die der 
Revolution der Drei Glorreichen symbolisch vorausging, spiegelte den Geist des Wandels 
und der Unzufriedenheit wider, der in der französischen Gesellschaft herrschte. Der Sieg 
der Romantik in dieser Auseinandersetzung war nicht nur literarischer, sondern auch 
ideologischer Natur: Er bedeutete den Triumph des Liberalismus im künstlerischen 
Bereich. Hugo fasste dies in seinem berühmten Satz zusammen: „Le romantisme n'est 
rien d'autre que le libéralisme dans la littérature.” (Préface de Hernani, 1830, S.1) Von 
diesem Moment an dominierte die Romantik die französische Literatur- und Kulturszene 
und öffnete die Türen für neue Formen des künstlerischen Ausdrucks, die freier, 
subjektiver und dem Zeitgeist verpflichtet waren. (Doumet & Pecheur, 1988, S172-176) 

Ursprünglich in der Literatur und Musik entstanden, breitete sich die Romantik bald auch 
auf andere Disziplinen wie Malerei, Bildhauerei und Architektur aus. Persönlichkeiten 
wie Eugène Delacroix verkörperten in der Malerei die romantischen Ideale von Freiheit, 



10 
 

Emotion und Fantasie. Sie widersetzten sich offen dem traditionellen akademischen 
Formalismus. In seinem Werk La Liberté guidant le peuple (1830) beispielsweise 
spiegeln sich die revolutionäre Leidenschaft und das politische Engagement wider, die 
für den romantischen Geist charakteristisch sind. In der Musik drückten Komponisten 
wie Hector Berlioz und Frédéric Chopin in ihren Kompositionen eine starke emotionale 
Intensität mit freien Strukturen und persönlichen Motiven aus. In der Bildhauerei führten 
Künstler wie François Rude eine dramatische und heroische Ausdruckskraft ein, wie an 
der Statue Le Départ des volontaires de 1792 oder La Marseillaise am L’Arc de Triomphe 
in Paris zu sehen ist. In der Architektur führte das romantische Interesse am Gotischen 
und Mittelalterlichen zur Restaurierung von Kathedralen wie Notre-Dame in Paris. Ein 
Vertreter dieser Richtung war Eugène Viollet-le-Duc, der eine idealisierte Sicht der 
Vergangenheit als Quelle von Identität und Spiritualität vertrat. So veränderte die 
Romantik die europäische Kunstlandschaft tiefgreifend und hinterließ einen bleibenden 
Eindruck in allen Kunstformen. (Gombrich, 2007, S.6&10). 

4.2. Definition der Romantik 
Die Romantik war ein umfassendes kulturelles und spirituelles Phänomen, das sich 
zwischen Ende des 18. und Mitte des 19. Jahrhunderts in Europa entwickelte. Sie war 
mehr als nur eine künstlerische oder literarische Bewegung: Die Romantik stellte eine 
echte Krise und Transformation der modernen Sensibilität dar, eine tiefgreifende 
Reaktion auf die rationalistischen, aufgeklärten und klassischen Werte, die die 
europäische Kultur im vorangegangenen Jahrhundert dominiert hatten. Es handelte sich 
also um eine kulturelle Revolution, die eine neue Wahrnehmung der Welt, der Kunst und 
der Subjektivität mit sich brachte. 

Aus dieser Perspektive, wie sie Henri Lemaître in seiner Definition der Bewegung im 
Dictionaire Bordas de littérature française et francophone (1985, S. 678–679) darlegt, ist 
die Romantik als literarischer Ausdruck einer spirituellen Krise der Moderne zu 
verstehen, die sich Mitte des 18. Jahrhunderts deutlich zu manifestieren beginnt. In 
Frankreich lässt sich dieser Wandel bereits in den Werken von Jean-Jacques Rousseau 
erkennen, dessen Ideen über die Natur, die Emotionen, das Individuum und seine Kritik 
an der Gesellschaft viele der romantischen Ideale vorwegnehmen. Aus rein historischer 
Sicht wurde die Entwicklung der Romantik in Frankreich jedoch durch die Vorherrschaft 
des Neoklassizismus während der Revolutions- und Kaiserzeit vorübergehend 
unterbrochen. Erst 1802 etablierte sich die französische Romantik mit der 
Veröffentlichung von Le Génie du christianisme von François-René de Chateaubriand 
eindeutig und erreichte dann in den 1820er und 1830er Jahren mit Persönlichkeiten wie 
Alphonse de Lamartine, Victor Hugo, Alfred de Vigny und Alfred de Musset ihre Reife. 

 Die Romantik hat einen doppelten Ursprung, “ Le romantisme est un phénomène 
conjointement culturel et spirituel” (Lemaître,1985, S. 678). Auf kultureller Ebene 
entstand die Romantik zunächst in Deutschland als Reaktion auf die Ausbreitung des 
französischen Klassizismus und seines normativen Systems. Dieser Bruch bedeutete eine 
Verlagerung des kulturellen Schwerpunkts: Literatur und Kunst orientierten sich nun 
nicht mehr an den klassischen Vorbildern des Mittelmeerraums (Griechenland, Rom und 
Frankreich), sondern wandten sich den Kulturen Nordeuropas, insbesondere der 



11 
 

deutschen und englischen Literatur, zu. Diese von Madame de Staël2 in Frankreich 
vorangetriebene Wende führte zu einer echten kulturellen Umwälzung, die sich in einer 
Aufwertung von Autoren wie Schiller, Shakespeare oder Walter Scott niederschlug. Sie 
verkörperten neue Formen des literarischen Ausdrucks und neue ästhetische 
Sensibilitäten. 

Dieser kulturelle Wandel wird durch eine ebenso bedeutende spirituelle Transformation 
ergänzt. Die Romantik wertet die von der rationalen Aufklärung verdrängten 
Dimensionen der menschlichen Erfahrung auf: Gefühle, Vorstellungskraft, 
Geheimnisvolles, Subjektivität und Irrationalität. Zu den spirituellen Säulen der 
Bewegung gehören die Verherrlichung der Individualität, welche zu einer Poetik des Ichs 
und zur Entwicklung der Lyrik führt, die Anerkennung des existenziellen Unbehagens, 
welches durch die Disharmonie zwischen dem Individuum und der Welt entsteht und sich 
in Melancholie sowie dem sogenannten „mal du siècle” ausdrückt, sowie die Suche nach 
Trost und Sinn in der Natur, in Träumen und im Fantastischen. Diese subjektive und 
visionäre Dimension der Romantik ebnet den Weg für die spätere Entwicklung des 
Traumhaften, Symbolischen und Fantastischen in der Literatur. 

Die Romantik darf nicht auf eine bloße Ästhetik oder eine formale Erneuerung der 
Literatur reduziert werden. Wie Lemaître betont, bedeutet die Romantik vielmehr eine 
echte Revolution des literarischen Denkens. Die Grundlagen der Literatur, ihre Funktion, 
ihre Themen, ihre Formen und ihre Ausdrucksmittel, werden infrage gestellt. Diese 
Revolution manifestiert sich im Bestreben der großen Romantiker, alle literarischen 
Genres zu erforschen: von der Lyrik über die Autobiografie und das Drama bis hin zum 
Theater und Roman. Das heißt, sie versuchen, die gesamte menschliche Erfahrung zu 
erfassen. 

Insbesondere das Theater wird zu einem zentralen Ort für die Bekräftigung der 
romantischen Poetik. Auf der Bühne sucht und findet die Romantik ihre öffentliche 
Anerkennung. Der berühmten Schlacht um Hernani im Jahr 1830 markiert ihren 
Höhepunkt: Die Inszenierung des Stücks von Victor Hugo ist nicht nur ein dramatischer 
Erfolg, sondern auch ein ideologischer Sieg der Romantik über den Klassizismus. Diese 
theatralische Wandlung hatte sich bereits im Vorwort zu Cromwell (1827) angekündigt, 
in dem Hugo die Prinzipien einer neuen Dramaturgie darlegt: die Ablehnung der 
klassischen Regeln der Einheit von Zeit, Ort und Handlung, die Vermischung des 
Erhabenen und Grotesken, die Erweiterung des Bühnenraums sowie die Befreiung der 
literarischen Sprache, die je nach Werk und Autor sowohl in Prosa als auch in Versform 
verwendet werden kann. 

Die Romantik war jedoch keine ewige oder homogene Bewegung. So wie sie ihren 
Höhepunkt erreichte, zeigte sie auch Anzeichen von Niedergang und Erschöpfung. Im 

 
2 Madame de Staël (1766–1817), eine Schriftstellerin aus der Schweiz, hat eine wichtige Rolle bei der 
Einführung der Romantik in Frankreich gespielt. In ihren Essays De la littérature (1800) und De 
l’Allemagne (1810) formulierte sie eine Theorie der Romantik, die auf Geschichte, nationaler Sensibilität 
und der Entwicklung literarischer Formen basierte. Als Gegnerin des rigiden Klassizismus verteidigte sie 
die Idee einer freien Literatur, die im Geist der Völker verwurzelt ist. Ihr Salon in Coppet wurde zu einem 
europäischen intellektuellen Zentrum, in dem sich politischer Liberalismus und romantische Ästhetik 
vermischten und sich bedeutende Persönlichkeiten wie Benjamin Constant, August Wilhelm Schlegel oder 
Sismondi trafen (Lemaître, 1985, S. 741-742). 



12 
 

Theater manifestierte sich dieser Niedergang beispielsweise durch den Misserfolg von 
Victor Hugos Les Burgraves im Jahr 1843, der symbolisch den Beginn einer neuen Etappe 
in der französischen Literaturgeschichte markierte. Dennoch blieb der Einfluss der 
Romantik in der späteren Literatur bestehen und legte den Grundstein für Strömungen 
wie den Symbolismus, den Modernismus sowie die subjektiven und experimentellen 
Ausdrucksformen des 20. Jahrhunderts. 

  



13 
 

5. Merkmale der Romantik 
- Der romantische Mann 

Der romantische Mensch ist die zentrale Figur der Romantik. Dieser Begriff umfasst 
eine Reihe psychologischer, philosophischer und sozialer Merkmale, durch die er 
sich von früheren Modellen unterscheidet. 

Wie Ricardo Díaz (2023) erklärt, zeichnet sich der 
romantische Mensch durch einen ausgeprägten 
Individualismus aus. Sein inneres Ich steht über 
sozialen und kollektiven Normen. Er ist sich seiner 
Persönlichkeit sehr bewusst und empfindet seine 
Andersartigkeit gegenüber anderen sowohl als Quelle 
des Stolzes als auch des Leidens. Dieser 
Individualismus kann zu einem Gefühl der 
Überlegenheit führen, sei es aufgrund seines Genies, 
seines tragischen Schicksals oder seiner Fähigkeit, 
tiefer zu fühlen als andere. Die Verehrung des eigenen 
Ichs wird zum Mittelpunkt seines spirituellen und 
künstlerischen Lebens. 

 

Das Gefühlsleben des romantischen Menschen ist intensiv und oft stürmisch. Díaz 
zufolge ist es durch die Überhöhung von Leidenschaft, Emotion und Sensibilität 
charakterisiert, die als der Vernunft überlegen angesehen werden. Melancholie, 
Einsamkeit und Leiden sind wiederkehrende Themen. Der romantische Mensch 
erlebt Schmerz auf extreme Weise und erhebt ihn sozusagen zu einer heroischen 
Dimension. Diese Sensibilität führt oft zu einem Gefühl des Unverständnisses und 
der sozialen Isolation. Darüber hinaus ist er rebellisch und nonkonformistisch. Er 
protestiert gegen gesellschaftliche Konventionen und Einschränkungen und strebt 
sowohl in seinem Privatleben als auch in seinem künstlerischen Ausdruck nach 
Freiheit. Er lehnt die Starrheit und Heuchelei der etablierten Ordnung ab und 
bevorzugt Authentizität und Originalität, auch wenn dies zu Ausgrenzung oder 
Konflikten mit der Gesellschaft führt. 

Díaz behauptet, dass der romantische Mensch die Liebe idealisiert und sie als eine 
transzendente und oft unerreichbare Kraft betrachtet. Er liebt intensiv und manchmal 
auf unmögliche Weise und leidet unter dieser Liebe. Diese Liebe kann sich auf eine 
idealisierte Frau, die Natur, das Heimatland oder sogar abstrakte Ideale richten. Das 
Leiden und die Unmöglichkeit werden dabei als Beweis für die Echtheit und Tiefe 
des Gefühls angesehen. Doch Einsamkeit ist eine Konstante im Leben des 
romantischen Menschen. Er fühlt sich missverstanden und isoliert und erlebt das 
Leben oft als eine von Fatalismus geprägte Suche nach Sinn. Das Bewusstsein eines 
tragischen Schicksals sowie die Unmöglichkeit, vollkommene Glückseligkeit zu 
erreichen, verstärken sein Gefühl der Einzigartigkeit und sein existenzielles Leiden. 
In der Natur findet er einen Zufluchtsort vor dem städtischen Leben. Er betrachtet 
sie als einen Raum der Freiheit und Authentizität und idealisiert oft vergangene 

Friedrich, C.D. (1817) Der 
Wanderer über dem Nebelmeer 
[Öl auf Leinwand] Hamburger 

Kunsthalle 



14 
 

Epochen wie das Mittelalter oder exotische Kulturen. In ihnen sucht er nach 
verlorenen Werten oder einer Reinheit, die er in seiner Zeit als fehlend empfindet. 

Wir können somit sagen, dass der romantische Mensch ein leidenschaftliches, 
individualistisches und rebellisches Wesen ist. Er strebt nach Freiheit und 
Authentizität, lebt seine Emotionen intensiv, idealisiert die Liebe und die Natur und 
betrachtet Einsamkeit und Schmerz als Zeichen seiner Andersartigkeit und inneren 
Größe. Sein Einfluss ist bis heute in Literatur, Kunst und Kultur präsent. 

- Die Rückkehr ins Mittelalter 

Während der Romantik, insbesondere zwischen 1800 und 1850, kam es zu einer 
deutlichen Rückkehr und Idealisierung des Mittelalters. Dieses Phänomen war eine 
bewusste Reaktion auf den Rationalismus der Aufklärung und die neoklassischen 
Werte, die als kalt, restriktiv und übermäßig rational empfunden wurden. 

Dies liegt daran, dass die Romantiker das Mittelalter als eine Zeit der Authentizität, 
Leidenschaft und Spiritualität betrachteten – im Gegensatz zur rationalen Kälte und 
dem Materialismus der bürgerlichen Gesellschaft jener Zeit. Sie sahen im Mittelalter 
eine Art verlorenes Paradies, eine Zeit der Legenden, Traditionen, intensiven 
Gefühle und heroischen Werte. Es diente ihnen sowohl als emotionaler Zufluchtsort 
als auch als kreative Inspiration. Die romantische Bewegung fand im Mittelalter ein 
Repertoire an Symbolen, Landschaften und Figuren, die mit der Verherrlichung von 
Gefühlen, Fantasie und individueller Freiheit in Verbindung stehen. Wie Sofía Stella 
Arango feststellt, „repräsentiert nicht nur Griechenland dieses Ideal für die 
Romantik, auch die Reflexion über das Mittelalter wurde neu betrachtet“ (2008, S. 
55). 

Das Mittelalter wurde eher neu erfunden als studiert. Die Romantiker projektierten 
ihre eigenen Ideale und Anliegen darauf und nutzten es als leere Leinwand für die 
sentimentale Konstruktion der nationalen Identität und Geschichte, insbesondere in 
Ländern wie Spanien, Deutschland und Frankreich. Das heißt, diese romantische 
Sichtweise auf das Mittelalter war eine subjektive und emotionale Erfindung, die 
eher den Mythen als der historischen Realität entsprach, in dieser Bewegung jedoch 
sehr präsent war. 

Sofia Stella Arango sagt, dass Autoren wie Novalis den Kontext ihrer Werke in 
einem idealisierten Mittelalter situierten, wie beispielsweise in Heinrich von 
Ofterdingen, in dem ein Mittelalter dargestellt wird, das sich durch würdige Armut, 
spirituelle Unschuld sowie eine von Hoffnung und Transzendenz geprägte 
Weltanschauung auszeichnet. Sie betont auch, dass diese romantische Projektion auf 
das Mittelalter zu einem Mittel für den Ausdruck subjektiver Sehnsüchte und 
Identitätssuche wurde. 

Die Rückkehr zum Mittelalter war ein komplexes Phänomen, bei dem sich 
Nostalgie, ästhetische Vorstellungskraft und die Suche nach einer authentischeren 
Identität angesichts der Herausforderungen der Moderne verbanden. Es handelte 
sich dabei weitgehend um ein erfundenes Mittelalter, geprägt von heroischen 
Werten, legendären Symbolen und gotischen Landschaften, die die romantische 



15 
 

Sensibilität Europas tief prägten und einen bleibenden Eindruck in der europäischen 
Kultur hinterließen. 

- Natur und Naturphilosophie 

Wie Sara Pujol (1983, S. 95–110) sagt „Die Natur ist kein rein romantisches Thema, 
aber die besondere Haltung, die man ihr gegenüber einnimmt und ihr 
entgegenbringt, ist es sehr wohl“ (S. 95). Diese zutiefst subjektive und 
transformative Haltung macht die Natur zu einem zentralen Bestandteil des Lebens 
und Werks der Romantiker. Sie ist nicht mehr nur eine passive Kulisse, sondern 
nimmt einen zentralen Platz in ihrem Leben und Werk ein. Sie ist Protagonistin, 
Symbol, Zufluchtsort und Spiegel der menschlichen Seele. Sie wird zu einem 
Zeichen der Transzendenz und zu einem privilegierten Zugang zum Absoluten und 
Göttlichen. 

Als Reaktion auf die rationalistische und mechanistische Sichtweise der Aufklärung 
entsteht die Romantik und gibt der Natur ihren chaotischen, unbezähmbaren und 
geheimnisvollen Charakter zurück. Für die Romantiker ist sie, wie Pujol betont, eine 
Lebenskraft, die mit einer Seele ausgestattet ist, den Geist tief bewegt und im 
Individuum eine „zitternde Vorahnung eines anderen, sehr nahen Lebens” (Zitat von 
Schelling, S. 95) weckt. Diese Vorahnung kann Staunen und Furcht hervorrufen und 
das Individuum mit dem Absoluten und Göttlichen verbinden. Die Natur wird als 
erhaben angesehen, das heißt, sie ist in der Lage, extreme Emotionen hervorzurufen 
und die Kleinheit und Begrenztheit des Menschen angesichts ihrer Unermesslichkeit 
zu offenbaren. 

In einer von der industriellen Revolution und Urbanisierung geprägten Zeit wird die 
Natur zu einem Zufluchtsort vor dem Chaos und der Entfremdung des modernen 
Lebens. Der romantische Mensch flieht aus der Stadt und sucht in der Natur 
Reinheit, Authentizität und Ruhe, um sich selbst zu beobachten und seine tiefsten 
Gefühle auszudrücken. Laut Pujol weckt die Betrachtung der Natur beim Dichter 
Gefühle der Melancholie, Fantasie und Erinnerung. Die Nacht ist einer der 
günstigsten Momente für diese Verbindung mit dem Ewigen und Unsichtbaren. 

In romantischen Werken ist die Natur nicht nur ein einfacher physischer Rahmen, 
sondern ein Spiegelbild der Gemütszustände des Künstlers. Naturlandschaften 
dienen dabei als Metaphern für menschliche Erfahrungen: So kann ein dunkler Wald 
Angst symbolisieren, ein Sturm überschwängliche Leidenschaft und ein 
Sonnenaufgang Hoffnung. Laut Pujol verstärkt diese Korrelation zwischen 
Landschaft und Gemütszustand den romantischen Individualismus und die zentrale 
Bedeutung des Subjektiven in der ästhetischen Erfahrung. 

Der romantische Mensch sucht in der Natur eine Vermittlung zum Göttlichen oder 
Absoluten. Er betrachtet sie als Mittel, um durch Intuition, Vorstellungskraft oder 
Instinkt Zugang zu anderen Realitäten zu erlangen. Diese mystische Sichtweise 
spiegelt sich in Literatur und Kunst in Beschreibungen wider, die das Spirituelle und 
Symbolische der natürlichen Welt hervorheben. Wie Pujol sagt, spiegelt sich diese 
mystische Vorstellung, wonach die Natur zum Dichter „spricht” und ihm das Ewige 
offenbart, sowohl in den literarischen Texten als auch in den bildenden Künsten 



16 
 

dieser Zeit wider. Sie dient dazu, eine symbolische Verbindung zwischen der inneren 
Welt des Schöpfers und dem Kosmos herzustellen. 

Die Natur ist eine stetige Inspirationsquelle für Romantiker, Maler und Musiker. In 
der Malerei wird beispielsweise die Erhabenheit wilder Landschaften, Abgründe 
und Ruinen dargestellt, um die Betrachter zu bewegen und die Verbindung zwischen 
Menschen, Natur und Ewigkeit zu vermitteln. In der Literatur erhält die Natur eine 
eigene Stimme und wird zu einem der zentralen Themen. 

Die Natur ermöglicht es romantischen Menschen, über den Lauf der Zeit, die 
Vergänglichkeit und die Nostalgie für vergangene Zeiten nachzudenken. Natürliche 
Zyklen wie Jahreszeiten, Sonnenaufgänge und Sonnenuntergänge werden als 
Symbole für das menschliche Werden und die Sinnsuche verwendet. Darüber hinaus 
ist die Natur ein Raum der Freiheit, der Selbstbeobachtung und der Transzendenz. 
Hier projiziert der romantische Mensch seine innere Welt, sucht Trost in der 
Moderne und verbindet sich mit dem Absoluten und Ewigen. 

Aus all diesen Gründen ist die Natur für die Dichter und Künstler der Romantik eine 
unerschöpfliche Quelle der Inspiration. Von melancholischen Ruinen aus der Gotik 
und dem Mittelalter bis hin zu den Abgründen des Meeres zielt ihre Darstellung 
nicht einfach darauf ab, die Realität einzufangen, sondern sie soll bewegen, erheben 
und die Transzendenz der subjektiven Erfahrung zum Ausdruck bringen. Wie Pujol 
Russell abschließend feststellt, führt diese Beziehung zwischen Dichter und Natur 
zu einer „romantischen Grundstruktur”, die auf Verinnerlichung, Identifikation und 
manchmal auch auf dem Bruch oder Verlust dieser Gemeinschaft basiert. 

Naturphilosophie 

Die Naturphilosophie war eine intellektuelle Bewegung, die Ende des 18. und 
Anfang des 19. Jahrhunderts in Deutschland entstand. Sie war mit der Romantik 
verbunden und richtete sich gegen den Empirismus der Aufklärung. Ihre Vertreter 
versuchten, die Natur als organisches und dynamisches Ganzes zu verstehen, wobei 
sie von metaphysischen, spekulativen und universellen Prinzipien ausgingen. Zu 
ihren Vertretern zählen Schelling und Oken. Diese Philosophie entstand als kritische 
Antwort auf den Mechanizismus und Determinismus der klassischen Physik, die die 
Natur als Maschine betrachtete, die strengen empirischen und rationalen Gesetzen 
unterliegt. Angesichts dieser Auffassung versuchte Schelling, den Reduktionismus 
zu überwinden, indem er eine dynamische Sichtweise der Materie und des 
Universums als lebenden Organismus vorschlug: „Die Materie selbst ist aktiv, sie 
zieht sich zusammen und dehnt sich kontinuierlich aus in einer Wechselwirkung von 
Anziehungs- und Abstoßungskräften” (Zitat von Schelling, Aréchiga, 2014, S. 15). 

Aréchiga (2014) erklärt, dass die Naturphilosophie im Gegensatz zur 
mechanistischen Sichtweise ein organisches Verständnis der Natur vertritt. 
Demnach wird die Natur als globaler, lebendiger Organismus betrachtet, in dem 
jeder Teil in dynamischer Beziehung zum Ganzen steht. Diese Perspektive betont 
die Selbstorganisation und Produktivität der Natur, die als dynamischer und 
kreativer Prozess verstanden wird und nicht als statisches Gebilde. Die Natur ist 
demnach kein statisches Gebilde, sondern ein kontinuierlicher Prozess der 



17 
 

Entstehung und Zerstörung, der sich aus der dialektischen Spannung zwischen 
gegensätzlichen Kräften ergibt. Dieses Prinzip der Polarität ist von grundlegender 
Bedeutung: Jede Bewegung in der Natur entsteht aus dem Kampf zwischen 
Gegensätzen, eine Idee, die Schelling als „den authentischen Zustand der 
Entstehung” bezeichnet. 

Diese Strömung vertritt die Auffassung, dass der Mensch für die Beschaffenheit der 
natürlichen Welt von wesentlicher Bedeutung ist und die Realität als Projektion des 
Beobachters versteht. Auf diese Weise soll die Verbindung zwischen Wissenschaft, 
Philosophie und Theologie wiederhergestellt werden, indem subjektive Erfahrung 
und menschliche Freiheit in das Naturverständnis integriert werden. 

Aréchiga erläutert eines seiner Grundprinzipien und zentralen Themen, das von 
Schelling eingeführt wurde: das Konzept der Polarität als universelles Gesetz. 
Demnach entstehen alle Bewegungen und Handlungen in der Natur aus dem 
Gleichgewicht und der Spannung zwischen gegensätzlichen Kräften. Dieses 
dialektische Prinzip gilt sowohl für physikalische Phänomene als auch für lebende 
Organismen und äußert sich in Zyklen der Spaltung und Wiedervereinigung, die das 
natürliche Werden charakterisieren. 

Ein weiterer Grundsatz der Naturphilosophie, den uns Aréchiga erklärt, besagt, dass 
sich die Natur selbst organisiert und hervorbringt. Diese Idee nimmt moderne 
Konzepte über komplexe Systeme und Selbstorganisation in Biologie und 
Mathematik vorweg. Der Organismus dient dabei als bevorzugtes Modell, um über 
Materie und natürliche Aktivität nachzudenken. Dabei wird er im Sinne der 
Epigenese verstanden, also als fortschreitende und autonome Erzeugung lebender 
Formen.  Es werden auch Themen wie Finalismus, die Idee, dass die Natur auf Ziele 
hinarbeitet, die Suche nach verborgenen Kräften und Beziehungen sowie die 
Entsprechung zwischen Mikrokosmos und Makrokosmos untersucht. Beispiele für 
diesen Einfluss sind Lorenz Okens Wirbelsäulentheorie des Schädels und Goethes 
Metamorphose der Pflanzen. 

Der Einfluss der Naturphilosophie war besonders bedeutend in Deutschland, wo sie 
sowohl das philosophische als auch das wissenschaftliche Denken prägte und dazu 
beitrug, die Grundlagen der modernen Biologie zu legen. Wie Gambarotto betont, 
„erhielt die Formalisierung der Biologie als eigenständige Wissenschaft […] die 
größte Unterstützung durch Schellings Naturphilosophie“ (zitiert in Aréchiga, 2014, 
S. 8). In Frankreich und England hatte diese Strömung hingegen weniger Einfluss, 
da sich die Wissenschaft dort eher empirischen und positivistischen Ansätzen 
zuwandte. Trotz der Kritik an ihrem spekulativen Charakter erkannten 
Persönlichkeiten wie Alexander von Humboldt ihren Wert, da sie eine ganzheitliche 
und sensible Sichtweise der Natur vermittelte. 

Peter Reill (2002, S. 53–71) zufolge vertrat die Naturphilosophie die Auffassung, 
dass sich die gesamte Natur als Manifestation gegensätzlicher, miteinander 
interagierender Kräfte erklären lasse. Dies implizierte eine ganzheitliche Sichtweise, 
die stark von spirituellen, ästhetischen und symbolischen Aspekten beeinflusst war. 



18 
 

Letztendlich ist die Naturphilosophie der Versuch, die Natur als lebendiges, 
dynamisches und selbstorganisiertes Ganzes zu verstehen. Dazu bezieht sie 
subjektive Erfahrung und menschliche Freiheit in die wissenschaftliche Erklärung 
mit ein. Obwohl ihr direkter Einfluss mit dem Aufkommen des Positivismus und der 
empirischen Wissenschaft nachließ, lebt ihr Erbe in ganzheitlichen und 
systemischen Ansätzen der modernen Wissenschaft weiter. 

- Die Ruinen 

Während der Romantik spielten Ruinen sowohl in der Literatur als auch in der 
bildenden Kunst eine zentrale Rolle. Für die Romantiker symbolisierten sie die 
Vergänglichkeit alles Menschlichen und den unvermeidlichen Niedergang von 
Zivilisationen. Dadurch wurden Ruinen zu ästhetischen Objekten par excellence. 
Diese Faszination entsprang nicht nur einem archäologischen oder historischen 
Interesse, sondern war auch mit einer sentimentalen und nostalgischen Sicht auf die 
Vergangenheit verbunden. In dieser Erinnerung an verlorenen Ruhm und 
Melancholie über das Vergehen der Zeit wurden Ruinen zu Symbolen. 

Wie Pablo Castro (2019, S. 47–69) erläutert, wurden Ruinen, insbesondere 
mittelalterliche und gotische, in der romantischen Ästhetik als metaphorische 
Elemente genutzt, um Gefühle wie Nostalgie, Einsamkeit, Unendlichkeit und 
Erhabenheit auszudrücken. Sie waren die ästhetischen Objekte par excellence. 
Ruinen galten als nutzlose Überreste, die jedoch eine Verbindung zur Vergangenheit 
und zu einer durch die Zeit zerstörten Realität herstellten. Sie symbolisierten den 
Kampf gegen das Vergessen, die Beständigkeit inmitten der Vergänglichkeit und 
strahlten eine ins Unendliche tendierende Schönheit sowie eine Introspektion über 
die Beziehung des Individuums zu seiner Geschichte und seiner kulturellen Identität 
aus. Sie waren ein Beweis dafür, dass alles Menschliche vergänglich ist. 

 Mar Llopis (2019, S. 102–120) 
spricht über die Malerei des 19. 
Jahrhunderts, in der die Darstellung 
von mittelalterlichen Ruinen, 
Burgen und Abteien ein 
wiederkehrendes Motiv war. Diese 
Bilder beschwören nicht nur eine 
heroische und spirituelle 
Vergangenheit herauf, sondern 
heben auch die Kleinheit des 
Menschen angesichts der 
Unendlichkeit und der Natur 
hervor. Künstler wie Caspar David 
Friedrich machten Ruinen zu einem zentralen Motiv und integrierten sie in 
Landschaften, die zur Kontemplation und existenziellen Reflexion einluden. Die 
zuvor verachtete gotische Architektur wurde als Symbol des Erhabenen und 
Geheimnisvollen neu bewertet.  

Die Ruinen der Romantik sind nicht nur materielle Überreste vergangener Epochen, 
sondern sie tragen auch eine tiefe symbolische und emotionale Bedeutung in sich. 

Friedrich, C.D. (1809-1810) Abtei im Eichwald  
[Öl auf Leinwand] Alte Nationalgalerie, Berlin 



19 
 

Sie verkörpern die Spannung zwischen Beständigkeit und Zerstörung, Erinnerung 
und Vergessen und spiegeln die romantische Sensibilität gegenüber Zeit, Geschichte 
und der menschlichen Kondition wider. 

- Die Liebe  

Die Romantik stellte die Liebe in den Mittelpunkt des menschlichen und 
literarischen Erfahrungsschatzes und sah in ihr eine der wichtigsten Triebkräfte des 
Daseins. Für die Romantiker war die Liebe kein Gefühl unter vielen, sondern eine 
transzendentale, absolute und überwältigende Kraft, die dem Leben Sinn geben oder 
es zerstören konnte. Sie wurde als intensive Leidenschaft verstanden, die die 
Grenzen der Vernunft sprengte, gesellschaftliche Konventionen herausforderte und 
mit allen moralischen oder normativen Zwängen brach. Es war ein Gefühl, das mit 
voller Hingabe und oft auch mit Leid erlebt wurde, da es nicht immer auf 
Gegenseitigkeit beruhte oder sich erfüllte. 

 Liebe wird als etwas Einzigartiges und Vorbestimmtes angesehen, als Suche nach 
dem Seelenverwandten oder der „besseren Hälfte“. Wie Branka Kalenió Ramsak 
(2002, S. 199–207) erläutert, wurde die geliebte Person idealisiert und auf eine fast 
göttliche Ebene erhoben, als Symbol für Perfektion, Schönheit und spirituelle 
Reinheit. Diese Idealisierung führte jedoch zu einer Kluft zwischen Wunsch und 
Wirklichkeit, die oft zu Frustration, Melancholie oder Hoffnungslosigkeit führte. 
Die Liebe wurde dann unerreichbar, sei es aufgrund äußerer Umstände wie 
gesellschaftlicher Normen oder des Schicksals, sei es aufgrund der utopischen Natur 
des romantischen Ideals. Diese Unmöglichkeit hob die Liebe nicht auf, sondern 
verstärkte sie und machte sie zu einer schmerzhaften, aber auch erhebenden 
Erfahrung. 

Darüber hinaus funktionierte die Liebe als Fluchtweg aus einer unbefriedigenden, 
grauen und begrenzten Realität. Sie war eine Form der Flucht, sowohl für die 
Protagonisten der Werke als auch für ihre Leser. Letztere projektierten ihre eigenen 
Sehnsüchte nach Erfüllung, Intensität oder Transzendenz in diese Geschichten. 
Durch die Liebe suchte man das Absolute, das Unendliche, das Metaphysische. 
Dieser Wunsch nach völliger Verschmelzung mit einem anderen Menschen oder 
einem unerreichbaren Ideal führte jedoch oft zu Enttäuschung oder im Extremfall 
zum Tod. 

Wie wir gesehen haben, ist die Liebe in der Romantik eine widersprüchliche und 
mächtige Kraft, die sich auf unterschiedliche, aber stets intensive Weise 
manifestiert: als idealisierte, unerfüllte, tragische Liebe oder als imaginäre Zuflucht. 
Sie ist eine Leidenschaft, die erhebt und verzehrt, die tröstet und zerstört und die 
Spannung zwischen der tiefen Sehnsucht der Seele und den Grenzen der Realität 
widerspiegelt. Deshalb ist die Liebe in der romantischen Literatur nicht nur ein 
Gefühl, sondern eine Art zu leben und zu sterben. 

- Individualismus und Subjektivismus  

Die Überhöhung des Ichs ist eines der charakteristischsten und bestimmenden 
Merkmale der Romantik. Individualismus und Subjektivismus sind zwei eng 
miteinander verbundene Konzepte, die die persönliche Erfahrung in den Mittelpunkt 



20 
 

des künstlerischen Schaffens stellen. Sie sind in der Romantik sehr präsent. Der 
romantische Künstler versteht sich als einzigartiges und unwiederholbares Genie, 
das von seiner Sensibilität, seinen Emotionen und seiner besonderen Sicht auf die 
Welt geleitet wird. Wie Gonzalo Villar (2017) betont, wird sich der Romantiker 
„seines eigenen Ichs bewusst, individualisiert seine eigene Realität”, was 
widerspiegelt, wie das Ich zum Motor des künstlerischen Schaffens wird. 

Wie Villar erläutert, bedeutet die Verherrlichung des Ichs einen Bruch mit den 
sozialen, akademischen und ästhetischen Normen, die aus dem Neoklassizismus und 
der Aufklärung hervorgegangen sind. Im Gegensatz zum aufgeklärten Ideal eines 
rationalen und universellen Individuums verteidigen die Romantiker persönliche 
Authentizität, Originalität und kreative Freiheit. Das Kunstwerk ist nicht mehr ein 
Spiegelbild des Allgemeinen, sondern wird zum Spiegel der Seele des Autors. Auf 
diese Weise verändert die Subjektivität nicht nur die Literatur, sondern auch alle 
anderen Künste. Der romantische Künstler ist oft ein Rebell, jemand, der sich 
missverstanden, ausgegrenzt und sogar zur Einsamkeit verdammt fühlt, weil er sich 
von der übrigen Gesellschaft unterscheidet und diese seine extreme Sensibilität nicht 
versteht. 

Der romantische Subjektivismus beeinflusst nicht nur den Inhalt, sondern auch die 
Form der Werke. Die romantische Literatur widmet sich intimen Genres wie dem 
Bekenntnis, dem Tagebuch, der Autobiografie oder dem inneren Monolog. Die 
Emotionen des Protagonisten oder des Autors spiegeln sich darin wider, sei es in der 
Natur und Landschaft oder in der Verwendung von Symbolen und Farben, wie wir 
bereits erwähnt haben. Das Objektive tritt zugunsten des Emotionalen in den 
Hintergrund und die Welt wird zur Projektion der Stimmung des Künstlers. 

Die Romantik etabliert eine Poetik des Ichs, die Individualismus mit Subjektivismus 
verbindet. Beide Konzepte befürworten die Vorrangstellung von Emotionen und 
persönlicher Sichtweise gegenüber Objektivität. Diese Verherrlichung der 
Subjektivität legte nicht nur den Grundstein für die künstlerische Moderne, sondern 
stellte auch eine echte kulturelle Revolution in der Art und Weise dar, wie Kunst, 
Literatur und die Kondition des Menschen verstanden wurden.   Manuel López 
Ballesteros (2006) erklärt, dass die Verherrlichung des Ichs einen so großen 
kulturellen und historischen Einfluss hatte, dass sie sogar zum Aufstieg des 
Nationalsozialismus beigetragen hat: „Die deutsche Romantik repräsentiert den 
Höhepunkt des Nationalen und seines konstitutiven Elements, das als Nationalismus 
definiert wird” (S. 33). 

- Der Tod 

Der Tod ist ein zentrales und wiederkehrendes Thema, das aus einer zutiefst 
emotionalen und subjektiven Perspektive behandelt wird. Die Romantiker sehen ihn 
nicht nur als das Ende des Lebens, sondern als ein Phänomen voller existenzieller, 
spiritueller und ästhetischer Bedeutung. 

Wie Alfredo de Paz (2003, S. 96–99) erklärt, wird der Tod durch Leidenschaft, 
Melancholie, Einsamkeit und Unzufriedenheit mit der Welt dargestellt. Er ist ein 
Mittel, um extreme Emotionen und Unzufriedenheit angesichts der Unmöglichkeit 



21 
 

auszudrücken, Ideale oder unmögliche Lieben zu erreichen. Der Tod ist demnach 
nicht nur ein Ende, sondern ein Schritt hin zum Sublimen, Ewigen oder 
Unbekannten. Er wird mit einer Verbindung zum Unendlichen und 
Transzendentalen assoziiert und mit einer Mischung aus Melancholie und 
Akzeptanz als Teil des natürlichen Kreislaufs des Daseins betrachtet. Im Gegensatz 
zum Rationalismus der Aufklärung betrachten die Romantiker den Tod als ein 
Thema, das es wert ist, künstlerisch erforscht zu werden, voller Dramatik und 
Symbolik. Sie entfernen sich von der kalten, wissenschaftlichen Sichtweise und 
verleihen ihm einen poetischen, existentiellen Sinn. 

Alfredo de Paz sagt, dass der romantische Mensch das Leben als einen Weg zum 
Tod betrachtet, der nicht als feind, sondern als inneres, fast erlösendes Ziel 
verstanden wird. Autoren wie Novalis gaben dem Tod auch große Bedeutung und 
verbanden ihn mit Christus und der Nacht als Symbol für das Absolute und 
Unendliche. In Werken wie Hymnen an die Nacht erscheint der Tod mit der Liebe 
verschmolzen und offenbart seinen transzendentalen Charakter. Alfredo de Paz 
zitiert Novalis in seinem Buch: „Das Leben ist der Anfang des Todes. Das Leben 
existiert aus Liebe zum Tod.“.  Maler wie Caspar David Friedrich stellten den Tod 
als ein Element dar, das den Menschen mit der Natur und dem Erhabenen verbindet. 
In der bildenden Kunst wird der Tod durch einsame Landschaften, bewölkte Himmel 
und winzige menschliche Figuren vor der Unendlichkeit der Natur dargestellt. Dies 
symbolisiert die Vergänglichkeit des Lebens und die Kleinheit des Menschen 
gegenüber der Ewigkeit. 

In der Romantik ist der Tod viel mehr als nur ein Ende: Er ist ein Symbol für die 
Suche nach Sinn, Leidenschaft und Transzendenz. Seine künstlerische und 
literarische Darstellung spiegelt die romantische Sensibilität gegenüber dem Leben 
und der Existenz wider sowie die Fähigkeit, im Tragischen und Vergänglichen 
Schönheit und Tiefe zu erkennen. So ist der Tod in der Romantik auch Kunst, ein 
Symbol der Einheit und ein Zugang zum Ewigen. 

- Selbstmord 

Selbstmord ist eines der bedeutendsten und kontroversesten Themen der Romantik 
und wird sowohl in der Literatur als auch in der bildenden Kunst behandelt. Es 
spiegelt die Verherrlichung extremer Gefühle, die existenzielle Angst und die Suche 
nach individueller Freiheit wider, die diese Epoche charakterisieren. Wie der bereits 
erwähnte Tod wird auch der Selbstmord als bedeutungsvolles Phänomen angesehen. 

Wie Adrian Hsia (1983, S. 148–163) darlegt, hatte die Veröffentlichung von Goethes 
Die Leiden des jungen Werther im Jahr 1774 einen großen Einfluss auf die 
Sensibilität der Epoche. Es kam zu sozialen Phänomenen, die eine Welle von 
Selbstmorden unter jungen Menschen auslösten. Diese identifizierten sich mit dem 
Leiden und der verzweifelten Liebe des Protagonisten und ahmten schließlich sein 
Ende nach. „Man sprach sogar von der ‚Werther-Krankheit’, einer psychischen 
Epidemie, die durch Goethes Briefroman ausgelöst worden sei.” (Hsia, 1983, S. 
148) Dieses Phänomen wurde als Werther-Fieber bekannt und führte sogar dazu, 
dass der Roman aus Gründen der öffentlichen Gesundheit in mehreren europäischen 
Ländern verboten wurde. 



22 
 

Für die Romantiker war Selbstmord der höchste Ausdruck individueller Freiheit und 
Rebellion gegen eine Gesellschaft, die sie als unterdrückend und sinnlos empfanden.  
In der romantischen Kunst und Literatur wird Selbstmord als tragischer Akt 
dargestellt, häufig im Zusammenhang mit unmöglicher Liebe, Melancholie und 
Unzufriedenheit mit dem Leben. Ihre Zeitgenossen sahen romantische Selbstmörder 
als Helden der Gefühle, als Figuren, die Leidenschaft und Größe des Geistes 
verkörperten. Aus heutiger Sicht wird jedoch der problematische und pathetische 
Charakter dieser Idealisierung erkannt. 

In der Romantik wurde Selbstmord zu einem Symbol für emotionale Intensität, 
Rebellion und Lebensenttäuschung. Obwohl er als Geste der Authentizität und 
Freiheit idealisiert, aufgrund seines selbstzerstörerischen Charakters und seiner 
Entwicklung zu einer gefährlichen Modeerscheinung unter Jugendlichen jener Zeit 
war er jedoch auch Gegenstand von Kritik und Satire. 

- Die Religion 

Die Religion spielt in der Romantik eine bedeutende Rolle, wenngleich sich ihr 
Ansatz von den früheren Epochen unterscheidet. Zwar schreibt die Bewegung keine 
bestimmte religiöse Doktrin vor, sie zeigt jedoch eine tiefe Neigung zum 
Spirituellen, Mystischen und Transzendenten. 

Romantiker erforschen Spiritualität als Form der Erkenntnis und persönlichen 
Erfahrung und suchen dabei eine direkte, innige Verbindung zum Göttlichen. Wie 
Sofía Stella Arango (2008, S. 51–64) erläutert, lässt sich diese Spiritualität nicht 
immer in die Grenzen des traditionellen religiösen Dogmas einordnen. Oft 
vermische sie sich vielmehr mit Gefühlen des Staunens über die Natur und das 
Geheimnis des Daseins. Die Romantiker empfinden Nostalgie für das Mittelalter, 
eine Zeit, die sie mit tiefer Spiritualität und authentischer Religiosität verbinden. Der 
mittelalterliche Christianismus bot in seiner mystischsten und symbolreichsten 
Ausprägung einen spirituellen Zufluchtsort vor der industriellen und säkularen 
Moderne. Daher das Interesse an gotischen Themen, christlichen Legenden und 
ritterlichen Werten. In einigen europäischen Ländern versucht man, die christlichen 
und ritterlichen Werte des Mittelalters wiederzubeleben. Dies spiegelt eine 
idealisierte Sichtweise des Glaubens als Teil der nationalen Identität wider. Die 
Religion war eng mit der Kunst verbunden, da die Romantiker sie als Mittel zur 
Verbindung mit dem Unendlichen betrachteten. 

Die religiöse Erfahrung wird subjektiv, intim und individuell erlebt. Sie ist eine 
Erfahrung, die der Spiritualität und dem Gefühl religiöser Lehre näherkommt. Die 
Romantik preist den persönlichen Glauben, die Intuition und das religiöse Gefühl. 
Damit entfernt sie sich vom Rationalismus der Aufklärung und der 
institutionalisierten Religion. Religion und biblische Geschichten dienen 
romantischen Dichtern, Musikern und Malern als Inspiration. In ihnen finden sie 
Themen voller Emotionen und Symbolik. Mithilfe dieser Sichtweise können die 
Romantiker die Suche nach dem Göttlichen mit der Verherrlichung der Natur, der 
Emotionen und der Individualität verbinden und ihren Werken so einen tiefen 
mystischen und transzendenten Sinn verleihen. 



23 
 

- Weltschmerz 

Die Romantik war eine Zeit des Übergangs und der Krisen. Viele Menschen hatten 
das Gefühl, dass alte Werte zerfielen und die Moderne Leere und Entwurzelung mit 
sich brachte. Dies führte zum Aufkommen des Weltschmerzes, eines zentralen 
Begriffs der romantischen Sensibilität. Er bezieht sich auf die tiefe Melancholie, 
Enttäuschung und Traurigkeit, die ein Mensch empfindet, wenn er die 
unüberbrückbare Kluft zwischen der realen Welt und seiner idealen Vorstellung von 
ihr erkennt. 

Wie Adrián Gámez (2024, S. 184) darlegt, wurde der Begriff vom deutschen 
Schriftsteller Jean Paul geprägt und im literarischen und philosophischen Kontext 
der deutschen Romantik populär gemacht. Er bezeichnet einen emotionalen 
Zustand, der von Enttäuschung und Resignation angesichts der Unmöglichkeit 
geprägt ist, persönliche oder kollektive Bestrebungen in einer unvollkommenen und 
oft ungerechten Realität zu verwirklichen. Es geht mit einem Gefühl der 
Überdrüssigkeit, Melancholie, Frustration und existenzieller Leere einher. Diese 
Gefühle entstehen oft durch den Konflikt zwischen Idealen und der Realität sowie 
der Unfähigkeit des Einzelnen, die Welt nach diesen Idealen zu verändern. 

Als die Romantik Subjektivität, Emotionen und Vorstellungskraft gegenüber dem 
Rationalismus der Aufklärung verherrlichte, wurde Weltschmerz zu einem 
prägenden Merkmal dieser Weltanschauung. Die Romantiker empfanden die reale 
Welt als unfähig, ihren Idealen von Schönheit, Gerechtigkeit oder spiritueller 
Erfüllung gerecht zu werden. Dies rief ein Gefühl des Verlusts, der Entfremdung 
und eines tiefen Pessimismus hervor. Dieser Schmerz ist nicht nur Traurigkeit, 
sondern auch die Sehnsucht nach einer besseren Welt, einer Utopie, sowie ein tiefes 
Mitgefühl für das eigene Leiden und das Leiden anderer. In diesem Sinne wurde 
Weltschmerz auch als Stimmung verstanden, als Produkt einer besonderen, 
melancholischen Sensibilität. Adrián Gámez betont: „El pesimismo no era otra cosa 
que el producto subjetivo y sesgado de una especial predisposición caracterólogica 
a la melancolía, la tristeza y la amargura, en suma, una Stimmung entendida como 
„hastío del mundo““ (2024, S. 35). 

Autoren wie Lord Byron, Goethe, Flaubert, Chateaubriand, Baudelaire, Alfred de 
Vigny und Hermann Hesse haben den Weltschmerz in ihren Werken zum Ausdruck 
gebracht. In diesen sind die Protagonisten meist melancholische, desillusionierte 
Figuren, die ständig auf der Suche nach Sinn sind. 

Diese Sensibilität, die sich in der romantischen Literatur, Poesie und Kunst 
ausdrückt, ist eines der Markenzeichen der Bewegung und einer ihrer dauerhaftesten 
Beiträge zur westlichen Kultur. 

- Die Stadt 

Obwohl die Stadt nicht im Mittelpunkt der Romantik steht, die, wie wir bereits 
gesehen haben, der Natur mehr Bedeutung beimisst, erhält sie in dieser Epoche eine 
symbolische Dimension. Dennoch werden einige Städte zu emblematischen 
Szenarien und Inspirationsquellen für romantische Künstler und Schriftsteller. 



24 
 

Jose Ángel González (2016) nennt als Beispiel Städte wie Rom, die zu Symbolen 
der romantischen Seele werden, voller Geschichte, Ruinen und Geheimnisse. Diese 
Stadt wurde als ein Ort angesehen, an dem sich das Ewige und Erhabene durch ihr 
künstlerisches und architektonisches Erbe manifestiert und eine Verbindung zur 
Vergangenheit und Spiritualität herstellt. Während die Romantik die Natur als 
Zufluchtsort und Quelle der Inspiration verherrlicht, steht die Stadt oft für 
Modernität, Fortschritt und organisierte Gesellschaft, die als bedrückend oder 
entfremdend empfunden werden können. Dieser Kontrast spiegelt die romantische 
Spannung zwischen der natürlichen und der urbanen Welt wider. 

Wie im historischen Kontext erläutert, entstand die Romantik vor dem Hintergrund 
tiefgreifender sozialer und politischer Veränderungen. Die Städte waren Schauplätze 
dieser Veränderungen. Obwohl die Bewegung den Rationalismus und die 
Industrialisierung ablehnt, symbolisiert die Stadt den Fortschritt und die 
Spannungen jener Zeit, welche die romantische Sensibilität nähren. Zwar ist die 
Natur der bevorzugte Schauplatz für den Ausdruck von Emotionen und Freiheit, 
doch spiegelt die Stadt mit ihrer Mischung aus Tradition, Moderne und sozialem 
Wandel die Komplexität der Zeit wider. 

  



25 
 

6. Die Leiden des jungen Werther und Madame Bovary 

6.1. Die Leiden des jungen Werther 
Das Werk von Johann Wolfgang von Goethe3 wurde im Jahr 1774 in Deutschland 
veröffentlicht. Es gehört zu dem Sturm und Drang Bewegung, einer der präromantischen 
Strömungen.  Die Leiden des jungen Werther ist ein Briefroman, in dem der junge 
Werther, der Protagonist, in seinen Briefen an seinen Freund Wilhelm von seiner 
leidenschaftlichen Liebe zu Charlotte (Lotte) erzählt. Sie ist mit einem anderen Mann, 
Albert, verlobt. Durch diese Briefe kann der Leser ohne äußere Vermittlung in die 
Gefühlswelt des Protagonisten eintauchen. 

Werther ist ein zutiefst sensibler und idealistischer junger Mann, der sich auf den ersten 
Blick in Lotte verliebt. Obwohl sie ihm mitteilt, dass sie verlobt ist, bleibt er ihr nah und 
hegt eine unmögliche Liebe. Im Laufe der Geschichte verfällt Werther in tiefe emotionale 
Verzweiflung, da er sich den gesellschaftlichen Konventionen nicht anpassen kann und 
seine Leidenschaft nicht unterdrücken kann. Da er sein Leiden nicht mehr ertragen kann, 
nimmt er sich schließlich das Leben. 

Das Werk lässt sich in zwei Hauptteile unterteilen, die sich durch einen deutlichen 
Wechsel im Tonfall unterscheiden, sowohl emotional als auch narrativ. Der erste Teil 
handelt von der Entstehung der Liebe. Werther lässt sich in einem kleinen Dorf nieder, 
um ein ruhiges Leben fernab vom Trubel der Großstadt zu genießen. Dort lernt er Lotte 
kennen, eine junge Frau, die ihn sofort in ihren Bann zieht. Vom ersten Treffen an ist 
Werther von ihrer Schönheit, Sensibilität und Noblesse geblendet und verliebt sich 
intensiv in sie. In dieser Phase erlebt er Momente des Glücks und der Harmonie mit der 
Natur. Er schreibt begeistert über seine Spaziergänge, seine Lektüre (beispielsweise 
Homer), seine Gespräche mit Lotte und seine tiefe Verbindung zur Welt. Er ist glücklich, 
wenngleich er zunehmend mit einer inneren Unruhe wegen seiner unerwiderten Liebe 
kämpft. 

Der zweite Teil handelt vom Niedergang des jungen Mannes. Alles beginnt, als Albert 
zurückkehrt und Lotte heiratet, wodurch Werthers Leiden noch größer werden. Er 
versucht, sich zu distanzieren, arbeitet als Sekretär für einen Botschafter, ist jedoch bald 
von der Heuchelei des höfischen Lebens enttäuscht und kehrt in das Dorf zurück, da er 
Lotte nicht vergessen kann. Ab diesem Zeitpunkt werden die Briefe von Werther 
zunehmend düsterer und melancholischer. Seine Liebe ist frustrierend und verwandelt 
sich in emotionale Erschöpfung. Er beobachtet, wie glücklich Lotte und Albert sind, und 
jede Begegnung mit den beiden ist für ihn schmerzhafter als die vorherige. Er kann seinen 
Gefühlen nicht entkommen und sich auch nicht an die Welt um ihn herum anpassen. 

 
3 Johann Wolfgang von Goethe (1749–1832) war nicht nur der bedeutendste Dichter der deutschen 
Klassik, sondern auch ein universeller Geist: Er war Jurist, Naturforscher, Theaterleiter und Staatsmann in 
Weimar. Seine frühen Werke, die vom Sturm und Drang geprägt sind, wie Götz von Berlichingen (1773) 
oder Die Leiden des jungen Werther (1774), verbanden das Ideal des schöpferischen Genies mit emotionaler 
Tiefe. Für seine künstlerische Entwicklung war sein Aufenthalt in Italien (1786–1788) entscheidend, da er 
eine lebenslange Hinwendung zur klassischen Antike einleitete. In Weimar entstand sein reifes Werk, 
darunter Faust, an dem er über sechzig Jahre arbeitete. In enger Zusammenarbeit mit Schiller entwickelte 
er zudem die theoretischen Grundlagen der Weimarer Klassik (Bompiani, 2005, S.1091-1094). 



26 
 

Schließlich nimmt er sich das Leben, um all seinen Problemen und seiner tiefen 
existenziellen Angst ein Ende zu bereiten. 

Der junge Werther verkörpert den Menschen, der seinen Platz in der Gesellschaft nicht 
findet: Er gehört weder zur Aristokratie noch kann er sich der bürgerlichen Mentalität 
anpassen. Er ist ein freier Geist, gefangen in einer starren, rationalen Welt. 

6.1.1. Stil und Erzähltechnik  
Wie ich bereits erwähnt habe, handelt es sich um eine Brieferzählung, da der Roman fast 
ausschließlich in Form von Briefen geschrieben ist, die Werther an seinen Freund 
Wilhelm adressiert. Dieses Format erfüllt mehrere wichtige Funktionen: Zum einen 
ermöglicht es ein vollständiges Eintauchen in die Gedanken und Gefühle des 
Protagonisten. Die Geschichte wird nicht aus einer objektiven oder externen Perspektive 
erzählt, sondern aus der intimen und emotionalen Sichtweise Werthers, was die 
sentimentale Wirkung verstärkt. Außerdem ermöglicht das Format eine zeitliche 
Fragmentierung, da der Roman nicht nach Kapiteln, sondern nach Daten gegliedert ist. 
Dadurch wird der Lauf der Zeit auf organische Weise widergespiegelt und das Gefühl 
einer fortschreitenden emotionalen Desintegration entsteht. Da es an einem Kontrapunkt 
fehlt, erfahren wir die Ereignisse nur durch Werther. Dessen Weltbild wird weder 
korrigiert noch relativiert, was die emotionale Einseitigkeit der Erzählung noch verstärkt. 

Diese epistoläre Struktur trägt wesentlich zur Verherrlichung des Ichs bei, Werther stellt 
sich in den Mittelpunkt der Welt und alles, was er erzählt, ist geprägt von seinen eigenen 
Emotionen, Wünschen, Leiden und Widersprüchen. Daher ist der Ton leidenschaftlich 
und mitunter sogar wahnsinnig. Je tiefer Werther in seine Verzweiflung versinkt, desto 
fragmentierter, ungeordneter und chaotischer wird der Stil, ein Spiegel seiner inneren 
Krise. 

Obwohl es sich um Briefe handelt, gleicht der Text oft einem inneren Monolog mit langen 
Überlegungen, rhetorischen Fragen und unterbrochenen Gedanken. Es gibt keine lineare 
Erzählung von Ereignissen, sondern eine Abfolge emotionaler Zustände, die sogar 
chaotisch wirkt. Emotionen gehen logischem Denken voraus: Werther analysiert nicht, 
Werther fühlt. 

Am Ende des Romans führt Goethe eine andere, neutralere und objektivere Erzählstimme 
ein, um die Ereignisse rund um Werthers Selbstmord zu schildern. Dieses Stilmittel sorgt 
für emotionale Distanz und durchbricht die Einseitigkeit der Erzählung zum ersten Mal. 
Dadurch erhält der Roman einen tragischen Abschluss, der nicht mehr so emotional 
dramatisch ist wie die Briefe. Es wirkt, als würde die Welt nicht unter dem Tod des jungen 
Mannes leiden. 

Daher können wir sagen, dass der Stil und die Erzähltechnik von Die Leiden des jungen 
Werther hervorragend romantisch, emotional, lyrisch, subjektiv und stark auf das Ich 
ausgerichtet sind. Durch die Brieffassung gelingt es Goethe, Form und Inhalt zu vereinen, 
denn das Format spiegelt die Einsamkeit, Isolation und Emotionen des Protagonisten 
wider. Dieser Stil macht den Roman zu einem Vorläufer der Romantik und zu einem der 
ersten großen psychologischen Porträts der modernen Literatur. 



27 
 

6.1.2. Romantische Merkmale 
Der Roman ist ein Symbol der frühen deutschen Romantik und zeigt viele der 
charakteristischen Merkmale dieser Bewegung. 

Es handelt sich um ein subjektives und individualistisches Werk. Werther ist eine sehr 
introspektive Romanfigur, die ihren Gefühlen den Vorzug vor der Vernunft gibt. Seine 
innere Welt ist ihm wichtiger als die objektive Realität. Eine wichtige Rolle spielt auch 
die Rebellion gegen gesellschaftliche Normen, da Werther sich nicht an die bürgerlichen 
Konventionen anpasst und die Werte einer Gesellschaft ablehnt, die er als leer, 
heuchlerisch und restriktiv empfindet. 

Außerdem werden Liebe und Natur idealisiert. Die Liebe zu Lotte ist absolut und tragisch, 
und die Natur dient als Spiegelbild seiner Gefühlszustände. Es besteht eine tiefe 
Verbindung zwischen Landschaft und Emotion. Wenn er glücklich ist, beschreibt er 
idyllische Landschaften, aber wenn er gequält ist, sind die Landschaften, die er 
beschreibt, melancholisch. Diese Idealisierung führt ihn zu Weltschmerz und schließlich 
zum Selbstmord. Werthers Selbstmord ist somit nicht nur eine Flucht vor dem Schmerz 
der enttäuschten Liebe, sondern auch Ausdruck des Konflikts zwischen Ideal und 
Realität. Im romantischen Kontext ist der Selbstmord mit philosophischer und 
ästhetischer Bedeutung aufgeladen. 

6.1.3. Werther als romantischer Archetyp 
Werther ist der Inbegriff des romantischen Helden. Er ist einsam, hypersensibel und 
leidenschaftlich. Er steht ständig im Konflikt mit seiner Umwelt und fühlt sich von einem 
unerreichbaren Ideal überwältigt. 

Der junge Werther ist eine der repräsentativsten Figuren der romantischen Sensibilität. 
Durch seine emotionale Entwicklung stellt Goethe rationalistische Normen in Frage und 
veranschaulicht die existenziellen Konflikte des modernen Individuums. Werther ist der 
Archetyp des romantischen Helden. 

Er zeichnet sich durch extreme Subjektivität aus. Die gesamte Erzählung wird durch seine 
Perspektive vermittelt. Durch seine Briefe erhalten wir Zugang zu seiner inneren Welt, 
die zum zentralen Thema des Romans wird. Die äußere Realität wird durch seine 
Emotionen verzerrt, was eine radikale Subjektivität offenbart, in der das Ich das 
Wichtigste ist. Werthers Wahrnehmung der Welt überwiegt. Er ist ein idealistischer und 
sensibler Träumer, der die Natur, die Kunst und die Literatur liebt, Homer bewundert und 
die Liebe idealisiert. Doch er ist nicht in der Lage, diese ideale Welt mit der Realität in 
Einklang zu bringen. Er erlebt Emotionen auf extreme Weise, was es ihm unmöglich 
macht, Grenzen oder Frustrationen zu akzeptieren. 

Er lehnt die bürgerliche Gesellschaft ab und steht sozialen Konventionen, bürokratischen 
Berufen sowie hierarchischen Strukturen kritisch gegenüber. Obwohl er für kurze Zeit als 
diplomatischer Sekretär arbeitet, gibt er diese Tätigkeit auf, da er die Welt der Normen, 
des Scheins und der Einschränkungen nicht erträgt. 

Für den jungen Mann ist die Liebe etwas Absolutes und Zerstörerisches. Die Figur der 
Lotte verkörpert für ihn ein unerreichbares Ideal. Werther liebt Lotte nicht nur als Person, 
sondern auch als Symbol moralischer Perfektion und Schönheit. Diese absolute Liebe 



28 
 

wird zu seinem Verhängnis, da er sich sowohl unfähig fühlt, ohne Lotte zu leben, als auch 
unfähig, die Verbindung zwischen ihr und Albert zu zerstören. Schließlich zerstört er sich 
selbst. Sein Selbstmord kann daher als romantische Geste verstanden werden. Er ist aber 
nicht nur ein Akt der verzweifelten Liebe, sondern auch eine endgültige Ablehnung der 
Welt, in der er lebt und die ihm nicht gefällt. In der Romantik wird Selbstmord als 
Bekräftigung des Ichs interpretiert, als radikaler Akt der Freiheit gegenüber einer 
Umgebung, die Authentizität verweigert. 

6.1.4. Wichtigste Symbole im Werk 
Trotz der scheinbaren Einfachheit des Briefromans baut Goethe ein reichhaltiges 
symbolisches Netz auf, um die romantischen Themen zu verstärken. Zu den 
herausragendsten Symbolen zählen die Natur, die unmögliche Liebe, die Farben und der 
Selbstmord. 

Zunächst einmal ist die Natur ein Spiegelbild von Werthers Seele und Gefühlen. Sie ist 
kein neutraler Schauplatz, sondern spiegelt ständig seinen emotionalen Zustand wider. 
Sonnige Tage und ruhige Landschaften begleiten seine Momente der Freude, während 
Stürme oder dunkle Landschaften seinen Abstieg in die Melancholie markieren. Darüber 
hinaus empfindet Werther eine tiefe spirituelle Verbindung zur Natur. Manchmal äußert 
er den Wunsch, sich in ihr aufzulösen. Damit nimmt er die romantische Idee der „Seele 
der Welt” und der transzendentalen Vereinigung mit dem Universum vorweg. „Ja, es ist 
so. Wie die Natur sich zum Herbst neigt, wird es Herbst in mir und um mich her. Meine 
Blätter werden gelb, und schon sind die Blätter der benachbarten Bäume abgefallen.“ 
(Goethe, 2011, S.87) 

Andererseits wird die unmögliche Liebe, die er für Lotte empfindet, als Symbol des 
unerreichbaren Ideals angesehen. Die junge Frau ist nicht nur ein Objekt der Begierde, 
sondern verkörpert das romantische weibliche Idea, sie ist tugendhaft, einfühlsam, 
familiär und schön. Vor allem aber ist sie unerreichbar, und diese Unerreichbarkeit ist der 
Grund für Freude und Qual zugleich. Hervorzuheben ist auch das Liebesdreieck Werther–
Lotte–Albert, das die Spannung zwischen Vernunft (Albert), Pflicht (Lotte) und 
Leidenschaft (Werther) verkörpert. Der Konflikt wird nicht mit Vernunft gelöst, sondern 
mit der für die Romantik typischen Tragik. 

Farben sind ebenfalls sehr repräsentative Symbole des Werks, in diesem Fall sind es Blau 
und Gelb. Werther trägt einen blauen Anzug mit gelber Weste, der später von jungen 
Lesern als Modetrend übernommen wird. Die Farben werden zu Symbolen seiner 
emotionalen und romantischen Identität. Nach Werthers Tod weist Goethe darauf hin, 
dass er in genau diesen Kleidern beerdigt wurde. Dies unterstreicht seine vollständige 
Identifikation mit seiner Sensibilität. “ In diesen Kleidern, Lotte, will ich begraben sein“ 
(Goethe, 2011, S.138) 

Schließlich muss noch der Suizid erwähnt werden, der als Symbol für Bruch und 
Transzendenz gilt. Anstatt ihn als Niederlage zu betrachten, neigt die Romantik dazu, den 
Selbstmord als Ausweg zum Absoluten, als endgültige Flucht und Befreiung zu sehen. Er 
ist der extreme Akt der Freiheit eines Individuums, das seinen Platz in der Welt nicht 
findet. Darüber hinaus fügt die Tatsache, dass Werther eine von Alberts Pistolen benutzt, 
um sich das Leben zu nehmen, ein zusätzliches symbolisches Detail hinzu: Er stirbt durch 
und mit dem, was die bürgerliche Norm repräsentiert und ihn daran hindert, seine Liebe 



29 
 

zu verwirklichen, sowie mit der Waffe des Mannes, der ihn daran hindert, mit seiner 
Geliebten zusammen zu sein. Bemerkenswert ist auch, dass Lotte Werthers Diener die 
Waffe selbst übergibt. “ Sie sind durch deine Hände gegangen, du hast den Staub davon 
geputzt, ich küsse sie tausendmal, du hast sie berührt: und du, Geist des Himmels, 
begünstigst meinen Entschluß! und du, Lotte, reichst mir das Werkzeug, du, von deren 
Händen ich den Tod zu empfangen wünschte und ach! nun empfange.” (Goethe,2011, 
S.135) 

6.1.5. Literarische und kulturelle Bedeutung 
Wir können es als das Werk betrachten, das die Romantik einleitet. Der Werther markierte 
einen Wendepunkt in der deutschen und europäischen Literatur. Er bedeutete den Bruch 
mit dem Rationalismus der Aufklärung und ebnete den Weg für eine neue literarische 
Sensibilität, die sich auf das Ich und die Emotionen konzentrierte. 

Darüber hinaus löste die Veröffentlichung des Buchs eine regelrechte kulturelle 
Bewegung aus, die als „Werther-Fieber” bekannt wurde. Einige junge Menschen ahmten 
sogar den Kleidungsstil der Figur mit dem blauen Anzug und der gelben Weste nach. Sie 
folgten ihr sogar in den Tod, was dazu führte, dass das Buch an einigen Orten verboten 
wurde. 

Man muss jedoch bedenken, dass Die Leiden des jungen Werther zwar oft der Romantik 
zugeordnet wird, aber eigentlich ein Werk der Sturm und Drang Bewegung ist. Letztere 
ging der Romantik voraus und teilt mit ihr die Verherrlichung des individuellen Genies 
und der Emotionen gegenüber der Vernunft. 

6.2. Madame Bovary 
Madame Bovary wurde 1857, mitten in der Blütezeit des literarischen Realismus, 
erstmals veröffentlicht. Mit dem Roman brach der Autor Gustave Flaubert4 mit den 
Konventionen der Romantik, indem er das Alltagsleben detailliert, nüchtern und fast 
klinisch darstellte. Das Werk wurde von der Öffentlichkeit als Verstoß gegen die 
öffentliche und religiöse Moral kritisiert. Flauberts Absicht war es, die Seele einer 
träumerischen Frau zu zeigen, die in einer banalen Welt gefangen ist, aber auch den 
Schaden anzuprangern, den falsche romantische Erwartungen in einem beeinflussbaren 
Geist anrichten können. Das Werk lässt sich in drei Teile gliedern. 

Der Roman beginnt mit der Geschichte von Charles Bovary, einem jungen Provinzarzt, 
der in zweiter Ehe Emma Rouault, die Tochter eines wohlhabenden Bauern, heiratet. 
Emma wurde in einem Kloster erzogen und ist mit romantischen Büchern aufgewachsen, 
in denen Liebe, Leidenschaft und ein elegantes Leben idealisiert werden. Sie glaubt, dass 
die Ehe ihr ein aufregendes und raffiniertes Leben bescheren wird. Durch diese Lektüre 

 
4 Gustave Flaubert (1821-1880), ein perfektionistischer und einsamer Schriftsteller, begann 1851 mit der 
Arbeit an Madame Bovary, kurz nach einer langen Reise in den Orient, die einen Bruch in seinem 
persönlichen und literarischen Leben bedeutete. Seine Freunde rieten ihm, zu gelehrte Themen zu 
vermeiden, und so wandte er sich einer Handlung zu, die aus dem provinziellen Alltag stammt und von 
einer Begebenheit inspiriert ist. Der mit äußerster Sorgfalt in Bezug auf Stil und Realismus geschriebene 
Roman Madame Bovary führte zu einem aufsehenerregenden Prozess wegen Unmoral, aus dem Flaubert 
1857 freigesprochen wurde. Dieses Werk, das in der Einsamkeit von Croisset und mit unermüdlicher Arbeit 
geschrieben wurde, begründet eine neue Romanästhetik, die auf Unpersönlichkeit, Ironie und der 
emotionslosen Darstellung des modernen Lebens basiert (Lemaître, 1985, S. 292-295). 



30 
 

idealisiert sie das Leben und stellt sich Abenteuer ähnlich wie Don Quijote vor. Bald 
jedoch entdeckt sie, dass ihr Leben mit Charles eintönig und banal ist, ohne Leidenschaft 
und Glamour. Sie beginnt, sich zutiefst frustriert und leer zu fühlen. 

Im zweiten Teil des Romans ziehen Emma und Charles nach Yonville-l'Abbaye, in der 
Hoffnung, dass Emma dort wieder glücklich wird. Dort lernen sie Léon kennen, einen 
jungen Praktikanten, der ihre literarischen Vorlieben teilt. Léon muss jedoch sein Studium 
fortsetzen und zieht weg. Später lernt Emma Rodolphe kennen, einen Grundbesitzer, der 
aus Langeweile beschließt, sie zu verführen. Sie gibt sich ihm voller Hoffnung hin, da sie 
glaubt, die große Liebe ihres Lebens gefunden zu haben. Sie planen eine Flucht, doch im 
letzten Moment verlässt Rodolphe sie. Emma wird krank und ist körperlich sowie 
emotional zerstört. Nach und nach erholt sie sich und findet Trost bei Léon, den sie in 
Rouen wieder trifft. Mit ihm beginnt sie eine Liebesbeziehung. In der Zwischenzeit 
jedoch häuft Emma Schulden bei Lheureux, einem betrügerischen Kaufmann, an. Mit 
diesen Krediten finanziert sie ihren Luxus und ihre Launen, in der Überzeugung, sich so 
über die Mittelmäßigkeit ihrer Umgebung erheben zu können. 

Mit der Zeit verschlechtert sich auch die Beziehung zu Léon. Emma erkennt, dass ihr 
romantisches Ideal niemals in Erfüllung gehen wird, denn keiner ihrer Liebhaber gleicht 
den Helden aus den Romanen, die sie in ihrer Jugend gelesen hat. Ihr Wunsch nach 
Leidenschaft und Schönheit prallt immer wieder auf die Banalität des realen Lebens. Von 
Schulden erdrückt und ohne Hilfe zu erhalten, nimmt Emma Arsen und begeht 
Selbstmord, eine der schockierenden Szenen des Romans. Sie stirbt nach einem 
langsamen und qualvollen Todeskampf. Charles ist am Boden zerstört. Einige Zeit später 
stirbt auch er und hinterlässt seine Tochter Berthe als Waise. Sie arbeitet schließlich in 
einer Baumwollfabrik. 

 6.2.1. Stil und Erzähltechnik 
Wie wir bereits wissen, Flaubert gilt als einer der Väter des modernen Realismus. Sein 
Stil zeichnet sich durch narrative Unpersönlichkeit aus, er hält emotionale Distanz zu 
seinen Figuren und vermeidet direkte Empathie. Dies steht im starken Kontrast zu 
Goethe, der sich tief in die Emotionen seines Werther hineinversetzt. 

Der Stil des Werks ist indirekt frei, eine Technik, mit der die Gedanken der Figur erzählt 
werden, ohne auf direkte Rede oder einen expliziten Erzähler zurückzugreifen. Dies 
ermöglicht es uns, in Emmas Gedankenwelt einzutauchen, jedoch mit einer gewissen 
Mehrdeutigkeit und ohne ihre Handlungen zu rechtfertigen. Flaubert war besessen davon, 
die richtigen Worte und den richtigen Rhythmus für seine Sätze zu finden, um stilistische 
Präzision zu erreichen.  

6.2.2. Hauptthemen 
Der Roman ist ein Symbol der französischen Postromantik und zeigt viele der 
charakteristischen Merkmale dieser Bewegung. 

Zunächst, die romantische Illusion steht in starkem Kontrast zur bürgerlichen Realität. 
Emma, die von sentimentalen Romanen beeinflusst wurde, glaubt, dass das Leben aus 
Leidenschaft, Schönheit und intensiven Emotionen bestehen sollte. Doch sie sieht sich 
einer langweiligen, monotonen und materialistischen Realität gegenüber. Flaubert zeigt 
den brutalen Konflikt zwischen dem romantischen Ideal und der modernen Welt, die von 



31 
 

Kommerz, Geld und Routine beherrscht wird. Dies führt zu permanenter 
Unzufriedenheit, da Emma ständig nach mehr verlangt: mehr Liebe, mehr Luxus, mehr 
Emotionen und mehr Sinn. Doch nichts ist genug für sie, und sie fühlt sich leer. Auf jede 
Eroberung folgt Langeweile. Diese existenzielle Leere wird zum Dreh- und Angelpunkt 
des Romans. Emma kann weder in der Realität noch in ihren Träumen leben. 

Außerdem, Flaubert kritisiert die Unterdrückung der Frau in der bürgerlichen 
Gesellschaft des 19. Jahrhunderts. Emma ist dazu verdammt, Ehefrau, Mutter und 
Hausfrau zu sein, ohne die Möglichkeit zur Selbstverwirklichung oder Freiheit zu haben. 
Der Roman zeigt, wie diese soziale und symbolische Gefangenschaft eine sensible und 
unzufriedene Person zerstört und zu Sünden verleitet, die sie in einer weniger repressiven 
Gesellschaft niemals begangen hätte. 

Der Wunsch, der als lebenswichtiger und zugleich zerstörerischer Impuls verstanden 
wird, zieht sich durch den gesamten Roman und ist dessen tragischer Motor. Emma 
wünscht sich Liebe, materielle Dinge, Freiheit und Erfahrungen. Doch dieser Wunsch 
bleibt unerfüllt, und je mehr sie sucht, desto mehr entfernt sie sich von sich selbst und 
desto schlimmer wird die Situation. 

6.2.3. Emma als postromantische Figur 
Emma Bovary, die Protagonistin von Madame Bovary, steht für eine Weiterentwicklung 
oder vielmehr eine kritische Transformation des romantischen Archetyps. Im Gegensatz 
zu Werther ist ihre Tragödie nicht die eines reinen Idealisten, sondern die einer Frau, die 
von romantischen Fantasien geprägt ist, die in einem zunehmend realistischen 
bürgerlichen Kontext nicht mehr haltbar sind. 

Emma ist eine begeisterte Leserin von Liebesromanen. Ihre Sicht auf die Welt und die 
Liebe ist stark von den sentimentalen und melodramatischen Vorbildern dieser Lektüre 
geprägt, was von Anfang an ihre Entfremdung von der Realität kennzeichnet, eine 
Entfremdung mit quixotischen Zügen. 

Emma lernt die Romantik als erstrebenswerte Lebensform kennen. Sie empfindet sie 
jedoch nicht selbst, sondern ahmt sie nur nach. Sie möchte ein leidenschaftliches Leben 
führen, da sie glaubt, dass dies Liebe, Schönheit und Glück bedeutet. Es handelt sich um 
einen Idealismus, der auf den Ideen basiert, die sie aus den romantischen Büchern bezieht, 
die sie ihr ganzes Leben lang gelesen hat. 

Diese Idealisierung des Lebens führt dazu, dass sie die Realität als frustrierend empfindet. 
So heiratet sie Charles in der Hoffnung auf eine romantische Liebesgeschichte, ist jedoch 
bald von seiner Mittelmäßigkeit enttäuscht “Pourquoi, mon Dieu ! me suis-je mariée ?” 
(Flaubert,2011, p.42). Ihr Leben in der Provinz, ihr häuslicher Alltag und ihre finanziellen 
Einschränkungen tragen zu ihrer tiefen Unzufriedenheit und ihrem Weltschmerz bei. 

Emma sucht die Flucht aus der Welt, zunächst durch die Liebe, zuerst mit Rodolphe und 
dann mit Léon. Dann durch den Konsum von Kleidung, Luxusgütern oder Dekoration. 
Schließlich durch Selbstmord. Aber im Gegensatz zu Werther hat ihre Suche einen eher 
materialistischen, weltlichen Charakter. 

Emmas Leben ist geprägt von Selbsttäuschung und Widersprüchlichkeit. Sie wünscht sich 
ein erhabenes Leben, wird jedoch in Wirklichkeit von widersprüchlichen Impulsen 



32 
 

zwischen Sinnlichkeit und Leere getrieben. Ihr Wunsch ist unerschöpflich, führt jedoch 
nie zu Erfüllung. Dies offenbart Flauberts Kritik an der Romantik, indem er zeigt, wie 
übertriebener Idealismus angesichts der bürgerlichen Realität zum Ruin führt. 

 6.2.4. Wichtigste Symbole im Werk 
Flaubert nutzt zahlreiche subtile und ironische Symbole, um die Aussage des Romans zu 
verstärken, den Text zu bereichern, Einblicke in Emmas Innenwelt zu ermöglichen und 
zudem Sozialkritik zu üben. 

Bereits von Beginn des Romans an sind die Bücher, die Emma liest, von grundlegender 
Bedeutung für das Verständnis ihres Charakters. Da diese das unerreichbare romantische 
Ideal verkörpern, entwickelt Emma ein verzerrtes Bild von Liebe, Leidenschaft und 
Glück, das auf sentimentalen und romantischen Romanen basiert. Dies stellt eine 
Verzerrung der Realität dar, denn ihre literarische Bildung entfernt sie von der realen Welt 
und drängt sie dazu, ein „literarisches” Leben voller intensiver Emotionen, Abenteuer, 
Luxus und Leidenschaft zu suchen. Folglich sind die Bücher die Quelle ihrer 
Entfremdung und symbolisieren, wie romantische Fiktion die Wahrnehmung der Realität 
verzerren kann. 

In diesem Zusammenhang ist auch die Hochzeit mit Charles auf dem Land, die auf 
vulgäre und wenig romantische Weise gefeiert wird, ein Symbol für das, was noch 
kommen wird. Dabei handelt es sich um einen Kontrast zwischen dem romantischen Ideal 
der Ehe und der banalen Realität. Während Emma dieses Ereignis als Beginn eines 
erhabenen Lebens sieht, schildert Flaubert es mit grotesken Elementen, Tieren und 
gewöhnlichen Menschen und unterstreicht damit die Kluft zwischen Erwartung und 
Realität. 

Darüber hinaus steht das gemeinsame Leben mit Charles in Yonville für Emma 
symbolisch für Langeweile, Überdruss, Monotonie, bürgerliche Routine und fehlende 
Zukunftspläne. Es ist ein geschlossener, repetitiver und bedrückender Raum, in dem sie 
sich gefangen fühlt. Dies wiederum steht im starken Kontrast zu ihren Träumen von 
Reisen, exotischen Städten und Luxus und verstärkt ihre Enttäuschung noch. Emma 
erstickt in der Routine als Ehefrau und Mutter und hat das Gefühl, dass ihre Träume 
zwischen Windeln und Essenszeiten verblassen. Das Haus wirkt wie ein emotionales 
Gefängnis, in dem sich ihr Unbehagen zunehmend verschlimmert. 

Ebenso tauchen Luxusgüter wie Kleider, Möbel, Parfüms, Porzellan oder Schmuck in 
dem Roman immer wieder auf und stehen symbolisch für Emmas unerfüllten Wunsch 
nach sozialem Aufstieg. Sie repräsentieren ein idealisiertes Leben, das Emma niemals 
wirklich erreichen kann. Zudem wird ihr Verlangen nach diesen Gegenständen zur Sucht 
und führt zu ihrem finanziellen und moralischen Ruin. Insofern sind sie Symbole eines 
romantischen bürgerlichen Ideals, das sich in einen Albtraum verwandelt. Flaubert 
kritisiert auf diese Weise die Oberflächlichkeit des bürgerlichen Materialismus sowie die 
Entfremdung einer Frau, die Äußerlichkeiten mit Erfüllung verwechselt. 

Darüber hinaus steht jeder von Emmas Liebhabern für etwas anderes: Sie repräsentieren 
verschiedene Phasen ihrer Suche nach Freiheit und Glück. Rodolphe steht für wilde 
Leidenschaft, Léon für Zärtlichkeit und emotionales Verständnis. Anfangs ist sie sehr 
aufgeregt, einen Liebhaber zu haben “Elle se répétait : « J’ai un amant ! un amant ! » se 



33 
 

délectant à cette idée comme à celle d’une autre puberté qui lui serait survenue” (Flaubert, 
2011, S.157) doch beide enttäuschen sie letztendlich, und ihre Beziehungen retten sie 
nicht vor der Leere, sondern machen diese noch tiefer und schmerzhafter. 

Ein besonders eindrucksvolles Beispiel für Flauberts Symbolik ist die Szene mit Léon in 
der Kutsche in Rouen, die zu den berühmtesten des Romans gehört. Während die 
Vorhänge in der ziellos durch die Stadt fahrenden Kutsche zugezogen werden, wird die 
Erfüllung des sexuellen Verlangens zwischen den beiden symbolisiert. Gleichzeitig wird 
der Wunsch dargestellt, die Kontrolle zu verlieren und sich von der Leidenschaft 
mitreißen zu lassen. Die Kutsche funktioniert als Metapher für die Aufhebung 
moralischer und sozialer Grenzen. Gerade das Fehlen einer expliziten Beschreibung der 
erotischen Begegnung unterstreicht Flauberts Meisterschaft im Einsatz von Symbolen: Er 
muss die Begegnung zwischen den Liebenden nicht beschreiben, damit die Lesenden 
wissen, was vor sich geht. 

Hinzu kommt, dass Emma ständig von Blumenbildern umgeben ist, sowohl in der 
Dekoration als auch in Form von Metaphern. Blumen symbolisieren die Zerbrechlichkeit 
der Schönheit und die Vergänglichkeit der Wünsche. In Schlüsselmomenten deuten 
verwelkte oder übermäßig duftende Blumen auf den Verfall dessen hin, was sie idealisiert. 
Somit ist die Natur hier kein romantischer Zufluchtsort, sondern eine trügerische Kulisse, 
die lediglich Emmas emotionalen Zustand widerspiegelt, ohne Trost zu spenden. 

Obwohl er nur eine Figur ist, steht Lheureux zugleich symbolisch für den aufkommenden 
Kapitalismus und die Konsumfalle, in die Emma immer wieder tappt. Er verschafft ihr 
Zugang zu Gütern, die ihren Wunsch nach Flucht, Status und Luxus symbolisieren. Er ist 
die Verkörperung des Systems, das ihre Träume ausnutzt, um sie zu ruinieren, ohne ihr 
etwas Echtes zu bieten. In gewissem Sinne kann man ihn sogar als den wahren Verführer 
Emmas betrachten, da er die junge Frau mit seinen Lügen und Täuschungen dazu bringt, 
alles zu tun, was er will. Lheureux ist es schließlich, der sie in den Ruin treibt. Aufgrund 
seiner Lügen verliert Emma alles und begeht schließlich Selbstmord. 

Ein weiteres zentrales Symbol ist die Farbe Blau, die im Roman eine starke Wirkung 
entfaltet. Sie repräsentiert Emma: Sie ist meist blau gekleidet, der Schleier, den sie an 
dem Tag trägt, an dem sie Rodolphe in die Arme fällt, ist blau, ebenso ihre Träume, viele 
ihrer Objekte und die Welten ihrer Fantasie. Blau ist auch die Kutsche, in der Rodolphe 
flieht, sowie das Fläschchen mit dem Arsen, das sie schließlich zu sich nimmt. Daher ist 
es dieselbe Farbe für ihre Träume, ihre Albträume und ihre Vorlieben, eine bewusste 
Entscheidung des Autors, um die Tür für viele mögliche Interpretationen offen zu lassen. 

Wie auch Werther greift Emma schließlich zum Selbstmord, doch ihre Tat hat nicht den 
gleichen tragisch-romantischen Beigeschmack. Das Arsen, das sie nimmt, um sich das 
Leben zu nehmen, ist ein Symbol für den Verlust ihrer Illusionen. Es ist ein vulgäres und 
groteskes Element, weit entfernt von den erhabenen Todesfällen, die sie in ihren Lektüren 
idealisiert hat. Stattdessen ist ihr Tod qualvoll, langwierig, schmerzhaft und ohne Ruhm. 
Dadurch wird die Falschheit des romantischen Ideals deutlich, das ihr Leben geprägt hat. 
Flaubert nutzt dies, um die poetische Sichtweise des Selbstmords mit der harten Realität 
zu kontrastieren und ihm seine erhabene Dimension zu nehmen. Es gibt keine Erlösung, 
sondern nur Versagen, Schmerz und finanziellen Ruin für ihre Familie. 



34 
 

Insgesamt konstruiert Flaubert Madame Bovary mit einem raffinierten Netz von 
Symbolen, die die Spannung zwischen Illusion und Realität, zwischen Idealvorstellung 
und gelebtem Leben veranschaulichen. Dank dieser Symbole erschließt sich den 
Lesenden nicht nur Emmas psychologische Welt, sondern auch die soziale und 
literarische Kritik des Autors. Es ist eine Kritik an falsch verstandener Romantik, an der 
Mittelmäßigkeit der Bourgeoisie sowie am Wunsch, durch Konsum oder Leidenschaft zu 
fliehen. Madame Bovary ist im Grunde ein Roman über die Gefahren, durch falsche 
Symbole zu leben und außerhalb von sich selbst zu suchen, was nur in einem selbst 
aufgebaut werden kann. 

6.2.5. Literarische und kulturelle Bedeutung 
Madame Bovary markiert einen Wendepunkt in der westlichen Literatur und gilt als 
Übergangswerk zwischen Romantik und Realismus. Es kritisiert die romantischen 
Exzesse von innen heraus durch eine Figur, die ihre Ideale verkörpert, aber beim Versuch, 
sie zu leben, scheitert. Der Roman steht für die Demystifizierung der Liebe, des 
Heldentums, des Selbstmords, der idealisierten Frau und des bürgerlichen Lebens. Der 
Roman bricht mit der erhabenen Sichtweise und schlägt eine Sichtweise des Trivialen, 
Alltäglichen und Absurden, also des Realistischen, vor. 

Man kann sagen, dass Emma Bovary den Niedergang der Romantik verkörpert, da sie 
eine gescheiterte Version des Werther ist. Während Werther noch für die Reinheit 
romantischer Gefühle im Kampf gegen eine kalte Welt steht, zeigt Emma, was passiert, 
wenn diese romantischen Ideale in eine materialistische und patriarchalische Gesellschaft 
eingebettet sind: Sie werden ihrer Bedeutung beraubt und zerstören letztendlich 
diejenigen, die ihnen nachstreben. Während Werther aus Liebe und aus edler Konsequenz 
gegenüber seinen Gefühlen stirbt, stirbt Emma aufgrund eines falschen Traums, den sie 
falsch verstanden und falsch gelebt hat. Ihr Tod ist nicht ruhmreich, sondern von Scheitern 
und Dekadenz geprägt. 

6.3. Vergleich 

6.3.1. Vergleich der Werke 
Ein Vergleich zwischen Goethes Die Leiden des jungen Werther und Flauberts Madame 
Bovary macht die Wandlung der Romantik im Laufe des 19. Jahrhunderts deutlich und 
zeigt die Unterschiede zwischen zwei der repräsentativsten europäischen Literaturen auf. 
Dabei ist zu berücksichtigen, dass Werther kein Romantiker ist, sondern der Sturm-und-
Drang-Bewegung angehört und daher als Vorläufer der Romantik, also als vorromantisch, 
angesehen wird. Obwohl sich beide Werke mit ähnlichen Themen wie 
Lebensunzufriedenheit, idealisierter Liebe, Ablehnung durch die Gesellschaft und 
Selbstmord auseinandersetzen, spiegeln ihr Ansatz, ihr Erzählstil und ihr ideologischer 
Hintergrund einen tiefgreifenden Wandel in der europäischen Literatur wider, vom 
leidenschaftlichen Idealismus der frühen deutschen Romantik bis zur kritischen 
Ernüchterung der Postromantik und des französischen Realismus. 

In Werther präsentiert Goethe eine überschwängliche Sichtweise individueller 
Emotionen, in der die Liebe eine erhabene Kraft ist, die sogar den Tod rechtfertigt. 
Flaubert hingegen schildert mit ironischer Präzision und kritischer Distanz, wie diese 
romantische Sichtweise zu Ruin, Selbsttäuschung und schließlich zum Tod führen kann, 



35 
 

allerdings zu einem anderen. Das romantische Ideal bei Goethe ist von existenzieller 
Bedeutung, es ist eine Sehnsucht. Bei Flaubert wird es hingegen zu einer leeren und 
gefährlichen Nostalgie. 

Der Briefstil ermöglicht eine intime, subjektive und emotionale Erzählweise, die die 
Intensität widerspiegelt, mit der der romantische Mensch die Welt um sich herum 
wahrnimmt. Der Leser erfährt die Ereignisse nur durch Werther und wissen nur das, was 
Werther erzählen will. Dies verstärkten seinen leidenschaftlichen Charakter und seine 
Isolation gegenüber der Gesellschaft, die er ablehnt. Flaubert hingegen verwendet eine 
realistische und unpersönliche Technik mit reichlich freier indirekter Rede. Dadurch ist 
es möglich, Emmas Bewusstsein darzustellen, ohne ihre Sichtweise vollständig zu 
übernehmen. So bewahrt der Erzähler eine ironische Distanz zu ihren Illusionen. 

In beiden Fällen wird die Liebe idealisiert und dient den Protagonisten als Fluchtweg vor 
einer Realität, die ihren Wünschen nicht entspricht. Werther idealisiert Lotte als perfektes 
Wesen und Symbol für reine, unerreichbare Liebe. Seine Liebe ist spirituell, absolut und 
tragisch. Emma hingegen liebt nicht eine bestimmte Person, sondern die Idee der 
romantischen Liebe. Rodolphe und Léon sind die Vehikel ihrer Fantasien; sie sind weder 
wahre Liebhaber noch die Lebenspartner, von denen Emma träumt. Ihr Verlangen ist eher 
sinnlich und narzisstisch, während Werthers Verlangen ethischer und tiefer ist. 
Letztendlich scheitern jedoch beide Protagonisten, da sie in der Liebe etwas suchen, das 
die Realität nicht bieten kann: eine unmögliche Erfüllung und ein romantisches Ideal, das 
es nicht gibt. 

Beide Romane kritisieren die Gesellschaft ihrer Zeit, jedoch aus unterschiedlichen 
Perspektiven. In Werther erscheint die Gesellschaft als eine kalte, bürgerliche und starre 
Welt, die sensible Menschen unterdrückt. Werther widersetzt sich dieser Gesellschaft, 
allerdings aus idealistischer und moralischer Überzeugung. In Madame Bovary 
demontiert Flaubert sowohl die gesellschaftliche Heuchelei als auch die Falschheit 
romantischer Träume. Die Gesellschaft ist ebenso falsch wie Emma selbst. Obwohl sie 
vorgibt, gegen die Handlungen der Menschen zu kämpfen, handelt sie am Ende genauso 
wie der Rest der Bevölkerung. Alle handeln aus Interessen, Konventionen und 
Selbsttäuschung heraus. Daher können wir sagen, dass Goethe Werther als ethische Kraft 
darstellt, die gegen die Welt und die Gesellschaft kämpft. Bei Flaubert hingegen ist 
Emmas Kampf gegen die Gesellschaft eine ästhetische Illusion ohne reale oder ethische 
Grundlage, da sie am Ende genauso handelt wie die anderen. 

In beiden Fällen ist der Suizid die logische Konsequenz aus dem Konflikt zwischen 
romantischem Ideal und Realität, jedoch mit sehr unterschiedlichen Bedeutungen und 
Konnotationen. In Werther ist der Selbstmord eine tragische und erhabene Tat voller 
Schönheit und im Einklang mit Werthers Gefühlswelt. Er ist eine romantische 
Bekräftigung des Ichs gegenüber einer Welt, die es unterdrückt. Im Fall von Emma ist der 
Selbstmord hingegen ein schmerzhaftes und groteskes Scheitern ohne Erlösung und Sinn. 
Er ist das Ergebnis eines schlecht gelebten Lebens und impulsiver Entscheidungen. Er ist 
eine Form der verzweifelten Flucht vor den sozialen und wirtschaftlichen Konsequenzen. 
Somit ist Werthers Selbstmord mutig und sogar unvermeidlich, da der junge Mann nicht 
in die Gesellschaft passt, in der er leben muss. Emmas Selbstmord ist hingegen feige, da 
sie vor den Problemen flieht, die sie sich selbst geschaffen hat. 



36 
 

Was die Entwicklung der Bewegung in beiden Romanen betrifft, so kann man sagen, dass 
Werther den Höhepunkt der Romantik darstellt, mit der Verherrlichung von Emotionen, 
Subjektivität und der Reinheit der individuellen Seele. Madame Bovary steht hingegen 
für das Ende der Romantik. Hier wird die Verherrlichung kritisiert, die nun als gefährlich, 
leer und lächerlich in einer bürgerlichen Gesellschaft angesehen wird. Flaubert lehnt die 
romantische Sensibilität nicht grundsätzlich ab, sondern unterzieht sie einer Prüfung und 
zeigt, was passiert, wenn man versucht, sie bis zum Äußersten auszuleben, in einer von 
Geld, Routine und Äußerlichkeiten regierten Welt. 

6.3.2. Vergleich der Protagonisten 
Werther und Emma Bovary gehören zu den repräsentativsten Figuren des 18. und 19. 
Jahrhunderts in der von der Romantik geprägten europäischen Literaturlandschaft. Sie 
sind in unterschiedlichen Entwicklungsphasen von Bedeutung: Während Werther das 
romantische Ideal in seiner reinsten und exaltiertesten Form verkörpert, steht Emma für 
eine kritische und dekadente Neuinterpretation desselben Ideals, eingebettet in eine 
realistische bürgerliche Gesellschaft. Beide haben ein ähnliches existentielles Profil und 
leben in ständiger Spannung zwischen ihrer inneren Welt und der sie umgebenden 
Realität. Ihre Lebenswege und ihre Art, mit Konflikten umzugehen, unterscheiden sich 
jedoch grundlegend. 

Jede der Figuren entwickelt ihre Wünsche auf unterschiedliche Weise, die eine ist 
idealistischer, die andere imitiert. Der junge Werther hat eine echte Sensibilität, auf der er 
seine Weltanschauung aufbaut. Er ist introspektiv, idealistisch und erlebt Liebe und Natur 
mit unmittelbarer Intensität. Seine Emotionen entspringen der Erfahrung und dem 
Kontakt mit der Welt, sie sind echt. Madame Bovary hingegen formt ihre Wünsche nach 
externen Vorbildern, die sie vor allem aus der romantischen Literatur kennt. Sie liebt nicht 
so sehr aufgrund dessen, was sie fühlt, sondern aufgrund dessen, was sie zu fühlen glaubt. 
Ihr Gefühlsleben ist geprägt von der Nachahmung literarischer Archetypen aus den 
Büchern, die sie liest. Dadurch entsteht eine Entfremdung von ihrer eigenen Erfahrung, 
ähnlich wie es Don Quijote mit den Ritterromanen erging. Kurz gesagt: Während Werther 
von Natur aus romantisch ist, ist Emma durch Einfluss romantisch geworden. 

Für beide Figuren stellt die Liebe einen Ausweg aus einer frustrierenden Realität dar. 
Werther sieht in Lotte die Verkörperung des Erhabenen, der reinen und unerreichbaren 
Liebe. Er liebt sie auf ganzheitliche, spirituelle und ethische Weise, obwohl ihm bewusst 
ist, dass sie seine Liebe nicht erwidern kann. Die Liebe erhebt ihn, zerstört ihn aber auch. 
Emma hingegen idealisiert die Liebe als intensive, lustvolle und luxuriöse Erfahrung. Sie 
sucht dieses Gefühl bei ihren Geliebten, wird aber immer wieder enttäuscht. Sie liebt 
weder Rodolphe noch Léon als Menschen, sondern als Projektionen ihrer Fantasien. 
Wenn das Verlangen nachlässt, fühlt sie sich leerer als zuvor. In beiden Fällen verwandelt 
sich die Liebe in Besessenheit und führt zur Selbstzerstörung. Während Werthers Leiden 
jedoch von ethischer und ästhetischer Kohärenz geprägt ist, finden sich in Emmas Leiden 
Widerspruch, Oberflächlichkeit und schließlich Selbstverleugnung. 

Die Beziehung der beiden Protagonisten zur Gesellschaft ist stürmisch und von 
Ablehnung geprägt. Werther steht im Konflikt mit der bürgerlichen, hierarchischen 
Gesellschaft. Er lehnt sie offen ab, da er sich ihren Normen, ihrer Kälte und ihrer 
Heuchelei nicht anpassen kann. Er zieht sich aus der Welt zurück und gibt sich dem 



37 
 

Schmerz hin, als Form der Authentizität sowie als Kampf für die Verteidigung seiner 
Ideale, die denen der Gesellschaft, in der er leben muss, entgegenstehen. Emma hingegen 
versucht, Teil dieser Gesellschaft zu werden. Sie sehnt sich nach ihrem Luxus, ihrer 
Anerkennung und ihren Vergnügungen. Doch sie hat nicht die Mittel, um Zugang zu 
dieser Welt zu erlangen. Schließlich werden ihre eigenen Ambitionen zur Falle, was dazu 
führt, dass sie abgelehnt wird. Das Ergebnis ist eine scharfe Kritik am unmöglichen 
sozialen Aufstieg bürgerlicher Frauen. Während Werther der Welt aus einer Haltung 
romantischer Ablehnung gegenübersteht, ist Emma Opfer ihrer eigenen Illusionen 
innerhalb des Systems, das sie nachzuahmen versucht. Da ihr dies jedoch nicht gelingt, 
kritisiert sie es. 

Beide greifen zum Selbstmord, aber es sind zwei sehr unterschiedliche Enden, das eine 
ist erhaben, das andere eine Niederlage. In Die Leiden des jungen Werthers ist der 
Selbstmord der Höhepunkt eines kohärenten emotionalen Prozesses. Es ist eine tragische 
Tat, die Werthers Unfähigkeit bekräftigt, sein inneres Ich mit der äußeren Realität in 
Einklang zu bringen. Es ist eine letzte Geste romantischer Integrität, aber auch eine 
verzweifelte. In Madame Bovary hingegen ist der Selbstmord der Zusammenbruch und 
das Scheitern all ihrer Illusionen, sie hat keine Liebhaber mehr, kein Geld und keine 
andere Möglichkeit, ihren Problemen zu entfliehen. Ihr Tod ist weder heroisch noch 
schön, sondern grotesk, langsam und schmerzhaft. Es gibt keine Erlösung, sondern nur 
totale Enttäuschung. Beide sterben aus Liebe, doch die Bedeutung ihres Todes könnte 
nicht gegensätzlicher sein, während Werther aus absoluter und ethischer Liebe stirbt; 
Emma stirbt aus einem ungestillten, durch Fiktion und Konsum verzerrten Verlangen. 

Werther und Emma Bovary sind zwei Ausprägungen der romantischen Seele, zwei 
Manifestationen desselben grundlegenden Konflikts. Es ist die Unmöglichkeit, das 
romantische Ideal in einer Realität, die dies nicht zulässt, voll und ganz zu leben. Werther 
verkörpert jedoch die Romantik auf ihrem ethischen und emotionalen Höhepunkt, 
während Madame Bovary ihren ästhetischen und sozialen Fall manifestiert. Werther 
leidet, weil er zu viel fühlt, während Emma leidet, weil sie nicht weiß, wie sie wirklich 
fühlen soll. 

Aus unterschiedlichen Perspektiven zeigen uns beide Figuren die Zerbrechlichkeit der 
romantischen Seele gegenüber den unerbittlichen Strukturen der modernen Realität. Der 
Vergleich ihrer Schicksale illustriert nicht nur die Entwicklung der Romantik, sondern 
auch den Übergang der europäischen Literatur zu einer kritischeren, desillusionierten und 
realistischeren Sichtweise des Menschen. 

6.3.3. Thematologie  
Wie zuvor gesehen, haben die beiden Werke völlig unterschiedliche Handlungen. Wenn 
man jedoch eine thematische Analyse nach dem Vorschlag von Ulrich Weisstein (1975) 
durchführt und Motive und Symbole untersucht, zeigt sich, dass es dennoch viele 
Gemeinsamkeiten gibt. Zu diesem Zweck werden Wörterbücher zu Themen, Motiven und 
Handlungen herangezogen und mit den zuvor erläuterten Merkmalen der Romantik in 
Verbindung gebracht. 

In erster Linie verkörpert Der junge Werther den romantischen Menschen in seiner 
reinsten Form. Er erfüllt alle zuvor beschriebenen Merkmale: er ist leidenschaftlich, 
melancholisch, rebellisch und individualistisch. Wie jeder Romantiker liebt er intensiv, 



38 
 

lehnt die Gesellschaft ab und steht in ständiger Verbindung mit der Natur, die jederzeit 
ein Spiegelbild seiner Seele ist. Mit seinem Selbstmord bekräftigt er sich selbst gegenüber 
einer unterdrückenden Gesellschaft. Im Gegensatz dazu verkörpert Emma den 
Niedergang der romantischen Figur, da sie nicht wirklich fühlt, sondern nur nachahmt, 
was sie aus Büchern gelernt hat. Ihre Rebellion ist oberflächlich, ihre Liebe ist launisch 
und ihr Selbstmord ist kein erhabener Akt wie der von Werther, sondern ein Akt der 
Verzweiflung. 

Darüber hinaus ist in Goethes Werk die Natur eine Hauptfigur, die die Seele des jungen 
Mannes widerspiegelt. Schließlich verschmelzen beide und er projiziert seine 
Stimmungen in die Landschaft. Die Natur ist sein Trost und sein Zufluchtsort. Dies steht 
im Zusammenhang mit der Naturphilosophie, die das Natürliche als Offenbarung des 
Göttlichen und Absoluten darstellt. In Flauberts Werk hingegen spielt die Natur keine so 
wichtige Rolle. Sie verliert ihre spirituelle Funktion und ist lediglich Dekoration. 
Manchmal jedoch wird sie mit Emmas Gemütszuständen in Verbindung gebracht, 
beispielsweise wenn sie niedergeschlagen ist: „Des nénuphars flétris se tenaient 
immobiles entre les joncs.” (Flaubert, 2011, S. 156). Meistens jedoch stehen natürliche 
Elemente wie die Landschaft oder Blumen für die oberflächliche bürgerliche Ästhetik 
und sind ein Symbol für Dekadenz. 

Was die Liebe betrifft, so kann man sagen, dass die Liebe des jungen Mannes spirituell, 
absolut und tragisch ist. Er verliebt sich hoffnungslos in Lotte, eine unmögliche und 
unerreichbare Liebe, die tragisch endet. In Madame Bovary wird die Liebe ebenfalls 
idealisiert, jedoch durch die Romane, die Emma liest, verzerrt, sodass sie nie die 
Erfüllung findet, nach der sie strebt, sondern sie als Fluchtweg nutzt, um ihren Problemen 
zu entkommen: „L’amour l’avait enivrée d’abord, et elle n’avait songé à rien au delà. 
Mais, à présent qu’il était indispensable à sa vie, elle craignait d’en perdre quelque chose, 
ou même qu’il ne fût troublé.” (Flaubert, 2011, S. 161). Zwar empfinden beide eine 
leidenschaftliche Liebe, doch es gibt einen Unterschied: Werther liebt leidenschaftlich, 
während Emma die Idee der Liebe liebt. Werthers Leidenschaft ist also lyrisch, innerlich 
und wird von seiner Liebe zu Lotte verzehrt, während Emmas Leidenschaft körperlich ist 
und sich je nach äußeren Reizen verändert. Emma gibt sich nicht nur Rodolphe und Léon 
hin, sondern empfindet auch Leidenschaft für andere Männer. 

In beiden Werken spielt das Thema der Dreiecksbeziehung eine Rolle. Während der junge 
Werther in ein Liebesdreieck mit Lotte und Albert verwickelt ist, besteht Emmas 
Liebesdreieck aus ihrem Ehemann Charles sowie je nach Zeitpunkt des Stücks Rodolphe 
oder Léon. Diese Dreiecksbeziehungen jedoch haben nicht dieselbe Bedeutung: Die erste 
steht für den Konflikt zwischen Pflicht und Leidenschaft, die zweite für den Kampf 
zwischen Begierde und Unzufriedenheit. Somit hat die Dreiecksbeziehung in Werther 
einen ethischen Charakter, während sie in Emma eine Kritik und Satire der romantischen 
Begierde ist. 

Goethe stellt Werther als einen Menschen dar, der sich von seinen Emotionen und seiner 
subjektiven Wahrnehmung leiten lässt. Er ist individualistisch, stellt sich selbst in den 
Mittelpunkt der Welt und misst seinem inneren Ich große Bedeutung bei. Dies wird durch 
die Briefform des Werks deutlich, denn wir lernen Werther nur durch die Briefe kennen, 
die er schreibt. Dadurch wirken Individualismus und Subjektivismus authentischer. In 



39 
 

Madame Bovary hingegen wird der Individualismus durch Nachahmung verzerrt. Emma 
lässt sich ebenfalls von ihrem Inneren leiten, aber diese Gefühle sind nicht echt, sondern 
sie hat sie aus den Romanen gelernt, die sie liest. Sie fühlt nicht selbst, sondern gibt 
wieder, was sie gelesen hat und glaubt, fühlen zu müssen, was zu widersprüchlichen und 
verwirrenden Handlungen führt. 

Obwohl beide Protagonisten sich letztendlich das Leben nehmen, ist die Bedeutung ihres 
Selbstmords sehr unterschiedlich. Im Fall von Werther ist sein Ende erhaben und steht im 
Einklang mit dem romantischen Ideal, da es den Höhepunkt eines Lebens darstellt, das 
den reinen Emotionen gewidmet ist und sich der Unmöglichkeit, sich an die bürgerliche 
Welt anzupassen. Es ist eine Bestätigung des Ichs, um Freiheit gegenüber einer 
Gesellschaft zu erlangen, die seine Sensibilität nicht versteht. „Adieu! Ich sehe dieses 
Elendes kein Ende als das Grab.” (Goethe, 2011, S. 61) Im Fall von Emma hingegen ist 
ihr Tod verzweifelt und vermittelt keine Größe; sie stirbt nicht aus Liebe, sondern weil 
sie ihre eigenen Illusionen nicht erfüllen konnte. Sie flieht wie Werther, aber nicht vor der 
unterdrückenden Gesellschaft, sondern vor den sozialen und wirtschaftlichen Folgen ihrer 
Handlungen. Damit entmystifiziert Flaubert das romantische Bild des Selbstmords und 
zeigt ihn als völligen Misserfolg, nicht als etwas Exquisites. 

Was die Religion betrifft, so kommt sie in Werther nicht explizit vor, sondern ist eher 
spiritueller Natur. Werther ist nicht im traditionellen Sinne religiös, aber seine Verbindung 
zur Natur und seine Liebe zu Lotte sind so tief, dass sie fast schon einen sakralen 
Charakter annehmen. Außerdem wird sein Selbstmord nicht als unreine Tat angesehen, 
sondern als transzendentale Suche nach dem Ewigen. In Madame Bovary hingegen ist 
Religion völlig institutionell und oberflächlich, Emma wurde in einem Kloster erzogen, 
aber ihr Glaube ist oberflächlich und nicht verinnerlicht. Sie greift nur dann darauf 
zurück, wenn sie verzweifelt ist, glaubt aber nicht an ihn als Form der Erlösung, sondern 
betrachtet ihn nur als leeres Ritual. 

Ein weiteres zentrales Motiv ist der Weltschmerz, eines der charakteristischsten Motive 
der Romantik, und seine Entwicklung lässt sich anhand der beiden Werke nachvollziehen. 
Im Fall von Werther ist der Weltschmerz authentisch und philosophisch geprägt. Er 
empfindet tiefen Schmerz, weil er seine Ideale nicht mit denen der rationalen Welt in 
Einklang bringen kann. Die Ablehnung der sozialen Normen der Bourgeoisie weckt in 
ihm ein Verlangen nach Freiheit, das er durch Rückzug in die Natur, die Kunst und die 
Einsamkeit zu stillen versucht. Seine Traurigkeit ist edel und entspringt seiner 
übermäßigen Sensibilität. Allerdings hat er auch Angst davor, sich einer Welt zu stellen, 
die Emotionen nicht akzeptiert. „Ach, diese Lücke! Diese entsetzliche Lücke, die ich hier 
in meinem Busen fühle! – Ich denke oft: Wenn du sie nur einmal, nur einmal an dieses 
Herz drücken könntest, wäre diese ganze Lücke ausgefüllt.“ (Goethe, 2011, S. 92). In 
Flauberts Werk hingegen tritt der Weltschmerz eher oberflächlich in Erscheinung. Emma 
leidet nicht aufgrund realer Ideale, sondern weil ihre Träume mit der Realität kollidieren. 
Außerdem fühlt sie sich gelangweilt und desillusioniert vom bürgerlichen Leben, weshalb 
sie nach Freiheit strebt. Sie möchte der ihr zugewiesenen weiblichen Rolle entfliehen: 
Mutter, Ehefrau und Hausfrau. Deshalb rebelliert sie, ist am Ende jedoch ebenfalls 
enttäuscht. Sie hat Angst vor Leere und Mittelmäßigkeit und fühlt sich trotz der Menschen 
um sie herum einsam, da sie zu niemandem eine echte Beziehung aufbauen kann. All dies 
verwandelt sich in existenzielle Angst. „N’importe! Elle n’était pas heureuse, ne l’avait 



40 
 

jamais été. D’où venait donc cette insuffisance de la vie, cette pourriture instantanée des 
choses sur lesquelles elle s’appuyait?“ (Flaubert, 2011, S. 282) Wir können also sagen, 
dass in beiden Fällen der Schmerz eine Konstante ist, jedoch ist er bei Werther erhaben 
und bei Emma dekadent. 

Abschließend ist der Kontrast zwischen Stadt und Land ein wichtiges Motiv in beiden 
Romanen. Obwohl er unterschiedlich behandelt wird, spiegelt er die Entwicklung von der 
Romantik zum Realismus wider. In Werther steht das Land für Freiheit und Harmonie mit 
der Natur. Es ist der Ort, an dem Werther frei und fernab von gesellschaftlichen Zwängen 
leben kann. Die Stadt hingegen erstickt ihn, gibt ihm das Gefühl, gefangen zu sein, und 
symbolisiert für ihn Korruption und Lügen. In diesem Zitat aus Die Leiden des jungen 
Werther wird die Ablehnung der Stadt im Gegensatz zur Bewunderung für die sie 
umgebende Natur deutlich: „Die Stadt selbst ist unangenehm, dagegen ringsumher eine 
unaussprechliche Schönheit der Natur.” (Goethe, 2011, S. 8). Im Fall von Emma hingegen 
ist es genau umgekehrt: Die Monotonie des Landlebens langweilt sie, und sie empfindet 
es als Gefängnis. Deshalb träumt sie von der Stadt, die sie als luxuriösen Ort idealisiert, 
an dem sie das Vergnügen und die Leidenschaft finden kann, nach denen sie sich so sehr 
sehnt: „Souvent lorsqu’ils parlaient ensemble de Paris, elle finissait par murmurer: – Ah! 
que nous serions bien là pour vivre!” (Flaubert, 2011, S. 267), doch letztlich findet sie 
dort nur noch mehr Leere. 

Nicht zuletzt haben die Farben beider Werke eine sehr starke symbolische Bedeutung. Im 
Fall von Die Leiden des jungen Werther sind es Gelb und Blau. Der blaue Anzug mit 
gelber Weste ist so charakteristisch, dass er zu einem Symbol der romantischen Identität 
wird und in der damaligen Gesellschaft in Mode kommt. Blau steht für Melancholie und 
Erhabenheit, Gelb für Vitalität, Hoffnung und Vergänglichkeit. Diese sehr 
unterschiedlichen Bedeutungen spiegeln den inneren Widerspruch der Figur wider. Die 
Farben symbolisieren die Innenwelt des jungen Mannes. Tatsächlich wird bei seiner 
Beerdigung die ästhetische Kohärenz der Figur noch verstärkt, indem er in diesem Anzug 
beigesetzt wird. In Madame Bovary hingegen ist die vorherrschende Farbe ebenfalls 
Blau, jedoch hat sie eine ganz andere Funktion, da sie ironisch und mehrdeutig ist. Blau 
steht einerseits für idealisierte Träume, andererseits aber auch für die Künstlichkeit des 
Luxus, die Täuschung und den Tod. Blau ist ein Symbol für romantische Ideale, die durch 
Fiktion und Konsum verzerrt werden. Flaubert lässt diese Interpretation jedoch offen. 

  



41 
 

7. Schlussfolgerungen 
Mit dieser Arbeit konnten wir die Entwicklung der Romantik in der europäischen 
Literatur anhand einer vergleichenden Analyse zweier bedeutender Werke untersuchen. 
Goethes Die Leiden des jungen Werther und Flauberts Madame Bovary. Die beiden 
Romane, die mit einem Abstand von fast einem Jahrhundert geschrieben wurden, wobei 
Goethes Werk als Vorläufer dieser Bewegung gilt, da es zu dem Sturm und Drang gehört, 
veranschaulichen nicht nur die stilistischen und thematischen Veränderungen innerhalb 
der Strömung, sondern auch ihren ideologischen und ästhetischen Wandel von 
emotionaler Begeisterung bis hin zu Ernüchterung und Kritik. 

Werther ist zwar vorromantisch, zeigt jedoch eine enge Verbindung zur Romantik in ihrer 
Blütezeit. In dieser Zeit werden der Ausdruck von Subjektivität, die Intensität der Gefühle 
und die Verschmelzung mit der Natur zu Manifestationen von Authentizität und 
persönlicher Freiheit. Werther verkörpert den romantischen Menschen par excellence: Er 
ist idealistisch, hypersensibel und unfähig, sich an eine rationalistische und bürgerliche 
Gesellschaft anzupassen. Schließlich wird er durch eine absolute und unmögliche Liebe 
zerstört. Sein Selbstmord ist dabei weit mehr als eine bloß tragische Geste, er erhält einen 
symbolischen und ästhetischen Wert als Bekenntnis des Ichs gegenüber der Realität. 

Im Gegensatz zeigt Madame Bovary eine spätere und kritische Phase der Romantik. 
Emma verkörpert das Scheitern des romantischen Ideals in einem Kontext, der bereits 
vom Realismus dominiert wird. Ihr Wunsch nach einem leidenschaftlichen, luxuriösen 
Leben wird durch idealisierte Lektüre genährt, stößt jedoch auf die Mittelmäßigkeit der 
bürgerlichen Gesellschaft und ihre eigenen persönlichen Grenzen. Anstatt sie zu erheben, 
stürzt die Liebe sie in eine Spirale aus Frustration, Schulden und Selbstzerstörung. Im 
Gegensatz zu Werthers Selbstmord ist ihr eigener weder erhaben noch erlösend, sondern 
grotesk, langsam und ohne jeden Heroismus. 

Der Vergleich beider Werke zeigt eine thematische Kontinuität: existenzielle 
Unzufriedenheit, Flucht durch die Liebe und Konflikt mit der Gesellschaft. Aber es gibt 
auch einen deutlichen Tonwechsel, von der romantischen Affirmation der Emotionen hin 
zum kritischen und desillusionierten Blick des Realismus. Diese Entwicklung spiegelt 
wiederum den Wandel der Sensibilität im Europa des späten 18. und frühen 19. 
Jahrhunderts wider, das von Modernisierung, der Konsolidierung des Bürgertums und der 
fortschreitenden Abkehr von romantischen Idealen geprägt war. 

Die Analyse von Die Leiden des jungen Werthers und Madame Bovary zeigt, dass die 
Romantik kein homogener Block ist, sondern ein dynamischer, sich ständig wandelnder 
Prozess, der verschiedene historische, literarische und persönliche Phasen durchläuft. 
Obwohl diese beiden Romane sind, zeitlich voneinander getrennt, sind sie durch ihre 
Sensibilität miteinander verbunden. Sie bieten einen wertvollen Überblick über den 
romantischen Menschen, seine Bestrebungen, seine Widersprüche und sein bleibendes 
Vermächtnis in der europäischen Literatur. 

 
 
 

 



42 
 

8. Literaturverzeichnis 

- Hauptquellen 
   - Flaubert, G. (2011). Madame Bovary.  

   - Goethe, J.W. (2011). Die leiden des jungen Werther.  

- Allgemeine Studien 
- Aréchiga, V. (2014). La teoría de la materia de la Naturphilosophie. Metatheoria, 

5(1), 7-20. http://ridaa.unq.edu.ar/handle/20.500.11807/2444 
- Argullol, R. (1984). El héroe y el unico: el espíritu trágico del Romanticismo.. 
- Bahr, E., Köpke, W., & Wittkowski, W. (1998). Geschichte der deutschen Literatur: 

Kontinuität und Veränderung – Von der Aufklärung bis zum Vormärz (2. ed.) 
- Bedoya, H. G. B. (2016) El romanticismo.  
- Beiser, F. C. (2022). Weltschmerz: El pesimismo en la filosofía alemana: 

1860-1900.  
- Bompiani. (2005). Diccionario Bompiani de los autores: Tomo II.  
- Castro H., P. (2019). Las ruinas góticas en el arte del Romanticismo.  
- Daemmrich, H. S., & Daemmrich, I. G. (1995). Themen und Motive in der Literatur: 

ein Handbuch (2., überarbeitete und erw. Aufl.) 
- De Paz, A. (2003). La revolución romántica: Poéticas, estéticas, ideologías. (M. 

García Lozano, Trad.) 
- Díaz Larios, L. F. (1967). Literatura y sociedad en el romanticismo. 
- Díaz, R. (2023). ¿Qué caracteriza al hombre romántico del siglo XIX? 

GénerosLiterarios.net., recuperado el 8 de junio de 2025, 
https://www.generosliterarios.net/que-caracteriza-al-hombre-romantico-del-siglo-
xix/ 

- Doumet, C., & Pécheur, J. (1988). Littérature française.  
- Engehausen, F. (2022). Deutsche Geschichte: von der Antike bis heute.  
- Escudos, J. (2015). Weltschmerz. Recuperado el 9 de junio de 2025, de 

https://jescudos.com/2015/11/23/weltschmerz/  
- Frenzel, E., & Albella Martín, M. (1980). Diccionario de motivos de la literatura 

universal.  
- Frenzel, E., & Schad de Caneda, C. (1976). Diccionario de argumentos de la 

literatura universal.  
- Friedrich, C.D. (1809-1810) Abtei im Eichwald [Öl auf Leinwand] Alte 

Nationalgalerie, Berlin. 
- Friedrich, C.D. (1817) Der Wanderer über dem Nebelmeer [Öl auf Leinwand] 

Hamburger Kunsthalle. 
- Gámez Salgado, A. (2024). El ser es y el no ser será. La relevancia histórico-

filosófica del pesimismo y la redención como su criterio de demarcación.  
- Gimber, A. (2008). Mito y mitología en el romanticismo alemán.  
- Gombrich, E. H. (2007). La historia del arte (16ª ed.).  

 

http://ridaa.unq.edu.ar/handle/20.500.11807/2444
https://www.generosliterarios.net/que-caracteriza-al-hombre-romantico-del-siglo-xix/
https://www.generosliterarios.net/que-caracteriza-al-hombre-romantico-del-siglo-xix/
https://jescudos.com/2015/11/23/weltschmerz/


43 
 

- González, J. Á. (2016). Roma, ciudad del alma romántica y del arte. 20minutos. 
Recuperado el 9 de junio de 2025, de  
https://www.20minutos.es/noticia/2770587/0/roma-ciudad-del-alma-romantica-
arte/  

- Harlay, A. (2002). Histoire de France.  
- Hsia, A. (1983). Zur Werther-Krankheit bei Werther.  
- Lemaître, H. (1985). Dictionnaire Bordas de littérature française et francophone.  
- Llopis, J. A. (2019). La ruina como “sublime histórico”. Presencias medievales en 

el Romanticismo.  
- López Ballesteros, M. (2006). El Nacional Socialismo y sus antecedentes 

filosóficos: el Romanticismo y el Irracionalismo.  
- Muñoz Acebes, F. J. (1999). Literatura y reflexion: el relato espectacular en las 

novelas de los primeros romanticos alemanes.  
- Minde, A. (2007). Werthers Krankheit zum Tode. Die Selbstmordthematik in 

Goethes "Die Leiden des jungen Werthers". 
- Pujol Russell, S. (1983). Romanticismo: la naturaleza y el poeta. 
- Ramsak, B. K. (2002) Ejemplos del amor romántico en la literatura española del 

siglo XIX. 
- Reill, P. (2002). Naturphilosophie: Alexander von Humboldt y la Ilustración 

(Susana Moreno Parada, Trad.) 
- Restrepo, S. S. A. (2008). Goethe y el romanticismo alemán.  
- Rojas Jiménez, A. (2020). El desencuentro entre la Naturphilosophie de Schelling 

y la Physica de Aristóteles.  
- Solís, E. M. (2011). La poética de la historia del primer romanticismo alemán.  
- Villar, G (2017). Romanticismo individualista.  Culturas de Norta. Recuperado el 8 

de junio de 2025, de https://culturasdenorta.blogspot.com/2017/03/romanticismo-
individualista.html 

- Weisstein, U. (1975). Introducción a la literatura comparada (M. ª Teresa Piñel, 
Trad.) 

 

 

https://www.20minutos.es/noticia/2770587/0/roma-ciudad-del-alma-romantica-arte/
https://www.20minutos.es/noticia/2770587/0/roma-ciudad-del-alma-romantica-arte/
https://culturasdenorta.blogspot.com/2017/03/romanticismo-individualista.html
https://culturasdenorta.blogspot.com/2017/03/romanticismo-individualista.html

	1. Einleitung
	2. Ziele
	2.1.  Hauptziel
	2.2.  Spezifische Ziele

	3. Begründung und Methodik
	3.1.  Begründung
	3.2. Methodik

	4. Die Romantik
	4.1. Historischer Kontext
	4.1.1. Historischer Kontext der deutschen Romantik
	4.1.2. Historischer Kontext der französischen Romantik

	4.2.  Definition der Romantik

	5. Merkmale der Romantik
	6. Die Leiden des jungen Werther und Madame Bovary
	6.1. Die Leiden des jungen Werther
	6.1.1. Stil und Erzähltechnik
	6.1.2. Romantische Merkmale
	6.1.3. Werther als romantischer Archetyp
	6.1.4. Wichtigste Symbole im Werk
	6.1.5. Literarische und kulturelle Bedeutung

	6.2. Madame Bovary
	6.2.1. Stil und Erzähltechnik
	6.2.2. Hauptthemen
	6.2.3. Emma als postromantische Figur
	6.2.4. Wichtigste Symbole im Werk
	6.2.5. Literarische und kulturelle Bedeutung

	6.3. Vergleich
	6.3.1. Vergleich der Werke
	6.3.2. Vergleich der Protagonisten
	6.3.3. Thematologie


	7. Schlussfolgerungen
	8. Literaturverzeichnis
	- Hauptquellen
	- Allgemeine Studien


