Universidad deValladolid

Facultad de Filosofia y Letras

Grado en Lenguas Modernas y sus Literaturas

Der Aufstieg und der Fall der Romantik in der
europaischen Literatur, vom jungen Werther bis
zu Madame Bovary

Andrea Barragan Anton
Tutores: Dr. Luis Javier Benito de la Fuente

Dra. Maria de los Angeles Gonzalez Miguel

Departamento de Filologia Francesa y Alemana

Curso: 2024-2025



Resumen

El Romanticismo fue un movimiento fundamental en toda Europa, tanto cultural como
artistico. En este trabajo, he hecho un anélisis de su evolucion, centrandome en dos de las
literaturas europeas mas importantes, la alemana y la francesa. Para ello he establecido
una comparacion entre una de las primeras obras romanticas, Die Leiden des jungen
Werther y una de las ultimas, Madame Bovary. Son obras que estan escritas con 80 afos
de diferencia y en ellas podemos apreciar como ha evolucionado este movimiento. Tienen
muchas diferencias, pero también puntos en comun, como los conflictos que tienen los
protagonistas con la sociedad de su tiempo, el uso del amor como via de escape y
finalmente el suicidio como huida definitiva.

Palabras clave: Romanticismo, Werther, Goethe, Madame Bovary, Gustave Flaubert.

Abstrakt

Die Romantik war eine grundlegende Bewegung in ganz Europa, sowohl in kultureller
als auch in kiinstlerischer Hinsicht. In dieser Arbeit habe ich ihre Entwicklung analysiert
und mich dabei auf zwei der wichtigsten europdischen Literaturen konzentriert, die
deutsche und die franzdsische. Dazu habe ich einen Vergleich zwischen einem der ersten
romantischen Werke, Die Leiden des jungen Werther, und einem der letzten, Madame
Bovary, gemacht. Die beiden Werke wurden im Unterschied von 80 Jahren geschrieben,
und an ihnen kann man sehen, wie sich diese Bewegung entwickelt hat. Sie haben viele
Unterschiede, aber auch Gemeinsamkeiten, wie die Konflikte der Protagonisten mit der
Gesellschaft ihrer Zeit, die Liebe als Mittel zur Flucht und schlie3lich der Selbstmord als
letzter Fluchtweg.

Schliisselworter: Romantik, Werther, Goethe, Madame Bovary, Gustave Flaubert.



Inhaltsverzeichnis

Lo EINICIEUNG (.ot ettt et et e s e 1
A 1<) (OSSOSO PUPRORP 3
2200 R & F: 11101 772 =) DTSSR 3
2.2, SPEZIFISCHE ZICLE ....cveieiiieiiieiieeeeeee et s 3
3. Begriindung und Methodik...........ccoeoiiiiiiiiiiiiiiiicecce e 4
3.1, BeGIUNAUNG ..c.eviiiieciiieie ettt ettt eee 4
3.2 MEtROMIK ... 4

4. Die ROMANTIK c...ooiiiiiiiieiie e e 6
4.1.  Historischer KONteXt........oouiiiiiiiiiiiieie e 6
4.1.1. Historischer Kontext der deutschen Romantik..........c..cccocoeiiiiiinnnenn, 6
4.1.2. Historischer Kontext der franzdsischen Romantik.............ccccoooeiieiis 8

4.2.  Definition der ROmMantiK...........coceoiiiiiiiiiiiiiiiieeeeee e 10
5. Merkmale der ROMANtiK .......ccoceeiiiriiiiiiiiiiiiieeee e 13
6. Die Leiden des jungen Werther und Madame Bovary...............ccccveeeveeeenceeesinennnns 25
6.1. Die Leiden des jungen Werther................ccooeeceerieeceenieeieeeeeesieesieesseeninesveens 25
6.1.1. Stil und Erza8hltechnik ...........cocoiiiiiiiiiiiie e 26
6.1.2. Romantische Merkmale ............ccccoviiiiiiiiiiiiiee e 27
6.1.3. Werther als romantischer Archetyp........coccoeoieiiiiiiinieiieeeeee 27
6.1.4. Wichtigste Symbole im Werk ........c.coovviiiiiiiiiiiieeeeeeeeee e 28
6.1.5. Literarische und kulturelle Bedeutung............ccceevvieeoiieeiiieecieeeieeeeeee 29

6.2. MAAAME BOVATY .....oooeeeeieeeseeeeeeee ettt tteesvae e aae e e e aaeesasaesneeesnsaeenns 29
6.2.1. Stil und Erza8hltechnik ...........cocoiiiiiiiiiiie e 30
6.2.2. HaUPHREMEN ..ottt et 30
6.2.3. Emma als postromantische Figur...........ccccooeiiniiiiiiniieiiecceeeee 31
6.2.4. Wichtigste Symbole im Werk ..........coceviiiiiiiniininiiiiecicccececeeen 32
6.2.5. Literarische und kulturelle Bedeutung............cccccooviiiiiniiiniiniieieeieeee 34

6.3, VEr@IICh....ciiiiiieie e et erae e 34
6.3.1. Vergleich der Werke ........ocouvveiiiiiiiiieceee e 34
6.3.2. Vergleich der ProtagoniSten...........cocveeuierieeiiierieeieerieeie et 36
6.3.3. ThemMatOLOZIC. ... .ecevierieiieeiieeee ettt ettt ettt et be et e sabeeseesnseesseeeens 37

7. SChIUSSTOLZETUNZEN. ... eiiuiiiiiieiieeie ettt ettt ettt et e e b e seaeeseeeaaeens 41
8. LIteraturVerZEICHMNIS ... eeuuieitiiiiiitieieeiiesieete ettt ettt ettt 42
= HauptqUEIIEn. .. ..o 42

- AlIZEMEINE StUAIEN ...euiiiiiiiiiiiieeee et 42



1. Einleitung

Die Romantik war eine kulturelle, kiinstlerische und literarische Bewegung, die Ende
des 18. Jahrhunderts in Europa als Reaktion auf den Rationalismus der Aufkldrung
sowie die klassischen Prinzipien des Neoklassizismus entstand. Im Gegensatz zur
Vernunft vertraten die Romantiker Emotionen, individuelle Freiheit,
Vorstellungskraft, Subjektivitdt und die Natur als Ausdruck des Sublimen. Dieser
neue Ansatz verdnderte nicht nur Kunst und Literatur, sondern spiegelte auch die tiefe
existenzielle Krise des modernen Individuums wider. Dieses sah sich einer
Gesellschaft gegeniiber, die den personlichen Idealen immer fremder zu werden
schien. Obwohl die Romantik je nach nationalem Kontext unterschiedliche Merkmale
annahm, war ihr Einfluss bedeutend, sie erstreckte sich iiber einen Grofiteil des
Kontinents und hinterlie} einen bleibenden Eindruck in der europdischen Kultur.

In dieser Arbeit wird die Entwicklung der Romantik anhand der beiden
einflussreichsten Literaturen Europas, der deutschen und der franzdsischen,
analysiert. Schwerpunkt der Untersuchung sind zwei emblematische Romane, die den
Beginn bzw. den Niedergang der Bewegung markieren. Zum einen ist dies Die Leiden
des jungen Werther (1774) von Johann Wolfgang von Goethe, das als eine der ersten
Ausdrucksformen der Romantik in Deutschland gilt und mit seiner emotionalen
Intensitét eine ganze Epoche und Generation geprédgt hat. Zum anderen steht Madame
Bovary (1857) von Gustave Flaubert, der fast ein Jahrhundert spéter geschrieben
wurde und die postromantische Desillusionierung im Kontext der franzdsischen
biirgerlichen Gesellschaft widerspiegelt. Diese ist geprdgt von Routine, der
Unterdriickung von Wiinschen und der Unmdglichkeit, romantische Trdume zu
verwirklichen. Somit ldsst sich festhalten, dass Goethes Roman symbolisch die
Romantik einleitet, wihrend Flauberts Roman ihren Verfall markiert.

Die Analyse gliedert sich in drei Hauptbereiche. Zundchst wird der historisch-
literarische Kontext untersucht. Dabei wird die Entstehung der Romantik in
Deutschland Ende des 18. Jahrhunderts beleuchtet und ihre Entwicklung bis zum
franzdsischen Realismus Mitte des 19. Jahrhunderts nachgezeichnet. So werden beide
Werke in ihren jeweiligen historischen und dsthetischen Kontext gestellt. Danach
werden die Figuren Werther und Emma Bovary als Verkorperungen des romantischen
Individuums analysiert. Dabei werden ihre inneren Konflikte, ihre Beziehung zur
Gesellschaft, ihre Bestrebungen, ihr Liebeskummer, ihre Frustrationen und
schlieBlich ihr tragisches Ende ndher betrachtet. AbschlieBend erfolgt eine
vergleichende und thematische Analyse der Werke in Bezug auf die zuvor erlduterten
Merkmale der Bewegung. Dazu werden gemeinsame thematische Elemente wie
idealisierte Liebe, Weltschmerz, Isolation und Selbstmord verglichen. Dabei wird
analysiert, wie diese aus zwei unterschiedlichen Erzéhlstilen heraus behandelt
werden: dem passionierten Sentimentalismus Goethes und dem kritischen Blick
Flauberts.

Im Laufe der Analyse wird deutlich, dass beide Romane trotz offensichtlicher
Unterschiede in Stil, Epoche und Ansatz zentrale Themen gemeinsam haben: die
Frustration des Individuums gegeniiber einer unterdriickenden Gesellschaft, die

1



Idealisierung der Liebe als Fluchtweg sowie den Selbstmord als tragische Losung
angesichts unerfiillbarer personlicher Wiinsche. Sowohl der junge Werther als auch
Emma Bovary sind von tiefer Sensibilitidt und stdndiger Unzufriedenheit mit ihrer
Realitdt geprigte Figuren. Ihre Ablehnung der biirgerlichen Welt, ihre Suche nach
einem intensiveren und authentischeren Leben sowie ihre Neigung zum Traumen
machen sie zu reprisentativen Figuren der romantischen Seele, obwohl sie in
unterschiedlichen Kontexten und Erzéhlstilen verkorpert sind. Diese oft iibersehene
Ahnlichkeit ermoglicht eine umfassendere Reflexion iiber die Figur des romantischen
Menschen und seine Entwicklung im Laufe des 19. Jahrhunderts.

In dieser Studie geht es nicht darum, die Unterschiede zwischen Frithromantik und
Postromantik herauszuarbeiten, sondern die Entwicklung zwischen den Texten beider
Epochen zu untersuchen. Dadurch kénnen wir nachvollziehen, wie sich die Romantik
entwickelte, wandelte und schliefflich in modernere Formen des literarischen
Ausdrucks, wie beispielsweise den Realismus, miindete. Zu diesem Zweck wird eine
vergleichende literarische Analyse durchgefiihrt, die sich auf die Hauptfiguren, die
behandelten Themen, den sozialen Kontext und den Erzidhlstil der jeweiligen Autoren
konzentriert. Dieser Ansatz ermdglicht ein besseres Verstdndnis der Komplexitét und
des Reichtums einer Bewegung, die iiber ihre scheinbare Fliichtigkeit hinaus einen
tiefen Eindruck in der europdischen Literaturgeschichte hinterlassen hat.



2. Ziele

2.1. Hauptziel

Das Hauptziel dieser Arbeit ist es, die Entwicklung der Romantik in der
europdischen Literatur anhand einer vergleichenden Studie zwischen Die Leiden des
Jjungen Werther von Johann Wolfgang von Goethe und Madame Bovary von Gustave
Flaubert zu analysieren, um zu verstehen, wie diese Werke jeweils den Aufstieg und
den Niedergang der romantischen Bewegung darstellen.

2.2. Spezifische Ziele

1.

Die Romantik und ihre Entwicklung in Deutschland und Frankreich historisch
einordnen, von der Friihromantik bis zur Spitromantik und ihrem Ubergang zum
Realismus.

Identifizieren und Analysieren der romantischen Elemente in Die Leiden des jungen
Werther und Madame Bovary, mit besonderem Augenmerk auf den Themen Liebe,
existenzielle Unzufriedenheit (Weltschmerz), Konflikt mit der Gesellschaft und
Selbstmord als endgiiltige Fluchtmoglichkeit.

Die Profile von Werther und Emma Bovary als Vertreter der romantischen
Individualitat vergleichen, wobei ihre Gemeinsamkeiten und Unterschiede in Bezug
auf Sehnsiichte, Frustrationen und ihre jeweiligen Schicksale hervorgehoben
werden.

Untersuchung der von Goethe und Flaubert verwendeten erzéhlerischen und
stilistischen Mittel, wobei beobachtet wird, wie sich die formale Behandlung
romantischer Themen in beiden Werken unterscheidet und die dsthetische
Entwicklung der Bewegung widerspiegelt.

. Uber die kulturelle und literarische Bedeutung des Niedergangs der Romantik

nachdenken und dariiber, wie sich dieser Wandel im Ubergang von einer
idealistischen und gefiihlsbetonten Erzéhlweise hin zu einer kritischeren,
ironischeren und realistischeren Ausdrucksform manifestiert.



3. Begriindung und Methodik

3.1. Begriindung

Die Romantik war eine der einflussreichsten kulturellen Bewegungen in der Geschichte
der europdischen Literatur. lhre Entwicklung spiegelt die wichtigen sozialen,
philosophischen und &sthetischen Verdnderungen wider, die das 18. und 19. Jahrhundert
pragten, wie ich bereits in der Einleitung erldutert habe. Die Analyse ihres Aufstiegs und
Niedergangs ermoglicht es, die Verdnderungen in der kiinstlerischen Sensibilitit sowie
die Spannungen zwischen Individuum und Gesellschaft, Vernunft und Gefiihl, Freiheit
und Konvention zu verstehen.

Diese Arbeit ist aufgrund ihres doppelten Ansatzes begriindet. Einerseits fiihrt sie eine
vergleichende Studie zwischen Goethes Die Leiden des jungen Werther (1774) und
Flauberts Madame Bovary (1857) durch, zwei grundlegenden Werken der europdischen
Literaturgeschichte, die trotz ihrer formalen und kontextuellen Unterschiede durch ihre
Protagonisten und deren existenzielle Konflikte einen tiefen Dialog fiihren. Andererseits
bietet sie auch einen Uberblick iiber die Romantik in Europa, wobei die Bewegung nicht
als statisches Phdanomen verstanden wird, sondern als dynamischer Prozess, der sich
weiterentwickelte, transformierte und in gewisser Weise in spiteren Bewegungen wie
dem Realismus aufging.

Die Werke wurden einzeln studiert, ihre Analyse erfolgt jedoch gemeinsam und
vergleichend. Dadurch wird ein neues Licht auf die thematische und emotionale
Kontinuitit der Romantik wéhrend ihrer Entwicklung in beiden Landern geworfen. Durch
den Vergleich eines emblematischen Werks der deutschen Friihromantik mit einem
anderen der franzosischen Spdtromantik sollen die Entwicklung der romantischen
Bewegung selbst sowie die Weiterentwicklung der romantischen Ideale verstanden
werden.

Dieser Ansatz erleichtert nicht nur das Verstidndnis beider Romane, sondern tragt auch zu
einer umfassenderen Untersuchung der europdischen Literaturtraditionen und ihrer
Verflechtungen bei. Es handelt sich also um eine vergleichende Studie der europiischen
Literatur, “une étude des rellations spirituelles internationales” (Zitat von Jean Marie
Carré, Weisstein, 1975, S.27)

Diese Studie ist auch eine Hommage an den Bachelorstudiengang ,,Moderne Sprachen
und ihre Literaturen®, dessen zweisprachige Ausrichtung die Wahl des Themas
inspirierte. Die Forschungsarbeit bietet die Gelegenheit, die in den vier Studienjahren
erworbenen Kenntnisse zu integrieren und anzuwenden sowie eine Verbindung zwischen
den beiden sprachlichen und literarischen Bereichen des Studienplans, Deutsch und
Franzdsisch, herzustellen. All dies ist dank des Ansatzes der vergleichenden
Literaturwissenschaft moglich, der eine Analyse der Verbindungen zwischen beiden
literarischen Traditionen erlaubt.

3.2. Methodik

Diese Arbeit basiert auf einer vergleichenden, qualitativen Analyse literarischer Werke.
Ausgangspunkt der Untersuchung ist eine detaillierte und kritische Lektiire von Die
Leiden des jungen Werther und Madame Bovary. Der Fokus liegt auf den Protagonisten
sowie den thematischen, strukturellen und stilistischen Aspekten, die es ermoglichen,

4



Parallelen zwischen beiden Werken herzustellen. Dazu werden drei sich ergénzende
Ansidtze der komparativen Literaturwissenschaft herangezogen, der thematische
Vergleich, der internationale Vergleich und der Vergleich der Figuren.

Ulrich Weisstein (1975, S. 27-57) definiert die vergleichende Literaturwissenschaft als
die Untersuchung literarischer Werke aus einer internationalen, thematischen,
sprachlichen, kulturellen oder geschlechtsspezifischen Perspektive, die iiber nationale
Grenzen hinausgeht. Es geht also nicht einfach darum, zwei Werke miteinander zu
vergleichen, sondern darum, zu verstehen, wie sich literarische Werke gegenseitig
beeinflussen oder wie sie auf gemeinsame oder unterschiedliche historische und
kulturelle Kontexte reagieren. Laut Weisstein muss die vergleichende
Literaturwissenschaft interdisziplinér sein und mit anderen Kiinsten wie Musik, Malerei
oder Film sowie anderen Bereichen wie Philosophie, Soziologie oder Geschichte in den
Dialog treten. Es ist nicht nur moglich, literarische Texte miteinander zu vergleichen,
sondern auch Texte mit nonverbalen kiinstlerischen Ausdrucksformen. Beispielsweise
kann ein Gedicht mit einem Gemailde verglichen oder ein Roman fiir das Kino adaptiert
werden. Weisstein betrachtet Literatur als Teil eines groferen kulturellen Systems. Er
erkennt aber auch die Bedeutung des historischen Kontexts an, da die vergleichende
Literaturwissenschaft unter anderem eine Analyse der literarischen Einfliisse und
Verdnderungen im Laufe der Zeit vornimmt. Genau das werde ich in dieser Untersuchung
tun.

In dieser Untersuchung wird ein thematologischer Ansatz im Bereich der vergleichenden
Literaturwissenschaft nach den Vorschligen von Ulrich Weisstein angewendet. Die
Thematologie ist eine vergleichende Untersuchung der grofen literarischen Themen
verschiedener Epochen und Kulturen. Sie ermdglicht die Analyse, wie sich bestimmte
Motive je nach historischem und &sthetischem Kontext verdndern. Laut Weisstein (1975,
S. 265-297) beschrinkt sich dieser Ansatz nicht darauf, gemeinsame Themen zu
identifizieren, sondern er versucht auch, ihre Entwicklung, symbolische Funktion und
Bedeutung in jedem Werk unter Beriicksichtigung historischer, kultureller und
philosophischer Faktoren nachzuverfolgen. Die Analyse von Die Leiden des jungen
Werther und Madame Bovary zeigt somit, wie ein und dasselbe Thema in dem deutschen
Sturm und Drang und im franzdsischen Realismus unterschiedliche Formen und
Bedeutungen annimmt.

Zur Unterstiitzung der Analyse wurden Sekundirquellen, darunter wissenschaftliche
Artikel, Worterbiicher mit Motiven und Argumenten, kritische Studien und Essays iiber
die Romantik sowie die analysierten Autoren, herangezogen. Ziel war es, die personliche
Interpretation der Werke zu bereichern und sie in den geeigneten theoretischen Rahmen
einzuordnen.

Das Endziel besteht daher darin, eine fundierte und strukturierte Lektiire anzubieten, die
es ermdglicht zu verstehen, wie die Romantik entsteht, wie sie sich entfaltet und wie sie
sich schlieSlich so weit verdndert, dass sie sich auflost. Auf diese Weise werden die
kulturellen und existenziellen Verdnderungen des modernen Europas widergespiegelt.
Auf diese Weise soll ein Beitrag zur Erforschung der Verdanderungen der Romantik als
literarisches, kulturelles und philosophisches Phinomen im europdischen Kontext
geleistet werden.



4. Die Romantik
4.1.Historischer Kontext

4.1.1. Historischer Kontext der deutschen Romantik

Wie bereits zuvor erldutert, die deutsche Romantik entstand Ende des 18. Jahrhunderts
und entwickelte sich vor allem in der ersten Héalfte des 19. Jahrhunderts, einer Zeit
intensiver politischer, sozialer und kultureller Umwélzungen in Mitteleuropa. Als
Reaktion auf den Rationalismus der Aufklirung und den &sthetischen Kanon des
Neoklassizismus etablierte sich diese Bewegung und forderte stattdessen die
Vorrangstellung des Gefiihls, der Subjektivitit und der schopferischen Vorstellungskraft.
Wihrend die Aufkldrung die universelle Vernunft in den Mittelpunkt stellte, beanspruchte
die deutsche Romantik den individuellen Ausdruck, die Innerlichkeit des Subjekts und
die Einzigartigkeit jeder Kultur.

Zu den entscheidenden historischen und kulturellen Faktoren zdhlt die Reaktion auf die
Aufklarung und den Neoklassizismus. Die deutsche Romantik wandte sich gegen den
rationalistischen Geist der Aufklarung sowie die formale Starrheit neoklassizistischer
Kunst. Sie pries stattdessen Originalitdt, Kreativitdt und subjektive Erfahrung. Die Figur
des individuellen Genies und der Wert des Ichs gewannen stark an Bedeutung. Dariiber
hinaus wurde der Volksgeist' als authentischer Ausdruck kultureller Identitit neu
bewertet, im Gegensatz zur abstrakten Universalitit, die das aufgeklarte Denken vertrat.
Die Neubewertung des Mittelalters und der germanischen Folklore war sehr
charakteristisch. Die deutschen Romantiker idealisierten das Mittelalter als eine Zeit
spiritueller Harmonie, kultureller Einheit und Verbindung mit dem Transzendenten. In
diesem Zusammenhang wurde das Studium der Folklore, der Volkslegenden, der Sprache
und der germanischen Mythologie gefordert, um die tiefen Wurzeln der deutschen Seele
wiederzuentdecken, ein Ansatz, der sich beispielsweise in den Werken der Briider Grimm
widerspiegelt. Gimber bringt es auf den Punkt: ,,Die neue Mythologie entsteht aus einem
Unbehagen aufgrund des Mangels an Magie in der modernen Welt [...] und auch aus der
Suche nach neuen Mythen in den germanischen und mittelalterlichen Legenden im
Allgemeinen” (Gimber, 2008, S. 1).

Die politische Zersplitterung der germanischen Welt spielte auch eine wichtige Rolle bei
der Entwicklung der Bewegung, denn das deutsche Territorium war zu Beginn des 19.
Jahrhunderts in mehrere unabhdngigen Staaten aufgeteilt. Diese Teilung hatte tiefe
historische Wurzeln: Seit der Auflésung des Heiligen Romischen Reiches Deutscher
Nation war das deutsche Territorium in mehr als 300 Gebiete unterteilt, darunter
Fiirstentiimer, Herzogtlimer, freie Stddte und Bistiimer. Dieser Mangel an Zusammenhalt
erschwerte den organisierten Widerstand gegen externe Maichte wie Frankreich und
schiirte ein wachsendes Gefiihl der Frustration sowie den Wunsch nach Einheit. Laut

! In der deutschen Romantik gewinnt der Begriff ,,Volksgeist” als Ausdruck einer kollektiven kulturellen
Identitét, die mit der eigenen Tradition, Sprache und Mythologie verbunden ist, eine besondere Bedeutung.
Dieses von Herder iibernommene Konzept wurde zu einer Sdule der neuen romantischen Mythologie, die
eine dsthetische, spirituelle und politische Vision der nationalen Einheit artikulieren wollte. So setzten sich
die Romantiker mit dem Mythos als poetischem Ausdruck des Wesens des Volkes gegen den
universalistischen Rationalismus der Aufklarung zur Wehr und forderten eine germanische Mythologie.
Diese sollte die authentische Seele des deutschen Volkes widerspiegeln und als Bindeglied zwischen
Philosophie, Kunst und Gesellschaft dienen (Gimber, 2008).

6



Frank Engehausen (2022, S. 158-164) war diese Trennung nicht nur ein politisches
Hindernis, sondern auch ein Nahrboden fiir eine kulturelle und identitdre Reaktion, die in
der Romantik ein Mittel des Ausdrucks und der nationalen Selbstbehauptung fand. Die
politische Zersplitterung, verbunden mit der Schwiche gegeniiber den napoleonischen
Invasionen, verstirkte den Wunsch nach nationaler Einheit und kultureller
Selbstbehauptung. So wurde die Romantik zu einem Weg des symbolischen Widerstands
und zu einem ideologischen Motor fiir die spdtere Konsolidierung einer gemeinsamen
deutschen Identitat.

Es sollte auch die Vorgeschichte erwidhnt werden, die zur Entwicklung der Bewegung
beigetragen hat. Die erste ist der Sturm und Drang, der eine Art Briicke zur Romantik
darstellt. Sie entstand um 1770 in Deutschland als Reaktion auf den Rationalismus der
Aufkliarung, den neoklassizistischen Akademismus und traditionelle Autoritéten. Sie
entwickelte sich vor allem in Regionen wie dem Rheinland, Darmstadt, Stra8burg und
Stuttgart. Trotz ihrer kurzen Dauer war ihr Einfluss fiir die Entstehung der deutschen
Romantik entscheidend. Diese Bewegung bildete keine einheitliche Schule, sondern eine
Stromung literarischer und intellektueller Experimente. Sie gab einer Generation junger
Schriftsteller eine Stimme, die sich mit einer ausgepréigten provokativen Haltung gegen
die dsthetischen und sozialen Konventionen ihrer Zeit auflehnten.

Wie Antonio De Paz (2003, S. 28) erldutert, wurde die Idee der kreativen, individuellen
und kiinstlerischen Freiheit durch eine Asthetik, die Genialitit, Spontaneitit und den
Ausdruck des Herzens tliber die aufgeklirte Vernunft stellte, zum Kern seines Denkens.
In diesem Zusammenhang werden Autoren wie der junge Goethe, Herder, Schiller, Lenz
oder Klinger zu Schliisselfiguren. Der Name der Bewegung stammt aus einem im Jahr
1776 verdffentlichten Werk von F. M. Klinger. Dessen Titel symbolisiert mehr als der
Inhalt die Energie, Gewalt und den befreienden Impuls dieser Stromung. Thre dsthetische
Revolution brachte eine neue Auffassung von Kunst und Literatur hervor, die Einfliisse
wie Shakespeare, den Spinoza-Pantheismus bei Goethe, die Volksdichtung und die
Forderung nach dem ,,Genie” als freier und vollkommener Schopferfigur einbezog. Diese
Transformation bedeutete auch einen neuen kulturellen, sozialen und anthropologischen
Diskurs. Die Leiden des jungen Werther gehoren zu dieser Bewegung.

Die Entstehung des Sturm und Drang kann nicht ohne Beriicksichtigung seiner
Opposition zur aufgeklarten Vernunft verstanden werden. Wahrend die Aufklarung die
Vernunft als Weg zu Erkenntnis und Fortschritt pries, lehnten die Autoren dieser
praromantischen Stromung ihre normativen Grenzen und ihre Kilte ab. Fiir sie musste
sich die Vernunft dem Gefiihl, der Intuition und der schopferischen Freiheit 6ffhen. Wie
Antonio De Paz (2003, S. 112) betont, setzte sich in Deutschland eine andere Auffassung
von Geschichte durch, die eine ,totale” Asthetik erforderte, welche den biirgerlichen
Subjektivismus, die Befreiung von den Fesseln der klassizistischen Poesie sowie das
Streben nach psychophysischer Totalitét des Kiinstlers vereinte.

Die deutsche Romantik war eng mit dem aufkommenden Nationalismus verbunden, der
nicht nur die Literatur, sondern auch die Musik, die Malerei und die Philosophie prigte.
In der Musik griffen Komponisten wie Carl Maria von Weber und spéter Richard Wagner
auf Themen der mittelalterlichen und germanischen Mythologie zuriick, um eine eigene
kulturelle Identitdt zu stirken. In der Malerei schufen Kiinstler wie Caspar David



Friedrich Landschaften voller nationaler Symbolik, Spiritualitit und Melancholie. In der
Philosophie trugen Personlichkeiten wie Fichte oder Schelling zur theoretischen
Konstruktion des Volksgeistes und einer Weltanschauung bei, die den Einzelnen mit der
Seele des Volkes und der Natur verband. Die Suche nach einer authentischen und
differenzierten nationalen Identitdt wurde zu einem ihrer Markenzeichen. Dieses Ideal
hatte direkten Einfluss auf die spétere politische Vereinigung und die Griindung des
Deutschen Bundes im Jahr 1815.

Die Frithromantik, auch bekannt als Jenaer Romantik, war einer der Vorldufer der
deutschen Romantik und beeinflusste diese tiefgreifend. Javier Muifioz (1999, S. 17-29)
definiert sie als eine literarische, philosophische und ésthetische Stromung, die Ende des
18. Jahrhunderts in Deutschland entstand. Obwohl sie gemeinhin als Gegenbewegung
zum Klassizismus oder zur Aufklarung angesehen wird, wird davon ausgegangen, dass
die Romantik keinen vollstdndigen Bruch darstellte, sondern eine kritische und kreative
Weiterentwicklung dieser Bewegungen war. Die Frithromantik entwickelte sich zwischen
1797 und 1801 mit dem Zentrum Jena und wurde von Personlichkeiten wie den Briidern
Schlegel, Novalis, Tieck oder Wackenroder geprigt. Obwohl einige von ihnen keine
Schriftsteller im traditionellen Sinne waren, sondern Ubersetzer, Philosophen oder
Kiritiker, verfolgten sie alle ein gemeinsames Projekt, Sie wollten Literatur als eine Form
des totalen Wissens, als ,,Progressive Universalpoesie”, wie Friedrich Schlegel es
definierte, neu denken.

Mufioz behauptet, dass die Frithromantik nicht als einheitliche Bewegung konzipiert war.
Vielmehr entstand sie aus dem Dialog und der Spannung mit anderen zeitgendssischen
Bewegungen, wie dem Weimarer Klassizismus oder der Spitaufklarung. ,, Wir miissen die
Bewegungen dieser Epoche auf der Grundlage ihres durchlidssigen Charakters
interpretieren, damit sie sich tiberschneiden konnen* (Mufioz, 1999, S. 23). Tatséchlich
stammen viele der romantischen Ideen aus diesen frilheren Bewegungen, wie
beispielsweise der Subjektivismus des Pietismus, der kulturelle Nationalismus oder der
transzendentale Idealismus von Fichte. Diese komplexe Beziehung macht es sehr
schwierig, klare Grenzen zwischen den Strdmungen zu ziehen, weshalb einige Autoren
vorschlagen, diese Phase als ,,die Zeit Goethes” zu bezeichnen.

Nach Muiioz war einer der wichtigsten Beitrdge der Jenaer Romantik die Aufwertung des
Fragments, der Ironie und der philosophischen Reflexion innerhalb der Erzihlung. Uber
ithre Zeitschrift Athendum verbreiteten die Mitglieder des Kreises ihre Texte, darunter die
Fragmente von Schlegel und Bliitenstaub von Novalis. Zentrales Anliegen dieser
Bewegung war es, die Trennung zwischen Philosophie, Kunst und Wissenschaft zu
iiberwinden und eine neue Weltanschauung zu entwickeln, die auf Vorstellungskraft,
Intuition und Ganzheitlichkeit basierte. Das heif3t, sie strebten eine Synthese zwischen
Kunst, Philosophie und Wissenschaft an, verstanden Literatur als Mittel zur tiefen
Erkenntnis und verteidigten die kiinstlerische Freiheit als Ausdruck des Nationalgeistes.

4.1.2. Historischer Kontext der franzosischen Romantik

Die franzosische Romantik entwickelte sich im Laufe des 19. Jahrhunderts als Reaktion
auf den vorherrschenden Klassizismus und den aus dem 18. Jahrhundert stammenden
philosophischen Rationalismus. Anders als in anderen europdischen Léndern wie
Deutschland oder England, wo der Klassizismus nach der Renaissance an Bedeutung



verlor, hielt Frankreich ldnger an den &sthetischen Vorbildern der griechisch-lateinischen
Antike fest. Dadurch verzogerte sich die Etablierung der Romantik als vorherrschende
Bewegung.

Die Franzosische Revolution von 1789 ist einer der entscheidenden historischen und
kulturellen Faktoren, da sie einen Wendepunkt im politischen, sozialen und kulturellen
Leben Frankreichs markierte. Obwohl die Revolution Ideale wie individuelle Freiheit,
Gleichheit und Briiderlichkeit forderte, die die romantische Sensibilitdt in ganz Europa
ndhren sollten, erlebte die franzdsische Romantik in dieser Zeit keinen vollstindigen
Aufschwung. Wihrend der Revolutionsphase und des darauf folgenden Napoleonischen
Kaiserreichs blieb die kiinstlerische Ausrichtung eher rationalistisch und klassisch. Erst
wihrend der Bourbonen-Restauration (1814—1830) erreichte die Romantik im
franzosischen Kontext ihre volle Reife. Dies, begleitet von politischer Instabilitdt und den
aufeinanderfolgenden Verdnderungen des politischen Regimes, Revolution, Kaiserreich,
Restauration und Julimonarchie, schuf ein Klima der Spannung und Dynamik, das sich
direkt auf das literarische und kiinstlerische Schaffen auswirkte. Viele Schriftsteller und
Kiinstler wurden von diesen Veridnderungen beeinflusst und nahmen eine aktive Rolle im
offentlichen Leben ein. Sie nutzten das kiinstlerische Schaffen dabei als Mittel der
Sozialkritik, der existenziellen Reflexion und der ideologischen Bekréftigung (Harlay,
2002, S.62-73).

AulBlerdem im 19. Jahrhundert festigte sich die Bourgeoisie als herrschende Klasse, was
eine Neugestaltung der sozialen und kulturellen Werte mit sich brachte. In diesem neuen
Kontext kam es zu einer Koexistenz des aus friiheren Epochen iibernommenen
Akademismus mit einer zunehmenden Offnung gegeniiber innovativeren, subjektiveren
und emotionaleren Ausdrucksformen, die dem romantischen Geist eigen waren (Harlay,
2002, S.62-73).

Die franzosische Romantik erreichte mit der Urauffiihrung von Victor Hugos Hernani
und der sogenannten ,Schlacht um Hernani” im Jahr 1830 ihren symbolischen
Hohepunkt. Dieses beriihmte Theaterereignis brachte die Anhanger des Klassizismus und
die Verfechter des neuen romantischen Geistes in Konflikt, der bald eine Dimension
jenseits des Asthetischen annahm. Das Stiick wurde als Bruch mit den starren Regeln des
klassischen Theaters wahrgenommen und schlug eine neue formale Freiheit sowohl in
der Sprache als auch in der dramatischen Struktur vor. Diese Konfrontation, die der
Revolution der Drei Glorreichen symbolisch vorausging, spiegelte den Geist des Wandels
und der Unzufriedenheit wider, der in der franzosischen Gesellschaft herrschte. Der Sieg
der Romantik in dieser Auseinandersetzung war nicht nur literarischer, sondern auch
ideologischer Natur: Er bedeutete den Triumph des Liberalismus im kiinstlerischen
Bereich. Hugo fasste dies in seinem beriihmten Satz zusammen: ,,Le romantisme n'est
rien d'autre que le libéralisme dans la littérature.” (Préface de Hernani, 1830, S.1) Von
diesem Moment an dominierte die Romantik die franzosische Literatur- und Kulturszene
und Offnete die Tiiren fiir neue Formen des kiinstlerischen Ausdrucks, die freier,
subjektiver und dem Zeitgeist verpflichtet waren. (Doumet & Pecheur, 1988, S172-176)

Urspriinglich in der Literatur und Musik entstanden, breitete sich die Romantik bald auch
auf andere Disziplinen wie Malerei, Bildhauerei und Architektur aus. Personlichkeiten
wie Eugeéne Delacroix verkdrperten in der Malerei die romantischen Ideale von Freiheit,



Emotion und Fantasie. Sie widersetzten sich offen dem traditionellen akademischen
Formalismus. In seinem Werk La Liberté guidant le peuple (1830) beispielsweise
spiegeln sich die revolutionire Leidenschaft und das politische Engagement wider, die
fiir den romantischen Geist charakteristisch sind. In der Musik driickten Komponisten
wie Hector Berlioz und Frédéric Chopin in ihren Kompositionen eine starke emotionale
Intensitét mit freien Strukturen und personlichen Motiven aus. In der Bildhauerei fiihrten
Kiinstler wie Frangois Rude eine dramatische und heroische Ausdruckskraft ein, wie an
der Statue Le Départ des volontaires de 1792 oder La Marseillaise am L’Arc de Triomphe
in Paris zu sehen ist. In der Architektur fiihrte das romantische Interesse am Gotischen
und Mittelalterlichen zur Restaurierung von Kathedralen wie Notre-Dame in Paris. Ein
Vertreter dieser Richtung war Eugéne Viollet-le-Duc, der eine idealisierte Sicht der
Vergangenheit als Quelle von Identitit und Spiritualitdt vertrat. So verdnderte die
Romantik die europdische Kunstlandschaft tiefgreifend und hinterlie3 einen bleibenden
Eindruck in allen Kunstformen. (Gombrich, 2007, S.6&10).

4.2. Definition der Romantik

Die Romantik war ein umfassendes kulturelles und spirituelles Phinomen, das sich
zwischen Ende des 18. und Mitte des 19. Jahrhunderts in Europa entwickelte. Sie war
mehr als nur eine kiinstlerische oder literarische Bewegung: Die Romantik stellte eine
echte Krise und Transformation der modernen Sensibilitit dar, eine tiefgreifende
Reaktion auf die rationalistischen, aufgeklidrten und klassischen Werte, die die
europdische Kultur im vorangegangenen Jahrhundert dominiert hatten. Es handelte sich
also um eine kulturelle Revolution, die eine neue Wahrnehmung der Welt, der Kunst und
der Subjektivitit mit sich brachte.

Aus dieser Perspektive, wie sie Henri Lemaitre in seiner Definition der Bewegung im
Dictionaire Bordas de littérature frangaise et francophone (1985, S. 678—679) darlegt, ist
die Romantik als literarischer Ausdruck einer spirituellen Krise der Moderne zu
verstehen, die sich Mitte des 18. Jahrhunderts deutlich zu manifestieren beginnt. In
Frankreich ldsst sich dieser Wandel bereits in den Werken von Jean-Jacques Rousseau
erkennen, dessen Ideen iiber die Natur, die Emotionen, das Individuum und seine Kritik
an der Gesellschaft viele der romantischen Ideale vorwegnehmen. Aus rein historischer
Sicht wurde die Entwicklung der Romantik in Frankreich jedoch durch die Vorherrschaft
des Neoklassizismus wéhrend der Revolutions- und Kaiserzeit voriibergehend
unterbrochen. Erst 1802 etablierte sich die franzosische Romantik mit der
Veroffentlichung von Le Génie du christianisme von Frangois-René de Chateaubriand
eindeutig und erreichte dann in den 1820er und 1830er Jahren mit Personlichkeiten wie
Alphonse de Lamartine, Victor Hugo, Alfred de Vigny und Alfred de Musset ihre Reife.

Die Romantik hat einen doppelten Ursprung, “ Le romantisme est un phénomeéne
conjointement culturel et spirituel” (Lemaitre,1985, S. 678). Auf kultureller Ebene
entstand die Romantik zunichst in Deutschland als Reaktion auf die Ausbreitung des
franzosischen Klassizismus und seines normativen Systems. Dieser Bruch bedeutete eine
Verlagerung des kulturellen Schwerpunkts: Literatur und Kunst orientierten sich nun
nicht mehr an den klassischen Vorbildern des Mittelmeerraums (Griechenland, Rom und
Frankreich), sondern wandten sich den Kulturen Nordeuropas, insbesondere der

10



deutschen und englischen Literatur, zu. Diese von Madame de Staél® in Frankreich
vorangetriebene Wende fiihrte zu einer echten kulturellen Umwilzung, die sich in einer
Aufwertung von Autoren wie Schiller, Shakespeare oder Walter Scott niederschlug. Sie
verkorperten neue Formen des literarischen Ausdrucks und neue dsthetische
Sensibilititen.

Dieser kulturelle Wandel wird durch eine ebenso bedeutende spirituelle Transformation
erginzt. Die Romantik wertet die von der rationalen Aufkldrung verdriangten
Dimensionen der menschlichen Erfahrung auf: Gefilihle, Vorstellungskraft,
Geheimnisvolles, Subjektivitit und Irrationalitit. Zu den spirituellen Séulen der
Bewegung gehoren die Verherrlichung der Individualitit, welche zu einer Poetik des Ichs
und zur Entwicklung der Lyrik fiihrt, die Anerkennung des existenziellen Unbehagens,
welches durch die Disharmonie zwischen dem Individuum und der Welt entsteht und sich
in Melancholie sowie dem sogenannten ,, mal du siecle”” ausdriickt, sowie die Suche nach
Trost und Sinn in der Natur, in Trdumen und im Fantastischen. Diese subjektive und
visiondre Dimension der Romantik ebnet den Weg fiir die spétere Entwicklung des
Traumhaften, Symbolischen und Fantastischen in der Literatur.

Die Romantik darf nicht auf eine bloBe Asthetik oder eine formale Erneuerung der
Literatur reduziert werden. Wie Lemaitre betont, bedeutet die Romantik vielmehr eine
echte Revolution des literarischen Denkens. Die Grundlagen der Literatur, ihre Funktion,
thre Themen, ihre Formen und ihre Ausdrucksmittel, werden infrage gestellt. Diese
Revolution manifestiert sich im Bestreben der groen Romantiker, alle literarischen
Genres zu erforschen: von der Lyrik {iber die Autobiografie und das Drama bis hin zum
Theater und Roman. Das heift, sie versuchen, die gesamte menschliche Erfahrung zu
erfassen.

Insbesondere das Theater wird zu einem zentralen Ort flir die Bekriftigung der
romantischen Poetik. Auf der Biihne sucht und findet die Romantik ihre &ffentliche
Anerkennung. Der beriihmten Schlacht um Hernani im Jahr 1830 markiert ihren
Hohepunkt: Die Inszenierung des Stiicks von Victor Hugo ist nicht nur ein dramatischer
Erfolg, sondern auch ein ideologischer Sieg der Romantik iiber den Klassizismus. Diese
theatralische Wandlung hatte sich bereits im Vorwort zu Cromwell (1827) angekiindigt,
in dem Hugo die Prinzipien einer neuen Dramaturgie darlegt: die Ablehnung der
klassischen Regeln der Einheit von Zeit, Ort und Handlung, die Vermischung des
Erhabenen und Grotesken, die Erweiterung des Biihnenraums sowie die Befreiung der
literarischen Sprache, die je nach Werk und Autor sowohl in Prosa als auch in Versform
verwendet werden kann.

Die Romantik war jedoch keine ewige oder homogene Bewegung. So wie sie ihren
Hohepunkt erreichte, zeigte sie auch Anzeichen von Niedergang und Erschopfung. Im

2 Madame de Staél (1766—1817), cine Schriftstellerin aus der Schweiz, hat eine wichtige Rolle bei der
Einfithrung der Romantik in Frankreich gespielt. In ihren Essays De la littérature (1800) und De
I’Allemagne (1810) formulierte sie eine Theorie der Romantik, die auf Geschichte, nationaler Sensibilitét
und der Entwicklung literarischer Formen basierte. Als Gegnerin des rigiden Klassizismus verteidigte sie
die Idee einer freien Literatur, die im Geist der Volker verwurzelt ist. IThr Salon in Coppet wurde zu einem
europiischen intellektuellen Zentrum, in dem sich politischer Liberalismus und romantische Asthetik
vermischten und sich bedeutende Personlichkeiten wie Benjamin Constant, August Wilhelm Schlegel oder
Sismondi trafen (Lemaitre, 1985, S. 741-742).

11



Theater manifestierte sich dieser Niedergang beispielsweise durch den Misserfolg von
Victor Hugos Les Burgraves im Jahr 1843, der symbolisch den Beginn einer neuen Etappe
in der franzosischen Literaturgeschichte markierte. Dennoch blieb der Einfluss der
Romantik in der spéteren Literatur bestehen und legte den Grundstein fiir Stromungen
wie den Symbolismus, den Modernismus sowie die subjektiven und experimentellen
Ausdrucksformen des 20. Jahrhunderts.

12



5. Merkmale der Romantik

Der romantische Mann

Der romantische Mensch ist die zentrale Figur der Romantik. Dieser Begriff umfasst
eine Reihe psychologischer, philosophischer und sozialer Merkmale, durch die er
sich von fritheren Modellen unterscheidet.

Wie Ricardo Diaz (2023) erklart, zeichnet sich der
romantische Mensch durch einen ausgeprigten
Individualismus aus. Sein inneres Ich steht {iiber
sozialen und kollektiven Normen. Er ist sich seiner
Personlichkeit sehr bewusst und empfindet seine
Andersartigkeit gegeniiber anderen sowohl als Quelle
des Stolzes als auch des Leidens. Dieser
Individualismus kann zu einem Gefiihl der
Uberlegenheit fiihren, sei es aufgrund seines Genies,
seines tragischen Schicksals oder seiner Fahigkeit,
tiefer zu fiihlen als andere. Die Verehrung des eigenen
Ichs wird zum Mittelpunkt seines spirituellen und
kiinstlerischen Lebens.

Friedrich, C.D. (1817) Der
Wanderer iiber dem Nebelmeer
[Ol auf Leinwand] Hamburger

Kunsthalle

Das Geflihlsleben des romantischen Menschen ist intensiv und oft stiirmisch. Diaz
zufolge ist es durch die Uberhdéhung von Leidenschaft, Emotion und Sensibilitiit
charakterisiert, die als der Vernunft {iberlegen angesehen werden. Melancholie,
Einsamkeit und Leiden sind wiederkehrende Themen. Der romantische Mensch
erlebt Schmerz auf extreme Weise und erhebt ihn sozusagen zu einer heroischen
Dimension. Diese Sensibilitét fiihrt oft zu einem Gefiihl des Unverstdndnisses und
der sozialen Isolation. Dartiber hinaus ist er rebellisch und nonkonformistisch. Er
protestiert gegen gesellschaftliche Konventionen und Einschrinkungen und strebt
sowohl in seinem Privatleben als auch in seinem kiinstlerischen Ausdruck nach
Freiheit. Er lehnt die Starrheit und Heuchelei der etablierten Ordnung ab und
bevorzugt Authentizitdt und Originalitit, auch wenn dies zu Ausgrenzung oder
Konflikten mit der Gesellschaft fiihrt.

Diaz behauptet, dass der romantische Mensch die Liebe idealisiert und sie als eine
transzendente und oft unerreichbare Kraft betrachtet. Er liebt intensiv und manchmal
auf unmogliche Weise und leidet unter dieser Liebe. Diese Liebe kann sich auf eine
idealisierte Frau, die Natur, das Heimatland oder sogar abstrakte Ideale richten. Das
Leiden und die Unmoglichkeit werden dabei als Beweis fiir die Echtheit und Tiefe
des Gefiihls angesehen. Doch Einsamkeit ist eine Konstante im Leben des
romantischen Menschen. Er fiihlt sich missverstanden und isoliert und erlebt das
Leben oft als eine von Fatalismus gepréigte Suche nach Sinn. Das Bewusstsein eines
tragischen Schicksals sowie die Unmoglichkeit, vollkommene Gliickseligkeit zu
erreichen, verstiarken sein Gefiihl der Einzigartigkeit und sein existenzielles Leiden.
In der Natur findet er einen Zufluchtsort vor dem stidtischen Leben. Er betrachtet
sie als einen Raum der Freiheit und Authentizitdt und idealisiert oft vergangene

13



Epochen wie das Mittelalter oder exotische Kulturen. In ihnen sucht er nach
verlorenen Werten oder einer Reinheit, die er in seiner Zeit als fehlend empfindet.

Wir kénnen somit sagen, dass der romantische Mensch ein leidenschaftliches,
individualistisches und rebellisches Wesen ist. Er strebt nach Freiheit und
Authentizitit, lebt seine Emotionen intensiv, idealisiert die Liebe und die Natur und
betrachtet Einsamkeit und Schmerz als Zeichen seiner Andersartigkeit und inneren
GroBe. Sein Einfluss ist bis heute in Literatur, Kunst und Kultur prasent.

Die Riickkehr ins Mittelalter

Wihrend der Romantik, insbesondere zwischen 1800 und 1850, kam es zu einer
deutlichen Riickkehr und Idealisierung des Mittelalters. Dieses Phanomen war eine
bewusste Reaktion auf den Rationalismus der Aufkldrung und die neoklassischen
Werte, die als kalt, restriktiv und {ibermifBig rational empfunden wurden.

Dies liegt daran, dass die Romantiker das Mittelalter als eine Zeit der Authentizitit,
Leidenschaft und Spiritualitit betrachteten — im Gegensatz zur rationalen Kélte und
dem Materialismus der biirgerlichen Gesellschaft jener Zeit. Sie sahen im Mittelalter
eine Art verlorenes Paradies, eine Zeit der Legenden, Traditionen, intensiven
Gefiihle und heroischen Werte. Es diente ihnen sowohl als emotionaler Zufluchtsort
als auch als kreative Inspiration. Die romantische Bewegung fand im Mittelalter ein
Repertoire an Symbolen, Landschaften und Figuren, die mit der Verherrlichung von
Gefiihlen, Fantasie und individueller Freiheit in Verbindung stehen. Wie Sofia Stella
Arango feststellt, ,repriasentiert nicht nur Griechenland dieses Ideal fiir die
Romantik, auch die Reflexion iiber das Mittelalter wurde neu betrachtet* (2008, S.
55).

Das Mittelalter wurde eher neu erfunden als studiert. Die Romantiker projektierten
ihre eigenen Ideale und Anliegen darauf und nutzten es als leere Leinwand fiir die
sentimentale Konstruktion der nationalen Identitdt und Geschichte, insbesondere in
Lindern wie Spanien, Deutschland und Frankreich. Das heif3it, diese romantische
Sichtweise auf das Mittelalter war eine subjektive und emotionale Erfindung, die
eher den Mythen als der historischen Realitét entsprach, in dieser Bewegung jedoch
sehr prisent war.

Sofia Stella Arango sagt, dass Autoren wie Novalis den Kontext ihrer Werke in
einem idealisierten Mittelalter situierten, wie beispielsweise in Heinrich von
Ofterdingen, in dem ein Mittelalter dargestellt wird, das sich durch wiirdige Armut,
spirituelle Unschuld sowie eine von Hoffnung und Transzendenz geprigte
Weltanschauung auszeichnet. Sie betont auch, dass diese romantische Projektion auf
das Mittelalter zu einem Mittel fiir den Ausdruck subjektiver Sehnsiichte und
Identititssuche wurde.

Die Riickkehr zum Mittelalter war ein komplexes Phédnomen, bei dem sich
Nostalgie, dsthetische Vorstellungskraft und die Suche nach einer authentischeren
Identitdt angesichts der Herausforderungen der Moderne verbanden. Es handelte
sich dabei weitgehend um ein erfundenes Mittelalter, geprdgt von heroischen
Werten, legenddren Symbolen und gotischen Landschaften, die die romantische

14



Sensibilitdt Europas tief pragten und einen bleibenden Eindruck in der européischen
Kultur hinterlieBen.

Natur und Naturphilosophie

Wie Sara Pujol (1983, S. 95-110) sagt ,,Die Natur ist kein rein romantisches Thema,
aber die besondere Haltung, die man ihr gegeniiber einnimmt und ihr
entgegenbringt, ist es sehr wohl“ (S. 95). Diese zutiefst subjektive und
transformative Haltung macht die Natur zu einem zentralen Bestandteil des Lebens
und Werks der Romantiker. Sie ist nicht mehr nur eine passive Kulisse, sondern
nimmt einen zentralen Platz in ihrem Leben und Werk ein. Sie ist Protagonistin,
Symbol, Zufluchtsort und Spiegel der menschlichen Seele. Sie wird zu einem
Zeichen der Transzendenz und zu einem privilegierten Zugang zum Absoluten und
Gottlichen.

Als Reaktion auf die rationalistische und mechanistische Sichtweise der Aufklarung
entsteht die Romantik und gibt der Natur ihren chaotischen, unbezihmbaren und
geheimnisvollen Charakter zuriick. Fiir die Romantiker ist sie, wie Pujol betont, eine
Lebenskraft, die mit einer Seele ausgestattet ist, den Geist tief bewegt und im
Individuum eine ,,zitternde Vorahnung eines anderen, sehr nahen Lebens” (Zitat von
Schelling, S. 95) weckt. Diese Vorahnung kann Staunen und Furcht hervorrufen und
das Individuum mit dem Absoluten und Géttlichen verbinden. Die Natur wird als
erhaben angesehen, das heil3t, sie ist in der Lage, extreme Emotionen hervorzurufen
und die Kleinheit und Begrenztheit des Menschen angesichts ihrer Unermesslichkeit
zu offenbaren.

In einer von der industriellen Revolution und Urbanisierung gepragten Zeit wird die
Natur zu einem Zufluchtsort vor dem Chaos und der Entfremdung des modernen
Lebens. Der romantische Mensch flieht aus der Stadt und sucht in der Natur
Reinheit, Authentizitdt und Ruhe, um sich selbst zu beobachten und seine tiefsten
Geflihle auszudriicken. Laut Pujol weckt die Betrachtung der Natur beim Dichter
Gefiihle der Melancholie, Fantasie und Erinnerung. Die Nacht ist einer der
glinstigsten Momente fiir diese Verbindung mit dem Ewigen und Unsichtbaren.

In romantischen Werken ist die Natur nicht nur ein einfacher physischer Rahmen,
sondern ein Spiegelbild der Gemiitszustinde des Kiinstlers. Naturlandschaften
dienen dabei als Metaphern fiir menschliche Erfahrungen: So kann ein dunkler Wald
Angst symbolisieren, ein Sturm iberschwingliche Leidenschaft und ein
Sonnenaufgang Hoffnung. Laut Pujol verstirkt diese Korrelation zwischen
Landschaft und Gemiitszustand den romantischen Individualismus und die zentrale
Bedeutung des Subjektiven in der dsthetischen Erfahrung.

Der romantische Mensch sucht in der Natur eine Vermittlung zum Géttlichen oder
Absoluten. Er betrachtet sie als Mittel, um durch Intuition, Vorstellungskraft oder
Instinkt Zugang zu anderen Realitdten zu erlangen. Diese mystische Sichtweise
spiegelt sich in Literatur und Kunst in Beschreibungen wider, die das Spirituelle und
Symbolische der natiirlichen Welt hervorheben. Wie Pujol sagt, spiegelt sich diese
mystische Vorstellung, wonach die Natur zum Dichter ,,spricht” und ihm das Ewige
offenbart, sowohl in den literarischen Texten als auch in den bildenden Kiinsten

15



dieser Zeit wider. Sie dient dazu, eine symbolische Verbindung zwischen der inneren
Welt des Schopfers und dem Kosmos herzustellen.

Die Natur ist eine stetige Inspirationsquelle fiir Romantiker, Maler und Musiker. In
der Malerei wird beispielsweise die Erhabenheit wilder Landschaften, Abgriinde
und Ruinen dargestellt, um die Betrachter zu bewegen und die Verbindung zwischen
Menschen, Natur und Ewigkeit zu vermitteln. In der Literatur erhilt die Natur eine
eigene Stimme und wird zu einem der zentralen Themen.

Die Natur ermdglicht es romantischen Menschen, liber den Lauf der Zeit, die
Verginglichkeit und die Nostalgie fiir vergangene Zeiten nachzudenken. Natiirliche
Zyklen wie Jahreszeiten, Sonnenaufginge und Sonnenunterginge werden als
Symbole fiir das menschliche Werden und die Sinnsuche verwendet. Dariiber hinaus
ist die Natur ein Raum der Freiheit, der Selbstbeobachtung und der Transzendenz.
Hier projiziert der romantische Mensch seine innere Welt, sucht Trost in der
Moderne und verbindet sich mit dem Absoluten und Ewigen.

Aus all diesen Griinden ist die Natur fiir die Dichter und Kiinstler der Romantik eine
unerschopfliche Quelle der Inspiration. Von melancholischen Ruinen aus der Gotik
und dem Mittelalter bis hin zu den Abgriinden des Meeres zielt ihre Darstellung
nicht einfach darauf ab, die Realitét einzufangen, sondern sie soll bewegen, erheben
und die Transzendenz der subjektiven Erfahrung zum Ausdruck bringen. Wie Pujol
Russell abschlieBend feststellt, fithrt diese Beziehung zwischen Dichter und Natur
zu einer ,,romantischen Grundstruktur”, die auf Verinnerlichung, Identifikation und
manchmal auch auf dem Bruch oder Verlust dieser Gemeinschaft basiert.

Naturphilosophie

Die Naturphilosophie war eine intellektuelle Bewegung, die Ende des 18. und
Anfang des 19. Jahrhunderts in Deutschland entstand. Sie war mit der Romantik
verbunden und richtete sich gegen den Empirismus der Aufklarung. Thre Vertreter
versuchten, die Natur als organisches und dynamisches Ganzes zu verstehen, wobei
sie von metaphysischen, spekulativen und universellen Prinzipien ausgingen. Zu
ihren Vertretern zahlen Schelling und Oken. Diese Philosophie entstand als kritische
Antwort auf den Mechanizismus und Determinismus der klassischen Physik, die die
Natur als Maschine betrachtete, die strengen empirischen und rationalen Gesetzen
unterliegt. Angesichts dieser Auffassung versuchte Schelling, den Reduktionismus
zu iberwinden, indem er eine dynamische Sichtweise der Materie und des
Universums als lebenden Organismus vorschlug: ,, Die Materie selbst ist aktiv, sie
zieht sich zusammen und dehnt sich kontinuierlich aus in einer Wechselwirkung von
Anziehungs- und Abstofsungskrdften” (Zitat von Schelling, Aréchiga, 2014, S. 15).

Aréchiga (2014) erklart, dass die Naturphilosophie im Gegensatz zur
mechanistischen Sichtweise ein organisches Verstindnis der Natur vertritt.
Demnach wird die Natur als globaler, lebendiger Organismus betrachtet, in dem
jeder Teil in dynamischer Beziehung zum Ganzen steht. Diese Perspektive betont
die Selbstorganisation und Produktivitit der Natur, die als dynamischer und
kreativer Prozess verstanden wird und nicht als statisches Gebilde. Die Natur ist
demnach kein statisches Gebilde, sondern ein kontinuierlicher Prozess der

16



Entstehung und Zerstérung, der sich aus der dialektischen Spannung zwischen
gegensdtzlichen Kréften ergibt. Dieses Prinzip der Polaritét ist von grundlegender
Bedeutung: Jede Bewegung in der Natur entsteht aus dem Kampf zwischen
Gegensitzen, eine Idee, die Schelling als ,den authentischen Zustand der
Entstehung” bezeichnet.

Diese Stromung vertritt die Auffassung, dass der Mensch fiir die Beschaffenheit der
natiirlichen Welt von wesentlicher Bedeutung ist und die Realitét als Projektion des
Beobachters versteht. Auf diese Weise soll die Verbindung zwischen Wissenschaft,
Philosophie und Theologie wiederhergestellt werden, indem subjektive Erfahrung
und menschliche Freiheit in das Naturverstidndnis integriert werden.

Aréchiga erldutert eines seiner Grundprinzipien und zentralen Themen, das von
Schelling eingefiihrt wurde: das Konzept der Polaritit als universelles Gesetz.
Demnach entstehen alle Bewegungen und Handlungen in der Natur aus dem
Gleichgewicht und der Spannung zwischen gegensitzlichen Kriften. Dieses
dialektische Prinzip gilt sowohl fiir physikalische Phanomene als auch fiir lebende
Organismen und dufBert sich in Zyklen der Spaltung und Wiedervereinigung, die das
natiirliche Werden charakterisieren.

Ein weiterer Grundsatz der Naturphilosophie, den uns Aréchiga erklért, besagt, dass
sich die Natur selbst organisiert und hervorbringt. Diese Idee nimmt moderne
Konzepte iiber komplexe Systeme und Selbstorganisation in Biologie und
Mathematik vorweg. Der Organismus dient dabei als bevorzugtes Modell, um iiber
Materie und natiirliche Aktivitdt nachzudenken. Dabei wird er im Sinne der
Epigenese verstanden, also als fortschreitende und autonome Erzeugung lebender
Formen. Es werden auch Themen wie Finalismus, die Idee, dass die Natur auf Ziele
hinarbeitet, die Suche nach verborgenen Kriften und Beziehungen sowie die
Entsprechung zwischen Mikrokosmos und Makrokosmos untersucht. Beispiele fiir
diesen Einfluss sind Lorenz Okens Wirbelsdulentheorie des Schédels und Goethes
Metamorphose der Pflanzen.

Der Einfluss der Naturphilosophie war besonders bedeutend in Deutschland, wo sie
sowohl das philosophische als auch das wissenschaftliche Denken priagte und dazu
beitrug, die Grundlagen der modernen Biologie zu legen. Wie Gambarotto betont,
»erhielt die Formalisierung der Biologie als eigenstindige Wissenschaft [...] die
grofite Unterstiitzung durch Schellings Naturphilosophie® (zitiert in Aréchiga, 2014,
S. 8). In Frankreich und England hatte diese Stromung hingegen weniger Einfluss,
da sich die Wissenschaft dort eher empirischen und positivistischen Ansétzen
zuwandte. Trotz der Kritik an ihrem spekulativen Charakter erkannten
Personlichkeiten wie Alexander von Humboldt ihren Wert, da sie eine ganzheitliche
und sensible Sichtweise der Natur vermittelte.

Peter Reill (2002, S. 53-71) zufolge vertrat die Naturphilosophie die Auffassung,
dass sich die gesamte Natur als Manifestation gegensétzlicher, miteinander
interagierender Kréfte erkldren lasse. Dies implizierte eine ganzheitliche Sichtweise,
die stark von spirituellen, dsthetischen und symbolischen Aspekten beeinflusst war.

17



Letztendlich ist die Naturphilosophie der Versuch, die Natur als lebendiges,
dynamisches und selbstorganisiertes Ganzes zu verstehen. Dazu bezieht sie
subjektive Erfahrung und menschliche Freiheit in die wissenschaftliche Erklarung
mit ein. Obwohl ihr direkter Einfluss mit dem Aufkommen des Positivismus und der
empirischen Wissenschaft nachlie, lebt ihr Erbe in ganzheitlichen und
systemischen Ansdtzen der modernen Wissenschaft weiter.

Die Ruinen

Wihrend der Romantik spielten Ruinen sowohl in der Literatur als auch in der
bildenden Kunst eine zentrale Rolle. Fiir die Romantiker symbolisierten sie die
Verginglichkeit alles Menschlichen und den unvermeidlichen Niedergang von
Zivilisationen. Dadurch wurden Ruinen zu &sthetischen Objekten par excellence.
Diese Faszination entsprang nicht nur einem archiologischen oder historischen
Interesse, sondern war auch mit einer sentimentalen und nostalgischen Sicht auf die
Vergangenheit verbunden. In dieser Erinnerung an verlorenen Ruhm und
Melancholie iiber das Vergehen der Zeit wurden Ruinen zu Symbolen.

Wie Pablo Castro (2019, S. 47—69) erlautert, wurden Ruinen, insbesondere
mittelalterliche und gotische, in der romantischen Asthetik als metaphorische
Elemente genutzt, um Gefiihle wie Nostalgie, Einsamkeit, Unendlichkeit und
Erhabenheit auszudriicken. Sie waren die dsthetischen Objekte par excellence.
Ruinen galten als nutzlose Uberreste, die jedoch eine Verbindung zur Vergangenheit
und zu einer durch die Zeit zerstorten Realitét herstellten. Sie symbolisierten den
Kampf gegen das Vergessen, die Bestindigkeit inmitten der Vergédnglichkeit und
strahlten eine ins Unendliche tendierende Schonheit sowie eine Introspektion tiber
die Beziehung des Individuums zu seiner Geschichte und seiner kulturellen Identitét
aus. Sie waren ein Beweis dafiir, dass alles Menschliche vergénglich ist.

Mar Llopis (2019, S. 102-120)
spricht iiber die Malerei des 19.
Jahrhunderts, in der die Darstellung
von mittelalterlichen  Ruinen,
Burgen und  Abteien  ein
wiederkehrendes Motiv war. Diese
Bilder beschworen nicht nur eine
heroische und spirituelle
Vergangenheit herauf, sondern
heben auch die Kleinheit des
Menschen  angesichts  der Friedrich, C.D. (1809-1810) Abtei im Eichwald
Unendlichkeit und der Natur [O] auf Leinwand] Alte Nationalgalerie, Berlin
hervor. Kiinstler wie Caspar David

Friedrich machten Ruinen zu einem zentralen Motiv und integrierten sie in
Landschaften, die zur Kontemplation und existenziellen Reflexion einluden. Die
zuvor verachtete gotische Architektur wurde als Symbol des Erhabenen und
Geheimnisvollen neu bewertet.

Die Ruinen der Romantik sind nicht nur materielle Uberreste vergangener Epochen,
sondern sie tragen auch eine tiefe symbolische und emotionale Bedeutung in sich.

18



Sie verkdrpern die Spannung zwischen Bestdandigkeit und Zerstdrung, Erinnerung
und Vergessen und spiegeln die romantische Sensibilitit gegeniiber Zeit, Geschichte
und der menschlichen Kondition wider.

Die Liebe

Die Romantik stellte die Liebe in den Mittelpunkt des menschlichen und
literarischen Erfahrungsschatzes und sah in ihr eine der wichtigsten Triebkréfte des
Daseins. Fiir die Romantiker war die Liebe kein Gefiihl unter vielen, sondern eine
transzendentale, absolute und iiberwéltigende Kraft, die dem Leben Sinn geben oder
es zerstoren konnte. Sie wurde als intensive Leidenschaft verstanden, die die
Grenzen der Vernunft sprengte, gesellschaftliche Konventionen herausforderte und
mit allen moralischen oder normativen Zwéngen brach. Es war ein Gefiihl, das mit
voller Hingabe und oft auch mit Leid erlebt wurde, da es nicht immer auf
Gegenseitigkeit beruhte oder sich erfiillte.

Liebe wird als etwas Einzigartiges und Vorbestimmtes angesehen, als Suche nach
dem Seelenverwandten oder der ,,besseren Halfte*. Wie Branka Kaleni6 Ramsak
(2002, S. 199-207) erldutert, wurde die geliebte Person idealisiert und auf eine fast
gottliche Ebene erhoben, als Symbol fiir Perfektion, Schonheit und spirituelle
Reinheit. Diese Idealisierung fiihrte jedoch zu einer Kluft zwischen Wunsch und
Wirklichkeit, die oft zu Frustration, Melancholie oder Hoffnungslosigkeit fiihrte.
Die Liebe wurde dann unerreichbar, sei es aufgrund &uBerer Umstinde wie
gesellschaftlicher Normen oder des Schicksals, sei es aufgrund der utopischen Natur
des romantischen Ideals. Diese Unmoglichkeit hob die Liebe nicht auf, sondern
verstirkte sie und machte sie zu einer schmerzhaften, aber auch erhebenden
Erfahrung.

Dartiiber hinaus funktionierte die Liebe als Fluchtweg aus einer unbefriedigenden,
grauen und begrenzten Realitdt. Sie war eine Form der Flucht, sowohl fiir die
Protagonisten der Werke als auch fiir ihre Leser. Letztere projektierten ihre eigenen
Sehnsiichte nach Erfiillung, Intensitit oder Transzendenz in diese Geschichten.
Durch die Liebe suchte man das Absolute, das Unendliche, das Metaphysische.
Dieser Wunsch nach vdélliger Verschmelzung mit einem anderen Menschen oder
einem unerreichbaren Ideal fiihrte jedoch oft zu Enttduschung oder im Extremfall
zum Tod.

Wie wir gesehen haben, ist die Liebe in der Romantik eine widerspriichliche und
méchtige Kraft, die sich auf unterschiedliche, aber stets intensive Weise
manifestiert: als idealisierte, unerfiillte, tragische Liebe oder als imaginire Zuflucht.
Sie ist eine Leidenschaft, die erhebt und verzehrt, die trostet und zerstért und die
Spannung zwischen der tiefen Sehnsucht der Seele und den Grenzen der Realitét
widerspiegelt. Deshalb ist die Liebe in der romantischen Literatur nicht nur ein
Gefiihl, sondern eine Art zu leben und zu sterben.

Individualismus und Subjektivismus

Die Uberhdhung des Ichs ist eines der charakteristischsten und bestimmenden
Merkmale der Romantik. Individualismus und Subjektivismus sind zwei eng
miteinander verbundene Konzepte, die die personliche Erfahrung in den Mittelpunkt

19



des kiinstlerischen Schaffens stellen. Sie sind in der Romantik sehr prasent. Der
romantische Kiinstler versteht sich als einzigartiges und unwiederholbares Genie,
das von seiner Sensibilitit, seinen Emotionen und seiner besonderen Sicht auf die
Welt geleitet wird. Wie Gonzalo Villar (2017) betont, wird sich der Romantiker
»seines eigenen Ichs bewusst, individualisiert seine eigene Realitidt”, was
widerspiegelt, wie das Ich zum Motor des kiinstlerischen Schaffens wird.

Wie Villar erldutert, bedeutet die Verherrlichung des Ichs einen Bruch mit den
sozialen, akademischen und dsthetischen Normen, die aus dem Neoklassizismus und
der Aufkldrung hervorgegangen sind. Im Gegensatz zum aufgeklirten Ideal eines
rationalen und universellen Individuums verteidigen die Romantiker personliche
Authentizitét, Originalitit und kreative Freiheit. Das Kunstwerk ist nicht mehr ein
Spiegelbild des Allgemeinen, sondern wird zum Spiegel der Seele des Autors. Auf
diese Weise verdndert die Subjektivitdt nicht nur die Literatur, sondern auch alle
anderen Kiinste. Der romantische Kiinstler ist oft ein Rebell, jemand, der sich
missverstanden, ausgegrenzt und sogar zur Einsamkeit verdammt fiihlt, weil er sich
von der iibrigen Gesellschaft unterscheidet und diese seine extreme Sensibilitét nicht
versteht.

Der romantische Subjektivismus beeinflusst nicht nur den Inhalt, sondern auch die
Form der Werke. Die romantische Literatur widmet sich intimen Genres wie dem
Bekenntnis, dem Tagebuch, der Autobiografie oder dem inneren Monolog. Die
Emotionen des Protagonisten oder des Autors spiegeln sich darin wider, sei es in der
Natur und Landschaft oder in der Verwendung von Symbolen und Farben, wie wir
bereits erwdhnt haben. Das Objektive tritt zugunsten des Emotionalen in den
Hintergrund und die Welt wird zur Projektion der Stimmung des Kiinstlers.

Die Romantik etabliert eine Poetik des Ichs, die Individualismus mit Subjektivismus
verbindet. Beide Konzepte beflirworten die Vorrangstellung von Emotionen und
personlicher Sichtweise gegeniiber Objektivitdt. Diese Verherrlichung der
Subjektivitét legte nicht nur den Grundstein fiir die kiinstlerische Moderne, sondern
stellte auch eine echte kulturelle Revolution in der Art und Weise dar, wie Kunst,
Literatur und die Kondition des Menschen verstanden wurden. Manuel Lopez
Ballesteros (2006) erklart, dass die Verherrlichung des Ichs einen so groflen
kulturellen und historischen Einfluss hatte, dass sie sogar zum Aufstieg des
Nationalsozialismus beigetragen hat: ,,Die deutsche Romantik repriasentiert den
Hohepunkt des Nationalen und seines konstitutiven Elements, das als Nationalismus
definiert wird ” (S. 33).

Der Tod

Der Tod ist ein zentrales und wiederkehrendes Thema, das aus einer zutiefst
emotionalen und subjektiven Perspektive behandelt wird. Die Romantiker sehen ihn
nicht nur als das Ende des Lebens, sondern als ein Phidnomen voller existenzieller,
spiritueller und &dsthetischer Bedeutung.

Wie Alfredo de Paz (2003, S. 96-99) erklért, wird der Tod durch Leidenschaft,
Melancholie, Einsamkeit und Unzufriedenheit mit der Welt dargestellt. Er ist ein
Mittel, um extreme Emotionen und Unzufriedenheit angesichts der Unmoglichkeit

20



auszudriicken, Ideale oder unmdgliche Lieben zu erreichen. Der Tod ist demnach
nicht nur ein Ende, sondern ein Schritt hin zum Sublimen, Ewigen oder
Unbekannten. Er wird mit einer Verbindung zum Unendlichen und
Transzendentalen assoziiert und mit einer Mischung aus Melancholie und
Akzeptanz als Teil des natiirlichen Kreislaufs des Daseins betrachtet. Im Gegensatz
zum Rationalismus der Aufklarung betrachten die Romantiker den Tod als ein
Thema, das es wert ist, kiinstlerisch erforscht zu werden, voller Dramatik und
Symbolik. Sie entfernen sich von der kalten, wissenschaftlichen Sichtweise und
verleihen ihm einen poetischen, existentiellen Sinn.

Alfredo de Paz sagt, dass der romantische Mensch das Leben als einen Weg zum
Tod betrachtet, der nicht als feind, sondern als inneres, fast erlosendes Ziel
verstanden wird. Autoren wie Novalis gaben dem Tod auch grof3e Bedeutung und
verbanden ihn mit Christus und der Nacht als Symbol fiir das Absolute und
Unendliche. In Werken wie Hymnen an die Nacht erscheint der Tod mit der Liebe
verschmolzen und offenbart seinen transzendentalen Charakter. Alfredo de Paz
zitiert Novalis in seinem Buch: ,,Das Leben ist der Anfang des Todes. Das Leben
existiert aus Liebe zum Tod.“. Maler wie Caspar David Friedrich stellten den Tod
als ein Element dar, das den Menschen mit der Natur und dem Erhabenen verbindet.
In der bildenden Kunst wird der Tod durch einsame Landschaften, bew6lkte Himmel
und winzige menschliche Figuren vor der Unendlichkeit der Natur dargestellt. Dies
symbolisiert die Verginglichkeit des Lebens und die Kleinheit des Menschen
gegeniiber der Ewigkeit.

In der Romantik ist der Tod viel mehr als nur ein Ende: Er ist ein Symbol fiir die
Suche nach Sinn, Leidenschaft und Transzendenz. Seine kiinstlerische und
literarische Darstellung spiegelt die romantische Sensibilitét gegeniiber dem Leben
und der Existenz wider sowie die Fahigkeit, im Tragischen und Verginglichen
Schonheit und Tiefe zu erkennen. So ist der Tod in der Romantik auch Kunst, ein
Symbol der Einheit und ein Zugang zum Ewigen.

Selbstmord

Selbstmord ist eines der bedeutendsten und kontroversesten Themen der Romantik
und wird sowohl in der Literatur als auch in der bildenden Kunst behandelt. Es
spiegelt die Verherrlichung extremer Gefiihle, die existenzielle Angst und die Suche
nach individueller Freiheit wider, die diese Epoche charakterisieren. Wie der bereits
erwdhnte Tod wird auch der Selbstmord als bedeutungsvolles Phinomen angesehen.

Wie Adrian Hsia (1983, S. 148—163) darlegt, hatte die Veroffentlichung von Goethes
Die Leiden des jungen Werther im Jahr 1774 einen groBen Einfluss auf die
Sensibilitdt der Epoche. Es kam zu sozialen Phidnomenen, die eine Welle von
Selbstmorden unter jungen Menschen ausldsten. Diese identifizierten sich mit dem
Leiden und der verzweifelten Liebe des Protagonisten und ahmten schlieBlich sein
Ende nach. ,,Man sprach sogar von der ,Werther-Krankheit’, einer psychischen
Epidemie, die durch Goethes Briefroman ausgelost worden sei.” (Hsia, 1983, S.
148) Dieses Phianomen wurde als Werther-Fieber bekannt und fiihrte sogar dazu,
dass der Roman aus Griinden der 6ffentlichen Gesundheit in mehreren européischen
Landern verboten wurde.

21



Fiir die Romantiker war Selbstmord der hochste Ausdruck individueller Freiheit und
Rebellion gegen eine Gesellschaft, die sie als unterdriickend und sinnlos empfanden.
In der romantischen Kunst und Literatur wird Selbstmord als tragischer Akt
dargestellt, hdufig im Zusammenhang mit unmoglicher Liebe, Melancholie und
Unzufriedenheit mit dem Leben. Thre Zeitgenossen sahen romantische Selbstmdrder
als Helden der Gefiihle, als Figuren, die Leidenschaft und Grofe des Geistes
verkorperten. Aus heutiger Sicht wird jedoch der problematische und pathetische
Charakter dieser Idealisierung erkannt.

In der Romantik wurde Selbstmord zu einem Symbol fiir emotionale Intensitét,
Rebellion und Lebensenttauschung. Obwohl er als Geste der Authentizitit und
Freiheit idealisiert, aufgrund seines selbstzerstorerischen Charakters und seiner
Entwicklung zu einer gefahrlichen Modeerscheinung unter Jugendlichen jener Zeit
war er jedoch auch Gegenstand von Kritik und Satire.

Die Religion

Die Religion spielt in der Romantik eine bedeutende Rolle, wenngleich sich ihr
Ansatz von den fritheren Epochen unterscheidet. Zwar schreibt die Bewegung keine
bestimmte religiose Doktrin vor, sie zeigt jedoch eine tiefe Neigung zum
Spirituellen, Mystischen und Transzendenten.

Romantiker erforschen Spiritualitdt als Form der Erkenntnis und personlichen
Erfahrung und suchen dabei eine direkte, innige Verbindung zum Géttlichen. Wie
Sofia Stella Arango (2008, S. 51-64) erldutert, 14sst sich diese Spiritualitit nicht
immer in die Grenzen des traditionellen religiosen Dogmas einordnen. Oft
vermische sie sich vielmehr mit Gefiihlen des Staunens iiber die Natur und das
Geheimnis des Daseins. Die Romantiker empfinden Nostalgie fiir das Mittelalter,
eine Zeit, die sie mit tiefer Spiritualitit und authentischer Religiositit verbinden. Der
mittelalterliche Christianismus bot in seiner mystischsten und symbolreichsten
Auspragung einen spirituellen Zufluchtsort vor der industriellen und sdkularen
Moderne. Daher das Interesse an gotischen Themen, christlichen Legenden und
ritterlichen Werten. In einigen europdischen Landern versucht man, die christlichen
und ritterlichen Werte des Mittelalters wiederzubeleben. Dies spiegelt eine
idealisierte Sichtweise des Glaubens als Teil der nationalen Identitdt wider. Die
Religion war eng mit der Kunst verbunden, da die Romantiker sie als Mittel zur
Verbindung mit dem Unendlichen betrachteten.

Die religiose Erfahrung wird subjektiv, intim und individuell erlebt. Sie ist eine
Erfahrung, die der Spiritualitit und dem Gefiihl religioser Lehre ndherkommt. Die
Romantik preist den personlichen Glauben, die Intuition und das religiose Gefiihl.
Damit entfernt sie sich vom Rationalismus der Aufkldrung und der
institutionalisierten Religion. Religion und biblische Geschichten dienen
romantischen Dichtern, Musikern und Malern als Inspiration. In ihnen finden sie
Themen voller Emotionen und Symbolik. Mithilfe dieser Sichtweise kénnen die
Romantiker die Suche nach dem Géttlichen mit der Verherrlichung der Natur, der
Emotionen und der Individualitdt verbinden und ihren Werken so einen tiefen
mystischen und transzendenten Sinn verleihen.

22



Weltschmerz

Die Romantik war eine Zeit des Ubergangs und der Krisen. Viele Menschen hatten
das Gefiihl, dass alte Werte zerfielen und die Moderne Leere und Entwurzelung mit
sich brachte. Dies fiihrte zum Aufkommen des Weltschmerzes, eines zentralen
Begriffs der romantischen Sensibilitit. Er bezieht sich auf die tiefe Melancholie,
Enttduschung und Traurigkeit, die ein Mensch empfindet, wenn er die
uniiberbriickbare Kluft zwischen der realen Welt und seiner idealen Vorstellung von
ihr erkennt.

Wie Adridn Gémez (2024, S. 184) darlegt, wurde der Begriff vom deutschen
Schriftsteller Jean Paul geprigt und im literarischen und philosophischen Kontext
der deutschen Romantik populdr gemacht. Er bezeichnet einen emotionalen
Zustand, der von Enttduschung und Resignation angesichts der Unmoglichkeit
gepragt ist, personliche oder kollektive Bestrebungen in einer unvollkommenen und
oft ungerechten Realitit zu verwirklichen. Es geht mit einem Gefiihl der
Uberdriissigkeit, Melancholie, Frustration und existenzieller Leere einher. Diese
Gefiihle entstehen oft durch den Konflikt zwischen Idealen und der Realitidt sowie
der Unfahigkeit des Einzelnen, die Welt nach diesen Idealen zu verdndern.

Als die Romantik Subjektivitit, Emotionen und Vorstellungskraft gegeniiber dem
Rationalismus der Autkldrung verherrlichte, wurde Weltschmerz zu einem
prigenden Merkmal dieser Weltanschauung. Die Romantiker empfanden die reale
Welt als unfdhig, ihren Idealen von Schonheit, Gerechtigkeit oder spiritueller
Erfiillung gerecht zu werden. Dies rief ein Gefiihl des Verlusts, der Entfremdung
und eines tiefen Pessimismus hervor. Dieser Schmerz ist nicht nur Traurigkeit,
sondern auch die Sehnsucht nach einer besseren Welt, einer Utopie, sowie ein tiefes
Mitgefiihl fiir das eigene Leiden und das Leiden anderer. In diesem Sinne wurde
Weltschmerz auch als Stimmung verstanden, als Produkt einer besonderen,
melancholischen Sensibilitit. Adrian Gamez betont: ,,El pesimismo no era otra cosa
que el producto subjetivo y sesgado de una especial predisposicion caracterdlogica
a la melancolia, la tristeza y la amargura, en suma, una Stimmung entendida como
,hastio del mundo“* (2024, S. 35).

Autoren wie Lord Byron, Goethe, Flaubert, Chateaubriand, Baudelaire, Alfred de
Vigny und Hermann Hesse haben den Weltschmerz in ihren Werken zum Ausdruck
gebracht. In diesen sind die Protagonisten meist melancholische, desillusionierte
Figuren, die stdndig auf der Suche nach Sinn sind.

Diese Sensibilitdt, die sich in der romantischen Literatur, Poesie und Kunst
ausdriickt, ist eines der Markenzeichen der Bewegung und einer ihrer dauerhaftesten
Beitrdge zur westlichen Kultur.

Die Stadt

Obwohl die Stadt nicht im Mittelpunkt der Romantik steht, die, wie wir bereits
gesehen haben, der Natur mehr Bedeutung beimisst, erhélt sie in dieser Epoche eine
symbolische Dimension. Dennoch werden einige Stidte zu emblematischen
Szenarien und Inspirationsquellen fiir romantische Kiinstler und Schriftsteller.

23



Jose Angel Gonzalez (2016) nennt als Beispiel Stidte wie Rom, die zu Symbolen
der romantischen Seele werden, voller Geschichte, Ruinen und Geheimnisse. Diese
Stadt wurde als ein Ort angesehen, an dem sich das Ewige und Erhabene durch ihr
kiinstlerisches und architektonisches Erbe manifestiert und eine Verbindung zur
Vergangenheit und Spiritualitit herstellt. Wahrend die Romantik die Natur als
Zufluchtsort und Quelle der Inspiration verherrlicht, steht die Stadt oft fiir
Modernitét, Fortschritt und organisierte Gesellschaft, die als bedriickend oder
entfremdend empfunden werden konnen. Dieser Kontrast spiegelt die romantische
Spannung zwischen der natiirlichen und der urbanen Welt wider.

Wie im historischen Kontext erldutert, entstand die Romantik vor dem Hintergrund
tiefgreifender sozialer und politischer Verdnderungen. Die Stadte waren Schauplétze
dieser Verdnderungen. Obwohl die Bewegung den Rationalismus und die
Industrialisierung ablehnt, symbolisiert die Stadt den Fortschritt und die
Spannungen jener Zeit, welche die romantische Sensibilitdt ndhren. Zwar ist die
Natur der bevorzugte Schauplatz fiir den Ausdruck von Emotionen und Freiheit,
doch spiegelt die Stadt mit ihrer Mischung aus Tradition, Moderne und sozialem
Wandel die Komplexitét der Zeit wider.

24



6. Die Leiden des jungen Werther und Madame Bovary

6.1. Die Leiden des jungen Werther

Das Werk von Johann Wolfgang von Goethe® wurde im Jahr 1774 in Deutschland
verdffentlicht. Es gehort zu dem Sturm und Drang Bewegung, einer der praromantischen
Stromungen. Die Leiden des jungen Werther ist ein Briefroman, in dem der junge
Werther, der Protagonist, in seinen Briefen an seinen Freund Wilhelm von seiner
leidenschaftlichen Liebe zu Charlotte (Lotte) erzdhlt. Sie ist mit einem anderen Mann,
Albert, verlobt. Durch diese Briefe kann der Leser ohne &uBlere Vermittlung in die
Gefiihlswelt des Protagonisten eintauchen.

Werther ist ein zutiefst sensibler und idealistischer junger Mann, der sich auf den ersten
Blick in Lotte verliebt. Obwohl sie ihm mitteilt, dass sie verlobt ist, bleibt er ihr nah und
hegt eine unmogliche Liebe. Im Laufe der Geschichte verféllt Werther in tiefe emotionale
Verzweiflung, da er sich den gesellschaftlichen Konventionen nicht anpassen kann und
seine Leidenschaft nicht unterdriicken kann. Da er sein Leiden nicht mehr ertragen kann,
nimmt er sich schlieBlich das Leben.

Das Werk lésst sich in zwei Hauptteile unterteilen, die sich durch einen deutlichen
Wechsel im Tonfall unterscheiden, sowohl emotional als auch narrativ. Der erste Teil
handelt von der Entstehung der Liebe. Werther ldsst sich in einem kleinen Dorf nieder,
um ein ruhiges Leben fernab vom Trubel der GroBstadt zu genieen. Dort lernt er Lotte
kennen, eine junge Frau, die ihn sofort in ihren Bann zieht. Vom ersten Treffen an ist
Werther von ihrer Schonheit, Sensibilitit und Noblesse geblendet und verliebt sich
intensiv in sie. In dieser Phase erlebt er Momente des Gliicks und der Harmonie mit der
Natur. Er schreibt begeistert iiber seine Spaziergdnge, seine Lektiire (beispielsweise
Homer), seine Gespriche mit Lotte und seine tiefe Verbindung zur Welt. Er ist gliicklich,
wenngleich er zunehmend mit einer inneren Unruhe wegen seiner unerwiderten Liebe
kampft.

Der zweite Teil handelt vom Niedergang des jungen Mannes. Alles beginnt, als Albert
zurlickkehrt und Lotte heiratet, wodurch Werthers Leiden noch grofer werden. Er
versucht, sich zu distanzieren, arbeitet als Sekretér flir einen Botschafter, ist jedoch bald
von der Heuchelei des hofischen Lebens enttduscht und kehrt in das Dorf zuriick, da er
Lotte nicht vergessen kann. Ab diesem Zeitpunkt werden die Briefe von Werther
zunehmend diisterer und melancholischer. Seine Liebe ist frustrierend und verwandelt
sich in emotionale Erschopfung. Er beobachtet, wie gliicklich Lotte und Albert sind, und
jede Begegnung mit den beiden ist fiir ihn schmerzhafter als die vorherige. Er kann seinen
Gefiihlen nicht entkommen und sich auch nicht an die Welt um ihn herum anpassen.

8 Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832) war nicht nur der bedeutendste Dichter der deutschen
Klassik, sondern auch ein universeller Geist: Er war Jurist, Naturforscher, Theaterleiter und Staatsmann in
Weimar. Seine frithen Werke, die vom Sturm und Drang geprégt sind, wie Gdtz von Berlichingen (1773)
oder Die Leiden des jungen Werther (1774), verbanden das Ideal des schopferischen Genies mit emotionaler
Tiefe. Fiir seine kiinstlerische Entwicklung war sein Aufenthalt in Italien (1786—1788) entscheidend, da er
eine lebenslange Hinwendung zur klassischen Antike einleitete. In Weimar entstand sein reifes Werk,
darunter Faust, an dem er iiber sechzig Jahre arbeitete. In enger Zusammenarbeit mit Schiller entwickelte
er zudem die theoretischen Grundlagen der Weimarer Klassik (Bompiani, 2005, S.1091-1094).

25



SchlieBlich nimmt er sich das Leben, um all seinen Problemen und seiner tiefen
existenziellen Angst ein Ende zu bereiten.

Der junge Werther verkorpert den Menschen, der seinen Platz in der Gesellschaft nicht
findet: Er gehort weder zur Aristokratie noch kann er sich der biirgerlichen Mentalitét
anpassen. Er ist ein freier Geist, gefangen in einer starren, rationalen Welt.

6.1.1. Stil und Erzihltechnik

Wie ich bereits erwdhnt habe, handelt es sich um eine Brieferzédhlung, da der Roman fast
ausschlieBlich in Form von Briefen geschrieben ist, die Werther an seinen Freund
Wilhelm adressiert. Dieses Format erfiillt mehrere wichtige Funktionen: Zum einen
ermoglicht es ein vollstindiges Eintauchen in die Gedanken und Gefiihle des
Protagonisten. Die Geschichte wird nicht aus einer objektiven oder externen Perspektive
erzahlt, sondern aus der intimen und emotionalen Sichtweise Werthers, was die
sentimentale Wirkung verstiarkt. Auferdem ermdglicht das Format eine zeitliche
Fragmentierung, da der Roman nicht nach Kapiteln, sondern nach Daten gegliedert ist.
Dadurch wird der Lauf der Zeit auf organische Weise widergespiegelt und das Gefiihl
einer fortschreitenden emotionalen Desintegration entsteht. Da es an einem Kontrapunkt
fehlt, erfahren wir die Ereignisse nur durch Werther. Dessen Weltbild wird weder
korrigiert noch relativiert, was die emotionale Einseitigkeit der Erzahlung noch verstarkt.

Diese epistoldre Struktur tragt wesentlich zur Verherrlichung des Ichs bei, Werther stellt
sich in den Mittelpunkt der Welt und alles, was er erzéhlt, ist geprdgt von seinen eigenen
Emotionen, Wiinschen, Leiden und Widerspriichen. Daher ist der Ton leidenschaftlich
und mitunter sogar wahnsinnig. Je tiefer Werther in seine Verzweiflung versinkt, desto
fragmentierter, ungeordneter und chaotischer wird der Stil, ein Spiegel seiner inneren
Krise.

Obwohl es sich um Briefe handelt, gleicht der Text oft einem inneren Monolog mit langen
Uberlegungen, rhetorischen Fragen und unterbrochenen Gedanken. Es gibt keine lineare
Erzahlung von Ereignissen, sondern eine Abfolge emotionaler Zustéinde, die sogar
chaotisch wirkt. Emotionen gehen logischem Denken voraus: Werther analysiert nicht,
Werther fiihlt.

Am Ende des Romans fiihrt Goethe eine andere, neutralere und objektivere Erzéhlstimme
ein, um die Ereignisse rund um Werthers Selbstmord zu schildern. Dieses Stilmittel sorgt
fiir emotionale Distanz und durchbricht die Einseitigkeit der Erzdhlung zum ersten Mal.
Dadurch erhélt der Roman einen tragischen Abschluss, der nicht mehr so emotional
dramatisch ist wie die Briefe. Es wirkt, als wiirde die Welt nicht unter dem Tod des jungen
Mannes leiden.

Daher konnen wir sagen, dass der Stil und die Erzihltechnik von Die Leiden des jungen
Werther hervorragend romantisch, emotional, lyrisch, subjektiv und stark auf das Ich
ausgerichtet sind. Durch die Brieffassung gelingt es Goethe, Form und Inhalt zu vereinen,
denn das Format spiegelt die Einsamkeit, Isolation und Emotionen des Protagonisten
wider. Dieser Stil macht den Roman zu einem Vorldufer der Romantik und zu einem der
ersten groflen psychologischen Portréts der modernen Literatur.

26



6.1.2. Romantische Merkmale

Der Roman ist ein Symbol der frilhen deutschen Romantik und zeigt viele der
charakteristischen Merkmale dieser Bewegung.

Es handelt sich um ein subjektives und individualistisches Werk. Werther ist eine sehr
introspektive Romanfigur, die ihren Gefiihlen den Vorzug vor der Vernunft gibt. Seine
innere Welt ist ihm wichtiger als die objektive Realitét. Eine wichtige Rolle spielt auch
die Rebellion gegen gesellschaftliche Normen, da Werther sich nicht an die biirgerlichen
Konventionen anpasst und die Werte einer Gesellschaft ablehnt, die er als leer,
heuchlerisch und restriktiv empfindet.

AuBerdem werden Liebe und Natur idealisiert. Die Liebe zu Lotte ist absolut und tragisch,
und die Natur dient als Spiegelbild seiner Gefiihlszustinde. Es besteht eine tiefe
Verbindung zwischen Landschaft und Emotion. Wenn er gliicklich ist, beschreibt er
idyllische Landschaften, aber wenn er gequélt ist, sind die Landschaften, die er
beschreibt, melancholisch. Diese Idealisierung fiihrt ihn zu Weltschmerz und schlieBlich
zum Selbstmord. Werthers Selbstmord ist somit nicht nur eine Flucht vor dem Schmerz
der enttduschten Liebe, sondern auch Ausdruck des Konflikts zwischen Ideal und
Realitdt. Im romantischen Kontext ist der Selbstmord mit philosophischer und
asthetischer Bedeutung aufgeladen.

6.1.3. Werther als romantischer Archetyp

Werther ist der Inbegriff des romantischen Helden. Er ist einsam, hypersensibel und
leidenschaftlich. Er steht standig im Konflikt mit seiner Umwelt und fiihlt sich von einem
unerreichbaren Ideal iiberwiltigt.

Der junge Werther ist eine der reprédsentativsten Figuren der romantischen Sensibilitét.
Durch seine emotionale Entwicklung stellt Goethe rationalistische Normen in Frage und
veranschaulicht die existenziellen Konflikte des modernen Individuums. Werther ist der
Archetyp des romantischen Helden.

Er zeichnet sich durch extreme Subjektivitét aus. Die gesamte Erzdhlung wird durch seine
Perspektive vermittelt. Durch seine Briefe erhalten wir Zugang zu seiner inneren Welt,
die zum zentralen Thema des Romans wird. Die duBere Realitit wird durch seine
Emotionen verzerrt, was eine radikale Subjektivitit offenbart, in der das Ich das
Wichtigste ist. Werthers Wahrnehmung der Welt iiberwiegt. Er ist ein idealistischer und
sensibler Traumer, der die Natur, die Kunst und die Literatur liebt, Homer bewundert und
die Liebe idealisiert. Doch er ist nicht in der Lage, diese ideale Welt mit der Realitit in
Einklang zu bringen. Er erlebt Emotionen auf extreme Weise, was es thm unmdoglich
macht, Grenzen oder Frustrationen zu akzeptieren.

Er lehnt die biirgerliche Gesellschaft ab und steht sozialen Konventionen, biirokratischen
Berufen sowie hierarchischen Strukturen kritisch gegentiber. Obwohl er fiir kurze Zeit als
diplomatischer Sekretir arbeitet, gibt er diese Tatigkeit auf, da er die Welt der Normen,
des Scheins und der Einschrankungen nicht ertragt.

Fiir den jungen Mann ist die Liebe etwas Absolutes und Zerstorerisches. Die Figur der
Lotte verkorpert flir ihn ein unerreichbares Ideal. Werther liebt Lotte nicht nur als Person,
sondern auch als Symbol moralischer Perfektion und Schonheit. Diese absolute Liebe

27



wird zu seinem Verhdngnis, da er sich sowohl unfihig fiihlt, ohne Lotte zu leben, als auch
unfidhig, die Verbindung zwischen ihr und Albert zu zerstoren. SchlieBlich zerstort er sich
selbst. Sein Selbstmord kann daher als romantische Geste verstanden werden. Er ist aber
nicht nur ein Akt der verzweifelten Liebe, sondern auch eine endgiiltige Ablehnung der
Welt, in der er lebt und die ihm nicht gefillt. In der Romantik wird Selbstmord als
Bekriftigung des Ichs interpretiert, als radikaler Akt der Freiheit gegeniiber einer
Umgebung, die Authentizitit verweigert.

6.1.4. Wichtigste Symbole im Werk

Trotz der scheinbaren Einfachheit des Briefromans baut Goethe ein reichhaltiges
symbolisches Netz auf, um die romantischen Themen zu verstirken. Zu den
herausragendsten Symbolen zdhlen die Natur, die unmogliche Liebe, die Farben und der
Selbstmord.

Zunichst einmal ist die Natur ein Spiegelbild von Werthers Seele und Gefiihlen. Sie ist
kein neutraler Schauplatz, sondern spiegelt stindig seinen emotionalen Zustand wider.
Sonnige Tage und ruhige Landschaften begleiten seine Momente der Freude, wéhrend
Stiirme oder dunkle Landschaften seinen Abstieg in die Melancholie markieren. Dariiber
hinaus empfindet Werther eine tiefe spirituelle Verbindung zur Natur. Manchmal &uf3ert
er den Wunsch, sich in ihr aufzulésen. Damit nimmt er die romantische Idee der ,,Seele
der Welt” und der transzendentalen Vereinigung mit dem Universum vorweg. ,,Ja, es ist
so. Wie die Natur sich zum Herbst neigt, wird es Herbst in mir und um mich her. Meine
Blétter werden gelb, und schon sind die Blétter der benachbarten Baume abgefallen.*
(Goethe, 2011, S.87)

Andererseits wird die unmdgliche Liebe, die er fiir Lotte empfindet, als Symbol des
unerreichbaren Ideals angesehen. Die junge Frau ist nicht nur ein Objekt der Begierde,
sondern verkorpert das romantische weibliche Idea, sie ist tugendhaft, einfiihlsam,
familidr und schon. Vor allem aber ist sie unerreichbar, und diese Unerreichbarkeit ist der
Grund fiir Freude und Qual zugleich. Hervorzuheben ist auch das Liebesdreieck Werther—
Lotte—Albert, das die Spannung zwischen Vernunft (Albert), Pflicht (Lotte) und
Leidenschaft (Werther) verkorpert. Der Konflikt wird nicht mit Vernunft gelost, sondern
mit der flir die Romantik typischen Tragik.

Farben sind ebenfalls sehr représentative Symbole des Werks, in diesem Fall sind es Blau
und Gelb. Werther trdgt einen blauen Anzug mit gelber Weste, der spiter von jungen
Lesern als Modetrend iibernommen wird. Die Farben werden zu Symbolen seiner
emotionalen und romantischen Identitdt. Nach Werthers Tod weist Goethe darauf hin,
dass er in genau diesen Kleidern beerdigt wurde. Dies unterstreicht seine vollstindige
Identifikation mit seiner Sensibilitét. ““ In diesen Kleidern, Lotte, will ich begraben sein*
(Goethe, 2011, S.138)

SchlieBlich muss noch der Suizid erwéhnt werden, der als Symbol fiir Bruch und
Transzendenz gilt. Anstatt ihn als Niederlage zu betrachten, neigt die Romantik dazu, den
Selbstmord als Ausweg zum Absoluten, als endgiiltige Flucht und Befreiung zu sehen. Er
ist der extreme Akt der Freiheit eines Individuums, das seinen Platz in der Welt nicht
findet. Dartiber hinaus fiigt die Tatsache, dass Werther eine von Alberts Pistolen benutzt,
um sich das Leben zu nehmen, ein zusitzliches symbolisches Detail hinzu: Er stirbt durch
und mit dem, was die biirgerliche Norm représentiert und ihn daran hindert, seine Liebe

28



zu verwirklichen, sowie mit der Waffe des Mannes, der ihn daran hindert, mit seiner
Geliebten zusammen zu sein. Bemerkenswert ist auch, dass Lotte Werthers Diener die
Waffe selbst iibergibt. “ Sie sind durch deine Hédnde gegangen, du hast den Staub davon
geputzt, ich kiisse sie tausendmal, du hast sie beriihrt: und du, Geist des Himmels,
begiinstigst meinen EntschluB3! und du, Lotte, reichst mir das Werkzeug, du, von deren
Hénden ich den Tod zu empfangen wiinschte und ach! nun empfange.” (Goethe,2011,
S.135)

6.1.5. Literarische und kulturelle Bedeutung

Wir konnen es als das Werk betrachten, das die Romantik einleitet. Der Werther markierte
einen Wendepunkt in der deutschen und européischen Literatur. Er bedeutete den Bruch
mit dem Rationalismus der Aufkldrung und ebnete den Weg fiir eine neue literarische
Sensibilitit, die sich auf das Ich und die Emotionen konzentrierte.

Dariiber hinaus loste die Veroffentlichung des Buchs eine regelrechte kulturelle
Bewegung aus, die als ,,Werther-Fieber” bekannt wurde. Einige junge Menschen ahmten
sogar den Kleidungsstil der Figur mit dem blauen Anzug und der gelben Weste nach. Sie
folgten ihr sogar in den Tod, was dazu fiihrte, dass das Buch an einigen Orten verboten
wurde.

Man muss jedoch bedenken, dass Die Leiden des jungen Werther zwar oft der Romantik
zugeordnet wird, aber eigentlich ein Werk der Sturm und Drang Bewegung ist. Letztere
ging der Romantik voraus und teilt mit ihr die Verherrlichung des individuellen Genies
und der Emotionen gegeniiber der Vernuntt.

6.2. Madame Bovary

Madame Bovary wurde 1857, mitten in der Bliitezeit des literarischen Realismus,
erstmals verdffentlicht. Mit dem Roman brach der Autor Gustave Flaubert* mit den
Konventionen der Romantik, indem er das Alltagsleben detailliert, niichtern und fast
klinisch darstellte. Das Werk wurde von der Offentlichkeit als VerstoB gegen die
offentliche und religiése Moral kritisiert. Flauberts Absicht war es, die Seele einer
traumerischen Frau zu zeigen, die in einer banalen Welt gefangen ist, aber auch den
Schaden anzuprangern, den falsche romantische Erwartungen in einem beeinflussbaren
Geist anrichten konnen. Das Werk lésst sich in drei Teile gliedern.

Der Roman beginnt mit der Geschichte von Charles Bovary, einem jungen Provinzarzt,
der in zweiter Ehe Emma Rouault, die Tochter eines wohlhabenden Bauern, heiratet.
Emma wurde in einem Kloster erzogen und ist mit romantischen Biichern aufgewachsen,
in denen Liebe, Leidenschaft und ein elegantes Leben idealisiert werden. Sie glaubt, dass
die Ehe ihr ein aufregendes und raffiniertes Leben bescheren wird. Durch diese Lektiire

4 Gustave Flaubert (1821-1880), ein perfektionistischer und einsamer Schriftsteller, begann 1851 mit der
Arbeit an Madame Bovary, kurz nach einer langen Reise in den Orient, die einen Bruch in seinem
personlichen und literarischen Leben bedeutete. Seine Freunde rieten ihm, zu gelehrte Themen zu
vermeiden, und so wandte er sich einer Handlung zu, die aus dem provinziellen Alltag stammt und von
einer Begebenheit inspiriert ist. Der mit dulerster Sorgfalt in Bezug auf Stil und Realismus geschriebene
Roman Madame Bovary fiihrte zu einem aufsehenerregenden Prozess wegen Unmoral, aus dem Flaubert
1857 freigesprochen wurde. Dieses Werk, das in der Einsamkeit von Croisset und mit unermiidlicher Arbeit
geschrieben wurde, begriindet eine neue Romandsthetik, die auf Unpersonlichkeit, Ironie und der
emotionslosen Darstellung des modernen Lebens basiert (Lemaitre, 1985, S. 292-295).

29



idealisiert sie das Leben und stellt sich Abenteuer dhnlich wie Don Quijote vor. Bald
jedoch entdeckt sie, dass ihr Leben mit Charles eintonig und banal ist, ohne Leidenschaft
und Glamour. Sie beginnt, sich zutiefst frustriert und leer zu fiihlen.

Im zweiten Teil des Romans zichen Emma und Charles nach Yonville-I'Abbaye, in der
Hoffnung, dass Emma dort wieder gliicklich wird. Dort lernen sie Léon kennen, einen
jungen Praktikanten, der ihre literarischen Vorlieben teilt. Léon muss jedoch sein Studium
fortsetzen und zieht weg. Spiter lernt Emma Rodolphe kennen, einen Grundbesitzer, der
aus Langeweile beschlief3t, sie zu verfiihren. Sie gibt sich ihm voller Hoffnung hin, da sie
glaubt, die grofe Liebe ihres Lebens gefunden zu haben. Sie planen eine Flucht, doch im
letzten Moment verldsst Rodolphe sie. Emma wird krank und ist korperlich sowie
emotional zerstort. Nach und nach erholt sie sich und findet Trost bei Léon, den sie in
Rouen wieder trifft. Mit ihm beginnt sie eine Liebesbeziehung. In der Zwischenzeit
jedoch hduft Emma Schulden bei Lheureux, einem betriigerischen Kaufmann, an. Mit
diesen Krediten finanziert sie ihren Luxus und ihre Launen, in der Uberzeugung, sich so
iber die MittelméBigkeit ihrer Umgebung erheben zu kdnnen.

Mit der Zeit verschlechtert sich auch die Beziehung zu Léon. Emma erkennt, dass ihr
romantisches Ideal niemals in Erfiillung gehen wird, denn keiner ihrer Liebhaber gleicht
den Helden aus den Romanen, die sie in ihrer Jugend gelesen hat. Ihr Wunsch nach
Leidenschaft und Schonheit prallt immer wieder auf die Banalitit des realen Lebens. Von
Schulden erdriickt und ohne Hilfe zu erhalten, nimmt Emma Arsen und begeht
Selbstmord, eine der schockierenden Szenen des Romans. Sie stirbt nach einem
langsamen und qualvollen Todeskampf. Charles ist am Boden zerstort. Einige Zeit spéter
stirbt auch er und hinterlédsst seine Tochter Berthe als Waise. Sie arbeitet schlieBlich in
einer Baumwollfabrik.

6.2.1. Stil und Erzihltechnik

Wie wir bereits wissen, Flaubert gilt als einer der Viter des modernen Realismus. Sein
Stil zeichnet sich durch narrative Unpersonlichkeit aus, er hilt emotionale Distanz zu
seinen Figuren und vermeidet direkte Empathie. Dies steht im starken Kontrast zu
Goethe, der sich tief in die Emotionen seines Werther hineinversetzt.

Der Stil des Werks ist indirekt frei, eine Technik, mit der die Gedanken der Figur erzéhlt
werden, ohne auf direkte Rede oder einen expliziten Erzdhler zurlickzugreifen. Dies
ermoglicht es uns, in Emmas Gedankenwelt einzutauchen, jedoch mit einer gewissen
Mehrdeutigkeit und ohne ihre Handlungen zu rechtfertigen. Flaubert war besessen davon,
die richtigen Worte und den richtigen Rhythmus fiir seine Sitze zu finden, um stilistische
Prizision zu erreichen.

6.2.2. Hauptthemen

Der Roman ist ein Symbol der franzdsischen Postromantik und zeigt viele der
charakteristischen Merkmale dieser Bewegung.

Zunichst, die romantische Illusion steht in starkem Kontrast zur biirgerlichen Realitit.
Emma, die von sentimentalen Romanen beeinflusst wurde, glaubt, dass das Leben aus
Leidenschaft, Schonheit und intensiven Emotionen bestehen sollte. Doch sie sieht sich
einer langweiligen, monotonen und materialistischen Realitdt gegeniiber. Flaubert zeigt
den brutalen Konflikt zwischen dem romantischen Ideal und der modernen Welt, die von

30



Kommerz, Geld und Routine beherrscht wird. Dies filhrt zu permanenter
Unzufriedenheit, da Emma stindig nach mehr verlangt: mehr Liebe, mehr Luxus, mehr
Emotionen und mehr Sinn. Doch nichts ist genug fiir sie, und sie fiihlt sich leer. Auf jede
Eroberung folgt Langeweile. Diese existenzielle Leere wird zum Dreh- und Angelpunkt
des Romans. Emma kann weder in der Realitdt noch in ihren Trdumen leben.

AuBlerdem, Flaubert kritisiert die Unterdriickung der Frau in der biirgerlichen
Gesellschaft des 19. Jahrhunderts. Emma ist dazu verdammt, Ehefrau, Mutter und
Hausfrau zu sein, ohne die Mdéglichkeit zur Selbstverwirklichung oder Freiheit zu haben.
Der Roman zeigt, wie diese soziale und symbolische Gefangenschaft eine sensible und
unzufriedene Person zerstort und zu Siinden verleitet, die sie in einer weniger repressiven
Gesellschaft niemals begangen hitte.

Der Wunsch, der als lebenswichtiger und zugleich zerstorerischer Impuls verstanden
wird, zieht sich durch den gesamten Roman und ist dessen tragischer Motor. Emma
wiinscht sich Liebe, materielle Dinge, Freiheit und Erfahrungen. Doch dieser Wunsch
bleibt unerfiillt, und je mehr sie sucht, desto mehr entfernt sie sich von sich selbst und
desto schlimmer wird die Situation.

6.2.3. Emma als postromantische Figur

Emma Bovary, die Protagonistin von Madame Bovary, steht fiir eine Weiterentwicklung
oder vielmehr eine kritische Transformation des romantischen Archetyps. Im Gegensatz
zu Werther ist ihre Tragddie nicht die eines reinen Idealisten, sondern die einer Frau, die
von romantischen Fantasien geprdgt ist, die in einem zunehmend realistischen
biirgerlichen Kontext nicht mehr haltbar sind.

Emma ist eine begeisterte Leserin von Liebesromanen. Thre Sicht auf die Welt und die
Liebe ist stark von den sentimentalen und melodramatischen Vorbildern dieser Lektiire
geprigt, was von Anfang an ihre Entfremdung von der Realitit kennzeichnet, eine
Entfremdung mit quixotischen Ziigen.

Emma lernt die Romantik als erstrebenswerte Lebensform kennen. Sie empfindet sie
jedoch nicht selbst, sondern ahmt sie nur nach. Sie mochte ein leidenschaftliches Leben
fiihren, da sie glaubt, dass dies Liebe, Schonheit und Gliick bedeutet. Es handelt sich um
einen Idealismus, der auf den Ideen basiert, die sie aus den romantischen Biichern bezieht,
die sie ihr ganzes Leben lang gelesen hat.

Diese Idealisierung des Lebens fiihrt dazu, dass sie die Realitét als frustrierend empfindet.
So heiratet sie Charles in der Hoffnung auf eine romantische Liebesgeschichte, ist jedoch
bald von seiner MittelmaBigkeit enttduscht “Pourquoi, mon Dieu ! me suis-je mariée ?”
(Flaubert,2011, p.42). Ihr Leben in der Provinz, ihr hduslicher Alltag und ihre finanziellen
Einschriankungen tragen zu ihrer tiefen Unzufriedenheit und ihrem Weltschmerz bei.

Emma sucht die Flucht aus der Welt, zunichst durch die Liebe, zuerst mit Rodolphe und
dann mit Léon. Dann durch den Konsum von Kleidung, Luxusgiitern oder Dekoration.
SchlieBlich durch Selbstmord. Aber im Gegensatz zu Werther hat ihre Suche einen eher
materialistischen, weltlichen Charakter.

Emmas Leben ist gepriagt von Selbsttduschung und Widerspriichlichkeit. Sie wiinscht sich
ein erhabenes Leben, wird jedoch in Wirklichkeit von widerspriichlichen Impulsen

31



zwischen Sinnlichkeit und Leere getrieben. Ihr Wunsch ist unerschopflich, fiihrt jedoch
nie zu Erflillung. Dies offenbart Flauberts Kritik an der Romantik, indem er zeigt, wie
tibertriebener Idealismus angesichts der biirgerlichen Realitéit zum Ruin fiihrt.

6.2.4. Wichtigste Symbole im Werk

Flaubert nutzt zahlreiche subtile und ironische Symbole, um die Aussage des Romans zu
verstarken, den Text zu bereichern, Einblicke in Emmas Innenwelt zu ermdglichen und
zudem Sozialkritik zu iiben.

Bereits von Beginn des Romans an sind die Biicher, die Emma liest, von grundlegender
Bedeutung fiir das Verstdandnis ihres Charakters. Da diese das unerreichbare romantische
Ideal verkorpern, entwickelt Emma ein verzerrtes Bild von Liebe, Leidenschaft und
Gliick, das auf sentimentalen und romantischen Romanen basiert. Dies stellt eine
Verzerrung der Realitit dar, denn ihre literarische Bildung entfernt sie von der realen Welt
und dringt sie dazu, ein ,literarisches” Leben voller intensiver Emotionen, Abenteuer,
Luxus und Leidenschaft zu suchen. Folglich sind die Biicher die Quelle ihrer
Entfremdung und symbolisieren, wie romantische Fiktion die Wahrnehmung der Realitit
verzerren kann.

In diesem Zusammenhang ist auch die Hochzeit mit Charles auf dem Land, die auf
vulgire und wenig romantische Weise gefeiert wird, ein Symbol fiir das, was noch
kommen wird. Dabei handelt es sich um einen Kontrast zwischen dem romantischen Ideal
der Ehe und der banalen Realitit. Wihrend Emma dieses Ereignis als Beginn eines
erhabenen Lebens sieht, schildert Flaubert es mit grotesken Elementen, Tieren und
gewoOhnlichen Menschen und unterstreicht damit die Kluft zwischen Erwartung und
Realitit.

Dariiber hinaus steht das gemeinsame Leben mit Charles in Yonville fir Emma
symbolisch fiir Langeweile, Uberdruss, Monotonie, biirgerliche Routine und fehlende
Zukunftspldne. Es ist ein geschlossener, repetitiver und bedriickender Raum, in dem sie
sich gefangen fiihlt. Dies wiederum steht im starken Kontrast zu ihren Triumen von
Reisen, exotischen Stddten und Luxus und verstdrkt ihre Enttduschung noch. Emma
erstickt in der Routine als Ehefrau und Mutter und hat das Gefiihl, dass ihre Triume
zwischen Windeln und Essenszeiten verblassen. Das Haus wirkt wie ein emotionales
Gefangnis, in dem sich ihr Unbehagen zunehmend verschlimmert.

Ebenso tauchen Luxusgiiter wie Kleider, Mdbel, Parfiims, Porzellan oder Schmuck in
dem Roman immer wieder auf und stehen symbolisch fiir Emmas unerfiillten Wunsch
nach sozialem Aufstieg. Sie repréisentieren ein idealisiertes Leben, das Emma niemals
wirklich erreichen kann. Zudem wird ihr Verlangen nach diesen Gegenstédnden zur Sucht
und fiihrt zu ihrem finanziellen und moralischen Ruin. Insofern sind sie Symbole eines
romantischen biirgerlichen Ideals, das sich in einen Albtraum verwandelt. Flaubert
kritisiert auf diese Weise die Oberflachlichkeit des biirgerlichen Materialismus sowie die
Entfremdung einer Frau, die AuBerlichkeiten mit Erfiillung verwechselt.

Dartiber hinaus steht jeder von Emmas Liebhabern fiir etwas anderes: Sie reprdsentieren
verschiedene Phasen ihrer Suche nach Freiheit und Gliick. Rodolphe steht fiir wilde
Leidenschaft, Léon fiir Zartlichkeit und emotionales Verstindnis. Anfangs ist sie sehr
aufgeregt, einen Liebhaber zu haben “Elle se répétait : « J’ai un amant ! un amant ! » se

32



délectant a cette idée comme a celle d’une autre puberté qui lui serait survenue” (Flaubert,
2011, S.157) doch beide enttduschen sie letztendlich, und ihre Beziehungen retten sie
nicht vor der Leere, sondern machen diese noch tiefer und schmerzhafter.

Ein besonders eindrucksvolles Beispiel fiir Flauberts Symbolik ist die Szene mit Léon in
der Kutsche in Rouen, die zu den beriihmtesten des Romans gehdrt. Wihrend die
Vorhdnge in der ziellos durch die Stadt fahrenden Kutsche zugezogen werden, wird die
Erfiillung des sexuellen Verlangens zwischen den beiden symbolisiert. Gleichzeitig wird
der Wunsch dargestellt, die Kontrolle zu verlieren und sich von der Leidenschaft
mitreiBen zu lassen. Die Kutsche funktioniert als Metapher fiir die Authebung
moralischer und sozialer Grenzen. Gerade das Fehlen einer expliziten Beschreibung der
erotischen Begegnung unterstreicht Flauberts Meisterschaft im Einsatz von Symbolen: Er
muss die Begegnung zwischen den Liebenden nicht beschreiben, damit die Lesenden
wissen, was vor sich geht.

Hinzu kommt, dass Emma stindig von Blumenbildern umgeben ist, sowohl in der
Dekoration als auch in Form von Metaphern. Blumen symbolisieren die Zerbrechlichkeit
der Schonheit und die Verginglichkeit der Wiinsche. In Schliisselmomenten deuten
verwelkte oder iiberméBig duftende Blumen auf den Verfall dessen hin, was sie idealisiert.
Somit ist die Natur hier kein romantischer Zufluchtsort, sondern eine triigerische Kulisse,
die lediglich Emmas emotionalen Zustand widerspiegelt, ohne Trost zu spenden.

Obwohl er nur eine Figur ist, steht Lheureux zugleich symbolisch fiir den aufkommenden
Kapitalismus und die Konsumfalle, in die Emma immer wieder tappt. Er verschafft ihr
Zugang zu Giitern, die ihren Wunsch nach Flucht, Status und Luxus symbolisieren. Er ist
die Verkorperung des Systems, das ihre Triume ausnutzt, um sie zu ruinieren, ohne ihr
etwas Echtes zu bieten. In gewissem Sinne kann man ihn sogar als den wahren Verfiihrer
Emmas betrachten, da er die junge Frau mit seinen Liigen und Tauschungen dazu bringt,
alles zu tun, was er will. Lheureux ist es schlieBlich, der sie in den Ruin treibt. Aufgrund
seiner Liigen verliert Emma alles und begeht schlieflich Selbstmord.

Ein weiteres zentrales Symbol ist die Farbe Blau, die im Roman eine starke Wirkung
entfaltet. Sie représentiert Emma: Sie ist meist blau gekleidet, der Schleier, den sie an
dem Tag trigt, an dem sie Rodolphe in die Arme fillt, ist blau, ebenso ihre Traume, viele
ithrer Objekte und die Welten ihrer Fantasie. Blau ist auch die Kutsche, in der Rodolphe
flieht, sowie das Fldaschchen mit dem Arsen, das sie schlie8lich zu sich nimmt. Daher ist
es dieselbe Farbe fiir ihre Traume, ihre Albtrdume und ihre Vorlieben, eine bewusste
Entscheidung des Autors, um die Tiir fiir viele mogliche Interpretationen offen zu lassen.

Wie auch Werther greift Emma schlie8lich zum Selbstmord, doch ihre Tat hat nicht den
gleichen tragisch-romantischen Beigeschmack. Das Arsen, das sie nimmt, um sich das
Leben zu nehmen, ist ein Symbol fiir den Verlust ihrer Illusionen. Es ist ein vulgires und
groteskes Element, weit entfernt von den erhabenen Todesféllen, die sie in ihren Lektiiren
idealisiert hat. Stattdessen ist ihr Tod qualvoll, langwierig, schmerzhaft und ohne Ruhm.
Dadurch wird die Falschheit des romantischen Ideals deutlich, das ihr Leben gepragt hat.
Flaubert nutzt dies, um die poetische Sichtweise des Selbstmords mit der harten Realitét
zu kontrastieren und ihm seine erhabene Dimension zu nehmen. Es gibt keine Erlosung,
sondern nur Versagen, Schmerz und finanziellen Ruin fiir ihre Familie.

33



Insgesamt konstruiert Flaubert Madame Bovary mit einem raffinierten Netz von
Symbolen, die die Spannung zwischen Illusion und Realitit, zwischen Idealvorstellung
und gelebtem Leben veranschaulichen. Dank dieser Symbole erschlieft sich den
Lesenden nicht nur Emmas psychologische Welt, sondern auch die soziale und
literarische Kritik des Autors. Es ist eine Kritik an falsch verstandener Romantik, an der
MittelméBigkeit der Bourgeoisie sowie am Wunsch, durch Konsum oder Leidenschaft zu
flichen. Madame Bovary ist im Grunde ein Roman iiber die Gefahren, durch falsche
Symbole zu leben und auBlerhalb von sich selbst zu suchen, was nur in einem selbst
aufgebaut werden kann.

6.2.5. Literarische und kulturelle Bedeutung

Madame Bovary markiert einen Wendepunkt in der westlichen Literatur und gilt als
Ubergangswerk zwischen Romantik und Realismus. Es kritisiert die romantischen
Exzesse von innen heraus durch eine Figur, die ihre Ideale verkorpert, aber beim Versuch,
sie zu leben, scheitert. Der Roman steht fiir die Demystifizierung der Liebe, des
Heldentums, des Selbstmords, der idealisierten Frau und des biirgerlichen Lebens. Der
Roman bricht mit der erhabenen Sichtweise und schlidgt eine Sichtweise des Trivialen,
Alltdglichen und Absurden, also des Realistischen, vor.

Man kann sagen, dass Emma Bovary den Niedergang der Romantik verkorpert, da sie
eine gescheiterte Version des Werther ist. Wéahrend Werther noch fiir die Reinheit
romantischer Gefiihle im Kampf gegen eine kalte Welt steht, zeigt Emma, was passiert,
wenn diese romantischen Ideale in eine materialistische und patriarchalische Gesellschaft
eingebettet sind: Sie werden ihrer Bedeutung beraubt und zerstoren letztendlich
diejenigen, die ihnen nachstreben. Wahrend Werther aus Liebe und aus edler Konsequenz
gegeniiber seinen Gefiihlen stirbt, stirbt Emma aufgrund eines falschen Traums, den sie
falsch verstanden und falsch gelebt hat. Ihr Tod ist nicht ruhmreich, sondern von Scheitern
und Dekadenz geprégt.

6.3. Vergleich

6.3.1. Vergleich der Werke

Ein Vergleich zwischen Goethes Die Leiden des jungen Werther und Flauberts Madame
Bovary macht die Wandlung der Romantik im Laufe des 19. Jahrhunderts deutlich und
zeigt die Unterschiede zwischen zwei der reprasentativsten europdischen Literaturen auf.
Dabei ist zu beriicksichtigen, dass Werther kein Romantiker ist, sondern der Sturm-und-
Drang-Bewegung angehort und daher als Vorlaufer der Romantik, also als vorromantisch,
angesehen wird. Obwohl sich beide Werke mit &hnlichen Themen wie
Lebensunzufriedenheit, idealisierter Liebe, Ablehnung durch die Gesellschaft und
Selbstmord auseinandersetzen, spiegeln ihr Ansatz, ihr Erzahlstil und ihr ideologischer
Hintergrund einen tiefgreifenden Wandel in der europdischen Literatur wider, vom
leidenschaftlichen Idealismus der frithen deutschen Romantik bis zur kritischen
Erniichterung der Postromantik und des franzosischen Realismus.

In Werther prisentiert Goethe eine {iberschwingliche Sichtweise individueller
Emotionen, in der die Liebe eine erhabene Kraft ist, die sogar den Tod rechtfertigt.
Flaubert hingegen schildert mit ironischer Pradzision und kritischer Distanz, wie diese
romantische Sichtweise zu Ruin, Selbsttduschung und schlielich zum Tod fiihren kann,

34



allerdings zu einem anderen. Das romantische Ideal bei Goethe ist von existenzieller
Bedeutung, es ist eine Sehnsucht. Bei Flaubert wird es hingegen zu einer leeren und
gefdhrlichen Nostalgie.

Der Briefstil ermdglicht eine intime, subjektive und emotionale Erzdhlweise, die die
Intensitdt widerspiegelt, mit der der romantische Mensch die Welt um sich herum
wahrnimmt. Der Leser erfahrt die Ereignisse nur durch Werther und wissen nur das, was
Werther erzdhlen will. Dies verstirkten seinen leidenschaftlichen Charakter und seine
Isolation gegeniiber der Gesellschaft, die er ablehnt. Flaubert hingegen verwendet eine
realistische und unpersonliche Technik mit reichlich freier indirekter Rede. Dadurch ist
es moglich, Emmas Bewusstsein darzustellen, ohne ihre Sichtweise vollstindig zu
iibernehmen. So bewahrt der Erzdhler eine ironische Distanz zu ihren Illusionen.

In beiden Féllen wird die Liebe idealisiert und dient den Protagonisten als Fluchtweg vor
einer Realitét, die ihren Wiinschen nicht entspricht. Werther idealisiert Lotte als perfektes
Wesen und Symbol fiir reine, unerreichbare Liebe. Seine Liebe ist spirituell, absolut und
tragisch. Emma hingegen liebt nicht eine bestimmte Person, sondern die Idee der
romantischen Liebe. Rodolphe und Léon sind die Vehikel ihrer Fantasien; sie sind weder
wahre Liebhaber noch die Lebenspartner, von denen Emma traumt. Ihr Verlangen ist eher
sinnlich und narzisstisch, wihrend Werthers Verlangen ethischer und tiefer ist.
Letztendlich scheitern jedoch beide Protagonisten, da sie in der Liebe etwas suchen, das
die Realitét nicht bieten kann: eine unmogliche Erfiillung und ein romantisches Ideal, das
es nicht gibt.

Beide Romane kritisieren die Gesellschaft ihrer Zeit, jedoch aus unterschiedlichen
Perspektiven. In Werther erscheint die Gesellschaft als eine kalte, biirgerliche und starre
Welt, die sensible Menschen unterdriickt. Werther widersetzt sich dieser Gesellschaft,
allerdings aus idealistischer und moralischer Uberzeugung. In Madame Bovary
demontiert Flaubert sowohl die gesellschaftliche Heuchelei als auch die Falschheit
romantischer Tradume. Die Gesellschaft ist ebenso falsch wie Emma selbst. Obwohl sie
vorgibt, gegen die Handlungen der Menschen zu kdmpfen, handelt sie am Ende genauso
wie der Rest der Bevolkerung. Alle handeln aus Interessen, Konventionen und
Selbsttduschung heraus. Daher konnen wir sagen, dass Goethe Werther als ethische Kraft
darstellt, die gegen die Welt und die Gesellschaft kimpft. Bei Flaubert hingegen ist
Emmas Kampf gegen die Gesellschaft eine dsthetische Illusion ohne reale oder ethische
Grundlage, da sie am Ende genauso handelt wie die anderen.

In beiden Fillen ist der Suizid die logische Konsequenz aus dem Konflikt zwischen
romantischem Ideal und Realitét, jedoch mit sehr unterschiedlichen Bedeutungen und
Konnotationen. In Werther ist der Selbstmord eine tragische und erhabene Tat voller
Schonheit und im Einklang mit Werthers Gefiihlswelt. Er ist eine romantische
Bekriftigung des Ichs gegeniiber einer Welt, die es unterdriickt. Im Fall von Emma ist der
Selbstmord hingegen ein schmerzhaftes und groteskes Scheitern ohne Erlésung und Sinn.
Er ist das Ergebnis eines schlecht gelebten Lebens und impulsiver Entscheidungen. Er ist
eine Form der verzweifelten Flucht vor den sozialen und wirtschaftlichen Konsequenzen.
Somit ist Werthers Selbstmord mutig und sogar unvermeidlich, da der junge Mann nicht
in die Gesellschaft passt, in der er leben muss. Emmas Selbstmord ist hingegen feige, da
sie vor den Problemen flieht, die sie sich selbst geschaffen hat.

35



Was die Entwicklung der Bewegung in beiden Romanen betrifft, so kann man sagen, dass
Werther den Hohepunkt der Romantik darstellt, mit der Verherrlichung von Emotionen,
Subjektivitit und der Reinheit der individuellen Seele. Madame Bovary steht hingegen
fiir das Ende der Romantik. Hier wird die Verherrlichung kritisiert, die nun als geféhrlich,
leer und l4cherlich in einer biirgerlichen Gesellschaft angesehen wird. Flaubert lehnt die
romantische Sensibilitdt nicht grundsatzlich ab, sondern unterzieht sie einer Priifung und
zeigt, was passiert, wenn man versucht, sie bis zum AuBersten auszuleben, in einer von
Geld, Routine und AuBerlichkeiten regierten Wel.

6.3.2. Vergleich der Protagonisten

Werther und Emma Bovary gehoren zu den repriasentativsten Figuren des 18. und 19.
Jahrhunderts in der von der Romantik geprégten europdischen Literaturlandschaft. Sie
sind in unterschiedlichen Entwicklungsphasen von Bedeutung: Wéahrend Werther das
romantische Ideal in seiner reinsten und exaltiertesten Form verkorpert, steht Emma fiir
eine kritische und dekadente Neuinterpretation desselben Ideals, eingebettet in eine
realistische biirgerliche Gesellschaft. Beide haben ein dhnliches existentielles Profil und
leben in stdndiger Spannung zwischen ihrer inneren Welt und der sie umgebenden
Realitit. [hre Lebenswege und ihre Art, mit Konflikten umzugehen, unterscheiden sich
jedoch grundlegend.

Jede der Figuren entwickelt ihre Wiinsche auf unterschiedliche Weise, die eine ist
idealistischer, die andere imitiert. Der junge Werther hat eine echte Sensibilitét, auf der er
seine Weltanschauung aufbaut. Er ist introspektiv, idealistisch und erlebt Liebe und Natur
mit unmittelbarer Intensitit. Seine Emotionen entspringen der Erfahrung und dem
Kontakt mit der Welt, sie sind echt. Madame Bovary hingegen formt ihre Wiinsche nach
externen Vorbildern, die sie vor allem aus der romantischen Literatur kennt. Sie liebt nicht
so sehr aufgrund dessen, was sie filihlt, sondern aufgrund dessen, was sie zu fiihlen glaubt.
Ihr Gefiihlsleben ist geprdgt von der Nachahmung literarischer Archetypen aus den
Biichern, die sie liest. Dadurch entsteht eine Entfremdung von ihrer eigenen Erfahrung,
dhnlich wie es Don Quijote mit den Ritterromanen erging. Kurz gesagt: Wahrend Werther
von Natur aus romantisch ist, ist Emma durch Einfluss romantisch geworden.

Fiir beide Figuren stellt die Liebe einen Ausweg aus einer frustrierenden Realitét dar.
Werther sieht in Lotte die Verkdrperung des Erhabenen, der reinen und unerreichbaren
Liebe. Er liebt sie auf ganzheitliche, spirituelle und ethische Weise, obwohl ihm bewusst
ist, dass sie seine Liebe nicht erwidern kann. Die Liebe erhebt ihn, zerstort ihn aber auch.
Emma hingegen idealisiert die Liebe als intensive, lustvolle und luxuriose Erfahrung. Sie
sucht dieses Gefiihl bei ithren Geliebten, wird aber immer wieder enttduscht. Sie liebt
weder Rodolphe noch Léon als Menschen, sondern als Projektionen ihrer Fantasien.
Wenn das Verlangen nachlésst, fiihlt sie sich leerer als zuvor. In beiden Féllen verwandelt
sich die Liebe in Besessenheit und fiihrt zur Selbstzerstorung. Wahrend Werthers Leiden
jedoch von ethischer und dsthetischer Kohérenz gepragt ist, finden sich in Emmas Leiden
Widerspruch, Oberfldchlichkeit und schlielich Selbstverleugnung.

Die Beziehung der beiden Protagonisten zur Gesellschaft ist stiirmisch und von
Ablehnung gepriagt. Werther steht im Konflikt mit der biirgerlichen, hierarchischen
Gesellschaft. Er lehnt sie offen ab, da er sich ihren Normen, ihrer Kélte und ihrer
Heuchelei nicht anpassen kann. Er zieht sich aus der Welt zuriick und gibt sich dem

36



Schmerz hin, als Form der Authentizitit sowie als Kampf filir die Verteidigung seiner
Ideale, die denen der Gesellschaft, in der er leben muss, entgegenstehen. Emma hingegen
versucht, Teil dieser Gesellschaft zu werden. Sie sehnt sich nach ihrem Luxus, ihrer
Anerkennung und ihren Vergniigungen. Doch sie hat nicht die Mittel, um Zugang zu
dieser Welt zu erlangen. SchlieBlich werden ihre eigenen Ambitionen zur Falle, was dazu
fithrt, dass sie abgelehnt wird. Das Ergebnis ist eine scharfe Kritik am unmdglichen
sozialen Aufstieg biirgerlicher Frauen. Wahrend Werther der Welt aus einer Haltung
romantischer Ablehnung gegeniibersteht, ist Emma Opfer ihrer eigenen Illusionen
innerhalb des Systems, das sie nachzuahmen versucht. Da ihr dies jedoch nicht gelingt,
kritisiert sie es.

Beide greifen zum Selbstmord, aber es sind zwei sehr unterschiedliche Enden, das eine
ist erhaben, das andere eine Niederlage. In Die Leiden des jungen Werthers ist der
Selbstmord der Hohepunkt eines kohdrenten emotionalen Prozesses. Es ist eine tragische
Tat, die Werthers Unfahigkeit bekréftigt, sein inneres Ich mit der dufleren Realitdt in
Einklang zu bringen. Es ist eine letzte Geste romantischer Integritét, aber auch eine
verzweifelte. In Madame Bovary hingegen ist der Selbstmord der Zusammenbruch und
das Scheitern all ihrer Illusionen, sie hat keine Liebhaber mehr, kein Geld und keine
andere Moglichkeit, ihren Problemen zu entfliehen. Ihr Tod ist weder heroisch noch
schon, sondern grotesk, langsam und schmerzhaft. Es gibt keine Erlsung, sondern nur
totale Enttduschung. Beide sterben aus Liebe, doch die Bedeutung ihres Todes kdnnte
nicht gegensitzlicher sein, wahrend Werther aus absoluter und ethischer Liebe stirbt;
Emma stirbt aus einem ungestillten, durch Fiktion und Konsum verzerrten Verlangen.

Werther und Emma Bovary sind zwei Ausprdgungen der romantischen Seele, zwei
Manifestationen desselben grundlegenden Konflikts. Es ist die Unmoglichkeit, das
romantische Ideal in einer Realitdt, die dies nicht zuldsst, voll und ganz zu leben. Werther
verkorpert jedoch die Romantik auf ihrem ethischen und emotionalen Hohepunkt,
wihrend Madame Bovary ihren dsthetischen und sozialen Fall manifestiert. Werther
leidet, weil er zu viel fiihlt, wihrend Emma leidet, weil sie nicht weil}, wie sie wirklich
fiihlen soll.

Aus unterschiedlichen Perspektiven zeigen uns beide Figuren die Zerbrechlichkeit der
romantischen Seele gegeniiber den unerbittlichen Strukturen der modernen Realitét. Der
Vergleich ihrer Schicksale illustriert nicht nur die Entwicklung der Romantik, sondern
auch den Ubergang der europiischen Literatur zu einer kritischeren, desillusionierten und
realistischeren Sichtweise des Menschen.

6.3.3. Thematologie

Wie zuvor gesehen, haben die beiden Werke vollig unterschiedliche Handlungen. Wenn
man jedoch eine thematische Analyse nach dem Vorschlag von Ulrich Weisstein (1975)
durchfithrt und Motive und Symbole untersucht, zeigt sich, dass es dennoch viele
Gemeinsamkeiten gibt. Zu diesem Zweck werden Worterbiicher zu Themen, Motiven und
Handlungen herangezogen und mit den zuvor erlduterten Merkmalen der Romantik in
Verbindung gebracht.

In erster Linie verkorpert Der junge Werther den romantischen Menschen in seiner
reinsten Form. Er erfiillt alle zuvor beschriebenen Merkmale: er ist leidenschaftlich,
melancholisch, rebellisch und individualistisch. Wie jeder Romantiker liebt er intensiv,

37



lehnt die Gesellschaft ab und steht in standiger Verbindung mit der Natur, die jederzeit
ein Spiegelbild seiner Seele ist. Mit seinem Selbstmord bekréftigt er sich selbst gegentiber
einer unterdriickenden Gesellschaft. Im Gegensatz dazu verkdrpert Emma den
Niedergang der romantischen Figur, da sie nicht wirklich fiihlt, sondern nur nachahmt,
was sie aus Biichern gelernt hat. Thre Rebellion ist oberflachlich, ihre Liebe ist launisch
und ihr Selbstmord ist kein erhabener Akt wie der von Werther, sondern ein Akt der
Verzweiflung.

Dartiber hinaus ist in Goethes Werk die Natur eine Hauptfigur, die die Seele des jungen
Mannes widerspiegelt. Schlielich verschmelzen beide und er projiziert seine
Stimmungen in die Landschaft. Die Natur ist sein Trost und sein Zufluchtsort. Dies steht
im Zusammenhang mit der Naturphilosophie, die das Natiirliche als Offenbarung des
Gottlichen und Absoluten darstellt. In Flauberts Werk hingegen spielt die Natur keine so
wichtige Rolle. Sie verliert ihre spirituelle Funktion und ist lediglich Dekoration.
Manchmal jedoch wird sie mit Emmas Gemiitszustinden in Verbindung gebracht,
beispielsweise wenn sie niedergeschlagen ist: ,,Des nénuphars flétris se tenaient
immobiles entre les joncs.” (Flaubert, 2011, S. 156). Meistens jedoch stehen natiirliche
Elemente wie die Landschaft oder Blumen fiir die oberflichliche biirgerliche Asthetik
und sind ein Symbol fiir Dekadenz.

Was die Liebe betrifft, so kann man sagen, dass die Liebe des jungen Mannes spirituell,
absolut und tragisch ist. Er verliebt sich hoffnungslos in Lotte, eine unmdgliche und
unerreichbare Liebe, die tragisch endet. In Madame Bovary wird die Liebe ebenfalls
idealisiert, jedoch durch die Romane, die Emma liest, verzerrt, sodass sie nie die
Erfiillung findet, nach der sie strebt, sondern sie als Fluchtweg nutzt, um ihren Problemen
zu entkommen: ,,.L’amour 1’avait enivrée d’abord, et elle n’avait songé a rien au dela.
Mais, a présent qu’il était indispensable a sa vie, elle craignait d’en perdre quelque chose,
ou méme qu’il ne fht troublé.” (Flaubert, 2011, S. 161). Zwar empfinden beide eine
leidenschaftliche Liebe, doch es gibt einen Unterschied: Werther liebt leidenschaftlich,
wihrend Emma die Idee der Liebe liebt. Werthers Leidenschaft ist also lyrisch, innerlich
und wird von seiner Liebe zu Lotte verzehrt, wihrend Emmas Leidenschaft korperlich ist
und sich je nach duBleren Reizen verdndert. Emma gibt sich nicht nur Rodolphe und Léon
hin, sondern empfindet auch Leidenschaft fiir andere Ménner.

In beiden Werken spielt das Thema der Dreiecksbeziehung eine Rolle. Wéhrend der junge
Werther in ein Liebesdreieck mit Lotte und Albert verwickelt ist, besteht Emmas
Liebesdreieck aus ihrem Ehemann Charles sowie je nach Zeitpunkt des Stiicks Rodolphe
oder Léon. Diese Dreiecksbeziehungen jedoch haben nicht dieselbe Bedeutung: Die erste
steht fiir den Konflikt zwischen Pflicht und Leidenschaft, die zweite fiir den Kampf
zwischen Begierde und Unzufriedenheit. Somit hat die Dreiecksbeziehung in Werther
einen ethischen Charakter, wahrend sie in Emma eine Kritik und Satire der romantischen
Begierde ist.

Goethe stellt Werther als einen Menschen dar, der sich von seinen Emotionen und seiner
subjektiven Wahrnehmung leiten l4sst. Er ist individualistisch, stellt sich selbst in den
Mittelpunkt der Welt und misst seinem inneren Ich gro3e Bedeutung bei. Dies wird durch
die Briefform des Werks deutlich, denn wir lernen Werther nur durch die Briefe kennen,
die er schreibt. Dadurch wirken Individualismus und Subjektivismus authentischer. In

38



Madame Bovary hingegen wird der Individualismus durch Nachahmung verzerrt. Emma
lasst sich ebenfalls von ihrem Inneren leiten, aber diese Gefiihle sind nicht echt, sondern
sie hat sie aus den Romanen gelernt, die sie liest. Sie fiihlt nicht selbst, sondern gibt
wieder, was sie gelesen hat und glaubt, fiihlen zu miissen, was zu widerspriichlichen und
verwirrenden Handlungen fiihrt.

Obwohl beide Protagonisten sich letztendlich das Leben nehmen, ist die Bedeutung ihres
Selbstmords sehr unterschiedlich. Im Fall von Werther ist sein Ende erhaben und steht im
Einklang mit dem romantischen Ideal, da es den Hohepunkt eines Lebens darstellt, das
den reinen Emotionen gewidmet ist und sich der Unmdglichkeit, sich an die biirgerliche
Welt anzupassen. Es ist eine Bestitigung des Ichs, um Freiheit gegeniiber einer
Gesellschaft zu erlangen, die seine Sensibilitit nicht versteht. ,,Adieu! Ich sehe dieses
Elendes kein Ende als das Grab.” (Goethe, 2011, S. 61) Im Fall von Emma hingegen ist
ihr Tod verzweifelt und vermittelt keine Grof3e; sie stirbt nicht aus Liebe, sondern weil
sie ihre eigenen Illusionen nicht erfiillen konnte. Sie flieht wie Werther, aber nicht vor der
unterdriickenden Gesellschaft, sondern vor den sozialen und wirtschaftlichen Folgen ihrer
Handlungen. Damit entmystifiziert Flaubert das romantische Bild des Selbstmords und
zeigt ihn als volligen Misserfolg, nicht als etwas Exquisites.

Was die Religion betrifft, so kommt sie in Werther nicht explizit vor, sondern ist eher
spiritueller Natur. Werther ist nicht im traditionellen Sinne religios, aber seine Verbindung
zur Natur und seine Liebe zu Lotte sind so tief, dass sie fast schon einen sakralen
Charakter annehmen. Auflerdem wird sein Selbstmord nicht als unreine Tat angesehen,
sondern als transzendentale Suche nach dem Ewigen. In Madame Bovary hingegen ist
Religion vollig institutionell und oberflachlich, Emma wurde in einem Kloster erzogen,
aber ihr Glaube ist oberflachlich und nicht verinnerlicht. Sie greift nur dann darauf
zuriick, wenn sie verzweifelt ist, glaubt aber nicht an ihn als Form der Erldsung, sondern
betrachtet ihn nur als leeres Ritual.

Ein weiteres zentrales Motiv ist der Weltschmerz, eines der charakteristischsten Motive
der Romantik, und seine Entwicklung ldsst sich anhand der beiden Werke nachvollziehen.
Im Fall von Werther ist der Weltschmerz authentisch und philosophisch geprigt. Er
empfindet tiefen Schmerz, weil er seine Ideale nicht mit denen der rationalen Welt in
Einklang bringen kann. Die Ablehnung der sozialen Normen der Bourgeoisie weckt in
ithm ein Verlangen nach Freiheit, das er durch Riickzug in die Natur, die Kunst und die
Einsamkeit zu stillen versucht. Seine Traurigkeit ist edel und entspringt seiner
iiberméfBigen Sensibilitdt. Allerdings hat er auch Angst davor, sich einer Welt zu stellen,
die Emotionen nicht akzeptiert. ,,Ach, diese Liicke! Diese entsetzliche Liicke, die ich hier
in meinem Busen fiihle! — Ich denke oft: Wenn du sie nur einmal, nur einmal an dieses
Herz driicken konntest, wire diese ganze Liicke ausgefiillt.” (Goethe, 2011, S. 92). In
Flauberts Werk hingegen tritt der Weltschmerz eher oberflachlich in Erscheinung. Emma
leidet nicht aufgrund realer Ideale, sondern weil ihre Trdume mit der Realitdt kollidieren.
AuBerdem fiihlt sie sich gelangweilt und desillusioniert vom biirgerlichen Leben, weshalb
sie nach Freiheit strebt. Sie mochte der ihr zugewiesenen weiblichen Rolle entflichen:
Mutter, Ehefrau und Hausfrau. Deshalb rebelliert sie, ist am Ende jedoch ebenfalls
enttduscht. Sie hat Angst vor Leere und MittelméBigkeit und fiihlt sich trotz der Menschen
um sie herum einsam, da sie zu niemandem eine echte Beziehung autbauen kann. All dies
verwandelt sich in existenzielle Angst. ,,N’importe! Elle n’était pas heureuse, ne 1’avait

39



jamais été. D’ou venait donc cette insuffisance de la vie, cette pourriture instantanée des
choses sur lesquelles elle s’appuyait?* (Flaubert, 2011, S. 282) Wir kénnen also sagen,
dass in beiden Fillen der Schmerz eine Konstante ist, jedoch ist er bei Werther erhaben
und bei Emma dekadent.

AbschlieBend ist der Kontrast zwischen Stadt und Land ein wichtiges Motiv in beiden
Romanen. Obwohl er unterschiedlich behandelt wird, spiegelt er die Entwicklung von der
Romantik zum Realismus wider. In Werther steht das Land fiir Freiheit und Harmonie mit
der Natur. Es ist der Ort, an dem Werther frei und fernab von gesellschaftlichen Zwingen
leben kann. Die Stadt hingegen erstickt ihn, gibt ihm das Gefiihl, gefangen zu sein, und
symbolisiert fiir ihn Korruption und Liigen. In diesem Zitat aus Die Leiden des jungen
Werther wird die Ablehnung der Stadt im Gegensatz zur Bewunderung fiir die sie
umgebende Natur deutlich: ,,Die Stadt selbst ist unangenehm, dagegen ringsumbher eine
unaussprechliche Schonheit der Natur.” (Goethe, 2011, S. 8). Im Fall von Emma hingegen
ist es genau umgekehrt: Die Monotonie des Landlebens langweilt sie, und sie empfindet
es als Gefingnis. Deshalb trdumt sie von der Stadt, die sie als luxuriosen Ort idealisiert,
an dem sie das Vergniigen und die Leidenschaft finden kann, nach denen sie sich so sehr
sehnt: ,,Souvent lorsqu’ils parlaient ensemble de Paris, elle finissait par murmurer: — Ah!
que nous serions bien 1a pour vivre!” (Flaubert, 2011, S. 267), doch letztlich findet sie
dort nur noch mehr Leere.

Nicht zuletzt haben die Farben beider Werke eine sehr starke symbolische Bedeutung. Im
Fall von Die Leiden des jungen Werther sind es Gelb und Blau. Der blaue Anzug mit
gelber Weste ist so charakteristisch, dass er zu einem Symbol der romantischen Identitét
wird und in der damaligen Gesellschaft in Mode kommt. Blau steht fiir Melancholie und
Erhabenheit, Gelb fiir Vitalitdt, Hoffnung wund Vergénglichkeit. Diese sehr
unterschiedlichen Bedeutungen spiegeln den inneren Widerspruch der Figur wider. Die
Farben symbolisieren die Innenwelt des jungen Mannes. Tatsidchlich wird bei seiner
Beerdigung die dsthetische Kohdrenz der Figur noch verstirkt, indem er in diesem Anzug
beigesetzt wird. In Madame Bovary hingegen ist die vorherrschende Farbe ebenfalls
Blau, jedoch hat sie eine ganz andere Funktion, da sie ironisch und mehrdeutig ist. Blau
steht einerseits fiir idealisierte Traume, andererseits aber auch fiir die Kiinstlichkeit des
Luxus, die Tduschung und den Tod. Blau ist ein Symbol fiir romantische Ideale, die durch
Fiktion und Konsum verzerrt werden. Flaubert l4sst diese Interpretation jedoch offen.

40



7. Schlussfolgerungen

Mit dieser Arbeit konnten wir die Entwicklung der Romantik in der europiischen
Literatur anhand einer vergleichenden Analyse zweier bedeutender Werke untersuchen.
Goethes Die Leiden des jungen Werther und Flauberts Madame Bovary. Die beiden
Romane, die mit einem Abstand von fast einem Jahrhundert geschrieben wurden, wobei
Goethes Werk als Vorlaufer dieser Bewegung gilt, da es zu dem Sturm und Drang gehort,
veranschaulichen nicht nur die stilistischen und thematischen Verdanderungen innerhalb
der Stromung, sondern auch ihren ideologischen und d&sthetischen Wandel von
emotionaler Begeisterung bis hin zu Erniichterung und Kritik.

Werther ist zwar vorromantisch, zeigt jedoch eine enge Verbindung zur Romantik in ihrer
Bliitezeit. In dieser Zeit werden der Ausdruck von Subjektivitit, die Intensitéit der Gefiihle
und die Verschmelzung mit der Natur zu Manifestationen von Authentizitdt und
personlicher Freiheit. Werther verkorpert den romantischen Menschen par excellence: Er
ist idealistisch, hypersensibel und unfahig, sich an eine rationalistische und biirgerliche
Gesellschaft anzupassen. SchliefSlich wird er durch eine absolute und unmdogliche Liebe
zerstort. Sein Selbstmord ist dabei weit mehr als eine blof3 tragische Geste, er erhilt einen
symbolischen und &dsthetischen Wert als Bekenntnis des Ichs gegeniiber der Realitit.

Im Gegensatz zeigt Madame Bovary eine spétere und kritische Phase der Romantik.
Emma verkdrpert das Scheitern des romantischen Ideals in einem Kontext, der bereits
vom Realismus dominiert wird. Thr Wunsch nach einem leidenschaftlichen, luxuriésen
Leben wird durch idealisierte Lektiire gendhrt, stof3t jedoch auf die MittelméBigkeit der
biirgerlichen Gesellschaft und ihre eigenen personlichen Grenzen. Anstatt sie zu erheben,
stiirzt die Liebe sie in eine Spirale aus Frustration, Schulden und Selbstzerstérung. Im
Gegensatz zu Werthers Selbstmord ist ihr eigener weder erhaben noch erlésend, sondern
grotesk, langsam und ohne jeden Heroismus.

Der Vergleich beider Werke zeigt eine thematische Kontinuitit: existenzielle
Unzufriedenheit, Flucht durch die Liebe und Konflikt mit der Gesellschaft. Aber es gibt
auch einen deutlichen Tonwechsel, von der romantischen Affirmation der Emotionen hin
zum kritischen und desillusionierten Blick des Realismus. Diese Entwicklung spiegelt
wiederum den Wandel der Sensibilitit im Europa des spiten 18. und frithen 19.
Jahrhunderts wider, das von Modernisierung, der Konsolidierung des Biirgertums und der
fortschreitenden Abkehr von romantischen Idealen gepréagt war.

Die Analyse von Die Leiden des jungen Werthers und Madame Bovary zeigt, dass die
Romantik kein homogener Block ist, sondern ein dynamischer, sich stdndig wandelnder
Prozess, der verschiedene historische, literarische und personliche Phasen durchliuft.
Obwohl diese beiden Romane sind, zeitlich voneinander getrennt, sind sie durch ihre
Sensibilitit miteinander verbunden. Sie bieten einen wertvollen Uberblick iiber den
romantischen Menschen, seine Bestrebungen, seine Widerspriiche und sein bleibendes
Verméchtnis in der europdischen Literatur.

41



8. Literaturverzeichnis

- Hauptquellen
- Flaubert, G. (2011). Madame Bovary.

- Goethe, J.W. (2011). Die leiden des jungen Werther.

- Allgemeine Studien

Aréchiga, V. (2014). La teoria de la materia de la Naturphilosophie. Metatheoria,
5(1), 7-20. http://ridaa.unq.edu.ar/handle/20.500.11807/2444

Argullol, R. (1984). El héroe y el unico: el espiritu tragico del Romanticismo..
Bahr, E., Kopke, W., & Wittkowski, W. (1998). Geschichte der deutschen Literatur:
Kontinuitdt und Verdnderung — Von der Aufkldrung bis zum Vormdrz (2. ed.)
Bedoya, H. G. B. (2016) El romanticismo.

Beiser, F.C. (2022). Weltschmerz: El pesimismo en la filosofia alemana:
1860-1900.

Bompiani. (2005). Diccionario Bompiani de los autores: Tomo I1.

Castro H., P. (2019). Las ruinas goticas en el arte del Romanticismo.

Daemmrich, H. S., & Daemmrich, 1. G. (1995). Themen und Motive in der Literatur:
ein Handbuch (2., Uiberarbeitete und erw. Aufl.)

De Paz, A. (2003). La revolucion romantica: Poéticas, estéticas, ideologias. (M.
Garcia Lozano, Trad.)

Diaz Larios, L. F. (1967). Literatura y sociedad en el romanticismo.

Diaz, R. (2023). ;Qué caracteriza al hombre romantico del siglo XIX?
GénerosLiterarios.net.,  recuperado el 8 de junio de = 2025,
https://www.generosliterarios.net/que-caracteriza-al-hombre-romantico-del-siglo-

xix/

Doumet, C., & Pécheur, J. (1988). Littérature frangaise.

Engehausen, F. (2022). Deutsche Geschichte: von der Antike bis heute.

Escudos, J. (2015). Weltschmerz. Recuperado el 9 de junio de 2025, de
https://jescudos.com/2015/11/23/weltschmerz/

Frenzel, E., & Albella Martin, M. (1980). Diccionario de motivos de la literatura
universal.

Frenzel, E., & Schad de Caneda, C. (1976). Diccionario de argumentos de la
literatura universal.

Friedrich, C.D. (1809-1810) Abtei im Eichwald [Ol auf Leinwand] Alte
Nationalgalerie, Berlin.

Friedrich, C.D. (1817) Der Wanderer iiber dem Nebelmeer [Ol auf Leinwand]
Hamburger Kunsthalle.

Gamez Salgado, A. (2024). El ser es y el no ser sera. La relevancia historico-
filosofica del pesimismo y la redencion como su criterio de demarcacion.

Gimber, A. (2008). Mito y mitologia en el romanticismo aleman.

Gombrich, E. H. (2007). La historia del arte (16* ed.).

42


http://ridaa.unq.edu.ar/handle/20.500.11807/2444
https://www.generosliterarios.net/que-caracteriza-al-hombre-romantico-del-siglo-xix/
https://www.generosliterarios.net/que-caracteriza-al-hombre-romantico-del-siglo-xix/
https://jescudos.com/2015/11/23/weltschmerz/

Gonzalez, J. A. (2016). Roma, ciudad del alma romdntica y del arte. 20minutos.
Recuperado el 9 de junio de 2025, de
https://www.20minutos.es/noticia/2770587/0/roma-ciudad-del-alma-romantica-
arte/

Harlay, A. (2002). Histoire de France.

Hsia, A. (1983). Zur Werther-Krankheit bei Werther.

Lemaitre, H. (1985). Dictionnaire Bordas de littérature francaise et francophone.

Llopis, J. A. (2019). La ruina como “sublime historico”. Presencias medievales en
el Romanticismo.

Loépez Ballesteros, M. (2006). EIl Nacional Socialismo y sus antecedentes
filosoficos: el Romanticismo y el Irracionalismo.

Muioz Acebes, F. J. (1999). Literatura y reflexion: el relato espectacular en las
novelas de los primeros romanticos alemanes.

Minde, A. (2007). Werthers Krankheit zum Tode. Die Selbstmordthematik in
Goethes "Die Leiden des jungen Werthers".

Pujol Russell, S. (1983). Romanticismo: la naturaleza y el poeta.

Ramsak, B. K. (2002) Ejemplos del amor romantico en la literatura esparnola del
siglo XIX.

Reill, P. (2002). Naturphilosophie: Alexander von Humboldt y la Ilustracion
(Susana Moreno Parada, Trad.)

Restrepo, S. S. A. (2008). Goethe y el romanticismo aleman.

Rojas Jiménez, A. (2020). El desencuentro entre la Naturphilosophie de Schelling
v la Physica de Aristoteles.

Solis, E. M. (2011). La poética de la historia del primer romanticismo aleman.
Villar, G (2017). Romanticismo individualista. Culturas de Norta. Recuperado el 8
de junio de 2025, de https://culturasdenorta.blogspot.com/2017/03/romanticismo-
individualista.html

Weisstein, U. (1975). Introduccion a la literatura comparada (M. * Teresa Pinel,
Trad.)

43


https://www.20minutos.es/noticia/2770587/0/roma-ciudad-del-alma-romantica-arte/
https://www.20minutos.es/noticia/2770587/0/roma-ciudad-del-alma-romantica-arte/
https://culturasdenorta.blogspot.com/2017/03/romanticismo-individualista.html
https://culturasdenorta.blogspot.com/2017/03/romanticismo-individualista.html

	1. Einleitung
	2. Ziele
	2.1.  Hauptziel
	2.2.  Spezifische Ziele

	3. Begründung und Methodik
	3.1.  Begründung
	3.2. Methodik

	4. Die Romantik
	4.1. Historischer Kontext
	4.1.1. Historischer Kontext der deutschen Romantik
	4.1.2. Historischer Kontext der französischen Romantik

	4.2.  Definition der Romantik

	5. Merkmale der Romantik
	6. Die Leiden des jungen Werther und Madame Bovary
	6.1. Die Leiden des jungen Werther
	6.1.1. Stil und Erzähltechnik
	6.1.2. Romantische Merkmale
	6.1.3. Werther als romantischer Archetyp
	6.1.4. Wichtigste Symbole im Werk
	6.1.5. Literarische und kulturelle Bedeutung

	6.2. Madame Bovary
	6.2.1. Stil und Erzähltechnik
	6.2.2. Hauptthemen
	6.2.3. Emma als postromantische Figur
	6.2.4. Wichtigste Symbole im Werk
	6.2.5. Literarische und kulturelle Bedeutung

	6.3. Vergleich
	6.3.1. Vergleich der Werke
	6.3.2. Vergleich der Protagonisten
	6.3.3. Thematologie


	7. Schlussfolgerungen
	8. Literaturverzeichnis
	- Hauptquellen
	- Allgemeine Studien


