Universidad deValladolid

Facultad de
Filosofia y Letras

Master Universitario en Iniciacion a la Investigacion en
Textos de la Antigiiedad Clasica y su Pervivencia

Tradicion clasica en las églogas incluidas en el Desengaiio
de amor en rimas (1624) del licenciado Pedro Soto de Rojas

Alonso Martin Fernandez

Tutor: José Antonio Izquierdo Izquierdo

Departamento de Filologia Clasica

Curso: 2024-2025



RESUMEN: El objetivo de este trabajo es buscar las fuentes, primerias o transmitidas
secundariamente, de la tradicion literaria clésica presente en las cinco églogas del poemario
intitulado Desengario de amor en rimas del licenciado y poeta granadino Pedro Soto de Rojas.
Dado el caracter bucdlico de estas composiciones eglogicas, nos centraremos especialmente en
analizar la tradicion que empez6 Tedcrito de Siracusa pero que, sobre todo, fundamento
Virgilio, acudiendo a sus textos para comprender las referencias intertextuales que a ellos hace
Soto en el Desengario. Tangencialmente, analizaremos otras referencias cuya fuente primaria
la constituyen Ovidio, Plinio el Viejo y Plutarco. Veremos también el contacto entre esta
literatura de Soto y otras, vernaculas y clésicas, especialmente con aquella de Garcilaso, por la
cual se ve principalmente influido y con la de Cervantes, contemporaneo suyo.

PALABRAS CLAVE: Tradicion clésica, Eglogas, Virgilio, Tedcrito, Soto

ABSTRACT: The aim of this work is to search the sources, primary or secondarily transmitted,
of the classical literary tradition present in the five eclogues of the poetry collection Desengario
de Amor en Rimas written by the graduate and poet, Pedro Soto de Rojas from Granada. Given
the bucolic nature of this type of poetic composition, our attention will be specially focused on
analysing the tradition that Theocrytus of Siracuse initiated but that, above all, Vergil
substantiated. We will do so by referring to their texts so as to understand the intertextual
references that Soto includes in the Desengario. Tangentially, we will analyse other references
whose primary source is in Ovid, Pliny the Elder and Plutarch. We will also examine the
connection between Soto’s literature and other literary traditions, both vernacular and classical,
specially that of Garcilaso, by whom Soto is especially influenced, and that of Cervantes, his
contemporary.

KEY WORDS: Classical tradition, Eclogues, Vergil, Theocritus, Soto




0. METODOLOGIA DEL TRABAJO

A instancia de nuestro tutor, hemos tenido siempre como referencia para nuestro trabajo la
metodologia empleada por Vicente Cristobal Lopez en su tesis doctoral por la Universidad
Complutense, dirigida por Antonio Ruiz de Elvira: Virgilio y la tematica bucolica en la
tradicion cldsica, un estudio que marca un verdadero hito en la investigacion de la tradicion
clasica del bucolismo y de la fijacion de las Bucdlicas de Virgilio como modelo del género
bucolico.

Esa metodologia seguida por Cristobal es la de buscar en Tedcrito y especialmente en Virgilio
los cimientos literarios del edificio bucolico que se ha ido erigiendo a lo largo de la tradicion
literaria clésica, investigando a continuacion las perdurables huellas que han dejado estos dos
autores en el género bucolico posterior que les ha seguido; es decir, su pervivencia.

En nuestro caso, nos hemos cefiido a buscar las influencias de los dos autores clasicos en las
¢glogas de una obra concreta: las de el Desengario de amor en rimas del licenciado granadino
Pedro Soto de Rojas. Para ello, no hemos fijado una serie de motivos de la poesia bucolica
virgiliana y buscado su precedente teocriteo, pues esa labor ya la habia realizado Vicente
Cristobal y hubiese sido arar sobre terreno ya roturado. En cambio, si que nos hemos valido de
los topicos ya establecidos por el académico complutense para poder detectar con mucha mas
facilidad la pervivencia de esos topicos en las églogas de Pedro Soto de Rojas.

Nosotros hemos acudido pasaje por pasaje a las églogas de Soto para poder realizar una
comparacion con los dos poetas antiguos, una busqueda de fuentes o quellenforschung.
Mostrando primero los pasajes del licenciado granadino que presentan ecos claros o
imitaciones, hemos presentado después precisamente los pasajes cldsicos que le inspiraron.

Cuando Soto se inspira en un pasaje de Virgilio que el mantuano tomo a su vez de Tedcrito de
Siracusa, entonces creamos una cadena de tradicion entre los tres autores para ver como ha
cambiado o se ha mantenido fija la forma y el fondo de los pasajes imitados, emulados, o de
los que se presenta un eco.

Pero no so6lo hemos hecho esto con estas imitaciones o ecos de los dos més importantes poetas
bucolicos clasicos; lo mismo hemos hecho cuando hemos detectado ecos de otros autores
clasicos, como Ovidio, Plinio el Viejo o Plutarco de Queronea, e incluso cuando hemos
encontrado que se imitan las églogas de Garcilaso. Asimismo, hemos buscado puntos de
contacto entre esta literatura de Soto y la de otros autores contemporaneos suyos, especialmente
con Cervantes.

Analizamos las églogas en el orden que presenta el Desengario, que no es otro que el orden
cronoldgico en que se desarrolla la trama de la historia del poemario, cuyo mas importante
desarrollo tiene lugar, precisamente, en estas largas églogas. Las églogas de Soto las hemos
transcrito tomando de referencia la edicion de Gallego Morell, que hemos transcrito, por lo
general y salvo excepciones, adaptando su grafia a las normas ortograficas del castellano actual.



1. INTRODUCCION
1.1. LA TRADICION CLASICA BUCOLICA

La tradicion literaria clasica bucolica ha sido extensisima, notabilisima e ininterrumpida, desde
la aparicion del género en la poética de Tedcrito hasta hoy, pasando por los bucoélicos latinos
menores, posteriores a Virgilio, por la edad media, el renacimiento y la edad moderna. Para
entender un poco mejor como pudo llegar el género bucdlico hasta los dias en que Soto de
Rojas escribid su Desengario, vamos a trazar una breve historia del género desde su posible
origen mas remoto hasta el mundo barroco en que se incardina la obra del licenciado granadino.

1.2. LA CUESTION DE LOS ORIGENES DE LA BUCOLICA

Los origenes de la bucolica son discutidos. Autores como Garcia Teijeiro y Molinos Tejada
(1986: 29-31) defienden que existe una diferencia entre los cantos de pastores ficticios
plasmados en la literatura bucoélica de los cantos y otros cantos que ejecutan los pastores en la
realidad. Segln este tipo de vision, son muchos los pastores, diacronicamente y a través de
diversas geografias, que se han dedicado, en sus momentos de ocio pastoril, a fabricar
instrumentos para producir musica que pueda entretenerles, asi como para preparar tonadas.

Recientemente (Monesma: 2022 [video de YouTube]), se documentd en 2005, en nuestra
Espafia, a un viejo pastor turolense que mostro y explico a la camara el proceso artesanal de
una “flauta de capolla”, o gaita de pastor, con un trozo de madera de pino y un cuerno de toro,
alegando que en su época unos cuantos ocupaban sus ratos libres para esos menesteres.! Otro
testimonio lo tenemos en un video-documental del mismo autor, en que aparece otro pastor
turolense fabricando una flauta, en su caso con el hueso cubito de un buitre (Monesma, 2021).
Mi propio abuelo paterno, Jestis Martin Duque, me dice haber visto con frecuencia durante la
infancia en su pueblo natal vallisoletano, Encinas de Esgueva, a pastores manufacturando
flautas a partir de algun tipo de ramas, y utilizdndolas para producir musicas.

Todo esto nos indica sin duda la veracidad de la distincion entre los cantos (o, al menos, de los
instrumentos) de pastores reales y los de la bucdlica que subrayaron Teijeiro y Molinos,
estudiosos de la bucolica y el folclore.

1.2.1. Los origenes del canto pastoril segun los antiguos escoliastas

Sin embargo, y como bien dicen estos dos mismos autores (1986: 29-31), los comentaristas
antiguos no tuvieron en cuenta esta distinciéon cuando quisieron ofrecer su hipotesis sobre el
origen de los cantos pastoriles. Ellos, en sus escolios a Virgilio y Tedcrito, expusieron varias
teorias sobre como fue creada la bucolica.

Etiologia mitoldgica?

Por un lado, en las propias églogas de Virgilio encontramos referencias al origen mitico del
instrumento pastoril de viento, que habria creado el dios Pan; es la misma explicacion que da
Ovidio en sus Metamorfosis.

" Agradecemos al profesor Pedro Pablo Conde Parrado el descubrirnos este video en su comunicacion inédita:
Bukolika: sobre pastores y lireratura el 14 de marzo de 2024, en la Fundacion Joaquin Diaz de Uruefia, dentro
del marco del seminario ‘Escuchando el patrimonio: leyendas, mitos, tradiciones orales’ organizado desde nuestra
facultad por un comité encabezado por el prof. J. M. Nieto Ibafnez.

2 Seguimos, a partir de aqui, el magnifico estudio de Vicente Cristobal (1980: 29-32)



En cuanto a la relacion de la mitologia con la bucdlica, Virgilio nos presenta a personajes
miticos que cantaron o cantan bucélicamente: el tebano Anfion, Lino, Orfeo, Adonis y Dafhnis.>

Explicacion muy importante, que aparece tanto en los escolios a Tedcrito como en los escolios
a Virgilio, es la que alude a Orestes como inventor de la bucdlica. El héroe, llegando a Sicilia
a causa de una tempestad, después de partir de Escitia con una imagen robada de Diana, tras
de un afio de estancia en la Trinacria celebré con himnos una fiesta en honor de la diosa, junto
a sus marineros y a pastores del lugar. A partir de estas fiestas habria quedado la costumbre del
canto entre los pastores sicilianos. Segun otras versiones, los lugarefos acostumbraron a
celebrar a la diosa delia con cantos, después que Orestes fundase un templo en su honor en la
isla.

Etiologia historica®

Probo expone la hipdtesis de que cuando Jerjes invadid Grecia, las mujeres lacedemonias
abandonaron sus ciudades y se refugiaron en lugares desiertos. Cuando los hombres volvieron
victoriosos de Maraton, se debian realizar los ritos en honor de Diana Cariatide; ante la ausencia
de las muchachas que acostumbraban a celebrarla, los hombres llamaron a pastores de los
alrededores, quienes entonaron unas cantilenas. Estas cantilenas se llamaron “bucoélicas”
porque entre los pastores cantantes habia boyeros, y sus vacas sobresalian muy por encima del
resto del ganado pastoril.

Segun Servio, en cambio, como los lacedemonios se escondian refugiados dentro de sus muros,
solo los pastores pudieron dar culto a una Diana que tendria su templo en el campo. Filargirio
dice que el culto se celebrd en una ciudad de pastores ante el miedo de las mujeres espartanas
a salir de sus muros durante la invasion de Jerjes. Esto mismo dicen Donato, Diomedes e
Isidoro.

Otra hipotesis es la de que en unos certamenes cantados en honor a Diana Lyea en Sicilia, en
que el ganador era agasajado con distintos premios, los pastores comenzaron su costumbre de
cantos agonisticos y del canto en general.

La tercera explicacion que proponen los escoliastas es la del surgimiento de estos carmenes
pastoriles en una época pretérita en que todos los humanos eran pastores.

1.2.2. Los origenes segun teoricos modernos®

Algunos tedricos modernos defienden, de forma similar a los antiguos escoliastas, una hipotesis
ritualista, segun la cual los cantos de pastores surgieron en rituales en honor a Artemis.

Otra hipdtesis es la de J. Duchemin, quien defiende que toda poesia tiene origen en cantos
pastoriles, por lo que la bucdlica iria primero, y la poesia después.

1.2.3. Conclusiones

Ante todas estas hipotesis antiguas u otras modernas, nos decantamos por una poligénesis
folclérica como la que indicaron Teijeiro y Molinos.

3 A este le pasa por alto Cristobal: creemos sin duda que, cuando en el verso 61 de la quinta bucodlica de Virgilio
dice Menalca que el bueno de Dafnis ama los ocios (amat bonus otia Daphnis), se refiere el pastor a que el bueno
de Dafnis ama los ratos libres que los pastores dedican a cantar y tocar sus instrumentos; pues ese es el significado
de la palabra otium en la obra bucolica de Virgilio, como demostraremos mas abajo (como Cristobal no advirtio
esto, no conto la referencia como testimonio de la actividad poética o musical de Dafnis). Sin embargo, bien indica
Cristobal que Eliano (Hist. Var. X, 18), Diodoro Siculo IV, 84 y Diomedes (Art. Gram. 111, 486 ss. Keil) dan noticia
mitologica de, precisamente, Dafnis como inventor de la bucélica.

4 Continuamos siguiendo el estudio de Vicente Cristobal (1980: 33-36).

5 Seguimos de nuevo a Cristobal (1980: 37-39).



1.3. BREVE HISTORIA DEL BUCOLISMO HASTA EL BARROCO ESPANOL

Para comprender mejor como el género literario de la bucoélica llegd hasta los dias de Pedro
Soto de Rojas, esbocemos una breve historia del género.

1.3.1. Edad antigua: surgimiento y consolidacion de la poesia bucdlica

Precedentes de la bucolica

En la edad antigua, como decimos, la bucoélica surge con Tedcrito, aunque encontramos
precedentes que nos hablan, al menos, de oficios bucolicos parejos a los que quedaran
objetivados en la poesia teocritea, aunque no de los cantos pastoriles. Mencidon especial
requieren el ciclope Polifemo de la Odisea y el porquero Eumeo de la misma obra homérica.
Polifemo sera tomado como arquetipo del pastor deforme o feo en la literatura bucoélica de
Tedcrito, en un idilio que imitara Virgilio y que a su vez sera imitado por el propio Soto en su
primera égloga del Desengario. Tenemos también la historia del inicio de Hesiodo en la poesia;
tal como ¢l mismo cuenta, fue llamado por las Musas para ser poeta mientras apacentaba sus
rebafios al pie del Helicon. Esto, aunque no nos no hable de poesia bucélica, si relaciona a un
gran poeta con el mundo ganadero o rstico.

Surgimiento de la poesia bucdlica v sus causas

Pero seré precisamente Teodcrito quien afiance las bases del género y parece ser el indiscutible
pionero, sin precedentes, del mismo. A €l le siguen Bién y Mosco y tenemos también unos
poemas-figura atribuidos a ellos tres, de rasgo bucoélico, como La siringa.

Muchos son los estudiosos que han defendido la teoria dominante sobre el origen de la bucolica
de Teocrito, a saber:

Que con la caida de las ciudades-estado griegas a la llegada del imperio de Alejandro
Magno, la sociedad helenistica, agrupada en grandes urbes como Alejandria, sin un papel claro
como el que habian tenido los individuos en la vida politico-social de las ciudades-estado
independientes, recurrieron a un cambio no solo de “infraestructura econémico-social” sino
también de “superestructura”, si se nos permite hablar en términos marxistas. Asi, adquirieron
gran vigor las nuevas filosofias, estoicismo y epicureismo, que, como es bien sabido, son
sistemas de pensamiento que establecen unos nuevos fines en la actividad filosofica, el
principal de los cuales es proporcionar al individuo herramientas para conseguir una vida
moralmente feliz.

A la par, y precisamente por huir en cierto sentido de esas megalopolis, Tedcrito habria
fundado una poesia que trasladase al lector a un entorno antagénico al de las grandes
aglomeraciones urbanas: el entorno de la vida rustica de los pastores y demds los personajes
bajos que poco tienen que ver con con las ciudades.

Virgilio v el establecimiento de su bucdlica como modelo del género

Después de Teocrito, Bion, Mosco y los elementos bucolicos que se pueden encontrar en los
epigramas alejandrinos®, llegamos a Virgilio, que sera el poeta que verdaderamente establezca
un modelo del género para la tradicion literaria clasica posterior.’

Vid. Cristobal, 1980: 47-8.

7 A este respecto, a parte de la propia tesis doctoral que venimos citando de Vicente Cristobal, se pueden consultar
del mismo autor: el apartado “Pervivencia” en la introduccion a su edicion de las Bucdlicas de Virgilio (Catedra,
pp- 44-51) y el articulo “Las églogas de Virgilio como modelo de un género” (2002 en el volumen La égloga: VI
Encuentro Internacional sobre Poesia del Siglo de Oro, coordinado por Begofia Lopez Bueno, pags. 23-56.



Virgilio crea una obra que, si escribido en el orden que se nos ha transmitido, tuvo una
disposicion y una arquitectura de conjunto verdaderamente resefiables, lleguemos o no a
admitir relaciones numéricas como los que propuso P. Maury. Sin embargo, no hay duda de la
correspondencia tematica, que podemos ilustrar rapidamente con esta imagen:

Bucdlicas: esquema de la coleccion

Desafio poético: cantos amebeos
8l La Edad de Oro: mitolégica, narrativa

lll Desafio poético:
Muerte y apoteosis de Dafnis

Sileno: mitolégica, narrativa
Desafio poético: cantos amebeos

Y fue tal la maestria formal y de contenido de cada una de las breves (ninguna de las églogas
llega a superar en mucho los cien versos) composiciones del conjunto, y su éxito entre los
lectores y criticos, que muchisimos elementos de ellas quedaron como modelo o espejo para el
resto de los poetas bucdlicos que vinieron después.

Ademas, son muchos los autores que han defendido que Virgilio cre6 un nuevo mundo ideal,
alejado de la realidad y solo presente en su poesia. En efecto, es este uno de los grandes aportes
de Virgilio al género.

Ese alejamiento que Tedcrito habia buscado de la aglomerada ciudad se habia quedado “a
medio camino entre lo real y lo imaginario” (Teijeiro y Molinos, 1986: 31). En cambio, con
Virgilio se crea un mundo nuevo, que pareciera completamente idilico. De los defensores de
esta tesis o interpretacion del microcosmos creado por Virgilio en su poesia, sin duda uno de
los estudios o ensayos de mayor relevancia ha de ser el capitulo “La Arcadia: el descubrimiento
de un paisaje espiritual”, de Bruno Snell, en su libro El descubrimiento del espiritu. Estudios
sobre la génesis del pensamiento europeo en los griegos.

Bucblicos menores®

Ya pronto la fama de las Bucdlicas de Virgilio se expandio, de forma que se pueden encontrar
temas bucoélicos en otros poetas augusteos (Cristobal, 1980: 63-65), pero verdaderamente
importantes son las obras de Nemesiano y Calpurnio Siculo, que componen ellos mismos
¢glogas de forma integra. También son relevantes los Carmina Einsiedlensia. Asimismo, los
poetae novelli se acercan a lo bucdlico y, en lengua griega, destacan las pastorales de Longo.

1.3.2. Antigiiedad tardia y Edad Media

8 Vid. Cristobal, 1980: 63-75.



En la antigiiedad tardia encontramos bucolismo en San Paulino de Nola y en Santo Severo
Endelequio y su obra De mortibus boum. (Cristobal, 1980: 75-84)

En la Edad Media se hallan vivos los temas bucolicos virgilianos en el renacimiento carolingio,
destacando el Conflictus hiemis et veris de Alcuino de York, y en la poesia goliardica (Cristobal,
1980: 84-93).

En Espaiia, tenemos una Egloga de Francisco de Madrid, llena de tradicion clasica, y las Coplas
de Mingo Revulgo, terribles y agresivas, que se difunden por la corte castellana hacia 1464 y
que estan escritas resaltando la rusticidad de los pastores, creando asi un efecto cémico. Es esta
obra, segun Lazaro Carreter (1969: 80), la otra cara de la moneda de los refinados e idealizados
pastores las Bucolicas. Nos cabe destacar que la presencia de Virgilio en las aulas de salamanca,
donde acaso se escribieron esas églogas, era muy importante (Lazaro, 1969: 80).

1.3.3. El renacimiento

Del renacimiento se ha pensado que ha podido ser algo asi como la Arcadia del género bucélico
(Holloway, 2023: 1), es decir, un momento histoérico altamente propicio para el florecimiento
de escritos de indole pastoril.

En 1504 Jacobo Sannazaro publicé en Napoles su Arcadia, novela pastoril con doce
composiciones eglogicas internas. Esta obra fue de tremendisima influencia para el bucolismo
posterior. Cristobal le llama “manual de pastoralismo” (1980: 83).

En Espafia, destaca por encima de todos Garcilaso de la Vega, el indiscutible principe del
bucolismo espafiol, que introdujo la “moda” de la égloga a la peninsula. Contemporaneos de
Garcilaso que escribieron bucoélicas fueron Hurtado de Mendoza y Acuna. Por otro lado,
Begofia Lopez Bueno senala (2002: 13) como en el siglo X VI casi todos los poetas de primera
fila fueron autores de églogas.

1.3.4. La bucdlica en el barroco espaiiol

En Espafia en concreto, parece ser que desde las Eglogas de Garcilaso las abundantes
composiciones poéticas pastoriles no pueden deslindarse del proyecto imperial y del anhelo
espanol de producir una potente literatura vernacula que caminase a la par del poderio politico
del Imperio (Holloway, 2017: 1-2). Por otro lado, en el barroco espafiol hay en parte ruptura y
en parte continuidad respecto a lo pastoril del renacimiento (Holloway, 2017: 3).

Entre 1558 y 1559, Jorge de Montemayor publica Los siete libros de Diana, conocidos como
la Diana, que es la primera novela pastoril espanola, impresa en Toledo. Alonso Pérez publica
la Segunda Diana en Valencia en 1563, en la imprenta de Juan Mey. En el mismo lugar, un afio
después, Gaspar Gil Polo publica la Diana enamorada. En 1582, en Madrid, se publica El
pastor de Filida de Géalvez de Montalvo. El genial Cervantes publica su Galatea en la imprenta
de Juan Gracian de Alcala en 1585. Lope de Vega publica su Arcadia en la imprenta de Luis
Sanchez de Madrid en 1598. En 1608 Bernardo de Balbuena publica Siglo de Oro en las Selvas
de Erifile, en Madrid.

La influencia de Virgilio en todas estas obras de indole bucdlica es innegable. Podemos citar
aqui las palabras de Aurelio Espinosa Polit, que es férreo y claro al hablar de la innegable
referencia que las Eglogas del mantuano constituyeron para estos escritores del siglo de oro:

Pocas obras de la literatura romana habran sido tan leidas en Espafia, tan comentadas y traducidas como
las Bucolicas de Virgilio, hasta el punto de haber contribuido a la aparicion de un género literario propio, la
novela pastoril. Llenos estan de Virgilio, en sus Eglogas, Garcilaso, y en la Galatea, lo mismo que en numerosos

°Nos servimos de los datos de Eugenia Fosalba (2002: 159-182).



capitulos del Quijote, Cervantes. Las Bucdlicas virgilianas eran conocidas por los ingenios del Siglo de Oro
espafiol, verso por verso.”

Sobre el bucolismo en el siglo de oro espafiol y sobre la influencia de Virgilio en este tiempo,
son estudios de referencia las obras clasicas: Virgilio y la pastoral espariola del Renacimiento
(1480-1550) de Marcial José Bayo (Madrid, ed. Gredos, 1959). Los libros de pastores en la
literatura espariola. La orbita previa, de Francisco Lopez Estrada (Madrid, ed. Gredos, 1974)
y La novela pastoril espariola de Juan Bautista Avalle-Arce (Madrid, ed. Istmo, 1975).

Debemos destacar, sin embargo, que en ninguna de estas obras hay un tratamiento de las
¢glogas del Desengario de amor en rimas.

Sobre la idealidad del bucolismo, transmitida hasta el barroco

Antes habiamos dicho que se ha defendido que Virgilio cre6 un mundo ideal. Ese mundo ideal
de Virgilio se transmitié por medio de la tradicion literaria hasta la época del barroco.

Asi, podemos traer a colacion un pasaje de El coloquio de los perros de Cervantes, en el que
se nos presentan las reflexiones que el perro Berganza dijo haber hecho en los momentos de
siesta rural en que descansaba de su ocupacion de perro pastor, una clara descripcion de la
diferencia entre los pastores de la bucoélica y los pastores reales:

En aquel silencio y soledad de mis siestas, entre otras cosas, consideraba que no debia de ser verdad lo que
habia oido contar de la vida de los pastores; a lo menos, de aquellos que la dama de mi amo leia en unos libros
cuando yo iba a su casa, que todos trataban de pastores y pastoras, diciendo que se les pasaba toda la vida
cantando y tafiendo con gaitas, zampofias, rabeles y chirumbelas, y con otros instrumentos extraordinarios.
Deteniame a oirla leer, y leia como el pastor de Anfriso cantaba estremada y divinamente, alabando a la sin par
Belisarda, sin haber en todos los montes de Arcadia arbol en cuyo tronco no se hubiese sentado a cantar, desde
que salia el sol en los brazos de la Aurora hasta que se ponia en los de Tetis; y aun después de haber tendido la
negra noche por la faz de la tierra sus negras y escuras alas, €l no cesaba de sus bien cantadas y mejor lloradas
quejas. No se le quedaba entre renglones el pastor Elicio, mas enamorado que atrevido, de quien decia que, sin
atender a sus amores ni a su ganado, se entraba en los cuidados ajenos. Decia también que el gran pastor de
Filida, tGnico pintor de un retrato, habia sido mas confiado que dichoso. De los desmayos de Sireno y
arrepentimiento de Diana decia que daba gracias a Dios y a la sabia Felicia, que con su agua encantada deshizo
aquella maquina de enredos y aclaré aquel laberinto de dificultades. Acordabame de otros muchos libros que
deste jaez la habia oido leer, pero no eran dignos de traerlos a la memoria. (...)

Digo que todos los pensamientos que he dicho, y muchos mas, me causaron ver los diferentes tratos y ejercicios
que mis pastores, y todos los demas de aquella marina, tenian de aquellos que habia oido leer que tenian los
pastores de los libros; porque si los mios cantaban, no eran canciones acordadas y bien compuestas, sino un
"Cata el lobo do6 va, Juanica" y otras cosas semejantes; y esto no al son de chirumbelas, rabeles o gaitas, sino al
que hacia el dar un cayado con otro o al de algunas tejuelas puestas entre los dedos; y no con voces delicadas,
sonoras y admirables, sino con voces roncas, que, solas o juntas, parecia, no que cantaban, sino que gritaban o
grufiian. Lo mas del dia se les pasaba espulgandose o remendando sus abarcas; ni entre ellos se nombraban
Amarilis, Filidas, Galateas y Dianas, ni habia Lisardos, Lausos, Jacintos ni Riselos; todos eran Antones,
Domingos, Pablos o Llorentes; por donde vine a entender lo que pienso que deben de creer todos: que todos
aquellos libros son cosas sofiadas y bien escritas para entretenimiento de los ociosos, y no verdad alguna; que,
a serlo, entre mis pastores hubiera alguna reliquia de aquella felicisima vida, y de aquellos amenos prados,
espaciosas selvas, sagrados montes, hermosos jardines, arroyos claros y cristalinas fuentes, y de aquellos tan
honestos cuanto bien declarados requiebros, y de aquel desmayarse aqui el pastor, alli la pastora, aculla resonar
la zampofia del uno, aca el caramillo del otro. (Cervantes, El cologuio de los perros folios 244 v-245 1)

10 A Espinosa Polit (s. a.) “Un latinismo en el Quijote” El «Quijote» en Ecuador (Recopilacion de Julio Pazos
Barrera) y este a su vez dentro de El «Quijote» en América, agrupacion de antologias realizada por el CVC.



1.4. PEDRO SOTO DE ROJAS (1584-1658)
1.4.1. Breve biografia del autor'!

Pedro Soto de Rojas fue un poeta granadino, que ha venido siendo considerado seguidor del
movimiento culteranista que encabezaria el también andaluz Luis de Gongora. Nacido en
Granada, hijo de Martin de Rojas y Ana de Soto, fue bautizado en la parroquia del Sagrario
Corazén el diez de enero de 1584. Tras acabar sus studia humanitatis se matriculd en la
Universidad de Granada, donde obtuvo el grado de bachiller en Canones, Humanidades y
Teologia el 27 de septiembre de 1610.

Entonces intentd buscar un sitio en la escena poética de la corte madrilefia. En 1611 y 1614
aparece plenamente integrado en los circulos de las academias literarias de la Corte, pero mas
tarde abandono sus afanes literarios y, tras conseguir un puesto en la canonjia de la Iglesia
Colegial del Salvador, en el barrio del Albaicin de Granada, comenz6 una vida de clérigo
provinciano.

Durante su etapa de canonigo, Soto demostré un temperamento que se ha denominado con
razén como “discolo e irascible” (Trueblood, 6: 1996) pues, en efecto, y como documentan los
escritos recogidos por Gallego Morell (1948), Soto disputaba con sus colegas canonigos,
acalorandose por problemas como por la pureza de sangre entre ellos y faltaba a las reuniones
de la canonjia, a veces ausentdndose durante meses, seguramente para ir a Madrid, segun
Trueblood (6: 1996) y Cabello Porras (2012: 465). Estas disputas llegaron a tal extremo que la
canonjia del Salvador le obligd a quedar encerrado en su domicilio.

De todas formas, es también en esta €poca, entre 1619 y 1626, cuando recibe su herencia
paterna y ademads alcanza un bien remunerado cargo de abogado del Santo Oficio.

Estando en esa nueva situacion, comienza a adquirir una serie de terrenos y casas en el barrio
del Albaicin, buscando poder llegar a construirse un “carmen”, una gran casa rodeada de
amplios jardines que le sirviese de hogar, locus amoenus 'y refugio del siglo. Estos planes fueron
tomando forma hasta que en el trienio de 1629-1632 consiguié edificar su carmen, denomind
el Carmen de los Mascarones, todo un palacio rodeado de jardines dispuestos en siete terrazas.

1.4.2. Obra literaria!?

En 1611, a sus veintisiete afos, escribe Soto su Desengario de amor en rimas, que es su primera
obra, de juventud, y que publica en 1623, a instancias, segiin ¢l mismo dice en su introduccion
de la obra, de su amigo Lope de Vega; en esta obra Soto se encuentra influenciado (Egido,
1992) por autores como Tasso, Marino y Guarini y por el Canzioner de Petrarca; cancionero
que, en efecto, subyugo a toda Europa a su influencia (Gémez Moreno, 2013: 63).

Hacia 1619, Soto compone una fabula mitologica, Los fragmentos de Adonis, que no saldria
impresa hasta cuarenta afios mas tarde. En 1639 publica Los rayos del Faeton, otro epilio; estas
dos obras se encuentran influenciadas por el Polifemo de Gongora.

En 1652 se imprime su mas famosa obra, el Paraiso cerrado para muchos, jardines abiertos
para pocos, una obra cuyo titulo hace referencia tanto a su “Carmen de los Mascarones” como
al estilo culterano del poema. Esta obra constituye una de las cumbres de la poesia descriptiva

" Seguimos a partir de ahora a Ponce Cardenas (s. a.) Pedro Soto de Rojas — Biografia. Historia Hispanica — Real
Academia de la Historia (web) y a Cabello Porras “Pedro Soto de Rojas”, entrada del Diccionario filologico de la
literatura espariola editado por Pablo Jauralde Pou (vol. II, pp. 464-478)

"2 Continuamos siguiendo el estudio de Ponce Cardenas.

10



barroca y la cumbre de su produccion poética, y se encuentra influenciada por Luis de Gongora,
en concreto por las Soledades.

La importancia de Soto como uno de los principales adalides de la “nueva poesia” barroca solo
puede parangonarse con otro miembro de la primera promocion de la escuela culta, Juan de
Tassis, conde de Villamediana.

1.4.3. El Desengaiio de amor en rimas (1624)

El Desengario de amor en rimas es un poemario escrito por el Licenciado Pedro Soto de Rojas
y que consta de 206 poemas: 126 sonetos, 52 madrigales, 17 canciones, 5 églogas, 2 estancias
en octavas, 2 elegias, 1 elogio y 1 fabula. Se imprimi6 este poemario en 1624, en Madrid, por
la viuda de Alonso Martin. Sin embargo, la suma del privilegio estd fechada en el trece de
septiembre de 1614. El propio Soto cuenta en su epistola dedicatoria al Conde Duque de
Olivares, en este poemario, que hacia doce anos que habia escrito esta obra (“Doce afios ha,
sefor excelentisimo, que la mia [musa] cantd estos rudos sonecillos y nueve que tengo
privilegio para estamparlos™), lo que sitia la composicion de la obra en la trayectoria vital de
un Soto que ain no habia cumplido los treinta afos, constituyendo asi un poemario de juventud.
También Lope de Vega, en el elogio que hace del granadino en este libro, comenta que doce
afios lleva sin ver la luz la obra. Por supuesto, Soto pudo aprovechar este gran paréntesis
temporal para afiadir o suprimir poemas, limar asperezas o incluso cambiar la disposicion de
sus composiciones versificadas.

El Desengario se compone de doscientos seis poemas, que los criticos han visto claro se dividen
en dos partes diferenciadas.!® Segtin Toro (2002: 325), todas las composiciones se agrupan en
las siguientes dos partes.

La primera, consta de ciento sesenta y cinco poemas que presentan el amor que
Fenijardo experimenta por Fénix, el engafio de la amada, que accede al amor de un mayoral, el
intento de suicidio de Fenijardo y el Desengafio del amante, que renuncia a perseguir el amor
carnal

La segunda consta de cuarenta y un poemas que incluyen composiciones contra los
pecados capitales, laudatorias de las llegadas de reyes y arzobispos, relatos mitologicos de
intencidon moralizadora, elegias, poemas funerarios y poesia religiosa.

1.4.4. Estado de la cuestion del estudio de la tradicion clasica en las églogas incluidas en
el Desengaiio de amor en rimas

El Desengario de amor en rimas ha sido objeto de numerosos estudios, la mayoria desde una
perspectiva “hispanica” o “hispano-italica” moderna.

Antonio Gallego Morell, granadino, dedico su tesis doctoral a realizar una edicion critica de la
obra completa hasta entonces conocida del licenciado, asi como a buscar en archivos relevantes
informaciones biograficas sobre el autor y a estudiar su obra.

Bernardo Toro Valenzuela trata las églogas de Soto “El género de la égloga en el Desengario
de amor en rimas”.

La hispanista Anne Holloway en su monografia de 2013 The potency of pastoral in the hispanic
baroque, dedica un capitulo a lo bucélico o pastoril en la poesia de Soto, intitulado “‘Con no
tan dulce y més sentido canto’: A Baroque Pastoral in the Poetry of Pedro Soto de Rojas™.

3 Cfr. Egido, A. (1992) y Toro Valenzuela, B. (2002).
11



Mas importante para la tradicion clésica, sobre todo en cuanto a los valores estoicos se refiere,
es el estudio introductorio que realiza la académica de la lengua Aurora Egido a su edicion
facsimil del propio Desengario de amor en rimas.

Mais importante el camino que abrid nuestro tutor en su tesis doctoral Virgilio en el siglo XVII
espariol, donde se indican ya elementos de tradicion clésica en las églogas del Desengario y en
la obra general del granadino.

Si tuviésemos que destacar un estudioso de la tradicion clésica en el Desengario, sin duda seria
Gregorio Cabello Porras. Este investigador redactd el modélico articulo “Significacion y
permanencia de Horacio y Tibulo en el Desengaiio de amor en rimas de Pedro Soto de Rojas”,
donde busca las huellas de los dos poetas clasicos en el poemario de Soto. Pero mas importante
aun es su volumen Barroco y cancionero. El Desengario de amor en rimas de Pedro Soto de
Rojas, el mas relevante de todos desde el punto de vista de la tradicion clésica, pues, aunque
hispanista, el ya fallecido estudioso se retrotrae numerosas veces a los autores latinos para
buscar sus huellas en el poeta granadino.

Sin embargo, pese a estos trabajos de Cabello Porras, no ha habido hasta ahora ninglin trabajo
monografico dedicado a analizar la tradicion clésica presente en las mas importantes y extensas
composiciones del poemario, las églogas, que es lo que se centra en acometer este trabajo. Esta
ausencia de estudios monograficos previos sobre la tradicion literaria bucdlica en las églogas
del Desengario de amor en rimas de Pedro Soto de Rojas no son sino un aliciente para nuestro
trabajo y una ratificacion de la originalidad de nuestro estudio.

Por otro lado, desde el punto de vista de manuales de referencia de tradicion clasica, no hablan
de Soto de Rojas ni el reciente Diccionario hispdnico de la tradicion y recepcion clasica (2021)
dirigido por F. Garcia Jurado ni la Enciclopedia Virgiliana le dedica entrada alguna. Tampoco
se menciona al licenciado granadino ni a su poemario en la en la extensa entrada Spagna,
elaborada por Margherita Morreale en la misma Enciclopedia Virgiliana (vol. IV, pp. 953-972).
De la misma forma, no hallamos presente a Soto en la obra candnica de Highet, The classical
tradition : Greek and Roman influences on Western literature (1967). Esta ausencia de
referencias al Desengario de amor en rimas en manuales canonicos de tradicion cldsica pone
aln mas en valor nuestro trabajo.

1.4.5. Las Eglogas del Desengaiio

Las églogas del Desengario son de enorme importancia porque es a lo largo de ellas cuando
sucede una enorme parte de la accion dramatica de la historia central o principal del poemario,
que es la del amor del pastor Fenijardo por Fénix. Ya con el propio tema central de estas
¢glogas, el amor no correspondido, se encuadra directamente la obra del granadino en las
coordenadas de la tradicion clasica bucolica. En efecto, Vicente Cristobal demostro en su tesis
doctoral sobre Virgilio y la tematica bucdlica en la tradicion clasica (1980) que el amor es el
argumento mas frecuente del poema bucdlico (p. 324) y lo que es mds, que el amor pastoril es
un amor destacadamente desgraciado o no correspondido (p. 325), temas estos dos que casan
o amalgaman perfectamente con el argumento del amor no correspondido de Fenijardo por
Fénix. Precisamente son las cuatro églogas de la primera parte del poemario las que cuentan in
extenso la historia del amor frustrado de Fenijardo, méas que ningun otro poema.

La primera (fols. 21v-25v) es una imitatio de la égloga II de Virgilio, que en vez de presentar
a un pastor homosexual de nombre Coridon que arda por un —acaso esclavo— Alexis, presenta
un Fenijardo que arde de amor por Fénix. Los nombres de los protagonistas del amorio bucdlico
del Desengario no pueden estar mejor traidos, puesto que, aunque el topico del amor-fuego es
tal a lo largo de toda la literatura universal (podriamos poner como ejemplo el célebre segundo
verso del libro IV de la Eneida, caeco carpitur igni, por seguir hablando del maximo autor de

12



bucdlicas y de un ejemplo del mismo topico amor-fuego en su opera magna), lo es
especialmente en la poesia bucdlica, como demostré Cristobal (1980: 338-345). Y asi, los
nombres de los protagonistas, referentes a alimafias legendarias'* cuya fama radica en su
caracteristico quemarse para renacer (y su identidad, se ve simbolizada en la imagen del pajaro
en llamas), no pudieron estar mejor traidos por Soto de Rojas. Por otra parte, en esta primera
¢gloga es cuando se caracteriza por primera vez a Fenijardo como a un pastor, oficio del
protagonista al que hasta el momento no se habia hecho alusion.

La segunda égloga presenta a Fenijardo relatando a su colega Ergasto su desgraciada aventura
amorosa, ¢ indicando tendencias suicidas. Las tendencias suicidas del pastor, causadas por un
mal de amores, habian tenido ya un posible modelo en la égloga segunda de Virgilio, con una
apostrofe de Coridon a Alexis indicandole que su falta de atencion le iba a llevar a morir, y un
clarisimo modelo en el pastor Damoén de la égloga octava del mantuano, pues dice Damoén a
las claras que piensa tirarse desde un monte alto al agua para suicidarse (Tedcrito habia servido,
con su idilio III, de modelo a Virgilio en ese punto). En el Desengario, ante esta tentativa de
suicidio, el pastor Ergasto solo accede a abandonar a su amigo cuando ya Fenijardo le promete
acudir después a su choza. Fénix oye todo este didlogo escondida tras unas hojas y, cuando
Ergasto se va, se presenta ante Fenijardo y le promete su amor, pero se lo promete de forma
poco firme y segura (cuando Fenijardo le echa cuenta, Fénix amaga con irse, utilizando como
justificacion que se esta acabando el dia, adelantando antes de que se cierre la égloga una
clausula bucolica que sigue de forma pedisecua el modelo que establecié Virgilio, pero que se
presenta precisamente antes de que acabe la composicion, lo cual rompe con la norma
tradicional del cierre de la égloga).

La égloga tercera se enmarca ya en un punto muy concreto del desarrollo dramatico del
poemario: Fénix ya se ha ido con el mayoral ricacho y Fenijardo esta destrozado de amor. En
esta égloga, Fenijardo le pide a su colega el pastor Marcelo que repita el canto lleno de regalos
pastoriles con el cual el mayoral ricacho gano el amor de Fénix. En esta égloga nos centraremos
especialmente en analizar el topico de los regalos amorosos pastoriles, que ya identificd
Cristobal Lopez, catalogandolos de “regalos amorosos” (1980: 355-377). Cristobal trae a
colacion en su tesis doctoral un catalogo de regalos amorosos en la novella de Alasto y Criselda
inserta en la Arcadia de Lope de Vega, enumeracion que €l dice sobrepasa en prolijidad todo
lo imaginable (1980: 372)!°. Pues bien, la de Pedro Soto de Rojas es mucho mas extensa y
prolija que la de Lope, ejemplo perfecto de cornucopia barroca, y por ello no hemos podido
dejar de detenernos a analizar algunos regalos amorosos pastoriles que hagan referencia a
fuentes clasicas, ya sea con la mediacion de los bestiarios medievales u otras fuentes o sea
directa la conexion referencial o intertextual.

La cuarta égloga comienza con un largo canto de exaltacion a un noble, y aqui predomina el
motivo que Cristdbal llamo “Mitologia bucolica” (1980: 397-524), y en concreto el tema de la
“Edad de Oro” (1980: 440-524), que tiene su maxima expresion en la égloga IV de Virgilio y
su paulo maiora canamus o intencion de cantar temas mayores, grandes temas, selvas dignas
de un consul frente a los pequenos temas que son bajos como arbustos o humildes mirtos.
Después de ese canto de alabanza a don Fadrique Antonio Enriquez de Guzman, tiene lugar
una larga intervencion de Fenijardo, antes de que ¢l mismo protagonice una tentativa de
suicidio, tentativa infructuosa que se salda con la ayuda de unos pastores que llevan al
protagonista del Desengario de vuelta a su choza.

4 Por cierto, que la portada del Desengario que reproducimos en la portada de este trabajo presenta al ave Fénix.
15 Esta enumeracion de regalos de Lope dice Cristobal (1980: 367) que se basa en el episodio de Polifemo y
Galatea de Ovidio (Met. XIII, 750-897), que a su vez dice deriva de Tedcrito (/d. XI).

13



La égloga quinta celebra la llegada y recibimiento del arzobispo de Granada, Pedro Gonzalez
de Mendoza, a la ciudad. En esta égloga intervienen tras personajes, Fenijardo, Salicio y
Lisardo. En esta égloga hay fuertes ecos de las églogas III, IV, y VIII de Virgilio. Tras una
puesta en escena del lugar donde van a cantar, Fenijardo esboza el tema del canto y, a instancia
de Salicio, que tafie con su lira una melodia de fondo, lo desarrolla genialmente, con fuertes
tintes encomidsticos en honor al arzobispo, que traera una edad de oro y reinos saturnios,
elementos estos de la égloga que nos incardinan directamente en la égloga IV de Virgilio.
Ademas, el estribillo de esta égloga de Soto, en honor al mayoral, nos retrotrae al Idilio II de
Teocrito y a la égloga VIII de Virgilio que lo imitaba. De esta égloga VIII encontramos ecos:
el inicio de la égloga de Soto se da al amanecer, o se sefiala el rocio de ese momento, por
ejemplo.

14



2. ANALISIS DE LAS EGLOGAS
2.1. EGLOGA PRIMERA

La primera égloga del Desengario es una clara imitacion de la égloga Il de Virgilio. En la égloga
de Virgilio el pastor Coridon se abrasaba de amor por el esclavo Alexis, y en la de Soto el pastor
Fenijardo se abrasara de amor por la cazadora Fénix. La égloga de Virgilio imitaba a su vez a
Tedcrito y presentaba un ambiente predominantemente helenistico, mostrando varios
personajes y dioses griegos. Soto presentara, por su parte, un ambiente granadino paradisiaco.

Soto reescribira esta égloga II de Virgilio alargandola visiblemente, con un estilo tipicamente
barroco que se contrapone a la brevedad helenistico-alejandrina virgiliana. Ademas, omitira
algunas partes del poema del mantuano, puesto que no se trata tanto de una imitacion pedisecua
del poema de Virgilio, sino de un ejercicio de reescritura que, en todo caso, sigue claramente
el orden narrativo de la égloga del mantuano.

La égloga comienza como la de Virgilio, con un narrador presentdndonos al pastor amante
enamorado de un ser que le rechaza. Si Virgilio comienza presentando en un Unico verso a
Coridon enamorado de Alexis (Ecl. 11, v. 1):

Formosum pastor Corydon ardebat Alexin

Soto requiere de diez, pero igualmente presenta al enamorado y a la persona amada, aunque en
su caso habla de que Fenijardo estaba “dulcemente enamorado”; no “ardia”:

(fol. 21 v)

[30] EGLOGA PRIMERA

Fenijardo pastor, que yerbas debe

por sus ovejas al Genil sagrado,

y al Dauro humor, que sus corrientes bebe. 5
Estaba dulcemente enamorado

de Fénix bella: un aspid rigurosa,

acechanza mortal del verde prado.

Era tanto cruel cuanto era hermosa,

siendo de hermosa, mas que el sol de Oriente, 10

Soto presenta al pastor Fenijardo entre el Genil y el Darro, los dos rios de Granada con los que
el poeta se sentia mas identificado y a los que prestaba especial veneracion. Fenijardo esté
“dulcemente enamorado / de Fénix bella”, un amor que es dulce precisamente para que su
desengafio sea mas importante en sus consecuencias. Recordemos que la idea de desengafio es
la principal del racionalismo literario barroco espaiol'® y que todo este poema enarbola esa
idea en el plano del amor carnal, que presenta su engaiio y que dara paso al amor uranio o ideal
desengafiado.

En estos versos introductorios, Fénix se presenta como hermosa, atractiva y seductora, pero
como un peligro por su crueldad (“era tanto cruel cuanto era hermosa / siendo de hermosa, més
que el sol de Oriente”). Pero es que ademads de ser cruel es rigurosa y ponzofiosa, como una
serpiente. Justo en ese mismo verso séptimo y en el octavo Fénix se presenta como “un aspid

16 Asi lo expresa constantemente J. G. Maestro en su canal de YouTube. Algo muy semejante indica J. A. Maravall,
en su libro La cultura del Barroco. Andlisis de una estructura historica. (2012, Ariel). Maravall (2012). Este tema
lo desarrolld Luis Rosales en El sentimiento del desengario en la poesia barroca (1966, Cultura Hispanica).

15



rigurosa, / acechanza mortal del verde prado”, que es una clara referencia al latet anguis in
herba a los versos que formula Dametas en el canto amebeo contra Menalcas en la égloga III
de Virgilio (vv. 92-3):

Qui legitis flores et humi nascentia fraga,
frigidus, o pueri, fugite hinc, latet anguis in herba.

Y que funciona precisamente como un vehiculo para el desengafio barroco, tal como en otros
tres pasajes de este poemario que ya sefialo nuestro tutor (Izquierdo, 1993: 263).

Inmediatamente después de esta emulacion del primer verso virgiliano, con referencia al v. 393
de la égloga III incluida, Soto pasa a traducir la segunda mitad del segundo verso de la segunda
¢gloga de Virgilio:

Virgilio:
nec quid speraret habebat.
Soto:
no tenia que esperar alguna cosa:

Para a continuacidén emular los tres versos siguientes de Virgilio, que presentan a Coridon
yendo asiduamente entre hayas y cantando en vano por las selvas y montes:

tantum inter densas, umbrosa cacumina, fagos
adsidue veniebat. ibi haec incondita solus
montibus et silvis studio iactabat inani;

Y que Soto reescribe presentando una fuente cabe a la cual esta el pastor que, igualmente,
“entre arboles sombrios” canta “inttilmente”, puesto que su amor no va ni a escuchar ni a
hacer caso de sus versos:

y asi solo en el margen de una fuente,
entre selvajes arboles sombrios,
estos versos esparce inttilmente.

A continuacion, Soto pondra un mondlogo en boca de Fenijardo, al igual que Virgilio pasa ya
a situar en Coridon la voz narradora. En el primer verso del mondlogo, Fenijardo apelara a
Fénix:

Fenijardo
iOh, ta! Mas sorda a los suspiros mios

Al igual que Coridon apelaba a Alexis al comienzo del verso sexto de Virgilio:
O crudelis Alexi

Y mientras Virgilio describe a Alexis como cruel con una sola palabra (crudelis), Soto empleara
varios versos para describir a la amada Fénix como un ser cruel, comparandola con elementos
naturales y de nuevo con la engafiosa serpiente. En estos versos resuena el “oh mas dura que
marmol a mis quejas” de la Egloga I de Garcilaso:

y mas dura a mi llanto,
que airado mar, que empedernida roca.

Blanca y helada tanto

16



como la nieve de los Alpes frios: [fol. 22 1.]

sierpe embozada al canto de mi boca,
Y si a continuacion Virgilio ponia tres erotemas en boca de Coridon:

nihil mea carmina curas?
nil nostri miserere? mori me denique cogis?

Soto pasard también a presentar erotemas, que en su caso son dos y que apelan a Fénix,
preguntandole donde esta, asi como si esta huyendo del dafio que le ha hecho. El contenido de
estos versos es acorde con el de la égloga II de Virgilio, en el sentido de que, al igual que
Coridon esté siguiendo las huellas de Alexis (fua dum vestigia lustro, v. 12), Fenijardo busca a
una Fénix que le rehuye:

(do estas, que no te toca
uno de mis suspiros dilatados?
(Huyes culpada el dafio, que hiciste?

Después presenta Soto cinco versos, los tres primeros con la anafora “Ven a” que apostrofa a
Fénix y los dos ultimos sin ella. Con estos cinco versos, Fenijardo llama a Fénix y le pide que
acuda junto a ¢€l, cosa que en ningin punto hace Virgilio:

Ven a mi llanto triste,

ven a estimar mis versos despreciados,
ven a vivir los prados

que obligarte podria

mi voz por tierna, cuando no por mia.

Sin embargo, estos versos recogen conceptos de los erotemas virgilianos, conceptos que no
habian quedado recogidos en la preguntas retoricas de Soto. Asi, los versos despreciados de
Soto es un eco del nihil mea carmina curas? virgiliano y el llanto triste recoge el virgiliano
triste nil nostri miserere?

A continuacion Soto de Rojas plasma la imagen de un ardentisimo calor en el campo, que emula
los vv. 8-13 de la égloga virgiliana. Virgilio mostraba al ganado yendo hacia las sombras y
lugares frios, a los verdes lagartos escondiéndose en los espinos y a Téstilis, con toda
probabilidad una esclava, machacando ajo, yerbas olientes y serpol, creando seguramente una
salsa con la que condimentar algtin alimento o aperitivo para los segadores cansados:

nunc etiam pecudes umbras et frigora captant,

nunc virides etiam occultant spineta lacertos,
Thestylis et rapido fessis messoribus aestu 10
alia serpyllumque herbas contundit olentis.

at mecum raucis, tua dum vestigia lustro,

sole sub ardenti resonant arbusta cicadis.

Soto habla también de los rayos de un colérico sol que se dirigen a una tierra roturada y
sembrada que los necesita, situandonos también en estacion calurosa:

El colérico sol rayos despide,

que de la herida tierra

17



solicitan (no en vano) las entraias.
Vélgame aquesta guerra:
pues al Corzo veloz el curso impide,

impida el de tu planta en las montafias.

Estacion calurosa que se refleja ain mejor cuando presenta a las ninfas buscando la fuente junto
a la cual estd Fenijardo, a las aves buscando la fresca de las hayas y a los animales terrestres
buscando la espesura del bosque:

Las Ninfas mas estranas 5
buscan, el sitio desta fuente fria:!’
las aves destas hayas la frescura:

las fieras, la espesura:

Para apelar después a Fénix, pidiéndola que descanse en el fresco lugar en que ¢l esta, que si
es menester ¢l saldrd a caminar para que ella pueda estar a gusto:

deja la fatigada monteria,

teme el ardiente dia

Ninfa estrafia en belleza,

ave en el nombre, y Tigre en la aspereza.
Y si es, que dejas este sitio amable

por ver, que en el reposo [fol. 22 v.]
trueca con mi reposo tu fatiga,

yo del Sol caluroso

resistiré la fuerza irreparable;

t gozaras aquesta sombra amiga,

A continuacion Fenijardo pasa a ofrecerle pan (metonimicamente), leche recién ordefiada,
copos de manteca y miel. Todo esto forma parte del topico bucolico de los “regalos amorosos”
que el pastor amante ofrece al ser amado (Cristobal, 1980: 355-77):

tu la dorada espiga,

reciente leche, fruta no tocada,
copos en verdes juncos de manteca,
tu de la encina hueca

la prefiez dulce en mayo desatada;

Regalos a los que Fenijardo contrapone su propia situacion, llena de pesar, enojos y de dos
elementos metaforicos antitéticos: fuego en el pecho y mares en los ojos. El amor como fuego,
que Virgilio ya presenta al comienzo de su égloga II, Cristobal Lopez lo presenta como un
topico bucolico (1980: 338-45) aunque, a decir verdad, este motivo se encuentra

"7 Puede haber una referencia lejana a los tres primeros versos de la Egloga II de Garcilaso:
En medio del invierno est4 templada
el agua dulce desta clara fuente,
y en el verano mas que nieve helada.

18



constantemente por la literatura universal desde Homero, y en la literatura espafiola se
encuentra también tan pronto como en Jorge Manrique, por lo que nosotros nos inclinariamos
quizas a hablar de poligénesis, si bien es verdad que el amor-fuego es un tema muy recurrente
en la bucolica:

y yo, pues que te agrada,
pesar dolor y enojos

fuego en el pecho y mares en los ojos.

Fenijardo luego continua apelando a Fénix a que deje de evitarle, porque su fuerza se esta
acabando: el amor es tan fuerte en el amante desdichado que le estd agotando sus energias.
Aqui podemos encontrar un paralelismo con la situacion de desesperacion de Coridon (mori
me denique cogis?) que se ve morir si Alexis no le hace caso, y, de hecho, este anuncio de
Fenijardo de que su fuerza se acaba es un preludio de su posterior intento de suicidio

Acabe ya tu condicion esquiva,
pues mi fuerza se acaba.

(Qué tienes que vencer en un rendido? (...)

En seguida se presenta ya Fénix como cazadora; en efecto, como cazadora va a aparecer
representada ya a lo largo de las églogas. Fenijardo le dice que no tema que le quite tiempo de
la cinegética, porque €l le apoyara, haciéndose ducho en el arte:

No temas que te estorbe el ejercicio
de la casta Diana;

antes seré tu exaltacion y aumento:
la tarde y la mafiana,

sera (si gustas) mi ordinario aficio

saber de fieras paso, albergue, asiento.

Y ademas le entregard una serie de regalos. De nuevo tenemos el topico de los regalos amorosos
del pastor, que en este caso sera un instrumento para llamar a los cazadores extraviados y un
arco para cazar. Resaltable es que al hablar del arco se realice una écfrasis, que en la bucdlica
aparece ya en el Idilio I de Tedcrito, al describir el vaso que el cabrero ofrece a Tirsis como
recompensa en caso de que gane el certamen del canto, y que Virgilio habia imitado brevemente
en su égloga II1.'* En este caso, el arco que “a Cupido matard de amores”, presenta temas
amorosos: Cupido luchando contra Interés por el arco, Venus sobre su Adonis muerto, Pan
abrazado a un haz de verdes canas y el semblante de Anaxaré sobre su suspenso amante:

Daréte un instrumento,

para invocar perdidos cazadores'

18 pocula ponam

fagina, caelatum divini opus Alcimedontos,

lenta quibus torno facili superaddita vitis

diffusos hedera vestit pallente corymbos.

in medio duo signa, Conon et—quis fuit alter, 40

descripsit radio totum qui gentibus orbem,

tempora quae messor, quae curvus arator haberet?

necdum illis labra admovi, sed condita servo.

" Quizas algo parecido al “chiflo de pastor” que documenté Monesma: CHIFLO DE PASTOR tallado
artesanalmente en una PIEDRA DEL MONTE para avisar y atraer al ganado (2023 a) (video-documental).

19



con un grueso cordon de seda asido:

un arco, que a Cupido

(puesto en tus manos) matara de amores:
aljaba y pasadores

donde veras grabadas,

con gran primor, historias mil pasadas.
A una parte del arco esta desnudo

Amor, y al suyo asido,

que el Interés quitarsele pretende,
mordiéndole atrevido

la tierna mano con el diente agudo:

mss bien sus armas el rapaz defiende.

A otra veras que pende

Venus sobre su Adonis desangrado:
tendras ejemplo de temor, y amores:

al dios de los pastores [fol. 23 v.]

de un haz de verdes cafas abrazado; [VI]
y a otra parte cuajado [VII]

de Anaxaré el semblante,

en la presencia del suspenso amante.

Imégenes que nos indican ya, aunque no del todo, lo catastrofico que se mostrara el amor a lo
largo de la obra.

Después Soto emula la imagen bucdélica del pastor que se queja de que el ser amado no pregunte
por €L, ni por su riqueza ganadera, que tiene su origen de nuevo en la égloga II de Virgilio. Son
estos versos de Virgilio los que Soto emula, imitando perfectamente los dos primeros versos
virgilianos en tres suyos que se presentan en la forma de erotemas y que recogen, casi verbum
de verbo los dos primeros versos virgilianos de este pasaje (vv. 19-20):

Despectus tibi sum nec qui sim quaeris, Alexi,
quam dives pecoris, nivei quam lactis abundans.

(Por qué tanto desdén? ;Qué, alin no preguntas
quién Fenijardo sea?
(Cuan de leche abundante, y de ganado?

Justo a continuacion podemos encontrar otra emulacion o referencia a la égloga de Virgilio. El
siguiente verso del mantuano (v. 21), hacia a Coridén gloriarse de su riqueza de ganado y
situaba la accion del texto en Sicilia, haciendo referencia a los origenes griegos de la poesia
bucélica, compuesta por Tedcrito usando el dialecto dorico de su patria siracusana:°

20 Sus idilios bucolicos estan escritos en dérico. No asi los XXVIII-XXXI, en lesbio, inspirados en Safo y Alceo,
ni los XIII, XVI, XVII y XXIV, escritos en una mezcla de jonico y dorico (Teijeiro y Molinos, 1986: 24-5).

20



mille meae Siculis errant in montibus agnae;21

Estas palabras reproducen las que Polifemo dirige a Galatea en el idilio XI de Teocrito (v. 34):

GAA" ovToC TotoDTOC v PoTa yida fookwm,?

El Fenijardo de Soto no habla de “apacentar mil bueyes” como Teocrito ni de que “mil corderas
mias vagan por los montes siculos” como Virgilio, pero si de “ovejas” que “juntas/alguna parte
ocupan deste prado”, gloridndose, como Coridon y Polifemo, de la magnitud de su rebafo. La
referencia al ganado ovino nos da indicio de que Soto esté tomando como modelo a Virgilio
(aunque omita el nimero mil):

Pues no tan mal se emplea
tu estima en mi, que mis ovejas juntas
alguna parte ocupan deste prado:

A continuacidn, Soto omite los versos en que el pastor habla de su riqueza ganadera, en
concreto de su abundante leche fresca?’, elemento que aparecia en boca de Polifemo en el citado
idilio XI (Kokhwy) de Tedcrito (vv. 35-7):

KNK TOUTOV TO KPATIGTOV APEAYOUEVOS YAAM TTiV:
VPO 8" 0V Agimer u’ oOT” €v Bépel oVT &V OTMPQ,
) ~ 5 24
0V YEWUDVOG GKP®
y que Virgilio imitaba:
lac mihi non aestate novum, non frigore defit.*>

Tampoco incluye Soto la autoalabanza de Coridon, cuando compara su habilidad en el canto
con la del mitico Anfidn, alabanza que muestra la rustiquez del pastor, al situar el monte
Aracinto en el Atica, cuando esta situado en Etolia:

canto quae solitus, si quando armenta vocabat
Amphion Dircaeus in Actaeo Aracyntho.

Si que presenta, sin embargo, los versos siguientes, que vuelven a estar tomados de la
emulacion que hace Virgilio del idilio VI de Tedcrito (“Los cantores bucolicos Dafnis y
Dametas”). Tedcrito presentaba un idilio en que los adolescentes Dafnis y Dametas contienden
en un canto bucoélico, que versa sobre el cortejo del ciclope Polifemo a la nereida siciliana
Galatea. Comienza Dafnis, quien propuso el certamen, entonando diecinueve versos con los
que da pie al canto sobre el tema. Dametas continta con veinte versos que pone en boca de
Polifemo, entre los cuales se encuentran aquellos en que dice que se ha percatado de la

21 “Mil corderas mias vagan por los montes siculos”.
22 “Pero pese a ser yo asi, mil bueyes apaciento”.
23 Estos versos si que los imitaba Garcilaso de la Vega en su égloga primera:
“Siempre de nueva leche en el verano
y en el invierno abundo; en mi majada
la manteca y el queso esta sobrado”.
24«“La mejor leche que ordefio de ellas bebo:
queso no me falta ni en verano ni en otoflo
ni en el mas profundo invierno”.
25 “Leche fresca no me falta en el estio, ni en el frio”.

21



hermosura de su menton, su unico ojo y sus dientes (a los que compara con el marmol de Paros)
al verse reflejado en el mar cuando estaba calmo:

Kol yap Onv ovd’ £1d0g Eym Kokdv, B pe Aéyovrt.

7 Yap mpdv &¢ movTov 6éPAenov, Ng 88 yakdva, 35
Kol KOAG PEV TO YEveLn, KOAD 0€ pev a pio Kopa,

W¢ o’ SV KEKPLTOL, KATEPAIVETO, TV 0 T  dOOVI®V
Levkotépav avyav IMopiog vrépaive Aibo10.26

Virgilio reescribe este pasaje, traduciendo el primer verso (koi yép Onv 008 €idoc &ym Kaxov,
A¢ pe Aéyovtl.) por nec sum adeo informis, suprimiendo el &g pe Aéyovtt (“como me dicen) y
el segundo (1} yap mpdv &¢ moviov 8céPAenov, Ng 88 YoAdva) por nuper me in litore vidi, / cum
placidum ventis staret mare, traduciendo el yaAdva dorico por placidum ventis mare. Ademas,
Virgilio innova al introducir el nombre de Dafnis, al que presenta como posible contendiente
en belleza al pastor Coridon que se ve reflejado in litore, un contendiente como Dafnis que no
le serd temible a Coridoén funcionando Alexis de juez, si es que su reflejo no engana. Este
Dafnis del que Coridon habla como contrincante hace referencia al dios, arquetipo del pastor
bello, pero también referencia intertextualmente al jovencito Dafnis contra el que estaba
contendiendo Dametas, que es el narrador primigenio de la escena de Tedcrito que emula
Virgilio:

nec sum adeo informis; nuper me in litore vidi, 25
cum placidum ventis staret mare. non ego Daphnin
iudice te metuam, si numquam fallit imago.

Soto de Rojas, por su parte, no recoge la imagen del pastor que se mira reflejado en el agua
calma del mar, sino tan solo el nec sum adeo informis virgiliano que a su vez radica en el kol
Yap Onv 008’ £idoc Eyw Kkakdv teocriteo y que el granadino traduce como “no soy (si bien
mirado) / tan disforme de miembros ni tan feo”, traduciendo literalmente la version virgiliana
en los términos que resaltamos en cursiva. La particularidad que introduce Soto es que, tras
haber dicho Fenijardo que ¢l no es tan feo, no hace gala de su belleza, al contrario que Polifemo
y Coridon. En cambio, utiliza una catafora de “espanto” primero como sustantivo y después
como verbo que sirve como puente para pasar a hablar de su poca fealdad a sus grandes
cualidades: su gran capacidad para emplear la honda y su maravilloso canto. Esta segunda idea
la expresa con una litote (“no muy ronco suena”) que contintia las litotes que empezaron con
la traduccion de Virgilio (“no soy (si bien mirado) / tan disforme de miembros, ni tan feo)). De
nuevo, con la intermediacién de Garcilaso, en este caso su Egloga I (vv. 175ss.):

No soy, pues, bien mirado,
Tan disforme ni feo,

Que aun agora me veo
En esta agua que corre clara y pura,

Y cierto no trocara mi figura

26 “Y pues seguro no soy tan feo como me dicen,

ya que el otro dia me miré en el ponto, cuando estaba calmo,

y hermosa mi barba, hermoso también mi Unico ojo,

segin a mi juicio parecio, se mostraban, y de mis dientes

la luz se reflejaba mas brillante que piedra de Paros” (version nuestra).

22



Con ése que de mi se esta riendo.

Su canto, por otro lado, es tan melodioso que enfrena la corriente del Genil, rio granadino
predilecto del poeta. Que la voz del pastor pueda enfrenar y suspender los elementos naturales
del paisaje que le rodean es un topico bucdlico y se retrotrae a la historia de Orfeo.

no soy (si bien mirado)

tan disforme de miembros, ni tan feo,
que te pueda causar el verme espanto;
el valle si que espanto

cuando las guijas de mi honda empleo;
de mi cantar yo creo,

que no muy ronco suena

pues la corriente del Genil enfrena.
Abre Fénix los ojos, alza y mira
amante el estrellado

cielo, y amante el mar, la tierra, el viento,
amante el Sol dorado,

y la herida del amor (que amor inspira)
la hermosa estrella del tercero asiento.
Aprende sentimiento [fol. 24 r]

de amor en yedras de tu pie pisadas,

o en fieras de tu mano perseguidas.
Las querellas sentidas

de las aves aprende enamoradas.

Las quejas lastimadas

oye de aquel Silguero,

que dice (sin hablar) de amores muero.

Tras este soliloquio que apostrofa a Fénix, Fenijardo se habla a si mismo y procede a
desengafiarse de intentar pretender a su amada, que huye de ¢l y la va a matar de amor.

Mas, jay de mi! jPerdido yo! ;Qué intento
con quien tan mal me paga?
(Con quién huyendo me dara la muerte?

Sin duda aqui podemos encontrar un paralelo con el desengafio o despertar de Coridon en el
verso 69 de la égloga Il que venimos referenciando, donde Coridon interrumpe su mondlogo
autoapostrofandose y reprochdndose su locura:

23



a, Corydon, Corydon, quae te dementia cepit!

Y que imitaba una vez mas el desengano de Polifemo en el idilio XI (KokAwy, v. 62) de
Teocrito, esta vez practicamente verbum de verbo, con un doble vocativo autoapostrofativo:

o Kooy Kokhoy, i 1ic gpévag EKTendTosal;

Y aunque Soto no recoge este procedimiento del doble vocativo, si que recoge el despertar del
pastor que se interroga retoricamente a si mismo y se apostrofa, buscando despertarse.

Tanto Tedcrito (XI, vv. 73-4) como Virgilio (II, 70-3) continuan el desengafio haciendo ver al
pastor que aun tiene labores agricolas a medio terminar, y que mas le vale emplearse en ellas y
asi olvidarse de su mal de amores:

aik’ EvOmv BaAdpmg te TAEKOLS Kol OoALOV apdoag

TG PVESTL PEPOLG, TAYO KO, TOAD LAAAOV EYOLS VDV.

semiputata tibi frondosa vitis in ulmo. 70
quin tu aliquid saltem potius, quorum indiget usus,

viminibus mollique paras detexere iunco?

Sin embargo, el Fenijardo de Soto muestra que su herida es incurable y dolorosa, y que s6lo
tiene dos opciones: o que Fénix le mate de amor y por fin se haga asi visible su sufrimiento, o
bien que detenga su huida y entonces oiga la voz del pastor que canta, que sera como la
manzana para Atalanta y por tanto le hara detenerse:

No se cure mi llaga que es arrojar la medicina al viento,
es crecer con la cura el dolor fuerte.

Si intentas por mi suerte

llevarme al fin mortal de tu venganza,

haz de mi pecho carcaj de tus saetas,

que mis llagas secretas

muestran eternidad con su tardanza;

si al fin de mi esperanza

cesa Atalanta fiera,

sera pomo mi voz de tu carrera.

A partir de aqui, Soto entra en la fase conclusiva de la égloga, introduciendo el tema que
Cristobal llama “del atardecer en posicion clausular de la bucdlica” (1980, 525 ss.) y en
concreto los subtemas de “la puesta de sol” y de “las sombras crecientes” (1980: 552-4 y 537-
42). En estos temas el pastor advierte que el sol se estd poniendo y que debe acabar su canto
para recogerse en su faberna o refugio y dar descanso a su cuerpo (en algunos casos esto se
explicita y en otros se sobreentiende) encontrandose asi el pastor completamente acorde con el

24



ritmo circadiano de la jornada y dando fin a su tiempo de trabajo. Este tema indica la conclusién
de muchas églogas. En esta é¢gloga Soto dice:

El sol se aparta ya, la sombra crece

Con un verso del que facilmente podriamos encontrar modelo en la égloga virgiliana que
estamos citando como modelo principal de esta égloga, aunque Virgilio lo sittia antes del
desengafio (que se enunciaba con el autoapodstrofe a, Corydon, Corydon, quae te dementia
cepit!) y Soto después (recordemos que se apostrofaba Fenijardo “Mas, jay de mi! jPerdido
yo! ;Qué¢ intento / con quien tan mal me paga? / ;Con quién huyendo me dara la muerte?”). El
verso de Virgilio que podria haber imitado Soto habria sido el siguiente:

et sol crescentis decedens duplicat umbras

Fénix no responde:

flores arrojas Fenijardo al fuego,

(Qué medio tendras? ;Donde [fol. 24 v.]
podras estar en tanto que amanece?
(Como la buscaras estando ciego?

Mal hallaras sosiego

si en vez de sueflo y la cubierta choza
hallas tu misma voluntad contraria,
forzosa y necesaria

es ya la antigua muerte, en tu edad moza.

Y los tres ultimos versos de la égloga de Soto son también un eco o referencia al ultimo verso
de la égloga de Virgilio, si bien observamos una referencia antifrastica, ya que en la égloga
virgiliana Coridon expresa la posibilidad de encontrar otro amor, si es que Alexis le desdefia
(v. 73):

invenies alium, si te hic fastidit, Alexin.

En la égloga de Soto de Rojas no es Fenijardo el que expresa la posibilidad de encontrar otra
amada si es que Fénix le desdefia, sino que seria ésta la que podria buscar otro pastor si éste la
enfada. Sin embargo, Soto introduce una modalidad interrogativa, que, en nuestra opinion,
expresa que esa posibilidad es lejana (por no decir inexistente). En efecto, la respuesta a la
pregunta “;hallara otro pastor si til la enfadas?” es “no”.

Mas di, la que se goza,
(tus quejas despreciadas)

Jhallard otro pastor si tu la enfadas?

25



2.2. EGLOGA SEGUNDA

La égloga segunda del Desengario comienza con Fenijardo situando al receptor en un paisaje
bucélico tipico, un locus amoenus que siempre presenta un clima benigno y que es un auténtico
goce para los sentidos (olfato, oido y vista). En este caso, el prado estd consagrado a las ninfas.
Soto aqui presenta el amanecer ya en el segundo verso de su composicion: “En este pardo cuya
falda grata / apenas besa el sol recién nacido” y seguramente en el noveno: “donde las puras
aguas amanecen”, si es que con este no se refiere a que en el prado se encuentran las fuentes
de las aguas. En la égloga VIII de Virgilio teniamos también una descripcion del amanecer
antes del canto bucoélico por parte de un narrador ajeno a la trama (narrador propio del género
€pico):

Frigida uix caelo noctis decesserat umbra,
cum ros in tenera pecori gratissimus herba, 15
incumbens tereti Damon sic coepit oliuae:

Asi comienza la égloga de Soto, en la que el narrador es directamente Fenijardo:
EGLOGA SEGUNDA
Fenijardo, Ergasto, Fénix
(Fen. 0.) En este prado cuya falda grata
apenas besa el sol recién nacido,
que por nifio la sombra no le mata:
do el olfato, la vista y el oido
igualmente se alegran y enriquecen
con las flores, las fuentes y el sonido:
donde los gustos con la yerba crecen,
(mas jay!, que en ella crece el pesar mio)
donde las puras aguas amanecen:
donde jamas el riguroso estio
pudo llegar con su calor cansado
ni con temblores el invierno frio:
donde no debe yerba algin ganado,
ni cama alguna fiera, ni serpiente,

que es lugar a los dioses consagrado.

Alli es donde ve a una Ninfa grabando una serie de letras en la corteza de un arbol.

26



Dentro de su capitulo dedicado al “Canto bucélico”?’

presenta el motivo de “La corteza inscrita” (pp. 280-284), uno de los topicos que sin duda ha

en su tesis doctoral, Vicente Cristobal

gozado de la mayor pervivencia en la égloga occidental, especialmente en la hispana, y, de
forma mucho mas concreta, en estas €glogas del licenciado Pedro Soto de Rojas, donde este
motivo se repite por doquier. En efecto, cuenta Cristobal que:

En el certamen del canto bucoélico, los pastores aluden a sus canciones escritas en la
corteza de un arbol, o bien que han escrito sus amores en la corteza de un arbol (1980:
280).

Y que este motivo del certamen bucolico no tiene precedentes en Tedcrito, sino que parece ser
originario de Virgilio (1980: 280 y 281), que lo presenta en dos ocasiones:

En la égloga quinta, cuando Mopso y Menalcas se aprestan para su certamen bucolico,
Menalcas propone a Mopso a sobre qué cosas cantar:

Incipe, Mopse, prior, si quos aut Phyllidis ignis 10
aut Alconis habes laudes aut iurgia Codri;
incipe; pascentis seruabit Tityrus haedos.
A'lo que el mas joven Menalcas le dice:
Immo haec in uiridi nuper quae cortice fagi
carmina descripsi et modulans alterna notaui,
experiar: tu deinde iubeto certet Amyntas. 15

Presentando aqui lo que Cristobal llama su “actividad literaria pretendida” (1980: 281), es
decir, los cantos de los pastores puestos por escrito en la corteza de los arboles.

Es la misma actividad literario-pastoril que se nos cuenta va a realizar Cornelio Galo en la
¢gloga décima de Virgilio, cuando dice estar dispuesto a pasar de las elegias que compuso a
imitacion de Euforion de Calcis al metro del pastor siciliano, es decir, de Tedcrito, con la avena
(metonimia que referencia, claramente, a la flauta pastoril):

1bo et Chalcidico quae sunt mihi condita uersu 50
carmina pastoris Siculi modulabor auena.

Y que por ello esta decidido y prefiere soportar en las selvas, entre las espeluncas de las fieras
2

y “grabar sus tiernos amores en los arboles”, que creceran a medida que crezcan los arboles,

pues las incisiones se hardn mas grandes de forma proporcional al crecimiento arboreo:

Certum est in siluis inter spelaea ferarum
malle pati tenerisque meos incidere Amores

arboribus: crescent illae, crescetis, Amores. (vv. 52-4)

27 Capitulo V, pp. 253-322 (1980).
27



Pues bien, precisamente este topico, que no volveremos a explicar ya mas que para sefalar su
traicion o tradicion correcta por parte de Soto, aparece numerosas veces en el Desengario.

El topico de la incision del nombre del amado en la corteza de los arboles se trastoca aqui para
presentar a la Ninfa grabando las palabras “Fénix “Talamo” “Leonido”. Fenijardo que se
encuentra aburrido, acude a curiosear y se encuentra con la noticia que sera la causa de su
intento de suicidio:

Vi estar la Ninfa desta clara fuente,

unas letras cortando en la corteza

de aquel laurel sagrado y eminente; [fol. 94 v.]
quiero llegar, quiza de mi tristeza

podra su estudio hacerme divertido,

“Fé&”, me parece que la letra empieza.

(“Fé”? Fénix dice Talamo Leonido,

(qué fuegos pronunciais, cortezas frias?

(Qué fuegos? ;Fénix? ; Talamo? ;Leonido?
(Sois acaso celosas fantasias?

(Sois miedo de mi amor? ;Sois duro encanto?
(Sois falsas letras de mi muerte espias?

(Sois de mi triste soledad espanto?

JFénix? ;Fénix decis que se desposa?

Surcos seréis de mi ordinario llanto.

Y tras el hallazgo, la ninfa pasa a ser una mujer crudelisima, como pudieran ser Medusa o
Circe.

iOh ninfa en tus sefiales prodigiosa!
iOh Medusa encantada, oh Circe fiera!
Mas eres, que las fieras rigurosa:

fuego, fuego se enciende en la ribera.

Tras este griterio apesadumbrado, aparece en escena Ergasto, que oye a Fenijardo quejandose
por la “fe” que ha quebrantado Fénix. La “fe” esta aqui utilizada En el sentido de la fides latina,
es decir, “fidelidad”.

Er. Voces de algtn pastor que esta afligido

son las que escucho. Fe. o. Aguarda muerte, espera.
(Fénix la fe quebrantas? Er. El oido

sera la guia del camino cierto,

al prado suena. Fe. 0. jMas si estoy dormido

28



que no hay mal para mi, que salga incierto!

i Verdad es esto! ;Yo las letras toco!

No estoy con suefio, no, que estoy despierto,
a mas dafio con dudas me provoco, [fol. 95 r]
joh modo de matar penoso, y triste,

que creces mis tormentos poco a poco!

Y entonces apostrofa al laurel, preguntandole por qué lanza rayos al pastor, si a €l nunca le
alcanzan los rayos.

Dime, oh laurel a quien jamas embiste
el duro rayo, ¢contra el pecho mio,
rayos por qué tan duros recibiste?

El laurel, arbol sacratisimo, relacionado con Apolo por estar ligado al mito de Dafne, no es un
arbol muy alto y quizas por eso se ve librado de recibir rayos. Soto recoge esta creencia clésica,
que aparece en Plinio el Viejo (Historia natural XV, 40, 134-5):

Ex iis in gremio Iovis optimi maximique deponitur, quotiens laetitiam nova victoria adtulit, idque non quia
perpetuo viret, nec quia pacifera est, praeferenda utroque olea, sed quia spectatissima in monte Parnaso
ideoque etiam grata Apolloni visa, adsuetis eo dona mittere, oracula inde repetere iam et regibus Romanis teste
L. Bruto, fortassis etiam in argumentum, quoniam ibi libertatem publica is meruisset lauriferam tellurem illam
osculatus ex responso, et quia manu satarum receptarumque in domos fulmine sola non icitur. (negrita
nuestra).

Todas estas querellas de Fenijardo las oye Ergasto, que acude a encontrarle. Entonces tiene
lugar un didlogo entre Ergasto y Fenijardo. Fenijardo le cuenta su historia, como llego, tras
mucho vagar, a estos prados, comportandose cortésmente alla donde pisaba, y le dice que al
final se asent6 en el lugar que habla porque le “llamé el ocio destos prados™:

y al fin llamome el ocio destos prados
ya con tristes lagrimas regados.

Y al usar la palabra “ocio” ligada a la vida pastoril, sin duda recoge la tradicion que inicid
Virgilio del ofium pastorile, segiin el cual los pastores gustan de mucho tiempo vacio que
denominan otium. El primer verso en boca de Titiro en la égloga primera es el que lo menciona
por primera vez en las bucolicas virgilianas (I, 6):

O Meliboee, deus nobis haec otia fecit.

Esos ocios de los que habla Titiro son los momentos de ausencia de trabajos rusticos que le
permiten estar, en ese caso, lentus in umbra ensefiando a las selvas a resonar el nombre de
Amarilis, momentos en que también toca su zampona y pueden errar sus ovejas. Estos
momentos de ausencia de trabajo son los ofia.

Asi queda a las claras también en la égloga V, en que Mopso y Menalcas se juntan y este
segundo, el mas joven, canta la apoteosis de Dafnis. Este carmen de Menalcas, que dice haber

29



inscrito en un arbol, se interrumpe s6lo una vez, cuando Mopso dice, entre otras cosas, que
Estiquimon ya le habia dado elogiosa noticia de esas composiciones. Al retomar Menalcas su
tonada dice que cuando Dafnis asciende al Olimpo (la narracion se lleva a cabo con verbos en
presente, acercando mucho mas al plano temporal inmediato la accidon pasada), dejan los lobos
de atacar a los rebafios y los ciervos dejan de verse cazados en redes:

Nec lupus insidias pecori, nec retia ceruis 60
ulla dolum meditantur: amat bonus otia Daphnis.

Como vemos, termina diciendo que el bueno de Dafnis ama los ocios; es decir, que ama que
los pastores no tengan que estar preocupados por salvaguardar al rebafio de su depredador ni
de cazar ciervos, trabajos sin los cuales tranquilamente se pueden dedicar a modular carmenes
y tocar sus flautas.

En el folclore de nuestra tierra podemos volver a sacar a colacion el testimonio de un pastor
turolense grabado por E. Monesma, quien decia al tallar su flauta de pastor que:

Cuando yo era pastor, hacia yo estas cosas. Si, como entonces habia tiempo para hacerlo
estaba por ahi uno todo el dia y algo habia que “descurrir” (2°44""-2"59"")

Aludiendo asi €l también al ocio o tiempo libre de los pastores. Lo mismo hace el narrador del
video documental, cuando dice del pastor artesano que: “es el ultimo representante de una
generacion de pastores que entretuvo muchos ratos, cuando el ganado lo permitia, tallando
instrumentos para uso propio” (4°36"") (cursiva nuestra).

Tras mencionar como le atrajo al lugar el ocio de esos prados, Fenijardo habla de como una
tarde tuvo que huir de una tormenta, llevando consigo a sus “corderos” para evitar que les
cayese una tromba de agua, pero, en efecto “del peligro menor iba huyendo”. Esto nos puede
recordar, por ejemplo, al mito de Edipo, en que para huir del final tragico predicho por el
oraculo el héroe se apresura, sin quererlo, a un mal mayor:

Una tarde, que el agua deseaba

con sed tan grande la florida tierra,
que con bocas abiertas la aguardaba
asi que en hondo valle, en alta sierra:
viendo que el aire de rigor se armaba,
y hacer pudiera a mis corderos guerra,
con mi silbo sus pasos corrigiendo

del peligro menor iba huyendo. [fol. 97 v.]

Entonces relata como encuentra una casa de labor, en la que vivia Menalca (nombre teocriteo
y después también virgiliano) con su hija, que estaba dedicada a quehaceres cinegéticos:

Hallé cerca una insigne caseria,
(ilustre honor del campo que la abraza)

donde Menalca a la sazdn vivia,

30



por divertirse en la silvestre caza:
su hija alli las aves perseguia,
que agora mis entrafias despedaza,

Cuando la vio, al entrar en la casa para refugiarse de un torrente de lluvia, se tuvo por
afortunado, pero en realidad estaba entrando a “los umbrales de la muerte” (podemos pensar
en el 00d0¢ Ypaog homérico como inicio de esta formula del umbral abstracto en la literatura):

yo ignorante del mal, por buena suerte

tuve entrar los umbrales de la muerte.

Pues nada mas entrar en la casa del pastor Menalcas
Y apenas me cubri6 del turbulento

golpe de agua el techo generoso,

Pues en la casa aparecio “otra Atalanta en curso presuroso”, que, en efecto es Atalanta porque
es velocisima (vence con su planta al viento) pero también lo es porque es una doncella virgen.
Atalanta serd un recurso constante en las églogas de Soto para referirse a Fénix. Atlanta cuadra
perfectamente con el ejemplo de doncella que rehuye al amante y, como tal, es el simil
mitologico perfecto que poner frente a una Fénix que rehliye constantemente el amor de
Fenijardo:

cuando venciendo con la planta el viento
vi otra Atalanta en curso presuroso:

Y viene equipada con las armas tipicas de quien se dedicaba a la cinegética, y que son atributos
fundamentales de Artemis o Diana: el arco y la aljaba con flechas. Exactamente los mismos
atributos con que pinta Ovidio a Diana al versificar el mito de Diana y Acteén. Comenzamos
aqui a ver reescrito ese episodio mitologico que narré Ovidio (Met. 111 138-252), que Soto
imitara en esta parte de su segunda égloga. Vayamos comparando la narracion de Ovidio con
la de Soto.

Seglin Ovidio, la diosa delia llega al locus amoenus en el que le desvisten sus ninfas del carcaj,
de sus flechas y de su arco destensado:

hic dea silvarum venatu fessa solebat

virgineos artus liquido perfundere rore.

Quo postquam subiit, nympharum tradidit uni

armigerae iaculum pharetramque arcusque retentos;(Ov. Met. 111, 175-8)

En cambio, la doncella cazadora que presenta Soto no s6lo aparece con esos atributos
indisociables de la noble y casta Diana, sino que vuelve de faenar con el cinturén lleno de
presas voladeras como son los innumerables pajaros que trae:

el cinto trae con pajaros sin cuento,

el hombro con el arco riguroso,

la espalda con la aljaba, y su hermosura

31



con flechas blancas de la muerte dura.

La Diana de Ovidio acudia a su luco sagrado, el valle Gargafia, a “sus virgineos miembros con
liquido rocio mucho banar”. Ovidio presenta el bosque con casi todos los elementos que Curtius
(1989: 268) habia dicho que eran esenciales e imprescindibles para la configuracion literaria
del locus amoenus: un grupo de arboles que den un lugar sombreado y una fuente o arroyo que
refresque. Solo faltan prados donde sentarse, que se ven sustituidos por otro elemento de
descanso agradable, que nombra Curtius: una la gruta, que estd ademds bellisima y
naturalmente decorada:

Vallis erat piceis et acuta densa cupressu, 155
nomine Gargaphie, succinctae sacra Dianae,

cuius in extremo est antrum nemorale recessu

arte laboratum nulla; simulauerat artem

ingenio natura suo, nam pumice uiuo

et leuibus tofis natuum duxerat arcum, 160
fons sonat a dextra tenui perlucidus unda,

margine gramineo patulos succintus hiatus;

hic dea silvarum uenatu fessa solebat

3

uirgineos artus liquido perfundere rore.”

Valle este que quizas era una imitacién o un eco del bosque de Calipso®® que describe
Homero (Od. V, 64). Este bosque contaba con varias especies de arboles y flores en sus
prados, y estaba rodeado de fuentes. Especialmente imitada o referenciada se encuentra la
cueva de la Ninfa que se prend6 de Odiseo, pues también estaba recubierta o protegida por
un elemento inorganico, en ese caso de parras cargadas de maduras uvas.

Pero Soto, de acuerdo con “pesimismo barroco” que guia su obra, no presenta al pastor
entrando a este locus amoenus, sino huyendo de la lluvia y entrando a la humilde choza de
Menalcas. El evento que va a suceder es odioso para el pastor que narra, y, acordemente, el
setting o escenario en que tiene lugar mas bien desagradable y oscuro (casi adelantando

28 Ofrecemos esta traduccion nuestra, mas literal y alambicada; se puede consultar la mas clara y literaria de Ruiz
de Elvira, cuya edicién critica venimos transcribiendo:

Valle habia, denso de cipreses y pinos,

de nombre Gargafia, sacro a ceflida Diana,

en cuyo ultimo sitio hay un antro vegetado

con arte ninguno; habia simulado arte

con su ingenio Natura, pues con pémez viva

y con leves tobas habia trazado un nacido arco;

por la derecha fuente transparente suena en tenue onda

por margen gramineo ceflido en su ancha salida;

aqui solia la diosa de las selvas, cansada de la caza,

sus virgineos miembros con liquido rocio mucho bafiar.
2 Paisaje al que alude E. R. Curtius (1989: 268).

32



descripciones paisajisticas romanticas), en el que hay una tromba de agua y un cielo
nublado.

Y en ese paisaje o tesitura se presenta la anhelada, que huye del cielo nublado, y se la
presenta comparada, en un simil, con el sol que huye de la noche:

Huyendo viene el nublado escuro,
cual suele el sol al engendrar el dia
para mostrar su nacimiento puro

venir huyendo de la noche fria:

También Séfocles habia presentado un simil de parecida indole, en orden inverso (la noche
huyendo del sol), en el parlamento de Ayax (4y. 665-678) en que el Telamonio se decia a si
mismo que era hora de ceder ante los jefes Atridas y su decision de entregar las armas del
difunto Aquiles a Odiseo y, para intentar convencerse se decia que también el invierno cede al
verano, que la noche cede al dia y que el suefio no nos encadena por siempre.

Asi pues, de aqui en adelante sabré ceder ante los dioses y aprenderé a respetar a los Atridas; jefes son,
por tanto hay que obedecerles, ;por qué no? Las mas terribles y resistentes cosas ceden ante mayores
prerrogativas. Y asi, los inviernos con sus pasos de nieve dejan paso al verano de buenos frutos. Y el
circulo sombrio de la noche se aparta ante el dia de blancos corceles para que brille su luz. Y el soplo de
terribles vientos calma el ruidoso mar; el omnipotente suefio libera tras haber encadenado y no te tiene
por siempre aunque te haya apresado. Y nosotros, ;jno vamos a aprender a ser sensatos? (Sof. Ay. 665-
678) (trad. de Assela Alamillo en Gredos).

Pero precisamente siguiendo con las comparaciones paisajisticas y, muy de acuerdo con el
momento lluvioso presentado, la entrada de la amada se presenta como la entrada de un arco
iris que en el mal tiempo alegra y da paz al que lo observa:

y como el Iris, que en el mal seguro
tiempo descubre paz con su alegria,

Y esto es lo que le parecio al amante, pero esos gustos estaban mezclados con un dolor que
sera a posteriori, que no se experimenta en el momento de verla sino que serd un futuro dolor
el que se inmiscuye:

tal a mis ojos parecio turbados
mas eran gustos con dolor mezclados.

Dejando esto de lado, precisamente cuando entra a la casa de Menalcas es cuando se emula la
famosa descripcion de como las ninfas desvestian a Diana, que venia versificada por Ovidio en
la historia que de Diana y Actedn que venimos reiterando. Asi habla Fenijardo de como Fénix,
que cumple en el primer predicado el papel tematico de experimentante, fue recibida por sus
bellas muchachas a su llegada a la casa:

Llegd a su casa, y sus zagalas bellas, [fol. 98 r]
una del cinto le quizo la caza,

otra (dandole rusticas querellas)

33



del aljaba y el arco se embraza;
otra le ofrece diferentes huellas,
que el zapato de monte le deslaza:

y ella vertiendo en todas alegria,

Recordemos que la caza en el cinto era un elemento distintivo de Soto que Ovidio no transmitia,
y fijémonos que mientras que Ovidio presentaba a Diana siendo desnudada, Soto solo presenta
que sus “zagalas bellas™ le quitan la caza del cinto, la aljaba y el arco y el zapato de monte.

Ovidio, por su parte, presentaba que Diana daba a una ninfa su carcaj y su arco, que otra tomo
su vestido, que otras dos le desataron sendas sandalias y que otra recogié su pelo suelto sobre
los desnudos hombros en un rodete:

Quo postquam subiit, nympharum tradidit uni 165
Armigerae iaculum phartramque arcusque retentos;
Altera depositae subiecit bracchia pallae;

Uincla duae pedibus demunt; nam doctor illis
Ismenis Crocale sparsos per colla capillos

conligit in nodum, quamuis erat ipsa solutis. 170

Para que después comenzasen a bafiarla, acto durante el el cual le vio Actedn.

Pero, efectivamente, por si quedara alguna duda de la reescritura del mito de Diana y Acteon,
Soto la deja clara, al comparar a la amada Fénix con Diana entre las ninfas:

Diana entre las ninfas parecia.

Como deciamos, segiin cuenta Ovidio, a la vez que se la desvestia a Diana se le preparaba un
bafo, pues dos ninfas recogian el agua en vasijas y otras dos la vertian en la bafiera. Estando
asi Diana fue como Acteon la vio y ella hubiese querido asaetearle, pero sélo pudo rociarle de
agua y presagiarle su metamorfosis o transformacion.

Parece ser que hay un eco de este intento de asaeteo, que se “tradiciona” o transubstancia, pues
la amada de Soto si que logra asaetear al que le mira, aunque metaféricamente. En ambas obras
el varon mira a la mujer igualmente (en las Metamorfosis, Actebn mira a Diana; en el
Desengario, Fenijardo, mira a Fénix) y la mujer, en cambio, varia su papel (en las Metamorfosis
desea asaetear y en el Desengario lo logra, aunque involuntaria y figuradamente, pues las saetas
que la mujer son figuradas porque son flechas de amor, la imagen simbdlica del sentimiento, y
a Fénix pero le bastan sus ojos para lanzarlas):

Volvio sus ojos (y al volver) cual suele
(jque iguales son!) en erbolada flecha,
antes que libre por el aire vuele,

poner su punta al corazon derecha:

bien asi me hirid bien tal me duele

34



la penetrante herida y llaga estrecha:
mas en pensar se doblan mis enojos,

que se vendi para tirar los ojos,

Y su mirada era matadora, precisamente como la de un basilisco. Esta imagen la usan también
Quevedo, Lope y Cervantes; era comun en el siglo de oro.

Miréme, y yo, si Basilisco fuera,
no estimara mi mal por tan crecido,
vila, vidme, matarala, muriera,
saliera vencedor como vencido;

Pero recordemos que el basilisco habia sido ya mencionado por Plinio el Viejo en su Historia
Natural, que después de haber hablado del catoblepas, bestia de Etiopia que mantiene su cabeza
baja para no matar con la mirada:

En el sur de Etiopia se encuentra la fuente Nigris; la opinidn comun ve alli el origen del Nilo, y los
argumentos que hemos expuesto parecen confirmarlo. Cerca de esta fuente vive la bestia llamada
catoblepas, de una talla por lo demas mediana y de andar perezoso, toda su actividad consiste en llevar
dificultosamente su cabeza, que es muy pesada, y que tiene siempre inclinada hacia el suelo. De otro
modo seria la plaga del género humano, pues todo hombre que ve sus ojos muere inmediatamente.
(Historia natural V111, 77-79; traduccion de G. B. Sanchez sobre la edicion de Belles lettres).

Habla del basilisco, que es una serpiente con una mancha blanca sobre la cabeza que parece
una diadema; segun Plinio, esta bestia anda siempre erguida y mata a un gran género de
criaturas:

La serpiente basilisco no tiene menos poder. Es la provincia de la Cirenaica quien la genera, su largo no
pasa de doce dedos, tiene como marca una mancha blanca sobre la cabeza, que se parece a una diadema.
Su silbido espanta a todas las serpientes. No anda, como las otras, por una serie de ondulaciones, sino
que avanza manteniéndose alta y derecha sobre la mitad de su cuerpo. Destruye los arbolillos, tanto por
su resuello como por su contacto; abrasa las hierbas, quiebra las piedras, tanta fuerza tiene su veneno. Se
creia en otro tiempo que si era matada de un lanzazo dado de lo alto de un caballo su veneno remontaba
a lo largo del asta y mataba a la vez caballo y jinete. Y sin embargo este monstruo —se ha hecho a menudo
la prueba para los reyes que le deseaban ver muerto— no resiste el veneno de las comadrejas: que la
naturaleza no ha creado nada sin contrapartida. Se guarnecen estas en las cuevas de los basiliscos, que
encuentran facilmente por la infeccion del terreno. Matan al basilisco por el olor que exhalan, y mueren:
asi termina el combate de la naturaleza consigo misma. (ibidem)

Pero es en otro pasaje de la enciclopedia de Plinio donde encontramos la informacion de que
el basilisco mata con la mirada, al hablar de las propiedades de su sangre. Dice entonces que
mata a las mismas serpientes con su olor (al igual que la comadreja mataba al basilisco con el
suyo), pero que al hombre le mata con su sola mirada:

Del basilisco, al que huyen las mismas serpientes pues de lo contrario las mata con su olor, y se dice que
da muerte al hombre con su sola mirada, hacen los Magos las mejores alabanzas de su sangre: se
coagula como la pez, de la que tiene su color; diluida da un rojo mas brillante que el cinabrio. Le atribuyen
el buen éxito en las demandas hechas a los grandes y los rezos dirigidos a los dioses; para ellos es un
remedio contra las enfermedades, un amuleto contra los maleficios. Algunos la llaman también sangre
de Saturno (Historia Natural, XXIX-66, mismo traductor sobre la misma edicion).

35



Pero volviendo a los amantes del Desengario. Tras haberle dirigido la nuda Fénix una mirada
mortal a Fenijardo, le pregunta que de quién es el ganado, en la cual vemos indudablemente
una referencia al primer verso de la tercera égloga de Virgilio, que a su vez se inspird en
Teocrito. En el idilio IV de Tedcrito (Nouegic, Los pastores), Batos inicia el poema preguntando
por el duefio de las vacas que apacienta Coridon (v. 1):

gimé pot @ Kopodowv, tivoc ai Posc; 1 pa Dkdvda; >
Comienzo de composicion bucdlica que Virgilio emula verbum de verbo, también en el primer
verso de su tercera bucdlica (pensemos que el Idilio IV de Tedcrito es, en realidad, la tercera
bucolica del helenistico, pues el Idilio II, La hechicera, no es de caracter bucélico como si lo
son el primero y el tercero), cambiando sélo los personajes, pues es un Menalcas quien apela a
un Dametas y formula la subsecuente pregunta:

Dic mihi, Damoeta, cuium pecus? an Meliboei? 31

Y es precisamente el pronombre interrogativo cuium el que retoma, castellanizado, Soto de
Rojas cuando cuenta Fenijardo que Fénix le preguntdé “quién era:/ cuyo el ganado”. El
infrecuente uso del pronombre interrogativo ‘“cuyo” en este contexto interrogativo es
argumento de peso para pensar que el granadino emula la expresion cuium pecus del vate
mantuano. Asi se expresa Soto por boca de su narrador Fenijardo:

habl6 del campo, preguntd quién era:
cuyo el ganado (entonces; ya perdido)
yo respondi, que el duefio que tenia
de vergiienza y temor no lo decia.

Y dice que su rostro estaba rojo como la aurora matutina, una imagen que pudo haber cogido
del simil que Ovidio usaba precisamente para hablar de como se ruborizé Diana cuando le vio
Actedn. De nuevo vemos como Soto sigue recogiendo el episodio metamoérfico de Ovidio pero
sigue igualmente adulterandolo: si Diana acudia a su gruta en el meridiano, cuando mas calor
hacia, cuando Actedn decidi6 dar descanso a sus compaiieros de caza, Fenijardo acudia a casa
de Menalcas en una lluvia torrencial. Si en el mito de Ovidio es Diana quien se ruboriza como
la aurora al ser vista desnuda por Actedn, en este caso es el amante del Desengario el que se
ruboriza al ver a su amada. Diana lo hace por verglienza de ser vista desnuda, en cambio,
Fenijardo se ruboriza por la vergiienza que tiene de quedar tan enamorado e impresionado por
la vista y mirada de Fénix:

Ecce nepos Cadmi dilata parte laborum
per nemus ignorum non certis passibus errans
peruenit in lucum: sic illum fata ferebant.

qui simul intrauit rorantia fontibus antra,

%0 Dime, Coriddn, ¢de quién son las reses? ;acaso de Filondas?
%1 Dime Dametas, /de quién el ganao? ¢acaso de Melibeo? (escribimos “ganado” sin la d, como A. Garcia Calvo,
por acercarnos mas al lenguaje popular o real, que es especialmente descuidado en el habla pastoril).

36



sicut eran nudae, uiso sua pectora nymphae
percussere uiro subitisque ululatibus omne
inpleuere nemus circumfusaeque Dianam
corporibus texere suis, tamen altior illis

ipsa dea est colloque tenus supereminet omnes.

Qui color infectis aduersi solis ab ictu

nubibus esse soleta ut purpureae Aurorae,

is fuit in uultu uisae sine ueste Dianae (subrayado nuestro)

Ella entendiome, porque el rostro mio

era imagen del alma, y demudada, [fol. 98 v.]

cual suele parecer tras el rocio

entre nubes la Aurora plateada, (...)

Resefiable es también que en ambas imagenes aparecen nubes junto a la Aurora.

Soto presenta después una serie de versos con una anafora muy barroca y prolongada

(construida con un verbo es + verbo en infinitivo solo se incumple este modelo en “es el fin™).

No podemos dejar de decir que es una tendencia en la obra de Virgilio el repetir palabras, acaso

para emular la repetitividad de ciertos vocablos en los posibles cantos pastoriles folcldricos.

En todo caso, estas repeticiones constituyen en muchas églogas notables anaforas. Quizas Soto

presenta aqui una tendencia de esa figura virgiliana:

Mas, jay de mi! que es suspender el viento,
es hallar de la nave las pisadas,
es detener el rapto movimiento,

es cortar las arenas remolcadas,

Que va a repetirse en los versos que siguen:

(Pero has visto la rosa que amanece,

por unas partes blanca retocada

por otras partes carmesi parece

y por otras brillando nacarada?

(Has visto el sol, que por su hermosura crece,
y la descubre de rigor armada?

Tal eran sus mejillas, y sus ojos

serena luz entre rigor de abrojos.

es poder ta sentir el mal que siento,
es el fin de mis lagrimas turbadas.
es alcanzar yo muerte, es tener vida,

es dar amor, que con mi amor se mida.

(Has visto el oro de Milan delgado,

en lucida madeja suelto al viento,

liso el principio, el fin ensortijado: [fol. 99 r]
uno en reposo y otro en movimiento?

No es de alabastro el cuello, no es de nieve,
nueva materia, nueva compostura

es la que el globo de sus cielos mueve,

Habiendo acabado de contar la historia de cobmo conocio6 a Fénix, Fenijardo pide a Ergasto que

le mate con un cuchillo que tiene en la mano, quejandose de nuevo por el fuego amoroso que

37



le abrasa. Ergasto le insta a que vuelva en si, pues Fenijardo tenia fama de sabio pastor, pero
Fenijardo sigue pensando en lo que ha leido en aquel tronco y solo piensa en llorar. Toda esta
seccion de la égloga que parafraseamos es claramente una secuencia de narracion tipicamente
dramatica, como aquella que habia utilizado Virgilio para su égloga primera.

Después, Fenijardo apostrofa al arbol, diciendo que contantemente se apoyara en ¢l para llorar:
Fe. o. (Fénix? ;Fénix decis que se deposa?
surcos seréis de mi ordinario llanto [fol. 100 v.]

El tema del llanto se hizo topico en la égloga castellana desde el estribillo de la égloga primera
de Garcilaso: “Salid sin duelo, lagrimas, corriendo”. Este motivo no se encuentra ni en Virgilio
ni en Tedcrito, autores donde ya se encuentra, sin embargo, el motivo del amor desdichado de
pastores que, como dijimos sefiald Cristobal, es el principal y més importante de la bucolica.

Tras esa apdstrofe a un tercer objeto no-hablante, Ergasto y Fenijardo siguen dialogando: aquel
insta a este a que se recomponga y siga su historia. Fenijardo comienza negandose, pero
finalmente accede contintia su descripcion de Fénix, donde habia parado su monologo.

Ahora, tras haber detenido su elogiosa descripcion de la amada, airado por su desdichado amor,
al referirse a ella lo hace como “aquella Fiera, rigurosa Hircana”, lo cual sin duda hace

referencia al libro cuarto de la Eneida, aunque puede tener lugar aqui una intermediacion de
Garcilaso (Egl. II, vv. 563-5).

Cuando en el libro IV Dido busca a Eneas que se prepara para zarpar en busca de tierras
ausonias, la reina le insta a quedarse y le pregunta por qué se va, de forma muy amable. y ante
la respuesta del muy comprometido héroe con su hado, Dido comienza a delirar y a ser poseida
por la ira o rabia (vv. 362-64):

Talia dicentem iamdudum auersa tuetur
huc illuc uoluens oculos totumque pererrat
luminibus tacitis

Y entonces le dice Dido, encendida, que es crudelisimo, y la forma de decirlo es indicando que
fue engendrado por el duro monte Caucaso y que le dieron de mamar “tigres hircanas” (vv.
364-67):

et sic accensa profatur:
'nec tibi diva parens generis nec Dardanus auctor, 365
perfide, sed duris genuit te cautibus horrens
Caucasus Hyrcanaeque admorunt ubera tigres.

Podemos encontrar aqui un leve eco en el desarrollo dramatico de la accion: primero, el amante
desdichado habla bien y carifiosamente (tanto Fenijardo como Dido); después, ante el batacazo
o desengafio que les proporciona su destino amoroso (Fenijardo busca que su interlocutor le
clave un cuchillo, y luego recuerda la inscripcion del arbol; Dido es desengafiada por lo que

38



Eneas le responde), su cortesia discursiva cambia completamente, de forma que el amante, que
no espera ya encontrar beneficio del amado, comienza a increparle (Fenijardo a su amada
ausente, Dido, a su amado presente).

Por otro lado, en el siglo XVII espafiol se pueden encontrar abundantes huellas de ese verso
367 del libro IV de la Eneida, cuando autores hablan no tanto de que alguien haya sido
amamantado por tigres hircanas, cuanto que el receptor mismo de la injuria es cruel como una
tigre de Hircania, que es lo mismo que hace Soto. Asi Cervantes (Izquierdo, 1990: 493-95),
que a veces hace referencia a este insulto de tradicion clésica, pero con una deformacion
fonética que aporta un matiz comico. En una copla que canta Preciosa en La Gitanilla ella dice
“Tigre de Ocafia” en vez de “Tigre de Hircania”. La comicidad de esta deformacion fonética
radica en la confusidn del personaje de bajo estrato que intenta hacer una referencia culta pero
equivoca su pronunciacion, lo cual puede llegar a provocar la risa del lector. El mismo efecto
coémico sucede cuando Cariharta deforma de forma andloga el sintagma, para referirse a su
proxeneta (ibidem).

Pasa entonces Fenijardo a contar a Ergasto como se enter6 de que Fénix perdio su honor, a
través de un didlogo de esta con Leonida. Dice en este punto el protagonista del poemario que
cuando ¢l oy¢ este dialogo, “el prado entristecidse”.

En esta declaracién podemos encontrar un eco de la égloga séptima de Virgilio, en la que habla
Coridén de lo contenta que esta la naturaleza en el momento presente en que €l declama (omnia
nunc rident), pero que los rios se secarian si se fuese el hermoso Alexis (quien, se
sobreentiende, es su amado o amante):

Stant et iuniperi et castaneae hirsutae;

Strata iacent passim sua quaeque sub arbore poma,
omnia nunc rident: at si formosus Alexis 55
montibus his abeat, uideas et flumina sicca.

Y precisamente Tirsis le responde en la misma linea tematica, pero en sentido contrario, como
es costumbre en el amebeo, diciendo que el campo se est4 volviendo un secarral, pero que por
la llegada de su Filis todo el bosque se robusteceria y que lloveria muchisimo:

Aret ager, uitio moriens sitit aéris herba,

Liber pampineas inuidit collibus umbras:

Phyllidis aduentu nostrae nemus omne uirebit,
luppiter et laeto descendet plurimus imbri. 60

Podriamos llegar interpretar en este punto una metafora continuada o alegoria en que el pastor
asocia lo que ocurre en el macrocosmos exterior a la situacion de su microcosmos interior, y se
identifica con ello.

39



También en la égloga X se nos presenta a la naturaleza lamentandose por el pastor, que sufre
precisamente por mal de amores; en este caso el “pastor” es Galo y su amada, Licoris:

1llum etiam lauri, etiam fleuere myricae;
pinifer illum etiam sola sub rupe iacentem
Maenalus et gelidi fleuerunt saxa Lycaei. 15

Pero el caso es que esta metafora continuada o identificacion del pastor con el macrocosmos
que le rodea se asentd claramente en la tradicion de la égloga, hasta el punto de convertirse en
todo un tépico o motivo que aqui usa Soto. En cuanto Fenijardo oy6 la conversacion entre
Leonida y Fénix, el prado se entristecio.

Entonces las dialogantes le ven, y Fénix intenta disculparse, pero acaba yéndose, y ante lo que
Leonida le dice, que se calme, Fenijardo le responde llaméndole Belona brava, y habla de que
ha estado muchas veces cantando, llorando hasta el amanecer en los umbrales de Fénix, lo cual
constituye un leve eco del motivo del paraclausithyron

Por quince veces me ha cogido el canto sin darme luz sus soles celestiales,
(llorando en sus umbrales) oro su fuente hermosa,
que dan las aves al Planeta santo, su dulce boca, perlas y corales.

Que en cierto sentido aparecia ya en el idilio XXIII de Tedcrito (Epactrg, £l enamorado), en
que un enamorado se cuelga y se quita la vida en la puerta de su amada.

Al final de esta historia, Ergasto le pide a Fenijardo que deje de lamentarse y este le pide que
le deje, a lo que Ergasto responde que lo hara si promete ir a su cabafia a cenar. De nuevo, el
motivo de la cena de los pastores, que tiene origen en la clausula de la égloga I de Virgilio:

Er. No es buena Déjame Ergasto hermano.

para el que esta afligido Er. Habiéndome una cosa concedido.

tan dura soledad, el llanto enfrena. Fe. o. Pidela que si haré. Er. ;Dasme la mano?
Fe. o. Por tu pastora, que me dejes pido: [fol. Fe. o. Si doy. Er. Que a mi cabafia

104 r]

iras de aqui para cenar temprano.

Y aunque Fenijardo le dice que para esas alturas seguramente haya muerto de amor o se haya
suicidado, Ergasto le hace que le prometa ir, si es que sigue con vida.

Entonces aparece Fénix, y comienza un didlogo entre Fénix y Fenijardo que arranca con una
intervencion de Fénix. De nuevo, este nuevo segmento del poema se abre con una descripcion
del locus amoenus que en este caso realiza Fénix, incluyendo una referencia al cuerno de
Amaltea como recipiente de la “dulce turba de flores” del campo (“turba” en el sentido clasico
de “multitud”). En esta descripcion se expone una vez mas que los elementos de la naturaleza
rural se conduelen con el pastor: en este caso las “avecillas parleras” oyeron condolidas las
“voces lastimeras” de Fénix:

FENIX Corrientes divertidas, avecillas parleras,

40



que oisteis condolidas Y ati ofendido que punta fue

) ) amante; engafiada,
mis voces lastimeras.
bien que ofensor 0 mano cautelosa
Corred veloces ya, .
) querido, -
volad ligeras. la que cortaba Fénix
si de laurel constante se desposa
Dulce turba de flores,
. te querellas herido Ojala degollara
presidio de Amaltea,
[LVII] (aunque cémplice no) el docil manso mio,
perdon te pido.
coronad sus amores, antes que tal cortara,
1 Yo soy tu prenda .  echo fil
y para que los crea amada, y antes mi pecho frio
en nuestras hojas mis desta corriente con su
tu amante soy, reposa, ;
amores lea [fol. 104 sangre al rio.

v]

Entonces Fenijardo habla al prado y le pide que le diga si es Fénix aquella a quien oye, pero al
instante se convence de que si es ella. Inmediatamente, le pregunta que no siendo un ave a
merced del viento, como se la puede mudar tanto el pensamiento:

Fe. 0. O mas que alegre suerte Mas Fénix es sin duda,

forma de tanto agrado, nuevo espiritu siento

o es Fénix, o es la muerte: dime, ;como se muda

dimelo dulce prado, tu firme pensamiento,

que estoy de amor a la sazoén vendad. si no eres Fénix del instable viento? [fol. 105 r]

A lo que Fénix responde con un adynaton o imposible, que es tan caracteristico de la bucodlica
virgiliana. Recordemos que es en la égloga I Titiro el primer pastor bucoélico que, tras el elogio
que le hace Melibeo por haber podido conservar sus campos (vv. 46, 53-58, Fortunate senex,
ergo tua rura manebunt /... hinc tibi, quae semper, uicino ab limite saepes / Hyblaeis apibus
florem depasta salicti / saepe leui somnum suadebit inire susurro...), formula una serie de
adynata con los que responde a su colega interlocutor. Los versos de Titiro (59-63), presentan
tres adynata: los dos primeros, de indole animal se introducen con un Ante que presenta el
primero y un ef que une el primero con el segundo. El tercer adynaton, referente a humanos,
se presenta con una anafora de ante y segmenta los dos grupos humanos (Parthus / Germania)
con un aut que se repite:

Ante leues ergo pascentur in aethere cerui

et freta destituent nudos in litore piscis,

ante pererratis amborum finibus exsul

aut Ararim Parthus bibet aut Germania Tigrim.

quam nosro illius labatur pectore uultus.

Es sumamente importante notar que estos adynata de Titiro se organizan sintacticamente con
una doble protasis pseudotemporal introducida por dos ante y una subsecuente apodosis
pseudotemporal que introduce la conjuncion guam. Es importante notar esto porque este mismo

41



procedimiento sintactico de protasis pseudotemporal + apodosis pseudotemporal es el que
seguira Soto en sus adynata, que se relacionan con los dos primeros de Titiro, de indole animal,
pero no con el tltimo de indole antropica:

Fe. ;Mudarme yo? Primero Esta clara corriente

con el Tigre valiente veras que se apresura,

se juntara el cordero, vuelto el curso a su oriente,

y el ave diligente y aquesta pefia dura

vivird con la 4spera serpiente. desatarse veras en agua pura.
Antes la dura roca Antes que en este pecho

rompera el corvo arado de mis obligaciones

que el sustento provoca, se absuelva el lazo estrecho,

y antes en este prado que tus castas razones

vera Neptuno su licor salado. de acero nuevas le seran prisiones.

En concreto, la convivencia (o ayuntamiento) del tigre con el cordero y del ave con la serpiente
tiene su origen en la bucdlica octava de Virgilio (vv. 27-28):

lungentur iam grypes equis, aeuoque sequenti
cum canibus timidi ueniet ad pocula dammae.

Y recordemos, por supuesto, el contacto con la literatura hebrea biblica que tienen estos
adynata animales, en concreto con Isaias 11:6-9 o con el “vamos a contar mentiras” de nuestro
cancionero popular.

Se habla aqui también de como unas cortezas arrancadas de “Dafne esquiva” (obvia referencia,
que serd muy frecuente en el Desengario al mito de Apolo y Dafne, hecho celebérrimo por
Ovidio, en el que Dafne, que huia corriendo el amor de Apolo, quedé metamorfoseada en laurel
gracias a su padre cuando este estuvo a punto de atraparla) fueron inscritas:

Por mi de Dafne esquiva

la difunta corteza

hablo con lengua viva,

tuvo que tu aspereza

era mayor que su mayor dureza. [fol. 105 v.]

Primero hace aqui gala el pastor de como inscribi6 sobre la “difunta corteza” de un laurel, para
luego pasar a explicar que la aspereza de Fénix era “mayor” que la “mayor” dureza del laurel
(en realidad, de esa corteza pero, también, mitologicamente, de la “esquiva Dafne” que fue
“dura” para con los ruegos de Apolo), con esa figura de reiteracion del adjetivo “mayor”.

A continuacidn, Fenijardo ofrece regalos pastoriles, un topico del amor pastoril que ya detectod
Vicente Cristobal (1980: 355). Efectivamente, aqui se recogen los motivos de los regalos
florales y de la leche:

42



Mas pues es tu accidente

honor de mis ardores, coronaré tu frente
con rosas entre flores

tal que te envidie el mismo sol de amores.
Por estas manos mias tendras en tu majada,
al nacer de los dias

de leche no tocada

la robusta colodra coronada.

Y después Fenijardo ofrece también un cordero, queso, frutas, natas, perdices y su manso>2. El
motivo de las frutas ya aparece en Virgilio; el del queso, en las Pastorales de Longo>?; los
demads no aparecen en la literatura clasica como motivos de regalos de amor pastoril:

Fe. 0. Antes por mis zagales ya fruta de mis huertas,

el corderillo atado y ya perdices por mis manos muertas.
balara en tus umbrales, Con el collar costoso,

y el queso atin no formado, te llevaran con (bien que galan ufano)

rosas matizado. .
ird mi manso hermoso

Y si dello te agradas )
a tu redil temprano,

vera el Alba en tus puertas )
(mas que por sal) para besar tu mano. [fol.

natas ya regaladas, 106. r]

Entonces Fénix le dice que su cisne bello ira tras él, por lo que estaran juntos, y cuando
Fenijardo le pide que repita aquello, Fénix hace un amago de acabar la égloga y de irse, con
una tipica cldusula bucdlica, exponiendo el motivo del sol cayendo, que sélo aparece una vez
en las Bucolicas de Virgilio, en concreto en la II, v. 67:

et sol crescentis decedens duplicat umbras

Ademas, afiade Soto dos iméagenes o motivos: el de la luz de la luna que ya se refleja en el agua
y el de la tiniebla que se apresura por los montes (no las sombras mayores de las que hablaba
la clausula de la égloga primera de Virgilio, o las umbras que recién vimos en el verso 67 de la
égloga I1. Siendo la palabra umbra tan asidua del mantuano aqui no se recoge esa denominacion
sino que se habla de “tiniebla”). En este “apresurarse” quizas haya un eco de recuerdo de los
versos 745-746 del libro I de la Eneida, en los que, para pintar la llegada de la noche, Virgilio
indica como los soles de invierno se apresuran a sumergirse en el mar:

quid tantum Oceano properent se tingere soles

hiberni

%2 “En el ganado lanar, cabrio o vacuno, carnero, macho o buey que sirve de guia a los demas”. Acepcidn cuarta
de la segunda voz de “manso” del DLE.
%1, 15, 2-3. Cf. Cristobal, p. 365.

43



Asi dice Soto por boca de Fénix:
Fe. Ya el sol al mar se inclina,
ya por el agua pura
la blanca luz camina,
ya triste se apresura
por estos montes la tiniebla oscura.

Vamos.

Pero Fenijardo no quiere que el dia se acabe y quiere seguir junto a Fénix, por lo que pide al
sol que se pare. Fénix, en cambio, quiere irse antes de que la vea nadie con Fenijardo, y
finalmente se va tras prometer a su amante que ird, al amanecer, a la fuente:

Fe. o. Oye, detente,
detén, detén la rienda, sol de mi dulce oriente,
Fe. Gente suena en la senda.
Fe. 0. Aguarda. Fe. ;Que me quies? Fe. 0. Dame una prenda.
Fe. Recibe mi palabra, que cuando el Sol al dia
las claras puertas abra,
iré a la fuente fria.

A Dios con esto. Fe. 0. A Dios pastora mia.

44



2.3. EGLOGA TERCERA

En esta tercera égloga tiene lugar un canto alterno entre los pastores Fenijardo y Marcelo que
se incitan a cantar el uno al otro.

El motivo del canto alterno entre pastores ya aparece, con matiz competitivo, en el idilio I de
Tebcrito, titulado Tirsis o El canto, en que el pastor Tirsis y un cabrero compiten en canto.
Ambos ofrecen recompensas al ganador: Tirsis un vaso magistralmente grabado y el cabrero,
por su parte, leche recién ordenada. También en el idilio V, El cabrero y el pastor de ovejas, el
cabrero Comatas y el pastor de ovejas Lacdn compiten en un amebeo en el que van formulando
dos versos cada uno ante el arbitro que establecieron para la lid poética. En el idilio VI, Los
cantores bucolicos, Dafnis y Dametas se encuentran con sus rebafios junto a a una fuente y
cantan sobre Polifemo y Galatea.

Virgilio retoma el motivo del certamen de carmenes bucoélicos en su bucdlica séptima, donde
Melibeo es requerido por Coridon y por Tirsis, dos jovencitos, para hacer de juez en su canto
amebeo; de nuevo aqui el certamen tiene lugar al lado de una fuente de agua (en este caso, el
rio Mincio). Este amebeo tiene motivos amorosos, cinegéticos y referentes a la naturaleza. La
¢gloga quinta de Virgilio nos presenta también dos pastores, Menalcas y Mopso, que se juntan
en un lugar rural apacible y se dedican a cantar alternativamente. En esta bucdlica, que canta
la apoteosis de Dafnis, los periodos mas largos llegan a abarcar veinticuatro versos en boca
tanto de Mopso (vv. 20-44) como de Menalca (vv. 55-79). En la égloga VIII y en la IX de
Virgilio volvemos a tener cantos de dos pastores, también extensos en la octava y de corte
amebeo en la novena.

Fue Garcilaso de la Vega quien mas influyo, seguramente, con sus largos didlogos pastoriles
en Soto, pues, como las de Garcilaso, esta égloga del granadino consta de periodos muy largos,
cuyo origen podemos retrotraer a los extensos (pero breves; extensos dentro de la brevedad
caracteristica de la bucdlica virgiliana) periodos de canto de las églogas quinta y octava de
Virgilio.

La égloga tercera del Desengario comienza de nuevo con una apertura bucoélica en que se
presenta el comienzo de la composicion poética en el meridiano. Como en la égloga segunda,
es un pastor quien habla, sin que un narrador abra la égloga®*. En este caso, es Fenijardo quien
presenta el mediodia caluroso:

EGLOGA TERCERA ya el céfiro ligero que despliega
Marcelo, Fenijardo. sus alas al nacer el sol dorado,

Fen. Ya en sus troncos nativos, con arrullos lascivos

temerosa la sombra se recoge, al verdor de las hojas las entrega:

y deja la Floresta ya el blanco lirio en el sediento prado
por bien pasar la fatigada siesta: [fol. 110 v.] sobre los hombros de la flor vecina,

34 La apertura de la égloga por el narrador la tenemos en la égloga II de Virgilio. La primera égloga de Soto se
abre con la intervencion del narrador precisamente porque imita la égloga II de Virgilio.

45



el cuello enfermo del calor inclina:

Este motivo del recogerse a esa hora de la “siesta”, que dice Fenijardo, ese recogerse a la hora
de mas calor, es tipico en la bucdlica virgiliana. Ya en el idilio I de Tedcrito, pese a una litote
del cabrero, que dice que no se debe cantar a mediodia porque Pan descansa de la siesta, Tirsis
y el cabrero cantan precisamente a esa hora de mas calor.

Fenijardo insta a Marcelo® a que se encamine hacia el olmo que junto a las hiedras esconde la
fuente, para que alli toque su zampofia. La musica de la zampofia de Marcelo es, una vez mas,
tipicamente bucoélica en tanto en cuanto a que el sonido que expele “dulcemente” deja a las
serpientes sin ponzofia, a las fieras sin aspereza y a los vientos sin bravura: en una palabra,
consigue dejar suspenso de ella a toda la naturaleza.

Marcelo al olmo erguido, si te place
los pasos encamina,

que al bafio de las Nayades cortina,
entretejido con la yedra hace:

sonara tu zampoia dulcemente,

suave tu zampofa

con quien las duras sierpes su ponzoia,
los vientos su braveza,

y las fieras suspenden su aspereza.

Marcelo le devuelve a su vez el elogio, diciéndole lo mismo: que la naturaleza se quedaba
perpleja atendiendo a su cantar. Incluso el propio Pan y Apolo (el Sol) quedaban atento y

detenido, respectivamente, ante su tonada:
Mar. Por tu cantar, conquistador de fama, el jabali de su feroz estruendo,

dulce el veloz christal de aquesta fuente, la golosa ovejuela del tomillo,

vi que tird la rienda a su corriente
y con cresta elevada

(celebrabas de Féniz la blancura)
oyo el principio y fin de tu tonada:
el concavo tremendo

de aquella pefia dura,

atento te escuchaba, [fol. 111 1]

y todos tus acentos pronunciaba
olvidado del pecho el corderillo

simple se vio, su madre de la grama,

de su braveza el jugueton novillo,
las aves de su vuelo,

y aun del curso el cielo,

que influencias derrama:

pues si Pan escondido

en la falda del monte

te daba atento su cerdoso oido

y Apolo se paraba en su horizonte:

(Quién duda que enfrenases con tu aliento

el mas arrebatado movimiento?

% Nombre pastoril que aparece también en Cervantes. Especialmente relevante es la pastora Marcela del Quijote.

46



Entonces Fenijardo usa como pretexto para que comiencen el canto el hecho de que el sitio se
presente apacible y se preste al cantar pastoril. El buscar un lugar apacible para el canto es un
motivo que se repite a lo largo de las Bucdlicas de Virgilio:

Fen. Con semblante apacible nos convida
el sitio: el instrumento
al labio restituye,

que al de Anfion cuando respira arguye.

Ademas vemos cémo aqui Fenijardo le dice a Marcelo que su labio “al de Anfiéon cuando
respira arguye”, lo cual es claramente un eco de los vv. 23-4 de la égloga II de Virgilio:

canto quae solitus, si quando Armenta vocabat,

Amphion Dircaeus in Actaeo Aracyntho

En los que, como dijimos al analizar la égloga I de Soto, el mantuano muestra la rustiquez del
pastor, que sitiia el monte Aracinto en Atica, en vez de en Etolia.

Cuando Marcelo le pregunta qué cantar, Fenijardo le pide que cante los regalos que el mayoral
ofrecid a Fénix; por lo que inmediatamente Marcelo le pregunta a Fenijardo:

Mar. ;Suena mi flauta nueva?

A lo que Fenijardo responde indicando que embelesa a las aves y hace crecer los alamos:
Fe. o. Los pajarillos de su vuelo olvida,
los orgullosos dlamos eleva.

Entonces Marcelo, por boca del Mayoral, compara a su Fénix con una serie de objetos
celestiales y terrenales.

Mar. Pastora mas vistosa

que el candido mensaje del lucero,
que el sol cuando amanece placentero:
mas altiva y hermosa

que las colores de la fresca rosa.

En los que quizds podemos encontrar un eco (precisamente, sobre todo, por llamarla “mas
vistosa/ que el candido mensaje del lucero) del amebeo de la égloga VII de Virgilio, en que
Coridén alaba a su amada Galatea, de la que, como Marcelo, elogiaba su blancura o candidez
(vv. 37-8):

C. Nerine Galatea, thymo mihi dulcior Hyblae,
candidior cycnis, hedera formosior alba,

El mayoral, por boca de Marcelo, también dice “mas altiva y hermosa / que las colores de la
fresca rosa”. Las rosas en boca de cantores bucolicos aparecen también en el amebeo del idilio

47



V de Tedcrito, siendo el cabrero Comatas quien dice que no pueden compararseles ni la
mosqueta ni la anémona (v. 92).

Y también le dice el Mayoral a Fénix, por boca de Marcelo, que es, entre otras cosas “mas
tratable que el heno:

Mas tratable que el heno,

y deseada mas que en mayo lluvia,
mas que las mieses por agosto rubia,
dulce cual prado ameno,

cual cielo azul tras tempestad sereno.

Que el heno sea blando es algo 16gico y podemos estar ante un caso de poligénesis, aunque es
de notar que también en el origen de la bucdlica se hizo notar esta caracteristica de la graminea.
Asi, Tedcrito le afiade, en boca de Coridén en su idilio IV, el epiteto “blando” (uaiak® ydptoto,
v. 18).

El Mayoral ricacho le dice a Fénix que ella tiene demasiada categoria para hallarse en esos
campos en que estd, y le ofrece toda una serie de ventajas inmobiliarias y de posesion de tierras
si se va con ¢l. Para més convencimiento, después de ese listado, le ofrece un catalogo
hiperbarroco de regalos para que se vaya con ¢él. En concreto el Mayoral le daria “cuanto el
movil encierra/y engendra con su semen en la tierra”, es decir, todo lo que existe en el mundo
y lo que produce la tierra; en efecto, a lo largo de 8 folios (113r-121r) el Mayoral canta frutos,
piedras preciosas, alimafias terrestres, aéreas y marinas (muchas de ellas miticas o de bestiarios
medievales) y mas objetos que regalaria a Fénix. Es esta una reescritura netamente barroca del
topico bucdlico del pastor que ofrece regalos a su amada. Veamos so6lo algunos regalos que
presentan recepciones o referencias clasicas o que guardan relacion con algun personaje del
Desengario:

El Mayoral le ofrece a Fénix diamante, con un cultismo derivado del vocablo latino adamans
adamantis, proveniente del griego adapoc, y este probablemente creado a partir de una alfa
privativa unida al verbo Souéwm (doblar, someter)®¢:
El diamante invencible

a los pechos del Adamas criado

con roja sangre lo veras labrado,

y entre el oro apacible

tendra en tu mano precio inaccesible.

Mas tarde, hace una referencia al retrato de Campaspe desnuda que hizo el pintor Apeles, por
orden de Alejandro Magno. Al acabar de ver el desnudo, Alejandro llegd a la conclusion de que
el pintor amaba a su concubina mas que ¢l y se la dio en regalo. Apeles us6 a Campaspe como

% Asi, el diccionario Bailly (p. 22, voz dddpac, avtog). El diccionario online wiktionary propone la etimologia
a-douvam (indestructible).

48



modelo de Venus saliendo del mar y ese cuadro de Apeles, que no se conserva, debid haber
sido la inspiracion de esas representaciones posteriores del nacimiento de Venus:

Mas bella que Campaspe
te veras retratar ante mis 0jos:
y porque el suelo no te cause enojos,

haré, que se le raspe

Después le ofrece granadas y moras, diciendo que estas ultimas representan la tragedia de
Tisbe, haciendo segura referencia a la historia narrado por Ovidio (Met. IV, 56-166):

La granada avarienta,

te dard la riqueza que atesora: [fol. 115 v.]
y el prudente moral la dulce Mora,

cuya color sangrienta

la tragedia de Tisbe representa.

Le ofrece trigo, metonimicamente referido como espiga, a la que se le une el epiteto “rubia”. A
la espiga a su vez se la personifica como “Ceres”, de forma renacentista:

veras la rubia Ceres,

que entre sus risas te dara placeres.

Le promete que en el otofo vera la cosecha de la uva. Personifica la vid, refiriéndose a ella
como Alcitoe, hija del rey Minias de Orcomeno, que no admitia que Baco fuese
verdaderamente un dios y preferian quedarse tejiendo en su hogar que ir a venerar al dios.
Segiin Ovidio (Met. 1V, 1-54, 271-284 y 389-415), ella y su hermana Leuconde fueron
metamorfoseadas en murciélagos, y los instrumentos que poseian las labores de Mierva
quedaron transformados en vides, hiedras y pampanos, por eso aqui la mencion de Alcitoe:

Veras en el Otono

la tebana Alcitoe desgrefiada, [fol. 116 r]

Después refiere al emblematico olivo de Atenea como “arbol de Minerva”, de nuevo de forma
muy renacentista:

y al pie de arbol de Minerva echada,
mientras llega el retofio

con nueva hoja, y pAmpano bisofio.

Mas abajo, el mayoral le ofrece cuatro caballos mitologicos que tiraran de su carro: Janto, uno
de los caballos de Aquiles que Homero nombra en la /liada y que Apolodoro dice perteneci6 a
los gigantes; Etonte, uno de los caballos de Helio segun Ovidio y que por eso, como se humillo
ante el dios Sol, también se humilla ante la luz de Fénix; y Bucéfalo, el caballo de Alejandro
“cabeza-buey” que era indomable hasta que llegd el joven principe a intentar domefiarle y

49



entonces se hizo inmediatamente docil a €l. Después, el caballo de Alejandro se mostro
valentisimo (“bizarro” dice Soto) durante las campafias en que le mont6 el general macedonio:

Tiraran de tu carro,

Janto y Etonte, que a tu luz se humilla:
ocuparas de un Palafrén la silla,

o con galan desgarro

las ancas de un Bucéfalo bizarro.

Y tenemos un animal del bestiario medieval con su correspondiente leyenda; en este caso, el
unicornio, al que es dificil coger vivo:

A la Tigre valiente,
al oloroso Pardo, al Buey Tricornio,

aunque es dificil vivo el Unicornio,

En el catdlogo de animales marinos que le regalara, concluye que no habra ninglin pez que no
vaya a coger para ella, ni en agua dulce (expresado con el sintagma “corrientes arroyos”) ni
salada, tipo segundo de agua que se expresa con la metonimia clasica Tetis, referenciando a la
divinidad hija del océano:

No hay pez ora se moje

en corrientes arroyos, ora en Tetis, [fol. 110 v.]
que no se albergue en el christal del Betis,
mientras mi red le coge,

para que ante tus plantas te le arroje.

Después pasa ya el mayoral a enumerar las aves, siendo la primera el ave homoénima de Fénix,
que dice proviene de Arabia:

Si de las aves gustas
tendras (perdone Arabia) el ave hermosa

del nombre tuyo, emulacion honrosa,

Siguiendo por las aguilas, a las que se refiere como aves de Jlpiter y con el epiteto augustas,
seguramente por su caracter de aguila emblematica del Imperio:

y las de Iove augustas,

a cuyas garras tu blason ajustas.

El Nucio de la Aurora,

con su compana de Meleagro nietas,

el sabroso Capdn de blancas tetas,

Y se presenta también al pavo real, del que se habla directamente como “Argos”, aludiendo a
la metamorfosis que relaté Ovidio (Met. I, 625-724), hablando de su “bastardo suefio” porque

50



fue el que le hizo dormir y de su “musica traidora” usando una hipalage, pues el que fue traidor
fue Mercurio, dios artero, picaro y traidor por excelencia, que durmi6 a ‘Apyog ITavomtnc:

y Argos, que a voces llora
bastardo suefio, y musica traidora.
Faisan que el bosque habita,

docil Garza en circulo estrellado,

Habla también del pelicano, siguiendo la concepcion tradicional que venia siendo transmitida
desde los bestiarios medievales: El pelicano, segun los bestiarios medievales, era picado por
sus crias y €I, cuando les iba a picar de vuelta a modo de juego, por su diferencia de tamafio les
daba muerte. Pero después, se picaba a si mismo y con la sangre que derramaba resucitaba a
sus polluelos. Esta rara accion’’ se interpretd alegoricamente con el sacrificio de Jesucristo en
la cruz, y el derramamiento de su sangre para salvarnos. Asi se interpret6 alegoricamente esta
“rara accion” del Pelicano durante la edad media (https://bestiary.ca/beasts/beast244.htm) y asi
lo podemos encontrar en las paginas dedicadas al pelicano en el bestiario latino de Aberdeen,

escrito en Inglaterra alrededor del 1200 (folios 34 v, 35 r y 35 v, dedicados al pelicano).

Siguiendo esta tradicion, el pelicano se identifica alegdricamente con Jesucristo, por eso Soto

99 ¢¢

le dice “venerado”: es “venerado” porque “imita” una “rara accion” “cuando hijuelos difuntos

resucita’:
y el Pelicano amante, venerado,
por rara accion que imita,

cuando hijuelos difuntos resucita:

Después del canto de Marcelo, en el que el Mayoral expone ese catdlogo de regalos que podria
tener su amada si aceptase su amor (ejemplo de cornucopia barroca), Fenijardo elogia la
extension del mismo, asi como los efectos que ha tenido en la naturaleza, haciendo que las
encinas y las aves se inclinen “al blando acento”. De nuevo, el motivo de la naturaleza que se
inclina para oir al pastor. En cuanto al “blando acento”, esta misma callida iunctura la
encontramos en el verso 766 de la Soledad primera de Gongora:

Fen. El concertado son de tu instrumento
al término se ajusta

de tu voz regalada:

y ella asi el proceder del numeroso
verso, si dilatado generoso,

que la encina robusta,

ruda no ejercitada,

se inclina al blando acento,

87 Cuyo origen real, después mitologizado, consistia en que los polluelos del pelicano se alimentan de la bolsa del
progenitor.

51


https://bestiary.ca/beasts/beast244.htm

mostrando con las aves sentimiento.

Y ya Marcelo le insta a que suene su albogue, para que, de nuevo, la naturaleza deje de estar
sometida a sus leyes (en este caso, que las corrientes detengan su curso):

Mar: Suene tu Albogue’® suene,

que la corriente deste arroyo enfrene.

Por lo que Fenijardo comienza su tonada., en la que se vuelve a presentar entonces el motivo
de los grabados en troncos:

informenos lo liso de aquel tronco,
hondo supe escribillo,

aqui esta mi chuchillo,

que fue siempre a los olmos importuno,

sin perdonar de aquestos campos uno.

Entonces, Marcelo destaca la dulzura de su instrumento musical, al que identifica con la flauta
de siete canas cuando se acerca a contemplarlo:

Mar. Dulce instrumento. Fen. Advierte.
Mar. No he visto siete caflas tan sonoras,
ni a tanta costa unidas:

Una alusion a este instrumento musical aparece en la égloga segunda de Virgilio (vv. 36-7),
donde Coriddn, en el soliloquio que canta dedicado a Alexis, intenta convencer al jovenzuelo
de que vaya con ¢l a los campos a cantar y a imitar a Pan, ya que es poseedor de una flauta de
siete cafias desiguales, con la que puede ensefiarle el arte musical:

est mihi disparibus septem compacta cicutis
Sfistula®

De hecho, Soto de Rojas ha podido recoger en estos versos los versos virgilianos, traduciendo
cicuta por “cafna” (en efecto, una de las acepciones que da Forcellini a cicuta es canna). Acto
seguido, Marcelo pregunta si las cafias estan unidas por cera, a lo que Fenijardo responde
afirmativamente:

(dime aquesas labores son de cera?
Fen. Pues como resistiera,
a no ser de otra masa,

la fuerza del calor que nos abrasa?

% Define Soto en sus “Apuntamientos”: “Albogue: junta de siete cafiutos” (fol. 188 r.).
%9 Una flautita hecha de siete dispares cafias
tengo yo

52



En estos versos Soto recoge la idea de que la cera es el mejor material para unir las cafias de
las que consta la flauta pastoril. Esta idea aparece en la bucdlica tercera de Virgilio en que
Menalcas comienza su invectiva contra Dametas, que cuida el ganado de Egon. En los versos
25-28, Dametas se defiende de la acusacion que Menalcas le hace de haber robado un macho
cabrio a Damon, diciendo que ese macho cabrio se lo habia ganado legitimamente con el canto,
a lo que Menalcas le responde:

M. Cantando tu illum? aut umquam tibi fistula cera

iuncta fuit? non tu in triuiis, indocte, solebas

stridenti miserum stipula disperdere carmen?

(Cantando tt a é1? ;Pero cuando tuviste tu fistulas con cera
juntadas? No solias tu, paleto, en las encrucijadas

arruinar misero carmen con una estridente pajita?*

Y también en la égloga segunda de Virgilio aparece la idea de las cafias unidas con cera como
modelo de la artesania pastoril del instrumento, atribuyendo al propio Pan la invencion de dicho
procedimiento para unir las cafias (vv. 31-3):

mecum una in siluis imitabere Pana canendo
(Pan primus calamos cera coniungere pluris
instituit, Pan curat ouis ouiumque magistros)*!

La alta consideracion de la cera en la fabricacion del instrumento la hallamos primeramente en
Teocrito, cuando en el idilio VIII, Bovkoloaotal (Adevig koaw Mevaikog), Dafnis se niega a
apostar un cordero para el amebeo con Menalcas y, en vez de eso, ofrece una siringa de nueve
notas, con “blanca cera” igual por arriba y por abajo (vv. 18-20)

ovpLyy’ v EMONGA KOAAY £Y® EVVEAP®OVOV,
AEVKOV KNpoV Exotsay i6ov KaTm 160V dvadey:
TavTav Katheiny, T 8¢ T® mTaTpOg 0V KOTUONG®.
A lo que Menalcas responde que ¢l tiene una igual (vv. 21-24):
1 Hév ToL KRy coptyy” Exm &vvedpomvov,
Aevkov Knpodv Eyotsay icov katm 160V dvadey.

TPOAV Vv GUVETAE - ETL Kol TOV OAKTVAOV OAYD

40 Por cierto que el motivo de la invectiva o burla similar entre pastores por su falta de arte musical la tenemos
atestiguada en el supradicho video-documental grabado por Eugenio Monesma. Cuando un pastor prueba un
instrumento recientemente confeccionado, en una pefia, dice que ahi es donde mas le gusta tocar porque resuena
la melodia y porque “las faltas no se oyen tanto, que si estds muy cerca, con las faltas te se rien” (Monesma, 2021:
4'57).

41 Cantando a una conmigo en las selvas imitaras a Pan

(Pan fue el primero que unir muchos calamos con cera

instituyo, Pan cuida a las ovejas y a los maestros de ovejas).

53



todToVv, &mel KaAapdg pe dtooyioheic SiEtpatey.?

Pero, volviendo a Soto, después de confirmar Fenijardo que su instrumento esta hecho de cera,
porque si no no podria aguantar el calor abrasante, dice que ese instrumento se lo dio Salicio
(nombre también del primer pastor de la primera égloga de Garcilaso) y que se lo dio muriendo:

Este instrumento me mando Salicio,
y me dijo muriendo,
no tiene igual el mundo en su ejercicio® [fol. 122 r]

En lo cual podemos podemos encontrar una clara referencia al monologo de Coridon en la
¢gloga II de Virgilio (vv. 37-8, continuacion de lo que citamos mas arriba):

fistula, Damoetas dono mihi quam dedit olim,
et dixit moriens: ‘te nunc habet ista secundum **

Siendo el otro tnico contenido que cambia de Virgilio a Soto, aparte del personaje que entrega
la siringa (Dametas/Salicio) y el receptor (Coridon/Fenijardo), lo que el que regala dice cuando
entrega su siringa al morir. Lo que esté claro es que la expresion de Virgilio et dixit moriens la
traduce Soto en su verso “y me dijo muriendo”. El origen de esta escena del pastor que da su
flauta a otro esta en el idilio IV de Tedcrito (Nopeig o El cabrero y el pastor de ovejas), en el
aparece como Egon, el propietario de las vacas que cuida Coridon, le dio a este su siringa
cuando parti6 hacia Pisa:

BA. ¢ed ¢ed Bacedvton xoi Tai oeg, & téhav Alyov,

€ig "Aidav, dka Kol TO Kokdg Npdocao vikag,

x0 oOpyE e0pdTL maAVVETAL, BV TOK EMA&Q.

KO. o0 mva v, 00 Noueag, Enel moti [Ticav dpéprwov

ddpov guoi viv Edemey

A continuacion se dice que los laureles escuchan al pastor, y se habla de los “rudos labios” y
de la “silvestre avena”, con esa adjetivo que ya habia usado Virgilio, para referirse a la musa

42 El rasgarse con las cafias estd también en Virgilio, en la égloga Il (v. 34): nec te paeniteat calamo triuisse
labellum. Asimismo, el peligro de este rasgarse tenemos documentado por Monesma, en un video-documental en
el cual el narrador avisa del peligro que puede tener el artesano que lo fabrica y toca de rasgarse con la parte baja
de un instrumento denominado “carracla”, fabricado con una cafia compuesta de tres canutos (2023 b: 17 07").

43 Por cierto, que en el siguiente verso afiade Soto “y dio valor al acto con su muerte”, explicando luego en los
“Apuntamientos™: “El testamento tiene su fuerza en la muerte del testador” (f. 188 r.).

4 Flauta que Dametas me dio como regalo tiempo ha

y dijo al morir: “seras el segundo que esta tiene”.

45 m

Ay, ay, también las vacas se iran, oh desgraciado Egon,

al Hades, ahora que t también has sido seducido por la mala victoria,

la siringa se cubre con moho, la que ha tiempo fabricaste.

Coridén

Esa no, por favor, no, ninfas, porque cuando a Pisa se iba,

a mi entonces me la dejé de regalo.

54



de Titiro, en un verso en que también aparecia la auena (Ecl. 1, v. 2: siluestrem tenui Musam
meditaris auena):

Sin que este quien pudiera,
cuando le escuchan los laureles sabios,
mover los rudos labios
en la silvestre avena
del desengaiio que profeso ajena.
Y después de usar los adjetivos “rudo” y “silvestre”, se hace una oposicion pequefio-grande:
Oye si nuestro aliento se acomoda
a consonancia tanta:
el desengafio nuestro ardor levanta,
el desengafio en la floresta toda,
suene, y entre estos ramos

pequefios, tanto acometer osamos,

Hay aqui un eco del inicio la égloga IV de Virgilio, que contraponia lo pequefio que venia
cantando a lo grande que se disponia a cantar, metaféricamente, hablando de lo pequefio como
arbustos y humildes tamariscos y de lo grande como selvas:

Sicelides Musae, paulo maiora canamus!
non omnis arbusta iuuant humilesque myricae;
si canimus silvas, siluae sint consule dignae.

Y por ello podemos ver un eco en esos versos de Soto: “entre estos ramos / pequefios, tanto
acometer osamos”.

A continuacion, Fenijardo hace una muy barroca evocacion al Genil que tanto le oy0, y, después
de describirlo, se dice que tanto a ¢l como a la deidad que custodia ese prado les celebraran su

rad?

“Avena” y su “Talia”. La avena es una forma metonimica de referirse a la zampofia pastoril, y
esta zampofia es a la vez una metonimia que se refiere al canto pastoril

A ti pues curso amado.
y a la deidad, que guarda aqueste prado,
en tu verde ribera,

celebraran mi Avena, mi Talia,

desde que nace hasta que muere el dia,

en rojo Otoflo, en verde Primavera:

55



La avena, como recién vimos, ya en la primera €gloga de Virgilio, con ese primer sentido
metonimico (esa parte que es la avena hace referencia al todo que constituye la flauta), en el
segundo verso de la composicion, que abre Melibeo:

Tityre, tu patulae recubans sub tegmine fagi
siluestrem tenui Musam meditaris auena

Y con la misma metonimia en los vv. 50-1 en boca de Galo:

ibo et Chalcidico quae sunt mihi condita uersu
carmina pastoris Siculi modulabor auena.

En cuanto a la Talia, la musa de la comedia, se ha pensado (Cristébal, 2023: 178) que pudo
haberla usado Virgilio como patrona de sus composiciones pastoriles precisamente porque los
pastores son individuos de estratificacion social mas bien baja (al menos comparados con los
que tratan la tragedia, la épica o la historia), por lo que quedarian mejor asociados a los
personajes de baja condicion representados en la comedia.

A esa musa dedica Virgilio los dos versos introductorios de su égloga sexta, la del canto de
Sileno:

Prima Syracosio dignata est ludere uersu
nostra, neque erubuit siluas habitare, Thalea.

Por otro lado, un posible motivo de que esta musa sea la pastoril es que el nombre griego Gaiio
se relaciona etimoldgicamente con la palabra griega que significa raiz (Grimal, 1989: 490), o
bien referencia genéricamente el ambito vegetal (Cristobal, 2023: 178). Por otro lado, esta
musa, que fue patrona no s6lo de la comedia sino de la poesia ligera en general, se supone que
dio a luz a los Coribantes, hijos de Apolo, y que fue una de las amantes de Dafnis, la misma
que Pimplea (Grimal, 1989: 491), con lo que se acerca de nuevo la musa al &mbito pastoril, del
que Dafnis es el héroe por antonomasia.

La inclusion de Talia como musa bucolica por antonomasia la encontramos también en los
primeros versos del Polifemo de Gongora, que tan relacionado estaba con la poesia de Soto:

Estas que me dict6 rimas sonoras
Culta, si, aunque bucdlica, Talia...

Después, contintia Fenijardo su tonada diciéndole al Darro que sacrificara en su honor, que va
a colgar de un penasco el yugo del tirano amor y que su amada le vera recuperar su libertad por
los alrededores del rio.

Una vez mas, habla chopos inscritos:
dando a la rubia cafia voz mi aliento:
agudo lengua a chopos mi instrumento,
rudos historiadores de mi vida,

con pompa agradecida

56



Y, una vez mas, del ocio en que puede cantar
intento celebrar en ocio ameno,

Después pide perdon a sus rebaiios por sus descuidos (una vez mas, el motivo del olvido de las
faenas por parte del pastor) y dice que ahora tendré cien ojos, como Argos, arquetipo mitico
del pastor “vigilante™:

Hoy Argos vigilante,
con silbo manso os llevaré¢ delante
al pasto prevenido:

Y tras dirigirse a su Fénix, diciéndole que busque a otro, Fenijardo da fin a su tonada. Cuando
termina, Marcelo de nuevo dice que la naturaleza ha presenciado el canto; que las aves han
acudido a oirle y las fieras detuvieron su paso:

Mar. Con tu cancion suave
dulce prision has puesto a los sentidos,
el prado, pues ha visto bien lo sabe,

corrientes vuelos, pasos detenidos

E, inmediatamente después, Fenijardo interviene dando fin ala égloga con una clausula
bucodlica:

Fen. Vamos, que ya la sombra desta planta
se tiende en la Floresta;
la luz del Sol se acuesta,

y el humo de las chozas se levanta. [fol. 125 v.]

En esa clausula tenemos tres motivos: “Las sombras crecientes” (Cristobal, 1980: 537-42), “la
puesta de sol” (ibidem: 552-4) y “el humo de las alquerias” (ibidem: 532-7).

Soto habla de las sombras que caen y “se tienden” por la floresta, la luz del sol que “se acuesta”
y el humo de las chozas que “se levanta”. Como vemos, los dos primeros tienen un caracter
descendente o de extension por el suelo en contraposicion al segundo que tiene un caracter
ascendente o de extension hacia el cielo.

Las sombras que caen aparecen en el octagésimo tercero y ultimo verso de la primera égloga
de Virgilio. Titiro, tras invitar en los versos anteriores a Melibeo a descansar con ¢l esa noche
sobre el verde e informarle de que tienen blandas manzanas, muelles castafias y abundancia de
leche cuajada le dice ademas (ef) que ya (iam) humean alla lejos los altos techos de las villas y
que:

maioresque cadunt altis de montibus umbrae.
Un verso que ha tenido un gran recorrido. Asi, en la clausula de la primera égloga de Garcilaso:

la sombra se veia

57



venir corriendo apriesa

ya por la falda espesa

Y en el comienzo de la cldusula de su segunda égloga de Garcilaso por boca de Nemoroso
(notese la conexion etimoldgica del antroponimo con el sustantivo latino nemus):

Recoge tu ganado, que cayendo
ya de los altos montes, las mayores
sombras, con ligereza van corriendo. (vv. 1866-9):

El motivo de las sombras que se tienden mas grandes por el campo también tiene lugar en el
verso 67 de la segunda égloga de Virgilio, con el sol como agente de la duplicacion (en tamafio)
de las sombras:

et sol crescentis decedens duplicat umbras

Con ese verso que precisamente establece, a la vez, el motivo de la puesta de sol, que también
estd presente en la clausula de Fenijardo. Soto habla del “sol que se acuesta” para contraponerlo
a las “sombras que se levantan”; Virgilio, de un sol decedens que se contrapone a las crescentis
umbras.

También en la clausula de la primera égloga de Garcilaso encontramos este motivo:
Nunca pusieran fin al triste lloro
los pastores, ni fueran acabadas
las canciones que solo el monte oia,
si mirando las nubes coloradas,
al tramontar del sol bordadas de oro,

no vieran que era ya pasado el dia;

El tercer motivo, el del del humo de las alquerias, lo habiamos visto ya cuando parafrasedbamos
o traduciamos prosaicamente la cldusula de la primera égloga de Virgilio, para explicar el
motivo de las sombras que caen sobre el suelo.

En efecto, justo antes del verso clausular de la primera égloga (maioresque cadunt altis de
montibus umbrae), el penaltimo verso dice:

et iam summa procul uillarum culmina fumant

Indicando asi que se comienza a preparar la cena. El ritmo circadiano estd cerca de llegar al
crepusculo y los habitantes se disponen a preparar la ultima ingesta de la jornada antes de

58



echarse a dormir durante la noche.*® Este es el tnico verso en el que Virgilio presenta este

motivo.

También Garcilaso recoge este motivo, en la clausula de su segunda égloga por boca de

Nemoroso:
mira en torno, y veras por los alcores
salir el humo de las caserias

de aquestos comarcanos labradores. (vv. 1870-3)

46 Asi cuenta Cristobal (1980: 532) que explican Servio y otros escoliastas el motivo, y a nosotros no nos cabe
otra explicacion, pues no es posible que ese humo sea de un fuego que busca calentar la casa si hace el buen
tiempo suficiente como para que Titiro ofrezca a Melibeo descansar esa noche con él sobre el verde.

59



2.4. EGLOGA CUARTA

Esta égloga comienza con una dedicatoria a don Fadrique Antonio Enriquez de Guzman. El
motivo de la dedicatoria lo tenemos presente a lo largo de la poesia bucolica clasica, como ha
estudiado Cristobal (1980: 268-275). Quizas la més notable y clara dentro de las Bucdlicas de
Virgilio es la que se realiza a Varo en la égloga sexta:

Nunc ego (namque super tibi erunt, qui dicere laudes,
Vare, tuas cupiant, et tristia condere bella)

agrestem tenui meditabor harundine Musam:

non iniussa cano. si quis tamen haec quoque, si quis
captus amore leget, te nostrae, Vare, myricae, 10
te nemus omne canet,; nec Phoebo gratior ulla est

quam sibi quae Vari praescripsit pagina nomen.

En este caso, la dedicatoria de Soto es una clara imitacion de la dedicatoria de la égloga I de
Garcilaso de la Vega, dedicada a don Pedro de Toledo, Virrey de Napoles (vv. 7-42).

A don Fadrique Antonio Enriquez de Guzman, Conde de Alba de Aliste, Comendador de las casas de Cordoba,
de la Orden de Calatrava.

Fenijardo. Menalca

Admite (oh Héroe) la silvestre planta
de amante yedra, que al laurel asida
de tus excelsas sienes se levanta.*’
Ora estés cual Mecenas dando vida
a escritos sabios de var6n prudente,
ora tu Musa en santo ardor metida:
ora con brazo, y corazon valiente,

a deshonor del barbaro Pirata,

rijas la espada, y el cafion ardiente.
Ora en disfraz con capellar de plata
entres: o al toro que de ti huyendo

herido (en vano) su morir dilata

47 Imitacion del siguiente periodo garcilasiano de la supradicha dedicatoria:
el arbol de vitoria
que cifie estrechamente
tu gloriosa frente
dé lugar a la hiedra que se planta
debajo de tu sombra y se levanta
poco a poco, arrimada a tus loores;

60



ora en devotas aras admitiendo

victimas dulces, y holocaustos puros:

ora al desnudo amor enriqueciendo. “*[fol. 126 r.]
Estos cantos, que en términos futuros,

intentan vida por mi muerte escucha,

para que vivan con razon seguros.

Que si mi lengua con el aire lucha

en mas madura edad, podra atreverse

mi poca fuerza, a tu grandeza mucha.*’

Entonces le dice que espera tener en €l principio:

En ti tener principio, en ti crecerse
mi Clio aguardo, por tus claros hechos,

y en tu misma alabanza resolverse.

Lo cual acaso es un eco del motivo del ab loue principium, que como indica Cristobal (1980:

290), es una férmula recurrente en los exordios, desde Alcman.

En Teocrito la hallamos en el v. 1 del idilio XVII (Eykopov gic [Ttokepoiov):

"Ex Awdg dpyopecha kai g Ala Ayete Moioat.

Y en la égloga III de Virgilio, ya fuera del exordio, en pleno amebeo, por boca de Dametas (vv.

60-61):

48 Period

o este que imita la mencionada dedicatoria de Garcilaso:
T1, que ganaste obrando

un nombre en todo el mundo

y un grado sin segundo,

agora estés atento, s6lo y dado

al inclito gobierno del Estado

albano; agora vuelto a la otra parte,
resplandeciente, armado,
representando en tierra el fiero Marte;
agora, de cuidados enojosos

y de negocios libre, por ventura
andes a caza, el monte fatigando

en ardiente jinete que apresura

el curso tras los ciervos temerosos,
que en vano su morir van dilatando

49 Este ultimo periodo imita también la dedicatoria de Garcilaso:

espera, que en tornando

a ser restituido

al ocio ya perdido,

luego veras ejercitar mi pluma

por la infinita innumerable suma

de tus virtudes y famosas obras;

antes que me consuma,

faltando a ti, que a todo el mundo sobras.

61



D. Ab loue principium Musae, louis omnia plena;, 60
ille colit terras, illi mea carmina curae.

Después de la dedicatoria, se sitia de nuevo el comienzo del canto en el amanecer, tras lo cual
aparece un pastor de amor desdichado al que la naturaleza escucha, y a cuyo canto las aguas
ponen la musica. Virgilio presentaba a sus poetas tocando la flauta y cantando a la vez, lo cual
constituia una clara incongruencia; el recurso de que sea el rio el que marque el ritmo del canto
es una correccion de esa imprecision virgiliana tipica en los poetas bucdlicos hispanos
(Cristobal, 2002: 48-9).

Es el pastor Fenijardo quien, cantando hacia las estrellas, comienza su tonada, en la que se
queja de que se abrasa de amor (por supuesto, el topico del amor-fuego bucdlico tiene mucho
mas sentido cuando el pastor se llama ademas Fenijardo, y por supuesto ese amor abrasador es
desdichado porque el ser amado no corresponde; todo esto ya lo hemos mencionado arriba).

Fenijardo apostrofa varias veces a su amada, tildandola de cruel. De nuevo tenemos una serie
de adynata de tradicion bucdlica cuyo origen se encuentra en la égloga VIII de Virgilio (vv.
26-8):

Mopso Nysa datur: quid non speremus amantes?
iungentur iam grypes equis, aeuoque sequenti
cum canibus timidi uenient ad pocula dammae.

Y que podemos encontrar también, como dijimos mas arriba, en la literatura biblica de Isaias
(11: 6-8), donde se celebraba la paz mesiadnica futura:

Lobo y cordero viven juntos,

pantera y cabrito duermen a la vera,

juntos pacen ternero y leoncillo,

un chiquillo los cuida;

vaca y 0so viven en compaiiia,

juntos reposan sus cachorros,

y el ledn come hierba como el buey.

El nifio de pecho juega dentro del agujero de la vibora,

en la guarida del aspid mete su mano el destetado.

De forma analoga, estos adynata tradicionales de Soto presentan animales que no corresponden
naturalmente juntos acercandose, tal como los de Virgilio e Isaias:

El paciente cordero

en blandos juegos se vera de amores
con la sangrienta tigre en mi rebafio:
y en aqueste castafio

la tértola amorosa

62



junta con la serpiente rigurosa,

quebrantara las leyes naturales: [fol. 128 r.]

La diferencia para con Virgilio es que el mantuano introduce un animal mitolégico, cosa que
Soto de Rojas no hace.

De nuevo Fenijardo que se pregunta sobre si €l es bello 0 no (como vimos en la égloga primera),
concluyendo que no, y en este caso no alaba su riqueza, sino sus habilidades de hondero y de
flautista.

A continuacion, Fenijardo recrimina a Fénix haberle dicho innumerables veces una serie de
adynata que sucederian antes de que ella mudase de su firmeza para con ¢él:

Cuantas veces dijiste,

(¢podras contarlas t? cual las arenas,
cual las olas del mar, cual su pescado,
como mi llanto triste,

como el nimero amargo de mis penas)
antes veras montafia aqueste prado,

y en el Tulio abrasado,

veras endurecida

la blanda cera con el Sol herida,

que se mire mudanza en mi firmeza;

En este caso, los adynata, nos recuerdan a los que enumera Titiro (Verg. Ecl. 1), sucederian
antes de que ¢l olvidase el rostro de Augusto (deus):

T. Ante leues ergo pascentur in aethere cerui
et freta destituent nudos in litore piscis, 60
ante pererratis amborum finibus exsul
aut Ararim Parthus bibet aut Germania Tigrim,
quam nostro illius labatur pectore uultus.
Acaba este parlamento Fenijardo diciendo:
firme en su ser esta naturaleza,
y se ha mudado tu primer intento,
que tienen ligereza,
igual, palabras de mujer, y el viento.

Acabando con esos dos ultimos versos que remarcan la poca consistencia o solidez que tienen
las palabras de una mujer, topico o motivo que no hace sino recordarnos el celebérrimo verso
de Virgilio que Mercurio pronuncia, amonestando a Eneas para que tenga cuidado con la reina
de Cartago y su amor:

63



Varium et mutabile semper femina (Aen., IV 569)

El mejor testimonio latino que tenemos de promesas que una mujer hace a su amante, y que
perfectamente se relaciona con las promesas falsad de la amada al amante y con el “que tienen
ligereza / igual, palabras de mujer, y el viento” que dice Fenijardo es el poema 70 de Catulo,
epigramatico®’:

Nulli se dicit mulier mea nubere malle
quam mihi, non si se luppiter ipse petat.
Dicit: sed mulier cupido quod dicit amanti,
in uento et rapida scribere oportet aqua.

Después de esto dice el protagonista del Desengario que muchas veces quedo su ganado suelto
en tiempo inclemente mientras que dejaba el refugio para guardar el de Fénix, y que muchas
veces el alba se detuvo por dejar mas tiempo a sus amores. Y una vez mas, aparece el motivo
de los chopos como testigo del amor desdichado del pastor:

(Qué chopo habra que en la corteza suya,
no presente testigos de mis agravios,
y que no te concluya

por mi cuchillo, y por mis manos sabio.

De nuevo le recuerda también la serie de regalos pastoriles que otrora le hizo:

(Qué flores peregrinas, no llegasen, embueltas entre rosa?

o qué fruta sin tiempo sazonada (Cual ave di, sabrosa,

produjo el dulce prado, y vega hermosa, midi6 con pluma el cielo

que a tus manos divinas, que no matase (por tu gusto) al vuelo
con la tez natural ain no manchada, de quien (y no de mi) te condolias?

Incluyendo esta vez el motivo del nacimiento de reses gemelas:
(Cuantas mafianas las ovejas mias,
con blanco humor tus tarros coronaron?
(Cuantas veces sus crias

de dos en dos ante tus pies balaron?

Este motivo se encontraba como un premio al canto que valia por la fertilidad, abundancia y
riqueza que constituia para la hacienda del pastor en el idilio I de Teocrito:

ai 6¢ K’ deiomng

a¢ 8o, 1oV Apvade moti Xpou aicag £picdmv,

%00 “llamado elegiaco”, escrito en metro elegiaco. Cfi: pp. 74-5 de la edicion de Catedra que citamos en la
bibliografia, o todo el apartado 4 (“Ordenar el libro™) de dicho volumen.

64



alyé € o1 Swed Sidvpatokoy &¢ Tpic AusAar,
0 00’ &yo1o’ €pipmg Totapédyetal £¢ dVo TEALOG, (VV. 23-6)

Y que Virgilio habia fijado ya también como motivo al hablar Melibeo de madre de dos crias
que habia tenido que dejar atras por su destierro:

...en ipse capellas
protinus aeger ago,; hanc etiam uix, Tityre, duco.
hic inter densas corylos modo namque gemellos,
spem gregis, a! silice in nuda conixa reliquit. (Ecl 1, 12-15)

Tras esto, se repite una vez mas el tema del bosque que llora y compadece al pastor’!: la
naturaleza es una especie de espejo del alma del pastor que muestra en su disposicion el estado
animico del cantor.> También los rios lloran, con coros de “ninfas desgrefiadas”, que es un
sintagma comun en Soto.

Vuelve (oh, Fénix) los ojos, [fol. 120 v.] y propicios de mi pena,

veras el roble, y fresno enternecidos, veras llorar los rios por la arena,
veras llorar por mi las piedras duras, con sus coros de Ninfas desgrefiadas:
los asperos abrojos los lirios, y azucenas recostadas
tiernos veras con llanto humedecidos, a mi dolor veras con negro luto,
secos los prados, y las fuentes puras. las rosas desmayadas;

Ajenos de dulzuras,
Y mientras todo el paisaje se entristece, sin embrago Fénix sigue alegre:
y en tanto mal tu alegre rostro enjuto.

Ya no s6lo la naturaleza sigue su canto, sino que incluso el mas libre vaquero”, es decir, el mas
libre de los boyeros que son, segun la escala de rangos bucdlicos, los que mas alta posicion
ocupan, olvida su soto

el mas libre vaquero,
olvida el soto,

El segador, tostado por lo caluroso de la época de su trabajo, deja su hoz, las mieses que tiene
que segar y el cortijo en que se aloja:

el segador tostado,

deja la hoz, las mieses y el cortijo:

51 Seguramente aqui opera la intermediacion de Garcilaso (cfr. Egl. II, vv. 503-518).

2 Obviamente, esto es demasiado fantasioso y dificil y fantasioso, pero estd bien en linea con el idealismo
bucdlico. Sin embargo, pudiera ser al revés, que los pastores modificasen su estado de animo para estar acordes
con su entorno.

65



Episodios estos dos que no solo nos recuerdan al motivo de la naturaleza embelesada, sino
también al motivo del olvido de las faenas campestres, que se concretaba en el Coridon
virgiliano olvidado de realizar faenas de jardineria, que era lo mismo que le pasaba al Polifemo
teocriteo, que se olvidaba de apacentar sus ganados.

También la oveja abandonaba a su hijo, y las fieras su impaciencia, y todos se conduelen del
pastor:

la oveja el tierno hijo,
la impaciencia las fieras,
y creciendo mis lagrimas postreras,
lloran, balan, y rujen condolidos!
Y so6lo a Fénix no le tocan su canto y su dolor:
Sélo a tu corazon, y a tus sentidos,
que mas que las entrafias de una roca,
estan endurecidos,

mi amargo llanto, y mi dolor no toca.

Cuenta después Fenijardo como antes de ver su rostro era un hombre feliz y productivo. Por
ejemplo, llevaba un lechazo, a patas atadas, y junto con leche y queso, a la ciudad, donde a
cambio de su venta obtenia dineros.

el cordero mamante,

de pies y manos preso,

llevaba a la ciudad con leche y queso, [fol. 130 v.]
y con dineros mi zurrén llenaba,

miré tu rostro por mi mal, que amaba:

Esto puede ser perfectamente un eco de la primera égloga de Virgilio, en la que Titiro cuenta
que fue a Roma pensando que era similar a la ciudad a la que a menudo suelen los pastores del
lugar llevar los lechazos (fetus ovium):

Vrbem quam dicunt Romam, Meliboee, putaui
stultus ego huic nostrae similem, quo saepe solemus 20
pastores ovium teneros depellere fetus.

Cuando Melibeo pregunta cual fue la causa tan tamana para ir a visitar la ciudad, responde
Titiro con un parlamento que comienza con la palabra Libertas, dando asi ya la respuesta a la
pregunta y situando en esa palabra el foco del discurso. Ese parlamento finaliza precisamente
con el pastor hablando de cémo iba a dar quesos a la ingrata urbe y que nunca volvia a casa
con la mano llena de bronce (metonimia de “dinero”):

quamuis multa meis exiret uictima saeptis,

66



pinguis et ingratae premeretur caseus urbi,

non umquam grauis aere domum mihi dextra redibat. 35
También dice Fenijardo

aquesta honda cava,

hincho ya con el llanto de mis ojos.

Presentando el motivo la cueva, tipicamente bucolico que se encuentra ya desde la Odisea,
donde el ciclope y pastor Polifemo aparece viviendo en una cueva>

pacen y comen mi rigor, y enojos,
y aquesta honda cava,

Y se duele de que el amor sea tan cruel. Después, se pregunta sobre la enemistad del amor,
hablando de que Tisbe es testigo de la crueldad del amor, asi como Medea, que por su
desdichado amor con Jasén mancho su pecho con sangre de sus propios hijos:

(Amor? es enemigo,

mayor cruel, que el otro Antropofago,
hablen la torre, y playa del estrecho,

Tisbe sera testigo,

o aquella madre, que el sangriento estrago,

hizo en sus hijos, y mancho su pecho, [fol. 131 v.]

Entonces pide a su corazdn que cante y a las rocas que hagan eco de su muerte, preludiando su
suicidio Después apostrofa a una ausente Fénix, encontrandose indeciso sobre qué a cantar.

A continuacion, el delirante pastor se decide a suicidarse; se dispone a saltar de una roca para
acabar con su vida. Es este otro motivo bucdlico: el del pastor que se arroja desde un pefiasco
para morir suicidado:

La gloria de mi muerte quiero quitarle a amor, y a mi enemiga.
(No puedo yo ganarla? ;Quién lo impide? [fol, 131 v.]

animo pecho fuerte,

midamos la grandeza sin fatiga

deste pefiasco, que los aires mide.

Este zurrén me impide,

quedaos zurrén pesado,

quedaos perdido (para mi) ganado,

quedaos heridas de mi voz montafas:

53 También hablamos de este motivo en la égloga segunda, al explicar la reescritura del mito de Diana y Acteon.

67



y vosotras, oh fieras alimafias,
pues he vivido en una piedra dura,
dadme vuestras entrafas,

porque muera en viviente sepoltura.

El motivo lo encontramos ya en el idilio IIT de Tedcrito, bucoélico (titulado Kdpoc) en el que el
cabrero que habia querido ir a cortejar a Amarilis mientras Titiro guardaba su rebafio canta a
su amada y se queja de que ella no le preste atencioén y dice que se tirard al mar desde una
especie acantilado desde donde un tal Olpis otearia los atunes:

dpot &ymv, Tl mdbw, 11 6 0H6G600G; 0VY VTOKOVELS.

Tav Paitov amrodvg &g KopaTa THVE GAEDUOL, 25
onep Tog 0Ovvag okomialetor 'OAmg 6 ypurede:
Kaiko o1 "mofdvm, T6 ye LoV TeOV AV TETVKTOL.

Virgilio reescribe este parlamento del cabrero por boca del pastor Damoén, cuyo amor también
era desdichado, en su égloga VIII:

Omnia uel medium fiat mare. uiuite, siluae:
praeceps aérii specula de montis in undas
deferar, extremum hoc munus morientis habeto. 60

También Garcilaso presenta este motivo. Albanio muestra una notable inestabilidad emocional,
causada por su mal de amores, a lo largo de toda la égloga primera. La égloga termina, con un
didlogo entre Salicio® y Nemoroso; después de la clausula bucélica de Salicio que
referenciamos mads arriba, la égloga termina con estas tres intervenciones:

Nemoroso

Si llegas antes, no te estés dormido;

apareja la cena, que sospecho

que aun fuego Galafron no habra encendido.
Salicio

Yo lo haré, que al hato iré derecho,

si no me lleva a despeifiar consigo

de algin barranco Albanio, a mi despecho.
Adios, hermano.

Nemoroso

Adios, Salicio amigo. (resaltado nuestro)

54 Notese la relacion con salix salicis.

68



Y, como vemos, en la pentltima, en boca de Salicio, se presenta el motivo del pastor
arrojandose desde un pefasco para suicidarse, aludiendo a Albanio.

Pero volvamos al Desengario. Justo después de esa declaracion de intenciones de suicidio
aparece un motivo de indole mortuoria o funeraria: el timulo inscrito. Este motivo queda
recogido cuando Fenijardo dice que los pastores cantaran sus tristes sucesos y que erigiran un
“penasco” (eco del timulo) que tenga inscrito un epigrama funerario:

Pastores desta sierra,

que ya los tristes cantaréis sucesos

de aquel mi claro ardor a todo amantes
en la pesada tierra,

donde las fieras dejaran mis huesos,

un peiiasco pondréis, que se levante,

y diga: “caminante,

detén el paso tardo,

y llora al sin ventura Fenijardo,

que tiene en hombros esta piedra dura,
y si te falta el amor, si desventura,

si llantos tristes, o si el mal mas fuerte,
en esta sepultura

viven amor, desdicha, llanto, y muerte”. [fol. 132 r.] (resaltado nuestro)

El origen de este motivo se encuentra en el final del primer canto de Menalcas en honor a
Dafnis de la égloga V de Virgilio, que se inspiraba en el Canto fiinebre por la muerte de Adonis
de Bion, el bucdlico griego.

En la égloga quinta de Virgilio, Dafnis, por boca de Menalcas, manda que le hagan un timulo
y que sobre ¢l inscriban un poema:

Spargite humum foliis, inducite fontibus umbras, 40
pastores (mandat fieri sibi talia Daphnis),
et tumulum facite, et tumulo superaddite carmen:
‘Daphnis ego in siluis, hinc usque ad sidera notus,
formosi pecoris custos, formosior ipse’.

Cabe también aqui destacar que, segiin una version mitologica, Dafnis fue transformado en
roca (Grimal, 1989: 125); quizas esto pudo influir en que Soto recoja este eco de la égloga
sobre la apoteosis de Dafnis mezclando el timulo del que habla Virgilio con el pefiasco o roca
de que habla otra tradicion mitologica.

69



Tras esta larga declaracion de intenciones suicidas y del deseo de que le erijan un tamulo
inscrito, Fenijardo da fin a su canto y se arroja desde la pefia, pero ve frustrado su intento de
suicidio a causa del viento Boreas:

Aqui dio fin al canto Fenijardo,

y diera fin al curso de la vida,

antes del triste de la noche tardo:

si la furia de un viento embravecida,
que de su asiento el monte trastornaba,
no hiciera menos grande su caida.

En lo mas alto de la pefia estaba,

y al desatar el Gltimo gemido,

tras la muerte corrid, que ya alcanzaba,
mas del valiente Boreas impelido,
cayo a espaldas, do en lagrimas bafiado

lo hall6 la Aurora de su ser perdido.

Precisamente al amanecer la aurora le encuentra (de nuevo, el motivo de un astro que huye de
otro, que mas arriba relacionamos con un parlamento del Ayax de Séfocles):

La precursora del viviente dia,
bajaba por el monte al mar undoso,
fugitiva del Sol, que le encendia.

Entonces su amigo Menalcas, que también ama a Fénix, pero tacitamente por amistad a
Fenijardo, encuentra el zurrdn de su amigo y, angustiado, apostrofa al monte a que revele donde
estd la mitad de su alma:

(do escondes su mitad, oh monte avaro,
dice (de cuando en cuando) al alma mia?
(Do escondes (ay de mi) mi amigo caro?

Apostrofe que puede constituir un eco de los conocidisimos versos del comienzo de la oda
tercera del libro primero de los Carmina de Horacio, en que el venusino apela al barco que va
llevar a Virgilio al atica para que lo haga de forma segura. Es entonces cuando se refiere a
Virgilio como “la mitad de su alma™:

Sic te diva potens Cypri,
sic fratres Helenae, lucida sidera,
ventorumque regat pater,

obstrictis aliis, praeter lapyga,

70



navis, quae tibi creditum
debes Vergilium, finibus Atticis

reddas incolumem precor,

. L. 55
et serves animae dimidium meae.

El horaciano dimidium animae meae (que, por cierto, es una formulacion de Calimaco) aparece
por doquier en la literatura barroca y ha quedado en el habla popular en construcciones como
“mi media naranja” o en la inglesa my half an apple. El relato mas temprano de que cada
hombre tiene media alma ideal tal vez lo encontramos en el Simposio de Platon, en el mito del
androgino narrado por boca de Aristdfanes.

Menalcas, después de que el viento le traiga el ruido del suspiro de su amigo, le encuentra
inconsciente. Entonces le limpia la sangre, le pone su gaban por almohada y prepara un mejunje
curativo para su herida.

Después de hacer esto, Menalcas comienza a canto a la edad de oro: en un momento de maxima
desdicha es cuando el pastor Menalcas busca la evasion a paraisos utdpicos y ucrénicos.

El canto de este edad es corrientisimo en la bucdlica, y aparece en la égloga IV, que es el
referente por excelencia. Desde esta égloga de Virgilio, la edad de oro quedé muy ligada al
género pastoril. Sin embargo, el origen de este mito lo encontramos en Los trabajos y los dias
de Hesiodo.

Del barroco, célebre es la parodia que hace Cervantes en el Quijote de este topico cuando
Alonso Quijano diserta sobre la edad de oro en presencia y compaiia de los pastores que le han
ofrecido bellotas®, en el capitulo XI de la II parte. Iremos comparando la tonada de Menalcas
con este discurso del Quijote”’.

Comienza hablando Menalca de la “edad aquella” (con ese adjetivo demostrativo que indica
lejania y nos puede recordar al beatus ille horaciano), en que la encina era sustento y casa:

Menalca.
Oh hermosa edad aquella,

cuando la encina daba

55

Que la gran diosa de Chipre,
Que los astros lucidos, los hermanos de Hélena,

con el padre de los vientos
te guie y a todos ate salvo el Yapige.

Nave que a Virgilio debes
pues te lo confiamos, devuélvelo incolume,

por favor, de tierras aticas
y a la otra mitad de mi alma preserva. (trad. ritmica de M. Fernandez Galiano)
% Que es el que trae a colacion en su capitulo VIII, “Mitologia bucoélica: La Edad de Oro” Vicente Cristobal
(1980: 516).
57 Fuera del 4mbito pastoril, la edad de oro esta presente a lo largo del Quijote. Fuera de ambiente pastoril alguno,
le dice el ingenioso hidalgo a Sancho: “Has de saber que yo naci, por querer del cielo, en esta nuestra edad de
hierro para resucitar en ella la de oro, o la dorada, como suele llamarse" (1,20).

71



comida, y choza a la conforme gente:

Hesiodo contaba en sus Trabajos y dias que “El campo fértil producia espontaneamente
abundantes y excelentes frutos” (v. 119) para la raza de oro, cuyos hombres “contentos y
tranquilos alternaban su faena con numerosos deleites” (v. 120). En ningiin momento menciona
que sea la encina la que da alimento a esa “edad aquella” de que hablaba Menalcas.

Pero, probablemente por lo facil que es obtener la bellota como alimento, se cre6 una tradicion
que decia que la encina era el arbol que primero habia dado sustento a los hombres. Esta
tradicion aparece ya desde Servio (Izquierdo, 1991: 298) y llega hasta el Brocense (ibidem,
297) y la retoma Cervantes en el discurso del Quijote sobre la edad de oro:

A nadie le era necesario para alcanzar su ordinario sustento tomar otro trabajo que alzar la
mano y alcanzarle de las robustas encinas, que liberalmente les estaban convidando con su
dulce y sazonado fruto

No parece ser tan antigua la tradicion de que la madera de las propias encinas constituia el
material para edificar el lugar de residencia. Aparece sin embargo, aunque referido a los
alcornoques, en el discurso de Alonso Quijano en el Quijote de Cervantes, donde se dice que
con las cortezas que los alcornoques despedian de si (sponte sua, que diria Virgilio) se
edificaban casas, que no se fabricaban para proteccion frente a agentes malignos, sino para
protegerse del clima poco benigno:

Los valientes alcornoques despedian de si, sin otro artificio que el de su cortesia, sus anchas
y livianas cortezas, con que se comenzaron a cubrir las casas, sobre rusticas estacas
sustentadas, no mas que para defensa de las inclemencias del cielo.

Volvamos al parlamento de Menalca. Tras esos tres primeros versos, pasa a hablar Menalca de
que aquel era un tiempo mejor donde todo estaba bien y era bueno. Dice que entonces el alma
racional, el pensar, el sentir y el decir (recuérdese lo importante de santiguarse pecho, boca y
frente para no pecar de sentimiento, pensamiento ni palabra en el cristianismo), se mostraba
mas bello, y que todo era paz y concordia:

cuando claro mostraba
la racional mas bella.
El corazon, y el alma en boca, y frente:
Todo era paz entonces, todo amistad, todo concordia:
De lo cual tenemos un correlato en el discurso del Quijote, que dice que en esa edad:

No habia la fraude, el engafio ni la malicia mezclandose con la verdad y llaneza. (...) La justicia se estaba en
sus proprios términos, sin que la osasen turbar ni ofender los del favor y los del interese (...) Las doncellas y la
honestidad andaban, como tengo dicho, por dondequiera, sola y sefiera, sin temor que la ajena desenvoltura y
lascivo intento le menoscabasen y su perdicion nacia de su gusto y propia voluntad.

Y origen en Hesiodo, que dice que los hombres de la raza de oro vivian “Sin fatiga ni miseria”,
que poseian “toda clase de alegrias™ y que estaban “contentos y tranquilos”.

Dice entonces Menalcas que en esa edad las fuentes eran juntamente copa, bebida y espejo:

72



cuando la clara fuente
era copa, bebida
y juntamente espejo [fol. 133 v.]

El motivo del agua como espejo lo encontramos en muchos mitos, como el de Narciso que
cuenta Ovidio, pero también en el idilio del Ciclope de Tedcrito, que ya hemos comentado y
que imito6 Virgilio. Esta época en que no es necesario el artificioso espejo nos retrotrae a etapas
pristinas o mas rusticas de la humanidad, donde s6lo es menester mirarse en el reflejo del agua
para verse el rostro o cuerpo propio.

El que no haga falta un cuenco para beber agua tiene su precedente o correlato en la anécdota
o historia de Didgenes de Sinope, segun la cual, el filosofo cinico sélo poseia un cuenco para
beber agua de una fuente, pero cuando vio a un nifio bebiendo agua con las manos se deshizo
de ¢él. Este desprendimiento del cuenco de Didgenes le llevaba en cierto sentido a una vida mas
pristina o primitiva, acercandose mas a la ausencia de bienes materiales que buscaba.

Cervantes habla igualmente de este motivo en el discurso sobre la edad de oro:

Las claras fuentes y corrientes rios, en magnifica abundancia, sabrosas y transparentes
aguas les ofrecian [a los que vivian en aquella dichosa edad].

Después, Menalca trae a colacion el motivo que podriamos denominar “Ya llega el tiempo”
(peor, segiin Menalca; mejor, segin Virgilio). Tras el preludio sobre la pristina edad de oro,
habla de como “ya llegan” tiempos peores. Esto es contrario al contenido de la égloga cuarta
de Virgilio, en que se anunciaba la vuelta a la edad de oro. Es légico que, por la tragedia
acaecida a su amigo, Menalca hable de una triste edad que llega.

Sin embargo, la forma de expresion es la misma que utiliza Virgilio, utilizando una particula o
adverbio temporal iam (en castellano, Soto con un “ya”) a principio de verso que acerca al
receptor al tiempo presente. Virgilio implementaba este uso del iam en los versos 4-7 de su
égloga, y especialmente en los vv. 6-7, que es donde tiene lugar la anéfora:

Vitima Cumaei uenit iam carminis aetas;
magnus ab integro saeclorum nascitur ordo. 5
iam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna,
iam noua progenies caelo demittitur alto.
Y asi, de forma analoga, Menalca dice que:
ya llega el tiempo a viejo.

Notese la antitesis de contenido con el verso 5 de Virgilio: magnus ab integro saeclorum
nascitur ordo, segun el cual nacia de cero un nuevo orden de los siglos; verso, que, por otro

73



lado, tomd como lema o consigna la “recién nacida”® nacion estadounidense (valga la

redundancia etimologica de nacida-nacion), para hablar del nuevo orden mundial que con su
Imperio se establecia y que nacia, con ellos, de cero. Asi quedd grabado en el reverso de su

Great seal o gran sello:

Y en contraste con la dichosa edad aquella de que hablaba, en esta ya las encinas no son casa
y sustento. En contraposicion a aquella en las que sus habitantes no necesitaban ni un cuenco,
esta edad hace que se beba en “oro y plata” (metonimia del material de que estan hechos los
recipientes en que se bebe). Y, mas importantemente, la muerte es dulce, porque la vida se hace
insoportable por el amor desdichado, que mata (ndtese la epanadiplosis):

es el sustento, casa, y fe fingida:
bébese en oro y plata,
la muerte es dulce ya, y el amor mata

También el caballero andante de Cervantes desprecia su edad “de hierro” (“Y agora, en estos
nuestros detestables siglos...”), frente a la “dichosa edad y siglos dichosos aquellos a quien
los antiguos pusieron nombre de dorados”.

En cambio, en aquella edad de que habla Menalca (el tiempo imperfecto de los verbos de estos
versos nos retrotrae a ella), nadie poseia nada, pues las ovejas estaban sin duefio:

Las ovejas sin duefio
gozaban verdes prados,
y blanca leche sin tocar sus crias:

Esta especie de “comunismo” de la edad de oro para nada se encuentra en Hesiodo, donde los
hombres de la raza dorada “eran ricos en rebafios”. Sin embargo, si que aparece ya en el

%8 Personificacion que ellos mismos defienden, como se ha visto claro este cuatro de julio en que el gobierno
estadounidense ha celebrado por redes sociales el “299 cumpleaiios” de su nacidon, como si de una persona
humana se tratase (para variar su actual discurso simplista).

74



contemporaneo Quijote, en el discurso que venimos sefialando, donde Alonso Quijano dice que
de las cosas de la edad de oro “Eran en aquella santa edad todas las cosas comunes”.

Pero, volvamos a Menalca. Dice a continuacidén, y mas importantemente por lo que atafie al
amor (que, desdichado, servira para desengafio del amor carnal en este Desengario de amor en
rimas), en aquella edad los enamorados descansaban placidamente y entregaban sus alegres
dias (ndtese la hipalage; alegres estan los enamorados) a sus “ardores” (de nuevo la imagen del
amor-fuego, tan caracteristica de la literatura en general pero en concreto de la bucdlica):

los mas enamorados
daban la noche al suefio,
y a sus ardores los alegres dias;

Sin embargo, en la edad actual (a la que se vuelve con el supradicho “ya” anaférico), ni las
ovejas pacen ni dan mucha leche:

ya con las tiranias
la yerba se les niega,
y la leche abundante,

Y, més importantemente, el “miserable amante” (que es Fenijardo), la triste vida (hipalage
analoga pero contraria a la que recién se dijo, “alegres dias”; en este caso quien estd triste es el
amante, no la vida) entrega al desconcierto de una mujer ingrata, que es Fénix:

ya el miserable amante
la triste vida al desconcierto entrega
de una mujer ingrata:

Entonces Menalca entona su estribillo:
huid pastores del amor, que mata.

Cuenta Menalca a continuacién que en esa a edad no habia desdén, ni celosas sospechas, y el
amor siempre era reciproco porque no habia nacido fortuna. Cuando esta naci¢ diferencio
metales (referencia esta a las razas de Hesiodo), y luego, amor diferencio6 flechas de muerte y
vida (recuérdese el estribillo, con el que finaliza también este fragmento, “huid pastores del
amor que mata”). Y esa vergiienza la tapa el amor con el vano deleite, pero en realidad el amor
es perjudicial.

Cubre este torpe diestro,

con deleite vano,

la muerte, que a sus gustos viene asida,
no hay pescador tirano

en las redes maestro,

que asi mezcle la muerte con la vida:

75



copa de oro lucida,
no cubre asi el veneno

en el licor suave:

En estos ultimos tres versos que resaltamos habla Soto de cémo el amor es en apariencia
benigno y resulta ser malvado comparandolo con una copa de oro que oculta veneno.

Una de las imagenes que se usa para representar esto es la “copa de oro que cubre el veneno en
el licor suave”. Este verso significa que en la riqueza (esa copa de oro es una metonimia de la
riqueza) es cuando se bebe un veneno (normalmente, para el alma).

Encontramos este motivo>’ en el Tiestes de Séneca, donde el cordobés reflexiona sobre la
verdadera riqueza espiritual frente al poder del gobierno que llena de preocupaciones (asi en el
coro que da fin al acto I y en el inicio del acto III). Al inicio del acto III es cuando Tiestes
pronuncia el verso Auro venenum bibitur: expertus loquor. (v. 453), reflexionando sobre las
inconveniencias de la riqueza y en concreto sobre la amenaza constante de muerte que trae
consigo.

El mismo motivo lo encontramos en la Oda tercera del libro I de Odas de Horacio, o en la
historia de la espada de Damocles que nos cuenta Ciceron (7usc. V, 21, 61-2). En cierto sentido
algo parecido, sobre la imposibilidad del gozar del reino, aparecen en dos versos del parlamento
introductorio de Edipo en la tragedia Oedipus del mismo Séneca. Quisquamne regno gaudet?
0 fallax bonum, / Quantum malorum fronte quam blanda tegis?

Contacto este del mismo motivo entre literaturas que nos viene ya dado en el emblema MORTIS
FORMIDO de Otto Vaenio, emblema que ademds cuenta con un magistral grabado de la
historia de la espada de Damocles:

% Los tres paragrafos que vienen a continuacion y la imagen que incluimos son un resumen de la investigacion
que hemos realizado para comentar el emblema Mortis Formido de Otto Vaenio (1612), que realizado a propuesta
de la profesora Beatriz Anton en el marco de la asignatura “Tradicion cldsica y contacto entre sus literaturas™ de
este master.

76



Después de introducir este motivo, dice Fenijardo que el amor puede enganar incluso al mas
libre e inteligente, pero que ¢l ya esta libre de su influencia, por lo que debe consagrar un
cordero al Desengatfio:

consagra al desengafio,
el cordero mejor de tu rebafio.

Lo que es seguramente una referencia a la primera égloga de Virgilio, en concreto a los vv. 6-
7 en boca de Titiro:

O Meliboee, deus nobis haec otia fecit.
namque erit ille mihi semper deus, illius aram
saepe tener nostris ab ouilibus imbuet agnus.

Sobre los que volveremos al comentar la cuarta égloga de Soto; pero quepa aqui decir que esta
primera del sacrificio del cordero en honor a una deidad (en este caso al abstracto concepto del
Desengario) podria llegar a interpretarse como un caso de poligénesis, pues nada mas normal
que un pastor pagano sacrificando un cordero en honor a una deidad, ya que el cordero es un
gratificante para la divinidad, y disponible y dispensable, producto de su oficio y propio, para
el oferente.

Continua Menalca diciéndole a Fenijardo que, alejado de su error, cantara una nueva melodia.

Entonces discurre sobre como toda la naturaleza se movera al son del cantar nuevo (“de tu
instrumento”, metonimicamente) del pastor. El motivo que Cristobal denominé el “magico
poder del canto en la naturaleza” (1980. cit., 291 y ss.) se extiende aqui de la naturaleza a la
divinidad, que también queda prendada del canto del pastor:

al son de tu instrumento,
veras atento a Apolo

y a Pan embebecido:

a tu dulce sonido,

veras, que mueve su firmeza el Polo,

Por supuesto, los dioses que se “quedan prendados” son dos pastoriles por excelencia: Apolo,
conocido por su labor de pastor boyero en la mitologia, y Pan, el dios lascivo creador de la
siringa, silvestre por excelencia. Que sean estos dos dioses los que se queden prendados del
canto del pastor obedece a dos razones: la primera, que son, por su caracter pastoril, los mas
inclinados a escuchar un canto de un pastor que, aun mortal, sigue siendo “de su gremio”; la
segunda, que si el pastor logra impresionar precisamente a divinidades peritas en el arte del
canto pastoril, significa que el canto es sobremanera bueno.

Estos dos dioses ya aparecian no s6lo como posibles oyentes, sino como posibles contendientes
al canto del poeta/pastor en la obra de Virgilio (Ec/. IV):

non me carminibus uincet nec Thracius Orpheus 55

nec Linus, huic mater quamuis atque huic pater adsit,

77



Orphei Calliopea, Lino formosus Apollo.
Pan etiam, Arcadia mecum si iudice certet,

Pan etiam Arcadia dicat se iudice uictum.

De todas formas, no debemos olvidar la ligereza con la que se usa a los dioses, desde el
renacimiento, para dotar de tintes mitologicos y caracteristicos de los atributos y oficios que
acompanan a esos dioses, que es sin duda también gran razoén de peso para encontrarlos en este
punto del Desengario de amor en rimas.

Y una vez mads, se exhorta con un subjuntivo de presente a que continte el son del pastor en
el instrumento pastoril “poblando”, o, mejor, “sonando” en las selvas o “montafas”:

pueble aquesta montafia,
tu dulce aliento en regalada cana.

Motivo este, el del instrumento hecho de cafias, uno sobre el que volveremos después con mas
atencion cuando podamos tirar claramente del hilo o buscar sin duda las fuentes bucdlicas
clasicas a que se referencia, que no son otras que Tedcrito y Virgilio.

De nuevo se vuelve a exhortar también a agudizar el ingenio realizando composiciones
literarias con grabados en los arboles:

La agudeza ejercita

de tu ingenio, y tu acero

en las cortezas destos troncos lisos,
y de tu error primero

la sana enmienda escrita, [fol. 135 v.]

Pero caso es que ademas se dice que lo escrito en los troncos crecerd con el tiempo, algo que
sin duda hace referencia o tiene su origen en las palabras de Galo en la égloga X que ya vimos:

Certum est in siluis inter spelaea ferarum

malle pati tenerisque meos incidere amores

arboribus: crescent illae, crescetis, amores. (vv. 51-4) (subrayado y negrita nuestros)

Y que hablaban, con una metonimia (siendo amores el tema de que tratan los versos que se
incident o graban) de como los versos del politico y poeta elegiaco, transformado en bucolico,
crecerian proporcionalmente a los arboles en que estaban grabados.

Pues bien, en Soto, aparece el mismo motivo: los versos que avisasen y dejasen constancia del
Desengafo de Fenijardo (sus “avisos”, de nuevo esa sinécdoque que habla s6lo de una parte de
los versos como es su contenido o tema y no de su forma ni de su materialidad), creceran “con
el tiempo” (pero en realidad, se dice veladamente con una especie de hipalage, que creceran
con el crecimiento de los arboles que se desarrollara a lo largo del tiempo):

creceran con el tiempo tus avisos.

78



sauces chopos, y alisos,

seran sabios autores,

y escuela aqueste prado,

Doctor ejercitado

cualquier arbol sera del mal de amores:

y ta seras ejemplo

de amor (escrito) en el anciano Templo. (negrita nuestra)

Y entonces se exhorta también al pastor a que retome sus labores, que ha dejado descuidadas.
Es este un motivo, que, como habiamos visto al analizar la primera égloga de Soto, acuia
Tedcrito en el mondlogo de Polifemo, quien se resuelve a dedicarse a sus labores campestres
para olvidarse del mal de amores, como despertando asi de su suefio amoroso y volviendo a la
realidad. Virgilio habia recreado este motivo en su égloga II y Soto, pese a su casi completa
imitatio de esta égloga en que el pastor Coridon ardia por su hermoso Alexis, no habia recogido.
Sin embargo, si que recoge aqui el motivo, con una notable amplificatio. Si Polifemo decia
que:

ai K vV Taldpmg e TAEKOLS Kol BOAAOV dpdoag

Taig dpvecTt PEPOLS, TA Ko TOAD paAiov Exotg vadv. (Id. X1, 73-4)
Y Coridén de forma parecida que:

semiputata tibi frondosa vitis in ulmo est.

quin tu aliquid saltem potius, quorum indiget usus,

uiminibus mollique paras detexere iunco? (Ecl. 11, 71-2)

Menalca, en cambio, no se exhorta a si mismo a terminar sus labores campestres, sino que
exhorta a Fenijardo y, ademas, a muchas mas tareas (de recoleccion, de ganaderia, de compra
de terrenos, de venta de reses y a volver a casa) con esa amplificatio mencionada, pues no s6lo
se ha descuidado de podar la vid del olmo, sino que se pasan las frutas o se venden fuera de
temporada por bajo precio; sus ovejas no pastan, por lo que no tienen leche que dar a sus
“desmayadas crias™:

Coge en tiempo tus frutas,

que se pierden de aniejas,

o se venden sin tiempo mal pagadas:
revuelve a tus ovejas,

cuyas ubres enjutas

no distilan las crias desmayadas

Y como dijimos, se incita también a toda otra serie de quehaceres campestres, como cuajar
leche, comprar tierra, reparar la majada o lugar de albergue nocturno de rebafo y pastores, y

79



vender en andosco (con mas de uno o dos afios) al “recental travieso”, animal muy
caracteristico en este poemario:

repara tus majadas

compra dehesas verdes,

y gozaras tu aprisco:

deja el aspero risco,

vuelve a tu choza, cuyo abrigo pierdes:
goza tu leche en queso,

vende en andosco el recental travieso.

Continua la amplificatio dando la nota de color caracteristica de este poemario: la de desdefiar
la esperanza amorosa y abrazar el Desengario, tan marcadamente barroco y tan particularmente
marcador o caracteristico de esta obra del licenciado granadino. No sélo se pide, como en
Virgilio y Tedcrito, que el pastor se centre en sus quehaceres para olvidar el amor frustrado,
sino que se pide verdaderamente un cambio de mentalidad o filosofia para afrontar la vida
futura:

La esperanza desprecia

engafio no creido

puesto, que ya por ti experimentado:
goza libre el sentido, [fol. 136 ]

y al desengafio precia,

pues que su sangre en tu rescate ha dado.

Con ese ultimo verso que guarda una fuerte resonancia cristiana.

Ademas, se exhorta a volver al prado y por ver el locus amoenus en el que se hallan flores,
fuentes y aves, donde hay mucho mas “bien” que en su desvario amoroso:

Vuelve, y veras el prado,

a quien flores esmaltan

bellas, como olorosas:

en las fuentes hermosas,

mira las aves, que danzando cantan,
mira aquesta frescura,

y mas bien hallaras, que en tu locura.

Mientras todo esto cantaba Menalca, hasta el astro rey se movia a prisa por oirle. Finalmente,
Fenijardo despierta, y la égloga acaba con una clausula extrafia a Virgilio, en la que no
encontramos ni el véspero anunciando el final del dia, como en la bucdlica sexta o de Sileno,
ni el humo de las alquerias, ni los yugos que se recogen, ni las sombras que caen mayo ni
ningun otro que indique “El tema del atardecer en posicion clausular de la bucoélica” que fijo

80



Virgilio y que estudi6 Cristobal (1980: 525-593). En vez de eso, los pastores del lugar acuden
a ayudar a Menalca a llevar a Fenijardo de vuelta a su choza y, después, cada uno vuelve a
atender a su ganado, que le reclama:

[los pastores]

Llevaronle a su choza, do curado

fuese de la herida, y divididos, [fol. 137 r.]
acudi6 cada cual a su ganado,

que le llamaba ya con sus balidos.

81



2.5. EGLOGA QUINTA

EN LA VENIDA A Granada, y recebimiento de don Pedro Gonzdles de Mendoza, Arzobispo
della.

Fenijardo. Salicio. Lisardo.

El amanecer sirve como comienzo de esta égloga, en la que va a haber tres tonadas o cantos
que cantaran paulo maiora. Estas tonadas tendran fuertes reminiscencias de la égloga cuarta
de Virgilio, que constituye “sin duda los versos mas constantemente admirados y comentados
de la poesia latina” (Garcia Calvo, 1976: 36).

Esta égloga, habia sido interpretada en clave mesidnica desde Lactancio y Constantino, por lo
que tenia un fuerte connotacidon cristiana implicita. Esta connotacién cristiana la recoge el
Desengario, pues Soto de Rojas utiliza su égloga precisamente para celebrar la llegada y
recibimiento de un arzobispo a la ciudad de Granada.

Esta égloga de Soto es completamente alegoérica. En el plano cristiano, el mayoral hace
referencia al arzobispo, el “santo Pan” a la fiesta del corpus y el dios Silvano al Duque de
Pastrana.®’ Los vellones pastoriles carmesis con que se viste el mayoral se refieren, en realidad,
al atuendo arzobispal. En el plano del mecenazgo artistico, el prado hace referencia a Granada,
los pastores a poetas, artistas e investigadores, y Minerva y las musas simbolizan o personifican
al saber. En el plano del amor, Diana simboliza la castidad, y los satiros y faunos a los hombre
lascivos. En el plano bélico, Saturno simboliza la paz, y Marte la guerra.

En primer lugar cantard Fenijardo, luego Salicio y por ultimo Lisardo. Precisamente este
caracter dialégico o dramatico, de parlamentos entre distintos personajes, podemos
relacionarlos con las églogas primera y novena de Virgilio, correspondientes en la arquitectura
del conjunto, en las que dos pastores dialogaban sin narrador intermediario externo. Igualmente
podemos encontrar paralelos con las églogas tercera y séptima, correspondientes también en la
arquitectura del conjunto; en ellas aparecian tres personajes (como en esta quinta de Soto), dos
de los cuales contendian en canto y uno de los cuales actuaba de juez, pero en todo caso tres
personajes que intervenian narrativamente en la composicion dialogada, sin narrador
intermediario.

Esta ultima égloga de Soto presenta referencias a la égloga octava de Virgilio, que se relaciona
alin mejor con los tres cantos largos que entonaran Fenijardo, Salicio y Lisardo. En esa égloga,
Damon y Alfesibeo disertaban musicalmente, el primero sobre su desgraciado amor y el
segundo sobre codmo una bruja utilizaba sus carmenes para conseguir el amor de un reticente
Dafnis, basandose en el idilio II de Tedcrito (Pappaxevtpia o La hechicera). Como en esta
égloga, en la de Soto se presenta un estribillo.

La égloga de Soto comienza al amanecer, con las sombras huyendo del sol:

Fe. Salicio, en tanto, que del sol valiente

80 El propio Soto indica estas dos Gltimas metaforas continuadas en sus “Apuntamientos” al final del poemario
(vid. folio 188 v).

82



huyen las negras sombras al ocaso,®!
temblando de los rayos de su frente.
Este inicio es una imitacion o un eco del verso catorce de la bucolica octava de Virgilio:
Frigida uix caelo noctis decesserat umbra,
cum ros in tenera pecori gratissimus herba: 15
incumbens tereti Damon sic coepit oliuae. (subrayado nuestro)

A continuacion, continta expresandose Fenijardo con oraciones temporales, escenificando en
qué circunstancias se va a desarrollar la accion; mientras amanece, y mientras sus pocas ovejas
comienzan a pacer entre tomillos, sera cuando comiencen a cantar:

Mientras de mis ovejas el escaso
numero se divierte entre el Tomillo,
tras su sabor encaminando el paso.

Por supuesto, imagenes relativas al ganado paciendo aparecen varias veces en Virgilio. Por
poner tres ejemplos:

non me pascente, capellae,

florentem cytisum et salices carpetis amaras. (Ecl. 1, 77-8)

o tantum libeat mecum tibi sordida rura
atque humilis habitare casas et figere ceruos

haedorumque gregem uiridi compellere hibisco! (Ecl. 11, 28-30)

Dulce satis umor, depulsis arbutus haedis,
lenta salix feto pecori, mihi solus Amyntas. (Ecl. 111, 82-3)

Pero, en concreto, la imagen de que los pastores comiencen a cantar mientras dejan que su
ganado pazca por su propia voluntad, se encuentra también en cierto sentido en la égloga
séptima del mantuano:

Huc mihi, dum teneras defendo a frigore myrtos,
uir gregis ipse caper deerrauerat; atque ego Daphnin
adspicio. ille ubi me contra uidet: ‘Ocius’inquit

‘huc ades, o Meliboee, caper tibi saluus et haedi,

& De nuevo ese motivo de elementos naturales inanimados que huyen del sol o de la luna, del dia o de la noche
que venimos comentando mas arriba.

83



et, si quid cessare potes, requiesce sub umbra. 10
huc ipsi potum uenient per prata iuuenci,
hic uiridis tenera praetexit harundine ripas

Mincius, eque sacra resonant examina quercu.’

Y lo mismo se infiere cuando Titiro en la égloga habla del deus. Sus reses vagan mientras ¢él,
descuidado de ellas, toca la flauta:

ille meas errare boues, ut cernis, et ipsum
ludere quae vellem calamo permisit agresti. (Ecl. 1,9-10)

Tras esta puesta en escena de los cantos que van a tener lugar, comienza verdaderamente
discurso, cuando Fenijardo anuncia que va a cantar temas mas altos, algo que vemos en la
Egloga 1V de Virgilio:

No en deshonor del d&nimo sencillo,

a fin de que no siempre el campo agrada:
deja el rustico son del Caramillo.

Suene tu Lira de marfil templada
levantaré la voz a mas grandeza,

en tu son, y mi intento dilatada. [fol. 149 r.]

En este inicio del discurso, hay unos ecos a Virgilio muy interesantes. Comienza este segmento
con una litote (“no en deshonor del animo sencillo™), y el eco virgiliano aparece en el siguiente
verso: “a fin de que no siempre el campo agrada”. Esto puede ser perfectamente una traduccion
literaria del segundo verso de la bucolica cuarta de Virgilio:

non omnis arbusta iuuant humilesque myricae;

En cuanto al verso “levantaré la voz a mas grandeza”, puede también una traduccion literaria
del paulo maiora canamus del verso primero de la égloga I'V.

En este inicio de su canto, Soto presenta la imagen de dejar el rastico son del caramillo para
hacer sonar la lira de marfil. Ingenioso es contraponer el rustico caramillo (con ese epiteto,
pues el caramillo se asocia siempre precisamente a la rustiquez, que funciona mas bien como
una hipdlage: lo rastico no es el caramillo, sino los temas que a su son se cantan) a una lira,
pero no una lira cualquiera, sino una lira de marfil, que indica lo refinado y delicado del nuevo
tema que se va a cantar. Por supuesto, el “rastico caramillo” es una referencia a ese mismo
epiteto que Virgilio se afand por presentar al referirse a la flauta pastoril, cosa que se ve a las
claras en la primera égloga, al hablar de ese calamus agrestis en ablativo instrumental (ille
meas errare boues, ut cernis, et ipsum / ludere quae uellem calamo permisit agresti®®), pero
usandolo precisamente en ese mismo sentido de la hipalage que hemos sefialado en el caso de
Soto; lo que es agrestis es en realidad mas el cosmos que lo que los pastores de Virgilio
representan con lo que dicen y que el propio mantuano crea; es la misma hipéalage que sirve

82 Fel. 1, vv. 9-10, como indicamos arriba.

84



para el sintagma tenuis auena (también en ablativo instrumental, tenui auena®), pues lo que es
tenue, seguramente, no es tanto el instrumento de Titiro al que se refiere Melibeo como los
temas que el pastor entona, asi como tenues son las propias composiciones bucolicas de Virgilio
en que los pastores hablan, constituyendo asi el epiteto/hipalage también una referencia
metapoética.

Después dice Fenijardo:
Que aunque sigo la simple rustiqueza,
si me incita su acento generoso,
tendra Dafne lugar en mi cabeza.
Y habla de que su canto ira, de boca a boca, de la pobre granada a la excelsa Roma:
Respetarame el tiempo riguroso,
llevando en lenguas este canto mio,
del Dauro pobre, al Tiber caudaloso,

Después encontramos una serie de referencias a Virgilio y Augusto que podriamos resumir bajo
el refran espafiol “el que a buen arbol se arrima buena sombra se acobija”. Asi continta
Fenijardo:

Que cuando al olmo se abrazé sombrio,
la débil parra, con erguido cuello
particip6 del olmo el sefiorio.

Titiro aquel pastor, que blanco vello,
con parda lana como yo vestia.

de tosca barba, y sin peinar cabello.

Con esta comparacion, que es una referencia a la égloga primera de Virgilio y a la loa de Titiro
a Augusto, se hace referencia al verso inicial de la égloga primera de Virgilio, en que Titiro esta
recostado bajo anchurosa haya:

Tityre, tu patulae recubans sub tegmine fagi

Que Soto llama “haya fria”, con esa hipalage, pues lo que esta frio en comparacion al
medioambiente circundante no es sino la sombra que el arbol produce:

Desde la sombra de la haya fria,
a César arrimado, alzo la frente

de su fama a la eterna monarquia

$3Eel 1, v. 2.

85



Pero en realidad, como vemos a las claras en estos versos, mas que hablarse de Titiro, el pastor
bucdlico por excelencia, pues es al que en mas églogas aparece del mantuano aparece
nombrado, se habla de Virgilio.

Como explica nuestro tutor J. A. Izquierdo (1990: 25-26):

Con la entrada de la Edad Media, comienzan las alegorias sistematicas de Virgilio, realizadas segun la doctrina
de los “cuatro sentidos”, segun la cual toda obra podia ser interpretada de manera literal, alegorica, moral y
anagdgica (...) En esta misma corriente [alegorica] se sitiia el comentario que de las églogas realiza N. Trivet,
seguidor de Tomas de Aquino (...) A lo largo de la obra va distinguiendo diversos sentidos en la obra virgiliana.
Asi, por ejemplo, en la Egloga I ve un sentido moral y otro alegorico:

Moraliter enim in hac ecloga agitur de vita activa et contemplativa.
Quo allegorica Tityrus significat Virgilium, Meliboeus quemlibet Mantuanum, fabula patula Octavianum

(negrita nuestra)

La interpretacion que hace de Titiro un representante de Virgilio y de Melibeo un representante
de cualquier mantuano se remonta ya a los comentarios de Servio (ibidem: 100). Y acaso lo
mas importante es que en 1608, cuatro afios antes de que Soto de Rojas acabase de escribir su
Desengario, Juan Luis de la Cerda publica en Madrid el primer volumen de sus Commentaria
in omnia opera Publii Virgilii Maronis, que trataban las Bucdlicas y Gedrgicas y alli ofrece la
misma interpretacion alegodrica (ibidem: 101).

No debemos olvidar que el propio vate mantuano, con un narrador en primera persona
refiriéndose a si mismo, hablando sobre las obras que va o no a escribir, dice que Cintio le tird
de la oreja por cantar reyes y batallas y, haciendo referencia a su oficio de pastor, le dijo que le
convenia componer poesia ligera:

Prima Syracosio dignata est ludere uersu

nostra, neque erubuit siluas habitare, Thalea.

cum canerem reges et proelia, Cynthius aurem

uellit, et admonuit: ‘pastorem, Tityre, pinguis

pascere oportet ouis, deductum dicere carmen.’ 5
nunc ego (namque super tibi erunt qui dicere laudes,
Vare, tuas cupiant, et tristia condere bella)

agrestem tenui meditabor harundine Musam. (...) (Ecl. VI)

En las églogas vulgares, Garcilaso presentaba personajes contemporaneos suyos en Sus
composiciones, escondidos o velados bajo la apariencia y nombre de pastores ficticios,
retomando esta tradicién de Virgilio. Lo mismo hace Cervantes en su Galatea. Por lo tanto,
teniendo en cuenta esto, parece ser que en lo que Soto de Rojas dice en el comienzo de esta
¢gloga parece haber una mezcla de los dos cauces interpretativos. Por un lado, aparece Titiro
como un pastor de la misma indole y con las mismas costumbres gremiales de imagen personal
y de vestimenta que el propio pastor Fenijardo: “Titiro aquel pastor, que blanco vello, / con
parda lana como yo vestia. / de tosca barba, y sin peinar cabello”. Pero, por otro lado, se nos
presenta que este mismo Titiro “Desde la sombra de la Haya fria, / a César arrimado, alz¢ la
frente / de su fama a la eterna monarquia”. Efectivamente, y como ya hemos visto, Titiro esta
patulae recubans sub tegmine fagi (v. 1), estd lentus in umbra (v. 4), pero, aunque ¢l mencione

86



a “César” (Augusto), alabandole, llegando a llamarle un dios en cuyo honor sacrificara, pues
le ha permitido estar tocando su flauta mientras vagan sus vacas, y cuyo rostro no se borrara
nunca de su memoria, en realidad no es el Titiro textual quien “alz6 la frente / de su fama a la
eterna monarquia”, sino que es Virgilio (o el Titiro alegoérico) quien eso consigue.

En cuanto a la barba del Titiro virgiliano de la primera égloga, s6lo sabemos que si tenia y que
cuando fue a Roma ya empezaba a encanecer (candidior postquam tondenti barba cadebat, v.
28), y de seguro era blanca, si tenia, cuando Melibeo habla con €l llamandole fortunatus senex
(en vocativo, Fortunate senex; v. 46).

Con esta referencia alegorica a Titiro-Virgilio, Soto nos introduce ya en la dimension alegorica
que va a predominar en esta égloga, siguiendo especialmente la estela de la égloga IV de
Virgilio.

Después de este canto de Fenijardo entra en escena Salicio. Si hasta ahora se habian descrito
el amanecer y al ganado paciendo mientras los pastores se cuidaban de cantar, ahora, por boca
de Salicio, se describira el locus amoenus, constituido por una fuente, arboles que suenan a
causa el viento, aves, y de forma especial el rocio. Recordemos que precisamente en el
amanecer que introduce la narracion de Damon en la égloga octava también hacia hincapié en
el rocio que acompafiaba la mafiana:

Frigida uix caelo noctis decesserat umbra,
cum ros in tenera pecori gratissimus herba (Ecl. V111, 14-15) (negrita nuestra)

Pues también Salicio menciona. con una amplificatio tipica del barroquismo de Soto de Rojas
cémo hay rocio, al que se alude metaféricamente como “aljéfar” (arabismo comun en esta
época para referirse al rocio®) y como “lagrimas”, que cuantas mas son mas incitan a cantar:

Sa. El dulce murmurar de aquesta fuente,
el rumor de los arboles confuso,

de las aves el canto diferente.

El tierno aljofar, que en las flores puso
por orden natural el alba amiga

que este monte con lagrimas traspuso.

A mas que son, a mas que el canto obliga:

En ese verso primero vemos ecos de la Egloga I de Garcilaso: “el dulce lamentar de dos
pastores”.

Entonces propone a Fenijardo que cante sobre la melodia que va a tafier:
solicitar las dulces cuerdas quiero,
haz que tu voz mis consonancias siga.

Y ofrece como premio a que cante sobre su melodia un cordero de cuatro cuernos. La primera
vez que aparece una res pequefia como premio ofrecido a alguien o aliciente a que cante es en
el idilio I de Teocrito, en el que un cabrero ofrece a Tirsis una cabra que se puede ordefiar hasta

54 Asi Cervantes al final de su sexto y altimo libro de la Galatea, su novela pastoril, después del ultimo canto de
Elicio: “Cuando Elicio acabd su canto, comenzaba a descubrirse por las orientales puertas la fresca aurora con sus
hermosas y variadas mejillas, alegrando el suelo, aljofarando las yerbas y pintando los prados” (subrayado nuestro)
(pp. 441-2 de la edicion citada en la Bibliografia).

87



tres veces y que es madre de dos cabritillos que se incluyen en el lote del regalo (ademas de un
vaso labrado, que da lugar a una célebre écfrasis). En Virgilio el tema queda retomado en la
¢gloga tercera, cuando Dametas responde a la acusacion de haber robado un macho cabrio
diciendo que se lo gano en un certamen de canto:

An mihi cantando uictus non redderet ille,

quem mea carminibus meruisset fistula caprum?
si nescis, meus ille caper fuit; et mihi Damon
ipse fatebatur sed reddere posse negabat.

Y en esa misma égloga el propio Dametas ofrece al Menalcas que le injuria contender en canto
por alguna prenda, ofreciendo €l una ternera:

Vis ergo inter nos quid possit uterque uicissim
experiamur? ego hanc uitulam (ne forte recuses,
bis uenit ad mulctram, binos alit ubere fetus) 30

depono; tu dic mecum quo pignore certes.

A la que como vemos, describe de forma idéntica a Tedcrito, quien mencionaba por boca del
cabrero la mucha leche que daba su cabra y sus dos crias.

Al final de la bucélica quinta de Virgilio, también vemos coémo Mopso cavila sobre qué regalo
hacer a Menalcas para recompensar su canto, a lo que Menalcas responde que ¢l le regalara
una flauta como premio al suyo; asi, Mopso dice que entonces ¢l un cayado.

Pero en cuanto al regalo de un animal, tanto Tedcrito como Virgilio, que le imita, presentan
coémo es la cabra y qué cualidades tiene. Soto hace lo mismo, con su caracteristica amplificatio
y con un final muy musical, que repite la primera mitad del verso en los dos ultimos, algo muy
acorde con la musicalidad de la bucélica de Virgilio:®

Que si la sigues, te daré un cordero [fol. 140 v.]
de cuatro cuernos, que en mi red copiosa

mas, que al manso estimo y quiero:

en su vellon como la nieve hermosa

en ordenados copos apartada:

viene a la mano, tras la sal sabrosa.

Es en topar su testa aventajada,

al mejor topador, que darme puedes,

al mejor topador de mi majada.

A lo que Fenijardo responde diciendo que empiece, que con su son, que suena dulce y grave
(notese precisamente este adjetivo: en contraposicion a los temas leves que caracterizan la
bucdlica, esta égloga se eleva un poco mas sobre los temas acostumbrados) que puede incitar

SE. g.el
Pan etiam, Arcadia mecum si iudice certet,
Pan etiam Arcadia dicat se iudice uictum.
de la égloga IV.

88



a Talia (se entiende, a que les ayude la musa, quizas aqui no muy bien traida por el caracter
leve de la composicion que viene):

Fe. Mucho estimo, Salicio tus, mercedes.
Haz, pues, el son, que dulce suena y grave,
a Talia con ¢l incitar puedes.
Ante esto responde Salicio que el monte se esta callando.
Sa. Paréceme que el monte entiende, y sabe,
que quies cantar, pues a silencio llama
al arbol, a la fuente, al hombre, al ave.

Esto precisamente lo encontramos en la égloga octava que venimos citando. En el inicio de la
misma, se cuenta como ya no so6lo es que la naturaleza circundante haga silencio, sino que las
alimafas quedan completamente atentas y estupefactas e incluso los rios paran y vuelven a su
fuente:

Pastorum Musam Damonis et Alphesiboei,
immemor herbarum quos est mirata iuuenca
certantis, quorum stupefactae carmine lynces,
et mutata suos requierunt flumina cursus,

Damonis Musam dicemus et Alphesiboei.

Y cuando dialoga Fenijardo se hace ya explicito que la fuente cesa, claro eco del inicio de la
¢gloga octava de Virgilio que recién citamos:

Cesa la fuente de su christal en tanto,
el hombre ajusta con mi voz su oido,
escucha el ave, y calla mientras canto.

Salicio habla de las “pierias luces”. El epiteto Pieria es constante en las Bucdlicas de Virgilio
y también en los Idilios de Tedcrito al referirse a las musas; también lo usa Garcilaso en sus
Eglogas:

Sa. En las pierias luces divertido,
que se ha quedado, entiendo, mas ya suena, [fol. 150 r.]
pastores del Genil, albricias pido.

Y si en la égloga octava habia un estribillo por parte de Damon:
Incipe Maenalios mecum, mea tibia, uersus.

Y otro por parte de Alfesibeo:
Ducite ab urbe domum, mea carmina, ducite Daphnin.

A la hora de cantar sus respectivas tonadas, con un estribillo anélogo inicia Fenijardo su canto
(en Virgilio, en cambio, se inserta el estribillo después de los cuatro primeros versos de cada
cantor bucolico):

89



Fe. Vengais, gran Mayoral, enhorabuena,
a enriquecer el prado, los pastores,
vengais gran Mayoral, enhorabuena.

Después del estribillo, tienen lugar una serie de versos que repiten anaforicamente un
complemento circunstancial de causa “por ti”, que vemos analogo al #ibi (aunque este significa,
stricto sensu, “para ti”’) de la égloga IV de Virgilio. Esos dativos de Virgilio estan especialmente
unidos al verbo fundere o derramar, que hace referencia a los primeros regalos que sin ningin
cultivo le serdn dados por la naturaleza al nifio mesidnico o dorado que viene:

At tibi prima, puer, nullo munuscula cultu

errantis hederas passim cum baccare tellus

mixtaque ridenti colocasia fundet acantho. 20
ipsae lacte domum referent distenta capellae

uvera, nec magnos metuent armenta leones;

ipsa tibi blandos fundent cunabula flores.

occidet et serpens, et fallax herba ueneni

occidet; Assyrium uulgo nascetur amomum. (negrita nuestra)

Los regalos del mantuano que se relacionan mas proximamente con el verbo fundere y con el
pronombre fibi son hiedras con baya y colocasia mezclada con riente acanto, que derramard la
tierra, y, por otro lado, los blandi flores que derramaran las ipsa cunabula. Menos ligados a
esos verbos pero también en la orbita de los munuscula del puer se encuentra el que las propias
cabrillas vuelvan a casa con las ubres llenas de leche, y que los ganados ya no teman a los
leones.

Si hemos dicho que precisamente en la estrofa en que aparecen los tibi fundet de Virgilio se
hablaba de que la tierra derramara bienes florales y vegetales, de que las cabrillas volveran a
casa llenas de leche y de que los ganados no temeran los leones, dos de estos temas se repiten,
con bastante cercania a Virgilio, en esta égloga quinta de Soto.

Dice Soto por boca de Fenijardo, al Mayoral, que por él (nétese la cercania al #ibi virgiliano)
los prados y los collados se visten con flores, y con yerbas los collados, agradando al sentido
de la vista. De nuevo tenemos a la naturaleza personificada, la que motu proprio (en Virgilio
actiia sponte sua, (Ecl. 1V, v.45) y en Soto “se viste™)) la que produce los regalos que agasajaran
al receptor de la égloga; la propia naturaleza se interesa en agasajarle:

Por vos los prados con lucidas flores,
y con yerbas se visten los collados,
objetos de la vista aduladores.

Igualmente canta Fenijardo que los ganados ya no deben temer a sus depredadores. En este
caso, con respecto a Virgilio, se ha cambiado al ledn por el lobo como animal depredador y se
ha anadido el detalle de la alegria con que los ganados pacen y abrevan su sed. Si los leones
eran llamados magnos (con ese adjetivo tan recurrente en la égloga cuarta de Virgilio, que esta
en consonancia con lo grande o elevado del tema que en ella se narra), aqui el ledn es llamado
“medroso”:

Por vos pacen alegres los ganados,

90



y beben con sabor el agua pura,
del ya medroso lobo descuidados.

Estos “por vos” —que vemos muy analogos al #ibi de esa seccion o estrofa de la égloga cuarta
de Virgilio—, con que Fénix se refiere al Mayoral, presentan los elementos naturales que
surgiran para agasajar a aquel receptor o segunda persona al que se dirige el poema. Aqui
encontramos de nuevo una concomitancia formal. En la égloga de Virgilio el propio mantuano
se dirigia constantemente al nifio de la égloga (tenga la identidad que tenga), llegando a
explicitar, mediante el pronombre personal de primera persona, su yo poético en la estrofa en
la que pide larga vida y suficiente aliento para cantar las gestas que protagonice el nifio en su
edad adulta:

o mihi tum longae maneat pars ultima uitae,

spiritus et quantum sat erit tua dicere facta!

non me carminibus uincet nec Thracius Orpheus

nec Linus, huic mater quamuis atque huic pater adsit,

Orphei Calliopea, Lino formosus Apollo.

Pan etiam, Arcadia mecum si iudice certet,

Pan etiam Arcadia dicat se iudice uictum.
En el caso de Soto, quien se dirige constantemente al receptor de la égloga (el mayoral) no es
el autor del poema, sino uno de sus personajes (Fenijardo), pero esos tibi traducidos como “por
vos” se mantendran largo rato, en una amplificatio caracteristica de Soto. Por el arzobispo se

mueve y es como es toda la naturaleza; por €l se para la naturaleza e incluso se altera, trayendo
un clima ideal; por ¢l hay fertilidad en los rebafios:

Por vos la clara fuente se apresura,
alegre retozando, y desembuelta,

sobre mullida arena, y piedra dura.

Parece que en Aurora deleitosa
paran los cielos su veloz carrera,

enamorados desta vega hermosa.[fol. 150

V]

Por vos el orden natural se altera,

Por vos baja en aljofares resuelta,

la niebla, que en escarchas se dilata,

) ) ) que en la cabeza del Ivierno helado
cuando el Cierzo sutil los labios suelta.

) trae los calientes pies la Primavera.
Son de Safir, Rubi, Topacio y Plata,

. Sélo resuenan por el verde prado,
lirio, clavel, gayomba y azucena,

N por la ribera amena, y monte espeso,
las rosas son de Armifio, y escarlata.

] dulces soplos del Céfiro templado.
La hoja que en los arboles resuena,

. . Por vos retoza el recental travieso,
segun esta de verde poderosa,

. y su madre de leche embarazada,
la presuncion de la esmeralda enfrena.

el lomo oprime con el blanco peso.

En un canto que nos presenta un clima utdpico muy acorde con el narrado en la égloga IV de
Virgilio.

Con la llegada del arzobispo:

Todo pastor conoce su majada,

91



rica de queso, de manteca y leche,
y de blancos vellones mejorada.

Y el amor ya no tiene lugar: Cupido ya no flecha corazones y Afrodita vela los miembros y
derrama castidad:

No hay corazon a quien el nifio fleche,
que estan ya flechados por vuestra fama,
falta lugar donde sus lances eche.

La alegre Diosa cuyos pechos mama
coge los miembros con un blanco velo,

y por los ojos castidad derrama.

Obviamente, el casto o virginal Virgilio no decia nada de esto, aunque se haya llegado a
interpretar el verbo temptare del verso 32 de la égloga IV como una referencia a la violencia
sexual:

Pauca tamen suberunt priscae uestigia fraudis,
quae temptare Thetin ratibus, quae cingere muris
oppida, quae iubeant telluri infindere sulcos.

alter erit tum Tiphys et altera quae uehat Argo
delectos heroas; erunt etiam altera bella 35

atque iterum ad Troiam magnus mittetur Achilles.

Pero en esta reescritura cristiana es muy conveniente que el mesidnico receptor de la égloga
traiga castidad y decoro al mundo.

Y ya tal vez, que con lascivo vuelo,
muestre desordenada la madeja
regocijo del Aire, el Mar, y el Suelo.
De tal manera huye, que se aleja,
donde ni la razén vencida llora,

ni ella rendida a la razén se queja.

Por supuesto, en la égloga cuarta de Virgilio si se hacia enorme hincapié en que gracias al nifio
que nacia se iban a acabar las guerras, pues se hablaba de la edad de oro, transubstanciacion,
metamorfosis o simplemente cambio de nombre de la raza dorada de Hesiodo.

El poeta griego de Ascra no menciona la guerra ni cuando informa a su hermano Perses de la
pristina o historica existencia de la raza de oro ni cuando se refiere a la raza de plata; hay que
esperar a que hable de la edad de bronce para encontrar una mencion explicita de la guerra, lo
cual se interpret6 (fuera o no esto lo que queria decir) como la inexistencia de belicosidad en
estas dos primeras razas. Este sera un elemento también caracteristico de la edad de oro que
recoja Virgilio: la ausencia de guerra. En la raza de oro de Hesiodo se observaban muchos de
los fendmenos que aparecen en el poema virgiliano: la tierra daba de por si frutos, flores y los
hombres eran ricos en rebafio.

Pues bien, esta raza de oro, que en Virgilio pasa a ser también edad de oro (recuérdese el verso
que abria la égloga, haciendo referencia a las profecias sibilinas: ultima Cumaei iam venit

92



carminis aetas), presentindose también como raza (gems) alrea y ademas como reinos
saturnios; pero ademds, y esto es lo importante, se dice que por el nifio que nace se
abandonaran los hierros por primera vez, siendo ferrea una metonimia de las armas, aludiendo
al metal con que estdn hechas las partes que hieren y matan de las antiguas armas:

iam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna,
iam noua progenies caelo demittitur alto.
tu modo nascenti puero, quo ferrea primum

desinet ac toto surget gens aurea mundo, (vv. 6-9)

Y en la siguiente estrofa (seguimos la disposicion critica de Mynors, que genialmente divide
esta égloga por estrofas) los dos tltimos versos indican lo mismo; con el nacimiento del nifio
la guerra acabara, pues ¢l regira el orbe pacificado con (o por) las virtudes patrias:

ille deum vitam accipiet diuisque uidebit 15
permixtos heroas et ipse uidebitur illis
pacatumgque reget patriis uirtutibus orbem.
El poeta, sin embargo, reconoce que dicha pacificacion no es perfecta:
Pauca tamen suberunt priscae uestigia fraudis,
quae temptare Thetin ratibus, quae cingere muris
oppida, quae iubeant telluri infindere sulcos.
alter erit tum Tiphys et altera quae uehat Argo
delectos heroas, erunt etiam altera bella 35
atque iterum ad Troiam magnus mittetur Achilles.

Es uno de los asuntos fuertes de esta raza de oro o reinos saturnios de que habla Virgilio, junto
con la produccidn sponte sua de la tierra y la riqueza y fertilidad automatica del ganado, que
eliminaban la necesidad de trabajar y que estaba completamente de acorde con esa raza de oro
que no trabajaba de la que hablaba Hesiodo. Pero no nos debe sorprender que Virgilio anhelase
o viese con tan buenos ojos la llegada de un nifio que trajese la paz, y que animase también a
que eso sucediese, después de haberse criado en una €época plagada de guerras civiles, cuyas
consecuencias en parte (en concreto, la expropiacion de tierras para entregarselos a los soldados
tras la batalla de Filipos) se plasman en las propias €glogas I y IX; aunque podemos dejar que
explique mejor que nosotros A. Garcia Calvo el profundo impacto que pudo haber tenido en
Virgilio el haber pasado toda su juventud rodeado de guerras que se libraban internamente, en
su patria, lo cual es un factor que acrecienta la angustia que intrinsecamente provoca cualquier
guerra, sobre todo en espiritus sensibles como el de Virgilio. Esta sucesion de guerras civiles
que contemplo6 Virgilio en su infancia y juventud tuvo que desempefar un papel decisivo a la
hora de componer este misterioso poema que es la égloga IV:

Virgilio tiene entonces treintaynueve afios y la juventud, segun suele contarse, ya ha pasado.

Habiéndola, pues, vivido en unos afios caracterizados mayormente por la guerra, es bien explicable que el mal
del mundo, como a muchos de sus contemporaneos, se le apareciera esencialmente bajo la forma de la guerra,
y que la aforanza del paraiso perdido (...) se mostrara en ¢l ante todo como afioranza de la paz, al igual que
para tantas gentes de su tiempo (...) (1976: 35).

Este paraiso perdido del que habla Agustin Garcia Calvo es claramente esa edad de oro utopica
y ucrénica de la que habla Virgilio y de la que Vicente Cristobal quiso y logrd encontrar

93



concomitancias en otras literaturas (1980: 441-450), pero cuya nota distintiva puede ser, en
gran medida, esa ausencia de guerra.

En el poema de Soto de Rojas, en la tonada que Fenijardo dedica al Mayoral, se alude a la paz
que va a traer éste a los campos. Gracias a €l, la diosa de la guerra no va a recibir sacrificios:

La diosa de Batallas vencedora, [fol. 151 r]
(ya no cruel en duros ejercicios)

trata esos valles cual comun pastora:

no recibe sangrientos sacrificios

de heridos sacerdotes en sus aras,

que son sus 0jos al comtin propicios.

Pero al ser esta reescritura de Soto una escritura de caracter marcadamente cristiano, la moral
de castidad, acentuada con mucho por la etapa final del poema en que nos encontramos, en la
que el Desengaiio ya ha tenido lugar y se pone en valor el alejamiento del amor carnal, no sélo
se pone en valor el fin de la guerra, sino que también el fin de esa Afrodita Pandemos.

Parece indicar aqui indicar Fenijardo, al referirse a Diana (como “Cintia”, cultismo del
grecismo latino Cinthia, proveniente del griego KvvBia, apelativo de la diosa que hacia
referencia al monte Cintio, de la isla de Delos de que era oriunda la diosa), que ella, simbolo
personificado de la castidad, a la llegada del arzobispo, va dando caza a los lujuriosos, mientras
estos se devoran a si mismos (quizas como la Envidia clésica):

Cintia corre veloz las selvas claras,
creciendo ganchos, y rompiendo heridas,
en las cervales testas con sus jaras.

De su escuadra las fieras perseguidas

sus carnes comen, y sus sangres beben

en las partes repuestas, y escondidas.

Y ni siquiera los dioses arquetipicamente lujuriosos y perseguidores de féminas, como lo son
satiros y faunos, se acercan a las ninfas que les bailan alrededor (se entiende, en actitud
provocadora):

Los Satiros, y Faunos no se atreven
a las hermosas Ninfas, que danzando
en torno bullicioso los pies mueven.

Sino que mas bien Pan llama sus pezufas (breves pies) a la danza, tocando su flauta de pan o
siringa (el origen del 6rgano®):

Antes el sabio Pan esta incitando
sus breves pies a danza, y alegria,

el origen del 6rgano sonando.

% No es casualidad que se denomine asi a la flauta pastoril: el 6rgano es instrumento eclesistico por excelencia,
y esta égloga quinta de Soto, como venimos reiterando es una imitacion de la IV de Virgilio en clave alegorica
cristiana.

94



Y las musas (designando metaforicamente los distintos saberes, cada uno de los cuales es una
“melodia”) cantan todas. El saber estd en su apogeo, por lo que, al hablar de musas, podemos
pensar precisamente en el Movceiov alejandrino como referente de esta edad dorada del saber
y el arte:

Las nueve hermanas cantan a porfia,
aunque todas un canto regalado,
cada cual diferente melodia.

O lo que es lo mismo, mucha gente acude a los templos de Minerva (personificacion teoldgico-
simbdlica del saber®’) en ese valle, monte y prado (que se refieren, bajo el velo alegorico tan
caracteristicamente bucolico, a Granada):

En este valle, y monte, en este prado,

tiene templos sin nimero Minerva,

ya cualquiera de todos frecuentado.

Mas bella que en Tritonia®® entre esta yerba
comunica los rusticos zagales, [fol. 151 v.]

cuando de los del Tormes se reserva.

Y los jovenes estudiosos y artistas alcanzan su premio en agradar al mayoral (alegoricamente,
al arzobispo), aunque los demés mayorales (alegdricamente, arzobispos) les desdefien. Por eso
¢l es divino y les mira con ojos que inmortalizaran sus obras (literalmente “inmortales”, pero
inmortales no son los ojos del arzobispo, sino que lo serdn las obras artisticas que cuenten con
su favor, por lo que hay aqui una hipalage). Asi pues, Minerva (alegoricamente, el saber):

Y ellos sin premios de otros mayorales,
alcanzan premio en vos, que sois divino,
y los mirdis con ojos inmortales.

Después se hace referencia directamente a los Saturnia regna de la égloga virgiliana® (por vos
reina Saturno en esta parte). Recuérdese que, de acuerdo con un relato tradicional, al que
Virgilio alude en el libro VIII de la Eneida, después de que Jupiter destrona a Saturnio, €ste se
refugia en el Lacio, instaurando un reino de paz, identificado con una nueva Edad de Oro
(formando nueva edad de metal fino). Se repiten aqui anafoéricamente los “por vos” andlogos
al tibi virgiliano que senalamos:

Por vos la paz a nuestros campos vino,
por vos reina Saturno en esta parte,
formando nueva edad de metal fino.
Y no suceden ni la catastrofe natural del rayo ni la desgracia humana de la guerra:

No se conocen lupiter ni Marte,

57 De forma tipicamente renacentista, como venimos reiterando a lo largo del trabajo en casos como este.

% El propio Soto explica correctamente en sus “Apuntamientos”: “Es el lago Triton, donde primero aparecio
[Minerva] con habito doncel. Herddoto dice que en esta parte a honor suyo las doncellas peleaban con lanzas y
piedras” (fol. 188 v.).

% Son las dos Gltimas palabras del v. 6 de la égloga IV.

95



uno arrojando rayos en la tierra
y otro siempre sangriento el estandarte.

Solo se castiga bélicamente a la oveja descarriada (se sigue entendiendo esto bajo el velo de la
alegoria; hace referencia al pecador) y el rayo s6lo cae contra pefiascos despoblados, como
aviso, pues el Mayoral (o arzobispo, alegoricamente), pastor dichoso (aqui se conjuga el
sentido bucdlico del pastor con el cristiano), sigue la voluntad que el cielo ordena:

Solo se mira por castigo, y guerra y dan sobre pefiascos despoblados.
vuestros ojos prudentes enojados Pues vos la voluntad, que el cielo ordena,
contra la oveja que la senda yerra. con prudencia seguis pastor dichoso,
Esto ensefian los cielos, cuando airados vengais por Mayoral, enhorabuena.

despiden rayos, que el aviso suena,

Con ese ultimo verso que retoma el estribillo da fin a su canto Fenijardo, para dejar paso a un
“canto mas sabroso”, el de Lisardo.

Pero Salicio le dice que por qué deja su cancion, si con su canto tiene pendiente a la manada y
detenida y mansa al agua pura:

Sa. Si tienes con el tuyo embebecida
la ya olvidada de pacer manada,
el agua pura mansa detenida,

(por qué dejas la musica empezada? [fol. 152 r]

Entonces tiene lugar un dialogo dramético’: los pastores narran entre si sin ningan tipo de
narrador que se inmiscuya. En este caso, el didlogo tiene lugar entre los dos pastores; Fenijardo
quiere oir a Lisardo, pero Salicio pide al protagonista que siga, porque dice que supera a Titiro,
quien, como sabemos, se refiere también, alegoéricamente, a Virgilio:

Sa. De ti estaba mi oreja divertida,
canta, que si tan bien cual me parece,
parece a todos: Titiro se acaba,

cuando tu fama en los pastores crece.

Sigue diciéndole Salicio que hace tiempo se quejaba del mal de amores, que hace tiempo (de
nuevo con una anafora, tan caracteristicamente bucdlica) consiguid mover las estrellas,
haciendo situaciones mas propicias, y seducir muchachas, que hace tiempo cantaba didactica
pastoril. Y que esos cantos (humildes, adjetivo que utiliza Virgilio en el sintagma humilesque
myricae de la égloga IV) en sus cafias (ya hemos harto sefialado la frecuencia de la aparicion
de la cana en la bucolica virgiliana, que metonimicamente se refiere a la flauta pastoril)
resonaron (el mismo verbo resonare que aparece en la égloga I de Virgilio) tan dulces que
humanaron a las fieras (de nuevo, un eco del arquetipico pastor-cantor que es Orfeo y de la
magica musica del pastor que embelesa y amansa a las fieras) e hicieron que pastores y zagalas
buscaran sus acentos, siguiendo el vuelo de las simples aves que iban en busca, también, de esa
melodia:

Y estos cantos humildes en tus cafias

70 Recuérdese lo dicho al introducir la égloga.

96



tan dulces resonaron, tan sabrosos,
que humanaron las fieras mas estrafias:
Pastores, y zagalas presurosos,
siguiendo el vuelo de las simples aves,

tus acentos buscaron codiciosos,

Y sin embargo, ahora que sabe mas y que puede tratar temas mas bien correspondientes a
géneros elevados (de nuevo esto es un eco de Virgilio, véase lo supradicho), aunque
mezclandolo con consonancias pastoriles o “dulces” (recuérdese que Calimaco, enorme
influencia en Virgilio y, por ende, en la tradicion bucolica clasica que le siguiod, que desechod de
su programa literario la epopeya, era llamado yAvk0c), ahora guarda silencio por otro pastor.
Noétese de nuevo la anéfora:

agora Fenijardo, que mas sabes,
que labios ya de trompa dignos tienes,
que a dulces mezclas consonancias graves.

(Como silencio a otro pastor previenes?

Y, de nuevo con una anéfora, se le pide que cante, y se le promete coronarle de laurel; asimismo,
se dice que igual que él no canté Hermes a Argos, cuyos 0jos jamas se cerraban:

Canta, que te prometo por mis manos
cercar mil veces de laurel tus sienes.
Canta, que de los cielos soberanos
no cant6 tan suave el mensajero,

al de los ojos cien de suefios vanos.

En su tonada Fenijardo cuenta como el Mayoral o alegérico arzobispo trae consigo a las
Gracias, a la Paz, a la Misericordia y a la Esperanza, Entonces tiene lugar una écfrasis, que
explica el bordado del el cendal tejido que el mayoral llevaba en sus manos. Tengamos en
cuenta que ya en el idilio I de Tedcrito aparecia la écfrasis de un vaso que se ofrecia como
prenda de un certamen del canto, y que tanto Virgilio como Garcilaso presentaron sendas
écfrasis en sus églogas. En la écfrasis de Soto se presenta un cendal tejido con un cuadro que
representa como el Mayoral vestia carmesi pero era dentro pobre de espiritu, y cémo los
pastores (obispos o cardenales, alegéricamente) llegaban a los muros de Romulo (aunque
quizas, mas que a Roma, se refiere a Toledo) a besarle la mano; como este mayoral se lleg6 a
esos prados (granadinos) y fue magnificamente recibido (las muchachas, por ejemplo, se subian
a los madrofios a recibirle).

Pero cuando oye que se acerca Salicio, Fenijardo cesa su canto para dejarle que ¢l cante.

Entonces comienza Lisardo su parlamento. Si Fenijardo habia hablado de que iba a dejar la
avena por tocar la lira, Lisardo comienza consagrando su canto a Silvano’!, mientras dice que,
aunque acostumbrado a cantar al paisaje que le rodea y a grabar sus versos en los arboles, ahora
solo le agrada que le oiga el dios Silvano y grabar, con “su voz de acero viva” en un alegorico
marmol, que representa el tono mas elevado de este canto con respecto a los acostumbrados
pastoriles:

7' Alegoricamente, el duque de Pastrana, como indica Soto en los “Apuntamientos” (fol. 188 v.)

97



Lisardo.

Generoso Silvano, solo tu oreja en atencion me agrada,

oye mi canto rudo, solo marmol, do escriba

puesto que es desigual a tu grandeza, esta cancion con voz de acero viva.

que aunque este monte, y llano No las albricias pido,

me escuchan, y a mi agudo ni doy la norabuena

cuchillo dan los arboles corteza: del digno oficio, al de tu padre hermano,
siguiendo la altiveza que mi placer crecido

que mide con sus pies la yedra amada a darlas me condena,

hoy, que en tu planta (cual de Fresno y a recebirla (aunque en sugeto humano).
estriba)

Y para justificar que no se debe desdefiar el ristico son de su canto, se trae a colacion un
exemplum de como un rey grande como fue Artajerjes Longimano, soberano del imperio persa,
prestod atencion a una humilde ofrenda que le realizaba un pobre campesino. En efecto, de
acuerdo con el relato de Plutarco, Artajerjes hizo un viaje en el que fue recibiendo muchos
regalos. 7> Un campesino, que no tenia nada a mano para regalar al soberano, corrié al rio y le
llevé agua en sus rusticas manos, a lo que Artajerjes correspondio regalandole una copa y mil
daricos” (Vida de Artajerjes, 5, 1).

Algo que Soto recoge traicionando la fuente (o, si pudiéramos decir mas acertadamente,
“tradicionandola”, pues en realidad no hace sino completar un espacio indefinido del texto
plutarqueo), indicando que el rey no sélo aceptd ese regalo acuético con gratitud, sino que
bebi6 con comedimiento, arrimandose a la “tosca mano” (asi designa Soto metonimicamente
al campesino oferente que presentaba Plutarco):

Pues de la tosca mano
con labio comedido el agua pura
Longimano bebi0,

Anécdota que bien sirve, pasando por el tamiz de su tradicion, para presentar una imagen de
un gran rey como Artajerjes Longimano recibiendo un regalo de calidad (agua pura) de un
campesino (tosca mano) que acepta beber, aunque siempre “con labio comedido™. Y asi pues,
del mismo modo tendrd que hacer el dios Silvano (alegéricamente, el Duque de Pastrana),
recibiendo grato y con blando oido la zampofa ruda de Lisardo (que es, en realidad, la literatura
de Soto, que se dice humilde):

recibe grato
con blando oido, mi zampona ruda,
que aunque es humilde plato [fol. 155 v.]

no es de adorado Dios mostrarse ingrato.

7241 os soberanos persas viajaban frecuentemente, pues, en efecto, pasaban el invierno en Babilonia, la primavera
en Susa, el verano en Ecbatana y el otofio en Persépolis. En estos viajes pasaban por distintas ciudades, anunciando
su llegada, de tal forma que los subditos les colmaban de regalos y ofrendas” (Gonzélez Gonzalez y Sénchez
Hernandez, 2009: 511).

73 Moneda de oro con efigie de Dario como arquero (ibidem).

98



Pero por si su canto no fuese suficiente, pasa Lisardo a decir que, si esa intencion devota no
fuere suficiente para agradar al dios, podria en efecto regalarle algiin “rustico don”:

Si acaso te agradara
de mi intencion devota
cualquier rastico don, que te ofreciera,

Por lo que aqui se pasa a hablar de un topico clave en la bucoélica virgiliana y su tradicion como
es el “rastico don”, en palabras del propio Soto: pues, en efecto, el pastor pasa a ofrecer regalos
propios de la tradicion bucdlica, una serie de regalos que ha podido ganar con su trabajo o con
el trueque con otros hombres rasticos:

castafia desarmara, en tus aras la miel con sus panales,
destocara bellota, el corderillo atado, y su sustento
desnudara avellana, y nuez parlera: afrentando en colodras los christales:

y tras esto pusiera

Pero todo esto cumple una especie de figura de praeteritio, pues se acaba diciendo que todo
este tal ofrecimiento a un dios es “humilde intento”:

mas es humilde intento
hacer de tal a un Dios ofrecimiento.

Por lo que ya pide regalos mas adecuados para el dios, que han de darselos los ricos ganaderos.

A tu templo, y altares, y espigas rubias en gigantes carros:
los ricos ganaderos los zagales bizarros

rindan de leche coronados tarros: adornen estos troncos a honor tuyo,
vellones a millares de colmilludas, y ganchosas testas,

sin numero corderos.

Cabezas de fieras como ofrenda en honor a un dios campestre aparecen ya en la égloga VII de
Virgilio, en la que, en el amebeo entre Coridon y Tirsis, Coridon, hablando por boca del
pequefio Micon, ofrece la cabeza de un jabali asaeteado y los “ramosos” cuernos de un ciervo.

Corydon

Saetosi caput hoc apri tibi, Delia, paruus
et ramosa Micon uiuacis cornua cerui. 30

Y si nos fijamos de nuevo, Soto estd hablando precisamente de “zagales bizarros”, algo que
cuadra perfectamente con ese tipo de parui que encarna Micon. Ademads, las “colmilludas”
testas no pueden referenciar mas que a un jabali, y las “ganchosas” sin duda podrian adjetivar
asi, en realidad, a los cuernos de los ciervos, a los que se califica asi en vez de ramosa, como
habia dicho Virgilio:

74 En estos dos Gltimos puntos esta presente la intermediacion de la égloga segunda de Garcilaso:
T1 conociste bien una doncella
de mi sangre y abuelos descendida,
mas que la misma hermosura bella;
en su verde nifiez siendo ofrecida
por montes y por selvas a Diana, (...)

99



los zagales bizarros

adornen estos troncos a honor tuyo,
de colmilludas, y ganchosas testas,

que yo mi deuda en canto restituyo,
pues de riqueza y fiestas

no alcé con mas, que con el canto en las Florestas [fol. 156 r.]

Y entonces procede Lisardo a decir todo lo bueno que conseguira con su canto y que con el
favor del dios hara, entre otras cosas, que el Darro venza a un rio que pisa diamantes’”; entonces
presenta al rio como una deidad que baja sus “cuernos” al mar. Obviamente, ahi se estd
retomando la representacion clasica del rio como divinidad antropomorfica de cabeza cornea,
que representa tanto la bravura del rio como el motivo del cuerno de la abundancia que se aplica
al rio, simbolizando la fertilidad con que este riega las tierras por donde pasa.

Pero cuando Lisardo da fin a su canto, Salicio quiere seguirle el paso; entonces Fenijardo le
ruega a Salicio que de fin al pastorear de ovejas, porque las sombras les van “alcanzando”:

Fe. Recoge tus ovejas
que nos vienen las sombras alcanzando.

Por supuesto, este motivo es una herencia de aquel que fijé Virgilio en el ultimo verso de su
¢gloga primera, un motivo de aviso terrestre de que se estd acabando el tiempo circadiano de
la luz solar, aviso que se concretiza en la tierra (se ven las sombras que caen mas largas desde
los montes) pero cuya causa es astronoémica (el sol se esconde por el horizonte y alarga en
consecuencia las sombras:

maioresque cadunt altis de montibus umbrae.

Poco después entra en juego el motivo que V. Cristobal califico de “Eco” (1980: 302). Este
motivo, segiin demostr6 Cristobal Lopez, se basa en que el ecosistema hace resonar el canto
del pastor. Esto significa que cuevas, bosques, rocas, aguas y auras se hacen eco del canto del
pastor. Lo podemos ver claramente, de nuevo en la primera égloga de Virgilio, en el célebre
final del primer parlamento de Melibeo, cuando el pobre exiliado dice al recostado pastor:

tu, Tityre, lentus in umbra

(Qué montafia dejo de ser pisada

de nuestros pies? ;Qué bosque o selva umbrosa
no fue de nuestra caza fatigada?

Siempre con mano larga y abundosa,

con parte de la caza visitando

el sacro altar de nuestra santa diosa,

la colmilluda testa ora llevando

del puerco jabali, cerdoso v fiero,

del peligro pasado razonando,

ora clavando del ciervo ligero

en algin sacro pino los ganchosos

CUErnos, con puro corazon sincero,
tornabamos contentos y gozosos,

y al disponer de lo que nos quedaba,

jamas me acuerdo de quedar quejosos. (subrayado y negrita nuestros).

75 ¢ Podriamos ver aqui un intento de referencia al rio Tiber cuyo fondo Virgilio hace, magica y misteriosamente,
que pase a ser de cobre, en el Libro del buen amor?

100



formosam resonare doces Amaryllida siluas. (vv. 4-5).
O en la apoteosis de Dafnis que narra Menalcas en la égloga V:

ipsi laetitia uoces ad sidera iactant

intonsi montes, ipsae iam carmina rupes,

Y, en los bucoélicos griegos, en el Canto funebre por la muerte de Adonis de Bion, que
precisamente inspir6 la égloga de Virgilio. En este poema de Bion (vv. 30-40) tanto el campo
como la ninfa Eco lloran la muerte de Adonis, significando el eco del llanto que Afrodita o los
lugarenos proferirian por la muerte del mitico asirio.

Pues bien, Soto aqui “tradiciona” o traiciona en parte ese motivo porque exhorta no sélo a que
resuene el agua, sino también a que las “parleras aves” (con ese epiteto que personifica) canten
lo mismo que el pastor. Y obviamente las aves no son un elemento fisico de materia inorganica
(u organica pero que no tenga voz), sino que si que poseen la capacidad de emitir sonidos
sponte sua (como diria Virgilio del fantastico minio en su égloga IV: sponte sua sandyx
pascentis vestiet agnos., v. 45). Obviamente las aves no emiten sonidos por imitar aquellos que
oyen en su entorno, sino que, como diria Russell hace ya casi cien afnos (1927) en 4An outline
on Philosophy:

Los animales braman por miedo, rugen expresando placer o por el descubrimiento de
alimento, etc.; y por medio de estos sonidos ejercen cierto influjo en las acciones de
otros animales (1985: 10).

O sea que es precisamente por esa espontaneidad o libertad de accion independiente de su
entorno con que las aves cantan por la que se rompe o “tradiciona” el motivo de la naturaleza
que resuena o hace eco al pastor. No obstante, asi lo incluye el licenciado:

Diganlo mudas las parleras aves,

digalo el agua clara,

que esta dormida en los remansos graves.
Entonces Fenijardo le manda a Salicio que no cante mas.

Fe. Ofendes mucho la pureza rara

del canto de tu abuelo,

ten Salicio la voz, la lengua para.

Este mandar parar puede ser un tenue eco del verso clausular de la égloga III, en que Palemon,
que acttia de juez, da fin al amebeo:

Claudite iam riuos, pueri; sat prata biberunt

Con ese verso que logicamente se interpretd desde los antiguos comentaristas como una forma
figurada metaférica de decirles a los contendientes que acabasen ya el certamen. Y en la égloga
correspondiente a la III en la arquitectura de conjunto, en la IX, también se halla una clausula
similar, en la que el juez manda no demorarse més cantando y seguir caminando hasta que
llegue Menalcas en persona:

Desine plura, puer, et quod nunc instat agamus.

Carmina tum melius, cum uenerit ipse, canemus.

101



La égloga comienza su final con una clausula bucdlica del tipo astrondomico, pues Salicio le
indica a Fenijardo que el sol se va del espacio geografico que alcanzan sus ojos:

Sa. Ya desampara el Sol nuestro horizonte,

Y a continuacion insta al protagonista a que le invite a su cabana y alli le agasaje con una cena.
En este punto se transfigura claramente el motivo de la invitacion bucdlica del pastor
hospitalario que invita al otro, que tiene su inicio en la égloga primera de Virgilio, cuando
Titiro, en la ultima intervencion de la composicion, que el mismo profiere, invita al pobre
huyente Melibeo a pasar con €l (;y con Amarilis?) (vv. 79-80):

Hic tamen hanc mecum poteras requiescere noctem
fronde super viridi.

En el que Titiro invitaba gentilmente al malhadado Melibeo que huia de su patria y dejaba sus
dulces terrufios. Salicio en cambio parece tener la confianza necesaria para pedir ¢l mismo a su
amigo Fenijardo que le invite a su casa; esto no significa que Titiro y Melibeo fuesen
desconocidos, cosa imposible puesto que los dos pastores de Virgilio se conocian, porque se
apelaban por su nombre desde el comienzo de la seleccion; pero en todo caso, Soto innova
respecto al auglsteo poeta al presentar una peticion de hospedaje en vez de un ofrecimiento,
presentando a Salicio muy confiado en su amistad con Fenijardo, pidiéndole que vayan juntos
a su cabafia e imperandole que disponga una cena:

vamos a tu cabana,
y para darme que cenar disponte. [fol. 157 r.]

Y Fenijardo responde mostrandose de acuerdo con la peticion, repitiendo el “vamos” de Salicio
y diciendo que podra comer tres alimentos muy pastoriles: leche, castafia y bellota (a esta tltima
le aplica el epiteto “simple”), dos sélidos que solo requieren el trabajo de la recolecta y un
liquido que apenas requiere su ordefio y su hervimiento. La manzana y la bellota como alimento
pastoril en boca de cantor bucdlico aparecen ya en el Idilio V de Teocrito, donde el alejandrino
pone en boca del ovejero Lacon, que dice que no pueden compararse entre si (v. 95):

Fe. Vamos, leche tendrés, y la castafia
con la simple bellota.

Una responsion que de nuevo recuerda a la Gltima intervencion de Titiro en la primera égloga
de Virgilio que dejamos a medio citar, en el que el otrora lenfus pastor ofrece a su colega
blandos frutos, tiernas castafias y abundancia de leche pressa, es decir, mas elaborada que la de
Fenijardo, en forma de queso (vv. 80-81):

sunt nobis mitia poma, 80
castaneae molles et pressi copia lactis,

Como vemos, en cuanto al contenido de los alimentos solo varia que en vez de mitia poma hay
“simple bellota”, y que la leche esta pressa, y en cuanto al estilo varia mucho porque Virgilio
usa los adjetivos mitia, mollis y el sustantivo copia para la leche; ademads, Fenijardo dice
“tendras”, mientras que Titiro usa el dativo posesivo sunt nobis para referirse a la cena que
tendran los dos, algo de acuerdo con el contenido, porque Titiro estd ofreciendo algo para
ambos, estando ¢l feliz y animado para comer, y Fenijardo tan solo accede a la peticion de su
amigo Salicio y se dispone a agasajarle, pero ¢l seguramente no tiene ningun apetito por su

102



triste situacion. Pero en todo caso, el motivo de los alimentos pastoriles estd ahi en ambos
pasajes.

Y con una ultima intervencion de Salicio acaba la égloga:
Sa. Honradamente el corazon te engaiia,

el alma muestras en la mano rota.

103



3. CONCLUSIONES
3.1. Resultado de los analisis de las églogas

Primera égloga

En su égloga primera, Soto reescribe la égloga II de Virgilio, suprimiendo algunos pasajes,
amplificando otros y afiadiendo pasajes propios, aunque tomando en muchos casos a Garcilaso
de la Vega como intermediario. Ademas, presenta una clausula bucélica que tiene su origen en
Virgilio.

Segunda égloga

En la segunda égloga tenemos por primera vez el motivo de la corteza inscrita por el pastor,
que es muy comun en el siglo de oro y cuya huella hemos buscado en Virgilio, que comienza
y fija este motivo literario. En esta segunda égloga encontramos también por primera vez el
motivo del “ocio de los prados”, que hemos recogido nosotros, ya que no se encuentra en la
serie de motivos que recogid Vicente Cristobal en su tesis doctoral; ademas, hemos cotejado
este motivo literario con la realidad pastoril documentada en un video-documental. Aparece
también en esta égloga, por primera vez, el motivo de la naturaleza que compadece al pastor.

Asimismo esta segunda égloga constituye un ejemplo de lo que se conoce como “imitacion
compuesta”, ya que no se limita a tomar como modelo composiciones bucdlicas, sino que
aparecen huellas de otras obras obras y géneros. Asi, presenta una clara reescritura del mito de
Diana y Acte6n narrado por Ovidio en sus Metamorfosis, que hemos analizado punto por punto,
comparando incluso algiin motivo literario con el Ayax de Sofocles y analizando también la
referencia al basilisco, que no se encuentra en Ovidio, pero que tiene su origen en Plinio el
Viejo y se transmitié hasta el siglo de oro, donde la referencia a esta alimafa era un lugar
comun. Sefialamos también una referencia al verso primero de la bucolica III de Virgilio, que
tenia su origen en el verso primero del idilio IV de Tedcrito, una referencia bucoélica que se
inmiscuye en la reescritura de este episodio de Diana y Acteon.

Igualmente hemos indicado las posibles concomitancias que las abundantes anaforas de Soto
tienen con las recurrentes y caracteristicas anaforas de las Eglogas de Virgilio. Mostramos
también el motivo del pastor lagrimoso, de origen ya vernaculo, y un eco a las “tigres hircanas”
que dice Dido amamantaron a Eneas, un eco que encontramos también, aunque de forma
distinta, en el contemporaneo Miguel de Cervantes. Encontramos a la amada esquiva referida
como “Belona brava”, como una “Dafne esquiva” y como “vice Diana en su belleza pura”
referencias todas estas renacentistas.

El pastor Fenijardo sigue presentandose como un amante desdichado, completamente en linea
con la predominante tradicion bucolica clasica. Para reforzar la imagen del desdichado amante,
Soto le presenta en un topico paraclausithyron, que en la bucolica tiene un precedente amargo
en el idilio XXIII de Teocrito.

Se presentan también en esta égloga los motivos de la cena bucdlica, de los adynata, de los
regalos pastoriles y, de nuevo, de la corteza inscrita.

Por ultimo, hay un amago de clausula bucoélica, motivo literario que inicid Virgilio, que se ve
frustrada para acabar con una clausula extraia a Virgilio.

Tercera égloga

En la égloga tercera Fenijardo y Marcelo dialogan para instarse al canto. Durante este dialogo,
aparecen los motivos de la naturaleza estupefacta ante el canto del pastor y el de la busqueda

104



un lugar apacible para el canto. También encontramos un posible eco de la mencion al pastor
Anfion que tenia lugar en la primera égloga de Virgilio.

El pastor Marcelo comenzard a cantar, mientas toca su flauta. En esta égloga no se busca
justificacion alguna para que el pastor cante y toque su flauta a la vez, por lo que la unica
explicacion seria que hiciese estas cosas alternamente.

Marcelo canta como un Mayoral ricacho intent6 cortejar a Fénix, en estilo directo, por lo que
el mayoral pasa a ser el narrador de la égloga. Dentro de este canto del Mayoral, hallamos un
posible eco de la descripcion que hace Coridon de Galatea en la bucdlica séptima (vv. 37-8)
del mantuano. Igualmente, tenemos precedentes en Teocrito en lo que a alusiones a rosas o al
heno se refiere, que seran alusiones hechas por parte del mayoral para describir a Fénix.

El motivo de los regalos amorosos pastoriles se desarrolla aqui muy barrocamente, durante
ocho folios, en los cuales el mayoral presenta una serie de versos que incluyen minerales, aves,
fieras terrestres y maritimas que regalarda a Fénix; resefiamos so6lo algunas de ellas,
generalmente cuando hacen referencia a fuentes clasicas, y vemos cémo Soto de Rojas se nutre
en gran medida de la tradicion proveniente de bestiarios medievales y de episodios de las
Metamorfosis de Ovidio. En cuanto al catdlogo de minerales, que no resefiamos, el propio Soto
indica en sus “Apuntamientos” al final de la obra que extrae lo que a ellos se refiere de la
Historia natural de Plinio el Viejo.

Después del canto de Marcelo, se dispone a cantar Fenijardo. Cuando este empieza a tocar su
flauta, Marcelo le detiene para preguntarle ella. En este didlogo sobre la flauta pastoril hay
varios ecos de consideraciones sobre este tipo de flautas, transmitidas desde las Bucolicas de
Virgilio, que a su vez referenciaban algunas planteadas por Teocrito. En un punto en concreto,
en que Fenijardo explica que el instrumento se lo regal6 Salicio al morir, encontramos una clara
imitacion de Virgilio, que a su vez se habia inspirado en Tedcrito.

En el canto de Fenijardo encontramos ecos de Virgilio en las adjetivos “rastico” o “silvestre”
o al hablar de su “avena” y su “Talia” asi como en su intencion de cantar temas mas elevados.
Una vez mas, encontramos los corrientes motivos de las cortezas inscritas y del ocio pastoril.
Igualmente, hallamos la identificacion del pastor con el pastor mitologico Argos, una referencia
renacentista y muy usual en el Desengario.

La clausula de esta égloga sigue perfectamente el modelo virgiliano. Incluye tres motivos: el
de las sombras que avanzan por el suelo, el del sol que cae y el del humo de las alquerias.

Cuarta égloga

Tras una dedicatoria (motivo que aparece ya en la bucoélica clasica) que imita la de la égloga
primera de Garcilaso y un posible eco del ab loue principium de las Bucolicas virgilianas, que
tenia una tradicion que se remonta hasta Alcman, se inicia la accion de la égloga en pleno
amanecer.

Aparece entonces Fenijardo cantando, mientras la naturaleza lo escucha y las aguas ponen la
musica de la tonada del pastor. Fenijardo se queja, con una serie de adynata de tradicion
bucodlica, de que su amada no le corresponda, presentando ademas el motivo de la variabilidad
de su mujer, que pareciera guardar influencia del poema 70 de Catulo. Vuelven a aparecer el
motivo de las cortezas inscritas y el de los regalos pastoriles, en este mismo marco del canto
querelloso. Entre los regalos pastoriles, se incluye la mencion a unas crias de ganado gemelas,
que tiene su origen en Tedcrito y su asentamiento en Virgilio.

Asimismo, se presenta de nuevo el motivo de la naturaleza que compadece al pastor, que se
amplifica al decir que los trabajadores humanos detienen sus labores rasticas para ir a oir cantar

105



al pastor, algo que puede constituir un leve eco del motivo del pastor que olvida sus faenas,
que aparecia ya en Tedcrito y Virgilio. También fieras y ovejas abandonan su impaciencia y sus
crias, respectivamente, para ir a oir al pastor y compadecerle (de nuevo la amplificatio), pero
la tinica que no le compadece es su cruel amada. A continuacion, Fenijardo afirma que antes
de estar enamorado de ella era un hombre productivo y feliz; en este punto presenta el motivo
del pastor que va desde los campos a la ciudad a vender corderos y quesos a cambio de dinero,
que aparecia ya en la égloga primera de virgilio. Se presenta también el protagonista llorando
en una cueva, y, aunque el motivo del pastor lagrimando explicitamente es mas bien tardio,
senalamos lo pristino del motivo de la cueva en el ambito pastoril, que se retrotrae a la Odisea.
En este canto tilda al amor de cruel, y pone como testigos de esa crueldad a Tisbe y Medea.

Al finalizar su canto, el pastor decide suicidarse, arrojdndose desde una roca. Es este otro
motivo bucolico con origen en Tedcrito y fijacion en Virgilio, y que Garcilaso de la Vega ya
habia retomado al final de su égloga primera. Justo después de ese motivo se presenta otro que
tiene origen en Virgilio: el del timulo inscrito. Este motivo lo encontramos en boca de
Menalcas en la égloga V del mantuano, que se inspiraba en el Canto fiinebre por la muerte de
Adonis de Bion. Senalamos que el hecho de que Soto hable de un “pefiasco” en vez de un
tumulo quizés podria guardar relacion con una tradicién mitoldgica sobre Dafnis que sefala
Grimal, segtn la cual el héroe fue transformado en roca.

Cuando, al amanecer del dia siguiente, Menalca encuentra el zurrén de su amigo, se teme lo
peor, y, quejoso, busca por el monte a “la mitad de su alma”, en lo que hemos querido ver un
eco horaciano. Finalmente encuentra a su amigo y le proporciona cuidados. Es en esta tesitura,
precisamente de desdicha, en la que Menalca profiere un canto a la edad de oro, buscando la
evasion a lugares ucronicos y utopicos. Reseflamos en este punto el canto de Menalca,
retrotrayéndonos a Hesiodo y a Virgilio, pero también al contemporaneo Quijote (un poco
anterior al Desengario; publicose la primera parte en 1605 y la segunda en 1615, cuando ya
estaba escrito el Desengario de amor en rimas), que nos indica que los motivos de la edad de
oro que no se encuentran presentes ni en Virgilio ni en Hesiodo se hallaban ya en circulacion
en el panorama literario de la época. Comentamos también la historia de algiin motivo que
tiene precedentes cldsicos, como el beber agua sin necesidad de recipientes. Ademas,
encontramos paralelismos formales con la égloga IV de Virgilio en el uso anafoérico del
adverbio temporal “ya” (en Soto; en Virgilio, iam). El toque caracteristico u original de esta
¢gloga de Soto, que hace que no se quede en la mera imitacion, radica en que Menalca presenta
como distintivo de esta “edad de hierro” en que vive que el amante entrega su vida a una amada
ingrata que no le corresponde; de ahi la importancia del estribillo del canto de Menalca, “huid
pastores del amor, que mata”. Comentamos también el motivo del auro venenum bibitur, que
se presenta en el poema, para lo cual nos servimos de un trabajo anterior de este master.
Después apostrofa Menalca a Fenijardo, diciéndole que consagre un cordero al Desengafio, en
lo cual podemos ver un eco o imitaciéon del motivo bucdlico virgiliano del sacrificio de un
cordero a un dios, que aparecia en la égloga I del mantuano, pero también un caso de
poligénesis. Menalca pide al protagonista que cante de nuevo, pues asi vera el magico poder
de su canto sobre la naturaleza (otro motivo bucolico, que ya sefiald Cristdbal), e incluso Apolo
y Pan quedaran prendados de ¢l. Comentamos en este la presencia de estos dos dioses en las
Bucdlicas de Virgilio, que pudo haber servido de referencia para Soto. En concreto, en la propia
¢gloga cuarta aparecen como posibles competidores del pastor-poeta en el canto. Sefialamos,
no obstante, la facilidad renacentista de Soto de Rojas para aludir a dioses paganos a lo largo
de su poemario, que nos puede indicar la independencia respecto a la fuente virgiliana. Menalca
continua instando a Fenijardo a que toque su cafa por el prado, y también a que grabe sus
composiciones literarias en los arboles, haciendo en este caso referencia intertextual directa a
la égloga X de Virgilio y a como Galo decia que crecerian sus “amores” (metonimicamente,
sus poemas) a la par que los arboles en que estaban inscritos. En el caso de Soto, si hace caso

106



a Menalca, Fenijardo grabard sus ‘“avisos” ante el engafio amoroso, que creceran
proporcionalmente a los arboles, que se convertirdn en doctores ejercitados en males de amores.
También le dice el cantor Menalca al protagonista del Desengario que retome sus labores
rusticas, que ha dejado descuidadas, en lo que de nuevo se nos presenta este motivo como cura
para el mar de amores, tal como aparecia en églogas anteriores, retomando el motivo que se
originaba en el idilio undécimo de Tedcrito y quedaba fijado como modelo la bucolica segunda
de Virgilio. Soto presenta este motivo con una clara amplificatio, y anade el matiz de que no
solo es suficiente emplearse en estas labores, sino que ha de haber un verdadero cambio de
mentalidad por parte del amante para superar el mal de amores, incluyendo en este punto el
matiz moralizante del desengafio de amor que caracteriza su obra e incluso un verso de clara
resonancia cristiana.

Finalmente, Fenijardo despierta y la égloga termina con una cldusula extrafa a las fijadas por
Virgilio: no hay aqui motivos paisajisticos o de la accion humana que nos indiquen que el dia
llega a su fin, sino que primero los pastores del lugar ayudan a Menalca a llevar a Fenijardo a
su choza y después cada uno de ellos retorna con su ganado, que les reclamaba a balidos.

Quinta égloga

En la quinta égloga, tres pastores, Fenijardo, Salicio y Lisardo, hablan entre si, sin narrador
alguno intermediario (lo que nos hace recordar a las églogas I y IX, asi como a la [l y la VII
de Virgilio). Fenijardo y Salicio entonaran sendos largos cantos (algo parecido sucedia también,
aunque limitandose a la brevedad de la composicion, en la égloga VIII de Virgilio).

Esta égloga toma como modelo la égloga cuarta del mantuano. Si Virgilio celebraba el
nacimiento de un nifio de identidad discutida, Soto celebra la venida y llagada de un mayoral a
los campos en que se hallan los tres personajes. Este mayoral forma parte de un complejo
alegodrico que se presenta en la égloga, de claro matiz cristiano. Esto no es azaroso, teniendo
en cuenta que la égloga IV de Virgilio habia venido siendo interpretada en clave alegodrica
cristiana ya desde Lactancio y Constantino. El mayoral es en realidad el arzobispo de Granada,
don Pedro Gonzalez de Mendoza; el campo al que llega, la ciudad de Granada; los pastores,
los granadinos (y, mas en concreto, los artistas poéticos y los académicos); el dios Silvano, el
duque de Pastrana; la fiesta del santo Pan, el dia del corpus.

Comienza la égloga al amanecer, como la octava de Virgilio. Salicio y Fenijardo se juntan y
Fenijardo comienza un canto, que presenta una referencia a Virgilio —identificado
alegéricamente con Titiro— y de la loa que hizo a Augusto; se trae a colacion esta loa para que
sirva de modelo del canto encomidstico que Soto hard en honor del mayoral, que es
alegéricamente un arzobispo. Este canto es ya el encomio del arzobispo, y sus paralelismos
con la égloga IV de Virgilio son patentes, tanto desde el punto de vista formal como desde el
del contenido.

Desde el punto de vista formal, encontramos una serie de complementos circunstanciales
de causa (“por vos”) anaforicos, analogos a la serie de #ibi (en su mayoria también anaforicos)
que aparecian en la égloga del mantuano. La diferencia formal mas notable es que Virgilio
utiliza predominantemente el tiempo futuro para referirse a los sucesos que seguiran al
nacimiento del nifio, mientras que Soto utiliza el tiempo presente para referirse a los sucesos
que acaecen a la llegada del mayoral-arzobispo.

En cuanto a los paralelismos y las diferencias de contenido, son los siguientes. Virgilio
presentaba como la naturaleza cambiaba, fertilizdndose y dando exuberantes flores y frutos
“para” el nifio: Soto presenta el mismo motivo de la naturaleza cambiante y dando todo tipo de
flores y frutos “por” el mayoral. Virgilio afirmaba que con el nacimiento del nifio al que se
dedicaba la égloga las guerras llegarian a su fin el final de la guerra con el nacimiento del nifio:

107



de igual modo, Soto también presenta el final de la guerra a la llegada del mayoral. Virgilio
presentaba igualmente el fin de las labores campestres, del comercio y de los lujosos vestidos:
Soto, en cambio, presenta el amor lascivo llegando a su fin, y un perfecto ambiente, patrocinado
por el mayoral, para las artes y las ciencias. Pese al cese de la guerra, de los trabajos, del
comercio y del mundo lujoso, Virgilio decia que pauca tamen suberunt uestigia fraudis,
refiriéndose a rescoldos de guerra, del comercio y del trabajo que quedarian pese al nacimiento
del nifio: Igualmente, Soto presenta que no todo serd idilico, pues el mayoral tendréa que corregir
ovejas descarriadas, y Jupiter lanzard rayos de aviso a “pefiascos despoblados” (alegoria que
indica correcciones que no heriran a nadie). Virgilio presentaba también paz completa para los
tebafios, que no serian ya mas la presa de ningtin depredador, diciendo que los rebafios ya no
temerian a los magnos leones: Soto recoge el motivo, diciendo que los rebafios estan
“descuidados” del “medroso lobo” (con esa analogia, ademas, formal en el epiteto o adjetivo
con que se refiere al depredador del rebafio).

Fenijardo da fin a este canto para oir el de Lisardo, que se acerca desde lejos. Pero Salicio le
pide que siga, pues si con humildes cantos ya habia tenido poderes magicos sobre la naturaleza
y los humanos, no podia parar ahora que estaba cantando asuntos mas elevados (el modelo de
la égloga que canta temas paulo maiora es, precisamente, la égloga IV de Virgilio). Para
convencerle le ofrece un cordero si contintia: es este un motivo, el de ofrecer una prenda al
pastor para que cante, o apostarla en un certamen poético, que aparece primero Tedcrito y
después en Virgilio. Entonces, Fenijardo accede a continuar el canto, pidiéndole a Salicio que
le toque una melodia de fondo con su flauta.

El cantor presenta al mayoral-arzobispo llegando al prado-Granada con las Gracias y otras tres
divinidades femeninas alegoricas, y otras muchas imagenes literarias. Sin embargo, la unica
tradicion bucdlica clasica notable en este segundo canto es una écfrasis, cuyo origen se situa,
en la literatura bucélica, en el idilio primero de Tedcrito. La écfrasis la retomaron en la bucdlica
Virgilio, y, con una notable amplificatio que sirve de intermediaria a Soto de Rojas, Garcilaso
de la Vega.

Con el fin de esta tonada, se inicia la de Lisardo, quien invoca a un alegorico dios Silvano que
se refiere, en realidad, al Duque de Pastrana. De nuevo se presenta el motivo de cortezas
inscritas, utilizado para presentar a continuacion el del paulo maiora canamus o cantar tema
mas elevados; pues dice Lisardo que si antes grababa sus composiciones en arboles, que ahora
grabara en marmol (en realidad, en este caso, la accion de grabar se esta refiriendo, con un
simil, al canto oral). En su invocacién al Silvano-Duque, Lisardo presenta un ejemplo de origen
plutarqueo: como Artajerjes acepté un humilde regalo de un campesino, instando al alegérico
dios a que haga lo mismo con su canto. Ademas de esto, Lisardo ofrece al dios-duque Silvano
una serie de regalos rusticos; entre ellos, cabezas de caza de un jabali y un ciervo, que
constituyen un motivo presente ya en la égloga III de Virgilio y que Soto presenta con la
intermediacion de la égloga III de Garcilaso. Presenta también Salicio la imagen de un rio
personificado con cabeza cornea, de origen clasico.

Fenijardo amaga una clausula bucélica de origen virgiliano (pide a Salicio que recoja las
ovejas, pues las sombras les alcanzan) y, tras un pequefio dialogo con ¢l, Salicio presenta la
postrera clausula bucoélica del Desengario, que se amplifica, con respecto a las de Virgilio, en
un corto didlogo sobre la cena pastoril que ambos disfrutaran.

3.2. La imitacion de Virgilio por Soto de Rojas, atenuada por las normas del bucolismo

Siguiendo la metodologia de Vicente Cristobal, explicada en la introduccidn, la de buscar el
origen de los motivos bucolicos clasicos presentes en las églogas del Desengario de amor en
rimas, hemos podido hallar ciertos puntos en los que parece claro que Soto de Rojas imitd a
Virgilio. Los parecidos formales con las églogas de Virgilio (las repetidas anaforas, las

108



similitudes entre el lenguaje de la égloga IV de Virgilio y la quinta de Soto, los versos calcados
de Virgilio como “cuyo el ganado”) nos dan a pensar que efectivamente Soto si leyo e imitd a
Virgilio en ciertos puntos, y no s6lo mediante fuentes secundarias. Por otro lado, tenemos el
incuestionable testimonio de la imitacion de la segunda égloga de Virgilio que Soto hace en la
suya primera, que no deja lugar a dudas en que al menos leyd e imit6 esa égloga. El resto de
motivos que Soto presenta podian formar parte, por asi decirlo, del acervo cultural literario de
la época, pues el género pastoril se habia mantenido profundamente arraigado a los canones
que inicié Tedcrito, pero mas concretamente con los que fijo para la posteridad el poeta de
Mantua, que quedaron establecidos como las normas del género. Asi, muchos motivos, como
el de los arboles inscritos, como el del pastor cuyo amor es desdichado, como la apertura de la
¢gloga buscando un lugar ameno, y su cierre refiriéndose a las circunstancias paisajistico-
temporales, o a la cena de los pastores, eran verdaderamente lugares comunes en la época,
reglas del bucolismo para cualquiera que quisiera escribir alguna composicion de este género.

Pero en todo caso, hemos demostrado en este trabajo que en ocasiones Soto de Rojas se remonta
a Virgilio para escribir sus églogas’® y, aunque en otras su influencia directa no es tan clara e
incuestionable, no por eso el poeta granadino deja de mostrarse un fiel seguidor de la tradicion
literaria bucodlica clasica, respetando e imitando los motivos que normativizan género y
tuvieron su génesis en la Grecia helenistica, gracias a Teocrito de Siracusa, y su continuacion
y fijacion para la posteridad en la Roma augustea, por parte de Virgilio, imitador de Tedcrito
que logré dar un impulso irrefrenable al género bucdlico con su propio ingenio poético.

3.3. Algunas consideraciones sobre la amalgama de tradiciones literarias dispares
presentes en las églogas del Desengaiio de amor en rimas y sobre lo distintiva que entre
ellas resulta la barroco-cristiana

No podriamos dejar de resefiar en estas conclusiones como en el poemario de Soto se halla una
conjuncion de la tradicion clédsica (como queda a las claras por su seguimiento pedisecuo del
canon bucdlico) junto con la cristiano-medieval (como vemos en su referencia alegérica, por
ejemplo al pelicano que venia siendo dada asi en los bestiarios, o en su recreacion en clave
alegorico-cristiana de la égloga IV de Virgilio, siguiendo la senda interpretativa cristiana que
venia siendo caminada desde Lactancio), pero también con la renacentista (hemos sefialado las
constantes referencias a dioses, héroes y episodios paganos) y con la hispano-barroca (que
cristaliza esencialmente en la importancia de la idea del Desengafio, que es el eje central de su

76 Que Soto pudiese haber leido a Virgilio nos parece fuera de toda duda, teniendo en cuenta su férrea formacion
académica, y en concreto clasica. A lo largo del poemario se nos presentan constantes referencias a episodios
clasicos (lo hemos visto también en estas églogas, en que se presenta una reescritura del episodio de Diana y
Actedn que versifico Ovidio, en las muchas referencias de corte renacentista a dioses, héroes o reyes clasicos),
muchas de las cuales las deja el licenciado referenciadas al final de su obra, en los “Apuntamientos”, donde
abundan las citas a Plinio el Viejo y Ovidio, pero se cita también a Herddoto, Estrabon, Celso, Valerio Méaximo,
Cicerén, Diodoro Siculo, Claudiano, Apolonio de Rodas, Varron, Macrobio, Eliano, Higino, Valerio Flaco, San
Agustin y Virgilio.. Entre estas citas, se alude directamente en latin a un verso de la Eneida de Virgilio, el 703 del
libro VIII, quam cum sanguineo sequitur Bellona flagello (aunque Soto sefiala que pertenece al libro IX). También
imita Soto el doblete 1éxico centumgeminus Briareus del libro VI de la Eneida, (que ¢é1 dice “ciendoblado
Briareo”), referenciandolo en el apéndice a su poemario. Asimismo, cita en latin el comienzo del tercer verso de
la Epistola de Hero a Leandro de las Heroidas de Ovidio (Mittit Abydenus), entre otros versos, de los Fastos 'y de
las Metamorfosis. A Plinio se le cita para que en su Hisforia Natural se consulten las propiedades de minerales o
la naturaleza de animales tan “comunes” como el ledn o el oso. Cita igualmente a Horacio en latin; por ejemplo,
el Me doctarum hederae praemia frontium (v. 29, Oda primera, lib. I), o el et solutis / Gratiae zonas (vv. 5-6, Oda
30, lib. I). También referencia algiin emblema de Alciato. Por otro lado, en el discurso sobre la poética que se
presenta en el mismo volumen el poeta granadino vuelve constantemente sobre la teoria literaria de Aristoteles,
lo que vuelve a indicarnos la sélida formacion del poeta. Todo esto nos indica una solidisima cultura clasica por
parte de Soto, quien comienza precisamente ese apartado de los “Apuntamientos” con un breve texto en latin. En
cuanto a su posible recepcion Virgilio se refiere, dentro del poemario tiene incluso un poemita titulado “Dido”
que hace referencia a la desdichada historia de amor del libro IV de la Eneida.

109



obra, tefiido de claros matices cristianos que hacen descalabrarse a Afrodita Pandemos). Sin
embargo, la mas notable de estas tradiciones o facetas es precisamente la barroca,
esencialmente cristiana en el Desengario (no debemos olvidar que nuestro autor llegd a ser
canonigo y abogado del Santo Oficio). A lo largo de todo el poemario y de las cinco églogas,
en que este tiene su desarrollo mas importante, se va fraguando una idea de Desengafio frente
al Amor carnal, que acaba cristalizando de forma méxima en las églogas cuarta y quinta. En la
¢gloga cuarta, el canto de Menalca a la edad de oro, con su estribillo, tiene un caracteristico
matiz cristiano, que le aleja del corriente topico de la edad de oro bucdlica. La égloga quinta,
reescrita toda ella en clave cristiana, sirve perfectamente de culmen a la idea del Desengafio
amoroso que se venia preparando a lo largo de todo el poema y que tenia su principio en la
experiencia desdichada del propio poeta.

110



4. BIBLIOGRAFIA

Poemario de Soto

Egido, A. (1992) (intr. y ed. facsimil). Desengario de amor en rimas. RAE y Caja de ahorros
de Ronda.

Gallego Morell, A. (1950) (ed.). Obras de don Pedro Soto de Rojas. Instituto de Filologia
Hispanica Miguel de Cervantes.

Ediciones criticas y/o bilingiies

Fernandez Corte, J.C. y Gonzalez Iglesias, J. A. (ed. bilingtie) (2022). Catulo. Poesias. Catedra.
9% ed.

Fernandez-Galiano, M. y Cristobal. V. (ed. bilingiie) (2020) (eds.). Horacio. Odas y epodos.
Catedra. 9% ed.

Gow, A. S. F. (1952) (ed.). Bucolici graeci. Oxford University Press.

Mayoff, K. (1909) (ed.). C. Plini Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII. Teubner. Vol II.
Mynors, R. A. B (1969) (ed.). P. Vergili Maronis opera omnia. Oxford Univeristy Press.
Ruiz de Elvira, A. (1990) (ed.) Ovidio. Metamorfosis. CSIC, Alma Mater. Vol. L.

Traducciones con estudios consultadas

Alamillo, A. (1981) (trad.). Séfocles. Tragedias. Gredos.

Cristobal Lopez, V. (2023) (ed. y trad.). Virgilio. Bucodlicas. Cétedra. 9* ed.

Garcia Teijeiro, M. y Molinos Tejada, T. (eds.) (1986). Bucdlicos griegos. Gredos.

Pérez Jiménez, A. y Martinez Diez, A. (eds) (1978). Hesiodo. Obras y fragmentos. Gredos.

Sanchez Hernandez, J. P. y Gonzéilez Gonzalez, M. (eds.) (2009). Plutarco. VII. Vidas
paralelas. Gredos.

Eglogas, composiciones pastoriles u otras literarias en romance

Amoro6s Guardiola, A. (ed.) (2005). Miguel de Cervantes. El ingenioso hidalgo don Quijote de
la Mancha. S.M. y Junta de Castilla y Leon.

Burell, C. (ed.) (1987). Garcilaso de la Vega. Poesia castellana completa. Céatedra. 12% ed.

Centro Virtual Cervantes (web). El coloquio de los perros. Miguel de Cervantes Saavedra.
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-coloquio-de-los-perros--
0/html/ff31b1be-82b1-11df-acc7-002185¢ce6064 32.html  (Ultima  consulta
3/7/2025)

Centro Virtual Cervantes (web). Fabula de Polifemo y Galatea. Luis de Gongora y Argote.
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/fabula-de-polifemo-y-galatea--
0/html/fedcc184-82b1-11df-acc7-002185ce6064 2.html (Ultima consulta 10/7/2025)

111


https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-coloquio-de-los-perros--0/html/ff31b1bc-82b1-11df-acc7-002185ce6064_32.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-coloquio-de-los-perros--0/html/ff31b1bc-82b1-11df-acc7-002185ce6064_32.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/fabula-de-polifemo-y-galatea--0/html/fedcc184-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/fabula-de-polifemo-y-galatea--0/html/fedcc184-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html

Centro Virtual Cervantes (web). Soledades. Luis de Gongora y Argote.
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/soledades--0/html/fedc9aec-82b1-11df-
acc7-002185ce6064 2.html (Ultima consulta 27/6/2025)

Lazaro Carreter, F. (ed.) (1969). Teatro medieval. Castalia, “odres nuevos”.

Sevilla Arroyo, F. y Rey Hazas, A. (1996) (eds.) Miguel de Cervantes Saavedra. La Galatea.
Alianza editorial.

Estudios

Cabello Porras, G. (1986). “Significacion y permanencia de Horacio y Tibulo en el "Desengafio
de amor en rimas" de Pedro Soto de Rojas™ Castilla: Estudios de literatura,.11, pp. 81-
110. Universidad de Valladolid.

Cabello Porras, G. (2004). Barroco y cancionero: el “Desengario de amor en rimas” de Pedro
Soto de Rojas. Servicio de publicaciones de la Universidad de Malaga.

Cabello Porras, G. (2012). “Pedro Soto de Rojas” Voz del Diccionario filologico de la
literatura espanola (s. XVII). Volumen II. (Ed. Pablo Jauralde Pou), pp. 464-478.
Castalia. Edicion para E-Book.

Cristobal Lopez, V. (1980). Virgilio y la tematica bucdlica en la tradicion clasica. [Tesis
Doctoral] Universidad Complutense de Madrid.

Cristobal Lopez, V. (2002). “Las églogas de Virgilio como modelo de un género”. La égloga:
VI Encuentro Internacional sobre Poesia del Siglo de Oro / coord. por Begofia Lopez
Bueno, pags. 23-56

Curtius, E. R. (1989). Literatura europea y Edad Media latina. 2 (1* ed., 5% reimp.). Fondo de
Cultura Econémica.

Espinosa Polit, A. (s. a.) “Un latinismo en el Quijote” E/ «Quijote» en Ecuador (Recopilacion
de Julio Pazos Barrera) y este a su vez dentro de E/ «Quijote» en América, agrupacion
de antologias realizada por el Centro Virtual Cervantes.

Gallego Morell, A. (1948). Pedro Soto de Rojas. Universidad de Granada.
Garcia Calvo, A. (1976). Virgilio. Jcar.

Gomez Moreno, A. (2013). “La tradicion clasica como concepto y método” Minerva, 26, pp.
53-102. Universidad de Valladolid.

Grimal, P. (1989). Diccionario de mitologia griega y romana. Paidds. 4* reimpresion.

Fosalba, E. (2002). “Egloga mixta y égloga dramatica en la creacion de la novela pastoril” En
La égloga. V1 Encuentro Internacional sobre Poesia del Siglo de Oro. Secretariado de
publicaciones de la Universidad de Sevilla. (ed. Dirgida por B. Loépez Bueno) pp. 121-
182

Holloway, A. (2023) (ed. online). The potency of pastoral in the Hispanic Baroque. Tamesis,
an imprint of Boydell & Brewer Ltd. Impreso en fisico en 2017.

112


https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/soledades--0/html/fedc9aec-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/soledades--0/html/fedc9aec-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html

Izquierdo Izquierdo, J. A. (1990). Virgilio en el siglo XVII espariol. [ Tesis doctoral] Universidad
de Valladolid. II tomos.

Izquierdo Izquierdo, J. A. (1993). “"Latet anguis in herba" (Virg., BUC. 3, 93): vehiculo para
la expresion del desengaiio barroco” Helmantica: Revista de filologia cldsica y hebrea,
N?133-+135, Tomo 44, pp. 257-266.

Lopez Bueno, B. (2002). “La égloga, género de géneros” La égloga. VI Encuentro
Internacional sobre Poesia del Siglo de Oro. (ed. B. Lopez Bueno) pp. 121-182.
Universidad de Sevilla.

Maravall, J. A. (2012). La cultura del Barroco. Andlisis de una estructura historica. Ariel.

Ponce Cardenas, J. (s. a.). Pedro Soto de Rojas — Biografia. Historia Hispanica — Real
Academia de la Historia. https://historia-hispanica.rah.es/biografias/41824-pedro-soto-

de-rojas (Ultima consulta 27/6/2025)
Rosales, L. (1966). El sentimiento del desengario en la poesia barroca. Cultura Hispénica.

Snell, B. (2009). El descubrimiento del espiritu. Estudios sobre la génesis del pensamiento
europeo en los griegos. Acantilado.

Toro Valenzuela, B. (2002). “El género de la égloga en el Desengario de amor en rimas de
Pedro Soto de Rojas” La égloga. VI Encuentro Internacional sobre Poesia del Siglo de
Oro. (ed. B. Lopez Bueno) pp. 121-182. Universidad de Sevilla.

Trueblood, A. S. (1996). “A Reading of the Parayso of Soto de Rojas”. Caliope: Journal of the
Society for Renaissance and Baroque Hispanic Poetry, 2(2), 5-29.

Manuales. diccionarios v moonografias de tradicion clasica

Enciclopedia virgiliana. (1985). Istituto della Enciclopedia Italiana.

Garcia Jurado, F. (ed.) (2021). Diccionario hispanico de la tradicion y recepcion cldsica :
conceptos, personas y métodos. Guillermo Escolar.

Highet, G. (1967). The classical tradition: Greek and Roman influences on Western
literature (repr.). Oxford University Press.

Bestiarios medievales

The Aberdeen bestiary University of Aberdeen (web). https://www.abdn.ac.uk/bestiary/ms24
(Gltima consulta 7/7/2025).

The medieval bestiary (web) https://bestiary.ca/manuscripts/manul00.htm (altima consulta
7/7/2025).

Video-documentales

Monesma, E. (canal de YouTube) (2021). FLAUTA ARTESANA con el hueso cubito de las alas
de los buitres | Instrumento pastoril | Documental [video-documental de YouTube].
https://www.youtube.com/watch?v=6]8CUHs982 E&t=21s&ab_channel=EugenioMon
esma-Documentales (Ultima consulta 4/7/2025).

113


https://historia-hispanica.rah.es/biografias/41824-pedro-soto-de-rojas
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/41824-pedro-soto-de-rojas
https://www.abdn.ac.uk/bestiary/ms24
https://bestiary.ca/manuscripts/manu100.htm
https://www.youtube.com/watch?v=6j8CUHs982E&t=21s&ab_channel=EugenioMonesma-Documentales
https://www.youtube.com/watch?v=6j8CUHs982E&t=21s&ab_channel=EugenioMonesma-Documentales

Monesma, E. (canal de YouTube) (2022). Cuerno de toro y madera de pino para elaborar una
FLAUTA O GAITA DE PASTOR artesanal. [video-documental de YouTube].
https:// www.youtube.com/watch?v=tGPu8TQ3yuw&t=241s&ab_channel=EugenioM
onesma-Documentales (Ultima consulta 4/7/2025).

Monesma, E. (canal de YouTube) (2023 a). CHIFLO DE PASTOR tallado artesanalmente en
una PIEDRA DEL MONTE para avisar y atraer al ganado. [video-documental de
YouTube].https://www.youtube.com/watch?v=XwNtcTpU2Jo&ab_channel=Eugenio
Monesma-Documentales (Ultima consulta 9/7/2025)

Monema, E. (canal de YouTube) (2023 b). CARRACLA hecha vinicamente con una CANA.
Elaboracion artesanal y MUESTRA SONORA de este instrumento [video-documental

de YouTube]. https://www.youtube.com/watch?v=FdzO-
JrgINI&t=33s&ab_channel=EugenioMonesma-Documentales (Ultima consulta
9/7/2025)

Otras referencias

Bueno Sanchez, G. (1978). “Ontogenia y filogenia del Basilisco” £/ Basilisco, nimero 1,

marzo-abril 1978, paginas 64-79.
La Biblia. Ediciones Giner, Barcelona, 1972. Circulo de lectores.
Russell, B. (1984) Escritos basicos I. Planeta-Agostini.

Imagenes

Emblem Proyect Utrecht (EPU, pagina web) Otto Vaenius, Q. Horatii Flacci Emblemata
(1612). Ed. facsimil digital y estudio.

Esquema de las “Bucdlicas” de Virgilio CC BY-SA 3.0,
https://commons.wikimedia.org/w/index.php? curid=443814 Wikipedia (web)

Page from the beginning of the Eclogues in the 5th-century Vergilius Romanus (Folio 1r of the
Roman Vergil) by Alonso de Mendoza, Wikipedia (web).

Portada  del  “Desengaiio de amor en rimas” Internet archive (web):
https://archive.org/details/desengaodeamoren00soto/page/n3/mode/2up

Reverse of the Great Seal of the United States. Ipankonin - Own work. En Wikipedia (web).

114


https://www.youtube.com/watch?v=tGPu8TQ3yuw&t=241s&ab_channel=EugenioMonesma-Documentales
https://www.youtube.com/watch?v=tGPu8TQ3yuw&t=241s&ab_channel=EugenioMonesma-Documentales
https://www.youtube.com/watch?v=XwNtcTpU2Jo&ab_channel=EugenioMonesma-Documentales
https://www.youtube.com/watch?v=XwNtcTpU2Jo&ab_channel=EugenioMonesma-Documentales
https://www.youtube.com/watch?v=FdzO-JrglNI&t=33s&ab_channel=EugenioMonesma-Documentales
https://www.youtube.com/watch?v=FdzO-JrglNI&t=33s&ab_channel=EugenioMonesma-Documentales
https://www.fgbueno.es/bas/bas101.htm
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=443814
https://archive.org/details/desengaodeamoren00soto/page/n3/mode/2up

INDICE

0. METODOLOGIA DEL TRABAJO 3
1. INTRODUCCION 4
1.1. LA TRADICION CLASICA BUCOLICA 4
1.2. LA CUESTION DE LOS ORIGENES DE LA BUCOLICA 4
1.2.1. Los origenes del canto pastoril segin los antiguos escoliastas 4
1.2.2. Los origenes segun tedricos modernos 5
1.2.3. Conclusiones 5
1.3. BREVE HISTORIA DEL BUCOLISMO HASTA EL BARROCO ESPANOL 6
1.3.1. Edad antigua: surgimiento y consolidacion de la poesia bucdlica 6
1.3.2. Antigiiedad tardia y Edad Media 7
1.3.3. El renacimiento 8
1.3.4. La bucélica en el barroco espaiiol 8
1.4. PEDRO SOTO DE ROJAS (1584-1658) 10
1.4.1. Breve biografia del autor 10
1.4.2. Obra literaria 10
1.4.3. El Desengariio de amor en rimas (1624) 11
1.4.4. Estado de la cuestion del estudio de la tradicion
clasica en las églogas incluidas en el Desengario de amor en rimas 11
1.4.5. Las Eglogas del Desengaiio 12
2. ANALISIS DE LAS EGLOGAS 15
2.1. EGLOGA PRIMERA 15
2.2. EGLOGA SEGUNDA 26
2.3. EGLOGA TERCERA 45
2.4. EGLOGA CUARTA 60
2.5. EGLOGA QUINTA 82
3. CONCLUSIONES 103
3.1. Resultado de los analisis de las églogas 103
3.2. La imitacion de Virgilio por Soto de Rojas,
atenuada por las normas del bucolismo 107
3.3. Algunas consideraciones sobre la amalgama de tradiciones
literarias dispares presentes en las églogas del Desengario de amor
en rimas'y sobre lo distintiva que entre ellas resulta la barroco-cristiana 109

115



4. BIBLIOGRAFIA 111

116



