VNiVERSiDAD
UniversidaddeValladolid P SALAMANCA

Facultad de Filosofia y Letras

Master Universitario de Estudios Avanzados en Filosofia

Trabajo de Fin de Master:
Siguiendo el mejor plan posible, siguiendo el plan de Dios: Un

acercamiento hacia el dominio de lo contingente
Miguel Arias Roman

Tutor: Sergio Rodero Cilleros
Cotutor: Sixto José Castro Rodriguez
Departamento de Filosofia
Curso 2024-2025



indice

INEFOAUCCION. ...ttt sttt a e seeseeseste st et e seneeneeseesenseas 4
(O8N U] o Uod [ o SO SRPSR 4
0.2 ODjJetiVo Al traD@JO .....cveveeeieieceeceee ettt aesteeanenae s 5
ORI 1Y, 1=1 (oo [o] [T | = NP RS STIPRRR 5

Capitulo I: La sustancia y la ménada en Leibniz............ccoeiriiiiinininiinieeeceeene 7
1.1 Lasustancia €N LeIDNIZ........cccoviiieieeeee ettt 9
1.2 El atributo principal de [a SUStANCIa.........cccccveviiiieciniceeecee e 12
1.3 La sustancia individual como notio completa.........cccceeveviiieveiiecececeeeeeeese e, 14
1.4 La SUSTANCIA COMPOIEA ....c.eeveeeeeiecteeiecteete sttt e stesteeteste e e testeetesbeesaesteeraebesasessessesnneses 17
1.5 El cONCEPLO A8 MONAUA .....c.ccvemieiiieiiieieriee et 19
1.6 El VINCUIO SUSEANCIAL........ceeeieeiciiciiceceseeeee ettt 26

Capitulo 11: La construccion de lo real: necesidad, contingencia y posibilidad .................. 31
2.1 L0S tip0s de NECESIAAU. .......ccueitieeieiecteeeceeeee ettt st ras 31
2.2 EI pas0 @ 18 CONTINGENCIA. ......coueruiriiieieieieiteeet sttt sae 35
2.3 La posibilidad: Puerta de entrada a la existencia ..........c.cceeceveveenencenceneeceereseeeene, 39

2.3.1 Posibilidad necesaria y posibilidad contingente ...........ccocveeeviereeesesceeceneeeeene, 40
2.3.2 La exigencia de eXISEINCIA.......ceccueiiiieeiecieceete ettt ettt ste et te st e b s re e 43
2.3.3 LS VEIAAAES ......eviriiieieieieieceie sttt st sttt bestesbe st et e e e eneenes 48

Capitulo 111: Llegando al mejor de los mundos posibIes.........ccoeveviieeceveeceececeeeceeee, 54
3.1 LoS MUNAOS POSIBIES ....eveeeeeeeee ettt s 54
3.2 La fundamentacion de los principios que rigen el mundo: El principio de razén
suficiente, la armonia y el principio de PerfecCion .........cocvevevievicvieieese e 61

3.2.0 LA AFMIONTA. .ttt ettt ettt sttt b et nes 62
3.2.2 Dios y el principio de razon SUFICIENTE ..........ccivieciiiieeceeeece e 66
3.2.3 PrinCipio de PEIrfECCION .......coviivieieiecteeeceeeee ettt 70

[ 011 [0 o TSROSO SRUSRRSRRSRR 74

CONCIUSION.....iiieieiee ettt ettt etttk et e st s e st ese st e st sbe st e beneebeneeseneesaneas 82

BIBIIOGIafia .....cueevieiiceicieee et ens 87
FUENTES PIINCIPAIES....c. ettt sttt ettt neeeenees 87
FUEBNTES SECUNTANTAS ... ettt sttt ettt e s te e st e besaeeeesneeneenees 88

(2]






Introduccion

El presente trabajo trata de ilustrar como Leibniz propone y defiende en su obra filosofica
la idea de que el mundo es el mejor de los mundos posibles, a la vez que se acepta un
libre albedrio en el hombre: ¢como es posible que el mundo sea providente si la historia
es contingente? Para poder mostrar esto, primero serd necesario pasar por ciertas

concepciones sobre las que reposa esta idea del mejor mundo posible.

Esta investigacion se estructura mediante tres capitulos. El primero de ellos es una
revision de los fundamentos y conceptos filosoficos que el filésofo de Hannover utiliza
para sostener su pensamiento filoséfico. En el segundo capitulo se busca tratar en
profundidad la forma en que las cosas existen, en como se llega a la existencia mediante
la posibilidad. En el tercer capitulo se trataran los principios que fundamentan y hacen
posible el mejor de los mundos posibles. Por Gltimo, el trabajo expone la forma en la que
Leibniz afronta el problema del mal y la existencia del pecado si este mundo es el mejor

posible.

0.1 Justificacion

La motivacion para la realizacion del trabajo nace en un interés particular por el estudio
de la metafisica y el estudio de la religién. Ambos intereses me han llevado a buscar de
qué forma es posible la demostracién de la existencia de Dios y sus potencias. A lo largo
de esta busqueda me encontré con la filosofia leibniziana, la cual fue para mi una suerte
de iluminacion. Es por todo esto que he decido hacer este Trabajo Final de Master (TFM)
sobre Leibniz y como se concibe la coexistencia de lo contingente con lo providente. Este
proyecto de Master trata de mostrar la importancia del pensamiento de Leibniz dentro de
la metafisica y la teologia filosofica, especialmente a traves de su concepcion de los
conceptos de contingencia, armonia y la idea del mejor de los mundos posibles. El
presente proyecto trata de mostrar como el filésofo de Hannover concilia la libertad del

hombre con la providencia divina.

(4]



0.2 Objetivo del trabajo

Los objetivos de la investigacion son los siguientes:

A) Objetivo general: Mostrar como Leibniz hace que sea posible vivir en el mejor
de los mundos posibles a pesar del libre albedrio del hombre y la contingencia de
la historia.

B) Objetivos particulares:

1. Mostrar como se interrelaciona los diferentes conceptos e ideas en Leibniz
para dar lugar a una filosofia unificada y coherente.

2. Explicar como es posible que haya perfeccion en un mundo que es creado
contingentemente.

3. Demostrar como como es plausible la justicia y la bondad divina en un

mundo en el que existe el mal y el pecado.

0.3 Metodologia

Para el desarrollo de este proyecto se ha seguido una linea de investigacion propia de un
trabajo filosofico; la lectura y el posterior estudio de la bibliografia primaria —las obras
de Leibniz—, y la bibliografia secundaria formada por publicaciones que giran en torno a
la comprension y esclarecimiento del pensamiento leibniziano. Para que la exposicion de
los contenidos sea lo mas ordenada y estructurada posible se ha optado por realizar tres
capitulos, comenzando por una exposicion y explicacion de los conceptos e ideas mas
relevantes del autor, y sobre las cuales se sustenta su filosofia, continuando con una
explicacion sobre el tema central del trabajo, y finalizando con la respuesta de Leibniz a

las criticas a su hipotesis.

Finalmente, para ofrecer un resumen de lo que el lector hallara en las siguientes
paginas, presentaremos el esquema del Trabajo Final de Master. El primer capitulo
introduce el concepto de sustancia, como ésta se vincula con el mundo y su importancia
en la teoria monadoldgica, seguiremos tratando esta teoria a través de la descripcion de
la ménada y cuéles son sus propiedades. En el segundo capitulo comenzaremos haciendo

referencia a los diferentes tipos de necesidad, luego veremos como se da el salto a la

(5]



contingencia. A continuacion, veremos como se da la existencia de los posibles y
terminaremos con un anélisis sobre las verdades. El tercer y ultimo capitulo trata de
mostrar como fundamenta Leibniz su idea del mejor mundo posible en base al principio
de razon suficiente, la armonia y el principio de lo mejor. Por Gltimo, se presentara un
epilogo en el que se expondra una justificacion del mal existente en el mundo, y se
finalizara con unas conclusiones que se han extraido a raiz de la realizacion del presente

Trabajo de Fin de Méster.

(6]



Capitulo I: La sustancia y la monada en Leibniz

Antes de comenzar a explicar que es aquello que Leibniz comprende como sustancia
trataré qué entendieron por dicha nocion otros antes que él. Este interés por dar una
definicion de sustancia es fruto de la confusion y dificultad que se encuentra en autores

como Spinoza y Locke en lo que se refiere a la comprension de dicho término?.

El término sustancia comienza con Aristoteles, el filésofo de Estagira la denomino
ousia y que posteriormente se tradujo por substancia. La definicion que le da en las
Categorias es la siguiente: “Sustancia es lo que no esta en un sujeto y no se dice de un
sujeto, o sea, el sujeto de atribucion de predicados que no cabe atribuir a otro sujeto™?. En
esta descripcion se puede ver una distincion ontoldgica, donde de un lado queda ‘lo que
no es en un sujeto’ de ‘lo que es en un sujeto’, es decir, Aristoteles estd distinguiendo el
modo de ser de lo subsistente de aquello que es en si, y el modo de ser de lo que es en
otro. Por el otro lado divide ‘lo que no se dice de un sujeto’ de ‘lo que se dice de un
sujeto’, separando asi lo individual de lo universal, lo que se predica de uno mismo de
aquello que puede atribuirsele a muchos. La busqueda por conocer ‘lo que no esta en un
sujeto y no se dice de un sujeto’ es lo que se denomina sustancia individual o primera
(préte ousia). Para el estegirita era importante denominarla como sustancia en sentido
propio, por lo que termina diciendo que sustancia en este sentido es: “aquello que ni es
dicho de un sujeto ni esta en un sujeto, como, por ejemplo, el hombre individual o el
caballo individual™. Esta postura aristotélica fue la que mas plausible le resulté a Leibniz
y sobre la que estableceria una definicion nominal en el Discurso de metafisica como
veremos mas adelante. Sin embargo, ahora mostraré otras nociones de sustancia con las

que no estuvo tan de acuerdo.

Para Descartes la sustancia tiene la caracteristica ontoldgica de ser independiente
de las causas, no necesita de otro para existir, es el ser que existe a se (por si) frente a los
seres que existen ab alio (por otro); lo define de la siguiente manera: “Cuando

concebimos la substancia, solamente concebimos una cosa que existe en forma tal que no

! Leibniz, G. W. (2017). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicolas & Maria Ramén Cubells. Granada: Comares. Correspondencia Leibniz-Des Bosses, 22 de marzo
de 1714

2 Categorias, 2,1a20-1b 10
3 Categorias, 5,2 a11-14

(7]



tiene necesidad sino de si misma para existir**. Para Leibniz esta definicion solo es valida
de forma rigurosa con Dios, ya que es el tnico que se define como existente por su propia
esencia. En este punto Descartes se termind viendo forzado a admitir que su término de
sustancia era equivoco si se trataba en término absoluto, o propio. Sin embargo, en el
sentido relativo entendemos sustancia como “lo que no precisa de ninguna otra cosa salvo
de Dios para existir, y por ello puede también aplicarse a sustancias que no sean la
divina™. Al extender su nocion de sustancia termina haciéndola indistinguible del
accidente. Para el filésofo de Hannover parece obvio e innegable que las sustancias
creadas del mundo necesitan de otras sustancias para existir y a su vez cada sustancia

necesita de sus accidentes para poder ser y ser nombradas.

Este mismo error cartesiano es el que hereda Spinoza, que lo define asi: “No puede
darse ni ser concebida fuera de Dios sustancia alguna”G, aunque introduce una novedad:
“Entiendo por sustancia lo que es en si y se concibe por si; es decir, aquello cuyo concepto
no necesita del concepto de otra cosa para formarse”’. La independencia de la sustancia
es también una cosa propia del ente que es concebido por su propia nocién. Para Leibniz
esta forma de presentar la sustancia no resulta loable puesto que no permite establecer
una distincion entre sustancia y accidentes universales —si comprendemos estos ultimos

a través de la abstraccion—.

Por Gltimo, la distincion de Locke muestra:

“Si alguien se propone examinarse a si mismo respecto a su nocion de la pura sustancia en general,
vera que no tiene acerca de ella ninguna otra idea sino una mera suposicion de no sabe qué soporte
de aquellas cualidades que sean capaces de producir ideas simples en nosotros; cualidades que
cominmente se llaman accidentes. [...] el supuesto, pero desconocido soporte de aquellas
cualidades que encontramos existentes, y de las cuales imaginamos que no pueden subsistir sine

re substante, sin alguna cosa que las sostenga”®.

Aqui vemos como la distincidn entre ‘estar en un sujeto’ y ‘no estar en un sujeto’

no supone la incognoscibilidad de la sustancia. Encontramos una distincion ontologica

4 Descartes, R., Quintas, G. (2002). Los Principios de la filosofia. Espafia: RBA Coleccionables. Pag. 52

® Rovira, R. (2005). {Qué es una monada? Una leccion sobre la ontologia de Leibniz. Anuario filosdfico,
113-144. P4g. 118

6 Spinoza, B. d., Larroyo, F. (2007). Etica: Tratado teoldgico - politico. México: Porria. Pag. 59
" 1bid. Péag. 49
8 Locke, J. (2000) Ensayo sobre el entendimiento humano. Fondo de Cultura Econémica. Pag. 276

(8]



entre lo que no estda en un sujeto y lo que si lo estd, llevandonos asi a un caracter
problematico de la nocion de sustancia. La primera consecuencia tiene un caracter
ontoldgico donde la sustancia seria independiente de sus accidentes. Y la segunda de
indole gnoseoldgica, aqui la sustancia es lo que no esta en el sujeto, por lo que para
conocer la sustancia es necesario conocerla de forma independiente a sus accidentes, sin
embargo, la sustancia sin accidentes es incognoscible. Como asi sefiala Leibniz en su obra
Observaciones criticas sobre la parte general de los Principios cartesianos al afirmar

que “la sustancia y el accidente se necesitan mutuamente’”®.

1.1 La sustancia en Leibniz

Como bien he mencionado en la introduccion el filésofo de Hannover hereda o rescata la
postura aristotélica, aunque no la caracteriza de la misma forma. En el Discurso de
metafisica establece una definicion nominal: “Es muy cierto que cuando se atribuyen
diversos predicados a un mismo sujeto, y este sujeto no se atribuye a ningun otro, se lo
llama sustancia individual; pero esto no basta, y tal explicacion es s6lo nominal”*?,
Mantiene las relaciones de predicacion e inherencia y hace una distincion entre sujeto de
atribucién y predicado, no para diferenciar individual de universal sino para distinguir
entre sustancia y accidente. De forma que, para Leibniz, la distincién entre individual y
universal se entiende como “«sujeto de atribucion que no se atribuye a otro sujeto» y
«sujeto de atribucion que se atribuye a otro sujeto»”*!. La sustancia por ser el sujeto sobre

el que se predica algo nos ensefia que hay una conexion de lo Gnico con lo légico.

Vemos esta definicion ampliada cuando unas pocas secciones después afiade: “es
rigurosamente necesario concebir la sustancia, dada como sujeto, como un algo dotado
de capacidad de expresion y de fuerza”?. Un algo que no permite que nada lo pase por
encima porque ya siempre lo tiene contenido todo en su nocion, todo se fundamenta en la
sustancia y se desarrolla a partir de ella misma. Cuando el fil6sofo aleman establece que

la sustancia individual es el sujeto al que se le atribuye a diversos predicados, esta dejando

° Rovira, R. (2005). ¢Qué es una ménada? Una leccion sobre la ontologia de Leibniz. Anuario filoséfico,
113-144. Pag. 122

10 Leibniz, G. W. (2017). Discurso de metafisica. Espafia: Alianza Editorial. Pag. 72

11 Rovira, R. (2005). ;Qué es una ménada? Una leccion sobre la ontologia de Leibniz. Anuario filoséfico,
113-144. Pag. 116

12 Curras, A. (1979). Dios, sustancia y razon en Leibniz. Logos. Anales del Seminario de Metafisica, 14,
11. P4g. 15

[9]



fuera de la nocion de sustancia todo lo que esta en un sujeto —todos sus accidentes, tanto
los individuales como los universales— ya que los atributos del sujeto estan incorporados
en él mismo como accidentes propios. De esta forma se ve como recoge las dos relaciones
que utiliza Aristoteles para definir sustancia individual®® y las sintetiza en una Unica
formula: “la relacion l6gica entre el sujeto y los predicados que le convienen”*. El sujeto
es un principio activo que crea sus determinaciones, el sujeto légico se transforma en

sustancia metafisica.

La relacion de predicacion del atributo al sujeto que hemos podido ver en la
seccion ocho del Discurso de metafisica, nos ensefia que el predicado funciona como un
requisito inmediato de la nocién de sujeto, ya que el predicado estd ya contenido en la
nocion del sujeto. Los términos ‘predicado’ y ‘atributo’ no deben ser entendidos
Unicamente como conceptos genéricos o especificos que se dicen de un sujeto, para
Leibniz los predicados que se le atribuyen al sujeto pueden ser de dos clases. La primera
clase refiere a los predicados que convienen al sujeto necesariamente, son los que se
atribuyen al sujeto por razdn de su esencia. La segunda clase son aquellos predicados que
convienen contingentemente, son los que le corresponden al sujeto por razon de su
individualidad o existencia, le dan al sujeto su caracter individual. Por lo tanto, podemos
concluir que los predicados que convienen necesariamente al sujeto permiten la existencia
del sujeto, el sujeto pertenece a una especie porque en él se encuentran estos predicados.
Mientras que los predicados que convienen al sujeto de forma contingente son los que se

atribuyen a un dnico sujeto, son los que le diferencian de la especie.

Para Leibniz que el predicado esté contenido en el sujeto es una expresion de la
verdad misma. Todo predicado atribuido con verdad a un sujeto es igual al sujeto o esta
ya contenido en el sujeto: “toda predicacion verdadera tiene algin fundamento en la
naturaleza de las cosas, y cuando una proposicion no es idéntica, es decir, cuando el
predicado no estd comprendido expresamente en el sujeto, tiene que estar comprendido
en él virtualmente, y esto es lo que los filsofos Ilaman in-esse diciendo que el predicado
esta en el sujeto”®. El ser se articula en el lenguaje, la proposicion es verdadera cuando

tiene fundamentum in re. El es del juicio no es solo una funcion logica sino también

13 Son las relaciones de no estar en un sujeto, y no decirse de un sujeto.

14 Rovira, R. (2005). ;Qué es una ménada? Una leccion sobre la ontologia de Leibniz. Anuario filosdfico,
113-144. P4g. 123

15 | eibniz, G. W. (2017). Discurso de metafisica. Espafia: Alianza Editorial. Pag. 72

(10]



ontoldgica. El sujeto no es un X neutro al que se le otorga o se le quita algo por voluntad,
sino que éste es un auténtico fundamento sustancial al que todo predicado que se le
atribuye debe tener un fundamento que lo justifique. Toda predicacion que pretenda ser
verdad describe un contenido que esta siempre ya dado previamente y fundamentado en
la sustancia, este predicado se explicita de forma logica en el juicio y ontolégicamente en
la forma de acontecer. Toda determinacidn que aparezca en la sustancia e influya en su
desarrollo debe ser comprendida como fundamentada en ella, es una huella que nos
ensefa que “el pensar discursivo intenta representarse, en la forma del juicio, un
movimiento en el que la sustancia, que aparece como sujeto, desarrolla desde si misma
en una determinada secuencia las expresiones que, en forma de predicados, le son
asignadas™®. Un movimiento que unifica la sustancia y sus expresiones, donde se explica
la sustancia en la totalidad de sus expresiones, donde se vislumbra la unidad 6ntica de
sujeto y predicado. La sustancia se percibe a si misma y se fundamenta por medio de lo
fundamentado en ella dandose asi una mediacion consigo misma; renunciar a esa
determinacion seria como si la sustancia se estuviera negando a si misma. De esta forma
una predicacién es valida unicamente si: el predicado esta ya comprendido en la sustancia
—el sujeto—; la sustancia incluye dicho predicado; se puede deducir del sujeto; si el alma
se lo puede representar en una animadversio. Esto se fundamenta en la seccién catorce
del Discurso de metafisica: “nada puede acontecernos mas que pensamientos
percepciones, y todos nuestros pensamientos y percepciones futuros no son sino
consecuencias, aunque contingentes, de nuestros precedentes pensamientos Yy

»17 " Podriamos concluir aqui que todo predicado verdadero esta

percepciones
fundamentado en el sujeto de la siguiente forma: “un predicado puede determinar a un
sujeto sélo si él mismo esta determinado «a priori» como atributo de la sustancia denotada

por el sujeto”8,

El paso de ésta definicion nominal de sustancia a la definicion real es el paso del
juicio sintético al analitico. El juicio sintético le otorga al sujeto unos predicados que no
necesariamente surgen de la sustancia. La sustancia leibniziana se determina al

expresarse, muestra lo que es siempre y Unicamente en la serie de expresiones que puede

16 Curras, A. (1979). Dios, sustancia y razon en Leibniz. Logos. Anales del Seminario de Metafisica, 14,
11. P4g. 15

17 Leibniz, G. W. (2017). Discurso de metafisica. Espafia: Alianza Editorial. Pag. 84

18 Curras, A. (1979). Dios, sustancia y razon en Leibniz. Logos. Anales del Seminario de Metafisica, 14,
11. P4g. 15

(11]



decirse de esa sustancia. La predicacion es “mediacion de una unidad consigo misma a
través de la explicitacion de sus momentos, concrecion de una unidad en la
multiplicidad”®®. Se conforma una unidad primitiva viviente que al explicarse en la

multitud de sus expresiones se experimenta ella misma como una unidad.

1.2 El atributo principal de la sustancia

La sustancia necesita de los accidentes para existir y solo nos es cognoscible mediante
estos mismos ya que son inherentes a la propia sustancia. El accidente que nos permite
conocerla se denomina ‘atributo principal’ y constituye la esencia de la sustancia, ademas
de ser también sustrato del resto de accidentes —que no son tan relevantes para la
sustancia—. Asi pues, ¢Cual es el accidente que representa a la sustancia, cual es este
atributo principal? En este punto Leibniz sigue una tesis cartesiana —que solo empleara
como punto de partida—, segun la cual toda sustancia tiene un accidente principal donde
se distinguen dos tipos de generos: el material y la espiritual. Para encontrar este atributo

principal es necesario cribar cuales no pueden ser.

La extension del cuerpo que propuso Descartes es rechazada por ser una nocion
derivada que se puede resolver en otras nociones. Lo extenso es una nocion relativa e
incompleta para Leibniz puesto que exige que algo se extienda, “se resuelve en la
continuidad y en la coexistencia o existencia de las partes en un mismo tiempo. La
pluralidad estd contenida también en el numero; la continuidad, también en el tiempo y
el movimiento, pero la coexistencia se da en lo solo extenso™?°. La extension por si misma
no puede explicar las leyes del movimiento y el choque de los cuerpos, como asi deja
demostrado en la seccion diecisiete del Discurso de metafisica. Esta propiedad no puede

ser la esencia del accidente que estamos tratando de encontrar.

Asi sigue Leibniz considerando la otra nocion cartesiana, el pensamiento. Para
descartes la esencia del alma es el pensar y cosas como la imaginacion, la voluntad o la

sensacion no son mas que modos en los que se expresa el pensamiento. El problema de

19 Curras, A. (1979). Dios, sustancia y razon en Leibniz. Logos. Anales del Seminario de Metafisica, 14,
11. P4g. 16

20 Leibniz, G. W. (2011). Obras filosdficas y cientificas. Vol. 16A, Correspondencia I11. Ed. Bernardino
Orio de Miguel. Granada: Comares.

[12]



esta propiedad es la oscuridad con la que se explica, no es clara. Malebranche ya habia
tumbado esta idea en sus Aclaraciones sobre la Investigacion de la verdad, con
anterioridad al filésofo de Hannover. Sin embargo, el aleméan también rechaza esta
propiedad por ser incompleta, puesto que segln él “el pensamiento es una accion, y puesto
que un pensamiento sucede a otro, es menester que lo que permanezca durante este

cambio sea mas bien la esencia del alma, puesto que permanece siempre la misma”?L,

Para Leibniz, el gran problema de Descartes con respecto a la sustancia es que la
extension y el pensamiento que propone el francés como atributos principales no estan
debidamente justificados. Estos son atributos relativos que estan sujetos al cambio, son
afecciones que deben pertenecer a un atributo mas absoluto, un atributo que persista en
el cambio. Este atributo es para el aleméan la fuerza o poder ya que ésta es inherente a la
sustancia y a través de ella la sustancia puede actuar, “la esencia de las sustancias consiste
en la fuerza primitiva de obrar, o en la ley de la serie de los cambios”?2. Esta fuerza o
potencia es la entelequia —rescata el concepto usado con anterioridad por Aristételes—, es
algo intermedio entre el actuar y la accion misma, debe entenderse como: “que envuelve
un conato o tendencia a la accién de modo tal que la acciédn se sigue si algo no lo impide.
Y en esto consiste propiamente la & 'vrele yeia (entelequia)”?3. Al ser la fuerza o poder de
obrar el atributo principal de la sustancia esto le conviene con necesidad absoluta. Es
decir, es una necesidad metafisica que permite que las cosas se constituyan, y de la
multiplicidad de resultados solo se termina logrando el que mayor razon tiene. Cabe aqui
entonces afiadir que: “la sustancia es un ser capaz de accion”?*, de forma que todo aquello
que no tiene la capacidad de obrar no podra ser nunca considerado sustancia®. Se trata
de una capacidad de accidén que rompe por completo con la idea spinoziana puesto que
aqui “las acciones son de los sujetos individuales (actiones esse suppositorum) [...], que
no so6lo todo lo que actla es sustancia singular, sino también que toda sustancia singular

actta ininterrumpidamente sin exceptuar al cuerpo mismo, en el que jaméas se encuentra

2L Rovira, R. (2005). ;Qué es una ménada? Una leccion sobre la ontologia de Leibniz. Anuario filosdfico,
113-144. P4g. 134

22 |bid. Pag. 134

23 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 463

24 |bid. Pag. 626

% |eibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen del
mal. Espafia: Biblioteca Nueva. § 354

[13]



reposo absoluto”?®, En Leibniz la sustancia es un ser capaz de obrar cosa que es el primer

fundamento metafisico, y de dicha sustancia se siguen las verdades primeras?®’.

1.3 La sustancia individual como notio completa

Como hemos podido ver la sustancia en Leibniz es una construccion completa que no
admite ninguna determinacion nueva. Es aqui donde encontramos la llamada notio
completa o concretum. Este caracter completo de la sustancia no implica la negacion de
una pluralidad de sustancias. Cada sustancia tiene la capacidad de expresar el universo
entero con un punto de vista distinto, en este sentido la pluralidad de sustancias es una
pluralidad de objetivos con los que ver el universo; “una sustancia particular no actia
nunca sobre otra sustancia particular ni padece tampoco por accién de ella, si se considera
que lo que acontece a cada una no es mas gque una consecuencia de su sola idea o nocién
completa, puesto que esta idea encierra ya todos los predicados y acontecimientos y
expresa todo el universo”?®. Si la nocion completa del sujeto no encerrara todo lo que se
le puede atribuir estariamos hablando de un accidente, “el accidente es un ente cuya

nocién no encierra todo lo que se puede atribuir al sujeto a quien se atribuye esa nocion”?°.

Esta sustancia individual, cuya nocion es completa, invoca el principio Omne
praedicatum inest subjecto que pone de manifiesto que la sustancia es “es un ser tal cuya
nocioén da cuenta y razon de todos sus predicados”’. Aqui decimos que una proposicion
verdadera es un sujeto al que se le atribuye a un predicado, y que no puede a la vez ser el
predicado del sujeto. Sin embargo, lo que encontramos como fungiendo en una
proposicion verdadera como predicado es un ente que en su propia nocion ya tiene
incluidos el resto de atributos que se pueden decir del sujeto. Leibniz subraya que el
caracter subsistente y fundante de la sustancia es ser un ente cuya nocion contiene y
fundamenta la totalidad de predicados que se le atribuyen a un sujeto. La sustancia

individual tiene pues una equivalencia perfecta con la idea de la notio completa: “La

% | eibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 513
27 |bid. Pag. 481

28 | eibniz, G. W. (2017). Discurso de metafisica. Espafia: Alianza Editorial. P4ag. 84

2 |bid. Pag. 73

%0 Rovira, R. (2005). ;Qué es una ménada? Una leccion sobre la ontologia de Leibniz. Anuario filosdfico,
113-144. Pag. 129

(14]



sustancia individual es un sujeto que no inhiere en otro sujeto, mientras otros inhieren en
él, de suerte que todos los predicados de un mismo sujeto son todos los predicados de la
misma sustancia individual; de ellos, por tanto, puede darse razon a partir de la nocién de
la sustancia individual y s6lo a partir de ella”l. Aqui entonces el Gnico requisito para
obtener la definicion real de sustancia individual es que la nocion no encierre en si una
contradiccion. La sustancia individual muestra su posibilidad légica de existir cuando
entre los predicados que la conforman no hay contradiccion.

Una sustancia no puede actuar nunca sobre otra —fisicamente, puesto que se puede
dar un intercambio sustancial- ya que “una sustancia particular no tiene influencia fisica
sobre otra, lo que seria indtil, ya que cada sustancia es un ser completo, que se basta a si
mismo para determinar, en virtud de su propia naturaleza, todo lo que le debe suceder”*2.
Sin embargo, Dios si que puede actuar de esta forma —solo remite a EI como fuente de
razén que conserva dicha espontaneidad—, “el alma debe pensar muchas veces como i
nada hubiese en el mundo, excepto Dios y ella [...], puesto que ella sola forma su mundo
y se basta con Dios”®. Todo lo que le sucede o se predica de una sustancia simple esta
ya contenido en su idea o notio completa; el predicado inhiere en el sujeto de las
proposiciones verdaderas. De forma que si fuéramos capaces de conocer todos los
predicados que se dicen de una sustancia podriamos conocer no solo su presente y su
pasado, sino también su futuro. Toda sustancia desde que comienza a existir,
incluyéndome yo, ya tiene la totalidad de predicados dentro del sujeto. Ese yo** del que
habla Leibniz es el sujeto o notio completa al que Dios ha creado y conoce de forma
perfecta. Dios ha elegido el universo —uno de los muchos posibles—y todo lo que contiene
con libertad, y esta eleccion es, a todas luces para el de Hannover, el mejor de los posibles
ya que esta determinado por la voluntad divina. Para Leibniz que el predicado esté
contenido en el sujeto es solo posible mediante la influencia divina, es por eso que Dios
sabe que ocurrira —solo El tiene un conocimiento completo de la sustancia—. Sabe todo lo

31 eibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 371

32 | eibniz, G. W. (2017). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicol&s & Maria Ramén Cubells. Granada: Comares. Pag. 75

33 Leibniz, G. W. (2017). Discurso de metafisica. Espafia: Alianza Editorial. Pag. 112-113

34 Esta idea del “yo” se menciona en la Correspondencia Leibniz-Arnauld, 14 de julio de 1686 “forma lo
que se llama “yo”, que es el fundamento de la conexion de todos mis estados diferentes y que Dios conocia
perfectamente desde toda la eternidad”

[15]



que pasara puesto que el orden del universo lo ha determinado El, y al provenir todo de

El este mundo debe ser el mejor de los posibles.

Lo que caracteriza a las sustancias individuales es que “son completas y capaces
de distinguir enteramente su sujeto; y comprenden asi las verdades contingentes o de
hecho™®, mientras que las especies por otro lado solo contienen verdades necesarias o
eternas —no dependen de una resolucion de Dios—. Esta forma de ser de las sustancias
individuales las permite comprender los decretos libres divinos. Esta sustancia leibniziana
sigue siendo la misma con independencia al cambio o la extension, cosa que no sucede
en la sustancia cartesiana. Asi y de este modo cada sustancia individual es una y
enteramente distinta a cualquier otra, no puede haber dos sustancias iguales o enteramente
semejantes. Aunque todas las sustancias contienen en ellas la totalidad del universo, la
forma en que la expresan es totalmente diferente: “Asi cada sustancia individual o ser
completo [notio completa], es como un mundo aparte, independiente de cualquier otra

cosa menos de Dios”,

Para Leibniz solo existe la sustancia o ser completo y su estado presente. Solo
Dios y la sustancia estan en el mundo y por ello la sustancia debe tener una unidad
indivisible e indestructible. El estado presente de la sustancia es el que permite expresar
la facticidad pasada o futura de la sustancia. Esto genera un problema ya que Leibniz no
tiene opcidn de demostrar que tal sustancia sea unidad verdaderamente fuera de los
espiritus. Sin embargo, le parece que esto debe ser asi puesto que Dios obra de la mejor
forma posible. Si Dios no obrara de tal forma entonces no seria Dios, y entonces si que
podriamos pensar que los cuerpos sean fenémenos ordenados. Finalmente, esta notio
completa es abandonada en 1695 en su escrito Nuevo sistema de la naturaleza, donde se
centrara en la nocion de fuerza como rasgo fundamental y distintivo de la sustancia.
Afirmando que esta sustancia que es verdadera unidad no puede estar en la materia —pues
seria caer en el error cartesiano de la extension— por lo que recupera la nocion aristotélica

entelequia que Leibniz renombrara como fuerza primitiva.

% Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en
Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pag. 291

% |eibniz, G. W. (2017). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicol&s & Maria Ramdn Cubells. Granada: Comares. Pag. 62

[16]



1.4 La sustancia corpérea

En el texto Nuevo sistema de la naturaleza, abandona como acabo de mencionar la teoria
de la notio completa de la sustancia. Ahora se centra en la nocion de fuerza como rasgo
fundamental y distintivo de la sustancia. Esta sustancia que es verdadera unidad no puede
estar en la materia —pues seria caer en el error cartesiano de la extension— por lo que
recupera la nocién aristotélica entelequia que Leibniz renombrara como fuerza primitiva.
Esta fuerza primitiva tiene la capacidad de ser no solo acto sino también actividad, es
decir, puede actuar de por si misma siempre y cuando nada se lo impida. Para él las
sustancias corporeas son la base de las auténticas unidades del mundo, estatus del que ya
no gozan las almas y las formas: “Pues el alma, hablando propia y adecuadamente, no es
sustancia, sino que es forma sustancial, es decir, la forma primitiva que existe en la
sustancia, el acto primero, la primera facultad activa”®’. La forma o el alma es esencial
para todo ente real, sin embargo, sin ello no puede el ente ser una entidad real completa,

de forma que las unidades reales ontologicas son las sustancias corpéreas.

Esta sustancia queda entonces constituida por la materia y la forma: “Mi opinién
es, pues, que la materia no es mas que una cosa esencialmente pasiva; el pensamiento y
asimismo la accion no pueden ser modificaciones de ella, sino de la sustancia corpdrea
completa, que recibe su acabamiento de dos constituyentes: el principio activo y el
principio pasivo; el primero de éstos llamado forma, alma, entelequia, fuerza primitiva; y
el segundo llamado materia prima, solidez o resistencia”. Hay una distincion entre
materia prima y materia segunda que se aplica a la distincion entre sustancia simple y
compuesta frente a los agregados. De esta forma el aleméan consigue disefiar “un mundo
de sustancias corpdreas, organismos, seres vivientes, como las unicas entidades reales”.
La fuerza se atribuye a las sustancias corpdreas no a las simples, las moénadas,
remplazando asi la teoria de la notio completa por la teoria serial o ley de la serie con la

que trata de ligar la dinamica con la metafisica.

El cuerpo organico para Leibniz se sostiene como sustancia compuesta gracias a

las caracteristicas funcionales de la unidad como asi muestra en Principios de la

37 Leibniz, G. W. (2010). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 2, Metafisica. Ed. Angel Luis Gonzalez.
Granada: Comares. Pag. 221

38 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 515

%9 Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en
Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. 298

(17]



naturaleza y de la gracia “Cada monada, con un cuerpo particular, constituye una
sustancia viva. De ese modo no sélo por todas partes hay vida, presente en miembros u
organos, sino que incluso se da una infinidad de grados entre las ménadas y unas dominan
mas o menos sobre las otras. Pero cuando la ménada tiene 6rganos tan adaptados que
merced a ellos las impresiones que recibe poseen relieve y distincion y por consiguiente
hay relieve y distincion en las percepciones que las representan —como, por ejemplo,
cuando mediante la configuracion de los humores de los ojos se concentran los rayos de
la luz y actuan con mayor fuerza—, entonces puede llegarse hasta el sentimiento, es decir,
hasta una percepcion acompariada de memoria. Esto es, una percepcion cuyo eco perdura
mucho tiempo para hacerse oir en el momento preciso. A ese viviente se lo llama animal
y a su monada se la llama alma”°. Las plantas y animales nacen o advienen mediante
vivientes preexistentes o semillas preformadas que sufren una metamorfosis en su
concepcidn. Por lo que aqui la muerte es el paso a la fase embrionaria anterior a esa
metamorfosis. Leibniz sostiene asi que tanto la concepcion como la muerte no es mas que
una mutacion de especie del cuerpo orgénico; “no solo las almas sino también los
animales son ingenerables e imperecederos: solo llegan a desarrollarse, envolverse,
revestirse, despojarse, transformarse. Las almas nunca abandonan todo su cuerpo y no
pasan de un cuerpo a otro que les resulte enteramente nuevo. Los animales cambian,
toman y abandonan solo partes”. El de Hannover trata de mostrar con esto que hay una
perfecta conexion entre los razonamientos que hacemos a posteriori que surgen de las
experiencias y los principios deducidos a priori*?. De esta forma, el aleman logra justificar
que en una semilla haya ya unos rudimentos de la planta que se hara manifiesta por
metamorfosis. Esto nos deja en claro que para que haya cuerpo organico es necesario que
haya una ménada previa y que la disolucion de sus partes organicas no es mas que algo
parcial. El cuerpo cambia, varia, pero la entelequia —dominante— permanece siempre que
la maquina subsista. Cuando la maquina deja de subsistir, deja de ser cuerpo organico, la
monada o entelequia desaparece para nosotros, pero no deja de ser, puesto que las

monadas solo desparecen si Dios las aniquila.

40 eibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 627-628
4 1bid. Pag. 629
42'\/er § 76 Monadologia y § 90 Teodicea

(18]



1.5 El concepto de monada

Leibniz se sirve de diversas denominaciones para hablar de la sustancia simple; desde
entelequia, forma sustancia, fuerza primitiva —influencias aristotélicas— hasta tomo de
sustancia, unidad verdadera o unidad de sustancia entre otras. Pero ha sido en sus ultimos
escritos donde ha usado el término monada preferentemente. Dejé atras la denominacién
aristotélica de ‘forma sustancial’ debido al uso abusivo empleado por los escolasticos, “es
cierto que los escoléasticos, a la hora de explicar fenémenos particulares, empleaban mal,
intencionadamente, esta nocion general, pero tal abuso no destruye la cosa que subyace
bajo este término”*3. De igual forma erraron los mecanicistas al usar el término ‘atomo’**,
utilizando esta misma terminologia el de Hannover dice lo siguiente: “La sustancia es un
atomon autopleroun, un &tomo completo en si mismo o que se completa a si mismo. De
donde se sigue que es un atomo vital o un 4&tomo que tiene enteléjeia. Atomo es lo mismo
que verdadera mente uno”*. Es por esto que para Leibniz el término ménada trafa varias
ventajas. Para empezar, era un término que significaba por si solo, no necesita de ningln
calificativo para evadir las ambigliedades. Ademaés, su significado es adecuado para
representar aquello que quiere significar puesto que ‘monas’ significa unidad o lo que es
uno. El término ménada es utilizado por primera vez en una carta a De I’Hopital en 1695,
y la invencion del mismo se debe a Van Helmont*®. La conceptualizacion de la ménada
es un giro hacia la simplificacion de la sustancia. La culminacion de la nocion de sustancia
individual como monada llega con la doctrinita de la monadologia, que quedara

fundamentada en la obra Monadologia.

A traveés de la teoria de las mdnadas Leibniz pretende solucionar algunos de los
problemas de la teoria dindmica de la sustancia como lo era la conexion cuerpo-alma.
Ademas de generar un reduccionismo metafisico en el que la realidad esta enteramente
constituida por ménadas. EI mundo que aqui idea Leibniz concuerda con satisfaccion con
los principios de conveniencia y continuidad metafisicas. Estas —las ménadas— se explican

através de las causas eficientes (reino del poder), aunque la explicacion completa requiere

43 Leibniz, G. W. (2017). Nuevos ensayos sobre el entendimiento. Espafa: Ediciones Akal. Pag. 383

4  “los 4atomos de materia son contrarios a la razon”. Leibniz, G. W. (2018). Escritos
filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 488

4 Leibniz, G. W. (2011). Obras filoséficas y cientificas. Vol. 16B, Correspondencia IIl. Ed. Bernardino
Orio de Miguel. Granada: Comares.

46 Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en
Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pag. 327

[19]



de la apelacion a las causas finales o ‘reino de la gracia’. En este mundo, en este vitalismo
sustancial, todo tiene vida y percepciones; “el presupuesto esencial del vitalismo es que
todo lo que hay en el mundo tiene vida™’. Todo esta Ileno de almas o entelequias porque
donde hay ser hay vida, hay alma. Las mdnadas son entelequias autosuficientes, verdadera
unidad e indivisibles, son en definitiva el origen de todos los seres, constituyen el cosmos

en su totalidad.

Para el de Hannover, la ménada funciona como un atomo ontoldgico, este atomo
es verdadera unidad, la sustancia simple, un elemento indivisible como muestra al inicio
de su monadologia: “La ménada de que hablaremos aqui no es sino una sustancia simple
[...]. Y estas monadas son los verdaderos atomos de la naturaleza y, en una palabra, los
elementos de las cosas™*®. En 1698 define la monada como “Ente constitutivo sustancial
permanente, que yo suelo llamar monada, en la que hay como una percepcion y apetito”*°.
En su texto Que somos sustancias de 1705 enuncia que sustancia no solo es el propio
Dios sino también las moénadas restantes, donde dice que “de la experiencia intima de
nosotros mismos cuando percibimos el yo, y en consonancia con ese paradigma
atribuimos la denominacion de sustancia al mismo Dios y a las restantes ménadas™®°.
Seguidamente en 1706 concluye con que las ménadas (principios de unidad sustancial)
se hayan en la materia y es de ahi de donde podemos derivar la existencia del infinito
puesto que no existe parte que no contenga monadas. Por lo que, el compuesto no es mas
que lo que resulta de la suma de varias sustancias simples, la agregacion de monadas da
lugar a los cuerpos. De esta forma, nosotros somos una monada que se ‘aduefia’ de un
cuerpo, y la perfeccion que poseemos no esta en el cuerpo sino en la propia monada. La
moénada es una sustancia acabada ya que contiene en si todas sus modificaciones, “se
podra ver todo lo que verdaderamente es posible enunciar de ella, igual que nosotros
podemos ver en la naturaleza del circulo todas las propiedades que se pueden deducir de
é1”°1. Como nosotros también somos una moénada, toda persona encierra en si todo lo que

le ocurrira, hasta un punto tal que “se pueden ver ahi las pruebas a priori o razones de la

47 Ibid. Pag. 328
48 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 636

49 Leibniz, G. W. (2009). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 8, Metafisica. Ed. Juan Arana. Granada:
Comares. Pag. 456

5 Leibniz, G. W. (2010). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 2, Metafisica. Ed. Angel Luis Gonzalez.
Granada: Comares. 201. Pag. 305

51 |bid. Pag. 173

[20]



verdad de cada acontecimiento, o porque ha sucedido uno en de otro”®2. Toda ménada
tiene provista en ella la percepcion, de forma que ninguna carece de entelequia propia, y
estas monadas primitivas son indivisibles. Estos indivisibles metafisicos carecen de partes

y se dan a si el andlisis de las sustancias.

La potencia pasiva primitiva —materia prima— se concreta con la entelequia, la
completa, de forma tal que constituye la ménada. Aqui se habla de la union del alma, de
la ménada con otras monadas o con la masa. La mdnada es una creacion entera, no
necesita de otro para completarse. La masa es un fenémeno real y solo muda algo en ella
por movimiento interno de la ménada o por un milagro; “Dios —concede Leibniz— podria
crear infinidad de ménadas, sin tener por qué aumentar la masa, si al cuerpo orgéanico de
la nueva monada no aplicara mas que las ya existentes”®3. Dios es quien ordend las
primeras ménadas de forma que todos sus fendmenos respondieran a todo lo que la
moénada podia dar lugar, es decir, todo lo que el movimiento interno de dicha ménada
podia hacer que aconteciese. Si bien es claro que Dios puede dar lugar a que surja la
existencia de una nueva moénada lo mas plausible es que la existencia de la ménada ya
existiera, lo que no ha existido es nuestro conocimiento de esta monada. Es decir, es mas
plausible que existan ya todas las mdnadas y que nosotros las descubramos poco a poco,

a que Dios vaya creando moénadas nuevas segun crea conveniente.

La moénada ya habia sido entendida por el aleman como algo dindmico y con
fuerza antes de la monadologia®, esta accion es lo que se entiende como apetito o
conatus. Este movimiento es una vis interna que cambia el sentido interior de la propia
monada, no es un movimiento como el que tiene un cuerpo con extension. Las monadas
estan expuestas al cambio y este es continto debido al movimiento interno propio de cada
monada, cambios que vienen dados por un principio interno. Aunque hay una distincién
entre las monadas pues todas tienen percepcion pero no apetito, solo aquellas que la
poseen pueden denominarse almas; “Si queremos llamar alma a todo lo que tiene
percepciones y apetitos [...], acepto que el nombre general de ménadas y de entelequias

baste para las sustancias simples que solo tengan percepcion y que se llame almas solo a

52 |bid. Pag. 173

%3 Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en
Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pag. 333

5 Leibniz, G. W. (2010). Obras filoséficas y cientificas. Vol. 2, Metafisica. Ed. Angel Luis Gonzélez.
Granada: Comares. Pag. 288

[21]



aquellas cuya percepcion es mas distinta y estd acompafiada de memoria”®. Estas
monadas o entelequias tienen una cierta perfeccion y suficiencia que las hace ser fuente
de sus acciones internas. Cada mdnada junto a su cuerpo conforma una sustancia viva,
donde se distingue el nivel de percepcion y el nivel de apercepcion, es decir, entre “el
estado interno de la monada que representa las cosas externas, y la conciencia o el
conocimiento reflexivo de ese estado interior, que no esta dada a todas las almas ni
siempre a la misma”®®. Para que las mdnadas sean compatibles entre si deben tener un
orden de sus percepciones y apetitos. La accion en la monada se relaciona con las
percepciones distintas y la pasion con las confusas. La influencia de una monada sobre

otra como sustancias simples es meramente ideal.

Las mdnadas, que son sustancias simples, gozan de la percepcion y la apercepcion
que las permiten reconocer y evaluar los fenémenos, por ello son unidades verdaderas.
Dentro de las mdnadas existe una jerarquia monadoldgica donde influye el tener o no
tener espiritu —alma—. En la relacién de la mdnada con su cuerpo esta se expresa “por las
cualidades y acciones internas, que solo pueden ser sus percepciones —es decir, las
representaciones de lo compuesto o de lo que esta afuera, en lo simple—y sus apeticiones
—es decir, sus tendencias de una a otra percepcion—, que son los principios del cambio™’.
Las variaciones dentro de la ménada dependen de la variedad de relaciones que la
vinculan con otros compuestos, las moénadas utilizan los compuestos para simbolizar. La
variacion del contenido interno que representa la ménada se da por la correspondencia
entre el cuerpo organico de la ménada y el contenido representativo. Si esto no fuera asi
no conoceriamos a la moénada. Las sustancias compuestas son un agregado de monadas
en las que hay una que es la dominante, esa ménada funciona como el centro de la
sustancia compuesta y la que le da unicidad al resto de ménadas que son agregados®. En
esta relacion monadica podemos ver “las acciones propias correlativas de estas diversas
moénadas en perpetuo cambio las unas en relacion con las otras —las unas reaccionando
sobre las otras y cada una constituyendo un «espejo viviente o dotado de accion interna»

—determinan los estados del cuerpo organico, donde el principio de organizacion y

%5 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 639

% Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en
Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pag. 346

57 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 626
%8 |bid. Pag. 627

[22]



vitalidad reside en la ménada central”®®. Aqui descansa la fundamentacion de la tesis
segun la cual el cuerpo orgénico de un ser vivo es una maquina divina cuyas partes —hasta
la mé&s minima— es una maquina por si sola, mientras que las maquinas artificiales —las
hechas por el hombre— son siempre divisibles hasta el infinito y sus partes no pueden ser
nunca maquinas por si solas. Es decir, aqui es donde se constituye que “detras de toda
parte aparentemente inerte de materia se halla un mundo de vivientes, [...] que para

nosotros resultan imperceptibles”®.

La ménada originaria, la sustancia primera, la unidad primitiva, es Dios. En El se
funda la posibilidad metafisica, por El se dan las esencias y el resto de monadas, “Dios
es la Monada o indivisible a partir del cual salen no sélo los existentes en acto, sino
también las posibilidades™®*. La perfeccion en estas moénadas creadas no es sino por El:
“la fuente de las determinaciones de las monadas es la ménada maximamente perfecta, la
cual es expresada por cada una de la las monadas segtin su peculiar modo y manera”®?.
Las monadas solo pueden comenzar por creacion y terminar por aniquilacion, en
contraposicion a lo compuesto que comienza y termina por partes. Dios es esa monada
que creo el resto de moénadas que son perpetuas siempre y cuando El —Dios— no las
aniquile. Ni el accidente ni la sustancia pueden entrar a las monadas puesto que éstas “no
tienen ventanas por las cuales algo pueda entrar o salir”®®. Esto no niega que tengan
cualidades, puesto que de no tenerlas no serian. Y no solo eso sino que de ser serian
repetidas y no puede ser que haya dos seres absolutamente semejantes o iguales; “jamas
hay en la naturaleza dos seres que sean completamente iguales uno al otro y en los que
no sea posible encontrar una diferencia interna o fundada en una denominacion
intrinseca®*. Esta multitud infinita de sustancias simples es solo una multitud infinita y
diferente de formas de reflejar el universo. Dios perfecto creador tiene todo esto en cuenta

y por ello: “Las mdnadas son limitadas no en el objeto sino en la modificacion del

% Rodero, S. (2011). El vinculo sustancial Y las ménadas en Leibniz. Philosophica: International Journal
for the History of Philosophy, 19(37), 73-83. Pag. 74

% |hid. Pag. 75

61 Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en
Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pag. 331

62 eibniz, G. W. (2010). Obras filoséficas y cientificas. Vol. 2, Metafisica. Ed. Angel Luis Gonzélez.
Granada: Comares. P4g. 300

83 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 637
% 1bid. Pag. 637

(23]



conocimiento del objeto. Todas se dirigen confusamente al infinito, al todo, pero son

limitadas y se distinguen por los grados de las percepciones distintas”®°.

Cada monada representa el universo de una forma general y el cuerpo en tanto que
particular. El cuerpo es un viviente conformado por la ménada como entelequia —alma—
donde se encuentra una perfeccion en el orden de las percepciones del alma, en el alma
se representa el universo. Las ménadas duran tanto como el universo puesto que no
pueden empezar y tampoco terminar, son verdadera unidad que no posee partes, pues de
tenerlas serian divisibles. Las mdnadas se distinguen por sus percepciones y apeticiones;
“cada sustancia simple o monada distinta, que constituye el centro de una sustancia
compuesta (por ejemplo, de un animal) y el principio de su unicidad, esta rodeada por una
masa compuesta de una infinidad de otras ménadas. Estas constituyen el cuerpo propio
de esta monada central®®. Cada ménada es un espejo viviente con una accion interna. En
este punto hay una armonia perfecta entre las percepciones y los movimientos, entre la
moénada y el cuerpo, a esto Leibniz lo denomino armonia prestablecida a priori entre las

causas eficientes y las causas finales.

Las monadas por si solas no son capaces descomponer el continuo porque no
tienen nexos entre si, es Dios quien las conecta. Puesto que cada monada como sustancia
individual ya contiene todo el universo, cada ménada es como un mundo separado. Dios
es el unico capaz de ver todo en ellas, como ellas representan todo. Todas las monadas
estan entrelazadas porque todas representan el universo —aunque lo hagan desde un punto
de vista distinto—, y es esta unicidad individual por la que se sintetiza la universalidad del
cosmos. Esta comunicacion interna ensefia que el otro —el universo— se encuentra dentro
de cada ménada, el otro esta ya reflejado en cada moénada. Solo Dios puede comprender
la sucesion armoénica del cosmos que se compone de moénada. Cada monada es
conocedora del estado interno de las demas porque todas remiten a lo mismo, aunque no
sean conscientes de ello, “cada monada muestra un aspecto de ese universo, a través de

su punto de vista, y asi se comunica con las restantes ménadas™®’

Para el de Hannover, en el sistema monadico no hay lugar para que unas ménadas

actlen sobre otras, puesto que no podrian afiadir nada que la otra necesite —todas reflejan

55 |bid. Pag. 646
6 Ibid. Pag. 627
67 Ackerley, M.1. (2007). “J.L. Borges y G.W. Leibniz”, en Eikasia. Revista de Filosofia, 11, 8. Pag. 47

[24]



el universo—, es solo Dios quien puede y hace esto; “Si todas las ménadas sacan sus
percepciones de su propio fondo —por asi decir—y sin ningun influjo fisico de una sobre
la otra; si ademas las percepciones de cualquier monada responden y se acomodan
exactamente a todas las otras monadas creadas por Dios y a sus representaciones,
entonces Dios no pudo crear ninguna monada de las que existen ahora, sin crear también
todas las otras que igualmente existen, ya que Dios de ninguna manera puede hacer que
la percepcion y representacion natural de las monadas sea falsa”®®. Al sacar la ménada
todo de su fondo, Leibniz consigue explicar la forma en que una cosa se deriva de otra.

Aunque el aleman dira que la modificacion en las ménadas no es sustancialmente fuerte®®.

La monada y el alma solo tienen dependencia de Dios, son como un mundo aparte,
Dios gracias a sus capacidades es capaz de ver todas las mdnadas, sus cambios y las
uniones que éstas tienen. El vinculo que tienen las monadas no se da aleatoriamente, sino
que esta union monadica tiene lugar bajo una ménada o entelequia dominante que termina
por configurar el cuerpo organico. Las monadas pueden ser inteligibles, a las que
denominamos espiritus —pueden ser 0 no creados—, o irracionales. Estos espiritus creados
0 monadas inteligibles cuando son creados son almas —humanos— o angeles, dando a su
vez otra subdivision entre almas irracionales y racionales. Las monadas no tienen un sitio
que pueda traspasar el orden fenoménico, sino que cada una de ellas es un mundo
separado que se ven ligadas cuando sus fenémenos conciertan. Es decir, la union entre
maonadas no se da por conexion o nexo sino por concierto de sus fendmenos. Para Leibniz
las monadas no estan ni juntas ni esparcidas espacialmente, establecer esto es caer en una
ficcion del espiritu, esto es y puede ser porque las mdnadas son requisitos de la materia.
Es decir, las mdnadas son aquello sin lo cual la materia no subsiste. En ningln caso son
materiales, al no ser materiales carecen de cualquier tipo de extension o magnitud, por lo
que no pueden estar ni mas juntas ni mas separadas. Esto no implica que la existencia de
las ménadas —que existen siempre de forma plena— que la ménada dominante o
hegemdnica domine restrictivamente a las demas, sino que, mas que un dominio de una

sobre las otras, hay una relacion de consenso entre éstas. “La dominacion y subordinacion

8 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicolas & Maria Ramén Cubells. Granada: Comares. Pag. 433

% |bid. Pag. 454

[25]



de las ménadas, considerada en las mismas monadas, no consiste mas que en los grados

de perfeccion”?.

En conclusién podemos decir que la monada se caracteriza por lo siguiente: su
individualidad, puesto que “es el individuo propiamente real”’*; su determinacion, ya que
como ente completo y absolutamente determinado su nocion incluye la totalidad de sus
predicados; su actividad, es el atributo principal que toda sustancia muestra, las ménadas
obran gracias a la enteléjia o fuerza activa; su vitalidad, por ser un ser vivo dotado de un
principio interno de accion —alma—; su inmaterialidad, no puede poseer materialidad
alguna aquello que es simple e inextenso; su unidad, es auténtica y real unidad debido a
su simplicidad.

1.6 El vinculo sustancial

Des Bosses en su correspondencia con Leibniz y hablando sobre la transustanciacion se
pregunta “;Por qué no podria construir la monada la entelequia sola? ¢Por qué habra
necesidad de infinitas monadas en acto?”’2. Para el de Hannover esta transustantacion
puede explicarse segun su modelo monadolégico a través del vinculo sustancial. En lo
relativo a la materia primera el aleman entiende que las ménadas solo pueden darse con
sus percepciones, por lo que la potencia pasiva de la ménada seria la materia primera y la
potencia activa la entelequia. En lo que respecta a la segunda pregunta, la respuesta esta
en la suficiencia de su posibilidad ya que de esta forma se deja ver la potencia de la accién
divina. Aunqgue el vinculo sustancial para Leibniz solo es necesario para explicar lo
sobrenatural: “Me temo que si no afladimos los vinculos o las uniones reales no podremos
explicar el misterio de la Encarnacion y otros puntos”. En su filosofia todo puede

explicarse mediante las monadas y sus cambios internos.

La teoria del vinculo sustancial trata de sostener una union real en las infinitas

monadas que construyen la sustancia compuesta. Esto supone entrar en un nivel de

0 Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en
Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pag. 339

"L Rovira, R. (2005). ;Qué es una ménada? Una leccion sobre la ontologia de Leibniz. Anuario filosdfico,
113-144. P4g. 141

2 |eibniz, G. W. (2017). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicol&s & Maria Ramén Cubells. Granada: Comares. Pag. 385

[26]



realidad metafisico por encima del de las monadas. Este es el territorio méas problematico
y dificil de la filosofia leibniziana. Este vinculum subtantiale tiene un carécter paradojico
donde cabe preguntarse “;juega el vinculo sustancial un papel central en la filosofia de
Leibniz?; ¢cual es su naturaleza y funciéon?; ¢es una simple relacion o bien algo
sustancial?; ¢qué capacidad tiene como vinculo para unir una pluralidad de moénadas en
una sustancia compuesta, un todo organico, y de qué manera lo hace?; finalmente, ¢creia
realmente Leibniz en tal doctrina?”’3. La idea del vinculo sustancial en Leibniz busca
sistematizar y darle coherencia a la monadologia, al proyecto leibniziano de racionalidad.
Lo que el aleméan quiere es conciliar su filosofia con la transustanciacion, este modelo —
el del vinculo sustancial- quiere preservar la monadologia. Este orden depende de la
voluntad divina que mediante la determinacién del entendimiento supremo presenta las
monadas —sujetos reales— y las relaciones que éstas tienen y que dependen del
entendimiento divino. Solo aquel que posee el entendimiento divino puede comprender
las relaciones entre monadas, “Todo pasa como si la intencidn transcendental sostenga e

inscriba un orden orgéanico “sustancial” en el curso mismo de los fendmenos” .

René-Joseph de Tournemine inicio un debate con el aleman porque para él la
armonia prestablecida no resolvia la union mente-cuerpo, sino que establecia una unién
simple. La metafora de los relojes’™ no es suficiente, porque la simetria del movimiento
entre los relojes no supone que ambos estén unidos. Para el jesuita, Leibniz cae en un
error semejante al de Descartes. El ser humano tiene que tener para Tournemine una union
metafisica cuerpo-alma, una unién que sea algo mas que la que aporta el sujeto que
percibe. La armonia prestablecida era un acuerdo no una unién real alma-cuerpo,
necesitaba algo mas solido que la dominancia monadica por la cual se “explica las
sustancias corpdreas por relaciones de dominio y subordinacion existentes entre las
ménadas”’®. El problema esta en que la unidad relacional de las ménadas que forman el
cuerpo organico no tienen una unidad intrinseca que dé lugar a la sustancialidad, tenemos

una “unidad meramente relacional y no la unidad real per se, intrinseca, la realitas

73 Leticia, C. (2021). LA SUSTANCIA COMPUESTA Y EL VINCULO SUSTANCIAL EN LEIBNIZ. P4g. 1

4 Rodero, S. (2011). El vinculo sustancial Y las ménadas en Leibniz. Philosophica: International Journal
for the History of Philosophy, 19(37), 73-83. Pag. 81

S Leibniz, G. W. (2017). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicolas & Maria Ramén Cubells. Granada: Comares.

78 Leticia, C. (2021). LA SUSTANCIA COMPUESTA Y EL VINCULO SUSTANCIAL EN LEIBNIZ. Pag. 4

[27]



unionalis requerida para la sustancialidad”’’. La sustancialidad se define por el grado de
unidad —aristotélicamente— para que asi podamos lograr decir que un organismo conforma
una unidad real, una unum per se. Esta unidad per se no se podia lograr con la idea de
cuerpo como conjunto de ménadas subordinadas a la entelequia dominante. Esto obligo
a Leibniz a acudir al vinculum para explicar la realidad de otra forma, unidad que se logra
solo si existe una sustancia unificante con superioridad ontoldgica frente a las monadas.
Solo puede darse si hay “un principio de organizacion se afiade a las mdnadas como

inseparable de ellas”’®.

Es en la correspondencia con Des Bosses con quien introduce la nocion del
vinculo sustancial (vinculum susbtantiale) que no era desconocido para la metafisica
jesuita. ¢ CoOmo puede una sustancia compuesta tener verdadera unidad? La importancia
de la cuestion reside en que solo podemos concebir la sustancia corporea si existe una
unién autentica entre las ménadas bajo el amparo del vinculo sustancial. A pesar de sus
intentos sigue siendo enigméatico como se puede dar lugar a la sustancia compuesta a
través del vinculum. Des Bosses no termina de aceptar su teoria, no ve por qué seria
necesario aplicar la teoria del vinculo sustancial a las ménadas, debido a que “resulta una
paradoja ontoldgica que el vinculo sea considerado como algo sustancial, cuando es
también una relacion”’®. En la filosofia de Leibniz las relaciones son intrinsecas a las
monadas a los contenidos de las percepciones, “toda relacion estd fundada en la
interioridad de la sustancia y ninguna le puede ser exterior”®. Por lo que el vinculum aqui
seria intramonadico y no intermonadico para el jesuita, motivo por el que se muestra
reticente a aceptar la teoria. EI de Hannover insiste en que es algo absoluto, sustancial,
que es afladido a un conjunto de ménadas, aunque sin formar parte de este conjunto. El
aleman lo denomina un superadditum®. De ser una relacién no podria funcionar como
principio de accion, y la accion del vinculo es lo que garantiza la union sustancial en las
moénadas, es lo que fundamenta la unidad per se en la sustancia corpérea. La realizacion

de esta unidn es la que le da la accion al vinculo, aunque le priva de percepcién. De no

77 |bid. Pag. 4
78 |bid. Pég. 4
7 |bid. Pag. 6
8 |bid. P4g. 6

81 “elemento adicional que compone una sustancia compuesta a partir de muchas ménadas” Ibid. Pag. 6

(28]



ser asi no hablariamos del vinculum sino de una moénada., “el vinculo, aun teniendo un

caracter sustancial no es una sustancia, sino que es lo que sustancializa®,

La unidad de las mdnadas es siempre igual en tanto que unidad simple y diferente
en tanto que unidad compuesta. El vinculo sustancial son esos modos sustanciales en los
que cada uno estd en cada una de las monadas®. Un compuesto es una ménada que
subordina al resto sustancialmente y su unidad es “el hecho de que todas esas mdnadas se
subordinen por los modos sustanciales propios de cada una a una monada sola
dominante”®. De esto se puede deducir, como ya hizo Des Bosses, que solo existen las
moénadas y los seres son fendbmenos bien fundados puesto que responden a unas
modificaciones concordantes: “El vinculo substancial afiadido a las Monadas, segiin mi
opinidn, es algo absoluto, aunque en el proceso de la naturaleza responda perfectamente
a las afecciones de las monadas, 0 sea a las percepciones y apeticiones, de tal manera que
en la ménada se pueda leer en qué cuerpo esta su cuerpo”®. Para que pueda haber una
sustancia corpOrea es necesario que una ménada domine un cuerpo organico, en el vinculo
sustancial ninguna monada —con excepcion de la dominante— se integra de forma natural
en el vinculo sustancial. El vinculo sustancial aqui es vinculo natural y no esencial porque
“exige las mdnadas, pero no las implica esencialmente, porque puede existir sin moénadas,
y las monadas sin é17%. Lo que ocurre fuera de las monadas es el resultado de los
fendmenos. Cuando una ménada impide a otra, estamos hablando de la representacion

que imprime una en la otra.

En la correspondencia con Des Bosses de 1715 el aleman reconoce que la
sustancia compuesta no puede cumplir los requisitos de existencia sustancial:
“Sostenemos rectamente que los cuerpos son cosas, ya que los fenémenos son reales. Pero

si alguien quiere sostener que los cuerpos son substancias, pienso que necesitara de un

82 |hid. Pag. 7

8 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicolas & Maria Ramén Cubells. Granada: Comares. Pag. 395

8 Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en
Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pag. 341

8 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicolas & Maria Ramdn Cubells. Granada: Comares, 2017. Pag. 404-405

% Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en
Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pag. 348

[29]



nuevo principio de accion real”®’. EI de Hannover termina decantandose por que lo tnico
real son las monadas y por ende los cuerpos son meros fendmenos. Pasamos de sostener
la realidad mediante las sustancias extensas, a que las mdnadas inextensas sean quienes
ocupan el lugar de la sustancia. Solo las ménadas tienen el unum per se y por lo tanto son
las sustancias auténticas®. La realidad esta compuesta por sustancias simples que no son
materiales o corporales, no hay lugar para las sustancias compuestas®®, “el mundo se
resuelve en una ontologia de sustancias simples”®. Los cuerpos fisicos serian entonces
meras percepciones, es decir, ilusorios e irreales, la actividad solo se da si hay pasividad,

hay bien porque hay mal, etc.

Leibniz propone tratar el cuerpo como una sustancia compuesta, como un
conjunto de fendmenos “una realidad de union, que anade algo de absoluto (y por tanto
sustancial), aunque sea efimero, a los elementos que se han de unir”®:. La transustantacion
cambia el absoluto por voluntad divina, ademas de suponer que las afecciones de la
monada son requisito formal de la sustancia compuesta para generar las apariencias del
fenomeno congruente. De esta forma “se concebiria la transformacion de los fendmenos
bien fundados en realidades sui generis”®. A pesar de todo esto Leibniz no dejo una
conclusion final y clara sobre esta teoria del vinculo sustancial —como asi muestra en la
correspondencia con Des Bosses®-, no quiso retomar esta discusion ni en la

Monadologia ni en los Principios de la naturaleza y de la gracia.

8 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicol&s & Maria Ramdn Cubells. Granada: Comares. Pag. 431

8 Leibniz, G. W. (2011). Obras filoséficas y cientificas. Vol. 16B, Correspondencia I. Ed. Bernardino Orio
de Miguel. Granada: Comares.

8 Leibniz, G. W. (2012). Obras filosdficas y cientificas. Vol. 10, Ensayos de teodicea sobre la bondad de
Dios, la libertad del hombre y el origen del mal. Ed. Tomas Guillén Vera. Granada: Comares.

% | eticia, C. (2021). LA SUSTANCIA COMPUESTA Y EL VINCULO SUSTANCIAL EN LEIBNIZ. P4g. 10

% Leibniz, G. W. (2017). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicolas & Maria Ramén Cubells. Granada: Comares, 2017. P4g. 358

%2 Rodero, S. (2011). El vinculo sustancial Y las ménadas en Leibniz. Philosophica: International Journal
for the History of Philosophy, 19(37), 73-83. Pag. 79

% Leibniz, G. W. (2017). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicol&s & Maria Ramén Cubells. Granada: Comares. Pag. 440

(30]



Capitulo I1: La construccion de lo real: necesidad, contingencia

y posibilidad

El problema de la necesidad esta en el como “cabe conciliar la libre voluntad del ser
humano, los castigos y las recompensas, con la omnipotencia y la omnisciencia de ese
Dios que lo rige todo”®. Es decir, como ligar el mundo y las acciones humanas con la
divinidad, como es posible lo divino dentro de lo que podria ser de otra forma, de lo
contingente. Leibniz busca compatibilizar la contingencia con la perfeccion absoluta que
solo Dios puede tener. Para llevar a cabo esta empresa el alemén se apoya en los conceptos
modales. En la l6gica modal moderna de Schepers —en la que se basa Leibniz— ‘posible’
y ‘contingente’ ya no son sindbnimos —como lo eran en la Edad Media—, la ‘contingencia’
encuentra contradiccion en lo ‘necesario’ y lo ‘posible’ en lo ‘imposible’. Donde lo
contingente es una nocion que refiere “a aquellas cosas que suceden efectivamente, pero
no necesariamente”®®. De esta forma para el de Hannover los hechos contingentes son
aquellos que: son verdaderos, pero podrian no haberlo sido, y a su vez podrian dejar de
ser efectivamente verdaderos. Es decir, aquellos sucesos que suceden de forma efectiva
pero necesaria. Por esto mismo la defensa de Dios por parte del filésofo de Hannover
descansa sobre la defensa de esta nocion de ‘contingencia’. Asi pues, es también crucial
conocer que entiende Leibniz por necesidad y que distinciones realiza sobre la misma. En
este punto nos hallamos ante dos tipos de necesidad, la ‘necesidad absoluta’ y la

‘necesidad hipotética’.

2.1 Los tipos de necesidad

Leibniz trata la necesidad de forma gradual y la clasifica de tres formas: logica o
metafisica, fisica, moral. La necesidad metafisica solo muestra posibilidad, nos ensefia

que algo es posible, mientras que la moral es determinante, nos obliga a elegir lo mejor.

% Fuertes, A. (2001). La contingencia en Leibniz (1). Cuadernos de Anuario Filosofico. Serie Universitaria,
n® 126. Pag. 30

% Escobar, M. (2011). El argumento ontoldgico, la necesidad absoluta y el problema de la contingencia en
Leibniz. Rev. latinoam. filos. [online]. vol.37, n.1 [citado 2025-05-08], pp.97-125. Disponible en:
<https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1852-
73532011000100004&Ing=es&nrm=iso>. ISSN 1852-7353. P4g. 101

(31]



Estas tres distinciones de necesidad son grados diferentes de determinacion de la misma.
La determinacion es para Leibniz una nocion importante pero no equivalente a la
necesidad, la determinacion se siga con el principio de razén suficiente al constituirlo
desde lo que el principio explica®. Pero aqui nos interesa la distincion de tipos, aqui
existen cuatro tipos de necesidad: absoluta, hipotética, moral, y metafisica, 16gica o
matematica. La necesidad absoluta es aquella que lo es por si misma, la hipotética lo es
por causa de un supuesto dado, la moral es la que se deriva de los fines previamente
establecidos, y la metafisica, l6gica 0 matematica es la que su contrario implica
contradiccion. Sin embargo, en la distincion por tipos, Leibniz hace una reduccion segun
la cual la necesidad absoluta es del mismo tipo que la necesidad metafisica, aunque no
pasa asi con la necesidad hipotética y la necesidad moral. Esta Gltima afiade algo que la
necesidad hipotética no tiene; “esta necesidad moral fundamenta no sélo la necesidad
fisica o hipotética, sino también otro tipo de necesidad moral subsidiario y finito”®’. De
forma que necesidad absoluta es la que configura las verdades necesarias, no hay lugar a
contradiccion en ella. Por otro lado, la necesidad hipotética es la que surge como
consecuencia de los decretos voluntarios divinos y es origen de las sustancias que hay —
con excepcion de la sustancia que es Dios—. Y por ultimo, la necesidad moral que se
encuentra determinada por las sustancias que son del orden de espiritus libres. Es por esto
por lo que nos centraremos en el andlisis de la necesidad absoluta e hipotética. De esta
forma podemos decir como bien se apunta ya en la obra Escritos en torno a la libertad,
el azar y el destino de Concha Roldan, que: “la necesidad absoluta es su propio
fundamento y resultado, mientras que la necesidad fisica o hipotética es el resultado de
una necesidad moral que la fundamenta, haciéndola condicional porque supone la

voluntad y la eleccion de lo mejor”®.

Leibniz en su obra La profesion de fe del filosofo habla muy claramente sobre lo
necesario diciendo “Ilamamos necesario sélo a aquello que es necesario por si mismo,
esto es, a lo que tiene dentro de si la razon de su existencia y de su verdad, [...]. De las
cosas existentes solo existe Dios, todo lo que se sigue una vez supuesta esta serie de las

cosas, a saber, la armonia de las cosas, 0 sea, la existencia de Dios, es por si contingente,

% Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosdfico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 29

7 1bid. Pag. 29-30

% Fernandez, M. S. (1991). Roldan, C. Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Gottfried
Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid. Pag. XXI

(32]



y es necesario sélo hipotéticamente, aungque nada sea fortuito puesto que todo fluye del
destino, esto es, de cierta razon de la providencia”®. Dejando claro asi que Dios es el
tnico ser que es realmente existente puesto que solo El tiene la existencia en su esencia,
y la creacion tiene su existencia como dependiendo de El. La diferencia entre la necesidad
absoluta y la hipotética pende asi de la voluntad divina. Todo aquello que existe como
dado por Dios es necesario con caracter hipotético por ser dependiente, que puede adquirir
un caracter superior si Dios mediante su voluntad quiere su existencia. De esta forma se
pueden sefialar tres tipos de entes necesarios: en primer lugar las esencias con necesidad
absoluta, que tienen en su mismo concepto implicita la necesidad; en segundo lugar, las
esencias de necesidad hipotética que existen por otro y pueden depender de la voluntad
divina o no; y por ultimo, la predeterminacion fisica que promueve la voluntad para una

operacion necesitante o infalible,

Las diferencias entre la necesidad hipotética y la absoluta son diferencias en los
modos de ser necesario y contingente!®?. La necesidad absoluta se encuentra vinculada
con lo a priori en lo ontologico, puesto que la necesidad del Absoluto es una consecuencia
de la perfeccion de Dios. La necesidad absoluta, a diferencia de la hipotética, solo
depende de si misma para existir, dicho de otra forma: “s6lo las proposiciones hipotéticas
son necesarias; en cuanto a las absolutas, solo esta: Dios existe, es decir, la razon de las
cosas existe. Y a partir de aqui es evidente que las cosas cuya existencia se sigue de otra
no son necesarias”*%2, Aquellas cosas cuya existencia se sigue de la esencia decimos que
son necesarias. En este punto podemos afirmar que: “existe un ser necesario que es el que
da razon del ser contingente. [...]: si algo existe, Dios también existe como razon de ese
algo y razén de todos los seres”1%, Hablar de necesidad absoluta es hablar de entes cuya
necesidad se da en su propia constitucion. Por ello podemos decir que ésta depende de la
esencia de la cosa, esa esencia que al modificarse lleva a la contradiccién, esa esencia se
hace entonces necesaria absolutamente; sin esa esencia la cosa seria de otro modo. Se
podria llegar a definir esta necesidad de la siguiente manera: “una necesidad absoluta la

que debe exigirse, para poder decir que una accion es necesaria, que no es contingente,

% |eibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 120

100 pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la nocion en el pensamiento metafisico modal de
Leibniz. Gonzalez, Angel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de Navarra, Pamplona. Pag. 340-341

101 |bid. Pé4g. 328

102 |bid. Pag. 302

103 Sanchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479-495.
https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 Pag. 15

(33]


https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621

que no es efecto de una eleccion libre”*%. Mientras que la necesidad hipotética se depende
de un supuesto exterior a la esencia de la cosa. Todo lo que es necesario hipotéticamente
lo es por estar dependiendo de lo absoluto, y asi lo muestra Leibniz cuando dice: “Pero
supuesto que Dios la prevé, es necesario que suceda; es decir, la consecuencia es
necesaria, porque se sabe que ella existe, porque ha sido prevista, porque Dios es infalible,

y esto es lo que se llama una necesidad hipotética™%,

De esta manera lo Unico absolutamente necesario es Dios, ya que solo en él la
esencia envuelve a la existencia, dejando ver asi que el resto de cosas no son mas que
accidentes cuya razén ultima es Dios. Se llega asi pues a afirmar que todo lo que no sea
necesario de forma absoluta, es decir, necesario por si mismo, lo sera por accidente, “la
segunda no es necesaria, sino ex hypothesi y, por asi decirlo, por accidente, pero en si
misma es contingente!%. Con esto Leibniz busca hacer compatible la necesidad con la
contingencia, hecho que le costd —ya en su tiempo-— el que su filosofia fuera vista como
fatalista pues el accidente es imperfeccion. En este sentido se entiende que la perfeccion
se asocia a la necesidad, dando lugar a que cuanto mas absolutamente necesario es algo
mas perfecto resulta. Esto tiene como conclusion que para que podamos estar en el mejor
mundo posible este debe ser lo mas absolutamente necesario posible, dejando asi un
mundo en el que no hay hueco para la libertad. Sin embargo, y a mi parecer, la

investigacion leibniziana busca demostrar la necesidad de las cosas y no tanto la libertad.

La necesidad hipotética llega cuando “su existencia no depende de ellas mismas,
sino del supuesto de la existencia de Dios, y tal supuesto es una verdad necesaria (en
sentido absoluto)?’. La necesidad hipotética resulta vital para el esquema leibniziano de
la creacion, pues es gracias a esta que se puede decir que Dios es libre creador, en este
sentido la necesidad hipotética se entiende como contingente por su relacion con la
posibilidad. Y esto lleva a Leibniz a afirmar: “Pero supuesto que Dios la prevé, es
necesario que suceda; es decir, la consecuencia es necesaria, porque se sabe que ella

existe, porque ha sido prevista, porque Dios es infalible, y esto es lo que se llama una

104 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 148

105 Ibid. Pag. 148

106 |_eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espaiia: Antonio Machado Libros. P4g. 312

107 Escobar, M. (2011). El argumento ontoldgico, la necesidad absoluta y el problema de la contingencia en
Leibniz. Rev. latinoam. filos. [online]. vol.37, n.1 [citado 2025-05-08], pp.97-125. Disponible en:
<https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1852-
73532011000100004&Ing=es&nrm=iso>. ISSN 1852-7353. P4g. 103

(34]



necesidad hipotética”'%, Ambas nociones —necesidad hipotética y contingencia— escapan
a la necesidad absolutas puesto que su contrario no resulta contradictorio, en ambos casos
se puede pensar en una variedad de posibles —aunque estos posibles no lleguen a
actualizarse—. Asi bien Leibniz consigue estar en un cierto punto medio entre el
determinismo absoluto y el azar, salvando asi la libertad. Que las acciones sean

contingentes no implica que estas carezcan de un orden y una determinacion®,

La definicién mas completa de necesidad hipotética es la que la comprende como
“aquella que necesita de otro para su constitucion, en la medida en que ha de encontrar
fundamento para su esencia en la gran cadena del ser que le sostiene”'%. Y es por la
adscripcion que tiene la necesidad hipotética con un tercero que se puede conectar con
las cosas contingentes. Y de igual forma también se puede relacionar con el bien:
“necesario es aquello que es requisito para el bien, es decir, lo que si no se pone, se quita
el bien”™!. Asi pues vemos que lo necesario mayormente lo es en relacién a otro,
inclusive llegando a decir que lo necesario es lo que se debe, “deber es lo necesario para
el hombre bueno”*'?, Esta necesidad del hombre es una necesidad que obliga por la virtud,
que a diferencia de Dios no esta en su esencia —la esencia del hombre, es una necesidad
que no se encuentra en la experiencia—. En conclusion, de igual manera que la distincion
entre necesario y contingente se da en el modo de existencia, asi pasa también con la
distincion entre necesidad hipotética y necesidad absoluta. Esta distincidn en la necesidad
queda mas clara en la distincion de las verdades necesarias y las verdades contingentes —
cémo se verd mas adelante—. Dejando ver asi que donde la esencia se puede modificar sin

que haya contradiccion hay una contingencia absoluta que refleja la necesidad hipotética.

2.2 El paso a la contingencia

La contingencia en Leibniz tiene su raiz en el orden de la esencia, y no en el acto de ser

o0 la existencia, como asi se muestra en 8310 y 8408 de la Teodicea. La necesidad y la

108 |_eibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 148

199 Fernandez, M. S. (1991). Roldan, C. Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Gottfried
Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid. Pag. XXII

110 pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la nocion en el pensamiento metafisico modal de
Leibniz. Gonzalez, Angel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de Navarra, Pamplona. Pag. 334

111 |bid. Pag. 331

112 | eibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 102

(35]



contingencia son los modos en que la esencia se relaciona con la no contradiccion. Si
tenemos en cuenta metafisicamente ambas nociones veremos que dependen de si el objeto
y su opuesto entran en contradiccion®'®. La necesidad y la contingencia son modalidades
diferentes de una misma definicion, puesto que “el ser necesario y los seres contingentes
tienen en comun la posibilidad, una realidad que en Dios aparece totalmente y en lo
creado parcialmente”'*. Lo contingente se opone a lo absolutamente necesario, es
aquello cuyo posible no implica contradiccion o imposibilidad, y lo distingue de la
necesidad de la siguiente forma: “el suceso cuyo opuesto es posible, es contingente; como
aquel cuyo opuesto es imposible, es necesario”'°. Son modos distintos de relacion con la
posibilidad ldgica, con la ausencia de contradiccion. Lo necesario deja las puertas
cerradas a la posibilidad de oposicion mientras que lo contingente queda abierto a su
contrario. La contingencia de lo real es otra realidad, la necesidad al contrario no da lugar
a otra necesidad, se opone a ella. Lo contingente no tiene nada de real fuera del
entendimiento y la voluntad de Dios, pues su existencia se da y se pierde en su

actualizacion.

Se puede aceptar que todo aquello que es contingente es hasta cierto punto
necesario, debido a que ambas modalidades estan en el principio de razon suficiente,
puesto que “La razén —0 causa— que explica lo contingente es aquello que en ultimo
término le confiere su necesidad”!'®. Hay una determinacion para todo, en este mundo —
creado por Dios— no hay hueco para el azar, de forma que todo lo que nos pueda parecer
indiferente no es méas que la ignorancia de las causas y/o razones. En este punto en el que
afirmamos que todo esta ya bien determinado pareciera no haber lugar para la libertad,
para la contingencia como pura contingencia. Por ello Leibniz explica que cuando
hablamos de lo contingente hablamos de lo que existe actualmente, ahora, es necesario
para el mundo —que pudiendo ser de muchas formas es de ésta en concreto— actual, pero

puede no serlo en un futuro. La creacion se explica por la eleccién divina y los posibles.

113 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 340

114 Ortiz, J.M. (1988). El origen radical de las cosas: metafisica leibniciana de la creacién: Metafisica
Leibniciana de La Creacion. Eunsa. Pag. 22.

115 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 296

116 Fuertes, A. (2001). La contingencia en Leibniz (I). Cuadernos de Anuario Filosdfico. Serie
Universitaria, n°® 126. Pag. 70-71

(36]



La fundamentacion de la contingencia esta en la posibilidad, no en la
contradiccion, motivo por el que el principio de razén suficiente no opera en este plano,
sino que opera el principio de lo mejor. Los decretos libres de la voluntad divina son la
verdadera causa de que exista algo en lugar de nada, el primer decreto de la voluntad de
Dios es hacer las cosas del mejor modo posible. La contingencia es una forma de
demostrar la existencia de Dios por referirse a aquellas cosas que tienen su razén
suficiente en un ser necesario y no en si mismos. Lo contingente es lo que es de una forma
pudiendo haber sido de otra manera distinta. Se defiende asi que las cosas contingentes
no son azarosas, Sino racionales y creadas por un ser superior —en este caso la divinidad
que es Dios— conforme a su voluntad —que un ser limitado no puede comprender—. Si
entendemos como contingente aquello cuyo opuesto no tiene contradiccion estamos en el
plano 16gico, estamos hablando de una posibilidad 16gica. Aqui se “atribuye lo necesario
a la Monas monadum, al Creador y lo contingente a la ménada comun, a la criatura™?’,
la existencia de la criatura no deviene de su propia esencia —cosa que si se da en Dios—y
eso es lo que le hace ser contingente y dependiente del ser necesario. En este punto la

posibilidad l6gica nos termina por llevar a la conclusion metafisica.

Los futuros contingentes son los que tienen su explicacion en el &mbito temporal
de las esencias posibles, el tiempo actualiza las esencias y les da existencia. Pero es solo
Dios quien conoce de forma certera e inefable el pasado, el presente y el futuro de las
esencias posibles puesto que estas son objeto de la ciencia divina. Aungue este futuro
contingente del que hablamos tenga un acceso necesario, pues Dios accede a ello
mediante el entendimiento divino, no por ello es un futuro necesario ya que “la
certidumbre objetiva o la determinacion no constituye la necesidad de la verdad
determinada”!'®. Esto es asi puesto que el conocimiento divino del futuro contingente no
anula ni agota la posibilidad del opuesto. En este punto hay que admitir que toda
contingencia tiene una determinada necesidad no absoluta que no niega su contrario —por
eso podemos decir que la contingencia es efectivamente, contingente— No hay necesidad
absoluta puesto que hay tanta realidad posible en lo expresado que en la negacion de lo

expresado, lo contingente no es azaroso, asi pues y como dijo Einstein: “Dios no juega a

17 Sanchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479-495.
https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621. Pag. 13

118 |_eibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 151

(37]


https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621

los dados”®. En la contingencia se manifiesta una cierta necesidad como su razon
suficiente. Los principios que fundan las verdades, tanto necesarias como contingentes
son de caracter ontologico puesto que “tanto las verdades necesarias como contingentes
constituyen la nocién individual completa, [...], y la constituyen en su realidad, [...]

posible o factual”?°,

En lo que refiere a las acciones estas son todas contingentes —lo cual no implica
que sean indiferentes—. Dios actla con razon a lo mejor, mientras que el hombre lo hace
segun lo que le parece mejor. Las acciones son contingentes cuando se actla sin coaccién
tanto externa —no estar retenidos, enfermos, etc— ni interna —que el espiritu actde por su
propia iniciativa—, ademas de que no haya una relaciéon de necesidad entre la accién y la
deliberacion'?!. En lo que respecta a la coaccion interna, es importante no actuar
dominados por las pasiones puesto que pueden confundir al espiritu y esclavizarlo. Esta
libertad del espiritu es una libertad de querer que se opone a la necesidad, es una libertad
pura que denominamos como ‘libre arbitrio’, que no es mas que “la pretension de que el
acto de la voluntad es contingente!?, La contingencia de las acciones queda pues en la
libertad de la voluntad ¢Depende con caracter necesario la voluntad del entendimiento al
momento de realizar la accion? Leibniz dice que el hombre no sigue siempre un juicio
claro del entendimiento ya que “Nosotros queremos obrar, hablando con exactitud, pero
no queremos querer; [...] queremos tener la voluntad de querer, y asi iriamos hasta el
infinito. No seguimos siempre el Gltimo juicio del entendimiento préctico, al

determinarnos a querer; pero seguimos siempre, al querer”?3,

Para poner mayor claridad en el asunto Leibniz expone que es solo Dios el tnico
cuya voluntad es fruto siempre del juicio del entendimiento*?*, mientras que el resto de
criaturas inteligentes pueden verse afectadas por las pasiones. Esto nos afecta y nos

obstaculiza el entendimiento practico ya que nuestro juicio del entendimiento se ve

119 Einstein, A., Born, H. (1999). Correspondencia (1916-1955). México: Siglo XXI de Espafia Editores,
S.A.

120 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filoséfico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 113

121 Fernandez, M. S. (1991). Roldan, C. Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Gottfried
Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid. Pag. XLVIII

122 |bid. Pag. XLIX

123 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 155

124 |bid. Pag. 310

(38]



afectado por la percepcion confusa de nuestros sentidos'?

. A pesar de todo esto el filésofo
aleman remarca que “el enlace entre el juicio y la voluntad no es tan necesario como
podria creerse”'?, Dios pese a estar determinado a elegir lo mejor a causa del
entendimiento divino, elige sin verse obligado a ello puesto que hay una infinidad de
posibles entre los que elegir, como asi lo defiende al afirmar “Dios no deja de escoger lo
mejor, pero no se ve precisado a hacerlo, y ni siquiera hay necesidad respecto al objeto
de la eleccion de Dios, porque es igualmente posible cualquier otro orden de cosas. [...],
la eleccion es libre e independiente de la necesidad, puesto que se hace entre muchos
posibles, y la voluntad no es determinada sino por la bondad preferente del objeto”?’.
Decir que no puede elegir otra cosa que no sea lo mejor no es correcto puesto que de dicha
afirmacion se infiere que lo que no elige es imposible, cosa que ya hemos visto que no es
asi. Dado que Dios elige cosas cuyo opuesto es posible, Dios no elige necesariamente, es
decir, “Dios puede producir todo lo posible, [...], pero quiere producir lo mejor entre los

posibles”1?8,

2.3 La posibilidad: Puerta de entrada a la existencia

La tendencia a existir por parte de todo posible se configura como una razén necesaria
pero no suficiente para existir. Es razon necesaria puesto que la pretensién de existencia
es una cualidad del posible, pero no resulta suficiente ya que la existencia se fundamenta
en el Absoluto. Gracias al Absoluto podemos decir que hay algo en lugar de nada. Este
Absoluto del que hablamos cuando crea lo hace regido por el principio de composibilidad,
de forma que los posibles que alcanzan la existencia son los que tienen una mayor esencia
o0 perfeccion y no resultan contradictorios. En el pensamiento leibniziano, la existencia y
la necesidad son modalidades diferentes y estan jerarquizadas, siendo que la necesidad es
superior a la existencia'?®. La relacion de la posibilidad con la existencia no es entonces,
obviamente, equivalente a la relacion de la posibilidad con la necesidad. De esta manera

Leibniz logra evitar caer en panteismos. La creacion, es para el filésofo aleman, la

125 |bid. Pag. 311

126 |bid. Pag. 311

127 |bid. Pag. 152

128 Fernandez, M. S. (1991). Roldan, C. Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Gottfried
Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid. Pag. L

129 Fernandez, M. S. (1996). La necesidad como totalidad de la posibilidad en Leibniz. Anuario
Filoséfico, 29(2), 527-537. https://doi.org/10.15581/009.29.29751. Pag. 529

(39]


https://doi.org/10.15581/009.29.29751

conexion entre la posibilidad y la existencia, puesto que “las sustancias son posibilidades
fundamentales creadas en orden al ejercicio —existencial— del analisis. [...]. La existencia
creada es [...], un analisis intrinsecamente inacabado. El andlisis completo es la identidad

de posibilidad y necesidad”**°.

2.3.1 Posibilidad necesaria y posibilidad contingente

No todos los posibles se realizan y es por eso que la necesidad no implica necesidad. La
posibilidad se da cuando hay una compatibilidad entre la realidad del sujeto y una serie
de predicados determinados diferentes. Estos predicados son metafisicamente necesarios,
es decir necesarios absolutos, ya que son determinantes para la esencia del sujeto —sin
predicado no puede haber sujeto—. A su vez estos predicados no son metafisicamente
necesarios puesto que no son la esencia del sujeto, los predicados asi pues estan incluidos
ya en el sujeto que podria ser de otra forma. Dependiendo de como se encuentre incluido
el predicado en la posibilidad de entendimiento divino estaremos ante: una posibilidad

necesaria o una posibilidad contingente.

El problema en el ambito metafisico se da entre la posibilidad y la existencia, aqui
todo lo que es atravesado por la necesidad adquiere un caracter necesario. Aqui se
categoriza de imposible a la cosa que no es compatible consigo misma®3Z. La posibilidad
se vincula aqui con la necesidad al definir lo imposible en términos de esencialidad, como
Leibniz muestra en su La profesién de fe del filésofo: “es posible lo que puede ser
entendido, o sea (para no poner la palabra puede en la definicion de lo posible) lo que
entiende claramente el que presta atencidn. Imposible es lo que no es posible. Necesario,
aquello cuyo opuesto es imposible. Contingente, aquello cuyo opuesto es posible”*2, Mas
tarde en su Discurso de metafisica terminaria diciendo que lo imposible es aquello que
implica contradiccion. Cuando hablamos de posibilidad e imposibilidad no debe
entenderse como que aquello que no es posible es porque es imposible, puesto que la
posibilidad tiene muchas facetas. Como la posibilidad es en el fondo esencia —

metafisicamente—, y ésta no puede ser contradictoria la inica imposibilidad existente aqui

130 |bid. 529

181 Leibniz, G. W. (2009). Obras filoséficas y cientificas. Vol. 8, Metafisica. Ed. Juan Arana. Granada:
Comares. Pag. 279

132 | eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espafia: Antonio Machado Libros. P4g. 120

[40]



serian los nombres sin correspondencia. Una esencia no puede ser contradictoria porque
no puede pensarse nada contradictorio a la esencia, la contradiccion aqui seria la ausencia

de idea.

La esencia posible tiene una estructura sujeto-predicamental donde el sujeto queda
explicitado en el predicado, en el entendimiento absoluto se dan las esencias posibles que
se rigen por el principio de no contradiccion. Esto implica que son necesarias absolutas
puesto que no permiten variacion en su esencia ante el entendimiento divino, es decir, “su
necesidad metafisica, basada en el principio de identidad o contradiccién, es su razon
suficiente”®3. Aqui, en las esencias posibles necesarias, la esencia posible tiene
predicados que explicitan el sujeto, el conjunto de predicados adscritos a un sujeto
explican al mismo, la esencia posible necesaria esta fundada en el entendimiento divino.
Los posibles necesarios reciben su nombre por expresar que no hay otro modo, es decir,
que de ser posible de otra u otras formas seria imposible o absurdo. Los posibles
necesarios se dan en el entendimiento divino por ser necesarios, por ser enteramente
logicas; “su realidad esencial expresa un contenido necesario; pues bien, estas esencias,
en tanto que puramente légicas, convienen con todas las demas, constituyendo el armazén
de posibilidad, condicion de posibilidad de todo mundo posible”!**. Estas esencias
posibles al ser compatibles y estar en armonia entre si dan necesariamente lugar a la

existencia del mundo creado.

El concepto que presenta una cierta igualdad con la imposibilidad es la necesidad
debido a que si se da uno no se puede dar el otro; “la contradiccion entre necesidad e
imposibilidad hay que entenderla como la ausencia de grados intermedios, ya que o bien
se da la necesidad o bien la imposibilidad”**®. Asi pues, la posibilidad es opuesta a la
imposibilidad porque enfrenta la pluralidad a la negacion, y la necesidad es opuesta a la
imposibilidad porque enfrenta la existencia del Ser Necesario a la nada méas absoluta. En
el caso de la necesidad la implicacion de la existencia del Ser Necesario nos lleva a la

imposibilidad absoluta*®. De esta forma podemos ver el enfrentamiento entre posibilidad

133 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filoséfico. Serie
Universitaria, n°® 181. P4g. 31

134 Ibid. Pag. 31

135 pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la nocién en el pensamiento metafisico modal de
Leibniz. Gonzalez, Angel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de Navarra, Pamplona. Pag. 160

136 | eibniz, G. W. (2010). Obras filosdficas y cientificas. Vol. 2, Metafisica. Ed. Angel Luis Gonzalez.
Granada: Comares. Pag. 278-279

[41]



y necesidad como el enfrentamiento de la fragmentacién contra la afirmacion, aunque
este enfrentamiento no supone la exclusion. Hay entre ambos conceptos una relacion por
la que “la necesidad se constituye y exige la posibilidad como la posibilidad remite, en

tltima instancia, a la consideracion de la necesidad”*®’.

El otro tipo de esencia posible es aquel que tiene en su esencia contenidos no
I6gicos que no estan fundados enteramente en el entendimiento divino, sino que se fundan
en unos determinados decretos de la voluntad divina. El lugar que ocupan los posibles es
el entendimiento divino, pero se fundamentan en la realidad divina, es decir, “Dios, al
contemplarse a si mismo, se contempla bajo la razén formal de su entendimiento, es decir,
bajo la razén formal de posibilidad. Por ello Dios contempla los designios de su voluntad
bajo la razon de posibilidad, y asi se constituye las esencias posibles no estrictamente
l6gicas”!%8. Al contemplarse Dios a si mismo, a su propio ser, ve en si los infinitos modos
posibles que tiene el ser finito —y de entre ellos elige el mejor posible dentro de la
posibilidad de despliegue espacial y temporal-. Aqui no hablamos de necesidad
metafisica porque al configurarse a partir de un decreto voluntario —divino— hay lugar
para otros posibles modos de ser. Estamos en las esencias posibles contingentes, las
esencias posibles que podrian ser de otro modo, se trata de la capacidad divina para
contemplarse como creador. Al poder contemplarse como creador, se pueden contemplar
diferentes posibles modos de ser, dando asi lugar a una esencia posible contingente o
hipotética, el principio de identidad es mas amplio que en la esencia posible necesaria —

donde este principio de identidad solo puede ser de una forma—.

La esencia posible necesaria tiene un caracter necesario en la conexién entre sujeto
y predicado que hace que la esencia sea ajena al tiempo —inclusive en las esencias posibles
de existencia, ya que su identidad logica constituye realidades evidentes—. Sin embargo,
en las esencias posibles contingentes no es necesaria esta conexion entre sujeto y
predicado, la conexién depende de una actualizacion para que se pueda explicitar espacio-

temporalmente. La posibilidad, tanto necesaria como contingente, referencia la

137 pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la nocion en el pensamiento metafisico modal de
Leibniz. Gonzalez, Angel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de Navarra, Pamplona. Pag. 161

138 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filoséfico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 32

(42]



compatibilidad del predicado que constituye un sujeto. La incompatibilidad es la muestra

de aquello que es légicamente imposible o contradictorio.

2.3.2 La exigencia de existencia

Los posibles construyen las esencias de las cosas al expresar el conocimiento divino de
sus modos de ser, la mayor realidad es la divina, y por ello este es el mejor mundo posible.
Las cosas que hay son gracias a las esencias posibles, y estas Gltimas son fruto del
entendimiento divino, por lo que los posibles expresan lo divino, y lo divino solo puede
ser lo mejor posible —no hay lugar para un posible mejor que el que hay, a pesar de la
infinidad de posibilidades. “lo existente es veraz si y solo si se acomoda plenamente al
conocimiento que Dios tiene de ello”'®. Para que la esencia posible sea el punto que
conecta lo actual con lo posible debe tener una cierta relacion con la existencia; “hay en
las cosas posibles, es decir, en la posibilidad misma o en la esencia, una cierta exigencia
de existencia, o por asi decirlo, una pretension a existir, y para expresarlo en una palabra,
que la esencia tiende por si misma a la existencia”'®. El posible en su exigencia de
existencia es determinante para constituir un carécter universal de la esencia posible, sin
que la exigencia de existir sea igual para todas las esencias posibles. Cuanto mayor sea el

grado de perfeccidn de la esencia posible mas existencia habra.

Leibniz sefiala la necesidad de la existencia divina a la vez que explica en que
consiste esta necesidad, explica “que el Ser Divino es un ser a Se, en el que la esencia
encierra a la existencia o en el cual es suficiente ser posible para ser actual”**!, Lo que es
perfecto en forma maxima es la divinidad, y lo es por ser infinita, y es a partir de ella de
donde salen el resto de realidades. Esta posibilidad que no admite limitacién ni defecto
es la que hace necesaria su existencia. Se trata de una totalidad de la posibilidad perfecta
que le es necesaria al ser total —que es Dios—. Las cosas que existen lo hacen porque gozan
de la posibilidad necesaria mayor, es decir, no hay una posibilidad mayor de existencia
de otra cosa, pues si hubiera una posibilidad mayor la cosa no existiria para dar lugar a

existir a esa cosa que tiene una posibilidad necesaria de existencia mayor. Solo

139 |bid. Pag. 33

140 Echavarria, A. (2013). Creacion, nada y participacion de Leibniz. Pensamiento: Revista de investigacion
e Informacion filosofica, 69(261), 897-918. Pag. 901

141 Fernandez, M. S. (2002). Leibniz, la teodicea y la religion. Thémata, 29, 27-37. P4g. 32

(43]



demostrando que es posible el ser perfecto demostramos su existencia, es por esto que es
tan fuerte el argumento modal «si el Ser Necesario es posible existe» puesto que “si el
Ser Necesario no es en absoluto, no hay en absoluto ser posible”*2, El peso de la
necesidad de la existencia de Dios confirma la posibilidad su existencia misma. Solo si
probamos la existencia de este Ser soberanamente perfecto y que comprende todas las
perfecciones, podemos admitir que es la esencia del mismo la que comprende la

existencia.

El filosofo aleméan describe a Dios como existente por su propia esencia, que tiene
todas las perfecciones sin defecto ni limite y al que todos los atributos le pertenecen y que
no necesitan justificacion. De forma que podemos dejar en claro que segiin Leibniz: “Dios
es lo primero; sin El no habria nada y todo lo que existe depende de su entendimiento y
su voluntad. Dios, que es la fuente de todos los bienes, es también el principio de todos
los conocimientos, ya que como los pensamientos simples son los elementos de la
Caracteristica, las formas simples son la fuente de las cosas y la naturaleza de Dios
encierra todas las formas simples absolutamente tomadas”**®. En la Teodicea nos muestra

la relacion de los atributos cuando dice:

“Dios es la primera razén de las cosas, porque las que son limitadas, como todo lo que vemos y
experimentamos, son contingentes, y nada hay en ellas que haga necesaria su existencia; siendo
muy claro que el tiempo, el espacio y la materia, homogéneos y uniformes en si mismos e
indiferentes a todo, podian muy bien recibir cualesquiera otros movimientos y figuras y en un
orden distinto”44,

Por consiguiente, es preciso buscar la razén de la existencia del mundo, que es el
conjunto todo de las cosas contingentes y es necesario buscarla en la sustancia que tenga
en si misma la razon de su propia existencia y que sea por o mismo necesaria y eterna.
Estas realidades que surgen de la divinidad poseen una limitacién, una finitud, que no
tiene por qué ser en todas las realidades del mismo grado. De esta forma podemos decir
que lo imperfecto lo es por ser una limitacion de lo real. La perfeccion esté en las esencia
que no poseen limites, Leibniz dira: “la perfeccion es positiva, es una realidad absoluta;

el defecto es privativo, nace de la limitacion”'*®. La imperfeccion de la sustancia o mal

142 |bid. Pag. 33

143 |bid. Pag. 34

144 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. Pag. 130-131

145 |bid. Pag. 147 (§ 33)

[44]



metafisico nace en la naturaleza ideal de la criatura y esta habitara hasta en el mejor de
los mundos posibles'“®. De esta forma se puede afirmar que la perfeccion es proporcional
de manera directa a la realidad esencial.

Si seguimos la perfeccion de la esencia posible veremos que esta existe en mayor
grado cuan mas méximamente perfecta sea y que por tanto debe existir necesariamente;
Dios existe necesariamente porque es una necesidad absoluta que haya una esencia
perfecta de grado méaximo. De aqui se sigue la definicion real de Dios que establece su
posibilidad total de esencia, es decir, Dios es el ser que tiene la posibilidad de esencia
maxima; por eso mismo debe existir, ya que si un ser asi no existiera un hombre tampoco
lo haria. La existencia tanto de los hombres como del mundo es contingente, lo que hay
es solo uno de los infinitos posibles que tenian una aspiracion de existencia. Sin embargo,
Dios como causa inteligente decide crear este mundo entre todos los posibles porque éste
mundo es el mejor de la serie de posibles. Antes de determinar cudl existira, Dios ha
considerado en su entendimiento todos los mundos. Leibniz lo pone de manifiesto al

decir:

“Esta consideracion o relacion de una sustancia existente respecto a las simples posibilidades, no
puede ser otra cosa que el entendimiento en que se dan las ideas de todas ellas, y el determinar la
existencia de una, no significa otra cosa que el acto de la voluntad que escoge; y el poder de esta
sustancia es el que hace que esa voluntad sea eficaz. El poder se encamina al ser, la sabiduria o el
entendimiento a lo verdadero, y la voluntad al bien. Y esta causa inteligente debe ser infinita en
todos conceptos, y absolutamente perfecta en poder, en sabiduria y en bondad, puesto que alcanza
atodo lo que es posible. Y como todo se liga, no da lugar a admitir mas que una. Su entendimiento
es el origen de las esencias, y su voluntad es el origen de las existencias. He aqui en pocas palabras

la prueba de un Dios Unico con sus perfecciones, y por su medio el origen de las cosas™¥'.

Solo se puede amar a Dios si se conocen sus perfecciones puesto que al no haber
nada mas perfecto que Dios para amarle es suficiente con conocer su perfeccion. Dentro
de este amar se encierran los principios de la verdadera piedad, y esto nos es asequible

porque tenemos dentro de nosotros sus ideas, aunque en El las posee sin limite.

La esencia posible tiene en su naturaleza la busqueda de la existencia, y esta tiene

su efectividad en funcién de su realidad posible. Es decir, cuanto mas perfecta y mas

146 [bid. Pg. 140 (§20 y 21)
147 |bid, P4g. 130-131

(45]



compatible sea con el resto de lo real y segun la mirada divina mas posible efectiva sera
la esencia. La tendencia a la existencia de la esencia no depende de la voluntad divina
sino mé&s bien de su naturaleza propia a existir. Para Leibniz estas esencias tienen un
caracter real y son lo verdaderamente real, ya que al ser independientes de la existencia
concreta reducen la dicha existencia a un estado diferente del que les es propio por
posibilidad, son a fin de cuentas una explicacion espacio-temporal de la propia esencia®*.
La esencia de la existencia de Dios se encuentra en que su esencia es existir, hay una
identidad absoluta entre identidad y esencia’*. Esta identidad absoluta que hallamos en
Dios es la que hacer que haya cierta identidad entre esencia y existencia fuera de él. Esta
identidad de la esencia es una consecuencia de la exigencia l6gica de la misma, es por
esto por lo que la existencia tiene un ser equivalente —como identidad— al de la esencia
que actualiza. Dejando asi ver como la I6gica leibniziana influencia a la metafisica puesto
que “definir el ser en términos de ldgica obliga a conferir una cierta forma de existencia

a la esencia. El posible légico es un existente virtual”2*,

Si la existencia fuera una cosa diferente a lo que la esencia exige tendria en si una
esencia, la existencia por si misma afiadiria una esencia nueva a las cosas, dando asi lugar
a un circulo vicioso. Asi pues, llegamos a la idea de que la existencia no se puede definir
ya que no tiene un quid propio. Cualquier posible existe no solo por su grado de
perfeccion sino por su cantidad de esencia, donde “la perfeccion de las esencias posibles
concretan limitadamente las perfecciones simples que configuran la esencia divina™?.
Cabe realizar aqui una distincion entre la dimension material y la dimension formal de la
idea divina. La dimension material esencialmente encierra la expresion real y concreta de
la esencia divina desde un punto de vista concreto, constituye asi una esencia particular y
limitada. Mientras que la dimensién formal de la idea divina es la no contradiccion, es la
expresion directa de esa perfeccion absoluta que la fundamenta, lleva dentro de si la I6gica
eterna divina. Hay que tener en cuenta que tanto la dimensién de la posibilidad como la
de la esencialidad son modos diferentes de consideracion de una misma realidad, es por

esto que los posibles son infinitos. Los posibles son infinitos por expresar desde muchos

148 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filoséfico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 38

149 Jalabert, J. (1968). “Les notions d’essence et d’existence dans la philosophie de Leibniz”. Studia
Leibnitiana, suppl. I, Metaphysik-Monadenlehre. Pag. 13

150 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosofico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 39

151 Ibid. Pag. 39

[46]



puntos de vista la infinitud de la esencia divina. En estos posibles es donde encontramos
a las esencias individuales que llegan a la realidad, las que se hacen efectivas porque su

“perfeccion esencial se adjunta a la voluntad creadora divina”1®2,

Para que la nocion de Dios no sea contradictoria es necesario afirmar que “su
esencia es fundamento de su existencia por su infinita pretension a la existencia, lo cual
hace de él una existencia necesaria”'*3. Dios es lo Ginico que posee el grado maximo de
existencia, por lo que el resto de cosas que son —incluidos nosotros— no son necesarias.
Las esencias geneéricas son necesarias en su posibilidad, pero no en su existencia. Estas
existirian en cualquiera de los mundos posibles y siempre bajo la accion creadora divina,
accion que resulta contingente y libre para Leibniz, puesto que Dios podria decidir no
crear nada. La creacion de un mundo posible por parte de Dios es absolutamente libre,
como asi muestra Leibniz en su teodicea: “nada hay actual sin que Dios por su decreto le
haya dado la existencia”>*. Asi pues, solo existe lo mas perfecto de la esencia posible, de
lo que es contingente siempre existe lo méas perfecto posible, lo absolutamente perfecto
existe por ser necesario. La perfeccion se resuelve en el ambito de la esencia, asi pues, la
existencia tiene origen en las esencias posibles. A la vez el principio de la esencia es la

posibilidad de la misma forma que la perfeccion es el principio de la existencia®.

Es por todo esto que para el filosofo de Hannover la fuente de las cosas debe
buscarse en las verdades eternas, ya que es ahi donde habitan las esencias de las mismas.
La esencia antes de ser en acto se identifica con la idea divina que se fundamenta y
encuentra en el entendimiento divino. La esencia es mas real y posible cuanto mas
inteligible sea, por lo que cuanto mas pensable sea la esencia por el entendimiento
absoluto mas aspirara a existir. Dios como ente existente y necesario es el camino para
que los posibles lleguen a ser en acto, es decir, “si la esencia tiende por si misma a la

existencia, y si la esencia divina es maximamente posible porque incluye todas las

152 |bid. Pag. 39

153 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filoséfico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 35

154 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 323 (8335)

155 |eibniz, G. W. (2010). Obras filosdficas y cientificas. Vol. 2, Metafisica. Ed. Angel Luis Gonzalez.
Granada: Comares. Pag. 87

[47]



perfecciones positivas sin grado de limitacion, tal esencia divina se identificara con su

existencia”°,

2.3.3 Las verdades

La verdad es posibilidad y la posibilidad es lo que se puede pensar sin incurrir en
contradiccion, por lo tanto, la verdad es la ausencia de contradiccion entre el sujeto y sus
predicados. La esencia posible que tiende a la existencia cuando es necesaria se le
denomina esencia genérica y es un elemento necesario para cualquiera de los mundos
posibles. Mientras que la esencia posible contingente es aquella que Dios ha elegido para

actualizar el existencial de un mundo posible.

El entendimiento absoluto, el que pertenece Unicamente a Dios, es atemporal,
infinito, perfecto en grado sumo, instantaneo y no discursivo, mientras que el
entendimiento limitado, el de los hombres, es limitado, finito, falible y discursivo —lo que
distingue y define ambos modos de conocimiento es su caracter de infinitud o finitud—.
En este punto se relaciona el entendimiento divino con la razon absoluta. El objeto de la
razén es la verdad y dentro de la verdad encontramos dos tipos la necesaria y la
contingente. En ambos d&mbitos de verdad es necesario que no haya contradiccion entre
el sujeto y el predicado, sin embargo, es en funcion de como sea la conexion entre sujeto
y predicado donde se averigua si una verdad es necesaria o contingente. Aqui la nocion
de verdad tiene un caracter l6gico-proposicional, donde la verdad de una proposicién es
la verdad propiamente dicha. La verdad de lo real depende de la inclusion que tiene el
predicado en el sujeto dentro de una proposicion verdadera, en palabras del fil6sofo

aleman:

“Verdadera es una afirmacion cuyo predicado esta incluido en el sujeto, y asi en toda proposicion
verdadera afirmativa, necesaria o contingente, universal o singular, la nocién del predicado de
algin modo estd contenida en la nocién del sujeto; de manera que quien comprendiese
perfectamente ambas nociones del modo como las comprende Dios veria con ello claramente que

el predicado esta incluido en el sujeto”.

1% Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosofico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 37
157 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 351

(48]



En la regio idearum encontramos dos ambitos de la verdad, la necesidad en
sentido estricto y la necesidad absoluta que son las verdades que nos hablan de las
esencias posibles necesarias —que no podrian ser de otro modo—. Las verdades necesarias
absolutas no son verdades eternas en tanto que las verdades contingentes también son
eternas, esto es asi puesto que “toda verdad es eterna porque se halla en el entendimiento
divino desde siempre, tanto si es ‘necesaria’ como ‘contingente’”*®, El campo de
despliegue de las verdades necesarias es el de los posibles necesarios entendiendo como
posibles aquellos cuyo opuesto es imposible, como asi menciona Leibniz en el Discurso
de metafisica: “nada cuyo opuesto sea posible es necesario”*°. Se trata de verdades que
tienen una necesidad metafisica, una necesidad que es dependiente de la perfeccion de la
esencia posible. Su perfeccion esencial se encuentra en el rigor 16gico, se fundamenta en
el principio de contradiccién. La voluntad divina de querer una verdad como existente

por encima de otros posibles se hace una necesidad imperativa de existencia.

Este tipo de verdad necesaria nos lleva a la imposibilidad de una verdad contraria
por contradiccion, mostrando asi que “Cuando una verdad es necesaria se puede encontrar
su razon por medio del analisis, resolviéndola en ideas y en verdades mas simples hasta
que se llega a las primitivas”*°. Son unas verdades que se pueden demostrar mediante el
rigor geométrico, son verdades que pueden verse reducidas a identidades l6gicas, como
puede ser X es X; 0 X N0 es —X. podriamos concluir aqui diciendo que “si la verdad necesaria
se fundamenta en el principio de no contradiccién, toda verdad necesaria es implicita o

explicitamente una identidad”*6!

Las verdades contingentes se denominan asi porque las existencias de las esencias
posibles que conforman sus objetos son contingentes, en este sentido es un apelativo
‘heredado’ en cierta forma. Son verdades que no impiden que su opuesto sea posible, es
decir, son susceptibles de ser negadas sin que esto aniquile su posibilidad. No son
metafisicamente necesarias puesto que en su sintaxis no hay una razon suficiente para su
veracidad, son verdades que no encuentran dentro de si mismas la razon suficiente de su

posibilidad. Si la verdad y su opuesto fueran ambas posibles ninguna podria dar mas razon

1%8 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filoséfico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 45

19 eibniz, G. W. (2017). Discurso de metafisica. Espafia: Alianza Editorial. Pag. 81

160 |_eibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 642

161 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosofico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 47

[49]



de su posibilidad que la otra. Al no encontrar —las verdades contingentes— la razén
suficiente en su estructura logica esta debe estar en otra instancia y de ella dependera su
constitucién. Esta instancia solo puede ser Dios, pero no puede serlo en tanto que
entendimiento divino, porque si lo fuera daria razén a una verdad contingente y a su

opuesta también.

Las verdades contingentes tratan sobre las esencias posibles que tienen una
exigencia de existir, son esencias que no son universales ya que estas esencias posibles
se expresan en individuales que se completan —son sustancias individuales que con solo
esa verdad ya estan completadas— Toda esencia posible tiende, intrinsecamente, a la
existencia, estan en una relacion con lo divino que es su actualizaciéon existencial
pudiendo asi existir. La instancia divina a la que hacemos referencia aqui es la voluntad
divina, puesto que son verdades que se dan como fruto de la libertad creadora de Dios.
Pero esto no se da solo en tanto que existenciales, sino también en tanto que posibles, la
voluntad de Dios afecta tanto a los existenciales como a los posibles.

La voluntad divina esta regida por el entendimiento absoluto, sin embargo, éste
ultimo actla de forma independiente a los decretos libres divinos. El decreto divino esta
yaincluido en la verdad contingente desde el principio puesto que el entendimiento divino
la conoce desde siempre. En las verdades eternas no ocurre lo mismo puesto que son
independientes del querer divino. Con esto se quiere dejar claro que “el entendimiento
absoluto penetra los decretos libres divinos, conociéndolos al modo en que tal
entendimiento conoce: bajo la razén formal de posibilidad'®2. La voluntad divina es asi
la razon suficiente de las verdades contingentes; “las posibilidades de los individuos, 0
de las verdades contingentes, encierran en su nocion la posibilidad de sus causas, a saber,
los decretos libres de Dios, en lo que ellas son diferentes de las posibilidades de las
especies o verdades eternas, que dependen sélo del entendimiento de Dios, sin suponer

con ello la voluntad”63,

Las esencias posibles contingentes tienen la razon suficiente de existencia en los
decretos libres de Dios que no son posibles, sino que operan sobre las esencias posibles

contingentes. Este decreto de existencia divina constituye asi la voluntad divina que se

182 |bid. Pag. 49
1683 |eibniz, G. W. (2017). Obras filoséficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicolas & Maria Ramén Cubells. Granada: Comares. Pag. 56.

(50]



guia por el principio de perfeccion. Es por esto que lo que existe lo hace porque sus
esencias posibles contingentes poseen una mayor perfeccién —una mayor esencia— que
los otros posibles contingentes. Con respecto a la voluntad divina decimos que es
voluntad antecedente a aquella por la que Dios elige el posible por la perfeccion esencial

que tiene, y voluntad consecuente a la que Dios elige por tener mayor perfeccion esencial.

Las verdades necesarias son universales y se rigen por el principio de no
contradiccion —su razén suficiente es el entendimiento divino—, las verdades contingentes
son individuales y completas que se rigen por el principio de perfeccion —su razén
suficiente es la voluntad divina—. En las verdades necesarias hay un caracter acabado en
su analisis por reducirse a una identidad légica, mientras que las verdades contingentes
son inacabadas, éstas no tienen una demostracion completa en su andlisis, siempre hay
razones de razones. Este caracter incompleto del analisis en las verdades contingentes es
fruto del principio de perfeccion que se mueve conforme a lo mejor y es libre, al ser libre
no es necesario, es querido —por Dios y en virtud a su infinita bondad—. De esta forma
podemos concluir que “mientras las verdades necesarias son finitamente analiticas, las
verdades contingentes son infinitamente analiticas'%, la posibilidad l6gica del sujeto no

puede agotar la esencia posible que se explicita en el predicado.

La verdad contingente tiene una doble fundacion: por un lado, esta el principio de
contradiccion por la ausencia de contradiccion entre la esencia posible que expresa y su
explicitacion predicativa, y por el otro lado su cimentacion sobre el principio de
perfeccion como voluntad divina que la constituye. Es por esto que la negacion de una
verdad contingente no ataca al principio de contradiccién como ocurre con las verdades
necesarias, sino que ‘“atacaria el principio de contradiccion entendido como la total

asimilacion del predicado al sujeto”°.

Russell quiere diferenciar entre las verdades necesarias y las contingentes, para €l
las verdades en su mayoria son contingentes ya que las verdades contingentes son las que
hablan de lo que existe actualmente, solo Dios es atemporal y por tanto es una verdad
necesaria. Toda proposicion contingente es una proposicion existencial, con la excepcion

de Dios, como asi muestra en su obra—Russell—: “The assertion of existence, alone amon
g

164 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filoséfico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 50
185 |bid. Pag. 51

(51]



predicates, is synthetic, and therefore, in Leibniz’s view, contingent. [...]. The existence
of each separate predicate at each separate instant is a contingent truth, for each is
presupposed in the assertion that just such a subject exist”2%. En este sentido es el tiempo
el que ejerce como criterio distintivo entre el tipo de proposiciones, lo necesario refiere a
un tiempo total mientras que lo contingente a instantes o partes temporales. De esta forma
queda visto que Dios es una proposicién existencial necesaria ya que en él se afirma la
existencia en todo el tiempo pasado, presente y futuro hasta el infinito. Desde esta
perspectiva en la que lo contingente es lo actual se deja de lado la analiticidad como
criterio diferenciador. Es decir, tanto las verdades necesarias como las contingentes son
analiticas por naturaleza, su diferencia esta en el grado de infinitud o finitud en el que los
predicados quedan resueltos en el sujeto.

Lo contingente aqui no es oposicién de lo necesario, sino que lo verifica en el
tiempo actual, es decir, lo contingente demuestra que lo necesario es ahora pero no puede
demostrar que vaya a ser después. Solo los sujetos que no estén en una relacion
dependiente temporal, que no dependan del tiempo, tienen adscritos a ellos verdades
necesarias. Sin embargo, el mayor inconveniente de esta vision es considerar “que toda
proposicion que verse sobre lo meramente posible, es decir, o que podria ser pero de
hecho no es, resulta necesaria, pues carece de la referencia al tiempo actual”®’. Esto no
termina de encajar con lo que Leibniz defiende puesto que para el aleméan el ambito de lo
posible es méas grande que el de lo actual, puesto que lo actual es siempre una parte de la
posibilidad, lo actual solo es un mundo entre los infinitos posibles. Hay que tener en
cuenta que la nocion de existencia tiene una doble significacion, puesto que tiene un

ambito de sustancia creada y otro de posibilidad y exigencia de existencia.

De esta forma, y a mi parecer, la distincion entre verdad necesaria y contingente
tiene que ver con el grado de posibilidad —o exigencia de existencia—. Es en el grado de
exigencia de existencia que encontramos en la esencia posible donde se resuelve la

diferencia entre necesario y contingente. La verdad contingente no es una identidad

186 Russell, B. (1900). A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz: With an Appendix of Leading
Passages. Reino Unido: University Press. Pag. 27-28. Traduccion propia: “La afirmacion de la existencia,
Unicamente entre los predicados, es sintética y, por lo tanto, en opinién de Leibniz, contingente. [...]. La
existencia de cada predicado separado en cada instante separado es una verdad contingente, pues cada una
se presupone en la afirmacion de que existe precisamente tal sujeto”

167 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosofico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 59

(52]



I6gica, sino que es coherente semanticamente con la esencia posible. La verdad
contingente encuentra su verificacion en que el predicado esta precontenido en el sujeto,
sin embargo, su razén suficiente no es tal, no basta con que el predicado sea logico para
el sujeto al que se le aplica. La razon suficiente de las verdades contingentes esta en la

conjuncién del entendimiento y la voluntad divinas.

Por otro lado, en la verdad necesaria el sujeto incluye ya los predicados que se le
pueden adscribir, hay una identidad metafisica que es su razén suficiente. La razon
suficiente del sujeto de la verdad necesaria esta en el entendimiento divino. La diferencia
entre verdades contingentes y necesarias estd en sus razones suficientes y en la
fundamentacion. De esta forma se puede afirmar sin lugar a dudas que “el conocimiento
divino no reduce las verdades contingentes a necesarias, ni puede contemplar las primeras
como identidades l6gicas, porque no lo son; por tanto Dios no ve el final del analisis,
porque no lo hay en el sentido de que tal analisis desemboca en una instancia no

l6gicamente demostrable”%8,

168 |pid. P4g. 69
(53]



Capitulo I11: Llegando al mejor de los mundos posibles

El término ‘mundos posibles’ lo encontramos vinculado al término ‘composibilidad’,
donde para que algo existe tiene que ser posible y compatible con el resto de cosas que
componen el mundo. Es a traves de la existencia de infinitos mundos posibles como se
salva la bondad, la omnipotencia y la libertad de Dios, y de esta forma consigue Leibniz
no caer en los problemas de Descartes y Spinoza.

La infinitud de mundos posibles como ideas, se encuentran en la mente de Dios
en el plano logico, y en términos metafisicos €l podria elegir uno cualquiera, pero es la
moral divina la que le empuja a elegir el mejor de los posibles®®. No debemos confundir
aqui la determinacidn con el determinismo, pues la determinacion de la accion es el como
mediante la sabiduria se llega a la voluntad de actuar. Mientras que el determinismo de

una accion es la necesidad absoluta que se da cuando solo hay una posibilidad de actuar.

La creacién es un punto clave del pensamiento leibniziano puesto que es el lugar
donde se resuelven todos los problemas, es el lugar donde se condensa su metafisica. Para
conocer el mundo contingente es importante conocer como se da el paso de la necesidad
a la contingencia, de lo Unico a lo maltiple. Es decir, el como del Ser Necesario llegamos

a la contingencia de lo real, ¢por qué hay algo en lugar de nada?

3.1 Los mundos posibles

La creacion es el paso de la nada a la existencia. En la basqueda del origen del mundo

Leibniz descarta la posibilidad de un universo infinito puesto que

“aunque se imagine un mundo eterno, sin embargo, como s6lo se supone una sucesion de estados
y como en ninguno de ellos se descubre una razén suficiente, y ademas como admitir todos los
estados que se quiera no sirve en lo mas minimo para llegar a dar razén, resulta evidente que es

preciso buscar la razén en otra parte”"°,

169 |_eibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 269
170 _eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 497

(54]



Es por esto que el filosofo de Hannover se ve obligado a buscar y encontrar un
agente externo que sea el creador del universo, en este caso Dios. La razon que hay detras
de las cosas inmutables es la necesidad misma, la propia esencia, que no puede ser otro
que no sea Dios, es decir, “aun suponiendo la eternidad del mundo no es posible evitar
una razon ultima extramundana de las cosas, es decir, Dios”'"*. Pero ,como construye la
realidad el Absoluto si no hay un traspaso de la perfeccion entre las ménadas? Dado que
hay algo que tiene que dotar de realidad a las cosas que podrian ser de otra manera, a lo
contingente, ese algo —que aqui es Dios— debe poseer todas las perfecciones activamente
y no potencialmente. Asi pues, este algo absolutamente perfecto actia como una ley
eterna que domina y gobierna el mundo, por lo que se puede decir que “la accion creadora,

por tanto, es la posesion de las perfecciones en el Absoluto”!’2,

La creacidon no resulta algo necesario por definicién, no tiene una necesidad
absoluta, sino que ésta es hipotética ya que su esencia no se sigue de su existencial’.
Todo lo que no es Dios tiene la razon de su existencia en El o en algo que en Gltimo
término depende de él, asi pues, los seres contingentes tienen la esencia de su existencia
con posterioridad a la existencia del Absoluto. De esta forma se puede concluir diciendo
que en la creacion “todas las cosas tienen una cierta necesidad hipotética, no de la esencia
sino de la existencia, o sea, del acto segundo, es decir, que la necesidad de las cosas no
brota de su esencia, sino de la voluntad de Dios, pues una vez puesto el decreto de Dios
todas las cosas son necesarias™ "4, Se entiende asi que todos los seres resultan en cierta
manera necesarios solo por el hecho de ser, debido a que la posibilidad es anterior a la
existencia, pero no a la realidad de las cosas.

Todo esto nos ensefia que Dios ha elegido entre un infinito de posibilidades. La
posibilidad es una disposicion a existir pero que no es de un caracter necesario absoluto,
en la posibilidad hay una tension sobre la existencia. La existencia se da cuando una causa
0 razén externa la hacen pasar de potencia a acto. Sin embargo, no todos los posibles

tienen la misma tendencia a existir, hay posibles que tienen una mayor esencia que son

11 |bid. 497

172 pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la nocion en el pensamiento metafisico modal de
Leibniz. Gonzalez, Angel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de Navarra, Pamplona. Pag. 297

173 |_eibniz, G. W. (2010). Obras filosdficas y cientificas. Vol. 2, Metafisica. Ed. Angel Luis Gonzalez.
Granada: Comares. Pag. 279

174 pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la nocion en el pensamiento metafisico modal de
Leibniz. Gonzalez, Angel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de Navarra, Pamplona. P4g. 303

[55]



los que terminan por existir. Y dado que Dios es bueno y su mundo debe serlo, lo que

existe serd siempre lo mejor —entre los posibles—. Una forma de ejemplificar esto es:

“supongamos que existen los siguientes seres posibles: A, B, C, D, E, F, G, igualmente perfectos
y pretendientes a la existencia; de entre ellos son incompatibles A con B, y B con D, y D con G,
yGconC,yCconF,yF con E; yo digo que se podra hacer existir conjuntos de dos de quince
maneras: AC, AD, AE, AF, AG, BC, BE, BF, BG, CD, CE, DE, DF, EG, FG; o bien conjuntos de
tres de las maneras siguientes: ACD, ACE, ADE, ADF, AEG, AFG, BCE, BFG; o bien el siguiente
conjunto de cuatro: ACDE, el cual sera el elegido entre todos los otros, porque asi se obtiene el

maximo de lo que se puede, y, en consecuencia, estos cuatro: ACDE existira preferiblemente a los

otros, que seran excluidos™7.

En el entendimiento divino que solo Dios posee, se conocen los infinitos posibles
y sus relaciones de composibilidad, conoce tanto los posibles necesarios como los
contingentes. Los posibles necesarios son aquellos que tienen un grado maximo de
composibilidad, donde el conjunto existente de entre los posibles es el que tiene mayor
grado de esencia, y esto hace que intervengan necesariamente en la creacion. Mientras
que los posibles contingentes son los que pueden existir, pero dependen del decreto de la
voluntad divina. Es en éstos ultimos donde se conforma el mejor de los mundos posibles,
ya que es en ellos donde se conforma la actualidad existencial, donde si los que pudiendo
existir no lo hacen es porque tienen menos esencia y el mundo posible que formaria seria
mas imperfecto. Aquello que no llega a ser no deja de ser un posible que subsista como
el propio Leibniz muestra en su Discurso de metafisica: “aunque Dios escoja siempre
seguramente lo mejor, esto no impide que lo menos perfecto sea y siga siendo posible en
si mismo, aunque no ocurra, pues no es su imposibilidad, sino su imperfeccién, quien
hace rechazarlo”!’®. Al conocimiento de esto se le conoce como ciencia de simple
inteligencia por depender unicamente del entendimiento divino, aqui la voluntad divina

cuando aparece esta en un segundo lugar.

Esto es asi puesto que mediante la voluntad divina conoce todo lo que puede ser
creado, pero es bajo el entendimiento divino mediante el que surge la creacion; “no todo

lo que es conocido por Dios es creado, solamente aquellos posibles que llevan voluntad

15 Fuertes, A. (2001). La contingencia en Leibniz (I). Cuadernos de Anuario Filosdfico. Serie
Universitaria, n°® 126. Pag. 73
176 |_eibniz, G. W. (2017). Discurso de metafisica. Espafia: Alianza Editorial. Pag. 81

(56]



divina consecuentemente adjunta™’’. Asi pues, se deja en claro que la voluntad divina es
libre y no arbitraria que organiza segun el principio de lo mejor. La metafisica es para
Leibniz ciencia divina ya que es la ciencia que trata el principio de razén suficiente que

tiene como fin Gltimo y como primera expresion a Dios'®,

Los posibles no pueden existir aisladamente, la existencia de estos tiene un
caracter real-esencial donde su tendencia a existir se basa en su perfeccidn esencial —su
grado de inteligibilidad—. La limitacion a existir esta en la limitacion de la esencia posible,
cuanta menor sea la esencia menor sera la probabilidad de que el posible forme parte de
la mejor serie de posibles. Lo posibles es siempre infinitamente mas amplio que lo actual,
lo actual es solo una configuracion de posibles, mientras que los posibles que no llegan a
efectuarse son infinitos. Dicho de otro modo, “el primero abarca todo lo no contradictorio,
mientras que el segundo so6lo abarca lo posible 6ptimo”t’®. No es lo mismo lo que Dios

quiere gque lo que Dios puede, ya que, pese a que puede todo, él solo quiere lo mejor.

Esta relacion proporcional por la que cuanto menor es la limitacidn de la esencia
posible mayor es el nivel de relacién con el resto de esencias posibles es una expresion
del grado de perfeccion esencial. Este grado de perfeccion es el que se encarga de
determinar las relaciones constitutivas de la infinitud de mundos posibles, y por ende
determina la perfeccion de los mismos. Existen una infinidad de combinaciones que
generan una infinidad de mundos posibles, sin embargo, solo un mundo llega a existir,
todos tienden a la existencia pero solo existe el mundo que tiende a ella —la existencia—
con mayor grado de esencialidad; “entre las infinitas combinaciones de los posibles y las
series posibles existe aquélla por medio de la cual llega a la existencia la mayor cantidad
de esencia, o sea, de posibilidad”!®. Hay un momento fuera del tiempo en el que dentro
del entendimiento divino los infinitos mundos posibles coexistieron compitiendo por

tener la mayor esencia posible ante la mirada de Dios.

177 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosofico. Serie
Universitaria, n® 181. Pag. 76

178 | eibniz, G. W. (2022). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 15, Correspondencia Il. Ed. Juan Antonio
Nicolas & Rogelio Rovira, Eds. Editorial Comares.

178 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filoséfico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 76

180 | eibniz, G. W. (2010). Obras filosdficas y cientificas. Vol. 2, Metafisica. Ed. Angel Luis Gonzalez.
Granada: Comares. Pag. 279

(57]



La composibilidad en Leibniz se instala dentro de la sabiduria divina, que es una
capacidad cognoscitiva infinita, atemporal y completa. Gracias a ella los posibles se
organizan y establecen unas relaciones entre ellos para alcanzar asi un grado mayor de
perfeccidn esencial, es decir, generar relaciones de composibilidad. La monadologia trata
a las sustancias como la compatibilidad trata a la existencia, “puede definirse como
existente aquello que es compatible con més cosas que cualquier cosa incompatible con
ello”8L, EI problema cuando hablamos de la actualizacion de un mundo posible esta en
la razon suficiente, es decir, en como se determina previamente su posibilidad. El criterio
de composibilidad busca la simplicidad, Dios busca conseguir el mejor rendimiento

gastando lo menos posible.

Estas relaciones tienen un grado de eternidad e inmutabilidad como la esencia
posible determine, la inmutabilidad depende la completud que la esencia posible exige.
De esta forma se puede afirmar “que el caracter completo de la esencia posible, [...],
fundamenta el caracter constitutivo que las relaciones de composibilidad guardan con
respecto a la posibilidad”!®?, Las esencias posibles hallan su relacionarse en la
constitucion de los diferentes mundos posibles, mundos que estan determinados con
perfeccion y que estan completos de forma absoluta. Cualquier esencia posible que se
introduzca a un mundo posible genera una variacién que hara que dicho mundo sea
diferente. EI mundo posible entendido como sujeto tiene como predicados las esencias
posibles que lo configuran, por ello hacer cualquier variacion cambiaria el mundo de
forma total. Las esencias posibles actualizadas son el reflejo del mundo en el que estan.
Las esencias posibles de los distintos mundos posibles no se relacionan entre si puesto

gue su mejor modo posible es el de la relacion con su mundo posible.

Es la actividad del pensamiento divino la que compara las perfecciones de las
esencias posibles para asi determinar cuéles conformarian el mejor mundo posible. Asi
pues, Leibniz defiende que las ideas solo pueden llegar a existir por Dios, es decir, las
ideas por si mismas no pueden acceder a la existencia. La ley de composibilidad resulta
necesaria en tanto que es la naturaleza mediante la que opera el entendimiento divino ya

que configura el entender absoluto®. Las leyes generales por ser posibles dependen de

181 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosofico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 79

182 |bid. Pag. 77

183 |bid. Pag. 81

(58]



la voluntad divina, sin embargo, la existencia de la ley es un requerimiento del
entendimiento divino. El entendimiento divino exige que haya una ley en todo lo que se
compone y que sea ordenado y no cadtico. Las leyes generales por ser fruto de la voluntad
divina son diferentes segun el mundo posible en el que se den, pero eso no quita que sean
metafisicamente necesarias. La existencia de las es algo metafisicamente necesario
debido a que es metafisicamente necesario que haya orden, pero las leyes en si son

contingentes puesto que podrian ser de otra manera.

El Dios leibniziano elige siempre lo mejor entre una seleccion de posibles, es
decir, se ve empujado por la sabiduria divina a elegir lo mejor. En otras palabras, “Dios
no esta determinado a producir los seres por la ley de la necesidad, como sucederia si
produjera todo lo posible, sino por la ley de la sabiduria o de lo mejor, de lo mejor
ordenado, de lo més perfecto”!4, Todos los infinitos mundos en tanto que posibles tienen
una tendencia a existir sin embargo el Unico que se actualiza —que termina existiendo
efectivamente— es aquel que contiene mayor esencia o perfeccion, es decir el mejor
posible. El encargado de cribar los mundos posibles mediante la comparacion es el
decreto divino, “el decreto de Dios consiste Unicamente en la resolucién que ha tomado,
después de haber comparado todos los mundos posibles, de escoger el mejor y de darle la
existencia por la omnipotente palabra del Fiat (hagase), junto con todo lo que este mundo

contiene”®,

Leibniz deja esta idea muy clara a lo largo en la 88 cuando dice:

“esta suprema sabiduria, unida a una bondad no menos infinita que ella, no ha podido menos de
escoger lo mejor; [...], que si no hubiera habido lo mejor (optimum) entre todos los mundos
posibles, Dios no hubiera producido ninguno. [...] hay una infinidad de mundos posibles, de los

cuales es imprescindible que Dios haya escogido el mejor, puesto que nada hace que no sea

conforme a la suprema razon”*e,

La razon de existencia de los posibles es la esencia, pero su condicion Gltima es
la voluntad divina, pues de no ser asi todos los posibles se realizarian con necesidad
absoluta dejando el concepto Dios agotado. EI mundo que crea el Dios de Leibniz no esta

determinado absolutamente puesto que no llegan a existir todos los posibles, hay algunos

184 Roldan, C. (2015). Leibniz: en el mejor de los mundos posibles. Batiscafo. Pag. 82

185 |eibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 155

186 1hid. Pag. 131

(59]



que no llegan a actualizarse —que no existen en la realidad-. Aquellos que ven su
tendencia a existir actualizada son “los posibles compatibles con una «serie de cosas» 0
mundo, porque la mente divina no se pronuncia por un individuo aislado (por muy
importante o perfecto que este sea) a no ser que forme un conjunto armonico con «todo
su mundo»”8’, La eleccion del mundo posible no es la eleccion de los individuales que
luego se juntan, sino que es la eleccién del mejor de los conjuntos. Esto consigue explicar
la existencia de los vicios, como puede verse en la §124 de la Tedicea “entre todas las
cosas, lo que produjese un efecto mejor en conjunto, y por esta puerta se ha entrado el
vicio, Dios no hubiera sido perfectamente sabio, si le hubiera excluido”® o en el mito de
Sexto (Teodicea §415).

El mejor de los mundos posibles no es méas que la consecuencia de la accién de la
sabiduria divina y la bondad divina, la suma de ambas lleva a Dios a elegir el mundo mas
perfecto de entre los posibles. Es el mejor de los posibles pese a que contiene pecado,
mal, vicios, pues estd ordenado armoniosamente y todo pequefio mal es para un bien
mayor, como asi pasa con el uso de la razon; “Dios hace de la razon a los que usan mal
de ella. Siempre es un bien en si; [...], no es un bien con relacién a aquéllos que se hacen
asi desgraciados. Sin embargo, esto sucede por concomitancia, puesto que este mal sirve
para un mayor bien con relacion al universo”'®°. Toda esencia posible contingente lo es
por tener en ella un querer divino, éste ultimo es un querer libre que da el caracter de
contingente a la esencia posible. De esta forma, y en contra de lo que algunos como
Russell creen, la esencia posible contingente accede a la existencia de forma contingente

Y no necesariamente.

En Dios todo esta conectado, unido, no se haya en él compartimento estanco
alguno, es por esto que en todo mundo posible se incluye como posibles algunos decretos

libres de Dios como asi se refleja en la correspondencia de Leibniz con Arnauld:

“concibo que habia una infinidad de maneras posibles de crear el mundo, segln los diferentes
designios que Dios podia formar, y que cada mundo posible depende de algunos designios
principales o fines de Dios que le son propios, es decir, de algunos decretos libres primitivos

(concebidos desde la perspectiva de la posibilidad) o leyes del orden general de este Universo

187 Roldan, C. (2015). Leibniz: en el mejor de los mundos posibles. Batiscafo. Pag. 84

188 _eibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 202

189 |bid. Pag. 194

(60]



posible, con el cual ellas coinciden, y del que ellas determinan la nocién, tanto como las nociones

de todas las sustancias individuales que deben entrar en este mismo Universo”%,

La voluntad divina quiere méas cuanta mayor sea la perfeccion de la composicion
o leyes generales del mundo posible que se configura, Dios quiere aquello que es mas
perfecto porque es aquello que es mas bueno. La voluntad divina se vuelca sobre la
configuracién que mas perfeccion encierre, dandole asi una mayor tendencia a existir, es
decir, dandole una mayor esencia. La voluntad divina se ve inclinada a escoger aquello
que el entendimiento divino le presenta como bueno, Dios a través de su entendimiento
le hace saber a su voluntad que quiere méas al mejor de los posibles. Lo que existe es lo
mas querido. En conclusién diremos que solo puede existir un mundo posible entre los
infinitos que Dios puede configurar, solo existe uno puesto que “todos los mundos
posibles son incompatibles entre si, es decir, moralmente contradictorios, ya que siendo

conjuntos cerrados, o son idénticos o son incompatibles™%,

3.2 La fundamentacion de los principios que rigen el mundo: El

principio de razon suficiente, la armonia y el principio de perfeccion

El principio de razon suficiente es para Leibniz el gran pilar sobre el que sostiene su
prueba ontoldgica. Bajo este principio se comprende que las cosas contingentes deben
tener una razon suficiente en una sustancia externa, en una sustancia que tenga en si su
razon de existencia. Para poder demostrar que Dios existe es necesario demostrar que
Dios es un ser posible. En este camino Leibniz trata de terminar el camino que la senda
cartesiana habia iniciado. Para el aleméan la prueba de la existencia de Dios descansa sobre
la demostracion de la posibilidad del Ens perfectissimum al demostrar que la definicion —
de Dios— no encierra contradiccion alguna. Leibniz realiza las siguientes definiciones:
“Llamo perfeccidn a toda cualidad simple que es positiva y absoluta, es decir, que expresa

95192

algo y lo expresa sin ningtn limite”~>*, y a partir de esta definicion realiza la de Dios “es

190 | eibniz, G. W. (2017). Obras filoséficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio
Nicolas & Maria Ramén Cubells. Granada: Comares. Pag. 57

191 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosofico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 82

192 eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espafia: Antonio Machado Libros. P4g. 161. Esta definicion
de perfeccion fue ampliada tras su visita a Spinoza, afladiendo asi “Perfeccion es grado o cantidad de
realidad o esencia”

[61]



un hecho que se puede entender el sujeto de todas las perfecciones, es decir, el Ser
perfectisimo!%, De esta forma podemos decir que para que Dios no sea posible debe
encerrar contradiccion en su nocion. Sin embargo, al ser las perfecciones absolutas no
puede haber en ellas contradiccion. Por lo tanto, y siendo que el conjunto de perfecciones
no contiene contradiccion, se puede concluir que “la nocién de Dios no puede contener

contradicciones, por lo cual, queda demostrado que Dios es un ser posible”%,

Con esto se llega a establecer un criterio segun el cual una cualidad es perfecta
solo cuando admite un grado maximo y este grado maximo es obtenido. Las perfecciones
son absolutas y no poseen limitacion alguna de forma que se garantiza que no puedan
verse afectadas por ninguna negacion. Asi pues la definicion mas completa de perfeccion
es la siguiente: “Perfeccion es toda cualidad que i) admite un grado méximo (de realidad
0 esencia), y ii) es poseida (por un sujeto) en su grado maximo, es decir, de manera
absoluta y sin ningun limite”1%. De esta forma se logra demostrar que en la esencia de
Dios no hay limitacion alguna. Al tratar de definir el Ens perfectisissimum, a Dios, se
estan formulando los requisitos que constituyen y componen la esencia de Dios, la esencia
divina. Esta busqueda de la concepcidn de Dios es lo que complica a Leibniz la defensa

de la contingencia.

3.2.1 La armonia

Con su teoria de la armonia preestablecida Leibniz trataba de solucionar el problema de
la conexion alma-cuerpo que no pudieron resolver ni Descartes ni Malebranche. Trata de
explicar esta hipdtesis mediante la metafora de los dos relojes, del que se distinguen dos
niveles de conocimiento: el superficial (fisica) y el radical (metafisica). La armonia
preestablecida terminaria por dar paso a la armonia universal por ser un concepto mas

amplio, un concepto que explica la relacion de todas las cosas.

193 eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 162

194 Escobar, M. (2011). El argumento ontoldgico, la necesidad absoluta y el problema de la contingencia en
Leibniz. Rev. latinoam. filos. [online]. vol.37, n.1 [citado 2025-05-08], pp.97-125. Disponible en:
<https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1852-
73532011000100004&Ing=es&nrm=iso>. ISSN 1852-7353. Pé4g. 105

195 Ibid. Pag. 106

[62]



Leibniz considera que la armonia se encuentra categéricamente en el ser y la
existencia, es decir, que “todas las cosas tendran su ultima razon en la armonia, segun
Leibniz, y serd Dios el que armonice todo el sistema”!%. Cada cosa que existe lo hace
porque de todas las posibilidades de existencia era la que mas esencia tenia, “establezco
como principio la armonia de las cosas, es decir, que debe existir cuanto méas de esencia
sea posible. De aqui se sigue que hay mas razén de ser para la existencia que para la no
existencia. Y que, si fuera posible, existirian todas las cosas™’. La armonia no es solo el
acuerdo de unas cosas con las otras, sino que es la exigencia maxima de inteligibilidad,
existe aquello que es mas inteligible, es decir, aquello que es mas armonioso. Esto es lo
que nos ensefia que hay siempre mas motivos para la existencia que para la no existencia,
existe aquello que tiene en si mayor esencia. No se debe caer en el error de considerar
una esencia de forma aislada e individual puesto que lo que existe lo hace por tener una
armonia con la totalidad de las cosas. Asi pues, se extrae del pensamiento leibniziano que
“por la armonia preestablecida accede a Dios como causa comun, como fuente y origen
de la armonia con la que las substancias se relacionan, y por la que, en definitiva,
existen”®®, El sistema se confecciona como un conjunto armonioso, se crea segun el
conjunto y no segun las partes, existe una pluralidad de esencias bien ordenadas. Que
existan aquellas cosas que mas esencia contienen lleva necesariamente a la existencia del

ser perfectisimo.

Siguiendo este principio llegamos a que “debe haber la mayor cantidad posible de
ser, debe haber ser en todas partes, no debe haber vacio ni en la serie de las formas, ni en
el espacio, ni en el tiempo™!®. En todo tiempo hay algo que se produce siempre que sea
posible. Leibniz rompe por completo con la visién atomista de la materia, del universo.
Esta ruptura lleva a una concepcion en la que es posible la divisibilidad infinita de los
cuerpos, es decir, el principio de continuidad se hace posible con la afirmacién de la
armonia. Todo, incluido el tiempo, puede subdividirse sin embargo no se resuelve en la
subdivision minima, una forma de ilustralo es a través de la geometria; una linea es

inconcebible sin los puntos, pero no se reduce a ellos. La unidad sustancial por ende debe

1% Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en
Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pag. 281

197 Bernardino Orio. (1988). El principio de analogia en Leibniz, en Revista Enrahonar, 14. P4g. 35

198 Gonzalez, A. L. (1996): Las pruebas del Absoluto seglin Leibniz, Eunsa, Pamplona. Pag. 234

199 Rivaud, A. (1914). TEXTES INEDITS DE LEIBNIZ: PUBLIES PAR M. IVAN JAGODINSKY. Revue
de Métaphysique et de Morale, 22(1), 94-120. http://www.jstor.org/stable/40895016 P&g. 99. Traduccién
propia, texto original: “Il faut qu'il y ait le plus d'étre possible, qu'il yait de 1'étre partout, qu'il n'y ait de vide
ni dans la série des formes, ni dans I'espace, ni dans le temps”

[63]


http://www.jstor.org/stable/40895016

ser una unidad metafisica, una que no dependa méas que de si misma para ser. El concepto
de armonia apunta ya desde un inicio a un equilibro, pero aqui hace referencia a una
armonia metafisica que busca comprender y explicar la relacion entre la totalidad de
monadas, entre cuerpo y alma, entre causa eficiente y causa final, entre el mundo natural

y el mundo de la gracia.

La armonia preestablecida nos habla de que existe una relacion entre las cosas que
nos lleva hasta Dios “en virtud de la armonia preestablecida desde todo tiempo, entre los
reinos de la naturaleza y de la gracia, entre Dios como arquitecto y Dios como monarca:
de manera que la naturaleza misma conduce a la gracia y la gracia perfecciona la
naturaleza valiéndose de ella”?®. El alma sigue unas leyes propias definidas por la
armonia preestablecida que llevan a un mismo lugar, a Dios, esto resulta asi puesto que
toda representacion monadica encierra en si el universo. Y como ménadas no se
comunican con el exterior puesto que ellas ya saben lo que son y lo que sera, no necesitan
que algo externo las determine. Asi pues, es la armonia preestablecida la que determina
las relaciones monéadicas y las ordena de la mejor de las maneras posibles, se trata de una
ley interna de comunicacion gobernada por la armonia prestablecida. Y es Dios la causa
0 razon ultima —la razon suficiente— de esta armonia preestablecida, es en la creacion de
todas las ménadas con sus leyes internas como ha surgido la armonia preestablecida. La
relacién entre monadas se da por la armonia y esta a su vez se da por Dios. La relacion
entre alma y cuerpo resulta armoniosa porque asi es la relacion entre las causas finales
(alma) y las causas eficientes (cuerpo). De la misma forma se da una conexion arménica
entre el reino moral de la gracia y el reino fisico de la naturaleza, “Esta armonia hace que
las cosas conduzcan a la gracia por las vias mismas de la naturaleza”?®. No podemos
separar alma y cuerpo de la misma forma que no se pueden separar luz y oscuridad. El

cuerpo es necesario para que el alma pueda expresarse enteramente.

Esta misma —la armonia— surge a partir de los contrarios, asi pues podria ser
definida como: “la semejanza en la variedad, o sea, la diversidad compensada por la
identidad?%?, La felicidad constituye el estado mas armonioso de la mente y por ello

podemos deducir que es Dios, y no otro, quien posee la armonia universal. Y es aqui

200 |_eibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 663
201 |pid. Pag. 652

202 Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en
Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pag. 282

[64]



donde resuenan la idea aristotélica por la cual ser como un dios reside en ser feliz —a la
felicidad se llega mediante la contemplacion—2%, idea que se ve reflejada en La profesion
de fe del filésofo cuando el filoésofo dice: “Pero la felicidad es indudablemente el estado
espiritual mas agradable al espiritu, y lo Unico que realmente agrada al espiritu es la
armonia”?%*, Al concretar a Dios en la mente estamos concretando la armonia universal
consiguiendo asi una felicidad que no puede ser mayor. La felicidad es siempre armonica,
esta es siempre agradable y nos deleita, aunque lo que deriva de ella no lo haga —de hecho,
no tiene por qué hacerlo—. Al ser Dios creador de la armonia universal El es enteramente
armonioso (agradable) y no hay pecado ni dolor en El si no es por disonancia. Esta
disonancia no resulta contradictoria, sino que “ES propio de la més refinada armonia que
la discordancia mas desordenada sea reducida al orden de modo inesperado, que la pintura
sea matizada con sombras, que la armonia sea compensada por disonancias en
consonancia con disonancias”?®®. No se puede desear otra cosa que no sea Dios puesto
que no hay mayor deleite que sentir la armonia universal que es El, esta predisposicion
que tenemos hacia El es lo que nos impulsa a estar atraidos por lo que aparece como
armonico. El espiritu tiene en su naturaleza en el pensar, de forma que pensar la armonia
construye la armonia del espiritu; la mayor armonia espiritual es la felicidad; la felicidad

es la concentracion de la armonia universal; que es concebir a Dios en el espiritu.

Al querer Dios crear el mundo monadico actual de la mejor manera posible ha
necesitado crear con anterioridad un principio que unifique y relaciona a las monadas,
que no es otro que la armonia universal. En este sentido diremos que Dios ‘““crea unas
sustancias que en virtud de su propia naturaleza estan ya armonizadas en su estado de
mera posibilidad porque si no estuvieran armonizadas siendo posibles, cambiarian cuando

ya estuviesen creadas”?%®. Esta armonia es, por todo esto, inicamente de Dios,

“Dios crea las moénadas pone en cada una de ellas la ley de la evolucion interna de sus
percepciones. Por consiguiente, todas las ménadas que constituyen el universo estan entre si en
una armonica correspondencia; correspondencia arménica que ha sido preestablecida por Dios en

el acto mismo de la creacién; [...], que esa monada desenvolviendo su propia esencia, sin necesidad

203 Aristoteles. (2019). Etica a Nicomaco (Libro X, Capitulo VII1) [Trad. anénima]. Colegio de Médicos de
la Provincia de Buenos Aires — Distrito V. Pag. 232

204 _eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 109

205 | _eibniz, G. W. (2010). Obras filosdficas y cientificas. Vol. 2, Metafisica. Ed. Angel Luis Gonzalez.
Granada: Comares. Péag. 37

26 Sanchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479-495.
https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 Pag. 12

[65]


https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621

de que de fuera de ella, desenvolviendo su propia esencia, coincide y corresponde con las demas

monadas en una armonia perfecta del todo universal”?"’,

Se trata de una armonia que se genera con anterioridad al movimiento de los seres,
en este sentido determina el ser de lo que se crea, funciona como un principio a priori y
universal. Dejando asi la posibilidad de definir la armonia entendiendo que: “Hay armonia
cuando muchas cosas se reducen a una sola. Pues donde no hay variedad no hay armonia.
Del mismo modo, donde hay variedad sin orden, sin proporcion, no hay armonia. De este
modo, resulta patente que cuanto mayor sea la variedad y la unidad en esa variedad, tanto

mayor sera la armonia”2°%8,

Las cosas se nos muestran como armanicas en funcion de nuestro sentir y de la
disposicion del objeto. Lo que existe, para Leibniz, no podria ser nunca mas arménico
puesto que “la primera y unica causa eficiente de las cosas es la mente; la causa de que la
mente actle o el fin de las cosas es la armonia; y la causa de la mente més perfecta es la
armonia suprema’%®. Ser arménico va de la mano con existir y la existencia expresa esta
armonia a traves de las sensaciones. Las cosas solo pueden existir arménicamente puesto
que Dios (el Ser absolutamente armonico) las ha creado y no podria crearlas ajeno a la
armonia. Y por ello se puede decir que Dios es también armonia que armoniza, es asi una
armonia originaria, se podria llegar a afirmar incluso que “la armonia es la misma vida
de Dios”?10, A través de estos razonamientos Leibniz termina llegando al principio de
analogia mediante el que podemos conocer un sujeto a través de otro, es decir, podemos

pasar de un nivel ontoldgico a otro.

3.2.2 Dios y el principio de razén suficiente

El principio de razdn suficiente ayuda a Leibniz a conocer la realidad en su totalidad y en

la demostracion de la existencia de Dios. El filosofo aleméan no deja lugar a dudas cuando

207 Morente, M. G. (2010). Lecciones preliminares de filosofia: Prélogo de Julian Marias (Vol. 312).
Encuentro. Pag. 214

28 Sanchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479-495.
https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 Pag. 10

209 Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en
Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pag. 283

210 Sanchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479-495.
https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 Pag. 12

(66]


https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621
https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621

dice: “la razon Gltima de las cosas, y suele llamarselo con una palabra: Dios”?'. En la
Teodicea 8184 hace referencia a que es Dios la razon ultima por la que las cosas son, y
que aun sin saber que es Dios la razon de las cosas —las ciencias en esta seccion— se puede
saber algo de ellas. De esta forma podemos admitir que “Dios es la razon suficiente de
todas las verdades, pues el conjunto de todas las verdades eternas es el mismo

entendimiento divino”?%2.

Mediante la razon suficiente Leibniz pretende demostrar que todas las cosas tienen
una razon de ser, esto es facil de ver en aquello que es contingente puesto que tiene su
razon de existencia fuera de si mismo. En el camino hacia la razon suficiente el filésofo
aleman llega a la voluntad divina, al hecho de que “Dios quiere lo mejor y lo elige de
entre la infinidad de los posibles™?*3. La razon Gltima de esta voluntad no es otra cosa que
el entendimiento divino que opera a través de la armonia. Leibniz afirma esto diciendo
que es por “la existencia de Dios que tres por tres sean nueve, asi debe imputarse a lo
mismo que la proporcidn entre tres y nueve es la que hay entre cuatro y doce. Pues toda
razon, proporcién, analogia, proporcionalidad, no deriva de la voluntad, sino de la
naturaleza de Dios 0, lo que es lo mismo, de la idea de las cosas”?'*. Aqui vemos como
la armonia de la cosa coincide con la esencia de la cosa, esencias que tienen su identidad
en la posibilidad de existencia. Estas posibilidades no son creadas por Dios, puesto que
éste solo crea lo existente. La esencia de las cosas, su idealidad, esta ordenada segln lo
mejor, puesto que han sido creadas por la mente perfectisima que es Dios. La esencia de
las cosas o idealidad depende del entendimiento divino mientras que la existencia de los
posibles es fruto de la voluntad divina. De esta forma queda visto que todo proviene de

Dios.

En este punto algunos postulan que Dios estd abocado a un necesitarismo en
cuanto a la eleccion de los posibles, de forma que toda su creacion se realiza
necesariamente y no de forma libre. Sin embargo, la repuesta leibniziana dira que estar
inclinado hacia lo mejor no es estar necesitado, la determinacion de la que es trata no es

una necesitacion, el efecto sigue una inclinacion que no es una consecuencia necesaria

211 eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 524

212 Sanchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479-495.
https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 Pag. 7

213 Fuertes, A. (2001). La contingencia en Leibniz (I). Cuadernos de Anuario Filosofico. Serie
Universitaria, n°® 126 Pag. 26

214 eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 115

[67]


https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621

215 Defendiendo que la suma total de toda libertad nos llevara siempre a elegir lo mejor,
en palabras del propio Leibniz: “la mayor libertad es obligarse por la recta razon a lo
mejor, y el que desee una libertad distinta es un inconsciente. De aqui se sigue que sea
optimo lo que es, fuera o vaya a ser hecho, y en consecuencia es necesario, pero, Como
sefialé, con una necesidad que no arrebata nada a la libertad, ya que tampoco quita nada
ni a la voluntad ni al uso de la razon?%. El problema del mal de esta forma cae en un

relativismo, pues el mal depende de como sea visto o considerado.

Este principio se comprende desde la l6gica como la conexidn entre el predicado
y el sujeto como condicion de posibilidad para la existencia, el sujeto contiene dentro de
si lo que puede ser en un futuro. Y otro punto de vista es el metafisico, por el cual la razén
suficiente es fundamento de lo real, es lo que nos permite distanciar el ser y el no ser?'’.
Esta razon funciona como un requisito, sin la razon suficiente no hay posibilidad de
eXistencia. Pero también se puede identificar como causa puesto que “la causa de que la
existencia prevalezca sobre la no existencia; o sea, que el ente necesario es
EXISTENTIFICANTE”?8,

Aqui estamos considerando que el absoluto —que es Dios— no solo es la causa de
todo, sino que también es causa de si mismo por tener en si todas las condiciones de
existencia sin contradiccion. Aqui, y como sefiala Maria Socorro, el entendimiento
absoluto absorbe al principio de razon suficiente: “el principio de razon suficiente es el
que permite pasar del ambito l6gico de la no contradiccion de las verdades eternas como
puros posibles al &mbito existencial, que hace que estas verdades tengan la razon de su
existencia en un cierto ser necesario porque en si mismas no la puedan tener, no se

justifica el paso del ambito noético al existencial?®.

Leibniz con todo esto quiere mostrar la necesidad absoluta de este ser que es Dios,
puesto que sin él nada podria ser como asi se muestra en la Monadologia: “en Dios esta

no soélo la fuente de las existencias, sino incluso de las esencias en tanto reales, o de lo

215 | eibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la teodicea. Espafia: Ediciones Encuentro,
S.A.. Pag.18

216 | eibniz, G. W. (2010). Obras filosdficas y cientificas. Vol. 2, Metafisica. Ed. Angel Luis Gonzélez.
Granada: Comares. Pag. 20

217 Sanchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479-495.
https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 Pag. 7

218 |_eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 524

219 Gonzalez, A. L. (1996): Las pruebas del Absoluto seglin Leibniz, Eunsa, Pamplona. Pag. 197

(68]


https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621

que hay de real en la posibilidad. Porque el entendimiento de Dios es la region de las
verdades eternas o de las ideas que dependen de ellas y sin él no habria nada real en las
posibilidades y no sdlo nada existente, sino tampoco nada posible?%. Dios es el ser a se,
que encierra en su Esencia toda la existencia, su sola posibilidad de existir le basta para
ser actual. En el caso de Dios, es tal su esencia que su ser actual es posibilidad de haber
sido, estar siendo y poder ser, la esencia es igual a la existencia. Por ello se puede afirmar
que Dios es existencia, puesto que Dios es pura esencia, y esto le convierte en el Ser

Necesario Absoluto.

En el final de la Teodicea Leibniz busca mediante el mito de Sexto, que trata de
conocer su destino, ver como en la variedad de mundos posibles el mejor de ellos no es
aquel en el que mas perfeccion individual hay o parece haber. El filésofo de Hannover
termina afirmando que, dado que Jupiter habiendo podido elegir a un Sexto dichoso no
lo hace puesto que habia mundos con mayor perfeccidn, y si hubiera elegido el mundo en
el Sexto es dichoso no habria actuado sabiamente. Es por esto por lo que elige libremente
—Jupiter— el mundo en el que Sexto no es dichoso y actta con maldad, una maldad que
no es impuesta por Jupiter, sino que ya estaba dentro de Sexto. Y pese a la maldad con la
que actia Sexto el mundo es el mas perfecto, asi pues Leibniz defiende que “este mundo
en su conjunto sigue siendo el mejor, el mas bello y arménico, y, si lo analizamos,
descubriremos que el crimen de Sexto sirve para grandes cosas, propiciando el
surgimiento de una Roma libre, que se convertird en un gran imperio edificando con su

ejemplo al resto del mundo”???,

De esta forma, Dios habria operado igual que Jupiter pues elige de entre todos los
infinitos mundos posibles aquel que en su conjunto resulta mejor. Al afirmar que Dios
elige entre una infinitud de posibles estaria salvandose la libertad de Dios y
fundamentando la contingencia del mundo. Logra desprenderse del determinismo
absoluto ya que en este mundo no existe todo lo posible, a la vez que se libra el
voluntarismo por el cual las cosas son buenas porque Dios las quiere. Afirmando asi que
“Dios no puede obrar como al azar por un decreto absolutamente absoluto, o por una

voluntad independiente de motivos racionales. [...] se mueve por razones en que entra la

220 |_eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 643
221 Fernandez, M. S. (1991). Roldan, C. Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Gottfried
Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid. Pag. XL

[69]



naturaleza de los objetos, [...] estas razones no estan ligadas necesariamente a las buenas

0 menos malas cualidades naturales de los hombres???,

El mundo que existe es el mejor de los posibles pues no seria propio de un ser con
sabiduria divina crear un mundo que pueda verse mejorado, como tampoco lo es crear
una multiplicidad de mundos por “principio del minimo esfuerzo”??. Para la creacion del
mundo existente hay una razon suficiente, esta razon la encontramos en el grado de
perfeccidn, puesto que en el entendimiento divino se da la posibilidad de los infinitos
mundos y es la sabiduria divina la que empuja a Dios a elegir lo mejor. De entre todos los
infinitos posibles llega a existir aquel que tiene mayor esencia, puesto que “la decision
divina de crear algo vendria, pues, determinada por la bondad ideal del objeto que,
constituyendo lo mejor, se hace elegir”??. Dios actta queriendo con razon porque de no
ser asi, y dejarse llevar por la arbitrariedad, terminaria eligiendo algo imperfecto, cosa
que no es propia de Dios. Dios puede elegir cualquiera de los posibles metafisicamente
hablando, sin embargo, elige el mejor porque, moralmente hablando, le es imposible
elegir uno que no sea el mas perfecto. La libertad con la que aqui opera Dios es para crear
el mundo de acuerdo con sus fines, se trata de una libertad que opera como determinacién
racional. Dios no puede equivocarse puesto que opera de acuerdo con el principio de
razon suficiente, por ello Leibniz afirma: “hay una infinidad de mundos posibles, de los
cuales es imprescindible que Dios haya escogido el mejor, puesto que nada hace que no

sea conforme a la suprema razon”?%>,

3.2.3 Principio de perfeccion

El entendimiento divino es la expresion de la maxima composibilidad en tanto que es el
lugar donde hayamos toda posibilidad, dentro de él —del entendimiento divino—

encontramos incluso los posibles contradictorios entre si. El entendimiento divino se

222 |_eibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 297

223 Ortega y Gasset, J. (1983). La idea de principio en Leibniz. En Obras completas (Vol. 8). Alianza. Pag.
65

224 Fernandez, M. S. (1991). Roldan, C. Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Gottfried
Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid. Pag. XLII

225 eibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 131

[70]



compone de los infinitos mundos posibles en tanto que es ahi donde encuentran su
fundamentacion, es en el seno del entendimiento absoluto donde se fundamenta la
relacion entre los posibles. En este sentido se podria afirmar que Dios como fundante es
la totalidad de lo posible. La posibilidad de la idea se fundamenta en su no contradiccién
entre sus notas y la no contradiccion con otras nociones, es decir, la idea posible es la
posibilidad interna sumada a la posibilidad externa —o composibilidad— Dios es
posibilidad total queda resuelto en la no contradiccion, la posibilidad del absoluto
comienza en Dios, como asi muestra Leibniz en su Monadologia “Asi sélo Dios (o el Ser
necesario) tiene el privilegio de que es preciso que exista, si es posible. Y como nada
puede impedir la posibilidad de lo que no encierra ningln limite, ninguna negacion y por
consiguiente ninguna contradiccion, sélo basta con esto para conocer la existencia de Dios

a priori»?2,

Algunos han querido estudiar la composibilidad separando su ‘qué’ y su ‘para
qué’, dando como resultado una parte necesaria y otra contingente respectivamente. Esta
forma de entender a Leibniz termina cayendo en el necesitarismo ya que termina dejando
en manos del entendimiento divino la totalidad de la realidad. De forma similar ocurre
con la jerarquia entre los mundos posibles que se establece en el entendimiento divino,
asi pues caeriamos en un necesitarismo por partida doble, cayendo por el lado de la

actividad creadora divina y de la creacion efectiva por el otro??’,

Aqui nos situamos en un punto en el que hay que desprenderse del ‘qué’ y el ‘para
qué’ de la composibilidad, puesto que “La sabiduria de Dios, no contenta con abrazar
todos los posibles, los penetra, los pesa y los compara los unos con los otros, para apreciar
los grados de perfeccion o de imperfeccion de cada uno, [...]; va mas alld aun de las
combinaciones finitas, forma una infinidad de otras infinitas, es decir, una infinidad de
series posibles del universo, [...]; y por este medio la sabiduria divina distribuye todos
los posibles: [...], y el resultado de todas estas comparaciones y reflexiones es la eleccion
del mejor de todos estos sistemas posibles, la cual hace la sabiduria para satisfacer
plenamente a la bondad; y he aqui precisamente el plan del universo actual”??®. Asi pues,

estamos ante un modo que evita la deriva necesitarista y trae una contingencia modal, el

226 |_eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espaiia: Antonio Machado Libros. Pag. 643

227 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosofico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 84

228 |_eibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 265

[71]



‘para qué’ constituye el ‘qué’ de las relaciones de composibilidad. De esta forma se
mantiene una coherencia con el planteamiento esbozado por Leibniz segun el cual las
esencias posibles tienen ya dentro de sus nociones como posibles los decretos libres de
Dios. En este punto se entiende que la esencia posible esta determinada hasta la eternidad,
es decir, nada puede llegarle desde fuera, pudiendo decir que “todas sus determinaciones

no son mas que el fundamento de su ser”’??°.

La perfeccion como cualidad posible para Leibniz se define como cantidad de
esencia, de esta forma vemos que como cualidad trata sobre las relaciones de
composibilidad. Aqui se entiende que la perfeccion es el criterio que determina la
optimizacion del mundo posible, es decir, la perfeccion es el criterio que determina la
optimizacion de lo creado. La perfeccién como principio funciona como mediador entre
la tendencia a la existencia de los posibles y su efectiva actualizacion real. De esta forma
se logra introducir la contingencia en la composibilidad, de no ser asi nos veriamos

obligados a aceptar que o existe todo o no existe nada, no habria lugar para los posibles.

La composibilidad se encarga de recoger “la tendencia a la existencia segun el
grado de perfeccion y la libre determinacion de la voluntad divina”?®, para lograr
determinar el mejor mundo posible. Esto se da asi puesto que primero se atiende al
principio de lo 6ptimo para la eleccién del mejor mundo posible, y ya luego damos paso
a la exigencia de existencia. Es decir, primero se ordenan los mundos posibles segun el
principio de lo dptimo y una vez se ha establecido la jerarquia surge la exigencia de
existencia de los distintos mundos posibles. Los posibles tienden a la existencia porque
Dios ha querido crear lo mejor, no por la sola perfeccién esencial del posible. Dios media
una conexién entre la cantidad de esencia (perfeccidn) y la tendencia o aspiracién a existir
a través de su voluntad libre?®!, Si dicha conexion fuera un vinculo ldgico se estaria
cayendo en el necesitarismo espinosista. Para Leibniz, Dios es libre creador del mundo,
y dicho mundo resulta el mejor de los posibles sin lugar a dudas, y lo ratifica de la
siguiente forma: “existe libertad en el Autor del mundo, aunque hace todas las cosas de
un modo determinado, ya que actta segun el principio de la sabiduria o de la perfeccion.

La indiferencia resulta sin duda de la ignorancia y cuanto mas sabio es alguien tanto mas

229 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filoséfico. Serie
Universitaria, n°® 181. Pag. 85

230 |bid. Pag. 91-92

231 Rescher, N. (1967). The Philosophy of Leibniz. Englewood Cliffs, N.J: Prentice-Hall. Print. Pag. 29

[72]



se ve determinado hacia lo mas perfecto”?®2, Dios debe haber hecho el mejor mundo
posible puesto que si debiera corregir alguna de sus acciones no habria actuado
sabiamente, y dado que Dios actta siempre con sabiduria divina el mundo no podria ser
mejor. Nosotros como hombres finitos podemos imaginar un mundo mejor que solo lo
seria para nuestro entendimiento, estariamos asi imaginando erroneamente que el mundo

puede ser mejor.

Para algunos autores como Rescher el principio de perfeccion (principio de las
existencias) es independiente de los principios que se han considerado tradicionalmente
como base de la metafisica leibniziana —el principio de no contradiccion, y el principio
de razdn suficiente—. Este principio de perfeccion ayuda a los otros dos principios a
consolidar de forma firme la idea de la existencia del mejor mundo posible. Esto es asi
puesto que el principio de razon suficiente no puede dar una explicacion solida para que

éste mundo sea el mejor posible.

Hay que tener en cuenta que el principio de lo 6ptimo solo resulta relevante para
la realidad actual, no resulta relevante para la realidad en cuanto tal, para la realidad de la
esencia posible. De forma que resulta mas coherente con la propuesta leibniziana admitir
que el principio de lo 6ptimo es un principio subsidiario de los principios de no
contradiccion —o de identidad— y de razén suficiente. El principio de lo 6ptimo o de la
perfeccidn si se quiere, es entonces un matiz que completa el principio de razén suficiente.
El principio de lo 6ptimo nos habla de lo contingente actual no de lo contingente en si
mismo?*3, es por ello que resulta ser un principio secundario y no base. Asi pues
podriamos decir que “el principio de perfeccion se subordina al principio de razén

suficiente como la voluntad divina se subordina al intelecto divino”23*,

232 | eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 449

233 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filoséfico. Serie
Universitaria, n® 181. Pag. 94

234 |bid. Pag. 95

(73]



Epilogo

De esta forma se llega al problema del mal en el mundo: ¢como es posible que
haya mal si el mundo que existe es el mejor de entre los infinitos posibles? ;Como un ser
omnipotente y bueno lo ha permitido? Este problema no es nada nuevo, sino que es la
recuperacion del dilema de Epicuro, la cuestion es: “Dios o quiere suprimir los males y
no puede; o puede y no quiere; 0 ni puede ni quiere; o0 quiere y puede. Si quiere y no
puede, es impotente, lo que no es propio de Dios. Si puede y no quiere, es malvado, lo
cual es también ajeno a Dios. Si ni quiere ni puede, es impotente y malvado; por lo que
no es Dios. Si quiere y puede, lo cual sélo a Dios conviene: ¢de donde provienen entonces

los males? o ¢por qué no los suprime?”2%,

Leibniz decide reducir a ‘argumentos en forma’ el conflicto sobre la existencia del
mal enfrentado a la bondad de Dios, y asi lo muestra al intentar sobreponerse a las
objeciones planteadas por Bayle sobre la razon y la fe: “Pero como la razén es un don de
Dios, lo mismo que lo es la fe, decir que se combaten, equivaldria a poner a Dios en lucha
consigo mismo”?%, Para terminar este epilogo trataré de exponer una defensa que

explique y justifique la libertad de Dios, la existencia del mal y la permision del pecado.

Leibniz escribio6 con posterioridad a la Teodicea el Compendio de la controversia
reducida a argumentos en forma que se publicé como un apéndice de la obra. En esta
obra responde a algunas objeciones sobre su teodicea. Al filésofo aleméan se le plantea el
problema del mal como algo que pudo ser evitado: “Dios ha hecho un mundo en el que
hay mal; un mundo, digo, que podia ser hecho sin ningiin mal, o cuya produccién podia
omitirse por completo. Luego Dios no ha tomado la mejor decision”?®’. Esto no deja de
ser una ampliacion del problema de la absolutez de Dios, es decir, del cuestionamiento
de sus potencias: “Quien quiera que no tome la mejor decision, o carece de poder, o de
conocimiento, o de bondad. Dios no ha tomado la mejor decisién al crear este mundo.

Luego Dios ha carecido de poder, o de conocimiento, o de bondad”?%. En este punto es

2% | eibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la teodicea. Espaiia: Ediciones Encuentro,
S.A..P4g. 5

23 eibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. Pag. 98

237 Leibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la teodicea. Espafia: Ediciones Encuentro,
S.A.. P4g. 14

238 |bid. Pag. 13

[74]



imposible no reconocer que hay mal en el mundo que Dios ha creado, siendo posible un
mundo sin mal o que no hubiera mundo pues es Dios quien desde su libre voluntad quien
lo crea. Es decir, se afirma y se concede que hay mal en el mundo, pero que este mal
exista —a pesar de que pudiera haber sido omitido— no implica que Dios no haya obrado
de la mejor manera posible. La mejor decision no es siempre la que nos permite evadir el
mal, puesto que el mal puede ir acompafiado de un bien mayor. Un ejemplo de ello es la
caida de Adan —conocida como felix culpa—, ‘error’ que fue reparado con mayor bondad
al ocurrir la encarnacién del hijo de Dios, fue gracias al pecado original que tuvimos al
hijo de Dios, el universo no podria haber dado algo mas noble que el hijo de Dios. Puede

requerirse imperfeccion en una de las partes para que haya perfeccion en el todo.

Carece de sentido juzgar a Dios por el resultado pues dado que él lo ha hecho no
se podria hacer mejor, de forma que esta conducta no es sino la suprema bondad y no lo
contrario. Y dado que Dios no puede obrar de mejor forma pues en su entendimiento
divino esté el hacer siempre lo mejor, no es posible obrar de una manera que no sea
perfecta. Esto es lo que lleva al problema del necesitarismo ya que: “Quienquiera que no
pueda dejar de elegir lo mejor, no es libre. Dios no puede dejar de elegir lo mejor. Luego
Dios no es libre”?%®, La verdadera libertad, y en tanto que es asi resulta la més perfecta,
es usar lo mejor posible el libre arbitrio sin caer en las pasiones. Queda entonces claro
que el mayor, y mas alto, grado de libertad es ser conducido siempre al bien por propia
inclinacion. Y es por esto que Dios no puede tener necesidad de cosas externas; él las crea
libremente y las configura en torno a un fin que es ejercer su bondad. Llamar a esto

necesidad es emplear un mal uso del término.

Dios manda siempre y siempre es obedecido, puesto que sigue queriendo siempre
la propension de su naturaleza, y todo el resto de cosas sigue su voluntad. Su voluntad es
siempre la misma y se encamina a lo mejor, esto no quita que, el menor bien que rechaza
o el mal, sea posible en si. De esta forma la necesidad del bien es metafisica y la
contingencia quedaria suprimida sin dar lugar a la eleccion, “en Dios no pesan las razones
aparentes del bien y se determina siempre por el bien real (que en la creacion coincide
con lo mejor), su mente no se aparta jamas de la buena deliberacion”?*°. Esta necesidad

gue no suprime la posibilidad de lo contrario se hace efectiva por lo que hay fuera y por

239 |bid. Pag. 27
240 Egquisabel, O. M., & Gaiada, M. G. (2016). El Dios de Leibniz a contrapelo de la distincion entre deber
y querer. Signos filosoficos, 18(36), 8-37. Pag. 19.

[75]



encima de las cosas (por lo que no es la esencia de la cosa), por la voluntad de Dios. Esta
necesidad no destruye la moralidad, lo que sucede, sucede a pesar de lo que se haga o de
lo que se quiera. Esta voluntad debe ser alabada ya que le es natural elegir bien, y por ello
tiene como recompensa la suprema felicidad, demostrando asi que “es también la mejor
y la mas deseable para las criaturas, que dependen todas de Dios”?*!. La voluntad de Dios
tiene por regla el principio de lo mejor porque de no ser asi estaria encaminado hacia el
mal, o seria indiferente al mal y al bien dejandose guiar asi por el azar. Dios nunca se
encamina al azar porque hacerlo una sola vez implicaria que es imperfecto, no mereceria
ser confiado pues no hay sentido en confiar en alguien que se deje guiar por tales

impulsos.

Sin embargo, con esto no logra evitar el problema del mal, ya que se podria objetar
que: “Si en las criaturas inteligentes hay més mal que bien, entonces hay més mal que
bien en toda la obra de Dios. Ahora bien, en las criaturas inteligentes hay mas mal que
bien. Luego hay mas mal que bien en toda la obra de Dios”?*2. Aqui no podemos conceder
la primera premisa, puesto que la consecuencia va de la parte al todo, es decir, se hace
una suposicion sin prueba alguna por la que las criaturas sin inteligencia no son
comparables a las que si la poseen. Aqui se puede contra argumentar preguntandose:
“,por qué no cabria que el excedente del bien en las criaturas no inteligentes, que llenan
el mundo, compensara y aun sobrepasara incomparablemente el excedente del mal en las
criaturas racionales?”?*3, Si bien el precio del mal en las criaturas inteligentes es mas
grave, esto quedaria compensado por la cantidad de criaturas no inteligentes, ya que el
namero de estas es tal que en proporcion sobrepasaria al precio que se paga con las
criaturas inteligentes. Aun concediendo que en el género humano hay mas mal que bien,
existen motivos para no conceder que hay mas mal que bien en todas las criaturas
inteligentes, ya que “es una consecuencia de la suprema perfeccion del soberano del
universo el que el reino de Dios sea el mas perfecto de todos los estados 0 gobiernos
posibles, y que, por consiguiente, el poco mal que hay en él se requiera para la
culminacion del bien inmenso que en él se encuentra?*. Sin embargo, que las criaturas

inteligentes opten mal no excluye a Dios de su bondad, puesto que “lo propio de las

241 | eibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la teodicea. Espafia: Ediciones Encuentro,
S.A.. P4g. 28

242 |bid. Pag. 15

243 |bid. Pag. 16

244 |bid. Pag. 17

[76]



criaturas es que puedan equivocarse en sus juicios, es decir, que la falibilidad es

consustancial a ellas en virtud de su limitacion original”#.

La segunda premisa tampoco puede concederse, pues es mas que razonable “que
la gloria y la perfeccion de los bienaventurados sea incomparablemente mayor que la
miseria y la imperfeccién de los condenados, y que aqui la excelencia del bien total en la
minoria prevalezca sobre el mal total que existe en la mayoria”?*®, Los bienaventurados
se aproximan a la divinidad a traves de un divino mediador tanto como les es conveniente
es estas criaturas, de igual forma lo hacen los condenados hacia el mal. Sin embargo, es
imposible que el mal sea igual o superior al bien puesto que unos acttan a través de Dios
que es infinito, mientras que los otros a traves del diablo que es limitado. El bien va al
infinito, mientras que el mal esta limitado. Es propio del orden y el bien general que Dios
le otorgue cierta libertad a sus criaturas que pueden obrar mal, cosa que podria corregir,
“no convenia que, para impedir el pecado, Dios obrara siempre de manera
extraordinaria”?*’. Por lo que se elimina la objecion al reconocer que un mundo sin mal
podria ser posible, pero resulta que este universo, aun con el mal, es mejor que cualquier

universo posible.

El mal que surge de las creaturas inteligentes es fruto de la voluntad, esto es asi
porque ésta —la voluntad— no siempre sigue el Gltimo juicio del entendimiento practico.
Es por la autonomia de la voluntad para rechazar, que se puede incluso rehusar del juicio
mas claro; asi pues: “la esencia de la voluntad es el esfuerzo de actuar tras el juicio, de
manera tal que, por mas que tengamos una percepcion relativamente distinta del bien, en
el intervalo que va del esfuerzo a la accién, pueden atravesarse nuevas inclinaciones o
percepciones que desvien al espiritu de la meta inicial, produciendo incluso un juicio
contrario”?*8, Ademas, Leibniz destaca que muchas veces el entendimiento no logra
conmover a la voluntad, lo que fundamenta que “el enlace entre el juicio y la voluntad no

es tan necesario como podria creerse”?*, Asi, la voluntad humana se revela como una

245 Esquisabel, O. M., & Gaiada, M. G. (2016). El Dios de Leibniz a contrapelo de la distincion entre deber
y querer. Signos filosoficos, 18(36), 8-37. Pag. 21.

246 | eibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la teodicea. Espaiia: Ediciones Encuentro,
S.A.. Pag. 16

247 |bid. Pag. 15

248 Egquisabel, O. M., & Gaiada, M. G. (2016). El Dios de Leibniz a contrapelo de la distincion entre deber
y querer. Signos filosoficos, 18(36), 8-37. Pag. 28

249 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen
del mal. Espafia: Biblioteca Nueva. P4g. 311

[77]



facultad compleja y autdnoma, capaz de desviarse del bien conocido, lo que explica la

posibilidad del error moral y la tension constante entre razon y deseo.

El mundo puede parecer malo y mejorable para el hombre debido a que su
entendimiento se haya limitado y no alcanza a observar la totalidad del universo. Si el
hombre fuera capaz de ello podria ver que “no hay nada inculto, ni estéril, ni muerto en
el universo, no hay caos, no hay confusion sino en apariencia; casi como podria parecer
en un estanque colocado a una distancia tal que se viera un movimiento confuso y un
hervor, por llamarlo asi, de peces del estanque, sin discernir los peces mismos”?*°. Como
ya hemos visto el mal en el mundo no es fruto de un querer de Dios, sino una permision.
El mal es permitido porque se le permite al hombre una cierta libertad de voluntad. De
esta forma vemos que el mal es una privacion y no algo creado?®®!, el mal es asi un
problema metafisico. Cuando hablamos de mal metafisico hacemos referencia a “la
finitud y la contingencia humana, a la imperfeccion y falta de ordenacién de todo lo que
existe”??2, Este mal no se puede evitar puesto que se encuentra conectado con lo
ontoldgico de la creatura. En este sentido el mal es semejante a la observacion cientifica,
donde es la capacidad de observacion de los seres racionales las que les permite conocer
—en este caso la limitacion del hombre no le permitiria ver la totalidad de lo creado y la
perfeccion del conjunto-—.

La creacion del mundo ya tenia en su raiz la imperfeccion, pues si Dios hubiera
creado algo absolutamente perfecto se habria ‘creado a si mismo’ cosa que no es posible,
ya que no puede haber dos ménadas idénticas. De esta forma vemos que la imperfeccion
en lo creado es porque viene de la nada, “en el entendimiento de Dios estas ideas de los
seres ya tenian imperfeccion porgue las ideas eran de hombres y no de dioses, no es que
Dios les puso voluntariamente esta imperfeccion”®2. Al admitir que el mal es una
privacion estamos abriendo la puerta a la existencia del pecado. Esto es asi ya que, qué el
mal sea una privacion, como bien apuntdé Descartes, significa que “En cuanto a la

privacion, que es lo Gnico en que consiste la razén formal del error y la culpa, no requiere

250 |_eibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espaiia: Antonio Machado Libros. Pag. 648

21 Villegas, A. L. L. (2010). El origen del mal como privacion en la filosofia de GW Leibniz. Revista de
filosofia de la universidad de Costa Rica. Pag. 151

22 Kolani, S. (2021). El problema del mal: una lectura desde la teodicea de Leibniz. Razén y fe, 284(1452),
33-42. P4g. 36

23 Villegas, A. L. L. (2010). El origen del mal como privacion en la filosofia de GW Leibniz. Revista de
filosofia de la universidad de Costa Rica. Pag. 152

(78]



concurso alguno de Dios, pues no es una cosa o un ser, y, si se la relaciona con Dios como
con su causa, no debe ser llamada privacion, sino s6lo negacion”?®*. El origen de la idea
de mal como privacion es fruto de la idea agustiniana por la que “el mal no tiene
naturaleza alguna, sino que la pérdida del bien recibié el nombre de mal”®®. Esta
privacion no es para Dios un tema central, pues para El la felicidad del hombre es
importante pero no es su tnico fin?®. Dios crea el universo en su conjunto y lo armoniza
para que sea el mejor, y es en esta armonia del conjunto universal donde el hombre se
hace para Dios uno mas entre la totalidad. Esta en ya reflejada la bondad de Dios en la
existencia del hombre, ya que resulta —para el hombre— preferible la existencia a la no
existencia®®’. No se le puede recriminar a Dios la absoluta perfeccion del hombre, puesto

que de ser perfectos seriamos como El, seriamos dioses.

En lo que respecta al pecado, las objeciones que tienen mayor fuerza son:
“Quienquiera que pueda impedir el pecado de otro y no lo haga, sino que mas bien
contribuya a él, estando, no obstante, bien informado de ello, es complice suyo. Dios
puede impedir el pecado de las criaturas inteligentes; pero no lo hace, y mas bien
contribuye a él con su concurso y con las ocasiones que hace surgir, teniendo de ello, no
obstante, un conocimiento perfecto. Luego etc”?®, y “Quienquiera que produzca todo lo
que en algo hay de real, es su causa. Dios produce todo lo que hay de real en el pecado.

Luego Dios es la causa del pecado”?°.

La primera objecion no parece tener en cuenta que puede suceder que para evitar
un pecado sea necesario cometer un pecado mayor, como bien podria ser matar a quien
estd robando o va a robar. En este caso se evitaria un pecado a causa de cometer otro mas
grande. También existe la posibilidad contribuir con el mal al hacer lo que se esta
obligado a hacer, esto es asi debido a que “no se quiere estos males; pero se los quiere

permitir en vista de un bien mayor, que no se podria dejar razonablemente de preferir a

254 Descartes, R. (1977). Les meditations metaphysiques traduccion espafiola de Vidal Pefia. Alfaguara. Pag.
251

25 Agustin, S. (1994). La ciudad de Dios (F. Montes de Oca, Ed., 122 ed.). PorrGa. Pag. 317

2% Kolani, S. (2021). El problema del mal: una lectura desde la teodicea de Leibniz. Razén y fe, 284(1452),
33-42. Pé4g. 37

27 Villegas, A. L. L. (2010). El origen del mal como privacion en la filosofia de GW Leibniz. Revista de
filosofia de la universidad de Costa Rica. Pag. 153

28 | eibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la teodicea. Espafia: Ediciones Encuentro,
S.A.. Pag. 21

29 |bid. Pag. 23

[79]



otras consideraciones”?®°, Esto es una voluntad consecuente que resulta de las voluntades
antecedentes por las que se quiere el bien. Con estas nociones se comprende como
antecedente que Dios quiere la salvacion de todos los hombres, y mediante consecuente
que quiere que haya condenados por la perseverancia en el pecado. La voluntad
antecedente de Dios endereza el bien, y la voluntad consecuente, o final y total, endereza
la produccion del bien y al impedimento del mal. Y para que nos pueda permitir obrar

libremente en una inclinacién hacia él nos debe permitir pecar.

Por lo que respecta a la segunda objecion Leibniz trata de esclarecer el significado
de real “significa o bien lo que es sélo positivo, 0 bien comprende asimismo los seres
privativos: en el primer caso, se niega la mayor y se concede la menor; en el segundo
caso, se hace lo contrario”?!. Dios es causa de todas las perfecciones, de esto se sigue
que lo es de todas las realidades consideradas como puramente positivas. Sin embargo,
las limitaciones/privaciones son fruto de la imperfeccion original de las criaturas. De esta
forma se afirma en la Teodicea que cuando la causa del pecado es la criatura, es una causa
deficiente. El pecado no surge porque Dios le dé mal al alma sino porque el efecto de su
buen influjo se ve limitado/privado por la resistencia del alma y sus circunstancias, de
forma que no llega a dar una cantidad de bien que supere al mal. Es decir, Dios entrega
el bien al alma, pero es su limitacion —la del alma— y todas las circunstancias que nos
rodean las que ‘deterioran’ y limitan la cantidad de bien que nos llega. De forma que el
bien que nos llega es inferior al mal que hay en nosotros y por ello actuamos con maldad.
Al hombre no se le da nada para que empeore, Dios Unicamente nos da cosas para que
seamos mejores, es “la limitacion o la imperfeccion original de las criaturas hace que ni
aun el mejor plan del universo pueda recibir mas bienes ni que pueda estar exento de
ciertos males, que, no obstante, han de redundar en un bien mayor. Son estos algunos
desordenes en las partes, que realzan maravillosamente la belleza del todo, al igual que
ciertas disonancias, empleadas como es debido, hacen mas bella la armonia’2%2. Vivimos
dentro del mejor plan posible, pues es propio de Dios obrar de forma perfecta. El mundo
y el universo como obras de Dios siguen este mejor plan —sino no serian, pues Dios no
obra ni mal, ni vagamente—, por lo que nada de lo que hay se puede ni se debe cambiar

ya que esto que hay se sigue del mejor plan, y asi lo muestra en su obra al decir: “el mundo

260 | pid. Pag. 21-22
261 pid. Pag. 23
262 |pid. Pag. 24

(80]



no sélo es una maquina muy admirable sino también, en cuanto estd compuesto de

espiritus, es la mejor republica, en la cual se encuentra la mayor felicidad o alegria

posible. Y esto constituye la perfeccion fisica de aquéllos™?®3,

263 | eibniz, G. W. (2018). Escritos filoséficos. Espafia: Antonio Machado Libros. Pag. 453

(81]



Conclusion

La nocién de sustancia leibniziana como hemos visto nace del dialogo critico con
Aristoteles, Descartes, Spinoza 'y Locke. Fue no solo una novedad, sino que también gozo
de un éxito por la forma en la que integra el aristotelismo a la vez que consigue superar
los problemas de las otras propuestas filos6ficas del momento —propuestas cartesiana,
spinozista y lockeana—. Esta nueva forma de entender la sustancia, que termina por ser la
monada, por parte de Leibniz es un avance en la historia de la metafisica. La claridad con
que Leibniz retoma la distincion aristotélica entre lo que no esta en un sujeto y lo que si
lo esta, asi como entre lo que se dice de un sujeto y lo que no se dice de un sujeto, es
fundamental para comprender la individualidad y la subsistencia de la sustancia. Las
sustancias creadas requieren de otras sustancias y de sus propios accidentes para existir y
ser nombradas. Esta observacion es crucial, pues impide caer en el equivoco de una
sustancia aislada, cerrada sobre si misma —como le ocurre al Dios de Descartes—,
permitiendo asi pensar la sustancia como un principio dindmico que esta en relacion
constante con sus determinaciones y con el mundo. La necesidad de distinguir entre
sustancia y accidentes, dejando claro que la sustancia requiere de sus accidentes para ser
cognoscible, evita la disolucién de la individualidad en el todo indiferenciado de la

sustancia spinozista.

La originalidad de Leibniz se pone de manifiesto en su definicion nominal y real
de sustancia. La sustancia se identifica con el sujeto de atribucion del que se predican
diversos atributos. La sustancia es un algo dotado de capacidad de expresion y de fuerza.
Aqui radica la gran aportacion leibniziana: la sustancia no es solo el soporte pasivo de
accidentes, sino un principio activo, capaz de expresar en si mismo la totalidad de sus
determinaciones. El sujeto l6gico se transforma en sustancia metafisica, en un centro de
actividad y expresion. La relacion entre sujeto y predicado es la clave para entender la
verdad y la realidad. La sustancia, en tanto que sujeto, es el fundamento de toda
predicacion, y toda determinacion que le corresponde esta ya dada en su nocién, aunque
se despliegue en el tiempo y en la experiencia. Este planteamiento permite superar la falsa
dicotomia entre lo necesario y lo contingente. Asi, la sustancia leibniziana es al mismo

tiempo universal e individual, necesaria y contingente, logica y ontologica

(82]



La sustancia se determina a si misma al expresarse, mientras que la predicacion
es la mediacion de una unidad consigo misma a través de la explicitacion de sus
momentos. Esta concepcion dindmica y expresiva de la sustancia culmina en la nocion de
monada. Esta se conoce como unidad primitiva viviente, que se experimenta a si misma
en la multiplicidad de sus expresiones. La cuestion del atributo principal de la sustancia
se resuelve con la propuesta de la entelequia, ya que ésta es inherente a la sustancia y
persiste a través de todos los cambios. La sustancia es un ser capaz de accion, y solo
aquello que posee esta capacidad puede ser considerado sustancia. Esta concepcion rompe
radicalmente con el spinozismo donde las acciones pertenecen a los sujetos individuales,
y toda sustancia singular actua ininterrumpidamente. La fuerza o potencia es el principio
metafisico que permite la constitucion de la realidad donde solo se realiza aquel que tiene
mayor razén. La sustancia, en suma, €S un principio activo, expresivo y dinamico,
fundamento de la unidad y la diversidad, de la necesidad y la contingencia, de la

individualidad y la universalidad.

Defender la concepcion leibniziana de sustancia es defender una metafisica de la
expresion, de la actividad y de la individuacion. Es afirmar que la realidad no se reduce a
un soporte pasivo de cualidades, ni a una sustancia indiferenciada, sino que esta
constituida por moénadas, que expresan en si mismas la totalidad del universo. La
sustancia leibniziana es, en definitiva, el principio de toda realidad, el fundamento de la

verdad y la condicion de posibilidad del conocimiento.

La exposicion sobre la construccion de lo real en Leibniz, se centra en la distincién
entre necesidad, contingencia y posibilidad, revelando asi una arquitectura conceptual de
enorme profundidad y coherencia. Lejos de caer en un simple determinismo o0 en un
fatalismo que anula la libertad, la filosofia leibniziana logra articular la coexistencia de la
libertad humana, la omnisciencia divina y la racionalidad del mundo, a partir de una teoria
modal que distingue cuidadosamente entre lo necesario, lo contingente y lo posible. Es
importante subrayar que Leibniz no confunde, como lo hacia la escolastica medieval, lo
posible con lo contingente. El avance de la 16gica modal moderna, que el propio Leibniz
anticipa y desarrolla, permite distinguir que la contingencia se define por la efectiva
realizacion de algo que, sin embargo, podria no haberse dado, mientras que la posibilidad
se opone a la imposibilidad, y la necesidad a la contingencia. Hablar de contingencia es

hablar de los hechos que suceden pero cuya realizacion no era forzosa, aquellos que

(83]



podian no haber ocurrido o dejar de ser verdaderos en el futuro. Por tanto, la nocién de
contingencia se convierte en el pilar de la defensa leibniziana de la libertad y de la
responsabilidad moral, pues solo en un mundo donde lo contingente tiene cabida puede

hablarse de eleccion, de mérito y de justicia.

La clasificacion de los tipos de necesidad en Leibniz es igual de esclarecedora y
constituye una de sus grandes aportaciones a la metafisica. No se trata de una necesidad
monolitica, sino de una gradacion que abarca la necesidad absoluta, la hipotética, la moral
y la metafisica o l6gica. Esta distincion no es meramente terminologica, sino que responde
a una comprension profunda de la relacion entre Dios, el mundo y los seres humanos.
Dios es el Unico ser absolutamente necesario, aquel cuya esencia implica la existencia,
mientras que todo lo demas existe de manera dependiente, por accidente. Asi, la creacion
entera es necesaria solo en sentido hipotético. EI mundo, en tanto que obra de Dios, es el
mejor de los posibles, pero sigue siendo contingente porque su existencia depende de una
eleccion libre y no de una necesidad absoluta. La perfeccion se asocia a la necesidad, pero
solo en el sentido de que lo mas perfecto es lo que mas plenamente realiza su esencia. Sin
embargo, el mundo creado no es absolutamente necesario, sino que es el resultado de una
eleccion libre y racional de Dios, que elige lo mejor entre lo posible. Por tanto, la libertad
no queda anulada, sino que se explica como la capacidad de la voluntad divina para elegir
entre los posibles. La libertad humana se mantiene en el &mbito de la moralidad y de la
responsabilidad, pues nuestras acciones, aunque previstas por Dios, no dejan de ser
nuestras elecciones. La contingencia, en este marco, no es sinénimo de azar ni de
irracionalidad. Todo lo que ocurre tiene su razon suficiente, aunque esa razén no sea

siempre accesible a la inteligencia humana.

Todo lo que es, es posible, pero no todo lo posible se actualiza. La actualizacion
de las esencias posibles depende de la elecciéon divina, que opta por el mejor de los
mundos posibles. La existencia de Dios, como ser absolutamente necesario, es la
condicion de posibilidad de todo lo deméas. Todo lo creado es contingente porque su
existencia depende de la voluntad divina y no de su propia esencia. El principio de razon
suficiente garantiza que nada es fortuito, que todo tiene una explicacion, aunque a veces
escape a nuestro entendimiento limitado. Asi, la contingencia es compatible con el orden

y la determinacion. Esta compatibilidad entre contingencia y determinacion es una de las

(84]



grandes virtudes del sistema leibniziano, pues permite sostener la racionalidad del mundo

sin sacrificar la libertad ni la posibilidad.

Leibniz logra evitar tanto el determinismo absoluto como el indeterminismo
irracional, situdndose en un punto medio que reconoce la racionalidad del mundo y la
libertad de la voluntad. Al admitir que Dios conoce infaliblemente el pasado, el presente
y el futuro, este conocimiento no convierte el futuro en necesario —la certidumbre divina
no anula la posibilidad de lo contrario—. El futuro contingente es necesario solo
hipotéticamente, pero sigue siendo contingente en si mismo, pues su contrario no implica
contradiccion. Defender el sistema leibniziano es, por tanto, defender una vision del
mundo en la que la razén y la libertad no solo son compatibles, sino que se exigen

mutuamente.

El andlisis detallado de la teoria leibniziana de los mundos posibles y la
composibilidad deja en claro que la metafisica de Leibniz constituye una de las respuestas
mas lucidas y profundas a los grandes problemas de la creacidn, la existencia y el mal.
Defender la vision leibniziana es defender una concepcion del mundo en la que la razon,
la bondad y la libertad divina se entrelazan para dar cuenta de la realidad tal como la
experimentamos, sin sacrificar ni el orden ni la contingencia, ni la perfeccion ni la
posibilidad de la imperfeccién. La nocién de mundos posibles, inseparable de la idea de
composibilidad, es central para comprender cdmo Leibniz salva la bondad, la
omnipotencia y la libertad de Dios, evitando los escollos en los que cayeron Descartes y
Spinoza. La existencia, para Leibniz, no es el simple resultado de una necesidad absoluta,
sino el fruto de una eleccion divina entre infinitas posibilidades, todas ellas coexistentes
en el entendimiento divino como ideas. Dios, en su sabiduria y bondad infinitas, elige
siempre el mejor de los mundos posibles, no por un determinismo ciego, sino por la
determinacion de la accion guiada por la sabiduria, por la ley de lo mejor y no por la de

la necesidad absoluta.

La creacion es el punto donde se resuelven todos los problemas metafisicos, es el
paso de la nada a la existencia, el transito de la necesidad absoluta del Ser Necesario a la
contingencia de lo real. Leibniz rechaza la posibilidad de un universo infinito y
autosuficiente, pues incluso si se imagina un mundo eterno, la razén suficiente de su
existencia debe buscarse fuera de él, en un agente externo: Dios. Asi, la existencia de las

cosas contingentes se explica solo por referencia a la voluntad divina, que actia como ley

(85]



eterna y fuente de todas las perfecciones activamente. La creacion no es necesaria en
sentido absoluto, sino hipotético. Una vez que Dios ha decretado la existencia de un
mundo, todo lo que existe en él es necesario en virtud de ese decreto, pero la existencia
misma del mundo es contingente ya que depende de la libre eleccion divina. La
posibilidad, que es siempre anterior a la existencia, es una disposicion a existir, pero solo
se actualiza cuando una causa externa —Ila voluntad de Dios— la lleva de la potencia al
acto. No todos los posibles tienen la misma tendencia a existir, solo se actualizaran
aquellos con mayor grado de esencia, de perfeccion. Por eso, lo que existe es siempre lo

mejor entre los posibles.

Las leyes generales que rigen cada mundo posible dependen de la voluntad divina,
pero su existencia es exigida por el entendimiento divino, que demanda orden y no caos.
Asi, las leyes son metafisicamente necesarias en cuanto que debe haber orden, pero
contingentes en cuanto a su contenido especifico, pues podrian haber sido de otra manera.
Dios elige siempre lo mejor entre los posibles puesto que se guia por la ley de la sabiduria
y no por una necesidad absoluta. El decreto divino es la resolucién de escoger el mejor
de los mundos posibles y darle existencia con su omnipotente palabra. La suma de la
sabiduria y la bondad divinas lleva a Dios a elegir el mundo més perfecto, aunque
contenga mal, pecado o vicio, pues todo pequeiio mal contribuye a un bien mayor en el
conjunto arménico del universo. EI mal, entonces, no es incompatible con el mejor de los
mundos posibles, sino que es absorbido y justificado en el marco de una totalidad
ordenada y perfecta. La contingencia de la existencia de cada esencia posible depende del
querer divino, que es libre y no esta determinado por una necesidad absoluta. Asi, la
existencia de los vicios y del mal se explica porque, en el conjunto, su presencia
contribuye a la perfeccién global del mundo, como se ejemplifica en la Teodicea. La
eleccion divina no es la de individuos aislados, sino la del conjunto mas perfecto, el
mundo mas arménico. Todo estd conectado en Dios, y cada mundo posible depende de
designios y decretos libres que le son propios. De este modo, la vision leibniziana del
mejor de los mundos posibles es una defensa de la racionalidad, la libertad y la perfeccion
del orden creado, en el que la existencia es siempre el resultado de la sabiduria y la bondad
divinas, y en el que la contingencia y la necesidad se armonizan en la eleccion del mejor

de los mundos posibles.

(86]



Bibliografia

Fuentes principales

Leibniz, G. W. (1981). Monadologia. Ed. Velarde Lombraifia, J., Robinet, A., &
Bueno, G. Pentalfa.

Leibniz, G. W. (1990). Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Ed.
Roldéan Panadero, C., Rodriguez Aramayo, R., & Roldan Panadero, C. Tecnos.

Leibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la

teodicea. Espafia: Ediciones Encuentro, S.A.

Leibniz, G. W. (2009). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 8, Metafisica. Ed. Juan

Arana. Granada: Comares.

Leibniz, G. W. (2010). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 2, Metafisica. Ed.
Angel Luis Gonzalez. Granada: Comares.

Leibniz, G. W. (2011). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 16A, Correspondencia

I11. Ed. Bernardino Orio de Miguel. Granada: Comares.

Leibniz, G. W. (2011). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 16B, Correspondencia

I11. Ed. Bernardino Orio de Miguel. Granada: Comares.

Leibniz, G. W. (2012). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 10, Ensayos de
teodicea sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen del mal. Ed. Tomas

Guillén Vera. Granada: Comares.
Leibniz, G. W. (2017). Discurso de metafisica. Espafia: Alianza Editorial.

Leibniz, G. W. (2017) Obras filosoficas y cientificas. Vol. 14, Correspondencia .

Ed. Juan Antonio Nicolds & Maria Ramén Cubells. Granada: Comares.
Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosoficos. Espafia: Antonio Machado Libros

Leibniz, G. W. (2019). Obras filosdficas y cientificas. Vol. 11, Escritos teoldgicos

y religiosos. Ed. Fernandez, S., Murillo, I., & Andreu, A. Granada: Comares.

(87]



Leibniz, G. W. (2022). Obras filosoficas y cientificas. Vol. 15, Correspondencia
I1. Ed. Juan Antonio Nicolas & Rogelio Rovira, Eds. Editorial Comares

Fuentes secundarias

Ackerley, M. 1. (2007). J.L. Borges y G.W. Leibniz, en Eikasia. Revista de

Filosofia, 11, 8.
Agustin, S. (1994). La ciudad de Dios (F. Montes de Oca, Ed., 122 ed.). Porria.

Avristoteles. (2019). Etica a Nicomaco. [Trad. anénima]. Colegio de Médicos de

la Provincia de Buenos Aires — Distrito V.

Bernardino Orio. (1988). El principio de analogia en Leibniz, en Revista

Enrahonar, 14.

Casanova, G. (2005). ElI Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de

Anuario Filosofico. Serie Universitaria, n® 181.

Currés, A. (1979). Dios, sustancia y razén en Leibniz. Logos. Anales del
Seminario de Metafisica, 14, 11.
https://revistas.ucm.es/index.php/ASEM/article/view/ASEM7979110011A

Descartes, R. (1977). Les meditations metaphysiques traduccion espafiola de
Vidal Pefia. Alfaguara.

Descartes, R., Quintas, G. (2002). Los Principios de la filosofia. Espafia: RBA

Coleccionables.

Echavarria, A. (2013). Creacion, nada y participaciéon de Leibniz. Pensamiento:

Revista de investigacion e Informacion filosofica, 69(261), 897-918.

Einstein, A., Born, H. (1999). Correspondencia (1916-1955). México: Siglo XXI
de Esparia Editores, S.A..

(88]


https://revistas.ucm.es/index.php/ASEM/article/view/ASEM7979110011A

Escandell, J. J. (1994). Voluntad humana y libertad en Leibniz. Espiritu:
cuadernos del Instituto Filosofico de Balmesiana, 43(110), 147-161.

Escobar, M. (2011). El argumento ontoldgico, la necesidad absoluta y el problema
de la contingencia en Leibniz. Rev. latinoam. filos. [online]. vol.37, n.1 [citado 2025-05-
08], pp.97-125. Disponible en:
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=51852-
73532011000100004&Ing=es&nrm=iso. ISSN 1852-7353.

Esquisabel, O. M., & Gaiada, M. G. (2016). El Dios de Leibniz a contrapelo de la

distincion entre deber y querer. Signos filosoficos, 18(36), 8-37.

Fernandez, M. S. (1991). ROLDAN PANADERO, CONCHA, Escritos en torno
a la libertad, el azar y el destino. Gottfried Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid.

Fernandez, M. S. (1993). La demostracidn leibniciana de la existencia de Dios por
las Verdades eternas. Cuadernos de Filosofia. Excerpta e dissertationibus in philosophia.
Vol. I11.

Fernandez, M. S. (1996). La necesidad como totalidad de la posibilidad en
Leibniz. Anuario Filosofico, 29(2), 527-537. https://doi.org/10.15581/009.29.29751.

Fernandez, M. S. (2002). Leibniz, la teodicea y la religion. Thémata, 29, 27-37.

Fernandez, M. S. (2014). Razén soberana, verdad eterna y libertad divina en
Leibniz. Dois pontos (Curitiba), 11(2), p. 131-146.

Fuertes, A. (2001). La contingencia en Leibniz (I). Cuadernos de Anuario
Filosofico. Serie Universitaria, n° 126.

Gonzéalez, A. L. (1996): Las pruebas del Absoluto segln Leibniz, Eunsa,
Pamplona.

Jalabert, J. (1968). Les notions d’essence et d’existence dans la philosophie de

Leibniz. Studia Leibnitiana, suppl. I, Metaphysik-Monadenlehre.

(89]


https://doi.org/10.15581/009.29.29751

Kolani, S. (2021). El problema del mal: una lectura desde la teodicea de Leibniz.

Razény fe, 284(1452), 33-42.

Leticia, C. (2021). LA SUSTANCIA COMPUESTAY EL VINCULO SUSTANCIAL
EN LEIBNIZ.

Locke, J. (2000) Ensayo sobre el entendimiento humano. Fondo de Cultura

Econdmica.

Morente, M. G. (2010). Lecciones preliminares de filosofia: Prélogo de Julian
Marias (Vol. 312). Encuentro.

Ortega y Gasset, J. (1983). La idea de principio en Leibniz. En Obras completas
(Vol. 8). Alianza.

Ortiz, J.M. (1988). El origen radical de las cosas: metafisica leibniciana de la

creacién: Metafisica Leibniciana de La Creacidn. Eunsa.

Pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la hocion en el pensamiento
metafisico modal de Leibniz. Gonzalez, Angel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de

Navarra, Pamplona.

Rescher, N. (1967). The Philosophy of Leibniz. Englewood Cliffs, N.J: Prentice-
Hall. Print

Rivaud, A. (1914). TEXTES INEDITS DE LEIBNIZ: PUBLIES PAR M. IVAN
JAGODINSKY. Revue de Métaphysique et de Morale, 22(1), 94-120.
http://www.]stor.org/stable/40895016

Rodero, S. (2010). Leibniz en espafiol. Azafea: revista de filosofia, 12, 211-223.

Rodero, S. (2011). El vinculo sustancial y las monadas en Leibniz. Philosophica:

International Journal for the History of Philosophy, 19(37), 73-83.

Rodero, S. (2022). Biologia y metafisica en los albores de la modernidad:

mecanicismo y vitalismo en Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca.

[90]


http://www.jstor.org/stable/40895016

Roldan, C. (2014). Contingencia, espontaneidad y libertad en Leibniz.
Doispontos, 11, 245-283.

Roldan, C. (2015). Leibniz: en el mejor de los mundos posibles. Batiscafo.

Rovira, R. (2006). Léxico fundamental de la metafisica de Leibniz. Trotta.

Russell, B. (1900). A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz: With an
Appendix of Leading Passages. Reino Unido: University Press. Pag. 27-28.

Sanchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479—
495. https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621

Spinoza, B. d., Larroyo, F. (2007). Etica: Tratado teoldgico - politico. México:

Porrua.

Villegas, A. L. L. (2010). El origen del mal como privacion en la filosofia de GW

Leibniz. Revista de filosofia de la universidad de Costa Rica.

[91]


https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621

