
 

 

Facultad de Filosofía y Letras 

Máster Universitario de Estudios Avanzados en Filosofía 

 

Trabajo de Fin de Máster: 

Siguiendo el mejor plan posible, siguiendo el plan de Dios: Un 

acercamiento hacia el dominio de lo contingente 

 

Miguel Arias Román 

 

Tutor: Sergio Rodero Cilleros 

Cotutor: Sixto José Castro Rodríguez 

Departamento de Filosofía 

Curso 2024-2025 

 

 

 



[2] 
 

 

Índice 

Introducción ................................................................................................................................. 4 

0.1 Justificación ....................................................................................................................... 4 

0.2 Objetivo del trabajo .......................................................................................................... 5 

0.3 Metodología ....................................................................................................................... 5 

Capítulo I: La sustancia y la mónada en Leibniz ..................................................................... 7 

1.1 La sustancia en Leibniz..................................................................................................... 9 

1.2 El atributo principal de la sustancia .............................................................................. 12 

1.3 La sustancia individual como notio completa ................................................................ 14 

1.4 La sustancia corpórea ..................................................................................................... 17 

1.5 El concepto de mónada ................................................................................................... 19 

1.6 El vínculo sustancial ........................................................................................................ 26 

Capítulo II: La construcción de lo real: necesidad, contingencia y posibilidad .................. 31 

2.1 Los tipos de necesidad ..................................................................................................... 31 

2.2 El paso a la contingencia ................................................................................................. 35 

2.3 La posibilidad: Puerta de entrada a la existencia ........................................................ 39 

2.3.1 Posibilidad necesaria y posibilidad contingente .................................................... 40 

2.3.2 La exigencia de existencia ........................................................................................ 43 

2.3.3 Las verdades ............................................................................................................. 48 

Capítulo III: Llegando al mejor de los mundos posibles ....................................................... 54 

3.1 Los mundos posibles ....................................................................................................... 54 

3.2 La fundamentación de los principios que rigen el mundo: El principio de razón 

suficiente, la armonía y el principio de perfección ............................................................. 61 

3.2.1 La armonía ................................................................................................................ 62 

3.2.2 Dios y el principio de razón suficiente .................................................................... 66 

3.2.3 Principio de perfección ............................................................................................ 70 

Epílogo ........................................................................................................................................ 74 

Conclusión .................................................................................................................................. 82 

Bibliografía ................................................................................................................................ 87 

Fuentes principales ................................................................................................................ 87 

Fuentes secundarias .............................................................................................................. 88 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



[4] 
 

Introducción 

El presente trabajo trata de ilustrar cómo Leibniz propone y defiende en su obra filosófica 

la idea de que el mundo es el mejor de los mundos posibles, a la vez que se acepta un 

libre albedrío en el hombre: ¿cómo es posible que el mundo sea providente si la historia 

es contingente? Para poder mostrar esto, primero será necesario pasar por ciertas 

concepciones sobre las que reposa esta idea del mejor mundo posible. 

Esta investigación se estructura mediante tres capítulos. El primero de ellos es una 

revisión de los fundamentos y conceptos filosóficos que el filósofo de Hannover utiliza 

para sostener su pensamiento filosófico. En el segundo capítulo se busca tratar en 

profundidad la forma en que las cosas existen, en cómo se llega a la existencia mediante 

la posibilidad.  En el tercer capítulo se tratarán los principios que fundamentan y hacen 

posible el mejor de los mundos posibles. Por último, el trabajo expone la forma en la que 

Leibniz afronta el problema del mal y la existencia del pecado si este mundo es el mejor 

posible.  

 

0.1 Justificación 

La motivación para la realización del trabajo nace en un interés particular por el estudio 

de la metafísica y el estudio de la religión. Ambos intereses me han llevado a buscar de 

qué forma es posible la demostración de la existencia de Dios y sus potencias. A lo largo 

de esta búsqueda me encontré con la filosofía leibniziana, la cual fue para mí una suerte 

de iluminación. Es por todo esto que he decido hacer este Trabajo Final de Máster (TFM) 

sobre Leibniz y como se concibe la coexistencia de lo contingente con lo providente. Este 

proyecto de Máster trata de mostrar la importancia del pensamiento de Leibniz dentro de 

la metafísica y la teología filosófica, especialmente a través de su concepción de los 

conceptos de contingencia, armonía y la idea del mejor de los mundos posibles. El 

presente proyecto trata de mostrar como el filósofo de Hannover concilia la libertad del 

hombre con la providencia divina. 

 



[5] 
 

0.2 Objetivo del trabajo 

Los objetivos de la investigación son los siguientes: 

A) Objetivo general: Mostrar cómo  Leibniz hace que sea posible vivir en el mejor 

de los mundos posibles a pesar del libre albedrío del hombre y la contingencia de 

la historia. 

B) Objetivos particulares: 

1. Mostrar cómo se interrelaciona los diferentes conceptos e ideas en Leibniz 

para dar lugar a una filosofía unificada y coherente. 

2. Explicar cómo es posible que haya perfección en un mundo que es creado 

contingentemente. 

3. Demostrar como como es plausible la justicia y la bondad divina en un 

mundo en el que existe el mal y el pecado. 

 

0.3 Metodología 

Para el desarrollo de este proyecto se ha seguido una línea de investigación propia de un 

trabajo filosófico; la lectura y el posterior estudio de la bibliografía primaria –las obras 

de Leibniz–, y la bibliografía secundaria formada por publicaciones que giran en torno a 

la comprensión y esclarecimiento del pensamiento leibniziano. Para que la exposición de 

los contenidos sea lo más ordenada y estructurada posible se ha optado por realizar tres 

capítulos, comenzando por una exposición y explicación de los conceptos e ideas más 

relevantes del autor, y sobre las cuales se sustenta su filosofía, continuando con una 

explicación sobre el tema central del trabajo, y finalizando con la respuesta de Leibniz a 

las críticas a su hipótesis.  

Finalmente, para ofrecer un resumen de lo que el lector hallará en las siguientes 

páginas, presentaremos el esquema del Trabajo Final de Máster. El primer capítulo 

introduce el concepto de sustancia, como ésta se vincula con el mundo y su importancia 

en la teoría monadológica, seguiremos tratando esta teoría a través de la descripción de 

la mónada y cuáles son sus propiedades. En el segundo capítulo comenzaremos haciendo 

referencia a los diferentes tipos de necesidad, luego veremos cómo se da el salto a la 



[6] 
 

contingencia. A continuación, veremos cómo se da la existencia de los posibles y 

terminaremos con un análisis sobre las verdades. El tercer y último capítulo trata de 

mostrar cómo fundamenta Leibniz su idea del mejor mundo posible en base al principio 

de razón suficiente, la armonía y el principio de lo mejor. Por último, se presentará un 

epílogo en el que se expondrá una justificación del mal existente en el mundo, y se 

finalizará con unas conclusiones que se han extraído a raíz de la realización del presente 

Trabajo de Fin de Máster. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



[7] 
 

Capítulo I: La sustancia y la mónada en Leibniz 

Antes de comenzar a explicar que es aquello que Leibniz comprende como sustancia 

trataré qué entendieron por dicha noción otros antes que él. Este interés por dar una 

definición de sustancia es fruto de la confusión y dificultad que se encuentra en autores 

como Spinoza y Locke en lo que se refiere a la comprensión de dicho término1.  

El término sustancia comienza con Aristóteles, el filósofo de Estagira la denominó 

ousia y que posteriormente se tradujo por substancia. La definición que le da en las 

Categorías es la siguiente: “Sustancia es lo que no está en un sujeto y no se dice de un 

sujeto, o sea, el sujeto de atribución de predicados que no cabe atribuir a otro sujeto”2. En 

esta descripción se puede ver una distinción ontológica, donde de un lado queda ‘lo que 

no es en un sujeto’ de ‘lo que es en un sujeto’, es decir, Aristóteles está distinguiendo el 

modo de ser de lo subsistente de aquello que es en sí, y el modo de ser de lo que es en 

otro. Por el otro lado divide ‘lo que no se dice de un sujeto’ de ‘lo que se dice de un 

sujeto’, separando así lo individual de lo universal, lo que se predica de uno mismo de 

aquello que puede atribuírsele a muchos. La búsqueda por conocer ‘lo que no está en un 

sujeto y no se dice de un sujeto’ es lo que se denomina sustancia individual o primera 

(próte ousía). Para el estegirita era importante denominarla como sustancia en sentido 

propio, por lo que termina diciendo que sustancia en este sentido es: “aquello que ni es 

dicho de un sujeto ni está en un sujeto, como, por ejemplo, el hombre individual o el 

caballo individual”3. Esta postura aristotélica fue la que más plausible le resultó a Leibniz 

y sobre la que establecería una definición nominal en el Discurso de metafísica como 

veremos más adelante. Sin embargo, ahora mostraré otras nociones de sustancia con las 

que no estuvo tan de acuerdo. 

Para Descartes la sustancia tiene la característica ontológica de ser independiente 

de las causas, no necesita de otro para existir, es el ser que existe a se (por sí) frente a los 

seres que existen ab alio (por otro); lo define de la siguiente manera: “Cuando 

concebimos la substancia, solamente concebimos una cosa que existe en forma tal que no 

                                                           
1 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares. Correspondencia Leibniz-Des Bosses, 22 de marzo 

de 1714 
2 Categorías, 2, 1 a 20-1 b 10 
3 Categorías, 5, 2 a 11-14 



[8] 
 

tiene necesidad sino de sí misma para existir”4. Para Leibniz esta definición solo es válida 

de forma rigurosa con Dios, ya que es el único que se define como existente por su propia 

esencia. En este punto Descartes se terminó viendo forzado a admitir que su término de 

sustancia era equívoco si se trataba en término absoluto, o propio. Sin embargo, en el 

sentido relativo entendemos sustancia como “lo que no precisa de ninguna otra cosa salvo 

de Dios para existir, y por ello puede también aplicarse a sustancias que no sean la 

divina”5. Al extender su noción de sustancia termina haciéndola indistinguible del 

accidente. Para el filósofo de Hannover parece obvio e innegable que las sustancias 

creadas del mundo necesitan de otras sustancias para existir y a su vez cada sustancia 

necesita de sus accidentes para poder ser y ser nombradas. 

Este mismo error cartesiano es el que hereda Spinoza, que lo define así: “No puede  

darse ni ser concebida fuera de Dios sustancia alguna”6, aunque introduce una novedad: 

“Entiendo por sustancia lo que es en sí y se concibe por sí; es decir, aquello cuyo concepto 

no necesita del concepto de otra cosa para formarse”7. La independencia de la sustancia 

es también una cosa propia del ente que es concebido por su propia noción. Para Leibniz 

esta forma de presentar la sustancia no resulta loable puesto que no permite establecer 

una distinción entre sustancia y accidentes universales –si comprendemos estos últimos 

a través de la abstracción–. 

Por último, la distinción de Locke muestra:  

“Si alguien se propone examinarse a sí mismo respecto a su noción de la pura sustancia en general, 

verá que no tiene acerca de ella ninguna otra idea sino una mera suposición de no sabe qué soporte 

de aquellas cualidades que sean capaces de producir ideas simples en nosotros; cualidades que 

comúnmente se llaman accidentes. […] el supuesto, pero desconocido soporte de aquellas 

cualidades que encontramos existentes, y de las cuales imaginamos que no pueden subsistir sine 

re substante, sin alguna cosa que las sostenga”8.  

Aquí vemos como la distinción entre ‘estar en un sujeto’ y ‘no estar en un sujeto’ 

no supone la incognoscibilidad de la sustancia. Encontramos una distinción ontológica 

                                                           
4 Descartes, R., Quintás, G. (2002). Los Principios de la filosofía. España: RBA Coleccionables. Pág. 52 
5 Rovira, R. (2005). ¿Qué es una mónada? Una lección sobre la ontología de Leibniz. Anuario filosófico, 

113-144. Pág. 118 
6 Spinoza, B. d., Larroyo, F. (2007). Ética: Tratado teológico - político. México: Porrúa. Pág. 59 
7 Ibíd. Pág. 49 
8 Locke, J. (2000) Ensayo sobre el entendimiento humano. Fondo de Cultura Económica. Pág. 276 



[9] 
 

entre lo que no está en un sujeto y lo que sí lo está, llevándonos así a un carácter 

problemático de la noción de sustancia. La primera consecuencia tiene un carácter 

ontológico donde la sustancia seria independiente de sus accidentes. Y la segunda de 

índole gnoseológica, aquí la sustancia es lo que no está en el sujeto, por lo que para 

conocer la sustancia es necesario conocerla de forma independiente a sus accidentes, sin 

embargo, la sustancia sin accidentes es incognoscible. Como así señala Leibniz en su obra 

Observaciones críticas sobre la parte general de los Principios cartesianos al afirmar 

que “la sustancia y el accidente se necesitan mutuamente”9. 

 

1.1 La sustancia en Leibniz 

Como bien he mencionado en la introducción el filósofo de Hannover hereda o rescata la 

postura aristotélica, aunque no la caracteriza de la misma forma. En el Discurso de 

metafísica establece una definición nominal: “Es muy cierto que cuando se atribuyen 

diversos predicados a un mismo sujeto, y este sujeto no se atribuye a ningún otro, se lo 

llama sustancia individual; pero esto no basta, y tal explicación es sólo nominal”10. 

Mantiene las relaciones de predicación e inherencia y hace una distinción entre sujeto de 

atribución y predicado, no para diferenciar individual de universal  sino para distinguir 

entre sustancia y accidente. De forma que, para Leibniz, la distinción entre individual y 

universal se entiende como “«sujeto de atribución que no se atribuye a otro sujeto» y 

«sujeto de atribución que se atribuye a otro sujeto»”11. La sustancia por ser el sujeto sobre 

el que se predica algo nos enseña que hay una conexión de lo único con lo lógico.  

Vemos esta definición ampliada cuando unas pocas secciones después añade: “es 

rigurosamente necesario concebir la sustancia, dada como sujeto, como un algo dotado 

de capacidad de expresión y de fuerza”12. Un algo que no permite que nada lo pase por 

encima porque ya siempre lo tiene contenido todo en su noción, todo se fundamenta en la 

sustancia y se desarrolla a partir de ella misma. Cuando el filósofo alemán establece que 

la sustancia individual es el sujeto al que se le atribuye a diversos predicados, está dejando 

                                                           
9 Rovira, R. (2005). ¿Qué es una mónada? Una lección sobre la ontología de Leibniz. Anuario filosófico, 

113-144. Pág. 122 
10 Leibniz, G. W. (2017). Discurso de metafísica. España: Alianza Editorial. Pág. 72 
11 Rovira, R. (2005). ¿Qué es una mónada? Una lección sobre la ontología de Leibniz. Anuario filosófico, 

113-144. Pág. 116 
12 Currás, Á. (1979). Dios, sustancia y razón en Leibniz. Logos. Anales del Seminario de Metafísica, 14, 

11. Pág. 15 



[10] 
 

fuera de la noción de sustancia todo lo que está en un sujeto –todos sus accidentes, tanto 

los individuales como los universales– ya que los atributos del sujeto están incorporados 

en él mismo como accidentes propios. De esta forma se ve como recoge las dos relaciones 

que utiliza Aristóteles para definir sustancia individual13 y las sintetiza en una única 

fórmula: “la relación lógica entre el sujeto y los predicados que le convienen”14. El sujeto 

es un principio activo que crea sus determinaciones, el sujeto lógico se transforma en 

sustancia metafísica.  

La relación de predicación del atributo al sujeto que hemos podido ver en la 

sección ocho del Discurso de metafísica, nos enseña que el predicado funciona como un 

requisito inmediato de la noción de sujeto, ya que el predicado está ya contenido en la 

noción del sujeto. Los términos ‘predicado’ y ‘atributo’ no deben ser entendidos 

únicamente como conceptos genéricos o específicos que se dicen de un sujeto, para 

Leibniz los predicados que se le atribuyen al sujeto pueden ser de dos clases. La primera 

clase refiere a los predicados que convienen al sujeto necesariamente, son los que se 

atribuyen al sujeto por razón de su esencia. La segunda clase son aquellos predicados que 

convienen contingentemente, son los que le corresponden al sujeto por razón de su 

individualidad o existencia, le dan al sujeto su carácter individual. Por lo tanto, podemos 

concluir que los predicados que convienen necesariamente al sujeto permiten la existencia 

del sujeto, el sujeto pertenece a una especie porque en él se encuentran estos predicados. 

Mientras que los predicados que convienen al sujeto de forma contingente son los que se 

atribuyen a un único sujeto, son los que le diferencian de la especie. 

Para Leibniz que el predicado esté contenido en el sujeto es una expresión de la 

verdad misma. Todo predicado atribuido con verdad a un sujeto es igual al sujeto o está 

ya contenido en el sujeto: “toda predicación verdadera tiene algún fundamento en la 

naturaleza de las cosas, y cuando una proposición no es idéntica, es decir, cuando el 

predicado no está comprendido expresamente en el sujeto, tiene que estar comprendido 

en él virtualmente, y esto es lo que los filósofos llaman in-esse diciendo que el predicado 

está en el sujeto”15. El ser se articula en el lenguaje, la proposición es verdadera cuando 

tiene fundamentum in re. El es del juicio no es solo una función lógica sino también 

                                                           
13 Son las relaciones de no estar en un sujeto, y no decirse de un sujeto. 
14 Rovira, R. (2005). ¿Qué es una mónada? Una lección sobre la ontología de Leibniz. Anuario filosófico, 

113-144. Pág. 123 
15 Leibniz, G. W. (2017). Discurso de metafísica. España: Alianza Editorial. Pág. 72 



[11] 
 

ontológica. El sujeto no es un X neutro al que se le otorga o se le quita algo por voluntad, 

sino que éste es un auténtico fundamento sustancial al que todo predicado que se le 

atribuye debe tener un fundamento que lo justifique. Toda predicación que pretenda ser 

verdad describe un contenido que está siempre ya dado previamente y fundamentado en 

la sustancia, este predicado se explicita de forma lógica en el juicio y ontológicamente en 

la forma de acontecer. Toda determinación que aparezca en la sustancia e influya en su 

desarrollo debe ser comprendida como fundamentada en ella, es una huella que nos 

enseña que “el pensar discursivo intenta representarse, en la forma del juicio, un 

movimiento en el que la sustancia, que aparece como sujeto, desarrolla desde sí misma 

en una determinada secuencia las expresiones que, en forma de predicados, le son 

asignadas”16. Un movimiento que unifica la sustancia y sus expresiones, donde se explica 

la sustancia en la totalidad de sus expresiones, donde se vislumbra la unidad óntica de 

sujeto y predicado. La sustancia se percibe a sí misma y se fundamenta por medio de lo 

fundamentado en ella dándose así una mediación consigo misma; renunciar a esa 

determinación seria como si la sustancia se estuviera negando a sí misma. De esta forma 

una predicación es válida únicamente si: el predicado esta ya comprendido en la sustancia 

–el sujeto–; la sustancia incluye dicho predicado; se puede deducir del sujeto; si el alma 

se lo puede representar en una animadversio. Esto se fundamenta en la sección catorce 

del Discurso de metafísica: “nada puede acontecernos más que pensamientos 

percepciones, y todos nuestros pensamientos y percepciones futuros no son sino 

consecuencias, aunque contingentes, de nuestros precedentes pensamientos y 

percepciones”17. Podríamos concluir aquí que todo predicado verdadero está 

fundamentado en el sujeto de la siguiente forma: “un predicado puede determinar a un 

sujeto sólo si él mismo está determinado «a priori» como atributo de la sustancia denotada 

por el sujeto”18.  

El paso de ésta definición nominal de sustancia a la definición real es el paso del 

juicio sintético al analítico. El juicio sintético le otorga al sujeto unos predicados que no 

necesariamente surgen de la sustancia. La sustancia leibniziana se determina al 

expresarse, muestra lo que es siempre y únicamente en la serie de expresiones que puede 

                                                           
16 Currás, Á. (1979). Dios, sustancia y razón en Leibniz. Logos. Anales del Seminario de Metafísica, 14, 

11. Pág. 15 
17 Leibniz, G. W. (2017). Discurso de metafísica. España: Alianza Editorial. Pág. 84 
18 Currás, Á. (1979). Dios, sustancia y razón en Leibniz. Logos. Anales del Seminario de Metafísica, 14, 

11. Pág. 15 



[12] 
 

decirse de esa sustancia. La predicación es “mediación de una unidad consigo misma a 

través de la explicitación de sus momentos, concreción de una unidad en la 

multiplicidad”19.  Se conforma una unidad primitiva viviente que al explicarse en la 

multitud de sus expresiones se experimenta ella misma como una unidad.  

 

1.2 El atributo principal de la sustancia 

La sustancia necesita de los accidentes para existir y solo nos es cognoscible mediante 

estos mismos ya que son inherentes a la propia sustancia. El accidente que nos permite 

conocerla se denomina ‘atributo principal’ y constituye la esencia de la sustancia, además 

de ser también sustrato del resto de accidentes –que no son tan relevantes para la 

sustancia–. Así pues, ¿Cuál es el accidente que representa a la sustancia, cual es este 

atributo principal? En este punto Leibniz sigue una tesis cartesiana –que solo empleará 

como punto de partida–, según la cual toda sustancia tiene un accidente principal donde 

se distinguen dos tipos de géneros: el material y la espiritual. Para encontrar este atributo 

principal es necesario cribar cuales no pueden ser.  

La extensión del cuerpo que propuso Descartes es rechazada por ser una noción 

derivada que se puede resolver en otras nociones. Lo extenso es una noción relativa e 

incompleta para Leibniz puesto que exige que algo se extienda, “se resuelve en la 

continuidad y en la coexistencia o existencia de las partes en un mismo tiempo. La 

pluralidad está contenida también en el número; la continuidad, también en el tiempo y 

el movimiento, pero la coexistencia se da en lo solo extenso”20. La extensión por sí misma 

no puede explicar las leyes del movimiento y el choque de los cuerpos, como así deja 

demostrado en la sección diecisiete del Discurso de metafísica. Esta propiedad no puede 

ser la esencia del accidente que estamos tratando de encontrar.  

Así sigue Leibniz considerando la otra noción cartesiana, el pensamiento. Para 

descartes la esencia del alma es el pensar y cosas como la imaginación, la voluntad o la 

sensación no son más que modos en los que se expresa el pensamiento. El problema de 

                                                           
19 Currás, Á. (1979). Dios, sustancia y razón en Leibniz. Logos. Anales del Seminario de Metafísica, 14, 

11. Pág. 16 
20 Leibniz, G. W. (2011). Obras filosóficas y científicas. Vol. 16A, Correspondencia III. Ed. Bernardino 

Orio de Miguel. Granada: Comares. 



[13] 
 

esta propiedad es la oscuridad con la que se explica, no es clara. Malebranche ya había 

tumbado esta idea en sus Aclaraciones sobre la Investigación de la verdad, con 

anterioridad al filósofo de Hannover. Sin embargo, el alemán también rechaza esta 

propiedad por ser incompleta, puesto que según él “el pensamiento es una acción, y puesto 

que un pensamiento sucede a otro, es menester que lo que permanezca durante este 

cambio sea más bien la esencia del alma, puesto que permanece siempre la misma”21.  

Para Leibniz, el gran problema de Descartes con respecto a la sustancia es que la 

extensión y el pensamiento que propone el francés como atributos principales no están 

debidamente justificados. Estos son atributos relativos que están sujetos al cambio, son 

afecciones que deben pertenecer a un atributo más absoluto, un atributo que persista en 

el cambio. Este atributo es para el alemán la fuerza o poder ya que ésta es inherente a la 

sustancia y a través de ella la sustancia puede actuar, “la esencia de las sustancias consiste 

en la fuerza primitiva de obrar, o en la ley de la serie de los cambios”22. Esta fuerza o 

potencia es la entelequia –rescata el concepto usado con anterioridad por Aristóteles–, es 

algo intermedio entre el actuar y la acción misma, debe entenderse como: “que envuelve 

un conato o tendencia a la acción de modo tal que la acción se sigue si algo no lo impide. 

Y en esto consiste propiamente la ε’ντελε´χεια (entelequia)”23. Al ser la fuerza o poder de 

obrar el atributo principal de la sustancia esto le conviene con necesidad absoluta. Es 

decir, es una necesidad metafísica que permite que las cosas se constituyan, y de la 

multiplicidad de resultados solo se termina logrando el que mayor razón tiene. Cabe aquí 

entonces añadir que: “la sustancia es un ser capaz de acción”24, de forma que todo aquello 

que no tiene la capacidad de obrar no podrá ser nunca considerado sustancia25. Se trata 

de una capacidad de acción que rompe por completo con la idea spinoziana puesto que 

aquí “las acciones son de los sujetos individuales (actiones esse suppositorum) […], que 

no sólo todo lo que actúa es sustancia singular, sino también que toda sustancia singular 

actúa ininterrumpidamente sin exceptuar al cuerpo mismo, en el que jamás se encuentra 

                                                           
21 Rovira, R. (2005). ¿Qué es una mónada? Una lección sobre la ontología de Leibniz. Anuario filosófico, 

113-144. Pág. 134 
22 Ibíd. Pág. 134 
23 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 463 
24 Ibíd. Pág. 626 
25 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen del 

mal. España: Biblioteca Nueva. § 354 



[14] 
 

reposo absoluto”26. En Leibniz la sustancia es un ser capaz de obrar cosa que es el primer 

fundamento metafísico, y de dicha sustancia se siguen las verdades primeras27. 

 

1.3 La sustancia individual como notio completa 

Como hemos podido ver la sustancia en Leibniz es una construcción completa que no 

admite ninguna determinación nueva. Es aquí donde encontramos la llamada notio 

completa o concretum. Este carácter completo de la sustancia no implica la negación de 

una pluralidad de sustancias. Cada sustancia tiene la capacidad de expresar el universo 

entero con un punto de vista distinto, en este sentido la pluralidad de sustancias es una 

pluralidad de objetivos con los que ver el universo; “una sustancia particular no actúa 

nunca sobre otra sustancia particular ni padece tampoco por acción de ella, si se considera 

que lo que acontece a cada una no es más que una consecuencia de su sola idea o noción 

completa, puesto que esta idea encierra ya todos los predicados y acontecimientos y 

expresa todo el universo”28. Si la noción completa del sujeto no encerrara todo lo que se 

le puede atribuir estaríamos hablando de un accidente, “el accidente es un ente cuya 

noción no encierra todo lo que se puede atribuir al sujeto a quien se atribuye esa noción”29. 

Esta sustancia individual, cuya noción es completa, invoca el principio Omne 

praedicatum inest subjecto que pone de manifiesto que la sustancia es “es un ser tal cuya 

noción da cuenta y razón de todos sus predicados”30. Aquí decimos que una proposición 

verdadera es un sujeto al que se le atribuye a un predicado, y que no puede a la vez ser el 

predicado del sujeto. Sin embargo, lo que encontramos como fungiendo en una 

proposición verdadera como predicado es un ente que en su propia noción ya tiene 

incluidos el resto de atributos que se pueden decir del sujeto. Leibniz subraya que el 

carácter subsistente y fundante de la sustancia es ser un ente cuya noción contiene y 

fundamenta la totalidad de predicados que se le atribuyen a un sujeto. La sustancia 

individual tiene pues una equivalencia perfecta con la idea de la notio completa: “La 

                                                           
26 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 513 
27 Ibíd. Pág. 481 
28 Leibniz, G. W. (2017). Discurso de metafísica. España: Alianza Editorial. Pág. 84 
29 Ibíd. Pág. 73 
30 Rovira, R. (2005). ¿Qué es una mónada? Una lección sobre la ontología de Leibniz. Anuario filosófico, 

113-144. Pág. 129 



[15] 
 

sustancia individual es un sujeto que no inhiere en otro sujeto, mientras otros inhieren en 

él, de suerte que todos los predicados de un mismo sujeto son todos los predicados de la 

misma sustancia individual; de ellos, por tanto, puede darse razón a partir de la noción de 

la sustancia individual y sólo a partir de ella”31.  Aquí entonces el único requisito para 

obtener la definición real de sustancia individual es que la noción no encierre en sí una 

contradicción. La sustancia individual muestra su posibilidad lógica de existir cuando 

entre los predicados que la conforman no hay contradicción.  

Una sustancia no puede actuar nunca sobre otra –físicamente, puesto que se puede 

dar un intercambio sustancial– ya que “una sustancia particular no tiene influencia física 

sobre otra, lo que sería inútil, ya que cada sustancia es un ser completo, que se basta a sí 

mismo para determinar, en virtud de su propia naturaleza, todo lo que le debe suceder”32. 

Sin embargo, Dios sí que puede actuar de esta forma –solo remite a Él como fuente de 

razón que conserva dicha espontaneidad–, “el alma debe pensar muchas veces como si 

nada hubiese en el mundo, excepto Dios y ella […], puesto que ella sola forma su mundo 

y se basta con Dios”33. Todo lo que le sucede o se predica de una sustancia simple esta 

ya contenido en su idea o notio completa; el predicado inhiere en el sujeto de las 

proposiciones verdaderas. De forma que si fuéramos capaces de conocer todos los 

predicados que se dicen de una sustancia podríamos conocer no solo su presente y su 

pasado, sino también su futuro. Toda sustancia desde que comienza a existir, 

incluyéndome yo, ya tiene la totalidad de predicados dentro del sujeto. Ese yo34 del que 

habla Leibniz es el sujeto o notio completa al que Dios ha creado y conoce de forma 

perfecta. Dios ha elegido el universo –uno de los muchos posibles– y todo lo que contiene 

con libertad, y esta elección es, a todas luces para el de Hannover, el mejor de los posibles 

ya que está determinado por la voluntad divina. Para Leibniz que el predicado esté 

contenido en el sujeto es solo posible mediante la influencia divina, es por eso que Dios 

sabe que ocurrirá –solo Él tiene un conocimiento completo de la sustancia–. Sabe todo lo 

                                                           
31 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 371 
32 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares. Pág. 75 
33 Leibniz, G. W. (2017). Discurso de metafísica. España: Alianza Editorial. Pág. 112-113 
34 Esta idea del “yo” se menciona en la Correspondencia Leibniz-Arnauld, 14 de julio de 1686 “forma lo 

que se llama “yo”, que es el fundamento de la conexión de todos mis estados diferentes y que Dios conocía 

perfectamente desde toda la eternidad” 



[16] 
 

que pasará puesto que el orden del universo lo ha determinado Él, y al provenir todo de 

Él este mundo debe ser el mejor de los posibles.  

Lo que caracteriza a las sustancias individuales es que “son completas y capaces 

de distinguir enteramente su sujeto; y comprenden así las verdades contingentes o de 

hecho”35, mientras que las especies por otro lado solo contienen verdades necesarias o 

eternas –no dependen de una resolución de Dios–. Esta forma de ser de las sustancias 

individuales las permite comprender los decretos libres divinos. Esta sustancia leibniziana 

sigue siendo la misma con independencia al cambio o la extensión, cosa que no sucede 

en la sustancia cartesiana. Así y de este modo cada sustancia individual es una y 

enteramente distinta a cualquier otra, no puede haber dos sustancias iguales o enteramente 

semejantes. Aunque todas las sustancias contienen en ellas la totalidad del universo, la 

forma en que la expresan es totalmente diferente: “Así cada sustancia individual o ser 

completo [notio completa], es como un mundo aparte, independiente de cualquier otra 

cosa menos de Dios”36. 

Para Leibniz solo existe la sustancia o ser completo y su estado presente. Solo 

Dios y la sustancia están en el mundo y por ello la sustancia debe tener una unidad 

indivisible e indestructible. El estado presente de la sustancia es el que permite expresar 

la facticidad pasada o futura de la sustancia. Esto genera un problema ya que Leibniz no 

tiene opción de demostrar que tal sustancia sea unidad verdaderamente fuera de los 

espíritus. Sin embargo, le parece que esto debe ser así puesto que Dios obra de la mejor 

forma posible. Si Dios no obrara de tal forma entonces no sería Dios, y entonces sí que 

podríamos pensar que los cuerpos sean fenómenos ordenados. Finalmente, esta notio 

completa es abandonada en 1695 en su escrito Nuevo sistema de la naturaleza, donde se 

centrará en la noción de fuerza como rasgo fundamental y distintivo de la sustancia. 

Afirmando que esta sustancia que es verdadera unidad no puede estar en la materia –pues 

sería caer en el error cartesiano de la extensión– por lo que recupera la noción aristotélica 

entelequia que Leibniz renombrara como fuerza primitiva. 

 

                                                           
35 Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en 

Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pág. 291 
36 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares. Pág. 62 



[17] 
 

1.4 La sustancia corpórea 

En el texto Nuevo sistema de la naturaleza, abandona como acabo de mencionar la teoría 

de la notio completa de la sustancia. Ahora se centra en la noción de fuerza como rasgo 

fundamental y distintivo de la sustancia. Esta sustancia que es verdadera unidad no puede 

estar en la materia –pues sería caer en el error cartesiano de la extensión– por lo que 

recupera la noción aristotélica entelequia que Leibniz renombrara como fuerza primitiva. 

Esta fuerza primitiva tiene la capacidad de ser no solo acto sino también actividad, es 

decir, puede actuar de por sí misma siempre y cuando nada se lo impida. Para él las 

sustancias corpóreas son la base de las auténticas unidades del mundo, estatus del que ya 

no gozan las almas y las formas: “Pues el alma, hablando propia y adecuadamente, no es 

sustancia, sino que es forma sustancial, es decir, la forma primitiva que existe en la 

sustancia, el acto primero, la primera facultad activa”37. La forma o el alma es esencial 

para todo ente real, sin embargo, sin ello no puede el ente ser una entidad real completa, 

de forma que las unidades reales ontológicas son las sustancias corpóreas.  

Esta sustancia queda entonces constituida por la materia y la forma: “Mi opinión 

es, pues, que la materia no es más que una cosa esencialmente pasiva; el pensamiento y 

asimismo la acción no pueden ser modificaciones de ella, sino de la sustancia corpórea 

completa, que recibe su acabamiento de dos constituyentes: el principio activo y el 

principio pasivo; el primero de éstos llamado forma, alma, entelequia, fuerza primitiva; y 

el segundo llamado materia prima, solidez o resistencia”38. Hay una distinción entre 

materia prima y materia segunda que se aplica a la distinción entre sustancia simple y 

compuesta frente a los agregados. De esta forma el alemán consigue diseñar “un mundo 

de sustancias corpóreas, organismos, seres vivientes, como las únicas entidades reales”39. 

La fuerza se atribuye a las sustancias corpóreas no a las simples, las mónadas, 

remplazando así la teoría de la notio completa por la teoría serial o ley de la serie con la 

que trata de ligar la dinámica con la metafísica.  

El cuerpo orgánico para Leibniz se sostiene como sustancia compuesta gracias a 

las características funcionales de la unidad como así muestra en Principios de la 

                                                           
37 Leibniz, G. W. (2010). Obras filosóficas y científicas. Vol. 2, Metafísica. Ed. Ángel Luis González. 

Granada: Comares. Pág. 221 
38 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 515 
39 Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en 

Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. 298 



[18] 
 

naturaleza y de la gracia “Cada mónada, con un cuerpo particular, constituye una 

sustancia viva. De ese modo no sólo por todas partes hay vida, presente en miembros u 

órganos, sino que incluso se da una infinidad de grados entre las mónadas y unas dominan 

más o menos sobre las otras. Pero cuando la mónada tiene órganos tan adaptados que 

merced a ellos las impresiones que recibe poseen relieve y distinción y por consiguiente 

hay relieve y distinción en las percepciones que las representan –como, por ejemplo, 

cuando mediante la configuración de los humores de los ojos se concentran los rayos de 

la luz y actúan con mayor fuerza–, entonces puede llegarse hasta el sentimiento, es decir, 

hasta una percepción acompañada de memoria. Esto es, una percepción cuyo eco perdura 

mucho tiempo para hacerse oír en el momento preciso. A ese viviente se lo llama animal 

y a su mónada se la llama alma”40. Las plantas y animales nacen o advienen mediante 

vivientes preexistentes o semillas preformadas que sufren una metamorfosis en su 

concepción. Por lo que aquí la muerte es el paso a la fase embrionaria anterior a esa 

metamorfosis. Leibniz sostiene así que tanto la concepción como la muerte no es más que 

una mutación de especie del cuerpo orgánico; “no sólo las almas sino también los 

animales son ingenerables e imperecederos: sólo llegan a desarrollarse, envolverse, 

revestirse, despojarse, transformarse. Las almas nunca abandonan todo su cuerpo y no 

pasan de un cuerpo a otro que les resulte enteramente nuevo. Los animales cambian, 

toman y abandonan sólo partes”41. El de Hannover trata de mostrar con esto que hay una 

perfecta conexión entre los razonamientos que hacemos a posteriori que surgen de las 

experiencias y los principios deducidos a priori42. De esta forma, el alemán logra justificar 

que en una semilla haya ya unos rudimentos de la planta que se hará manifiesta por 

metamorfosis. Esto nos deja en claro que para que haya cuerpo orgánico es necesario que 

haya una mónada previa y que la disolución de sus partes orgánicas no es más que algo 

parcial. El cuerpo cambia, varía, pero la entelequia –dominante– permanece siempre que 

la máquina subsista. Cuando la máquina deja de subsistir, deja de ser cuerpo orgánico, la 

mónada o entelequia desaparece para nosotros, pero no deja de ser, puesto que las 

mónadas solo desparecen si Dios las aniquila. 

 

                                                           
40 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 627-628 
41 Ibíd. Pág. 629 
42 Ver § 76 Monadología y § 90 Teodicea 



[19] 
 

1.5 El concepto de mónada 

Leibniz se sirve de diversas denominaciones para hablar de la sustancia simple; desde 

entelequia, forma sustancia, fuerza primitiva –influencias aristotélicas– hasta átomo de 

sustancia, unidad verdadera o unidad de sustancia entre otras. Pero ha sido en sus últimos 

escritos donde ha usado el término mónada preferentemente. Dejó atrás la denominación 

aristotélica de ‘forma sustancial’ debido al uso abusivo empleado por los escolásticos, “es 

cierto que los escolásticos, a la hora de explicar fenómenos particulares, empleaban mal, 

intencionadamente, esta noción general, pero tal abuso no destruye la cosa que subyace 

bajo este término”43. De igual forma erraron los mecanicistas al usar el término ‘átomo’44, 

utilizando esta misma terminología el de Hannover dice lo siguiente: “La sustancia es un 

átomon autopleroun, un átomo completo en sí mismo o que se completa a sí mismo. De 

donde se sigue que es un átomo vital o un átomo que tiene enteléjeia. Átomo es lo mismo 

que verdadera mente uno”45. Es por esto que para Leibniz el término mónada traía varias 

ventajas. Para empezar, era un término que significaba por sí solo, no necesita de ningún 

calificativo para evadir las ambigüedades. Además, su significado es adecuado para 

representar aquello que quiere significar puesto que ‘monas’ significa unidad o lo que es 

uno. El término mónada es utilizado por primera vez en una carta a De l’Hôpital en 1695, 

y la invención del mismo se debe a Van Helmont46. La conceptualización de la mónada 

es un giro hacia la simplificación de la sustancia. La culminación de la noción de sustancia 

individual como mónada llega con la doctrinita de la monadología, que quedará 

fundamentada en la obra Monadología.  

A través de la teoría de las mónadas Leibniz pretende solucionar algunos de los 

problemas de la teoría dinámica de la sustancia como lo era la conexión cuerpo-alma. 

Además de generar un reduccionismo metafísico en el que la realidad está enteramente 

constituida por mónadas. El mundo que aquí idea Leibniz concuerda con satisfacción con 

los principios de conveniencia y continuidad metafísicas. Éstas –las mónadas– se explican 

a través de las causas eficientes (reino del poder), aunque la explicación completa requiere 

                                                           
43 Leibniz, G. W. (2017). Nuevos ensayos sobre el entendimiento. España: Ediciones Akal. Pág. 383 
44 “los átomos de materia son contrarios a la razón”. Leibniz, G. W. (2018). Escritos 

filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 488 
45 Leibniz, G. W. (2011). Obras filosóficas y científicas. Vol. 16B, Correspondencia III. Ed. Bernardino 

Orio de Miguel. Granada: Comares. 
46 Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en 

Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pág. 327 



[20] 
 

de la apelación a las causas finales o ‘reino de la gracia’. En este mundo, en este vitalismo 

sustancial, todo tiene vida y percepciones; “el presupuesto esencial del vitalismo es que 

todo lo que hay en el mundo tiene vida”47. Todo está lleno de almas o entelequias porque 

donde hay ser hay vida, hay alma. Las mónadas son entelequias autosuficientes, verdadera 

unidad e indivisibles, son en definitiva el origen de todos los seres, constituyen el cosmos 

en su totalidad. 

Para el de Hannover, la mónada funciona como un átomo ontológico, este átomo 

es verdadera unidad, la sustancia simple, un elemento indivisible como muestra al inicio 

de su monadología: “La mónada de que hablaremos aquí no es sino una sustancia simple 

[…]. Y estas mónadas son los verdaderos átomos de la naturaleza y, en una palabra, los 

elementos de las cosas”48. En 1698 define la mónada como “Ente constitutivo sustancial 

permanente, que yo suelo llamar mónada, en la que hay como una percepción y apetito”49. 

En su texto  Que somos sustancias de 1705 enuncia que sustancia no solo es el propio 

Dios sino también las mónadas restantes, donde dice que “de la experiencia íntima de 

nosotros mismos cuando percibimos el yo, y en consonancia con ese paradigma 

atribuimos la denominación de sustancia al mismo Dios y a las restantes mónadas”50. 

Seguidamente en 1706 concluye con que las mónadas (principios de unidad sustancial) 

se hayan en la materia y es de ahí de donde podemos derivar la existencia del infinito 

puesto que no existe parte que no contenga mónadas. Por lo que, el compuesto no es más 

que lo que resulta de la suma de varias sustancias simples, la agregación de mónadas da 

lugar a los cuerpos. De esta forma, nosotros somos una mónada que se ‘adueña’ de un 

cuerpo, y la perfección que poseemos no está en el cuerpo sino en la propia mónada. La 

mónada es una sustancia acabada ya que contiene en sí todas sus modificaciones, “se 

podrá ver todo lo que verdaderamente es posible enunciar de ella, igual que nosotros 

podemos ver en la naturaleza del círculo todas las propiedades que se pueden deducir de 

él”51. Como nosotros también somos una mónada, toda persona encierra en sí todo lo que 

le ocurrirá, hasta un punto tal que “se pueden ver ahí las pruebas a priori o razones de la 

                                                           
47 Ibíd. Pág. 328 
48 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 636 
49 Leibniz, G. W. (2009). Obras filosóficas y científicas. Vol. 8, Metafísica. Ed. Juan Arana. Granada: 

Comares. Pág. 456 
50 Leibniz, G. W. (2010). Obras filosóficas y científicas. Vol. 2, Metafísica. Ed. Ángel Luis González. 

Granada: Comares. 201. Pág. 305 
51 Ibíd. Pág. 173 



[21] 
 

verdad de cada acontecimiento, o porque ha sucedido uno en de otro”52. Toda mónada 

tiene provista en ella la percepción, de forma que ninguna carece de entelequia propia, y 

estas mónadas primitivas son indivisibles. Estos indivisibles metafísicos carecen de partes 

y se dan a sí el análisis de las sustancias. 

La potencia pasiva primitiva –materia prima– se concreta con la entelequia, la 

completa, de forma tal que constituye la mónada. Aquí se habla de la unión del alma, de 

la mónada con otras mónadas o con la masa. La mónada es una creación entera, no 

necesita de otro para completarse. La masa es un fenómeno real y solo muda algo en ella 

por movimiento interno de la mónada o por un milagro; “Dios –concede Leibniz– podría 

crear infinidad de mónadas, sin tener por qué aumentar la masa, si al cuerpo orgánico de 

la nueva mónada no aplicara más que las ya existentes”53. Dios es quien ordenó las 

primeras mónadas de forma que todos sus fenómenos respondieran a todo lo que la 

mónada podía dar lugar, es decir, todo lo que el movimiento interno de dicha mónada 

podía hacer que aconteciese. Si bien es claro que Dios puede dar lugar a que surja la 

existencia de una nueva mónada lo más plausible es que la existencia de la mónada ya 

existiera, lo que no ha existido es nuestro conocimiento de esta mónada. Es decir, es más 

plausible que existan ya todas las mónadas y que nosotros las descubramos poco a poco, 

a que Dios vaya creando mónadas nuevas según crea conveniente.  

La mónada ya había sido entendida por el alemán como algo dinámico y con 

fuerza antes de la monadología54, esta acción es lo que se entiende como apetito o 

conatus. Este movimiento es una vis interna que cambia el sentido interior de la propia 

mónada, no es un movimiento como el que tiene un cuerpo con extensión. Las mónadas 

están expuestas al cambio y este es continúo debido al movimiento interno propio de cada 

mónada, cambios que vienen dados por un principio interno. Aunque hay una distinción 

entre las mónadas pues todas tienen percepción pero no apetito, solo aquellas que la 

poseen pueden denominarse almas; “Si queremos llamar alma a todo lo que tiene 

percepciones y apetitos [...], acepto que el nombre general de mónadas y de entelequias 

baste para las sustancias simples que sólo tengan percepción y que se llame almas sólo a 

                                                           
52 Ibíd. Pág. 173 
53 Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en 

Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pág. 333 
54 Leibniz, G. W. (2010). Obras filosóficas y científicas. Vol. 2, Metafísica. Ed. Ángel Luis González. 

Granada: Comares. Pág. 288 



[22] 
 

aquellas cuya percepción es más distinta y está acompañada de memoria”55. Estas 

mónadas o entelequias tienen una cierta perfección y suficiencia que las hace ser fuente 

de sus acciones internas. Cada mónada junto a su cuerpo conforma una sustancia viva, 

donde se distingue el nivel de percepción y el nivel de apercepción, es decir, entre “el 

estado interno de la mónada que representa las cosas externas, y la conciencia o el 

conocimiento reflexivo de ese estado interior, que no está dada a todas las almas ni 

siempre a la misma”56. Para que las mónadas sean compatibles entre sí deben tener un 

orden de sus percepciones y apetitos. La acción en la mónada se relaciona con las 

percepciones distintas y la pasión con las confusas. La influencia de una mónada sobre 

otra como sustancias simples es meramente ideal. 

Las mónadas, que son sustancias simples, gozan de la percepción y la apercepción 

que las permiten reconocer y evaluar los fenómenos, por ello son unidades verdaderas. 

Dentro de las mónadas existe una jerarquía monadológica donde influye el tener o no 

tener espíritu –alma–. En la relación de la mónada con su cuerpo esta se expresa “por las 

cualidades y acciones internas, que sólo pueden ser sus percepciones –es decir, las 

representaciones de lo compuesto o de lo que está afuera, en lo simple– y sus apeticiones 

–es decir, sus tendencias de una a otra percepción–, que son los principios del cambio”57. 

Las variaciones dentro de la mónada dependen de la variedad de relaciones que la 

vinculan con otros compuestos, las mónadas utilizan los compuestos para simbolizar. La 

variación del contenido interno que representa la mónada se da por la correspondencia 

entre el cuerpo orgánico de la mónada y el contenido representativo. Si esto no fuera así 

no conoceríamos a la mónada. Las sustancias compuestas son un agregado de mónadas 

en las que hay una que es la dominante, esa mónada funciona como el centro de la 

sustancia compuesta y la que le da unicidad al resto de mónadas que son agregados58. En 

esta relación monádica podemos ver “las acciones propias correlativas de estas diversas 

mónadas en perpetuo cambio las unas en relación con las otras –las unas reaccionando 

sobre las otras y cada una constituyendo un «espejo viviente o dotado de acción interna» 

–determinan los estados del cuerpo orgánico, donde el principio de organización y 

                                                           
55 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 639 
56 Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en 

Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pág. 346 
57 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 626 
58 Ibíd. Pág. 627 



[23] 
 

vitalidad reside en la mónada central”59. Aquí descansa la fundamentación de la tesis 

según la cual el cuerpo orgánico de un ser vivo es una máquina divina cuyas partes –hasta 

la más mínima– es una máquina por sí sola, mientras que las máquinas artificiales –las 

hechas por el hombre– son siempre divisibles hasta el infinito y sus partes no pueden ser 

nunca máquinas por sí solas. Es decir, aquí es donde se constituye que “detrás de toda 

parte aparentemente inerte de materia se halla un mundo de vivientes, […] que para 

nosotros resultan imperceptibles”60. 

La mónada originaria, la sustancia primera, la unidad primitiva, es Dios. En Él se 

funda la posibilidad metafísica, por Él se dan las esencias y el resto de mónadas, “Dios 

es la Mónada o indivisible a partir del cual salen no sólo los existentes en acto, sino 

también las posibilidades”61. La perfección en estas mónadas creadas no es sino por Él: 

“la fuente de las determinaciones de las mónadas es la mónada máximamente perfecta, la 

cual es expresada por cada una de la las mónadas según su peculiar modo y manera”62. 

Las mónadas solo pueden comenzar por creación y terminar por aniquilación, en 

contraposición a lo compuesto que comienza y termina por partes. Dios es esa mónada 

que creó el resto de mónadas que son perpetuas siempre y cuando Él –Dios– no las 

aniquile. Ni el accidente ni la sustancia pueden entrar a las mónadas puesto que éstas “no 

tienen ventanas por las cuales algo pueda entrar o salir”63. Esto no niega que tengan 

cualidades, puesto que de no tenerlas no serían. Y no solo eso sino que de ser serían 

repetidas y no puede ser que haya dos seres absolutamente semejantes o iguales; “jamás 

hay en la naturaleza dos seres que sean completamente iguales uno al otro y en los que 

no sea posible encontrar una diferencia interna o fundada en una denominación 

intrínseca”64. Esta multitud infinita de sustancias simples es solo una multitud infinita y 

diferente de formas de reflejar el universo. Dios perfecto creador tiene todo esto en cuenta 

y por ello: “Las mónadas son limitadas no en el objeto sino en la modificación del 

                                                           
59 Rodero, S. (2011). El vínculo sustancial Y las mónadas en Leibniz. Philosophica: International Journal 

for the History of Philosophy, 19(37), 73-83. Pág. 74 
60 Ibíd. Pág. 75 
61 Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en 

Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pág. 331 
62 Leibniz, G. W. (2010). Obras filosóficas y científicas. Vol. 2, Metafísica. Ed. Ángel Luis González. 

Granada: Comares. Pág. 300 
63 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 637 
64 Ibíd. Pág. 637 



[24] 
 

conocimiento del objeto. Todas se dirigen confusamente al infinito, al todo, pero son 

limitadas y se distinguen por los grados de las percepciones distintas”65. 

Cada mónada representa el universo de una forma general y el cuerpo en tanto que 

particular. El cuerpo es un viviente conformado por la mónada como entelequia –alma–

donde se encuentra una perfección en el orden de las percepciones del alma, en el alma 

se representa el universo. Las mónadas duran tanto como el universo puesto que no 

pueden empezar y tampoco terminar, son verdadera unidad que no posee partes, pues de 

tenerlas serian divisibles. Las mónadas se distinguen por sus percepciones y apeticiones; 

“cada sustancia simple o mónada distinta, que constituye el centro de una sustancia 

compuesta (por ejemplo, de un animal) y el principio de su unicidad, está rodeada por una 

masa compuesta de una infinidad de otras mónadas. Éstas constituyen el cuerpo propio 

de esta mónada central”66. Cada mónada es un espejo viviente con una acción interna. En 

este punto hay una armonía perfecta entre las percepciones y los movimientos, entre la 

mónada y el cuerpo, a esto Leibniz lo denomino armonía prestablecida a priori entre las 

causas eficientes y las causas finales. 

Las mónadas por sí solas no son capaces descomponer el continuo porque no 

tienen nexos entre sí, es Dios quien las conecta. Puesto que cada mónada como sustancia 

individual ya contiene todo el universo, cada mónada es como un mundo separado. Dios 

es el único capaz de ver todo en ellas, como ellas representan todo. Todas las mónadas 

están entrelazadas porque todas representan el universo –aunque lo hagan desde un punto 

de vista distinto–, y es esta unicidad individual por la que se sintetiza la universalidad del 

cosmos. Esta comunicación interna enseña que el otro –el universo– se encuentra dentro 

de cada mónada, el otro está ya reflejado en cada mónada. Solo Dios puede comprender 

la sucesión armónica del cosmos que se compone de mónada. Cada mónada es 

conocedora del estado interno de las demás porque todas remiten a lo mismo, aunque no 

sean conscientes de ello, “cada mónada muestra un aspecto de ese universo, a través de 

su punto de vista, y así se comunica con las restantes mónadas”67 

Para el de Hannover, en el sistema monádico no hay lugar para que unas mónadas 

actúen sobre otras, puesto que no podrían añadir nada que la otra necesite –todas reflejan 

                                                           
65 Ibíd. Pág. 646 
66 Ibíd. Pág. 627 
67 Ackerley, M.I. (2007). “J.L. Borges y G.W. Leibniz”, en Eikasia. Revista de Filosofía, II, 8. Pág. 47 



[25] 
 

el universo–, es solo Dios quien puede y hace esto; “Si todas las mónadas sacan sus 

percepciones de su propio fondo –por así decir– y sin ningún influjo físico de una sobre 

la otra; si además las percepciones de cualquier mónada responden y se acomodan 

exactamente a todas las otras mónadas creadas por Dios y a sus representaciones, 

entonces Dios no pudo crear ninguna mónada de las que existen ahora, sin crear también 

todas las otras que igualmente existen, ya que Dios de ninguna manera puede hacer que 

la percepción y representación natural de las mónadas sea falsa”68. Al sacar la mónada 

todo de su fondo, Leibniz consigue explicar la forma en que una cosa se deriva de otra. 

Aunque el alemán dirá que la modificación en las mónadas no es sustancialmente fuerte69. 

La mónada y el alma solo tienen dependencia de Dios, son como un mundo aparte, 

Dios gracias a sus capacidades es capaz de ver todas las mónadas, sus cambios y las 

uniones que éstas tienen. El vínculo que tienen las mónadas no se da aleatoriamente, sino 

que esta unión monádica tiene lugar bajo una mónada o entelequia dominante que termina 

por configurar el cuerpo orgánico. Las mónadas pueden ser inteligibles, a las que 

denominamos espíritus –pueden ser o no creados–, o irracionales. Estos espíritus creados 

o mónadas inteligibles cuando son creados son almas –humanos– o ángeles, dando a su 

vez otra subdivisión entre almas irracionales y racionales. Las mónadas no tienen un sitio 

que pueda traspasar el orden fenoménico, sino que cada una de ellas es un mundo 

separado que se ven ligadas cuando sus fenómenos conciertan. Es decir, la unión entre 

mónadas no se da por conexión o nexo sino por concierto de sus fenómenos. Para Leibniz 

las mónadas no están ni juntas ni esparcidas espacialmente, establecer esto es caer en una 

ficción del espíritu, esto es y puede ser porque las mónadas son requisitos de la materia. 

Es decir, las mónadas son aquello sin lo cual la materia no subsiste. En ningún caso son 

materiales, al no ser materiales carecen de cualquier tipo de extensión o magnitud, por lo 

que no pueden estar ni más juntas ni más separadas. Esto no implica que la existencia de 

las mónadas –que existen siempre de forma plena– que la mónada dominante o 

hegemónica domine restrictivamente a las demás, sino que, más que un dominio de una 

sobre las otras, hay una relación de consenso entre éstas. “La dominación y subordinación 

                                                           
68 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares. Pág. 433 
69 Ibíd. Pág. 454 



[26] 
 

de las mónadas, considerada en las mismas mónadas, no consiste más que en los grados 

de perfección”70. 

En conclusión podemos decir que la mónada se caracteriza por lo siguiente: su 

individualidad, puesto que “es el individuo propiamente real”71; su determinación, ya que 

como ente completo y absolutamente determinado su noción incluye la totalidad de sus 

predicados; su actividad, es el atributo principal que toda sustancia muestra, las mónadas 

obran gracias a la enteléjia o fuerza activa; su vitalidad, por ser un ser vivo dotado de un 

principio interno de acción –alma–; su inmaterialidad, no puede poseer materialidad 

alguna aquello que es simple e inextenso; su unidad, es auténtica y real unidad debido a 

su simplicidad. 

 

 1.6 El vínculo sustancial 

Des Bosses en su correspondencia con Leibniz y hablando sobre la transustanciación se 

pregunta “¿Por qué no podría construir la mónada la entelequia sola? ¿Por qué habrá 

necesidad de infinitas mónadas en acto?”72. Para el de Hannover esta transustantación 

puede explicarse según su modelo monadológico a través del vínculo sustancial. En lo 

relativo a la materia primera el alemán entiende que las mónadas solo pueden darse con 

sus percepciones, por lo que la potencia pasiva de la mónada seria la materia primera y la 

potencia activa la entelequia. En lo que respecta a la segunda pregunta, la respuesta está 

en la suficiencia de su posibilidad ya que de esta forma se deja ver la potencia de la acción 

divina. Aunque el vínculo sustancial para Leibniz solo es necesario para explicar lo 

sobrenatural: “Me temo que si no añadimos los vínculos o las uniones reales no podremos 

explicar el misterio de la Encarnación y otros puntos”. En su filosofía todo puede 

explicarse mediante las mónadas y sus cambios internos.  

La teoría del vínculo sustancial trata de sostener una unión real en las infinitas 

mónadas que construyen la sustancia compuesta. Esto supone entrar en un nivel de 

                                                           
70 Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en 

Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pág. 339 
71 Rovira, R. (2005). ¿Qué es una mónada? Una lección sobre la ontología de Leibniz. Anuario filosófico, 

113-144. Pág. 141 
72 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares. Pág. 385 



[27] 
 

realidad metafísico por encima del de las mónadas. Este es el territorio más problemático 

y difícil de la filosofía leibniziana. Este vinculum subtantiale tiene un carácter paradójico 

donde cabe preguntarse “¿juega el vínculo sustancial un papel central en la filosofía de 

Leibniz?; ¿cuál es su naturaleza y función?; ¿es una simple relación o bien algo 

sustancial?; ¿qué capacidad tiene como vínculo para unir una pluralidad de mónadas en 

una sustancia compuesta, un todo orgánico, y de qué manera lo hace?; finalmente, ¿creía 

realmente Leibniz en tal doctrina?”73. La idea del vínculo sustancial en Leibniz busca 

sistematizar y darle coherencia a la monadología, al proyecto leibniziano de racionalidad. 

Lo que el alemán quiere es conciliar su filosofía con la transustanciación, este modelo –

el del vínculo sustancial– quiere preservar la monadología. Este orden depende de la 

voluntad divina que mediante la determinación del entendimiento supremo presenta las 

mónadas –sujetos reales– y las relaciones que éstas tienen y que dependen del 

entendimiento divino. Solo aquel que posee el entendimiento divino puede comprender 

las relaciones entre mónadas, “Todo pasa como si la intención transcendental sostenga e 

inscriba un orden orgánico “sustancial” en el curso mismo de los fenómenos”74.  

René-Joseph de Tournemine inicio un debate con el alemán porque para él la 

armonía prestablecida no resolvía la unión mente-cuerpo, sino que establecía una unión 

simple. La metáfora de los relojes75 no es suficiente, porque la simetría del movimiento 

entre los relojes no supone que ambos estén unidos.  Para el jesuita, Leibniz cae en un 

error semejante al de Descartes. El ser humano tiene que tener para Tournemine una unión 

metafísica cuerpo-alma, una unión que sea algo más que la que aporta el sujeto que 

percibe. La armonía prestablecida era un acuerdo no una unión real alma-cuerpo, 

necesitaba algo más sólido que la dominancia monádica por la cual se “explica las 

sustancias corpóreas por relaciones de dominio y subordinación existentes entre las 

mónadas”76. El problema está en que la unidad relacional de las mónadas que forman el 

cuerpo orgánico no tienen una unidad intrínseca que dé lugar a la sustancialidad, tenemos 

una “unidad meramente relacional y no la unidad real per se, intrínseca, la realitas 

                                                           
73 Leticia, C. (2021). LA SUSTANCIA COMPUESTA Y EL VÍNCULO SUSTANCIAL EN LEIBNIZ. Pág. 1 
74 Rodero, S. (2011). El vínculo sustancial Y las mónadas en Leibniz. Philosophica: International Journal 

for the History of Philosophy, 19(37), 73-83. Pág. 81 
75 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares. 
76 Leticia, C. (2021). LA SUSTANCIA COMPUESTA Y EL VÍNCULO SUSTANCIAL EN LEIBNIZ. Pág. 4 



[28] 
 

unionalis requerida para la sustancialidad”77. La sustancialidad se define por el grado de 

unidad –aristotélicamente– para que así podamos lograr decir que un organismo conforma 

una unidad real, una unum per se. Esta unidad per se no se podía lograr con la idea de 

cuerpo como conjunto de mónadas subordinadas a la entelequia dominante. Esto obligó 

a Leibniz a acudir al vinculum para explicar la realidad de otra forma, unidad que se logra 

solo si existe una sustancia unificante con superioridad ontológica frente a las mónadas. 

Solo puede darse si hay “un principio de organización se añade a las mónadas como 

inseparable de ellas”78.  

Es en la correspondencia con Des Bosses con quien introduce la noción del 

vínculo sustancial (vinculum susbtantiale) que no era desconocido para la metafísica 

jesuita. ¿Cómo puede una sustancia compuesta tener verdadera unidad? La importancia 

de la cuestión reside en que solo podemos concebir la sustancia corpórea si existe una 

unión autentica entre las mónadas bajo el amparo del vínculo sustancial. A pesar de sus 

intentos sigue siendo enigmático como se puede dar lugar a la sustancia compuesta a 

través del vinculum. Des Bosses no termina de aceptar su teoría, no ve por qué sería 

necesario aplicar la teoría del vínculo sustancial a las mónadas, debido a que “resulta una 

paradoja ontológica que el vínculo sea considerado como algo sustancial, cuando es 

también una relación”79. En la filosofía de Leibniz las relaciones son intrínsecas a las 

mónadas a los contenidos de las percepciones, “toda relación está fundada en la 

interioridad de la sustancia y ninguna le puede ser exterior”80. Por lo que el vinculum aquí 

seria intramonádico y no intermonádico para el jesuita, motivo por el que se muestra 

reticente a aceptar la teoría. El de Hannover insiste en que es algo absoluto, sustancial, 

que es añadido a un conjunto de mónadas, aunque sin formar parte de este conjunto. El 

alemán lo denomina un superadditum81. De ser una relación no podría funcionar como 

principio de acción, y la acción del vínculo es lo que garantiza la unión sustancial en las 

mónadas, es lo que fundamenta la unidad per se en la sustancia corpórea. La realización 

de esta unión es la que le da la acción al vínculo, aunque le priva de percepción. De no 

                                                           
77 Ibíd. Pág. 4 
78 Ibíd. Pág. 4 
79 Ibíd. Pág. 6 
80 Ibíd. Pág. 6 
81 “elemento adicional que compone una sustancia compuesta a partir de muchas mónadas” Ibíd. Pág. 6 



[29] 
 

ser así no hablaríamos del vinculum sino de una mónada., “el vínculo, aun teniendo un 

carácter sustancial no es una sustancia, sino que es lo que sustancializa”82. 

La unidad de las mónadas es siempre igual en tanto que unidad simple y diferente 

en tanto que unidad compuesta. El vínculo sustancial son esos modos sustanciales en los 

que cada uno está en cada una de las mónadas83. Un compuesto es una mónada que 

subordina al resto sustancialmente y su unidad es “el hecho de que todas esas mónadas se 

subordinen por los modos sustanciales propios de cada una a una mónada sola 

dominante”84. De esto se puede deducir, como ya hizo Des Bosses, que solo existen las 

mónadas y los seres son fenómenos bien fundados puesto que responden a unas 

modificaciones concordantes: “El vínculo substancial añadido a las Mónadas, según mi 

opinión, es algo absoluto, aunque en el proceso de la naturaleza responda perfectamente 

a las afecciones de las mónadas, o sea a las percepciones y apeticiones, de tal manera que 

en la mónada se pueda leer en qué cuerpo está su cuerpo”85. Para que pueda haber una 

sustancia corpórea es necesario que una mónada domine un cuerpo orgánico, en el vínculo 

sustancial ninguna mónada –con excepción de la dominante– se integra de forma natural 

en el vínculo sustancial. El vínculo sustancial aquí es vinculo natural y no esencial porque 

“exige las mónadas, pero no las implica esencialmente, porque puede existir sin mónadas, 

y las mónadas sin él”86. Lo que ocurre fuera de las mónadas es el resultado de los 

fenómenos. Cuando una mónada impide a otra, estamos hablando de la representación 

que imprime una en la otra. 

En la correspondencia con Des Bosses de 1715 el alemán reconoce que la 

sustancia compuesta no puede cumplir los requisitos de existencia sustancial: 

“Sostenemos rectamente que los cuerpos son cosas, ya que los fenómenos son reales. Pero 

si alguien quiere sostener que los cuerpos son substancias, pienso que necesitará de un 

                                                           
82 Ibíd. Pág. 7 
83 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares. Pág. 395 
84 Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en 

Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pág. 341 
85 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares, 2017. Pág. 404-405 
86 Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en 

Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pág. 348 



[30] 
 

nuevo principio de acción real”87. El de Hannover termina decantándose por que lo único 

real son las mónadas y por ende los cuerpos son meros fenómenos. Pasamos de sostener 

la realidad mediante las sustancias extensas, a que las mónadas inextensas sean quienes 

ocupan el lugar de la sustancia. Solo las mónadas tienen el unum per se y por lo tanto son 

las sustancias auténticas88. La realidad está compuesta por sustancias simples que no son 

materiales o corporales, no hay lugar para las sustancias compuestas89, “el mundo se 

resuelve en una ontología de sustancias simples”90. Los cuerpos físicos serían entonces 

meras percepciones, es decir, ilusorios e irreales, la actividad solo se da si hay pasividad, 

hay bien porque hay mal, etc. 

Leibniz propone tratar el cuerpo como una sustancia compuesta, como un 

conjunto de fenómenos “una realidad de unión, que añade algo de absoluto (y por tanto 

sustancial), aunque sea efímero, a los elementos que se han de unir”91. La transustantación 

cambia el absoluto por voluntad divina, además de suponer que las afecciones de la 

mónada son requisito formal de la sustancia compuesta para generar las apariencias del 

fenómeno congruente. De esta forma “se concebiría la transformación de los fenómenos 

bien fundados en realidades sui generis”92. A pesar de todo esto Leibniz no dejo una 

conclusión final y clara sobre esta teoría del vínculo sustancial –como así muestra en la 

correspondencia con Des Bosses93–, no quiso retomar esta discusión ni en la 

Monadología ni en los Principios de la naturaleza y de la gracia. 

 

 

                                                           
87 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares. Pág. 431 
88 Leibniz, G. W. (2011). Obras filosóficas y científicas. Vol. 16B, Correspondencia I. Ed. Bernardino Orio 

de Miguel. Granada: Comares. 
89 Leibniz, G. W. (2012). Obras filosóficas y científicas. Vol. 10, Ensayos de teodicea sobre la bondad de 

Dios, la libertad del hombre y el origen del mal. Ed. Tomás Guillén Vera. Granada: Comares. 
90 Leticia, C. (2021). LA SUSTANCIA COMPUESTA Y EL VÍNCULO SUSTANCIAL EN LEIBNIZ. Pág. 10 
91 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares, 2017. Pág. 358 
92 Rodero, S. (2011). El vínculo sustancial Y las mónadas en Leibniz. Philosophica: International Journal 

for the History of Philosophy, 19(37), 73-83. Pág. 79 
93 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares. Pág. 440 



[31] 
 

Capítulo II: La construcción de lo real: necesidad, contingencia 

y posibilidad 

El problema de la necesidad está en el cómo “cabe conciliar la libre voluntad del ser 

humano, los castigos y las recompensas, con la omnipotencia y la omnisciencia de ese 

Dios que lo rige todo”94. Es decir, cómo ligar el mundo y las acciones humanas con la 

divinidad, como es posible lo divino dentro de lo que podría ser de otra forma, de lo 

contingente. Leibniz busca compatibilizar la contingencia con la perfección absoluta que 

solo Dios puede tener. Para llevar a cabo esta empresa el alemán se apoya en los conceptos 

modales. En la lógica modal moderna de Schepers –en la que se basa Leibniz– ‘posible’ 

y ‘contingente’ ya no son sinónimos –como lo eran en la Edad Media–, la ‘contingencia’ 

encuentra contradicción en lo ‘necesario’ y lo ‘posible’ en lo ‘imposible’. Donde lo 

contingente es una noción que refiere “a aquellas cosas que suceden efectivamente, pero 

no necesariamente”95. De esta forma para el de Hannover los hechos contingentes son 

aquellos que: son verdaderos, pero podrían no haberlo sido, y a su vez podrían dejar de 

ser efectivamente verdaderos. Es decir, aquellos sucesos que suceden de forma efectiva 

pero necesaria. Por esto mismo la defensa de Dios por parte del filósofo de Hannover 

descansa sobre la defensa de esta noción de ‘contingencia’. Así pues, es también crucial 

conocer que entiende Leibniz por necesidad y que distinciones realiza sobre la misma. En 

este punto nos hallamos ante dos tipos de necesidad, la ‘necesidad absoluta’ y la 

‘necesidad hipotética’.  

 

2.1 Los tipos de necesidad 

Leibniz trata la necesidad de forma gradual y la clasifica de tres formas: lógica o 

metafísica, física, moral. La necesidad metafísica solo muestra posibilidad, nos enseña 

que algo es posible, mientras que la moral es determinante, nos obliga a elegir lo mejor. 

                                                           
94 Fuertes, A. (2001). La contingencia en Leibniz (I). Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie Universitaria, 

nº 126. Pág. 30 
95 Escobar, M. (2011). El argumento ontológico, la necesidad absoluta y el problema de la contingencia en 

Leibniz. Rev. latinoam. filos. [online]. vol.37, n.1 [citado  2025-05-08], pp.97-125. Disponible en: 

<https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1852-

73532011000100004&lng=es&nrm=iso>. ISSN 1852-7353. Pág. 101 



[32] 
 

Estas tres distinciones de necesidad son grados diferentes de determinación de la misma. 

La determinación es para Leibniz una noción importante pero no equivalente a la 

necesidad, la determinación se siga con el principio de razón suficiente al constituirlo 

desde lo que el principio explica96. Pero aquí nos interesa la distinción de tipos, aquí 

existen cuatro tipos de necesidad: absoluta, hipotética, moral, y metafísica, lógica o 

matemática. La necesidad absoluta es aquella que lo es por sí misma, la hipotética lo es 

por causa de un supuesto dado, la moral es la que se deriva de los fines previamente 

establecidos, y la metafísica, lógica o matemática es la que su contrario implica 

contradicción. Sin embargo, en la distinción por tipos, Leibniz hace una reducción según 

la cual la necesidad absoluta es del mismo tipo que la necesidad metafísica, aunque no 

pasa así con la necesidad hipotética y la necesidad moral. Ésta última añade algo que la 

necesidad hipotética no tiene; “esta necesidad moral fundamenta no sólo la necesidad 

física o hipotética, sino también otro tipo de necesidad moral subsidiario y finito”97.  De 

forma que necesidad absoluta es la que configura las verdades necesarias, no hay lugar a 

contradicción en ella. Por otro lado, la necesidad hipotética es la que surge como 

consecuencia de los decretos voluntarios divinos y es origen de las sustancias que hay –

con excepción de la sustancia que es Dios–. Y por último, la necesidad moral que se 

encuentra determinada por las sustancias que son del orden de espíritus libres. Es por esto 

por lo que nos centraremos en el análisis de la necesidad absoluta e hipotética. De esta 

forma podemos decir como bien se apunta ya en la obra Escritos en torno a la libertad, 

el azar y el destino de Concha Roldán, que: “la necesidad absoluta es su propio 

fundamento y resultado, mientras que la necesidad física o hipotética es el resultado de 

una necesidad moral que la fundamenta, haciéndola condicional porque supone la 

voluntad y la elección de lo mejor”98. 

Leibniz en su obra La profesión de fe del filósofo habla muy claramente sobre lo 

necesario diciendo “llamamos necesario sólo a aquello que es necesario por sí mismo, 

esto es, a lo que tiene dentro de sí la razón de su existencia y de su verdad, […]. De las 

cosas existentes sólo existe Dios, todo lo que se sigue una vez supuesta esta serie de las 

cosas, a saber, la armonía de las cosas, o sea, la existencia de Dios, es por sí contingente, 

                                                           
96 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 29 
97 Ibíd. Pág. 29-30 
98 Fernández, M. S. (1991). Roldán, C. Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Gottfried 

Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid. Pág. XXI 



[33] 
 

y es necesario sólo hipotéticamente, aunque nada sea fortuito puesto que todo fluye del 

destino, esto es, de cierta razón de la providencia”99. Dejando claro así que Dios es el 

único ser que es realmente existente puesto que solo Él tiene la existencia en su esencia, 

y la creación tiene su existencia como dependiendo de Él. La diferencia entre la necesidad 

absoluta y la hipotética pende así de la voluntad divina. Todo aquello que existe como 

dado por Dios es necesario con carácter hipotético por ser dependiente, que puede adquirir 

un carácter superior si Dios mediante su voluntad quiere su existencia. De esta forma se 

pueden señalar tres tipos de entes necesarios: en primer lugar las esencias con necesidad 

absoluta, que tienen en su mismo concepto implícita la necesidad; en segundo lugar, las 

esencias de necesidad hipotética que existen por otro y pueden depender de la voluntad 

divina o no; y por último, la predeterminación física que promueve la voluntad para una 

operación necesitante o infalible100. 

Las diferencias entre la necesidad hipotética y la absoluta son diferencias en los 

modos de ser necesario y contingente101. La necesidad absoluta se encuentra vinculada 

con lo a priori en lo ontológico, puesto que la necesidad del Absoluto es una consecuencia 

de la perfección de Dios. La necesidad absoluta, a diferencia de la hipotética, solo 

depende de sí misma para existir, dicho de otra forma: “sólo las proposiciones hipotéticas 

son necesarias; en cuanto a las absolutas, sólo está: Dios existe, es decir, la razón de las 

cosas existe. Y a partir de aquí es evidente que las cosas cuya existencia se sigue de otra 

no son necesarias”102. Aquellas cosas cuya existencia se sigue de la esencia decimos que 

son necesarias. En este punto podemos afirmar que: “existe un ser necesario que es el que 

da razón del ser contingente. […]: si algo existe, Dios también existe como razón de ese 

algo y razón de todos los seres”103. Hablar de necesidad absoluta es hablar de entes cuya 

necesidad se da en su propia constitución. Por ello podemos decir que ésta depende de la 

esencia de la cosa, esa esencia que al modificarse lleva a la contradicción, esa esencia se 

hace entonces necesaria absolutamente; sin esa esencia la cosa seria de otro modo. Se 

podría llegar a definir esta necesidad de la siguiente manera: “una necesidad absoluta la 

que debe exigirse, para poder decir que una acción es necesaria, que no es contingente, 

                                                           
99 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 120 
100 Pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la noción en el pensamiento metafísico modal de 

Leibniz. González, Ángel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de Navarra, Pamplona. Pág. 340-341 
101 Ibíd.  Pág. 328 
102 Ibíd. Pág. 302 
103 Sánchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479–495. 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 Pág. 15 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621


[34] 
 

que no es efecto de una elección libre”104. Mientras que la necesidad hipotética se depende 

de un supuesto exterior a la esencia de la cosa. Todo lo que es necesario hipotéticamente 

lo es por estar dependiendo de lo absoluto, y así lo muestra Leibniz cuando dice: “Pero 

supuesto que Dios la prevé, es necesario que suceda; es decir, la consecuencia es 

necesaria, porque se sabe que ella existe, porque ha sido prevista, porque Dios es infalible, 

y esto es lo que se llama una necesidad hipotética”105. 

De esta manera lo único absolutamente necesario es Dios, ya que solo en él la 

esencia envuelve a la existencia, dejando ver así que el resto de cosas no son más que 

accidentes cuya razón última es Dios. Se llega así pues a afirmar que todo lo que no sea 

necesario de forma absoluta, es decir, necesario por sí mismo, lo será por accidente, “la 

segunda no es necesaria, sino ex hypothesi y, por así decirlo, por accidente, pero en sí 

misma es contingente”106. Con esto Leibniz busca hacer compatible la necesidad con la 

contingencia, hecho que le costó –ya en su tiempo– el que su filosofía fuera vista como 

fatalista pues el accidente es imperfección. En este sentido se entiende que la perfección 

se asocia a la necesidad, dando lugar a que cuanto más absolutamente necesario es algo 

más perfecto resulta. Esto tiene como conclusión que para que podamos estar en el mejor 

mundo posible este debe ser lo más absolutamente necesario posible, dejando así un 

mundo en el que no hay hueco para la libertad. Sin embargo, y a mi parecer, la 

investigación leibniziana busca demostrar la necesidad de las cosas y no tanto la libertad.  

La necesidad hipotética llega cuando “su existencia no depende de ellas mismas, 

sino del supuesto de la existencia de Dios, y tal supuesto es una verdad necesaria (en 

sentido absoluto)”107. La necesidad hipotética resulta vital para el esquema leibniziano de 

la creación, pues es gracias a esta que se puede decir que Dios es libre creador, en este 

sentido la necesidad hipotética se entiende como contingente por su relación con la 

posibilidad. Y esto lleva a Leibniz a afirmar: “Pero supuesto que Dios la prevé, es 

necesario que suceda; es decir, la consecuencia es necesaria, porque se sabe que ella 

existe, porque ha sido prevista, porque Dios es infalible, y esto es lo que se llama una 

                                                           
104 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 148 
105 Ibíd. Pág. 148 
106 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 312 
107 Escobar, M. (2011). El argumento ontológico, la necesidad absoluta y el problema de la contingencia en 

Leibniz. Rev. latinoam. filos. [online]. vol.37, n.1 [citado  2025-05-08], pp.97-125. Disponible en: 

<https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1852-

73532011000100004&lng=es&nrm=iso>. ISSN 1852-7353. Pág. 103 



[35] 
 

necesidad hipotética”108. Ambas nociones –necesidad hipotética y contingencia– escapan 

a la necesidad absolutas puesto que su contrario no resulta contradictorio, en ambos casos 

se puede pensar en una variedad de posibles –aunque estos posibles no lleguen a 

actualizarse–. Así bien Leibniz consigue estar en un cierto punto medio entre el 

determinismo absoluto y el azar, salvando así la libertad. Que las acciones sean 

contingentes no implica que estas carezcan de un orden y una determinación109.  

La definición más completa de necesidad hipotética es la que la comprende como 

“aquella que necesita de otro para su constitución, en la medida en que ha de encontrar 

fundamento para su esencia en la gran cadena del ser que le sostiene”110. Y es por la 

adscripción que tiene la necesidad hipotética con un tercero que se puede conectar con 

las cosas contingentes. Y de igual forma también se puede relacionar con el bien: 

“necesario es aquello que es requisito para el bien, es decir, lo que si no se pone, se quita 

el bien”111. Así pues vemos que lo necesario mayormente lo es en relación a otro, 

inclusive llegando a decir que lo necesario es lo que se debe, “deber es lo necesario para 

el hombre bueno”112. Esta necesidad del hombre es una necesidad que obliga por la virtud, 

que a diferencia de Dios no está en su esencia –la esencia del hombre, es una necesidad 

que no se encuentra en la experiencia–. En conclusión, de igual manera que la distinción 

entre necesario y contingente se da en el modo de existencia, así pasa también con la 

distinción entre necesidad hipotética y necesidad absoluta. Esta distinción en la necesidad 

queda más clara en la distinción de las verdades necesarias y las verdades contingentes –

cómo se verá más adelante–. Dejando ver así que donde la esencia se puede modificar sin 

que haya contradicción hay una contingencia absoluta que refleja la necesidad hipotética. 

 

2.2 El paso a la contingencia 

La contingencia en Leibniz tiene su raíz en el orden de la esencia, y no en el acto de ser 

o la existencia, como así se muestra en §310 y §408 de la Teodicea. La necesidad y la 

                                                           
108 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 148 
109 Fernández, M. S. (1991). Roldán, C. Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Gottfried 

Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid. Pág. XXII 
110 Pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la noción en el pensamiento metafísico modal de 

Leibniz. González, Ángel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de Navarra, Pamplona. Pág. 334 
111 Ibíd. Pág. 331 
112 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 102 



[36] 
 

contingencia son los modos en que la esencia se relaciona con la no contradicción. Si 

tenemos en cuenta metafísicamente ambas nociones veremos que dependen de si el objeto 

y su opuesto entran en contradicción113. La necesidad y la contingencia son modalidades 

diferentes de una misma definición, puesto que “el ser necesario y los seres contingentes 

tienen en común la posibilidad, una realidad que en Dios aparece totalmente y en lo 

creado parcialmente”114. Lo contingente se opone a lo absolutamente necesario, es 

aquello cuyo posible no implica contradicción o imposibilidad, y lo distingue de la 

necesidad de la siguiente forma: “el suceso cuyo opuesto es posible, es contingente; como 

aquel cuyo opuesto es imposible, es necesario”115. Son modos distintos de relación con la 

posibilidad lógica, con la ausencia de contradicción. Lo necesario deja las puertas 

cerradas a la posibilidad de oposición mientras que lo contingente queda abierto a su 

contrario. La contingencia de lo real es otra realidad, la necesidad al contrario no da lugar 

a otra necesidad, se opone a ella. Lo contingente no tiene nada de real fuera del 

entendimiento y la voluntad de Dios, pues su existencia se da y se pierde en su 

actualización. 

Se puede aceptar que todo aquello que es contingente es hasta cierto punto 

necesario, debido a que ambas modalidades están en el principio de razón suficiente, 

puesto que “La razón –o causa– que explica lo contingente es aquello que en último 

término le confiere su necesidad”116. Hay una determinación para todo, en este mundo –

creado por Dios– no hay hueco para el azar, de forma que todo lo que nos pueda parecer 

indiferente no es más que la ignorancia de las causas y/o razones. En este punto en el que 

afirmamos que todo está ya bien determinado pareciera no haber lugar para la libertad, 

para la contingencia como pura contingencia. Por ello Leibniz explica que cuando 

hablamos de lo contingente hablamos de lo que existe actualmente, ahora, es necesario 

para el mundo –que pudiendo ser de muchas formas es de ésta en concreto– actual, pero 

puede no serlo en un futuro. La creación se explica por la elección divina y los posibles. 

                                                           
113 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 340 
114 Ortiz, J.M. (1988). El origen radical de las cosas: metafísica leibniciana de la creación: Metafísica 

Leibniciana de La Creación. Eunsa. Pág. 22. 
115 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 296 
116 Fuertes, A. (2001). La contingencia en Leibniz (I). Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 126. Pág. 70-71 



[37] 
 

La fundamentación de la contingencia está en la posibilidad, no en la 

contradicción, motivo por el que el principio de razón suficiente no opera en este plano, 

sino que opera el principio de lo mejor. Los decretos libres de la voluntad divina son la 

verdadera causa de que exista algo en lugar de nada, el primer decreto de la voluntad de 

Dios es hacer las cosas del mejor modo posible. La contingencia es una forma de 

demostrar la existencia de Dios por referirse a aquellas cosas que tienen su razón 

suficiente en un ser necesario y no en sí mismos. Lo contingente es lo que es de una forma 

pudiendo haber sido de otra manera distinta. Se defiende así que las cosas contingentes 

no son azarosas, sino racionales y creadas por un ser superior –en este caso la divinidad 

que es Dios– conforme a su voluntad –que un ser limitado no puede comprender–. Si 

entendemos como contingente aquello cuyo opuesto no tiene contradicción estamos en el 

plano lógico, estamos hablando de una posibilidad lógica. Aquí se “atribuye lo necesario 

a la Monas monadum, al Creador y lo contingente a la mónada común, a la criatura”117, 

la existencia de la criatura no deviene de su propia esencia –cosa que sí se da en Dios– y 

eso es lo que le hace ser contingente y dependiente del ser necesario. En este punto la 

posibilidad lógica nos termina por llevar a la conclusión metafísica.  

Los futuros contingentes son los que tienen su explicación en el ámbito temporal 

de las esencias posibles, el tiempo actualiza las esencias y les da existencia. Pero es solo 

Dios quien conoce de forma certera e inefable el pasado, el presente y el futuro de las 

esencias posibles puesto que estas son objeto de la ciencia divina. Aunque este futuro 

contingente del que hablamos tenga un acceso necesario, pues Dios accede a ello 

mediante el entendimiento divino, no por ello es un futuro necesario ya que “la 

certidumbre objetiva o la determinación no constituye la necesidad de la verdad 

determinada”118. Esto es así puesto que el conocimiento divino del futuro contingente no 

anula ni agota la posibilidad del opuesto. En este punto hay que admitir que toda 

contingencia tiene una determinada necesidad no absoluta que no niega su contrario –por 

eso podemos decir que la contingencia es efectivamente, contingente–. No hay necesidad 

absoluta puesto que hay tanta realidad posible en lo expresado que en la negación de lo 

expresado, lo contingente no es azaroso, así pues y como dijo Einstein: “Dios no juega a 

                                                           
117 Sánchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479–495. 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621. Pág. 13 
118 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 151 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621


[38] 
 

los dados”119. En la contingencia se manifiesta una cierta necesidad como su razón 

suficiente. Los principios que fundan las verdades, tanto necesarias como contingentes 

son de carácter ontológico puesto que “tanto las verdades necesarias como contingentes 

constituyen la noción individual completa, […], y la constituyen en su realidad, […] 

posible o factual”120. 

En lo que refiere a las acciones estas son todas contingentes –lo cual no implica 

que sean indiferentes–. Dios actúa con razón a lo mejor, mientras que el hombre lo hace 

según lo que le parece mejor. Las acciones son contingentes cuando se actúa sin coacción 

tanto externa –no estar retenidos, enfermos, etc– ni interna –que el espíritu actúe por su 

propia iniciativa–, además de que no haya una relación de necesidad entre la acción y la 

deliberación121. En lo que respecta a la coacción interna, es importante no actuar 

dominados por las pasiones puesto que pueden confundir al espíritu y esclavizarlo. Esta 

libertad del espíritu es una libertad de querer que se opone a la necesidad, es una libertad 

pura que denominamos como ‘libre arbitrio’, que no es más que “la pretensión de que el 

acto de la voluntad es contingente”122. La contingencia de las acciones queda pues en la 

libertad de la voluntad ¿Depende con carácter necesario la voluntad del entendimiento al 

momento de realizar la acción? Leibniz dice que el hombre no sigue siempre un juicio 

claro del entendimiento ya que “Nosotros queremos obrar, hablando con exactitud, pero 

no queremos querer; […] queremos tener la voluntad de querer, y así iríamos hasta el 

infinito. No seguimos siempre el último juicio del entendimiento práctico, al 

determinarnos a querer; pero seguimos siempre, al querer”123.  

Para poner mayor claridad en el asunto Leibniz expone que es solo Dios el único 

cuya voluntad es fruto siempre del juicio del entendimiento124, mientras que el resto de 

criaturas inteligentes pueden verse afectadas por las pasiones. Esto nos afecta y nos 

obstaculiza el entendimiento práctico ya que nuestro juicio del entendimiento se ve 

                                                           
119 Einstein, A., Born, H. (1999). Correspondencia (1916-1955). México: Siglo XXI de España Editores, 

S.A.. 
120 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 113 
121 Fernández, M. S. (1991). Roldán, C. Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Gottfried 

Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid. Pág. XLVIII 
122 Ibíd. Pág. XLIX 
123 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 155 
124 Ibíd. Pág. 310 



[39] 
 

afectado por la percepción confusa de nuestros sentidos125. A pesar de todo esto el filósofo 

alemán remarca que “el enlace entre el juicio y la voluntad no es tan necesario como 

podría creerse”126. Dios pese a estar determinado a elegir lo mejor a causa del 

entendimiento divino, elige sin verse obligado a ello puesto que hay una infinidad de 

posibles entre los que elegir, como así lo defiende al afirmar “Dios no deja de escoger lo 

mejor, pero no se ve precisado a hacerlo, y ni siquiera hay necesidad respecto al objeto 

de la elección de Dios, porque es igualmente posible cualquier otro orden de cosas. […], 

la elección es libre e independiente de la necesidad, puesto que se hace entre muchos 

posibles, y la voluntad no es determinada sino por la bondad preferente del objeto”127. 

Decir que no puede elegir otra cosa que no sea lo mejor no es correcto puesto que de dicha 

afirmación se infiere que lo que no elige es imposible, cosa que ya hemos visto que no es 

así. Dado que Dios elige cosas cuyo opuesto es posible, Dios no elige necesariamente, es 

decir, “Dios puede producir todo lo posible, […], pero quiere producir lo mejor entre los 

posibles”128. 

 

2.3 La posibilidad: Puerta de entrada a la existencia 

La tendencia a existir por parte de todo posible se configura como una razón necesaria 

pero no suficiente para existir. Es razón necesaria puesto que la pretensión de existencia 

es una cualidad del posible, pero no resulta suficiente ya que la existencia se fundamenta 

en el Absoluto. Gracias al Absoluto podemos decir que hay algo en lugar de nada. Éste 

Absoluto del que hablamos cuando crea lo hace regido por el principio de composibilidad, 

de forma que los posibles que alcanzan la existencia son los que tienen una mayor esencia 

o perfección y no resultan contradictorios. En el pensamiento leibniziano, la existencia y 

la necesidad son modalidades diferentes y están jerarquizadas, siendo que la necesidad es 

superior a la existencia129. La relación de la posibilidad con la existencia no es entonces, 

obviamente, equivalente a la relación de la posibilidad con la necesidad. De esta manera 

Leibniz logra evitar caer en panteísmos. La creación, es para el filósofo alemán, la 

                                                           
125 Ibíd. Pág. 311 
126 Ibíd. Pág. 311 
127 Ibíd. Pág. 152 
128 Fernández, M. S. (1991). Roldán, C. Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Gottfried 

Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid. Pág. L 
129 Fernández, M. S. (1996). La necesidad como totalidad de la posibilidad en Leibniz. Anuario 

Filosófico, 29(2), 527-537. https://doi.org/10.15581/009.29.29751. Pág. 529 

https://doi.org/10.15581/009.29.29751


[40] 
 

conexión entre la posibilidad y la existencia, puesto que “las sustancias son posibilidades 

fundamentales creadas en orden al ejercicio –existencial– del análisis. […]. La existencia 

creada es […], un análisis intrínsecamente inacabado. El análisis completo es la identidad 

de posibilidad y necesidad”130. 

 

2.3.1 Posibilidad necesaria y posibilidad contingente 

No todos los posibles se realizan y es por eso que la necesidad no implica necesidad. La 

posibilidad se da cuando hay una compatibilidad entre la realidad del sujeto y una serie 

de predicados determinados diferentes. Estos predicados son metafísicamente necesarios, 

es decir necesarios absolutos, ya que son determinantes para la esencia del sujeto –sin 

predicado no puede haber sujeto–. A su vez estos predicados no son metafísicamente 

necesarios puesto que no son la esencia del sujeto, los predicados así pues están incluidos 

ya en el sujeto que podría ser de otra forma. Dependiendo de cómo se encuentre incluido 

el predicado en la posibilidad de entendimiento divino estaremos ante: una posibilidad 

necesaria o una posibilidad contingente. 

El problema en el ámbito metafísico se da entre la posibilidad y la existencia, aquí 

todo lo que es atravesado por la necesidad adquiere un carácter necesario. Aquí se 

categoriza de imposible a la cosa que no es compatible consigo misma131. La posibilidad 

se vincula aquí con la necesidad al definir lo imposible en términos de esencialidad, como 

Leibniz muestra en su La profesión de fe del filósofo: “es posible lo que puede ser 

entendido, o sea (para no poner la palabra puede en la definición de lo posible) lo que 

entiende claramente el que presta atención. Imposible es lo que no es posible. Necesario, 

aquello cuyo opuesto es imposible. Contingente, aquello cuyo opuesto es posible”132. Más 

tarde en su Discurso de metafísica terminaría diciendo que lo imposible es aquello que 

implica contradicción. Cuando hablamos de posibilidad e imposibilidad no debe 

entenderse como que aquello que no es posible es porque es imposible, puesto que la 

posibilidad tiene muchas facetas. Como la posibilidad es en el fondo esencia –

metafísicamente–, y ésta no puede ser contradictoria la única imposibilidad existente aquí 

                                                           
130 Ibíd. 529 
131 Leibniz, G. W. (2009). Obras filosóficas y científicas. Vol. 8, Metafísica. Ed. Juan Arana. Granada: 

Comares. Pág. 279 
132 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 120 



[41] 
 

serían los nombres sin correspondencia. Una esencia no puede ser contradictoria porque 

no puede pensarse nada contradictorio a la esencia, la contradicción aquí seria la ausencia 

de idea. 

La esencia posible tiene una estructura sujeto-predicamental donde el sujeto queda 

explicitado en el predicado, en el entendimiento absoluto se dan las esencias posibles que 

se rigen por el principio de no contradicción. Esto implica que son necesarias absolutas 

puesto que no permiten variación en su esencia ante el entendimiento divino, es decir, “su 

necesidad metafísica, basada en el principio de identidad o contradicción, es su razón 

suficiente”133. Aquí, en las esencias posibles necesarias, la esencia posible tiene 

predicados que explicitan el sujeto, el conjunto de predicados adscritos a un sujeto 

explican al mismo, la esencia posible necesaria está fundada en el entendimiento divino. 

Los posibles necesarios reciben su nombre por expresar que no hay otro modo, es decir, 

que de ser posible de otra u otras formas sería imposible o absurdo. Los posibles 

necesarios se dan en el entendimiento divino por ser necesarios, por ser enteramente 

lógicas; “su realidad esencial expresa un contenido necesario; pues bien, estas esencias, 

en tanto que puramente lógicas, convienen con todas las demás, constituyendo el armazón 

de posibilidad, condición de posibilidad de todo mundo posible”134. Estas esencias 

posibles al ser compatibles y estar en armonía entre sí dan necesariamente lugar a la 

existencia del mundo creado.  

El concepto que presenta una cierta igualdad con la imposibilidad es la necesidad 

debido a que si se da uno no se puede dar el otro; “la contradicción entre necesidad e 

imposibilidad hay que entenderla como la ausencia de grados intermedios, ya que o bien 

se da la necesidad o bien la imposibilidad”135. Así pues, la posibilidad es opuesta a la 

imposibilidad porque enfrenta la pluralidad a la negación, y la necesidad es opuesta a la 

imposibilidad porque enfrenta la existencia del Ser Necesario a la nada más absoluta. En 

el caso de la necesidad la implicación de la existencia del Ser Necesario nos lleva a la 

imposibilidad absoluta136. De esta forma podemos ver el enfrentamiento entre posibilidad 

                                                           
133 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 31 
134 Ibíd. Pág. 31 
135 Pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la noción en el pensamiento metafísico modal de 

Leibniz. González, Ángel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de Navarra, Pamplona. Pág. 160 
136 Leibniz, G. W. (2010).  Obras filosóficas y científicas. Vol. 2, Metafísica. Ed. Ángel Luis González. 

Granada: Comares. Pág. 278-279 



[42] 
 

y necesidad como el enfrentamiento de la fragmentación contra la afirmación, aunque 

este enfrentamiento no supone la exclusión. Hay entre ambos conceptos una relación por 

la que “la necesidad se constituye y exige la posibilidad cómo la posibilidad remite, en 

última instancia, a la consideración de la necesidad”137. 

El otro tipo de esencia posible es aquel que tiene en su esencia contenidos no 

lógicos que no están fundados enteramente en el entendimiento divino, sino que se fundan 

en unos determinados decretos de la voluntad divina. El lugar que ocupan los posibles es 

el entendimiento divino, pero se fundamentan en la realidad divina, es decir, “Dios, al 

contemplarse a sí mismo, se contempla bajo la razón formal de su entendimiento, es decir, 

bajo la razón formal de posibilidad. Por ello Dios contempla los designios de su voluntad 

bajo la razón de posibilidad, y así se constituye las esencias posibles no estrictamente 

lógicas”138. Al contemplarse Dios a sí mismo, a su propio ser, ve en sí los infinitos modos 

posibles que tiene el ser finito –y de entre ellos elige el mejor posible dentro de la 

posibilidad de despliegue espacial y temporal–. Aquí no hablamos de necesidad 

metafísica porque al configurarse a partir de un decreto voluntario –divino– hay lugar 

para otros posibles modos de ser. Estamos en las esencias posibles contingentes, las 

esencias posibles que podrían ser de otro modo, se trata de la capacidad divina para 

contemplarse como creador. Al poder contemplarse como creador, se pueden contemplar 

diferentes posibles modos de ser, dando así lugar a una esencia posible contingente o 

hipotética, el principio de identidad es más amplio que en la esencia posible necesaria –

donde este principio de identidad solo puede ser de una forma–.   

La esencia posible necesaria tiene un carácter necesario en la conexión entre sujeto 

y predicado que hace que la esencia sea ajena al tiempo –inclusive en las esencias posibles 

de existencia, ya que su identidad lógica constituye realidades evidentes–. Sin embargo, 

en las esencias posibles contingentes no es necesaria esta conexión entre sujeto y 

predicado, la conexión depende de una actualización para que se pueda explicitar espacio-

temporalmente. La posibilidad, tanto necesaria como contingente, referencia la 

                                                           
137 Pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la noción en el pensamiento metafísico modal de 

Leibniz. González, Ángel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de Navarra, Pamplona. Pág. 161 
138 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 32 



[43] 
 

compatibilidad del predicado que constituye un sujeto. La incompatibilidad es la muestra 

de aquello que es lógicamente imposible o contradictorio. 

 

2.3.2 La exigencia de existencia 

Los posibles construyen las esencias de las cosas al expresar el conocimiento divino de 

sus modos de ser, la mayor realidad es la divina, y por ello este es el mejor mundo posible. 

Las cosas que hay son gracias a las esencias posibles, y estas últimas son fruto del 

entendimiento divino, por lo que los posibles expresan lo divino, y lo divino solo puede 

ser lo mejor posible –no hay lugar para un posible mejor que el que hay, a pesar de la 

infinidad de posibilidades. “lo existente es veraz si y solo si se acomoda plenamente al 

conocimiento que Dios tiene de ello”139. Para que la esencia posible sea el punto que 

conecta lo actual con lo posible debe tener una cierta relación con la existencia; “hay en 

las cosas posibles, es decir, en la posibilidad misma o en la esencia, una cierta exigencia 

de existencia, o por así decirlo, una pretensión a existir, y para expresarlo en una palabra, 

que la esencia tiende por sí misma a la existencia”140. El posible en su exigencia de 

existencia es determinante para constituir un carácter universal de la esencia posible, sin 

que la exigencia de existir sea igual para todas las esencias posibles. Cuanto mayor sea el 

grado de perfección de la esencia posible más existencia habrá. 

Leibniz señala la necesidad de la existencia divina a la vez que explica en que 

consiste esta necesidad, explica “que el Ser Divino es un ser a se, en el que la esencia 

encierra a la existencia o en el cual es suficiente ser posible para ser actual”141. Lo que es 

perfecto en forma máxima es la divinidad, y lo es por ser infinita, y es a partir de ella de 

donde salen el resto de realidades. Esta posibilidad que no admite limitación ni defecto 

es la que hace necesaria su existencia. Se trata de una totalidad de la posibilidad perfecta 

que le es necesaria al ser total –que es Dios–. Las cosas que existen lo hacen porque gozan 

de la posibilidad necesaria mayor, es decir, no hay una posibilidad mayor de existencia 

de otra cosa, pues si hubiera una posibilidad mayor la cosa no existiría para dar lugar a 

existir a esa cosa que tiene una posibilidad necesaria de existencia mayor. Solo 

                                                           
139 Ibíd. Pág. 33 
140 Echavarría, A. (2013). Creación, nada y participación de Leibniz. Pensamiento: Revista de investigación 

e Información filosófica, 69(261), 897-918. Pág. 901 
141 Fernández, M. S. (2002). Leibniz, la teodicea y la religión. Thémata, 29, 27-37. Pág. 32 



[44] 
 

demostrando que es posible el ser perfecto demostramos su existencia, es por esto que es 

tan fuerte el argumento modal «si el Ser Necesario es posible existe» puesto que “si el 

Ser Necesario no es en absoluto, no hay en absoluto ser posible”142. El peso de la 

necesidad de la existencia de Dios confirma la posibilidad su existencia misma. Solo si 

probamos la existencia de este Ser soberanamente perfecto y que comprende todas las 

perfecciones, podemos admitir que es la esencia del mismo la que comprende la 

existencia.  

El filósofo alemán describe a Dios como existente por su propia esencia, que tiene 

todas las perfecciones sin defecto ni limite y al que todos los atributos le pertenecen y que 

no necesitan justificación. De forma que podemos dejar en claro que según Leibniz: “Dios 

es lo primero; sin Él no habría nada y todo lo que existe depende de su entendimiento y 

su voluntad. Dios, que es la fuente de todos los bienes, es también el principio de todos 

los conocimientos, ya que como los pensamientos simples son los elementos de la 

Característica, las formas simples son la fuente de las cosas y la naturaleza de Dios 

encierra todas las formas simples absolutamente tomadas”143. En la Teodicea nos muestra 

la relación de los atributos cuando dice:  

“Dios es la primera razón de las cosas, porque las que son limitadas, como todo lo que vemos y 

experimentamos, son contingentes, y nada hay en ellas que haga necesaria su existencia; siendo 

muy claro que el tiempo, el espacio y la materia, homogéneos y uniformes en sí mismos e 

indiferentes a todo, podían muy bien recibir cualesquiera otros movimientos y figuras y en un 

orden distinto”144.  

Por consiguiente, es preciso buscar la razón de la existencia del mundo, que es el 

conjunto todo de las cosas contingentes y es necesario buscarla en la sustancia que tenga 

en sí misma la razón de su propia existencia y que sea por lo mismo necesaria y eterna. 

Estas realidades que surgen de la divinidad poseen una limitación, una finitud, que no 

tiene por qué ser en todas las realidades del mismo grado. De esta forma podemos decir 

que lo imperfecto lo es por ser una limitación de lo real. La perfección está en las esencia 

que no poseen limites, Leibniz dirá: “la perfección es positiva, es una realidad absoluta; 

el defecto es privativo, nace de la limitación”145. La imperfección de la sustancia o mal 

                                                           
142 Ibíd. Pág. 33 
143 Ibíd. Pág. 34 
144 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 130-131 
145 Ibíd. Pág. 147 (§ 33) 



[45] 
 

metafísico nace en la naturaleza ideal de la criatura y esta habitará hasta en el mejor de 

los mundos posibles146. De esta forma se puede afirmar que la perfección es proporcional 

de manera directa a la realidad esencial. 

Si seguimos la perfección de la esencia posible veremos que esta existe en mayor 

grado cuan más máximamente perfecta sea y que por tanto debe existir necesariamente; 

Dios existe necesariamente porque es una necesidad absoluta que haya una esencia 

perfecta de grado máximo. De aquí se sigue la definición real de Dios que establece su 

posibilidad total de esencia, es decir, Dios es el ser que tiene la posibilidad de esencia 

máxima; por eso mismo debe existir, ya que si un ser así no existiera un hombre tampoco 

lo haría. La existencia tanto de los hombres como del mundo es contingente, lo que hay 

es solo uno de los infinitos posibles que tenían una aspiración de existencia. Sin embargo, 

Dios como causa inteligente decide crear este mundo entre todos los posibles porque éste 

mundo es el mejor de la serie de posibles. Antes de determinar cuál existirá, Dios ha 

considerado en su entendimiento todos los mundos. Leibniz lo pone de manifiesto al 

decir:  

“Esta consideración o relación de una sustancia existente respecto a las simples posibilidades, no 

puede ser otra cosa que el entendimiento en que se dan las ideas de todas ellas, y el determinar la 

existencia de una, no significa otra cosa que el acto de la voluntad que escoge; y el poder de esta 

sustancia es el que hace que esa voluntad sea eficaz. El poder se encamina al ser, la sabiduría o el 

entendimiento a lo verdadero, y la voluntad al bien. Y esta causa inteligente debe ser infinita en 

todos conceptos, y absolutamente perfecta en poder, en sabiduría y en bondad, puesto que alcanza 

a todo lo que es posible. Y como todo se liga, no da lugar a admitir más que una. Su entendimiento 

es el origen de las esencias, y su voluntad es el origen de las existencias. He aquí en pocas palabras 

la prueba de un Dios único con sus perfecciones, y por su medio el origen de las cosas”147. 

 Solo se puede amar a Dios si se conocen sus perfecciones puesto que al no haber 

nada más perfecto que Dios para amarle es suficiente con conocer su perfección. Dentro 

de este amar se encierran los principios de la verdadera piedad, y esto nos es asequible 

porque tenemos dentro de nosotros sus ideas, aunque en Él las posee sin límite. 

La esencia posible tiene en su naturaleza la búsqueda de la existencia, y esta tiene 

su efectividad en función de su realidad posible. Es decir, cuanto más perfecta y más 

                                                           
146 Ibíd. Pág. 140 (§20 y 21) 
147 Ibíd. Pág. 130-131 



[46] 
 

compatible sea con el resto de lo real y según la mirada divina más posible efectiva será 

la esencia. La tendencia a la existencia de la esencia no depende de la voluntad divina 

sino más bien de su naturaleza propia a existir. Para Leibniz estas esencias tienen un 

carácter real y son lo verdaderamente real, ya que al ser independientes de la existencia 

concreta reducen la dicha existencia a un estado diferente del que les es propio por 

posibilidad, son a fin de cuentas una explicación espacio-temporal de la propia esencia148. 

La esencia de la existencia de Dios se encuentra en que su esencia es existir, hay una 

identidad absoluta entre identidad y esencia149. Esta identidad absoluta que hallamos en 

Dios es la que hacer que haya cierta identidad entre esencia y existencia fuera de él. Esta 

identidad de la esencia es una consecuencia de la exigencia lógica de la misma, es por 

esto por lo que la existencia tiene un ser equivalente –como identidad– al de la esencia 

que actualiza. Dejando así ver como la lógica leibniziana influencia a la metafísica puesto 

que “definir el ser en términos de lógica obliga a conferir una cierta forma de existencia 

a la esencia. El posible lógico es un existente virtual”150.  

Si la existencia fuera una cosa diferente a lo que la esencia exige tendría en sí una 

esencia, la existencia por sí misma añadiría una esencia nueva a las cosas, dando así lugar 

a un círculo vicioso. Así pues, llegamos a la idea de que la existencia no se puede definir 

ya que no tiene un quid propio. Cualquier posible existe no solo por su grado de 

perfección sino por su cantidad de esencia, donde “la perfección de las esencias posibles 

concretan limitadamente las perfecciones simples que configuran la esencia divina”151. 

Cabe realizar aquí una distinción entre la dimensión material y la dimensión formal de la 

idea divina. La dimensión material esencialmente encierra la expresión real y concreta de 

la esencia divina desde un punto de vista concreto, constituye así una esencia particular y 

limitada. Mientras que la dimensión formal de la idea divina es la no contradicción, es la 

expresión directa de esa perfección absoluta que la fundamenta, lleva dentro de sí la lógica 

eterna divina. Hay que tener en cuenta que tanto la dimensión de la posibilidad como la 

de la esencialidad son modos diferentes de consideración de una misma realidad, es por 

esto que los posibles son infinitos. Los posibles son infinitos por expresar desde muchos 

                                                           
148 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 38 
149 Jalabert, J. (1968). “Les notions d’essence et d’existence dans la philosophie de Leibniz”. Studia 

Leibnitiana, suppl. I, Metaphysik-Monadenlehre. Pág. 13 
150 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 39 
151 Ibíd. Pág. 39 



[47] 
 

puntos de vista la infinitud de la esencia divina. En estos posibles es donde encontramos 

a las esencias individuales que llegan a la realidad, las que se hacen efectivas porque su 

“perfección esencial se adjunta a la voluntad creadora divina”152. 

Para que la noción de Dios no sea contradictoria es necesario afirmar que “su 

esencia es fundamento de su existencia por su infinita pretensión a la existencia, lo cual 

hace de él una existencia necesaria”153. Dios es lo único que posee el grado máximo de 

existencia, por lo que el resto de cosas que son –incluidos nosotros– no son necesarias. 

Las esencias genéricas son necesarias en su posibilidad, pero no en su existencia. Estas 

existirían en cualquiera de los mundos posibles y siempre bajo la acción creadora divina, 

acción que resulta contingente y libre para Leibniz, puesto que Dios podría decidir no 

crear nada. La creación de un mundo posible por parte de Dios es absolutamente libre, 

como así muestra Leibniz en su teodicea: “nada hay actual sin que Dios por su decreto le 

haya dado la existencia”154. Así pues, solo existe lo más perfecto de la esencia posible, de 

lo que es contingente siempre existe lo más perfecto posible, lo absolutamente perfecto 

existe por ser necesario. La perfección se resuelve en el ámbito de la esencia, así pues, la 

existencia tiene origen en las esencias posibles. A la vez el principio de la esencia es la 

posibilidad de la misma forma que la perfección es el principio de la existencia155. 

Es por todo esto que para el filósofo de Hannover la fuente de las cosas debe 

buscarse en las verdades eternas, ya que es ahí donde habitan las esencias de las mismas. 

La esencia antes de ser en acto se identifica con la idea divina que se fundamenta y 

encuentra en el entendimiento divino. La esencia es más real y posible cuanto más 

inteligible sea, por lo que cuanto más pensable sea la esencia por el entendimiento 

absoluto más aspirará a existir. Dios como ente existente y necesario es el camino para 

que los posibles lleguen a ser en acto, es decir, “si la esencia tiende por sí misma a la 

existencia, y si la esencia divina es máximamente posible porque incluye todas las 

                                                           
152 Ibíd. Pág. 39 
153 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 35 
154 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 323 (§335) 
155 Leibniz, G. W. (2010). Obras filosóficas y científicas. Vol. 2, Metafísica. Ed. Ángel Luis González. 

Granada: Comares. Pág. 87 



[48] 
 

perfecciones positivas sin grado de limitación, tal esencia divina se identificara con su 

existencia”156. 

 

2.3.3 Las verdades 

La verdad es posibilidad y la posibilidad es lo que se puede pensar sin incurrir en 

contradicción, por lo tanto, la verdad es la ausencia de contradicción entre el sujeto y sus 

predicados. La esencia posible que tiende a la existencia cuando es necesaria se le 

denomina esencia genérica y es un elemento necesario para cualquiera de los mundos 

posibles. Mientras que la esencia posible contingente es aquella que Dios ha elegido para 

actualizar el existencial de un mundo posible.  

El entendimiento absoluto, el que pertenece únicamente a Dios, es atemporal, 

infinito, perfecto en grado sumo, instantáneo y no discursivo, mientras que el 

entendimiento limitado, el de los hombres, es limitado, finito, falible y discursivo –lo que 

distingue y define ambos modos de conocimiento es su carácter de infinitud o finitud–. 

En este punto se relaciona el entendimiento divino con la razón absoluta. El objeto de la 

razón es la verdad y dentro de la verdad encontramos dos tipos la necesaria y la 

contingente. En ambos ámbitos de verdad es necesario que no haya contradicción entre 

el sujeto y el predicado, sin embargo, es en función de cómo sea la conexión entre sujeto 

y predicado donde se averigua si una verdad es necesaria o contingente. Aquí la noción 

de verdad tiene un carácter lógico-proposicional, donde la verdad de una proposición es 

la verdad propiamente dicha. La verdad de lo real depende de la inclusión que tiene el 

predicado en el sujeto dentro de una proposición verdadera, en palabras del filósofo 

alemán:  

“Verdadera es una afirmación cuyo predicado está incluido en el sujeto, y así en toda proposición 

verdadera afirmativa, necesaria o contingente, universal o singular, la noción del predicado de 

algún modo está contenida en la noción del sujeto; de manera que quien comprendiese 

perfectamente ambas nociones del modo como las comprende Dios vería con ello claramente que 

el predicado está incluido en el sujeto”157.  

                                                           
156 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 37 
157 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 351 



[49] 
 

En la regio idearum encontramos dos ámbitos de la verdad, la necesidad en 

sentido estricto y la necesidad absoluta que son las verdades que nos hablan de las 

esencias posibles necesarias –que no podrían ser de otro modo–.  Las verdades necesarias 

absolutas no son verdades eternas en tanto que las verdades contingentes también son 

eternas, esto es así puesto que “toda verdad es eterna porque se halla en el entendimiento 

divino desde siempre, tanto si es ‘necesaria’ como ‘contingente’”158. El campo de 

despliegue de las verdades necesarias es el de los posibles necesarios entendiendo como 

posibles aquellos cuyo opuesto es imposible, como así menciona Leibniz en el Discurso 

de metafísica: “nada cuyo opuesto sea posible es necesario”159. Se trata de verdades que 

tienen una necesidad metafísica, una necesidad que es dependiente de la perfección de la 

esencia posible. Su perfección esencial se encuentra en el rigor lógico, se fundamenta en 

el principio de contradicción. La voluntad divina de querer una verdad como existente 

por encima de otros posibles se hace una necesidad imperativa de existencia.  

Este tipo de verdad necesaria nos lleva a la imposibilidad de una verdad contraria 

por contradicción, mostrando así que “Cuando una verdad es necesaria se puede encontrar 

su razón por medio del análisis, resolviéndola en ideas y en verdades más simples hasta 

que se llega a las primitivas”160. Son unas verdades que se pueden demostrar mediante el 

rigor geométrico, son verdades que pueden verse reducidas a identidades lógicas, como 

puede ser x es x; o x no es –x. podríamos concluir aquí diciendo que “si la verdad necesaria 

se fundamenta en el principio de no contradicción, toda verdad necesaria es implícita o 

explícitamente una identidad”161  

Las verdades contingentes se denominan así porque las existencias de las esencias 

posibles que conforman sus objetos son contingentes, en este sentido es un apelativo 

‘heredado’ en cierta forma. Son verdades que no impiden que su opuesto sea posible, es 

decir, son susceptibles de ser negadas sin que esto aniquile su posibilidad. No son 

metafísicamente necesarias puesto que en su sintaxis no hay una razón suficiente para su 

veracidad, son verdades que no encuentran dentro de sí mismas la razón suficiente de su 

posibilidad. Si la verdad y su opuesto fueran ambas posibles ninguna podría dar más razón 

                                                           
158 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 45 
159 Leibniz, G. W. (2017). Discurso de metafísica. España: Alianza Editorial. Pág. 81 
160 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 642 
161 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 47 



[50] 
 

de su posibilidad que la otra. Al no encontrar –las verdades contingentes– la razón 

suficiente en su estructura lógica esta debe estar en otra instancia y de ella dependerá su 

constitución. Esta instancia solo puede ser Dios, pero no puede serlo en tanto que 

entendimiento divino, porque si lo fuera daría razón a una verdad contingente y a su 

opuesta también.  

Las verdades contingentes tratan sobre las esencias posibles que tienen una 

exigencia de existir, son esencias que no son universales ya que estas esencias posibles 

se expresan en individuales que se completan –son sustancias individuales que con solo 

esa verdad ya están completadas–. Toda esencia posible tiende, intrínsecamente, a la 

existencia, están en una relación con lo divino que es su actualización existencial 

pudiendo así existir. La instancia divina a la que hacemos referencia aquí es la voluntad 

divina, puesto que son verdades que se dan como fruto de la libertad creadora de Dios. 

Pero esto no se da solo en tanto que existenciales, sino también en tanto que posibles, la 

voluntad de Dios afecta tanto a los existenciales como a los posibles. 

La voluntad divina está regida por el entendimiento absoluto, sin embargo, éste 

último actúa de forma independiente a los decretos libres divinos. El decreto divino esta 

ya incluido en la verdad contingente desde el principio puesto que el entendimiento divino 

la conoce desde siempre. En las verdades eternas no ocurre lo mismo puesto que son 

independientes del querer divino. Con esto se quiere dejar claro que “el entendimiento 

absoluto penetra los decretos libres divinos, conociéndolos al modo en que tal 

entendimiento conoce: bajo la razón formal de posibilidad”162. La voluntad divina es así 

la razón suficiente de las verdades contingentes; “las posibilidades de los individuos, o 

de las verdades contingentes, encierran en su noción la posibilidad de sus causas, a saber, 

los decretos libres de Dios, en lo que ellas son diferentes de las posibilidades de las 

especies o verdades eternas, que dependen sólo del entendimiento de Dios, sin suponer 

con ello la voluntad”163.  

Las esencias posibles contingentes tienen la razón suficiente de existencia en los 

decretos libres de Dios que no son posibles, sino que operan sobre las esencias posibles 

contingentes. Este decreto de existencia divina constituye así la voluntad divina que se 

                                                           
162 Ibíd. Pág. 49 
163 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares. Pág. 56. 



[51] 
 

guía por el principio de perfección. Es por esto que lo que existe lo hace porque sus 

esencias posibles contingentes poseen una mayor perfección –una mayor esencia– que 

los otros posibles contingentes. Con respecto a la voluntad divina decimos que es 

voluntad antecedente a aquella por la que Dios elige el posible por la perfección esencial 

que tiene, y voluntad consecuente a la que Dios elige por tener mayor perfección esencial.  

Las verdades necesarias son universales y se rigen por el principio de no 

contradicción –su razón suficiente es el entendimiento divino–, las verdades contingentes 

son individuales y completas que se rigen por el principio de perfección –su razón 

suficiente es la voluntad divina–. En las verdades necesarias hay un carácter acabado en 

su análisis por reducirse a una identidad lógica, mientras que las verdades contingentes 

son inacabadas, éstas no tienen una demostración completa en su análisis, siempre hay 

razones de razones. Este carácter incompleto del análisis en las verdades contingentes es 

fruto del principio de perfección que se mueve conforme a lo mejor y es libre, al ser libre 

no es necesario, es querido –por Dios y en virtud a su infinita bondad–.  De esta forma 

podemos concluir que “mientras las verdades necesarias son finitamente analíticas, las 

verdades contingentes son infinitamente analíticas”164, la posibilidad lógica del sujeto no 

puede agotar la esencia posible que se explicita en el predicado.  

La verdad contingente tiene una doble fundación: por un lado, está el principio de 

contradicción por la ausencia de contradicción entre la esencia posible que expresa y su 

explicitación predicativa, y por el otro lado su cimentación sobre el principio de 

perfección como voluntad divina que la constituye. Es por esto que la negación de una 

verdad contingente no ataca al principio de contradicción como ocurre con las verdades 

necesarias, sino que “atacaría el principio de contradicción entendido como la total 

asimilación del predicado al sujeto”165. 

Russell quiere diferenciar entre las verdades necesarias y las contingentes, para él 

las verdades en su mayoría son contingentes ya que las verdades contingentes son las que 

hablan de lo que existe actualmente, solo Dios es atemporal y por tanto es una verdad 

necesaria. Toda proposición contingente es una proposición existencial, con la excepción 

de Dios, como así muestra en su obra –Russell–: “The assertion of existence, alone among 

                                                           
164 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 50 
165 Ibíd. Pág. 51 



[52] 
 

predicates, is synthetic, and therefore, in Leibniz’s view, contingent. […]. The existence 

of each separate predicate at each separate instant is a contingent truth, for each is 

presupposed in the assertion that just such a subject exist”166. En este sentido es el tiempo 

el que ejerce como criterio distintivo entre el tipo de proposiciones, lo necesario refiere a 

un tiempo total mientras que lo contingente a instantes o partes temporales. De esta forma 

queda visto que Dios es una proposición existencial necesaria ya que en él se afirma la 

existencia en todo el tiempo pasado, presente y futuro hasta el infinito. Desde esta 

perspectiva en la que lo contingente es lo actual se deja de lado la analiticidad como 

criterio diferenciador. Es decir, tanto las verdades necesarias como las contingentes son 

analíticas por naturaleza, su diferencia está en el grado de infinitud o finitud en el que los 

predicados quedan resueltos en el sujeto.  

Lo contingente aquí no es oposición de lo necesario, sino que lo verifica en el 

tiempo actual, es decir, lo contingente demuestra que lo necesario es ahora pero no puede 

demostrar que vaya a ser después. Solo los sujetos que no estén en una relación 

dependiente temporal, que no dependan del tiempo, tienen adscritos a ellos verdades 

necesarias. Sin embargo, el mayor inconveniente de esta visión es considerar “que toda 

proposición que verse sobre lo meramente posible, es decir, lo que podría ser pero de 

hecho no es, resulta necesaria, pues carece de la referencia al tiempo actual”167. Esto no 

termina de encajar con lo que Leibniz defiende puesto que para el alemán el ámbito de lo 

posible es más grande que el de lo actual, puesto que lo actual es siempre una parte de la 

posibilidad, lo actual solo es un mundo entre los infinitos posibles. Hay que tener en 

cuenta que la noción de existencia tiene una doble significación, puesto que tiene un 

ámbito de sustancia creada y otro de posibilidad y exigencia de existencia.  

De esta forma, y a mi parecer, la distinción entre verdad necesaria y contingente 

tiene que ver con el grado de posibilidad –o exigencia de existencia–. Es en el grado de 

exigencia de existencia que encontramos en la esencia posible donde se resuelve la 

diferencia entre necesario y contingente. La verdad contingente no es una identidad 

                                                           
166 Russell, B. (1900). A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz: With an Appendix of Leading 

Passages. Reino Unido: University Press. Pág. 27-28. Traducción propia: “La afirmación de la existencia, 

únicamente entre los predicados, es sintética y, por lo tanto, en opinión de Leibniz, contingente. [...]. La 

existencia de cada predicado separado en cada instante separado es una verdad contingente, pues cada una 

se presupone en la afirmación de que existe precisamente tal sujeto” 
167 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 59 



[53] 
 

lógica, sino que es coherente semánticamente con la esencia posible. La verdad 

contingente encuentra su verificación en que el predicado está precontenido en el sujeto, 

sin embargo, su razón suficiente no es tal, no basta con que el predicado sea lógico para 

el sujeto al que se le aplica. La razón suficiente de las verdades contingentes está en la 

conjunción del entendimiento y la voluntad divinas.  

Por otro lado, en la verdad necesaria el sujeto incluye ya los predicados que se le 

pueden adscribir, hay una identidad metafísica que es su razón suficiente. La razón 

suficiente del sujeto de la verdad necesaria está en el entendimiento divino. La diferencia 

entre verdades contingentes y necesarias está en sus razones suficientes y en la 

fundamentación. De esta forma se puede afirmar sin lugar a dudas que “el conocimiento 

divino no reduce las verdades contingentes a necesarias, ni puede contemplar las primeras 

como identidades lógicas, porque no lo son; por tanto Dios no ve el final del análisis, 

porque no lo hay en el sentido de que tal análisis desemboca en una instancia no 

lógicamente demostrable”168. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
168 Ibíd. Pág. 69 



[54] 
 

Capítulo III: Llegando al mejor de los mundos posibles 

El término ‘mundos posibles’ lo encontramos vinculado al término ‘composibilidad’, 

donde para que algo existe tiene que ser posible y compatible con el resto de cosas que 

componen el mundo. Es a través de la existencia de infinitos mundos posibles como se 

salva la bondad, la omnipotencia y la libertad de Dios, y de esta forma consigue Leibniz 

no caer en los problemas de Descartes y Spinoza.  

La infinitud de mundos posibles como ideas, se encuentran en la mente de Dios 

en el plano lógico, y en términos metafísicos él podría elegir uno cualquiera, pero es la 

moral divina la que le empuja a elegir el mejor de los posibles169. No debemos confundir 

aquí la determinación con el determinismo, pues la determinación de la acción es el cómo 

mediante la sabiduría se llega a la voluntad de actuar. Mientras que el determinismo de 

una acción es la necesidad absoluta que se da cuando solo hay una posibilidad de actuar. 

La creación es un punto clave del pensamiento leibniziano puesto que es el lugar 

donde se resuelven todos los problemas, es el lugar donde se condensa su metafísica. Para 

conocer el mundo contingente es importante conocer cómo se da el paso de la necesidad 

a la contingencia, de lo único a lo múltiple. Es decir, el como del Ser Necesario llegamos 

a la contingencia de lo real, ¿por qué hay algo en lugar de nada? 

 

3.1 Los mundos posibles 

La creación es el paso de la nada a la existencia. En la búsqueda del origen del mundo 

Leibniz descarta la posibilidad de un universo infinito puesto que  

“aunque se imagine un mundo eterno, sin embargo, como sólo se supone una sucesión de estados 

y como en ninguno de ellos se descubre una razón suficiente, y además como admitir todos los 

estados que se quiera no sirve en lo más mínimo para llegar a dar razón, resulta evidente que es 

preciso buscar la razón en otra parte”170.  

                                                           
169 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 269 
170 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 497 



[55] 
 

Es por esto que el filósofo de Hannover se ve obligado a buscar y encontrar un 

agente externo que sea el creador del universo, en este caso Dios. La razón que hay detrás 

de las cosas inmutables es la necesidad misma, la propia esencia, que no puede ser otro 

que no sea Dios, es decir, “aun suponiendo la eternidad del mundo no es posible evitar 

una razón última extramundana de las cosas, es decir, Dios”171. Pero ¿cómo construye la 

realidad el Absoluto si no hay un traspaso de la perfección entre las mónadas? Dado que 

hay algo que tiene que dotar de realidad a las cosas que podrían ser de otra manera, a lo 

contingente, ese algo –que aquí es Dios– debe poseer todas las perfecciones activamente 

y no potencialmente. Así pues, este algo absolutamente perfecto actúa como una ley 

eterna que domina y gobierna el mundo, por lo que se puede decir que “la acción creadora, 

por tanto, es la posesión de las perfecciones en el Absoluto”172. 

La creación no resulta algo necesario por definición, no tiene una necesidad 

absoluta, sino que ésta es hipotética ya que su esencia no se sigue de su existencia173. 

Todo lo que no es Dios tiene la razón de su existencia en Él o en algo que en último 

término depende de él, así pues, los seres contingentes tienen la esencia de su existencia 

con posterioridad a la existencia del Absoluto. De esta forma se puede concluir diciendo 

que en la creación “todas las cosas tienen una cierta necesidad hipotética, no de la esencia 

sino de la existencia, o sea, del acto segundo, es decir, que la necesidad de las cosas no 

brota de su esencia, sino de la voluntad de Dios, pues una vez puesto el decreto de Dios 

todas las cosas son necesarias”174. Se entiende así que todos los seres resultan en cierta 

manera necesarios solo por el hecho de ser, debido a que la posibilidad es anterior a la 

existencia, pero no a la realidad de las cosas. 

Todo esto nos enseña que Dios ha elegido entre un infinito de posibilidades. La 

posibilidad es una disposición a existir pero que no es de un carácter necesario absoluto, 

en la posibilidad hay una tensión sobre la existencia. La existencia se da cuando una causa 

o razón externa la hacen pasar de potencia a acto. Sin embargo, no todos los posibles 

tienen la misma tendencia a existir, hay posibles que tienen una mayor esencia que son 

                                                           
171 Ibíd. 497 
172 Pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la noción en el pensamiento metafísico modal de 

Leibniz. González, Ángel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de Navarra, Pamplona. Pág. 297 
173 Leibniz, G. W. (2010). Obras filosóficas y científicas. Vol. 2, Metafísica. Ed. Ángel Luis González. 

Granada: Comares. Pág. 279 
174 Pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la noción en el pensamiento metafísico modal de 

Leibniz. González, Ángel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de Navarra, Pamplona. Pág. 303 



[56] 
 

los que terminan por existir. Y dado que Dios es bueno y su mundo debe serlo, lo que 

existe será siempre lo mejor –entre los posibles–. Una forma de ejemplificar esto es:  

“supongamos que existen los siguientes seres posibles: A, B, C, D, E, F, G, igualmente perfectos 

y pretendientes a la existencia; de entre ellos son incompatibles A con B, y B con D, y D con G, 

y G con C, y C con F, y F con E; yo digo que se podrá hacer existir conjuntos de dos de quince 

maneras: AC, AD, AE, AF, AG, BC, BE, BF, BG, CD, CE, DE, DF, EG, FG; o bien conjuntos de 

tres de las maneras siguientes: ACD, ACE, ADE, ADF, AEG, AFG, BCE, BFG; o bien el siguiente 

conjunto de cuatro: ACDE, el cual será el elegido entre todos los otros, porque así se obtiene el 

máximo de lo que se puede, y, en consecuencia, estos cuatro: ACDE existirá preferiblemente a los 

otros, que serán excluidos”175. 

En el entendimiento divino que solo Dios posee, se conocen los infinitos posibles 

y sus relaciones de composibilidad, conoce tanto los posibles necesarios como los 

contingentes. Los posibles necesarios son aquellos que tienen un grado máximo de 

composibilidad, donde el conjunto existente de entre los posibles es el que tiene mayor 

grado de esencia, y esto hace que intervengan necesariamente en la creación. Mientras 

que los posibles contingentes son los que pueden existir, pero dependen del decreto de la 

voluntad divina. Es en éstos últimos donde se conforma el mejor de los mundos posibles, 

ya que es en ellos donde se conforma la actualidad existencial, donde si los que pudiendo 

existir no lo hacen es porque tienen menos esencia y el mundo posible que formaría sería 

más imperfecto. Aquello que no llega a ser no deja de ser un posible que subsista como 

el propio Leibniz muestra en su Discurso de metafísica: “aunque Dios escoja siempre 

seguramente lo mejor, esto no impide que lo menos perfecto sea y siga siendo posible en 

sí mismo, aunque no ocurra, pues no es su imposibilidad, sino su imperfección, quien 

hace rechazarlo”176. Al conocimiento de esto se le conoce como ciencia de simple 

inteligencia por depender únicamente del entendimiento divino, aquí la voluntad divina 

cuando aparece está en un segundo lugar. 

Esto es así puesto que mediante la voluntad divina conoce todo lo que puede ser 

creado, pero es bajo el entendimiento divino mediante el que surge la creación; “no todo 

lo que es conocido por Dios es creado, solamente aquellos posibles que llevan voluntad 

                                                           
175 Fuertes, A. (2001). La contingencia en Leibniz (I). Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 126. Pág. 73 
176 Leibniz, G. W. (2017). Discurso de metafísica. España: Alianza Editorial. Pág. 81 



[57] 
 

divina consecuentemente adjunta”177. Así pues, se deja en claro que la voluntad divina es 

libre y no arbitraria que organiza según el principio de lo mejor. La metafísica es para 

Leibniz ciencia divina ya que es la ciencia que trata el principio de razón suficiente que 

tiene como fin último y como primera expresión a Dios178. 

Los posibles no pueden existir aisladamente, la existencia de estos tiene un 

carácter real-esencial donde su tendencia a existir se basa en su perfección esencial –su 

grado de inteligibilidad–. La limitación a existir está en la limitación de la esencia posible, 

cuanta menor sea la esencia menor será la probabilidad de que el posible forme parte de 

la mejor serie de posibles. Lo posibles es siempre infinitamente más amplio que lo actual, 

lo actual es solo una configuración de posibles, mientras que los posibles que no llegan a 

efectuarse son infinitos. Dicho de otro modo, “el primero abarca todo lo no contradictorio, 

mientras que el segundo sólo abarca lo posible óptimo”179. No es lo mismo lo que Dios 

quiere que lo que Dios puede, ya que, pese a que puede todo, él solo quiere lo mejor. 

Esta relación proporcional por la que cuanto menor es la limitación de la esencia 

posible mayor es el nivel de relación con el resto de esencias posibles es una expresión 

del grado de perfección esencial. Este grado de perfección es el que se encarga de 

determinar las relaciones constitutivas de la infinitud de mundos posibles, y por ende 

determina la perfección de los mismos. Existen una infinidad de combinaciones que 

generan una infinidad de mundos posibles, sin embargo, solo un mundo llega a existir, 

todos tienden a la existencia pero solo existe el mundo que tiende a ella –la existencia– 

con mayor grado de esencialidad; “entre las infinitas combinaciones de los posibles y las 

series posibles existe aquélla por medio de la cual llega a la existencia la mayor cantidad 

de esencia, o sea, de posibilidad”180. Hay un momento fuera del tiempo en el que dentro 

del entendimiento divino los infinitos mundos posibles coexistieron compitiendo por 

tener la mayor esencia posible ante la mirada de Dios. 

                                                           
177 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 76 
178 Leibniz, G. W. (2022). Obras filosóficas y científicas. Vol. 15, Correspondencia II. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & Rogelio Rovira, Eds. Editorial Comares.  
179 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 76 
180 Leibniz, G. W. (2010). Obras filosóficas y científicas. Vol. 2, Metafísica. Ed. Ángel Luis González. 

Granada: Comares. Pág. 279 



[58] 
 

La composibilidad en Leibniz se instala dentro de la sabiduría divina, que es una 

capacidad cognoscitiva infinita, atemporal y completa. Gracias a ella los posibles se 

organizan y establecen unas relaciones entre ellos para alcanzar así un grado mayor de 

perfección esencial, es decir, generar relaciones de composibilidad. La monadología trata 

a las sustancias como la compatibilidad trata a la existencia, “puede definirse como 

existente aquello que es compatible con más cosas que cualquier cosa incompatible con 

ello”181. El problema cuando hablamos de la actualización de un mundo posible está en 

la razón suficiente, es decir, en cómo se determina previamente su posibilidad. El criterio 

de composibilidad busca la simplicidad, Dios busca conseguir el mejor rendimiento 

gastando lo menos posible. 

Estas relaciones tienen un grado de eternidad e inmutabilidad como la esencia 

posible determine, la inmutabilidad depende la completud que la esencia posible exige. 

De esta forma se puede afirmar “que el carácter completo de la esencia posible, […], 

fundamenta el carácter constitutivo que las relaciones de composibilidad guardan con 

respecto a la posibilidad”182. Las esencias posibles hallan su relacionarse en la 

constitución de los diferentes mundos posibles, mundos que están determinados con 

perfección y que están completos de forma absoluta. Cualquier esencia posible que se 

introduzca a un mundo posible genera una variación que hará que dicho mundo sea 

diferente. El mundo posible entendido como sujeto tiene como predicados las esencias 

posibles que lo configuran, por ello hacer cualquier variación cambiaría el mundo de 

forma total. Las esencias posibles actualizadas son el reflejo del mundo en el que están. 

Las esencias posibles de los distintos mundos posibles no se relacionan entre sí puesto 

que su mejor modo posible es el de la relación con su mundo posible. 

Es la actividad del pensamiento divino la que compara las perfecciones de las 

esencias posibles para así determinar cuáles conformarían el mejor mundo posible. Así 

pues, Leibniz defiende que las ideas solo pueden llegar a existir por Dios, es decir, las 

ideas por sí mismas no pueden acceder a la existencia. La ley de composibilidad resulta 

necesaria en tanto que es la naturaleza mediante la que opera el entendimiento divino ya 

que configura el entender absoluto183. Las leyes generales por ser posibles dependen de 

                                                           
181 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 79 
182 Ibíd. Pág. 77 
183 Ibíd. Pág. 81 



[59] 
 

la voluntad divina, sin embargo, la existencia de la ley es un requerimiento del 

entendimiento divino. El entendimiento divino exige que haya una ley en todo lo que se 

compone y que sea ordenado y no caótico. Las leyes generales por ser fruto de la voluntad 

divina son diferentes según el mundo posible en el que se den, pero eso no quita que sean 

metafísicamente necesarias. La existencia de las es algo metafísicamente necesario 

debido a que es metafísicamente necesario que haya orden, pero las leyes en sí son 

contingentes puesto que podrían ser de otra manera. 

El Dios leibniziano elige siempre lo mejor entre una selección de posibles, es 

decir, se ve empujado por la sabiduría divina a elegir lo mejor. En otras palabras, “Dios 

no está determinado a producir los seres por la ley de la necesidad, como sucedería si 

produjera todo lo posible, sino por la ley de la sabiduría o de lo mejor, de lo mejor 

ordenado, de lo más perfecto”184. Todos los infinitos mundos en tanto que posibles tienen 

una tendencia a existir sin embargo el único que se actualiza –que termina existiendo 

efectivamente– es aquel que contiene mayor esencia o perfección, es decir el mejor 

posible. El encargado de cribar los mundos posibles mediante la comparación es el 

decreto divino, “el decreto de Dios consiste únicamente en la resolución que ha tomado, 

después de haber comparado todos los mundos posibles, de escoger el mejor y de darle la 

existencia por la omnipotente palabra del Fiat (hágase), junto con todo lo que este mundo 

contiene”185.  

Leibniz deja esta idea muy clara a lo largo en la §8 cuando dice:  

“esta suprema sabiduría, unida a una bondad no menos infinita que ella, no ha podido menos de 

escoger lo mejor; [...], que si no hubiera habido lo mejor (optimum) entre todos los mundos 

posibles, Dios no hubiera producido ninguno. […] hay una infinidad de mundos posibles, de los 

cuales es imprescindible que Dios haya escogido el mejor, puesto que nada hace que no sea 

conforme a la suprema razón”186.  

La razón de existencia de los posibles es la esencia, pero su condición última es 

la voluntad divina, pues de no ser así todos los posibles se realizarían con necesidad 

absoluta dejando el concepto Dios agotado. El mundo que crea el Dios de Leibniz no está 

determinado absolutamente puesto que no llegan a existir todos los posibles, hay algunos 

                                                           
184 Roldan, C. (2015). Leibniz: en el mejor de los mundos posibles. Batiscafo. Pág. 82 
185 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 155 
186 Ibíd. Pág. 131 



[60] 
 

que no llegan a actualizarse –que no existen en la realidad–. Aquellos que ven su 

tendencia a existir actualizada son “los posibles compatibles con una «serie de cosas» o 

mundo, porque la mente divina no se pronuncia por un individuo aislado (por muy 

importante o perfecto que este sea) a no ser que forme un conjunto armónico con «todo 

su mundo»”187. La elección del mundo posible no es la elección de los individuales que 

luego se juntan, sino que es la elección del mejor de los conjuntos. Esto consigue explicar 

la existencia de los vicios, como puede verse en la §124 de la Tedicea “entre todas las 

cosas, lo que produjese un efecto mejor en conjunto, y por esta puerta se ha entrado el 

vicio, Dios no hubiera sido perfectamente sabio, si le hubiera excluido”188 o en el mito de 

Sexto (Teodicea §415). 

El mejor de los mundos posibles no es más que la consecuencia de la acción de la 

sabiduría divina y la bondad divina, la suma de ambas lleva a Dios a elegir el mundo más 

perfecto de entre los posibles. Es el mejor de los posibles pese a que contiene pecado, 

mal, vicios, pues está ordenado armoniosamente y todo pequeño mal es para un bien 

mayor, como así pasa con el uso de la razón; “Dios hace de la razón a los que usan mal 

de ella. Siempre es un bien en sí; […], no es un bien con relación a aquéllos que se hacen 

así desgraciados. Sin embargo, esto sucede por concomitancia, puesto que este mal sirve 

para un mayor bien con relación al universo”189. Toda esencia posible contingente lo es 

por tener en ella un querer divino, éste último es un querer libre que da el carácter de 

contingente a la esencia posible. De esta forma, y en contra de lo que algunos como 

Russell creen, la esencia posible contingente accede a la existencia de forma contingente 

y no necesariamente.  

En Dios todo está conectado, unido, no se haya en él compartimento estanco 

alguno, es por esto que en todo mundo posible se incluye como posibles algunos decretos 

libres de Dios como así se refleja en la correspondencia de Leibniz con Arnauld:  

“concibo que había una infinidad de maneras posibles de crear el mundo, según los diferentes 

designios que Dios podía formar, y que cada mundo posible depende de algunos designios 

principales o fines de Dios que le son propios, es decir, de algunos decretos libres primitivos 

(concebidos desde la perspectiva de la posibilidad) o leyes del orden general de este Universo 

                                                           
187 Roldan, C. (2015). Leibniz: en el mejor de los mundos posibles. Batiscafo. Pág. 84 
188 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 202 
189 Ibíd. Pág. 194 



[61] 
 

posible, con el cual ellas coinciden, y del que ellas determinan la noción, tanto como las nociones 

de todas las sustancias individuales que deben entrar en este mismo Universo”190.  

La voluntad divina quiere más cuanta mayor sea la perfección de la composición 

o leyes generales del mundo posible que se configura, Dios quiere aquello que es más 

perfecto porque es aquello que es más bueno. La voluntad divina se vuelca sobre la 

configuración que más perfección encierre, dándole así una mayor tendencia a existir, es 

decir, dándole una mayor esencia. La voluntad divina se ve inclinada a escoger aquello 

que el entendimiento divino le presenta como bueno, Dios a través de su entendimiento 

le hace saber a su voluntad que quiere más al mejor de los posibles. Lo que existe es lo 

más querido. En conclusión diremos que solo puede existir un mundo posible entre los 

infinitos que Dios puede configurar, solo existe uno puesto que “todos los mundos 

posibles son incompatibles entre sí, es decir, moralmente contradictorios, ya que siendo 

conjuntos cerrados, o son idénticos o son incompatibles”191. 

 

3.2 La fundamentación de los principios que rigen el mundo: El 

principio de razón suficiente, la armonía y el principio de perfección 

El principio de razón suficiente es para Leibniz el gran pilar sobre el que sostiene su 

prueba ontológica. Bajo este principio se comprende que las cosas contingentes deben 

tener una razón suficiente en una sustancia externa, en una sustancia que tenga en sí su 

razón de existencia. Para poder demostrar que Dios existe es necesario demostrar que 

Dios es un ser posible. En este camino Leibniz trata de terminar el camino que la senda 

cartesiana había iniciado. Para el alemán la prueba de la existencia de Dios descansa sobre 

la demostración de la posibilidad del Ens perfectissimum al demostrar que la definición –

de Dios– no encierra contradicción alguna. Leibniz realiza las siguientes definiciones: 

“Llamo perfección a toda cualidad simple que es positiva y absoluta, es decir, que expresa 

algo y lo expresa sin ningún límite”192, y a partir de esta definición realiza la de Dios “es 

                                                           
190 Leibniz, G. W. (2017). Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. Ed. Juan Antonio 

Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares. Pág. 57 
191 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 82 
192 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 161. Esta definición 

de perfección fue ampliada tras su visita a Spinoza, añadiendo así “Perfección es grado o cantidad de 

realidad o esencia” 



[62] 
 

un hecho que se puede entender el sujeto de todas las perfecciones, es decir, el Ser 

perfectísimo”193. De esta forma podemos decir que para que Dios no sea posible debe 

encerrar contradicción en su noción. Sin embargo, al ser las perfecciones absolutas no 

puede haber en ellas contradicción. Por lo tanto, y siendo que el conjunto de perfecciones 

no contiene contradicción, se puede concluir que “la noción de Dios no puede contener 

contradicciones, por lo cual, queda demostrado que Dios es un ser posible”194. 

Con esto se llega a establecer un criterio según el cual una cualidad es perfecta 

solo cuando admite un grado máximo y este grado máximo es obtenido. Las perfecciones 

son absolutas y no poseen limitación alguna de forma que se garantiza que no puedan 

verse afectadas por ninguna negación. Así pues la definición más completa de perfección 

es la siguiente: “Perfección es toda cualidad que i) admite un grado máximo (de realidad 

o esencia), y ii) es poseída (por un sujeto) en su grado máximo, es decir, de manera 

absoluta y sin ningún límite”195. De esta forma se logra demostrar que en la esencia de 

Dios no hay limitación alguna. Al tratar de definir el Ens perfectisissimum, a Dios, se 

están formulando los requisitos que constituyen y componen la esencia de Dios, la esencia 

divina. Esta búsqueda de la concepción de Dios es lo que complica a Leibniz la defensa 

de la contingencia. 

 

3.2.1 La armonía 

Con su teoría de la armonía preestablecida Leibniz trataba de solucionar el problema de 

la conexión alma-cuerpo que no pudieron resolver ni Descartes ni Malebranche. Trata de 

explicar esta hipótesis mediante la metáfora de los dos relojes, del que se distinguen dos 

niveles de conocimiento: el superficial (física) y el radical (metafísica). La armonía 

preestablecida terminaría por dar paso a la armonía universal por ser un concepto más 

amplio, un concepto que explica la relación de todas las cosas. 

                                                           
193 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 162 
194 Escobar, M. (2011). El argumento ontológico, la necesidad absoluta y el problema de la contingencia en 

Leibniz. Rev. latinoam. filos. [online]. vol.37, n.1 [citado  2025-05-08], pp.97-125. Disponible en: 

<https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1852-

73532011000100004&lng=es&nrm=iso>. ISSN 1852-7353. Pág. 105 
195 Ibíd. Pág. 106 



[63] 
 

Leibniz considera que la armonía se encuentra categóricamente en el ser y la 

existencia, es decir, que “todas las cosas tendrán su última razón en la armonía, según 

Leibniz, y será Dios el que armonice todo el sistema”196. Cada cosa que existe lo hace 

porque de todas las posibilidades de existencia era la que más esencia tenía, “establezco 

como principio la armonía de las cosas, es decir, que debe existir cuanto más de esencia 

sea posible. De aquí se sigue que hay más razón de ser para la existencia que para la no 

existencia. Y que, si fuera posible, existirían todas las cosas”197. La armonía no es solo el 

acuerdo de unas cosas con las otras, sino que es la exigencia máxima de inteligibilidad, 

existe aquello que es más inteligible, es decir, aquello que es más armonioso. Esto es lo 

que nos enseña que hay siempre más motivos para la existencia que para la no existencia, 

existe aquello que tiene en sí mayor esencia. No se debe caer en el error de considerar 

una esencia de forma aislada e individual puesto que lo que existe lo hace por tener una 

armonía con la totalidad de las cosas. Así pues, se extrae del pensamiento leibniziano que 

“por la armonía preestablecida accede a Dios como causa común, como fuente y origen 

de la armonía con la que las substancias se relacionan, y por la que, en definitiva, 

existen”198. El sistema se confecciona como un conjunto armonioso, se crea según el 

conjunto y no según las partes, existe una pluralidad de esencias bien ordenadas. Que 

existan aquellas cosas que más esencia contienen lleva necesariamente a la existencia del 

ser perfectísimo.  

Siguiendo este principio llegamos a que “debe haber la mayor cantidad posible de 

ser, debe haber ser en todas partes, no debe haber vacío ni en la serie de las formas, ni en 

el espacio, ni en el tiempo”199. En todo tiempo hay algo que se produce siempre que sea 

posible. Leibniz rompe por completo con la visión atomista de la materia, del universo. 

Esta ruptura lleva a una concepción en la que es posible la divisibilidad infinita de los 

cuerpos, es decir, el principio de continuidad se hace posible con la afirmación de la 

armonía. Todo, incluido el tiempo, puede subdividirse sin embargo no se resuelve en la 

subdivisión mínima, una forma de ilústralo es a través de la geometría; una línea es 

inconcebible sin los puntos, pero no se reduce a ellos. La unidad sustancial por ende debe 

                                                           
196  Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en 

Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pág. 281 
197 Bernardino Orio. (1988). El principio de analogía en Leibniz, en Revista Enrahonar, 14. Pág. 35 
198 González, Á. L. (1996): Las pruebas del Absoluto según Leibniz, Eunsa, Pamplona. Pág. 234 
199 Rivaud, A. (1914). TEXTES INÉDITS DE LEIBNIZ: PUBLIÉS PAR M. IVAN JAGODINSKY. Revue 

de Métaphysique et de Morale, 22(1), 94–120. http://www.jstor.org/stable/40895016 Pág. 99. Traducción 

propia, texto original: “Il faut qu'il y ait le plus d'être possible, qu'il yait de l'être partout, qu'il n'y ait de vide 

ni dans la série des formes, ni dans l'espace, ni dans le temps” 

http://www.jstor.org/stable/40895016


[64] 
 

ser una unidad metafísica, una que no dependa más que de sí misma para ser. El concepto 

de armonía apunta ya desde un inicio a un equilibro, pero aquí hace referencia a una 

armonía metafísica que busca comprender y explicar la relación entre la totalidad de 

mónadas, entre cuerpo y alma, entre causa eficiente y causa final, entre el mundo natural 

y el mundo de la gracia. 

La armonía preestablecida nos habla de que existe una relación entre las cosas que 

nos lleva hasta Dios “en virtud de la armonía preestablecida desde todo tiempo, entre los 

reinos de la naturaleza y de la gracia, entre Dios como arquitecto y Dios como monarca: 

de manera que la naturaleza misma conduce a la gracia y la gracia perfecciona la 

naturaleza valiéndose de ella”200. El alma sigue unas leyes propias definidas por la 

armonía preestablecida que llevan a un mismo lugar, a Dios, esto resulta así puesto que 

toda representación monádica encierra en sí el universo. Y como mónadas no se 

comunican con el exterior puesto que ellas ya saben lo que son y lo que será, no necesitan 

que algo externo las determine. Así pues, es la armonía preestablecida la que determina 

las relaciones monádicas y las ordena de la mejor de las maneras posibles, se trata de una 

ley interna de comunicación gobernada por la armonía prestablecida. Y es Dios la causa 

o razón última –la razón suficiente– de esta armonía preestablecida, es en la creación de 

todas las mónadas con sus leyes internas como ha surgido la armonía preestablecida. La 

relación entre mónadas se da por la armonía y esta a su vez se da por Dios. La relación 

entre alma y cuerpo resulta armoniosa porque así es la relación entre las causas finales 

(alma) y las causas eficientes (cuerpo). De la misma forma se da una conexión armónica 

entre el reino moral de la gracia y el reino físico de la naturaleza, “Esta armonía hace que 

las cosas conduzcan a la gracia por las vías mismas de la naturaleza”201. No podemos 

separar alma y cuerpo de la misma forma que no se pueden separar luz y oscuridad. El 

cuerpo es necesario para que el alma pueda expresarse enteramente.  

Ésta misma –la armonía– surge a partir de los contrarios, así pues podría ser 

definida como: “la semejanza en la variedad, o sea, la diversidad compensada por la 

identidad”202. La felicidad constituye el estado más armonioso de la mente y por ello 

podemos deducir que es Dios, y no otro, quien posee la armonía universal. Y es aquí 

                                                           
200 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 663 
201 Ibíd. Pág. 652 
202 Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en 

Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pág. 282 



[65] 
 

donde resuenan la idea aristotélica por la cual ser como un dios reside en ser feliz –a la 

felicidad se llega mediante la contemplación–203, idea que se ve reflejada en La profesión 

de fe del filósofo cuando el filósofo dice: “Pero la felicidad es indudablemente el estado 

espiritual más agradable al espíritu, y lo único que realmente agrada al espíritu es la 

armonía”204. Al concretar a Dios en la mente estamos concretando la armonía universal 

consiguiendo así una felicidad que no puede ser mayor. La felicidad es siempre armónica, 

esta es siempre agradable y nos deleita, aunque lo que deriva de ella no lo haga –de hecho, 

no tiene por qué hacerlo–. Al ser Dios creador de la armonía universal Él es enteramente 

armonioso (agradable) y no hay pecado ni dolor en Él si no es por disonancia. Esta 

disonancia no resulta contradictoria, sino que “Es propio de la más refinada armonía que 

la discordancia más desordenada sea reducida al orden de modo inesperado, que la pintura 

sea matizada con sombras, que la armonía sea compensada por disonancias en 

consonancia con disonancias”205. No se puede desear otra cosa que no sea Dios puesto 

que no hay mayor deleite que sentir la armonía universal que es Él, esta predisposición 

que tenemos hacia Él es lo que nos impulsa a estar atraídos por lo que aparece como 

armónico. El espíritu tiene en su naturaleza en el pensar, de forma que pensar la armonía 

construye la armonía del espíritu; la mayor armonía espiritual es la felicidad; la felicidad 

es la concentración de la armonía universal; que es concebir a Dios en el espíritu. 

Al querer Dios crear el mundo monádico actual de la mejor manera posible ha 

necesitado crear con anterioridad un principio que unifique y relaciona a las mónadas, 

que no es otro que la armonía universal. En este sentido diremos que Dios “crea unas 

sustancias que en virtud de su propia naturaleza están ya armonizadas en su estado de 

mera posibilidad porque si no estuvieran armonizadas siendo posibles, cambiarían cuando 

ya estuviesen creadas”206. Esta armonía es, por todo esto, únicamente de Dios,  

“Dios crea las mónadas pone en cada una de ellas la ley de la evolución interna de sus 

percepciones. Por consiguiente, todas las mónadas que constituyen el universo están entre sí en 

una armónica correspondencia; correspondencia armónica que ha sido preestablecida por Dios en 

el acto mismo de la creación; [...], que esa mónada desenvolviendo su propia esencia, sin necesidad 

                                                           
203 Aristóteles. (2019). Ética a Nicómaco (Libro X, Capítulo VIII) [Trad. anónima]. Colegio de Médicos de 

la Provincia de Buenos Aires – Distrito V. Pág. 232 
204 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 109 
205 Leibniz, G. W. (2010). Obras filosóficas y científicas. Vol. 2, Metafísica. Ed. Ángel Luis González. 

Granada: Comares. Pág. 37 
206 Sánchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479–495. 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 Pág. 12 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621


[66] 
 

de que de fuera de ella, desenvolviendo su propia esencia, coincide y corresponde con las demás 

mónadas en una armonía perfecta del todo universal”207.  

Se trata de una armonía que se genera con anterioridad al movimiento de los seres, 

en este sentido determina el ser de lo que se crea, funciona como un principio a priori y 

universal. Dejando así la posibilidad de definir la armonía entendiendo que: “Hay armonía 

cuando muchas cosas se reducen a una sola. Pues donde no hay variedad no hay armonía. 

Del mismo modo, donde hay variedad sin orden, sin proporción, no hay armonía. De este 

modo, resulta patente que cuanto mayor sea la variedad y la unidad en esa variedad, tanto 

mayor será la armonía”208. 

Las cosas se nos muestran como armónicas en función de nuestro sentir y de la 

disposición del objeto. Lo que existe, para Leibniz, no podría ser nunca más armónico 

puesto que “la primera y única causa eficiente de las cosas es la mente; la causa de que la 

mente actúe o el fin de las cosas es la armonía; y la causa de la mente más perfecta es la 

armonía suprema”209. Ser armónico va de la mano con existir y la existencia expresa esta 

armonía a través de las sensaciones. Las cosas solo pueden existir armónicamente puesto 

que Dios (el Ser absolutamente armónico) las ha creado y no podría crearlas ajeno a la 

armonía. Y por ello se puede decir que Dios es también armonía que armoniza, es así una 

armonía originaria, se podría llegar a afirmar incluso que “la armonía es la misma vida 

de Dios”210. A través de estos razonamientos Leibniz termina llegando al principio de 

analogía mediante el que podemos conocer un sujeto a través de otro, es decir, podemos 

pasar de un nivel ontológico a otro. 

 

3.2.2 Dios y el principio de razón suficiente 

El principio de razón suficiente ayuda a Leibniz a conocer la realidad en su totalidad y en 

la demostración de la existencia de Dios. El filósofo alemán no deja lugar a dudas cuando 

                                                           
207 Morente, M. G. (2010). Lecciones preliminares de filosofía: Prólogo de Julián Marías (Vol. 312). 

Encuentro. Pág. 214 
208 Sánchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479–495. 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 Pág. 10 
209 Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: mecanicismo y vitalismo en 

Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca. Pág. 283 
210 Sánchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479–495. 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 Pág. 12 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621
https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621


[67] 
 

dice: “la razón última de las cosas, y suele llamárselo con una palabra: Dios”211. En la 

Teodicea §184 hace referencia a que es Dios la razón última por la que las cosas son, y 

que aun sin saber que es Dios la razón de las cosas –las ciencias en esta sección– se puede 

saber algo de ellas. De esta forma podemos admitir que “Dios es la razón suficiente de 

todas las verdades, pues el conjunto de todas las verdades eternas es el mismo 

entendimiento divino”212. 

Mediante la razón suficiente Leibniz pretende demostrar que todas las cosas tienen 

una razón de ser, esto es fácil de ver en aquello que es contingente puesto que tiene su 

razón de existencia fuera de sí mismo. En el camino hacia la razón suficiente el filósofo 

alemán llega a la voluntad divina, al hecho de que “Dios quiere lo mejor y lo elige de 

entre la infinidad de los posibles”213. La razón última de esta voluntad no es otra cosa que 

el entendimiento divino que opera a través de la armonía. Leibniz afirma esto diciendo 

que es por “la existencia de Dios que tres por tres sean nueve, así debe imputarse a lo 

mismo que la proporción entre tres y nueve es la que hay entre cuatro y doce. Pues toda 

razón, proporción, analogía, proporcionalidad, no deriva de la voluntad, sino de la 

naturaleza de Dios o, lo que es lo mismo, de la idea de las cosas”214. Aquí vemos como 

la armonía de la cosa coincide con la esencia de la cosa, esencias que tienen su identidad 

en la posibilidad de existencia. Estas posibilidades no son creadas por Dios, puesto que 

éste solo crea lo existente. La esencia de las cosas, su idealidad, esta ordenada según lo 

mejor, puesto que han sido creadas por la mente perfectísima que es Dios. La esencia de 

las cosas o idealidad depende del entendimiento divino mientras que la existencia de los 

posibles es fruto de la voluntad divina. De esta forma queda visto que todo proviene de 

Dios.  

En este punto algunos postulan que Dios está abocado a un necesitarismo en 

cuanto a la elección de los posibles, de forma que toda su creación se realiza 

necesariamente y no de forma libre. Sin embargo, la repuesta leibniziana dirá que estar 

inclinado hacia lo mejor no es estar necesitado, la determinación de la que es trata no es 

una necesitación, el efecto sigue una inclinación que no es una consecuencia necesaria 

                                                           
211 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 524 
212 Sánchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479–495. 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 Pág. 7 
213 Fuertes, A. (2001).  La contingencia en Leibniz (I). Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 126 Pág. 26 
214 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 115 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621


[68] 
 

215. Defendiendo que la suma total de toda libertad nos llevara siempre a elegir lo mejor, 

en palabras del propio Leibniz: “la mayor libertad es obligarse por la recta razón a lo 

mejor, y el que desee una libertad distinta es un inconsciente. De aquí se sigue que sea 

óptimo lo que es, fuera o vaya a ser hecho, y en consecuencia es necesario, pero, como 

señalé, con una necesidad que no arrebata nada a la libertad, ya que tampoco quita nada 

ni a la voluntad ni al uso de la razón”216. El problema del mal de esta forma cae en un 

relativismo, pues el mal depende de cómo sea visto o considerado. 

Este principio se comprende desde la lógica como la conexión entre el predicado 

y el sujeto como condición de posibilidad para la existencia, el sujeto contiene dentro de 

sí lo que puede ser en un futuro. Y otro punto de vista es el metafísico, por el cual la razón 

suficiente es fundamento de lo real, es lo que nos permite distanciar el ser y el no ser217. 

Esta razón funciona como un requisito, sin la razón suficiente no hay posibilidad de 

existencia. Pero también se puede identificar como causa puesto que “la causa de que la 

existencia prevalezca sobre la no existencia; o sea, que el ente necesario es 

EXISTENTIFICANTE”218. 

Aquí estamos considerando que el absoluto –que es Dios– no solo es la causa de 

todo, sino que también es causa de sí mismo por tener en sí todas las condiciones de 

existencia sin contradicción. Aquí, y como señala María Socorro, el entendimiento 

absoluto absorbe al principio de razón suficiente: “el principio de razón suficiente es el 

que permite pasar del ámbito lógico de la no contradicción de las verdades eternas como 

puros posibles al ámbito existencial, que hace que estas verdades tengan la razón de su 

existencia en un cierto ser necesario porque en sí mismas no la puedan tener, no se 

justifica el paso del ámbito noético al existencial”219. 

Leibniz con todo esto quiere mostrar la necesidad absoluta de este ser que es Dios, 

puesto que sin él nada podría ser como así se muestra en la Monadología: “en Dios está 

no sólo la fuente de las existencias, sino incluso de las esencias en tanto reales, o de lo 

                                                           
215 Leibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la teodicea. España: Ediciones Encuentro, 

S.A.. Pág.18 
216 Leibniz, G. W. (2010). Obras filosóficas y científicas. Vol. 2, Metafísica. Ed. Ángel Luis González. 

Granada: Comares. Pág. 20 
217 Sánchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479–495. 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 Pág. 7 
218 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 524 
219 González, Á. L. (1996): Las pruebas del Absoluto según Leibniz, Eunsa, Pamplona. Pág. 197 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621


[69] 
 

que hay de real en la posibilidad. Porque el entendimiento de Dios es la región de las 

verdades eternas o de las ideas que dependen de ellas y sin él no habría nada real en las 

posibilidades y no sólo nada existente, sino tampoco nada posible”220. Dios es el ser a se, 

que encierra en su Esencia toda la existencia, su sola posibilidad de existir le basta para 

ser actual. En el caso de Dios, es tal su esencia que su ser actual es posibilidad de haber 

sido, estar siendo y poder ser, la esencia es igual a la existencia. Por ello se puede afirmar 

que Dios es existencia, puesto que Dios es pura esencia, y esto le convierte en el Ser 

Necesario Absoluto. 

En el final de la Teodicea Leibniz busca mediante el mito de Sexto, que trata de 

conocer su destino, ver como en la variedad de mundos posibles el mejor de ellos no es 

aquel en el que más perfección individual hay o parece haber. El filósofo de Hannover 

termina afirmando que, dado que Júpiter habiendo podido elegir a un Sexto dichoso no 

lo hace puesto que había mundos con mayor perfección, y si hubiera elegido el mundo en 

el Sexto es dichoso no habría actuado sabiamente. Es por esto por lo que elige libremente 

–Júpiter– el mundo en el que Sexto no es dichoso y actúa con maldad, una maldad que 

no es impuesta por Júpiter, sino que ya estaba dentro de Sexto. Y pese a la maldad con la 

que actúa Sexto el mundo es el más perfecto, así pues Leibniz defiende que “este mundo 

en su conjunto sigue siendo el mejor, el más bello y armónico, y, si lo analizamos, 

descubriremos que el crimen de Sexto sirve para grandes cosas, propiciando el 

surgimiento de una Roma libre, que se convertirá en un gran imperio edificando con su 

ejemplo al resto del mundo”221. 

De esta forma, Dios habría operado igual que Júpiter pues elige de entre todos los 

infinitos mundos posibles aquel que en su conjunto resulta mejor. Al afirmar que Dios 

elige entre una infinitud de posibles estaría salvándose la libertad de Dios y 

fundamentando la contingencia del mundo. Logra desprenderse del determinismo 

absoluto ya que en este mundo no existe todo lo posible, a la vez que se libra el 

voluntarismo por el cual las cosas son buenas porque Dios las quiere. Afirmando así que 

“Dios no puede obrar como al azar por un decreto absolutamente absoluto, o por una 

voluntad independiente de motivos racionales. […] se mueve por razones en que entra la 

                                                           
220 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 643 
221 Fernández, M. S. (1991). Roldán, C. Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Gottfried 

Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid. Pág. XL 



[70] 
 

naturaleza de los objetos, […] estas razones no están ligadas necesariamente a las buenas 

o menos malas cualidades naturales de los hombres”222.  

El mundo que existe es el mejor de los posibles pues no sería propio de un ser con 

sabiduría divina crear un mundo que pueda verse mejorado, como tampoco lo es crear 

una multiplicidad de mundos por “principio del mínimo esfuerzo”223. Para la creación del 

mundo existente hay una razón suficiente, esta razón la encontramos en el grado de 

perfección, puesto que en el entendimiento divino se da la posibilidad de los infinitos 

mundos y es la sabiduría divina la que empuja a Dios a elegir lo mejor. De entre todos los 

infinitos posibles llega a existir aquel que tiene mayor esencia, puesto que “la decisión 

divina de crear algo vendría, pues, determinada por la bondad ideal del objeto que, 

constituyendo lo mejor, se hace elegir”224. Dios actúa queriendo con razón porque de no 

ser así, y dejarse llevar por la arbitrariedad, terminaría eligiendo algo imperfecto, cosa 

que no es propia de Dios. Dios puede elegir cualquiera de los posibles metafísicamente 

hablando, sin embargo, elige el mejor porque, moralmente hablando, le es imposible 

elegir uno que no sea el más perfecto. La libertad con la que aquí opera Dios es para crear 

el mundo de acuerdo con sus fines, se trata de una libertad que opera como determinación 

racional. Dios no puede equivocarse puesto que opera de acuerdo con el principio de 

razón suficiente, por ello Leibniz afirma: “hay una infinidad de mundos posibles, de los 

cuales es imprescindible que Dios haya escogido el mejor, puesto que nada hace que no 

sea conforme a la suprema razón”225. 

 

3.2.3 Principio de perfección 

El entendimiento divino es la expresión de la máxima composibilidad en tanto que es el 

lugar donde hayamos toda posibilidad, dentro de él –del entendimiento divino– 

encontramos incluso los posibles contradictorios entre sí. El entendimiento divino se 

                                                           
222 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 297 
223 Ortega y Gasset, J. (1983). La idea de principio en Leibniz. En Obras completas (Vol. 8). Alianza. Pág. 

65 
224 Fernández, M. S. (1991). Roldán, C. Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Gottfried 

Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid. Pág. XLII 
225 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 131 



[71] 
 

compone de los infinitos mundos posibles en tanto que es ahí donde encuentran su 

fundamentación, es en el seno del entendimiento absoluto donde se fundamenta la 

relación entre los posibles. En este sentido se podría afirmar que Dios como fundante es 

la totalidad de lo posible. La posibilidad de la idea se fundamenta en su no contradicción 

entre sus notas y la no contradicción con otras nociones, es decir, la idea posible es la 

posibilidad interna sumada a la posibilidad externa –o composibilidad–. Dios es 

posibilidad total queda resuelto en la no contradicción, la posibilidad del absoluto 

comienza en Dios, como así muestra Leibniz en su Monadología “Así sólo Dios (o el Ser 

necesario) tiene el privilegio de que es preciso que exista, si es posible. Y como nada 

puede impedir la posibilidad de lo que no encierra ningún límite, ninguna negación y por 

consiguiente ninguna contradicción, sólo basta con esto para conocer la existencia de Dios 

a priori”226.  

Algunos han querido estudiar la composibilidad separando su ‘qué’ y su ‘para 

qué’, dando como resultado una parte necesaria y otra contingente respectivamente. Esta 

forma de entender a Leibniz termina cayendo en el necesitarismo ya que termina dejando 

en manos del entendimiento divino la totalidad de la realidad. De forma similar ocurre 

con la jerarquía entre los mundos posibles que se establece en el entendimiento divino, 

así pues caeríamos en un necesitarismo por partida doble, cayendo por el lado de la 

actividad creadora divina y de la creación efectiva por el otro227. 

Aquí nos situamos en un punto en el que hay que desprenderse del ‘qué’ y el ‘para 

qué’ de la composibilidad, puesto que “La sabiduría de Dios, no contenta con abrazar 

todos los posibles, los penetra, los pesa y los compara los unos con los otros, para apreciar 

los grados de perfección o de imperfección de cada uno, […]; va más allá aún de las 

combinaciones finitas, forma una infinidad de otras infinitas, es decir, una infinidad de 

series posibles del universo, […]; y por este medio la sabiduría divina distribuye todos 

los posibles: […], y el resultado de todas estas comparaciones y reflexiones es la elección 

del mejor de todos estos sistemas posibles, la cual hace la sabiduría para satisfacer 

plenamente a la bondad; y he aquí precisamente el plan del universo actual”228. Así pues, 

estamos ante un modo que evita la deriva necesitarista y trae una contingencia modal, el 

                                                           
226 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 643 
227 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 84 
228 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 265 



[72] 
 

‘para qué’ constituye el ‘qué’ de las relaciones de composibilidad. De esta forma se 

mantiene una coherencia con el planteamiento esbozado por Leibniz según el cual las 

esencias posibles tienen ya dentro de sus nociones como posibles los decretos libres de 

Dios. En este punto se entiende que la esencia posible está determinada hasta la eternidad, 

es decir, nada puede llegarle desde fuera, pudiendo decir que “todas sus determinaciones 

no son más que el fundamento de su ser”229.  

La perfección como cualidad posible para Leibniz se define como cantidad de 

esencia, de esta forma vemos que como cualidad trata sobre las relaciones de 

composibilidad. Aquí se entiende que la perfección es el criterio que determina la 

optimización del mundo posible, es decir, la perfección es el criterio que determina la 

optimización de lo creado. La perfección como principio funciona como mediador entre 

la tendencia a la existencia de los posibles y su efectiva actualización real. De esta forma 

se logra introducir la contingencia en la composibilidad, de no ser así nos veríamos 

obligados a aceptar que o existe todo o no existe nada, no habría lugar para los posibles.  

La composibilidad se encarga de recoger “la tendencia a la existencia según el 

grado de perfección y la libre determinación de la voluntad divina”230,  para lograr 

determinar el mejor mundo posible. Esto se da así puesto que primero se atiende al 

principio de lo óptimo para la elección del mejor mundo posible, y ya luego damos paso 

a la exigencia de existencia. Es decir, primero se ordenan los mundos posibles según el 

principio de lo óptimo y una vez se ha establecido la jerarquía surge la exigencia de 

existencia de los distintos mundos posibles. Los posibles tienden a la existencia porque 

Dios ha querido crear lo mejor, no por la sola perfección esencial del posible. Dios media 

una conexión entre la cantidad de esencia (perfección) y la tendencia o aspiración a existir 

a través de su voluntad libre231. Si dicha conexión fuera un vínculo lógico se estaría 

cayendo en el necesitarismo espinosista. Para Leibniz, Dios es libre creador del mundo, 

y dicho mundo resulta el mejor de los posibles sin lugar a dudas, y lo ratifica de la 

siguiente forma: “existe libertad en el Autor del mundo, aunque hace todas las cosas de 

un modo determinado, ya que actúa según el principio de la sabiduría o de la perfección. 

La indiferencia resulta sin duda de la ignorancia y cuanto más sabio es alguien tanto más 

                                                           
229 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 85 
230 Ibíd. Pág. 91-92 
231 Rescher, N. (1967). The Philosophy of Leibniz. Englewood Cliffs, N.J: Prentice-Hall. Print. Pág. 29 



[73] 
 

se ve determinado hacia lo más perfecto”232. Dios debe haber hecho el mejor mundo 

posible puesto que si debiera corregir alguna de sus acciones no habría actuado 

sabiamente, y dado que Dios actúa siempre con sabiduría divina el mundo no podría ser 

mejor. Nosotros como hombres finitos podemos imaginar un mundo mejor que solo lo 

seria para nuestro entendimiento, estaríamos así imaginando erróneamente que el mundo 

puede ser mejor.  

Para algunos autores como Rescher el principio de perfección (principio de las 

existencias) es independiente de los principios que se han considerado tradicionalmente 

como base de la metafísica leibniziana –el principio de no contradicción, y el principio 

de razón suficiente–. Este principio de perfección ayuda a los otros dos principios a 

consolidar de forma firme la idea de la existencia del mejor mundo posible. Esto es así 

puesto que el principio de razón suficiente no puede dar una explicación sólida para que 

éste mundo sea el mejor posible.  

Hay que tener en cuenta que el principio de lo óptimo solo resulta relevante para 

la realidad actual, no resulta relevante para la realidad en cuanto tal, para la realidad de la 

esencia posible. De forma que resulta más coherente con la propuesta leibniziana admitir 

que el principio de lo óptimo es un principio subsidiario de los principios de no 

contradicción –o de identidad– y de razón suficiente. El principio de lo óptimo o de la 

perfección si se quiere, es entonces un matiz que completa el principio de razón suficiente. 

El principio de lo óptimo nos habla de lo contingente actual no de lo contingente en sí 

mismo233, es por ello que resulta ser un principio secundario y no base. Así pues 

podríamos decir que “el principio de perfección se subordina al principio de razón 

suficiente como la voluntad divina se subordina al intelecto divino”234. 

 

 

 

                                                           
232 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 449 
233 Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de Anuario Filosófico. Serie 

Universitaria, nº 181. Pág. 94 
234 Ibíd. Pág. 95 



[74] 
 

Epílogo 

De esta forma se llega al problema del mal en el mundo: ¿cómo es posible que 

haya mal si el mundo que existe es el mejor de entre los infinitos posibles? ¿Cómo un ser 

omnipotente y bueno lo ha permitido? Este problema no es nada nuevo, sino que es la 

recuperación del dilema de Epicuro, la cuestión es: “Dios o quiere suprimir los males y 

no puede; o puede y no quiere; o ni puede ni quiere; o quiere y puede. Si quiere y no 

puede, es impotente, lo que no es propio de Dios. Si puede y no quiere, es malvado, lo 

cual es también ajeno a Dios. Si ni quiere ni puede, es impotente y malvado; por lo que 

no es Dios. Si quiere y puede, lo cual sólo a Dios conviene: ¿de dónde provienen entonces 

los males? o ¿por qué no los suprime?”235.  

Leibniz decide reducir a ‘argumentos en forma’ el conflicto sobre la existencia del 

mal enfrentado a la bondad de Dios, y así lo muestra al intentar sobreponerse a las 

objeciones planteadas por Bayle sobre la razón y la fe: “Pero como la razón es un don de 

Dios, lo mismo que lo es la fe, decir que se combaten, equivaldría a poner a Dios en lucha 

consigo mismo”236. Para terminar este epílogo trataré de exponer una defensa que 

explique y justifique la libertad de Dios, la existencia del mal y la permisión del pecado. 

Leibniz escribió con posterioridad a la Teodicea el Compendio de la controversia 

reducida a argumentos en forma que se publicó como un apéndice de la obra. En esta 

obra responde a algunas objeciones sobre su teodicea. Al filósofo alemán se le plantea el 

problema del mal como algo que pudo ser evitado: “Dios ha hecho un mundo en el que 

hay mal; un mundo, digo, que podía ser hecho sin ningún mal, o cuya producción podía 

omitirse por completo. Luego Dios no ha tomado la mejor decisión”237. Esto no deja de 

ser una ampliación del problema de la absolutez de Dios, es decir, del cuestionamiento 

de sus potencias: “Quien quiera que no tome la mejor decisión, o carece de poder, o de 

conocimiento, o de bondad. Dios no ha tomado la mejor decisión al crear este mundo. 

Luego Dios ha carecido de poder, o de conocimiento, o de bondad”238. En este punto es 

                                                           
235 Leibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la teodicea. España: Ediciones Encuentro, 

S.A.. Pág. 5 
236 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 98 
237 Leibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la teodicea. España: Ediciones Encuentro, 

S.A.. Pág. 14 
238 Ibíd. Pág. 13 



[75] 
 

imposible no reconocer que hay mal en el mundo que Dios ha creado, siendo posible un 

mundo sin mal o que no hubiera mundo pues es Dios quien desde su libre voluntad quien 

lo crea. Es decir, se afirma y se concede que hay mal en el mundo, pero que este mal 

exista –a pesar de que pudiera haber sido omitido– no implica que Dios no haya obrado 

de la mejor manera posible. La mejor decisión no es siempre la que nos permite evadir el 

mal, puesto que el mal puede ir acompañado de un bien mayor. Un ejemplo de ello es la 

caída de Adán –conocida como felix culpa–, ‘error’ que fue reparado con mayor bondad 

al ocurrir la encarnación del hijo de Dios, fue gracias al pecado original que tuvimos al 

hijo de Dios, el universo no podría haber dado algo más noble que el hijo de Dios. Puede 

requerirse imperfección en una de las partes para que haya perfección en el todo. 

Carece de sentido juzgar a Dios por el resultado pues dado que él lo ha hecho no 

se podría hacer mejor, de forma que esta conducta no es sino la suprema bondad y no lo 

contrario. Y dado que Dios no puede obrar de mejor forma pues en su entendimiento 

divino está el hacer siempre lo mejor, no es posible obrar de una manera que no sea 

perfecta. Esto es lo que lleva al problema del necesitarismo ya que: “Quienquiera que no 

pueda dejar de elegir lo mejor, no es libre. Dios no puede dejar de elegir lo mejor. Luego 

Dios no es libre”239. La verdadera libertad, y en tanto que es así resulta la más perfecta, 

es usar lo mejor posible el libre arbitrio sin caer en las pasiones. Queda entonces claro 

que el mayor, y más alto, grado de libertad es ser conducido siempre al bien por propia 

inclinación. Y es por esto que Dios no puede tener necesidad de cosas externas; él las crea 

libremente y las configura en torno a un fin que es ejercer su bondad. Llamar a esto 

necesidad es emplear un mal uso del término. 

Dios manda siempre y siempre es obedecido, puesto que sigue queriendo siempre 

la propensión de su naturaleza, y todo el resto de cosas sigue su voluntad. Su voluntad es 

siempre la misma y se encamina a lo mejor, esto no quita que, el menor bien que rechaza 

o el mal, sea posible en sí. De esta forma la necesidad del bien es metafísica y la 

contingencia quedaría suprimida sin dar lugar a la elección, “en Dios no pesan las razones 

aparentes del bien y se determina siempre por el bien real (que en la creación coincide 

con lo mejor), su mente no se aparta jamás de la buena deliberación”240. Esta necesidad 

que no suprime la posibilidad de lo contrario se hace efectiva por lo que hay fuera y por 

                                                           
239 Ibíd. Pág. 27 
240 Esquisabel, O. M., & Gaiada, M. G. (2016). El Dios de Leibniz a contrapelo de la distinción entre deber 

y querer. Signos filosóficos, 18(36), 8-37. Pág. 19. 



[76] 
 

encima de las cosas (por lo que no es la esencia de la cosa), por la voluntad de Dios. Esta 

necesidad no destruye la moralidad, lo que sucede, sucede a pesar de lo que se haga o de 

lo que se quiera. Esta voluntad debe ser alabada ya que le es natural elegir bien, y por ello 

tiene como recompensa la suprema felicidad, demostrando así que “es también la mejor 

y la más deseable para las criaturas, que dependen todas de Dios”241.  La voluntad de Dios 

tiene por regla el principio de lo mejor porque de no ser así estaría encaminado hacia el 

mal, o seria indiferente al mal y al bien dejándose guiar así por el azar. Dios nunca se 

encamina al azar porque hacerlo una sola vez implicaría que es imperfecto, no merecería 

ser confiado pues no hay sentido en confiar en alguien que se deje guiar por tales 

impulsos. 

Sin embargo, con esto no logra evitar el problema del mal, ya que se podría objetar 

que: “Si en las criaturas inteligentes hay más mal que bien, entonces hay más mal que 

bien en toda la obra de Dios. Ahora bien, en las criaturas inteligentes hay más mal que 

bien. Luego hay más mal que bien en toda la obra de Dios”242. Aquí no podemos conceder 

la primera premisa, puesto que la consecuencia va de la parte al todo, es decir, se hace 

una suposición sin prueba alguna por la que las criaturas sin inteligencia no son 

comparables a las que sí la poseen. Aquí se puede contra argumentar preguntándose: 

“¿por qué no cabría que el excedente del bien en las criaturas no inteligentes, que llenan 

el mundo, compensara y aun sobrepasara incomparablemente el excedente del mal en las 

criaturas racionales?”243. Si bien el precio del mal en las criaturas inteligentes es más 

grave, esto quedaría compensado por la cantidad de criaturas no inteligentes, ya que el 

número de estas es tal que en proporción sobrepasaría al precio que se paga con las 

criaturas inteligentes. Aun concediendo que en el género humano hay más mal que bien, 

existen motivos para no conceder que hay más mal que bien en todas las criaturas 

inteligentes, ya que “es una consecuencia de la suprema perfección del soberano del 

universo el que el reino de Dios sea el más perfecto de todos los estados o gobiernos 

posibles, y que, por consiguiente, el poco mal que hay en él se requiera para la 

culminación del bien inmenso que en él se encuentra”244. Sin embargo, que las criaturas 

inteligentes opten mal no excluye a Dios de su bondad, puesto que “lo propio de las 

                                                           
241 Leibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la teodicea. España: Ediciones Encuentro, 

S.A.. Pág. 28 
242 Ibíd. Pág. 15 
243 Ibíd. Pág. 16 
244 Ibíd. Pág. 17 



[77] 
 

criaturas es que puedan equivocarse en sus juicios, es decir, que la falibilidad es 

consustancial a ellas en virtud de su limitación original”245. 

La segunda premisa tampoco puede concederse, pues es más que razonable “que 

la gloria y la perfección de los bienaventurados sea incomparablemente mayor que la 

miseria y la imperfección de los condenados, y que aquí la excelencia del bien total en la 

minoría prevalezca sobre el mal total que existe en la mayoría”246. Los bienaventurados 

se aproximan a la divinidad a través de un divino mediador tanto como les es conveniente 

es estas criaturas, de igual forma lo hacen los condenados hacia el mal. Sin embargo, es 

imposible que el mal sea igual o superior al bien puesto que unos actúan a través de Dios 

que es infinito, mientras que los otros a través del diablo que es limitado. El bien va al 

infinito, mientras que el mal está limitado. Es propio del orden y el bien general que Dios 

le otorgue cierta libertad a sus criaturas que pueden obrar mal, cosa que podría corregir, 

“no convenía que, para impedir el pecado, Dios obrara siempre de manera 

extraordinaria”247. Por lo que se elimina la objeción al reconocer que un mundo sin mal 

podría ser posible, pero resulta que este universo, aun con el mal, es mejor que cualquier 

universo posible. 

El mal que surge de las creaturas inteligentes es fruto de la voluntad, esto es así 

porque ésta –la voluntad– no siempre sigue el último juicio del entendimiento práctico. 

Es por la autonomía de la voluntad para rechazar, que se puede incluso rehusar del juicio 

más claro; así pues: “la esencia de la voluntad es el esfuerzo de actuar tras el juicio, de 

manera tal que, por más que tengamos una percepción relativamente distinta del bien, en 

el intervalo que va del esfuerzo a la acción, pueden atravesarse nuevas inclinaciones o 

percepciones que desvíen al espíritu de la meta inicial, produciendo incluso un juicio 

contrario”248. Además, Leibniz destaca que muchas veces el entendimiento no logra 

conmover a la voluntad, lo que fundamenta que “el enlace entre el juicio y la voluntad no 

es tan necesario como podría creerse”249. Así, la voluntad humana se revela como una 

                                                           
245 Esquisabel, O. M., & Gaiada, M. G. (2016). El Dios de Leibniz a contrapelo de la distinción entre deber 

y querer. Signos filosóficos, 18(36), 8-37. Pág. 21. 
246 Leibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la teodicea. España: Ediciones Encuentro, 

S.A.. Pág. 16 
247 Ibíd. Pág. 15 
248 Esquisabel, O. M., & Gaiada, M. G. (2016). El Dios de Leibniz a contrapelo de la distinción entre deber 

y querer. Signos filosóficos, 18(36), 8-37. Pág. 28 
249 Leibniz, G. W. (2022). Teodicea: ensayos sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen 

del mal. España: Biblioteca Nueva. Pág. 311 



[78] 
 

facultad compleja y autónoma, capaz de desviarse del bien conocido, lo que explica la 

posibilidad del error moral y la tensión constante entre razón y deseo. 

El mundo puede parecer malo y mejorable para el hombre debido a que su 

entendimiento se haya limitado y no alcanza a observar la totalidad del universo. Si el 

hombre fuera capaz de ello podría ver que “no hay nada inculto, ni estéril, ni muerto en 

el universo, no hay caos, no hay confusión sino en apariencia; casi como podría parecer 

en un estanque colocado a una distancia tal que se viera un movimiento confuso y un 

hervor, por llamarlo así, de peces del estanque, sin discernir los peces mismos”250. Como 

ya hemos visto el mal en el mundo no es fruto de un querer de Dios, sino una permisión. 

El mal es permitido porque se le permite al hombre una cierta libertad de voluntad. De 

esta forma vemos que el mal es una privación y no algo creado251, el mal es así un 

problema metafísico. Cuando hablamos de mal metafísico hacemos referencia a “la 

finitud y la contingencia humana, a la imperfección y falta de ordenación de todo lo que 

existe”252. Este mal no se puede evitar puesto que se encuentra conectado con lo 

ontológico de la creatura. En este sentido el mal es semejante a la observación científica, 

donde es la capacidad de observación de los seres racionales las que les permite conocer 

–en este caso la limitación del hombre no le permitiría ver la totalidad de lo creado y la 

perfección del conjunto–.   

La creación del mundo ya tenía en su raíz la imperfección, pues si Dios hubiera 

creado algo absolutamente perfecto se habría ‘creado a sí mismo’ cosa que no es posible, 

ya que no puede haber dos mónadas idénticas. De esta forma vemos que la imperfección 

en lo creado es porque viene de la nada, “en el entendimiento de Dios estas ideas de los 

seres ya tenían imperfección porque las ideas eran de hombres y no de dioses, no es que 

Dios les puso voluntariamente esta imperfección”253. Al admitir que el mal es una 

privación estamos abriendo la puerta a la existencia del pecado. Esto es así ya que, qué el 

mal sea una privación, como bien apuntó Descartes, significa que “En cuanto a la 

privación, que es lo único en que consiste la razón formal del error y la culpa, no requiere 

                                                           
250 Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 648 
251 Villegas, A. L. L. (2010). El origen del mal como privación en la filosofía de GW Leibniz. Revista de 

filosofía de la universidad de Costa Rica. Pág. 151 
252 Kolani, S. (2021). El problema del mal: una lectura desde la teodicea de Leibniz. Razón y fe, 284(1452), 

33-42. Pág. 36 
253 Villegas, A. L. L. (2010). El origen del mal como privación en la filosofía de GW Leibniz. Revista de 

filosofía de la universidad de Costa Rica. Pág. 152 



[79] 
 

concurso alguno de Dios, pues no es una cosa o un ser, y, si se la relaciona con Dios como 

con su causa, no debe ser llamada privación, sino sólo negación”254. El origen de la idea 

de mal como privación es fruto de la idea agustiniana por la que “el mal no tiene 

naturaleza alguna, sino que la pérdida del bien recibió el nombre de mal”255. Esta 

privación no es para Dios un tema central, pues para Él la felicidad del hombre es 

importante pero no es su único fin256. Dios crea el universo en su conjunto y lo armoniza 

para que sea el mejor, y es en esta armonía del conjunto universal donde el hombre se 

hace para Dios uno más entre la totalidad. Está en ya reflejada la bondad de Dios en la 

existencia del hombre, ya que resulta –para el hombre– preferible la existencia a la no 

existencia257. No se le puede recriminar a Dios la absoluta perfección del hombre, puesto 

que de ser perfectos seriamos como Él, seríamos dioses.  

En lo que respecta al pecado, las objeciones que tienen mayor fuerza son: 

“Quienquiera que pueda impedir el pecado de otro y no lo haga, sino que más bien 

contribuya a él, estando, no obstante, bien informado de ello, es cómplice suyo. Dios 

puede impedir el pecado de las criaturas inteligentes; pero no lo hace, y más bien 

contribuye a él con su concurso y con las ocasiones que hace surgir, teniendo de ello, no 

obstante, un conocimiento perfecto. Luego etc”258, y “Quienquiera que produzca todo lo 

que en algo hay de real, es su causa. Dios produce todo lo que hay de real en el pecado. 

Luego Dios es la causa del pecado”259.  

La primera objeción no parece tener en cuenta que puede suceder que para evitar 

un pecado sea necesario cometer un pecado mayor, como bien podría ser matar a quien 

está robando o va a robar. En este caso se evitaría un pecado a causa de cometer otro más 

grande. También existe la posibilidad contribuir con el mal al hacer lo que se está 

obligado a hacer, esto es así debido a que “no se quiere estos males; pero se los quiere 

permitir en vista de un bien mayor, que no se podría dejar razonablemente de preferir a 

                                                           
254 Descartes, R. (1977). Les meditations metaphysiques traducción española de Vidal Peña. Alfaguara. Pág. 

251 
255 Agustín, S. (1994). La ciudad de Dios (F. Montes de Oca, Ed., 12ª ed.). Porrúa. Pág. 317 
256 Kolani, S. (2021). El problema del mal: una lectura desde la teodicea de Leibniz. Razón y fe, 284(1452), 

33-42. Pág. 37  
257 Villegas, A. L. L. (2010). El origen del mal como privación en la filosofía de GW Leibniz. Revista de 

filosofía de la universidad de Costa Rica. Pág. 153 
258 Leibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la teodicea. España: Ediciones Encuentro, 

S.A.. Pág. 21 
259 Ibíd. Pág. 23 



[80] 
 

otras consideraciones”260. Esto es una voluntad consecuente que resulta de las voluntades 

antecedentes por las que se quiere el bien. Con estas nociones se comprende como 

antecedente que Dios quiere la salvación de todos los hombres, y mediante consecuente 

que quiere que haya condenados por la perseverancia en el pecado. La voluntad 

antecedente de Dios endereza el bien, y la voluntad consecuente, o final y total, endereza 

la producción del bien y al impedimento del mal. Y para que nos pueda permitir obrar 

libremente en una inclinación hacia él nos debe permitir pecar. 

Por lo que respecta a la segunda objeción Leibniz trata de esclarecer el significado 

de real “significa o bien lo que es sólo positivo, o bien comprende asimismo los seres 

privativos: en el primer caso, se niega la mayor y se concede la menor; en el segundo 

caso, se hace lo contrario”261. Dios es causa de todas las perfecciones, de esto se sigue 

que lo es de todas las realidades consideradas como puramente positivas. Sin embargo, 

las limitaciones/privaciones son fruto de la imperfección original de las criaturas. De esta 

forma se afirma en la Teodicea que cuando la causa del pecado es la criatura, es una causa 

deficiente. El pecado no surge porque Dios le dé mal al alma sino porque el efecto de su 

buen influjo se ve limitado/privado por la resistencia del alma y sus circunstancias, de 

forma que no llega a dar una cantidad de bien que supere al mal. Es decir, Dios entrega 

el bien al alma, pero es su limitación –la del alma– y todas las circunstancias que nos 

rodean las que ‘deterioran’ y limitan la cantidad de bien que nos llega. De forma que el 

bien que nos llega es inferior al mal que hay en nosotros y por ello actuamos con maldad. 

Al hombre no se le da nada para que empeore, Dios únicamente nos da cosas para que 

seamos mejores, es “la limitación o la imperfección original de las criaturas hace que ni 

aun el mejor plan del universo pueda recibir más bienes ni que pueda estar exento de 

ciertos males, que, no obstante, han de redundar en un bien mayor. Son estos algunos 

desórdenes en las partes, que realzan maravillosamente la belleza del todo, al igual que 

ciertas disonancias, empleadas como es debido, hacen más bella la armonía”262. Vivimos 

dentro del mejor plan posible, pues es propio de Dios obrar de forma perfecta. El mundo 

y el universo como obras de Dios siguen este mejor plan –sino no serían, pues Dios no 

obra ni mal, ni vagamente–, por lo que nada de lo que hay se puede ni se debe cambiar 

ya que esto que hay se sigue del mejor plan, y así lo muestra en su obra al decir: “el mundo 

                                                           
260 Ibíd. Pág. 21-22 
261 Ibíd. Pág. 23 
262 Ibíd. Pág. 24 



[81] 
 

no sólo es una máquina muy admirable sino también, en cuanto está compuesto de 

espíritus, es la mejor república, en la cual se encuentra la mayor felicidad o alegría 

posible. Y esto constituye la perfección física de aquéllos”263. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
263  Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros. Pág. 453 



[82] 
 

Conclusión 

La noción de sustancia leibniziana como hemos visto nace del dialogo crítico con 

Aristóteles, Descartes, Spinoza y Locke. Fue no solo una novedad, sino que también gozo 

de un éxito por la forma en la que integra el aristotelismo a la vez que consigue superar 

los problemas de las otras propuestas filosóficas del momento –propuestas cartesiana, 

spinozista y lockeana–. Esta nueva forma de entender la sustancia, que termina por ser la 

mónada, por parte de Leibniz es un avance en la historia de la metafísica. La claridad con 

que Leibniz retoma la distinción aristotélica entre lo que no está en un sujeto y lo que sí 

lo está, así como entre lo que se dice de un sujeto y lo que no se dice de un sujeto, es 

fundamental para comprender la individualidad y la subsistencia de la sustancia. Las 

sustancias creadas requieren de otras sustancias y de sus propios accidentes para existir y 

ser nombradas. Esta observación es crucial, pues impide caer en el equívoco de una 

sustancia aislada, cerrada sobre sí misma –cómo le ocurre al Dios de Descartes–, 

permitiendo así pensar la sustancia como un principio dinámico que está en relación 

constante con sus determinaciones y con el mundo. La necesidad de distinguir entre 

sustancia y accidentes, dejando claro que la sustancia requiere de sus accidentes para ser 

cognoscible, evita la disolución de la individualidad en el todo indiferenciado de la 

sustancia spinozista. 

La originalidad de Leibniz se pone de manifiesto en su definición nominal y real 

de sustancia. La sustancia se identifica con el sujeto de atribución del que se predican 

diversos atributos. La sustancia es un algo dotado de capacidad de expresión y de fuerza. 

Aquí radica la gran aportación leibniziana: la sustancia no es solo el soporte pasivo de 

accidentes, sino un principio activo, capaz de expresar en sí mismo la totalidad de sus 

determinaciones. El sujeto lógico se transforma en sustancia metafísica, en un centro de 

actividad y expresión. La relación entre sujeto y predicado es la clave para entender la 

verdad y la realidad. La sustancia, en tanto que sujeto, es el fundamento de toda 

predicación, y toda determinación que le corresponde está ya dada en su noción, aunque 

se despliegue en el tiempo y en la experiencia. Este planteamiento permite superar la falsa 

dicotomía entre lo necesario y lo contingente. Así, la sustancia leibniziana es al mismo 

tiempo universal e individual, necesaria y contingente, lógica y ontológica 



[83] 
 

La sustancia se determina a sí misma al expresarse, mientras que la predicación 

es la mediación de una unidad consigo misma a través de la explicitación de sus 

momentos. Esta concepción dinámica y expresiva de la sustancia culmina en la noción de 

mónada. Ésta se conoce como unidad primitiva viviente, que se experimenta a sí misma 

en la multiplicidad de sus expresiones. La cuestión del atributo principal de la sustancia 

se resuelve con la propuesta de la entelequia, ya que ésta es inherente a la sustancia y 

persiste a través de todos los cambios. La sustancia es un ser capaz de acción, y solo 

aquello que posee esta capacidad puede ser considerado sustancia. Esta concepción rompe 

radicalmente con el spinozismo donde las acciones pertenecen a los sujetos individuales, 

y toda sustancia singular actúa ininterrumpidamente. La fuerza o potencia es el principio 

metafísico que permite la constitución de la realidad donde solo se realiza aquel que tiene 

mayor razón. La sustancia, en suma, es un principio activo, expresivo y dinámico, 

fundamento de la unidad y la diversidad, de la necesidad y la contingencia, de la 

individualidad y la universalidad.  

Defender la concepción leibniziana de sustancia es defender una metafísica de la 

expresión, de la actividad y de la individuación. Es afirmar que la realidad no se reduce a 

un soporte pasivo de cualidades, ni a una sustancia indiferenciada, sino que está 

constituida por mónadas, que expresan en sí mismas la totalidad del universo. La 

sustancia leibniziana es, en definitiva, el principio de toda realidad, el fundamento de la 

verdad y la condición de posibilidad del conocimiento. 

La exposición sobre la construcción de lo real en Leibniz, se centra en la distinción 

entre necesidad, contingencia y posibilidad, revelando así una arquitectura conceptual de 

enorme profundidad y coherencia. Lejos de caer en un simple determinismo o en un 

fatalismo que anula la libertad, la filosofía leibniziana logra articular la coexistencia de la 

libertad humana, la omnisciencia divina y la racionalidad del mundo, a partir de una teoría 

modal que distingue cuidadosamente entre lo necesario, lo contingente y lo posible. Es 

importante subrayar que Leibniz no confunde, como lo hacía la escolástica medieval, lo 

posible con lo contingente. El avance de la lógica modal moderna, que el propio Leibniz 

anticipa y desarrolla, permite distinguir que la contingencia se define por la efectiva 

realización de algo que, sin embargo, podría no haberse dado, mientras que la posibilidad 

se opone a la imposibilidad, y la necesidad a la contingencia. Hablar de contingencia es 

hablar de los hechos que suceden pero cuya realización no era forzosa, aquellos que 



[84] 
 

podían no haber ocurrido o dejar de ser verdaderos en el futuro. Por tanto, la noción de 

contingencia se convierte en el pilar de la defensa leibniziana de la libertad y de la 

responsabilidad moral, pues solo en un mundo donde lo contingente tiene cabida puede 

hablarse de elección, de mérito y de justicia. 

La clasificación de los tipos de necesidad en Leibniz es igual de esclarecedora y 

constituye una de sus grandes aportaciones a la metafísica. No se trata de una necesidad 

monolítica, sino de una gradación que abarca la necesidad absoluta, la hipotética, la moral 

y la metafísica o lógica. Esta distinción no es meramente terminológica, sino que responde 

a una comprensión profunda de la relación entre Dios, el mundo y los seres humanos. 

Dios es el único ser absolutamente necesario, aquel cuya esencia implica la existencia, 

mientras que todo lo demás existe de manera dependiente, por accidente. Así, la creación 

entera es necesaria solo en sentido hipotético. El mundo, en tanto que obra de Dios, es el 

mejor de los posibles, pero sigue siendo contingente porque su existencia depende de una 

elección libre y no de una necesidad absoluta. La perfección se asocia a la necesidad, pero 

solo en el sentido de que lo más perfecto es lo que más plenamente realiza su esencia. Sin 

embargo, el mundo creado no es absolutamente necesario, sino que es el resultado de una 

elección libre y racional de Dios, que elige lo mejor entre lo posible. Por tanto, la libertad 

no queda anulada, sino que se explica como la capacidad de la voluntad divina para elegir 

entre los posibles. La libertad humana se mantiene en el ámbito de la moralidad y de la 

responsabilidad, pues nuestras acciones, aunque previstas por Dios, no dejan de ser 

nuestras elecciones. La contingencia, en este marco, no es sinónimo de azar ni de 

irracionalidad. Todo lo que ocurre tiene su razón suficiente, aunque esa razón no sea 

siempre accesible a la inteligencia humana. 

Todo lo que es, es posible, pero no todo lo posible se actualiza. La actualización 

de las esencias posibles depende de la elección divina, que opta por el mejor de los 

mundos posibles. La existencia de Dios, como ser absolutamente necesario, es la 

condición de posibilidad de todo lo demás. Todo lo creado es contingente porque su 

existencia depende de la voluntad divina y no de su propia esencia. El principio de razón 

suficiente garantiza que nada es fortuito, que todo tiene una explicación, aunque a veces 

escape a nuestro entendimiento limitado. Así, la contingencia es compatible con el orden 

y la determinación. Esta compatibilidad entre contingencia y determinación es una de las 



[85] 
 

grandes virtudes del sistema leibniziano, pues permite sostener la racionalidad del mundo 

sin sacrificar la libertad ni la posibilidad. 

Leibniz logra evitar tanto el determinismo absoluto como el indeterminismo 

irracional, situándose en un punto medio que reconoce la racionalidad del mundo y la 

libertad de la voluntad. Al admitir que Dios conoce infaliblemente el pasado, el presente 

y el futuro, este conocimiento no convierte el futuro en necesario –la certidumbre divina 

no anula la posibilidad de lo contrario–. El futuro contingente es necesario solo 

hipotéticamente, pero sigue siendo contingente en sí mismo, pues su contrario no implica 

contradicción. Defender el sistema leibniziano es, por tanto, defender una visión del 

mundo en la que la razón y la libertad no solo son compatibles, sino que se exigen 

mutuamente. 

El análisis detallado de la teoría leibniziana de los mundos posibles y la 

composibilidad deja en claro que la metafísica de Leibniz constituye una de las respuestas 

más lúcidas y profundas a los grandes problemas de la creación, la existencia y el mal. 

Defender la visión leibniziana es defender una concepción del mundo en la que la razón, 

la bondad y la libertad divina se entrelazan para dar cuenta de la realidad tal como la 

experimentamos, sin sacrificar ni el orden ni la contingencia, ni la perfección ni la 

posibilidad de la imperfección. La noción de mundos posibles, inseparable de la idea de 

composibilidad, es central para comprender cómo Leibniz salva la bondad, la 

omnipotencia y la libertad de Dios, evitando los escollos en los que cayeron Descartes y 

Spinoza. La existencia, para Leibniz, no es el simple resultado de una necesidad absoluta, 

sino el fruto de una elección divina entre infinitas posibilidades, todas ellas coexistentes 

en el entendimiento divino como ideas. Dios, en su sabiduría y bondad infinitas, elige 

siempre el mejor de los mundos posibles, no por un determinismo ciego, sino por la 

determinación de la acción guiada por la sabiduría, por la ley de lo mejor y no por la de 

la necesidad absoluta. 

La creación es el punto donde se resuelven todos los problemas metafísicos,  es el 

paso de la nada a la existencia, el tránsito de la necesidad absoluta del Ser Necesario a la 

contingencia de lo real. Leibniz rechaza la posibilidad de un universo infinito y 

autosuficiente, pues incluso si se imagina un mundo eterno, la razón suficiente de su 

existencia debe buscarse fuera de él, en un agente externo: Dios. Así, la existencia de las 

cosas contingentes se explica solo por referencia a la voluntad divina, que actúa como ley 



[86] 
 

eterna y fuente de todas las perfecciones activamente. La creación no es necesaria en 

sentido absoluto, sino hipotético. Una vez que Dios ha decretado la existencia de un 

mundo, todo lo que existe en él es necesario en virtud de ese decreto, pero la existencia 

misma del mundo es contingente ya que depende de la libre elección divina. La 

posibilidad, que es siempre anterior a la existencia, es una disposición a existir, pero solo 

se actualiza cuando una causa externa —la voluntad de Dios— la lleva de la potencia al 

acto. No todos los posibles tienen la misma tendencia a existir, solo se actualizarán 

aquellos con mayor grado de esencia, de perfección. Por eso, lo que existe es siempre lo 

mejor entre los posibles. 

Las leyes generales que rigen cada mundo posible dependen de la voluntad divina, 

pero su existencia es exigida por el entendimiento divino, que demanda orden y no caos. 

Así, las leyes son metafísicamente necesarias en cuanto que debe haber orden, pero 

contingentes en cuanto a su contenido específico, pues podrían haber sido de otra manera. 

Dios elige siempre lo mejor entre los posibles puesto que se guía por la ley de la sabiduría 

y no por una necesidad absoluta. El decreto divino es la resolución de escoger el mejor 

de los mundos posibles y darle existencia con su omnipotente palabra. La suma de la 

sabiduría y la bondad divinas lleva a Dios a elegir el mundo más perfecto, aunque 

contenga mal, pecado o vicio, pues todo pequeño mal contribuye a un bien mayor en el 

conjunto armónico del universo. El mal, entonces, no es incompatible con el mejor de los 

mundos posibles, sino que es absorbido y justificado en el marco de una totalidad 

ordenada y perfecta. La contingencia de la existencia de cada esencia posible depende del 

querer divino, que es libre y no está determinado por una necesidad absoluta. Así, la 

existencia de los vicios y del mal se explica porque, en el conjunto, su presencia 

contribuye a la perfección global del mundo, como se ejemplifica en la Teodicea. La 

elección divina no es la de individuos aislados, sino la del conjunto más perfecto, el 

mundo más armónico. Todo está conectado en Dios, y cada mundo posible depende de 

designios y decretos libres que le son propios. De este modo, la visión leibniziana del 

mejor de los mundos posibles es una defensa de la racionalidad, la libertad y la perfección 

del orden creado, en el que la existencia es siempre el resultado de la sabiduría y la bondad 

divinas, y en el que la contingencia y la necesidad se armonizan en la elección del mejor 

de los mundos posibles. 

 



[87] 
 

Bibliografía   

Fuentes principales 

Leibniz, G. W. (1981). Monadología. Ed. Velarde Lombraña, J., Robinet, A., & 

Bueno, G. Pentalfa. 

Leibniz, G. W. (1990). Escritos en torno a la libertad, el azar y el destino. Ed. 

Roldán Panadero, C., Rodríguez Aramayo, R., & Roldán Panadero, C. Tecnos. 

Leibniz, G. W. (2001). Compendio de la controversia de la 

teodicea. España: Ediciones Encuentro, S.A. 

Leibniz, G. W. (2009). Obras filosóficas y científicas. Vol. 8, Metafísica. Ed. Juan 

Arana. Granada: Comares.   

Leibniz, G. W. (2010). Obras filosóficas y científicas. Vol. 2, Metafísica. Ed. 

Ángel Luis González. Granada: Comares. 

Leibniz, G. W. (2011). Obras filosóficas y científicas. Vol. 16A, Correspondencia 

III. Ed. Bernardino Orio de Miguel. Granada: Comares. 

Leibniz, G. W. (2011). Obras filosóficas y científicas. Vol. 16B, Correspondencia 

III. Ed. Bernardino Orio de Miguel. Granada: Comares. 

Leibniz, G. W. (2012). Obras filosóficas y científicas. Vol. 10, Ensayos de 

teodicea sobre la bondad de Dios, la libertad del hombre y el origen del mal. Ed. Tomás 

Guillén Vera. Granada: Comares.  

Leibniz, G. W. (2017). Discurso de metafísica. España: Alianza Editorial. 

Leibniz, G. W. (2017) Obras filosóficas y científicas. Vol. 14, Correspondencia I. 

Ed. Juan Antonio Nicolás & María Ramón Cubells. Granada: Comares. 

Leibniz, G. W. (2018). Escritos filosóficos. España: Antonio Machado Libros 

Leibniz, G. W. (2019). Obras filosóficas y científicas. Vol. 11, Escritos teológicos 

y religiosos. Ed. Fernández, S., Murillo, I., & Andreu, A. Granada: Comares. 



[88] 
 

Leibniz, G. W. (2022). Obras filosóficas y científicas. Vol. 15, Correspondencia 

II. Ed. Juan Antonio Nicolás & Rogelio Rovira, Eds. Editorial Comares 

 

Fuentes secundarias 

Ackerley, M. I.  (2007). J.L. Borges y G.W. Leibniz, en Eikasia. Revista de 

Filosofía, II, 8. 

Agustín, S. (1994). La ciudad de Dios (F. Montes de Oca, Ed., 12ª ed.). Porrúa.   

Aristóteles. (2019). Ética a Nicómaco. [Trad. anónima]. Colegio de Médicos de 

la Provincia de Buenos Aires – Distrito V.   

Bernardino Orio. (1988). El principio de analogía en Leibniz, en Revista 

Enrahonar, 14.   

Casanova, G. (2005). El Entendimiento Absoluto en Leibniz. Cuadernos de 

Anuario Filosófico. Serie Universitaria, nº 181.   

Currás, Á. (1979). Dios, sustancia y razón en Leibniz. Logos. Anales del 

Seminario de Metafísica, 14, 11. 

https://revistas.ucm.es/index.php/ASEM/article/view/ASEM7979110011A 

Descartes, R. (1977). Les meditations metaphysiques traducción española de 

Vidal Peña. Alfaguara.   

Descartes, R., Quintás, G. (2002). Los Principios de la filosofía. España: RBA 

Coleccionables. 

Echavarría, A. (2013). Creación, nada y participación de Leibniz. Pensamiento: 

Revista de investigación e Información filosófica, 69(261), 897-918. 

Einstein, A., Born, H. (1999). Correspondencia (1916-1955). México: Siglo XXI 

de España Editores, S.A.. 

https://revistas.ucm.es/index.php/ASEM/article/view/ASEM7979110011A


[89] 
 

Escandell, J. J. (1994). Voluntad humana y libertad en Leibniz. Espíritu: 

cuadernos del Instituto Filosófico de Balmesiana, 43(110), 147-161.   

Escobar, M. (2011). El argumento ontológico, la necesidad absoluta y el problema 

de la contingencia en Leibniz. Rev. latinoam. filos. [online]. vol.37, n.1 [citado 2025-05-

08], pp.97-125. Disponible en: 

https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1852-

73532011000100004&lng=es&nrm=iso. ISSN 1852-7353.  

Esquisabel, O. M., & Gaiada, M. G. (2016). El Dios de Leibniz a contrapelo de la 

distinción entre deber y querer. Signos filosóficos, 18(36), 8-37.   

Fernández, M. S. (1991). ROLDÁN PANADERO, CONCHA, Escritos en torno 

a la libertad, el azar y el destino. Gottfried Wilhelm Leibniz, Tecnos, Madrid.   

Fernández, M. S. (1993). La demostración leibniciana de la existencia de Dios por 

las Verdades eternas. Cuadernos de Filosofía. Excerpta e dissertationibus in philosophia. 

Vol. III.   

Fernández, M. S. (1996). La necesidad como totalidad de la posibilidad en 

Leibniz. Anuario Filosófico, 29(2), 527-537. https://doi.org/10.15581/009.29.29751.   

Fernández, M. S. (2002). Leibniz, la teodicea y la religión. Thémata, 29, 27-37.   

Fernández, M. S. (2014). Razón soberana, verdad eterna y libertad divina en 

Leibniz. Dois pontos (Curitiba), 11(2), p. 131-146.   

Fuertes, A. (2001). La contingencia en Leibniz (I). Cuadernos de Anuario 

Filosófico. Serie Universitaria, nº 126.   

González, Á. L. (1996): Las pruebas del Absoluto según Leibniz, Eunsa, 

Pamplona.   

Jalabert, J. (1968). Les notions d’essence et d’existence dans la philosophie de 

Leibniz. Studia Leibnitiana, suppl. I, Metaphysik-Monadenlehre. 

https://doi.org/10.15581/009.29.29751


[90] 
 

Kolani, S. (2021). El problema del mal: una lectura desde la teodicea de Leibniz. 

Razón y fe, 284(1452), 33-42.   

Leticia, C. (2021). LA SUSTANCIA COMPUESTA Y EL VÍNCULO SUSTANCIAL 

EN LEIBNIZ. 

Locke, J. (2000) Ensayo sobre el entendimiento humano. Fondo de Cultura 

Económica. 

Morente, M. G. (2010). Lecciones preliminares de filosofía: Prólogo de Julián 

Marías (Vol. 312). Encuentro.   

Ortega y Gasset, J. (1983). La idea de principio en Leibniz. En Obras completas 

(Vol. 8). Alianza.     

Ortiz, J.M. (1988). El origen radical de las cosas: metafísica leibniciana de la 

creación: Metafísica Leibniciana de La Creación. Eunsa. 

Pereda, R. (2008). La necesidad. Génesis y alcance de la noción en el pensamiento 

metafísico modal de Leibniz. González, Ángel Luis (dir.). Tesis doctoral. Universidad de 

Navarra, Pamplona. 

Rescher, N. (1967). The Philosophy of Leibniz. Englewood Cliffs, N.J: Prentice-

Hall. Print  

Rivaud, A. (1914). TEXTES INÉDITS DE LEIBNIZ: PUBLIÉS PAR M. IVAN 

JAGODINSKY. Revue de Métaphysique et de Morale, 22(1), 94–120. 

http://www.jstor.org/stable/40895016 

Rodero, S.  (2010). Leibniz en español. Azafea: revista de filosofía, 12, 211-223.   

Rodero, S. (2011). El vínculo sustancial y las mónadas en Leibniz. Philosophica: 

International Journal for the History of Philosophy, 19(37), 73-83.   

Rodero, S. (2022). Biología y metafísica en los albores de la modernidad: 

mecanicismo y vitalismo en Leibniz. Ediciones Universidad de Salamanca.   

http://www.jstor.org/stable/40895016


[91] 
 

Roldán, C. (2014). Contingencia, espontaneidad y libertad en Leibniz. 

Doispontos, 11, 245-283. 

Roldan, C. (2015). Leibniz: en el mejor de los mundos posibles. Batiscafo.   

Rovira, R. (2006). Léxico fundamental de la metafísica de Leibniz. Trotta.   

Russell, B. (1900). A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz: With an 

Appendix of Leading Passages. Reino Unido: University Press. Pág. 27-28. 

Sánchez, A. (2007). La teodicea existencial en Leibniz. Mayéutica, 33(76), 479–

495. https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621 

Spinoza, B. d., Larroyo, F. (2007). Ética: Tratado teológico - político. México: 

Porrúa. 

Villegas, A. L. L. (2010). El origen del mal como privación en la filosofía de GW 

Leibniz. Revista de filosofía de la universidad de Costa Rica. 

 

https://doi.org/10.5840/mayeutica2007337621

