
1 

 

 

 

 

 

 

 

Máster Universitario en 

Profesor/a de Educación Secundaria 

Especialidad Filosofía 

 

Trabajo de fin de Máster 

 

FEMINISMO Y MIRADA INTERSECCIONAL A 

TRAVÉS DEL RAP DE GATA CATTANA 

 

 
Alumna: Eva Fernández López 

 

Tutora: María José Gómez 

Mata  

 

 
 

Curso 2024/2025 
 

 

 



2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agracedimientos especiales a 

Hasán G. López por 

cotutorizarización  

 

 



3 

 

ÍNDICE 

0. Introducción ............................................................................................................. 4 

I. MARCO TEÓRICO ............................................................................................... 6 

1. El feminismo en su enmarcación actual ................................................................ 6 

1.1. Feminismo y racionalidad neoliberal. La explotación reproductiva .............. 8 

1.2. Las intersecciones del feminismo: herencia de la decolonialidad ................ 17 

1.3. La aportación de la interseccionalidad al feminismo ................................... 21 

1.4. La actualidad del feminismo actual .............................................................. 30 

II. MARCO PRÁCTICO ........................................................................................... 32 

2. Justificación pedagógica y metodológica ............................................................ 32 

2.1. Rap como herramienta pedagógica .............................................................. 32 

2.2. Gata Cattana y su ejército de diez mil oyentes ............................................. 37 

2.3. El legado feminista de Gata Cattana ............................................................ 40 

3. Contextualización en el currículum ..................................................................... 49 

4. Objetivos .............................................................................................................. 50 

5. Saberes básicos y competencias .......................................................................... 51 

5.1. Saberes básicos ............................................................................................. 51 

5.2. Competencias clave ...................................................................................... 52 

5.3. Competencias específicas y descriptores operativos .................................... 54 

6. SESIONES........................................................................................................... 57 

7. Cronograma y competencias específicas ............................................................. 65 

8. Actividades, procedimientos y criterios de evaluación ....................................... 66 

9. Atención a la diversidad ...................................................................................... 67 

10. Conclusiones .................................................................................................... 68 

11. Anexos……………………………………………………………………...…69 

BIBLIOGRAFÍA .......................................................................................................... 77 

Referencias legislativas……………………………………………………………..…..78 
 



4 

 

0. Introducción  

 
El propósito de este trabajo, que se enmarca bajo el título “Feminismo y mirada 

interseccional a través del rap de Gata Cattana”, es la traslación de las problemáticas que 

plantean los ejes principales del feminismo actual con el apoyo fundamental de la 

herramienta que supone la interseccionalidad para acercarse a dichos ejes a través de las 

letras de las canciones de Gata Cattana. Esta traslación se proyecta hacia las aulas de 

secundaria, en el primer curso de Bachillerato de la asignatura de Filosofía, concretamente 

dentro del bloque que lleva por título Feminismo y perspectiva de género en la filosofía. 

En primer lugar y para ello, se requiere de un marco teórico que siente las bases 

necesarias para su posterior aplicación pedagógica. En ese primer marco, se esbozará la 

problemática fundamental del feminismo contemporáneo: si el feminismo puede 

respaldar a la racionalidad sistemática neoliberal o luchar contra esta. Dicha escisión se 

explica mediante conceptos como el de la explotación reproductiva (y los dilemas que 

plantea dentro del propio feminismo de clase), las miradas decoloniales que tantos 

feminismos han condicionado y herramientas como la interseccionalidad para conjugar 

los frentes que resisten el techo neoliberal. Todo ello sobrevuela las problemáticas 

actuales en torno al sujeto que supone el concepto esencialista o no de mujer, la diferencia 

entre igualdad y equidad, el aburguesamiento y blanqueamiento del feminismo, la 

conexión con el ecofeminismo, etc. 

Tras este desarrollo teórico, resulta necesario, antes de pasar a la propia situación de 

aprendizaje, dibujar un puente entre el panorama feminista y la posibilidad de su dibujo 

a través del rap de Gata Cattana. Esto, simultáneamente, debe apoyarse en cómo el rap 

puede aplicarse pertinentemente dentro del aula y si el rap de Gata Cattana define de 

manera conveniente, desde la simpleza de la voz experiencial, este boceto del feminismo 

contemporáneo. Este punto se desarrolla en la justificación pedagógica y metodológica. 

En segundo lugar, el marco práctico catapulta todo lo bosquejado hacia su practicidad 

pedagógica. Pasando por su ubicación curricular, los objetivos que plantea y las 

competencias y saberes básicos sobre los que se apoya, en nueve sesiones se propone la 

hipótesis educativa, con su cronograma, actividades y criterios de evaluación



5 

 

correspondientes, de esta conexión entre Gata Cattana, la interseccionalidad y el feminismo 

actual. También se expone la posibilidad de ser adaptada esta situación de aprendizaje según 

las condiciones, circunstancias y grupos que puedan participar en ella, dándole importancia a 

la atención a la diversidad y a ese elemento hipotético que la hace abierta, accesible y flexible. 



6 

 

I. MARCO TEÓRICO 

1. El feminismo en su enmarcación actual 

 
 

El movimiento político del feminismo ha conseguido instaurarse y estar presente en 

la boca de todas, todes y todos. Con la globalización y su pretensión universalista, se 

afanó por conseguir la discutida igualdad. Pero su sujeto, la categoría de mujer, parece 

estar en eterna contradicción ontológica consigo misma; mientras se define de manera 

esencialista y opresiva, se la bate en duelo. Ahora bien, en el movimiento propio de la 

caída, se han generado otras categorías que dirimen los límites del ser mujer. Esto ha 

generado disrupciones, debates y resquemores en la tónica actual del feminismo y, unido 

inevitablemente, a su asimilación por parte de la racionalidad neoliberal1, ha tensionado 

la voluntad común, la anhelada igualdad y su característica, ineludible, de heterogeneidad. 

El feminismo ha seguido un camino que rompe con la categoría dualista 

hombre/mujer y ha sugerido la pregunta por el cómo de la identidad. En su reacción a la 

violencia histórico-estructural que ha sufrido y sufre la mujer, se rebela contra el sujeto 

hegemónico y que se presenta como universal: el hombre. Su rebelión categorial no es 

otra que la de tomar la voz que le corresponde para poder superarse como Otredad; 

definirse, por ende, como sujeto, imbuido de dignidad y humanidad. En sus derroteros, 

no se ha quedado en el límite conceptual que supone la categoría paradigmática, también 

heterogénea, de hombre, sino que ha cuestionado, en forma de feminismo de clase, de 

transfeminismo, de feminismo interseccional, etc., … ese sujeto masculinizado, 

occidental o blanco, heterosexual y burgués. Según Javiera Cubillos, 

Hoy está ampliamente aceptado que la invención del “hombre europeo” como sujeto 

universal del pensamiento social y político occidental fue realizada definiéndolo frente a 

una plétora de “Otros” -mujeres, gays y lesbianas, “indígenas”, “gente de color”, “clases 

populares” y demás. El centramiento en la figura del hombre europeo construyó, en 

complejas relaciones jerárquicas vis-à-vis, a estos diversos “Otros”. 2 

 

 
1Término acuñado por Wendy Brown para referirse al modo de razón en el que opera el neoliberalismo más 

allá de las esferas económicas, irrumpiendo en afectos y percepciones. Véase, BROWN, Wendy. El pueblo 

sin atributos: la secreta revolución del neoliberalismo. Barcelona: Malpaso, 2016. 
2 CUBILLOS ALMENDRA, Javiera. “La importancia de la interseccionalidad para la investigación 

feminista” en Oxímora, nº7, 2015, pág. 120. 



7 

 

Esta multiplicidad de frentes en el feminismo no ha sido aceptada en el seno total 

del feminismo, derivándose a disputas sobre la versatilidad y apertura de la categoría de 

mujer desde un lado más esencialista, como ocurre en el caso del ecofeminismo más 

reaccionario, en algunos feminismos radicales y, por completo, en el feminismo blanco.  

 

Desde el lado no esencialista, la apertura de la categoría viene de la mano de la crítica 

performativa al concepto de género que, gracias a las nociones de Judith Butler, se ha 

agrietado en su lógica interna y en su relación con el sexo biológico. Esta crítica feminista 

no-esencialista resulta más consecuente con la aceptación de lo convencional del género 

puesto que, a medida que este se desestabiliza más y más, teniendo incluso como objetivo 

su exilio, otras categorías resilientes nacen y se presentan como testimoniales de esta 

desestabilización. Tal y como afirman Ana Luisa Muñoz-García y Andrea Lira, 

 

 
A partir del trabajo de Butler, diversas personas han mostrado cómo la identidad de género 

es un proceso de construcción social que se inicia antes de nacer y que responde a un 

sistema que entiende los cuerpos desde esta binariedad. Actualmente vemos una 

resistencia a esta división en un arcoíris de identidades que se desmarcan del sexo como 

determinante de la identidad de género.3 

 

 

En última instancia, las consecuencias epistémicas de esta grieta dejan traslucir cómo 

se relacionan el sexismo institucionalizado4 —o patriarcado— con la microfísica del 

poder5 en todos los cuerpos que lo sufren y cómo, a través de esa relación, se presentan 

las categorías del género como cajones-estanco en los cuales el sujeto humano 

dicotómicamente se debe situar. En esta polarización opresiva habita la resistencia 

feminista que aboga por una identidad no jerarquizada y tras ella se halla la superación, 

horizonte referencial feminista, de un género social que se ha establecido unívocamente 

partiendo de la referencia del denominado como sexo biológico. 

 

 

 

 

 

 
 

3MUÑOZ-GARCÍA, Ana Luisa; LIRA, Andrea. “Política educacional desde el feminismo: Conversaciones 

iniciales” en VV.AA. Creando políticas feministas en educación. Santiago de Chile: Biblioteca del 

Congreso Nacional de Chile, 2020, pág. 2. 
4 Ibidem, pág. 5. 
5 Término acuñado por el filósofo Michel Foucault. 



8 

 

En esa resistencia, muchos movimientos y propuestas sociales convergen, marcando 

hitos dentro de la lucha feminista, como el 8M o Día Internacional de la Mujer 

Trabajadora, cuyos lemas principales son “Ni una menos, Nosotras paramos, Vivas nos 

queremos…”. Un día en el que, históricamente, se ha logrado parar la reproducción del 

capital en todo el mundo desde que Clara Zetkin así lo propuso en la II Conferencia 

Internacional de Mujeres Socialistas de 1910. 

 

 
1.1. Feminismo y racionalidad neoliberal. La explotación 

reproductiva 

 
Este sentido de resistencia política, sin embargo, no ha conseguido mantenerse en 

todos sus frentes, llegando incluso a generar quistes dentro del movimiento feminista, 

convirtiendo el 8M en un día de felicitaciones, en una exaltación del poder sagrado 

maternal y en una celebración de una tierra que todavía está por labrar. Esta 

institucionalización de la resistencia feminista va de la mano de las mismas instituciones 

que propagan el binarismo de género alimentándolo con sus políticas o con el apoyo a 

otras políticas. En pocas palabras, el feminismo, en una de sus facetas, se ha hecho 

mainstream, asimilándose por parte de las estructuras neoliberales, de la producción del 

capital, de la moda y de camisetas que anuncian la llegada del 8M como una gran 

oportunidad para las empresas, perdiendo así parte de su origen huelguista. 

El neoliberalismo no se fundamenta solamente en el 1% de la población del planeta 

que acumula mayor riqueza que el 99% restante6, sino en la intersección racional que 

supone como racionalidad neoliberal. Así, se establece como una forma nueva de 

racionalidad, tan adaptativa e impregnadora que su definición resulta una ardua tarea. 

Para la misma Wendy Brown, en la línea de Foucault, se define como un modo distintivo 

de razón, de producción de sujetos, una “conducta de la conducta”, un esquema de 

valoración, reacción económica y política contra el keynesianismo y el socialismo 

democrático, así como la práctica más generalizada de economizar esferas y actividades 

que hasta entonces estaban recogidas por otras tablas de valor.7  

Es decir, no se trata simplemente de una serie de prácticas políticas o ideológicas, ni 

siquiera de una forma de 

 

6 FRASER, Nancy; ARRUZZA, Cinzia; BHATTACHARYA, Tithi. Manifiesto de un feminismo para el 

99%. Barcelona: Herder, 2019. 



9 

 

7BROWN, Wendy. El pueblo sin atributos: la secreta revolución del neoliberalismo. Barcelona: Malpaso, 

2016. pág.14 



10 

 

evolución capitalista e histórica, sino de una forma concreta de racionalidad —que se ve 

impregnada por todo lo anterior— y que rige todo valor y práctica humana que tenga la 

potencia de ser economizada, conjugando al ser humano como homo oeconomicus8 y 

despojándolo, o transformando, su capacidad de ser homo politicus9 o zoon politikón. 

De este modo, el neoliberalismo como herencia burguesa, surgió como defiende 

Carlos Fernández Liria10, en contra de todo atisbo de humanismo democrático en la forja 

del Estado moderno y se aprovechó de los resquicios que la Revolución Francesa dejaba 

en sus definiciones de libertad para erigirse como un gran dios económico y 

economizador. Y en esos resquicios es donde encuentran su posibilidad de ser relación, 

aunque contradictoria en su radicalidad, la democracia y el neoliberalismo. Su fraternidad 

pasa a ser un hermanamiento de unos pocos, su libertad se erige en su definición 

meramente negativa —como aquella que puede dirigirse hacia su fin si no hay obstáculos 

que la delimitan— y su igualdad se difumina en valores homogeneizadores a través del 

velo de la desinformación. Así pues, la democracia se vacía de sus contenidos primarios 

y apaga la llama de la acción de ese homo politicus que gobernaba a través de la autonomía 

moral y junto a los otros a través de la soberanía popular. 

El campo de acción de la racionalidad neoliberal, por ende, son todas aquellas esferas 

sociales que parecían intocables o, que al menos, no estaban economizadas hasta 

entonces. A través de la competencia, del agonismo y de la autoinversión, de la jefatura 

de los afectos y de la fantasmal libre elección y opinión. Lo sociopolítico se convierte, de 

esta manera, en el teatro sin guion del libre mercado, dejando a un lado lo racional o lo 

intencional y abogando por la espontaneidad, como apunta Friedrich Hayek.11 Ya 

Foucault en El nacimiento de la biopolítica12 apuntaba a esta idea de desfiguración de las 

esferas no-económicas cuando hablaba de cómo los principios de la economía del 

mercado se traducen en el tejido de la realidad, y no desde la invisibilidad del capitalismo 

o de la mano del mercado, sino desde una defensa activa de la economía a través de los 

ciudadanos y del Estado. 

 

 

8 Término atribuido a los economistas del siglo XX, John Stuart Mill y Jeremy Bentham. 
9 Término acuñado por Giovanni Sartori para la enfatización de la ciudadanía democrática y la  

participación del individuo en esta. 
10 VV.AA. Condiciones del pensamiento crítico en el contexto educativo del inicio del siglo XXI. 

FarenHouse: Salamanca, 2015, pág. 36 
11 En BROWN, Wendy. “Frankenstein del neoliberalismo: libertad autoritaria en las ‘democracias’ del siglo 

XXI” en Cuadernos de Filosofía Latinoamericana, nº124, junio 2021 
12 FOUCAULT, Michel. Nacimiento de la biopolítica. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2007. 



11 

 

Así, la democracia se aúna con la racionalidad neoliberal y se ve manchada en sus 

políticas por el desmantelamiento de su suelo básico (los ingresos, la vivienda, la sanidad, 

la seguridad laboral, las pensiones, la educación, etc.) y por una conversión nihilista de 

los valores. El valor rector pasa de la soberanía popular a la libertad del mercado, a través 

de los precios y de la especulación. Esto no significa que el pueblo pierda su poder sino 

que se codicia, se revierte en algo intercambiable, instrumental, superficial…, en algo 

meramente mercantil, bajo la ley de la oferta y la demanda competitiva. El sujeto se 

perspectiviza en cómo puede ser, social, laboral y afectivamente, más rentable y útil bajo 

el desamparo de una lluvia ácida. 

En pocas palabras y como se dice en el Manifiesto para el 99%13, el capitalismo se ha 

establecido como fundamentalmente antidemocrático14. Desde esta perspectiva, este 

sistema totalizador acoge un sinfín de batallas en las que el individuo ahora tiene la 

responsabilidad de la libertad individualizada, en su concepción más negativa del 

término. El individuo precario y agotado debe hacerse cargo de sus elecciones y de la 

responsabilidad de estas como si cayeran únicamente sobre sí. Según Nancy Fraser, 

Cinzia Arruzza y Tithi Bhattacharya, 

 
 

En esas condiciones se incluyen la capacidad de la atmósfera de absorber las emisiones 

de dióxido de carbono; la capacidad del Estado de defender la propiedad, reprimir la 

rebelión y salvaguardar la moneda; y, lo que es más importante, desde nuestro punto de 

vista, el trabajo no remunerado de la formación y el sustento de los seres humanos.15 

 

 
La individualización que supone el capitalismo tardío también ha afectado al 

feminismo. En la actualidad, el lema por antonomasia del feminismo radical, aquel que 

rezaba que “lo personal es político”16, se ha revertido, se ha transformado a “lo político 

es personal”, borrando de la esfera político-práctica la capacidad colectiva de acción, 

atomizando hasta el punto de deslocalizar sujetos y amamantar el paradigma del sujeto 

versus la otredad, lado del que caen las mujeres, los negros, los migrantes, los 

homosexuales, las personas queer, etc. Y una de las armas de las que se ha valido para 

 
13 FRASER, Nancy; ARRUZZA, Cinzia; BHATTACHARYA, Tithi. Op. cit. 
14 Ibidem, pág. 49. 
15 Ibidem, pág. 59. 
16 HANISCH, Carol. "The Personal is Political." En Notes from the Second Year: Women's Liberation, 1969, 

págs. 76-78. 



12 

 

amamantar a este sujeto es la explotación reproductiva, sostén básico para el 

mantenimiento del sistema y eje teórico desde el que combate el feminismo de clase 

oponiéndose al feminismo liberal de bandera blanca y autónoma. 

El feminismo de clase o feminismo socialista17, consolidado en la década de 1970, 

paralelamente al feminismo radical e influido por el antibelicismo, la defensa de los 

derechos civiles, la liberación afroamericana estadounidense y las huelgas de 1968 en 

Francia, ha tomado de nuevo relevancia en la atmósfera del feminismo convirtiéndose en 

uno de los eslabones desde los cuales el feminismo podría estar a la altura de la crisis 

actual18, esquematizándose de esta manera como anticapitalista y marxista. Por ende, 

conectó las condiciones materiales del sistema político-económico con el nacimiento del 

patriarcado que, aunque resulta previo al propio surgir del capitalismo, encontró en el 

sistema de institucionalización sexista un gran aliado. La propiedad privada es el hueco 

por el que el feminismo de clase ataca, ya que coloca el cómo esta afecta a la situación 

opresiva de la mujer que, anclada a la dinámica de la familia tradicional monógama y 

hereditaria y, en vistas de su propia supervivencia, ha visto mermada su condición de 

sujeto. Esto, unido a un sistema de clases y a un sistema de producción capitalista, ancla 

a la mujer en el rol de la reproducción social, condiciona o incluso determina, según las 

autoras, la explotación de las mujeres tal y como la conocemos hoy en día. 

Apuntalando cómo el sistema se nutre del trabajo esencial del ser humano y, en 

particular, del trabajo esencializado de la mujer (cuidados), el modelo reproductivo ha 

generado una plusvalía invisible, afectiva y familiar. Esto ya se denuncia en el lema del 

feminismo radical y que afecta a la reproductividad y explotación de la tierra, la natalidad, 

la demografía, las posibilidades laborales, el paro, la migración, etc. Como respuesta a la 

liberalización del feminismo y, así, frente a las propuestas de romper el techo de cristal y 

colocar a mujeres en puestos de poder, el feminismo de clase se opone al feminismo 

liberal, ya que se niega rotundamente a hacer frente a las restricciones socioeconómicas 

que hacen que la libertad y el empoderamiento sean inaccesibles para la gran mayoría 

de las mujeres19. La igualdad re-imaginada por el feminismo de clase borra la referencia 

 

 

 

 
17 Se usarán indistintamente los términos feminismo socialista o feminismo de clase debido a su relación de 

sinonimia. 
18 Ibidem, pág. 67. 
19 Ibidem, pág. 16. 



13 

 

del hombre blanco de negocios, aburguesado, como camino a seguir y coloca las 

problemáticas obreras y el movimiento incansable del capital en primera línea de fuego. 

El reformismo que plantea el feminismo liberal ya era señalado por Lenin como 

una manera de la burguesía de engañar a los obreros, que seguirán siendo esclavos 

asalariados pese a algunas mejoras aisladas mientras subsista el dominio del capital20. 

Este no resulta suficiente para combatir la opresión existente. La igualdad jurídica en 

forma de ley que busca el feminismo mainstream se aleja de ese 99% de la población 

mundial atacada por muchos frentes opresivos e imposibilita la revolución o el cambio de 

un sistema que se alimenta y se refuerza a través de estas opresiones que no son otra cosa 

que sistemáticas. 

La transformación social, es decir, el cambio de forma de la macrofísica y 

microfísica del poder se empareja con la defensa de la libertad y de la emancipación, más 

allá del reformismo o de la igualdad tibia y superficial. Un fallo de lógica y consistencia 

interna que el feminismo socialista denuncia desde la lucha de clases y la lucha feminista 

para dar el verdadero cambio cualitativo y revolucionario, como apunta la política 

marxista Alexandra Kollontai: 

El objetivo final de las mujeres proletarias no evita, por supuesto, el deseo que tiene de 

mejorar su situación incluso dentro del marco del sistema burgués actual. Pero la 

realización de estos deseos está constantemente dificultada por los obstáculos que derivan 

de la naturaleza misma del capitalismo. Una mujer puede tener igualdad de derechos y 

ser verdaderamente libre sólo en un mundo de trabajo socializado, de armonía y justicia. 

Las feministas no están dispuestas a comprender esto y son incapaces de hacerlo. Les 

parece que cuando la igualdad sea formalmente aceptada por la letra de la ley serán 

capaces de conseguir un lugar cómodo para ellas en el viejo mundo de la opresión, la 

esclavitud y la servidumbre, de las lágrimas y las dificultades.21 

 

En este sentido, el feminismo de clase rechaza la asimilación del feminismo dentro 

del racionalismo neoliberal situando su foco de acción en conseguir una verdadera 

igualdad más allá de la jurídica conseguida por unas pocas y que pase por unos nuevos 

cimientos que conciban igualdades más habitables tanto en la esfera privada como en la 

 

 

20 LENIN, V.I. Marxismo y reformismo. Marxists Internet Archive, 2000. 
21 KOLLONTAI, Alexandra. Los fundamentos sociales de la cuestión femenina y otros escritos. España: 

Lucia, 2011, pág. 12. 



14 

 

pública. Sin embargo, en el plano teórico, no todas las feministas socialistas han estado 

de acuerdo en cómo situar la conexión entre estas dos esferas. 

En su primera fase histórica, la explotación productiva generada por el capitalismo 

y asociada a lo público —que afectaba a hombres y mujeres— y la explotación 

reproductiva de los cuidados —que afectaba únicamente a las mujeres— se trataba como 

situaciones distintas que, aunque conectadas en su acotación revolucionaria, existían de 

manera separada. Esta lectura de lo privado/público comienza a verse como unitaria desde 

la demarcación de Lise Vogel22, que señala cómo la perpetuación de las opresiones viene 

de la misma raíz capitalista, sistema que se apoya en las dinámicas relacionales 

patriarcales que existían antes del capitalismo mismo y que se presentan en el plano de lo 

material como organizadoras. 

La fuerza de trabajo marxista se define como el conjunto de capacidades mentales 

y físicas existentes en un ser humano, que este pone en movimiento cada vez que produce 

un valor de uso de cualquier tipo23. Esas capacidades van más allá de la fuerza de trabajo 

obrera y se sitúan en el plano de la reproducción, indispensable para la producción de 

esta. Las fuerzas reproductivas caen, por consiguiente, en las mujeres trabajadoras que ya 

no solo trabajan para mantener al obrero con el que habitan en su esfera privada sino 

también para mantener la producción de la explotación del capitalista en la pública. 

 

 
Al hacer visible el papel indispensable que desempeña el trabajo no remunerado y de 

género en la sociedad capitalista, llama la atención hacia las actividades de las que el 

capital se beneficia, pero que no paga. Y con respecto al trabajo remunerado, las 

huelguistas adoptan una visión amplia de lo que se entiende por cuestión laboral. Lejos 

de centrarse solo en los salarios y las horas, también apuntan al acoso y a la agresión 

sexual, a las barreras a la justicia reproductiva y a las restricciones al derecho de huelga.24 

 

 
El feminismo socialista, por tanto, en su deriva histórica, termina por defender que 

la división sexual del trabajo —entre lo público y lo privado y, por tanto, la separación de 

capitalismo y patriarcado— carece de sentido a la hora de abordar la explotación del 

 

22 VOGEL, L.; FERGUSON, S; MCNALLY, D. 1983. Marxism and the oppresion of women: Toward a 

unitary Theory. 1983. 
23 MARX, Karl. Capital, vol. 1, 270. 
24 FRASER, Nancy; ARRUZZA, Cinzia; BHATTACHARYA, Tithi. Op. cit., pág. 13. 



15 

 

individuo per se. Esta división no hace otra cosa que naturalizar la esencialidad de la 

mujer y afianzar los roles tradicionales. Además, parece crear un velo ilusorio que 

condiciona la percepción del propio trabajo de las mujeres trabajadoras hacia sí y hacia 

sus relaciones, ya que no se cree, en cierto sentido, sierva del capital. 

Pero, aun así, terminar con el modo de producción capitalista no promete la 

erradicación de la sociedad clasista ni del patriarcado, ambos ya preexistentes a la misma. 

Heidi Hartmann25 es una defensora de la teoría dual y su propuesta consiste en redefinir 

el sistema patriarcal que afecta tanto al sujeto masculino —aliado entre sí en el control de 

las mujeres— como al femenino —divido en su exhaustividad y controlado—. Todo esto 

es perpetuado por una jerarquía que, en lugar de culpabilizar a parte de ese 99% de la 

población, sitúa la problemática sobre la propia jerarquía: desde arriba y bajo la promesa 

ilusoria del poder, el capitalista jura poder al explotado que, frustrado, ejerce el poder 

remanente sobre la mujer (o las minorías), situadas aún más abajo. Esto explicaría, a su 

vez, el triunfo de la ultraderecha actual.  

Iris Marion Young, por su parte, discute a Hartmann26 afirmando lo 

contraproducente del sistema dual ya que, por un lado, el patriarcado no se entiende sin 

su facticidad y manifestación histórica, conectado con su realidad material; y, por otro, 

ese mismo patriarcado se nutre de las relaciones de producción de manera tan íntima que, 

la teoría dual, termina por minimizar. Marion Young incluso llega a defender que las 

diferencias son mínimas pues el monstruo se sostiene sobre la reproductividad, 

igualándose. 

De este modo, la propuesta no es otra que la transformación hacia un sistema que 

termina por eliminar la división sexual del trabajo, que colectivizara los cuidados y la 

reproducción social revistiéndola del valor esencial que tiene, que comunizara los medios 

de producción y que, por supuesto, eliminara el trabajo asalariado. Estos puntos son los 

pilares actuales desde los cuales el feminismo socialista discute al feminismo liberal; 

cómo la brecha salarial no pasa por el techo de cristal sino por la división entre la esfera 

pública y privada ya que, en el caso contrario, a cambio de la precarización de la 

reproducción social, ciertas mujeres podrían elegir un puesto laboral remunerado que, a 

 

 

 

 
25 HARTMANN, Heidi. “Un matrimonio mal avenido: hacia una unión más progresiva entre marxismo y 

feminismo” en Fundació Rafael Campañans, vol., 88, 1996. 



16 

 

26 MARION YOUNG, Iris. “Marxismo y feminismo, más allá del matrimonio infeliz, una crítica al 

sistema dual” en El cielo por asalto, año II, 1992. 



17 

 

su vez, seguiría la misma tónica de explotación reproductiva sobre las mujeres, como 

criadas, niñeras, cuidadoras, etc. 

No obstante, el feminismo socialista y, en concreto, el socialismo en su herencia 

marxista no siempre ha tenido en cuenta la heterogeneidad de la clase trabajadora y que 

esas criadas, niñeras y cuidadoras, en su gran parte, son personas migrantes y racializadas. 

La crítica que hace el movimiento decolonial al Norte global también salpica al 

socialismo y así lo muestra el feminismo decolonial con un aire nuevo diferencial en la 

masa obrera. 

 

 
1.2. Las intersecciones del feminismo: herencia de la 

decolonialidad 

¿Cómo se tienen en cuenta las diferencias en una masa que pide una igualdad común 

y justa para todas? ¿De qué manera se concibe la igualdad desde la diferencia? ¿Cómo no 

se cae en la heterogeneidad de la disparidad sin restar existencia a la diferencia? Todas 

estas preguntas las van a intentar responder desde el marco de la interseccionalidad 

feministas con una herencia decolonial y crítica. Para poder atender al acercamiento a sus 

respuestas, antes debe hacerse un recorrido por dicha herencia. 

Este enfoque renovador viene dado de la mano de los movimientos anticoloniales y 

antiimperialistas de África, Asia y América Latina durante el siglo XX. El colonialismo, 

como su propio nombre indica, procede originariamente de la actitud imperialista que 

traía consigo la colonización de Abya Yala, de África y Asia en los siglos XV-XVI 

efectuada por España, Portugal, Francia, Inglaterra y los Países Bajos27. 

Pero esto no se queda ahí, ya que, como el sexismo, su institucionalización a partir 

de la marginalidad de los y las indígenas y habitantes de las tierras colonizadas llega hasta 

nuestros días, en forma de un sistema político y económico extractivista desde las 

potencias consideradas desarrolladas —el Norte global—. El control dominante que 

ejercen estos países a través de la ocupación, explotación y subordinación del capital 

 

27 Es importante destacar que el colonialismo no se limitó únicamente a la expansión europea. También 

existieron formas de colonialismo anteriores y contemporáneas en otras partes del mundo, como el 

colonialismo griego y romano, el imperio otomano, el colonialismo japonés y el colonialismo 

estadounidense. Cada uno de estos casos tiene sus propias características y dinámicas específicas, pero 

todos comparten la imposición de dominio y control por parte de una potencia extranjera sobre un territorio 

y su gente. 



18 

 

conlleva una traducción sociocultural del sistema colonial hacia conducta etnocéntricas, 

racistas y elitistas. Las desigualdades y destrucciones de las sociedades, economías y 

culturas de los pueblos colonizados fueron una nueva manera de esclavismo político y 

cubrieron los márgenes de la Otredad con las que fueron colonias europeas. 

El feminismo decolonial, de la mano de autoras como Gloria Anzaldúa, Chandra 

Talpade Mohanty y Bell Hooks rescata de los barrotes la crítica esperanzadora hacia la 

dominancia, analizando la opresión de género desde su concretitud, acercándose al 

análisis de clase que hace el feminismo socialista y en contraposición al feminismo 

blanco, teniendo en cuenta estas marginalidades no tan hegemónicas. En este sentido, y 

como apoya el ya citado Manifiesto por el 99%, se rechazan ambas perspectivas: 

 

 
La del reduccionismo de clase de la izquierda, que concibe a la clase trabajadora como 

una abstracción vacía y homogénea, y la del neoliberalismo progresista, que celebra la 

diversidad en beneficio propio. En su lugar hemos propuesto un universalismo que 

adquiere su forma y contenido desde la multiplicidad28. 

 

 

De este modo, el universalismo tiene en cuenta las formas de opresión desde el 

conocimiento situado que definió Donna Haraway29: entre lo experiencial y lo 

universalizable de dicha experiencia, alejado del tercer ojo divino y del objetivismo 

acrítico cientificista. Las comunidades indígenas, gitanas, musulmanas, negras, etc., han 

puesto en tela de juicio la hegemonía del patriarcado, del colonialismo y del capitalismo, 

aunando los frentes feministas y las luchas sociales más importantes del siglo actual y, a 

su vez, liberando colectivamente aquellas voces silenciadas en esa hegemonía 

recalcitrante, jerarquizada y dualista que produce que la clase, la sexualidad, las opciones 

laborales, las leyes migratorias, etc., sean todavía más lejanas para mujeres pertenecientes 

a estas comunidades. Es decir, de nuevo, se les otorga la categoría de objeto: las mujeres 

del “Tercer mundo” (o del “Sur”) son pensadas como objetos (o víctimas) y no como 

sujetos de su propia historia y sus resistencias, dando paso a una colonización 

 

 

 

 

28 FRASER, Nancy; ARRUZZA, Cinzia; BHATTACHARYA, Tithi. Op. cit, pág. 52. 
29 En HARAWAY, Donna. Ciencia, cyborgs y mujeres: la reinvención de la naturaleza. Madrid: Cátedra, 

1995. 



19 

 

discursiva.30 Además, en este dar voz se produce una resignificación de la sabiduría 

ancestral y tradicional de todas las culturas pisoteadas por el espíritu americano-europeo. 

 

 
El feminismo decolonial ‘hace suya la tarea de reinterpretación de la historia en clave 

crítica a la modernidad, ya no sólo por su androcentrismo y misoginia –como lo ha hecho 

la epistemología feminista clásica—, sino desde su carácter intrínsecamente racista y 

eurocéntrico’.31 

 

 

La denominación Tercer Mundo, países subdesarrollados o en vías de desarrollo, 

son eufemismos para la crítica decolonial. Y, si en concreto, se examina con la lupa del 

género la situación sociopolítica de dichos países —y, en consecuencia, lo que les depara 

a las extranjeras, migrantes y mujeres racializadas en los países primermundistas —, la 

crítica a la clase o a la opresión resultan insuficientes a la luz de la invisibilización que, 

incluso desde el feminismo, se ha realizado hacia estas mujeres. La lectura del feminismo 

decolonial alumbra el camino en la emancipación feminista abriendo hueco y generando 

apertura en el término mujer, como categoría más inestable y menos esencialista. De esta 

manera, el discurso decolonial perspectiviza el género abriendo a debate la situación del 

sujeto que convoca: agente, diverso y en devenir. 

En resumen, y teniendo en cuenta al feminismo socialista, la deriva del feminismo 

actual se divide en dos bloques más categóricos por la disputa de la esencialidad de lo 

femenino que implica la existencia de lo queer y del no-binarismo: por un lado, la 

asimilación acrítica y reformista por parte del feminismo blanco (mainstream) insertado 

en el neoliberalismo y su racionalidad; por otro, la crítica revolucionaria que el feminismo 

socialista y el feminismo decolonial, centrado en los cuidados, la explotación 

reproductiva de la mujer y concretamente en las mujeres de los pueblos oprimidos por los 

países del norte y las multinacionales. En este sentido, el Manifiesto de un feminismo para 

el 99% se sitúa en ese segundo bloque que, por agrupamiento poblacional, corresponde a 

casi toda la humanidad que, oprimida por el otro 1%, se encuentra frustrada, alienada y 

deshumanizada. 

 

 

30CUBILLOS ALMENDRA, Javiera. “La importancia de la interseccionalidad para la investigación 

feminista” en Oxímora, nº7, 2015, pág. 125. 
31 ESPINOSA, GÓMEZ y OCHOA en Ibidem, pág.124. 



20 

 

El liberalismo del lean on no solo afecta al trabajo segundón que realizan las 

mujeres de clase obrera sino, y muy concretamente, a las mujeres migrantes que no tienen 

papeles, ni suficiente salario y que caen en subcontratos para realizar los cuidados 

domésticos, reproductivos, carnales, para ese 1%. Atendiendo al número de migrantes 

que se encuentran en residencias de ancianos/as, como criadas, como prostitutas, etc., la 

clase obrera pega doble, la opresión resulta más opresora, unida a un elitismo e 

individualismo propios de la racionalidad neoliberal de mujeres y hombres que se hallan 

en igualdad de condiciones subordinando al resto del planeta, tanto poblacional como 

ecosistémico, ya que, como también señala pertinentemente el ecofeminismo, es una 

cuestión de naturalizar la tierra y la mujer como cuerpos y cosas a mirar, desnudar, poseer 

y conquistar. 

 

 
Pero no hay feminismo alguno en las mujeres de la clase dirigente que hacen el trabajo 

sucio de bombardear a otros países y sostener regímenes de apartheid; o que respaldan 

intervenciones neocoloniales en nombre del humanitarismo, mientras guardan silencio 

sobre los genocidios perpetrados por sus propios gobiernos; o que expropian poblaciones 

indefensas mediante el ajuste estructural, la imposición de la deuda y la austeridad 

forzosa.32 

 

 

Por ende, los puntos comunes entre el feminismo socialista y el feminismo decolonial 

van más allá de la oposición al patriarcado que evidenció el feminismo radical, colocando 

la clase obrera, la etnia y la jerarquía social sobre la palestra cuestionando tanto el 

capitalismo como el patriarcado cuyas implicaciones son clasistas, racistas y sexistas. 

Pero ¿cómo abordar estos ejes opresivos? ¿Se establece una nueva jerarquía para 

intentar abordar la cuestión de la igualdad y la diferencia? O, ¿acaso se co-constituyen? 

Como ya ocurría dentro del seno del feminismo socialista, ¿estas opresiones vienen de la 

misma fuente y deben abordarse unívocamente o en su condición polimórfica hay que 

encontrar una voluntad común que garantice la concesión de agencia a los sujetos? ¿Se 

pierde el objetivo de la lucha si tenemos en cuenta los ejes opresivos a modo de jerarquía? 

O, más bien, si se jerarquiza, ¿no se provoca una competición de opresiones? Y, ¿cómo 

se consigue esto en un sujeto que parece performarse a cada paso que da? Para contestar 

 

32 FRASER, Nancy; ARRUZZA, Cinzia; BHATTACHARYA, Tithi. Op. cit, pág. 50. 



21 

 

a estas preguntas y con relación a las planteadas anteriormente, resulta relevante la 

examinar cómo de adecuada es la herramienta de la interseccionalidad. 

 

 
1.3. La aportación de la interseccionalidad al feminismo 

 

Más allá de la clase y del género, existen otras opresiones que proceden en su 

funcionamiento de manera conjunta y que alimentan ese sexismo institucionalizado que 

es el patriarcado. El reconocimiento de estas opresiones en el margen de los márgenes por 

parte del feminismo decolonial posibilitó el análisis interseccional abocado a la 

intersección e inseparabilidad de la etnia/raza, género, sexualidad y clase, junto con otras 

categorías como la edad y la condición migratoria.33 Un análisis que parte del género 

desde su apertura —ya que concibe que en su condición performativa imprime y 

descomprime a su paso— pero que, simultáneamente, toma esta construcción del género 

en función de aquello que lo circunscribe contextualmente más allá del binarismo, 

visibilizando la interconexión entre el capitalismo, el colonialismo y el heteropatriarcado. 

El origen de este marco de referencia a la hora de perspectivizar el análisis de 

género se remonta a los años 70 del siglo XX en Estados Unidos, de la mano del 

feminismo negro y chicano que evidenciaron, junto a movimientos como el feminismo 

materialista francés y el postestructuralista, la simultaneidad de lo discriminatorio en su 

crítica al sujeto que parecía esencializarse dentro del feminismo: mujer blanca, 

occidental, heterosexual y de clase media. Fue la abogada Kimberlé Crenshaw la que 

acuñó el término en 1980, lo que dio paso al denominado giro interseccional. 

Crenshaw vislumbró cómo la discriminación que recibían las mujeres negras en 

Estados Unidos parecía no resultar suficiente para las demandas feministas emergentes 

cuando, en realidad, estas mujeres no solo sufrían por ser mujeres sino también por ser 

negras. Es decir, su opresión estaba entrecruzada, entremezclada y resultaba aún más 

potente. Claro que para Crenshaw no se trataba de una cuestión meramente aditiva, 

susceptible de ser tratada desde los dos ejes de opresión, sino que estas dos opresiones no 

podían pensarse las unas sin las otras. Es decir, “los ejes de subordinación social no 

generan experiencias de subordinación que deban entenderse una por añadidura de la otra, 

 
 

33 MUÑOZ-GARCÍA, Ana Luisa; LIRA, Andrea, Op. cit., pág. 6. 



22 

 

sino que la intersección es ‘constitutiva’; genera experiencias singulares y concretas de 

subordinación”34. De este modo, Crenshaw señala que es necesario pensar el marco de 

las opresiones o discriminaciones de cara a la aplicación de políticas de igualdad. Y, en 

conexión con el conocimiento situado de Donna Haraway y con el standpoint feminista, 

reivindicaban la concreción de la diferencia, las distintas opresiones que la población 

experimenta. También sostiene una mirada desde abajo, en lugar de una elaboración 

política desde arriba, fuera de lo vivencial y sin tener en cuenta que, incluso dentro de las 

minorías discriminadas, se ejercen jerarquías y se mantienen o conceden privilegios que 

colocan, por ejemplo, a las mujeres blancas por encima de las mujeres negras. Es decir, 

Crenshaw sugiere que el nuevo marco teórico debe tener en cuenta la subordinación 

dentro de la propia opresión, centrándose en las categorías de raza/etnia y género/sexo. 

Desde esta crítica a la visión etnocéntrica del feminismo, la interseccionalidad 

recogerá en su seno otros ejes opresivos constructores como la clase, la sexualidad, la 

religión, la edad, la diversidad funcional, el estatus de ciudadanía, etc.35 Teniendo en 

cuenta todas estas perspectivas, la interseccionalidad aboga por una discriminación que, 

en lugar de actuar unívoca o ambiguamente, emerge de la interconectividad entre todos 

estos ejes en forma de poder social. O, lo que es lo mismo, que la opresión en su impresión 

no actúa de la misma manera en todas las personas, conjugándose de manera vinculatoria 

y sutil y caracterizándose a través de lo diverso y de la heterogeneidad social. 

La interseccionalidad es una forma de entender y analizar la complejidad del 

mundo, de las personas y de las experiencias humanas. Los sucesos y las circunstancias 

de la vida social y política y la persona raramente se pueden entender como determinadas 

por un solo factor. En general, están configuradas por factores y formas diversas que se 

influyen mutuamente. En lo que se refiere a la desigualdad social, la vida de las personas 

y la organización del poder en una sociedad se entienden mejor como algo determinado, 

no por un único eje de la división social, sea este la raza, el género o la clase, sino por 

muchos ejes que actúan de manera conjunta y se influyen entre sí.36 

Es decir, estos ejes no pueden ser aislados de su relación con los otros, si es que 

se manifiestan en la coyuntura de manera conjunta. Esto ya estaba en la semilla del 

 

34 SALES GELABERT, Tomeu. “Repensando la interseccionalidad desde la teoría feminista” en Agora, 

vol. 36, nº2, 2017, pág. 232. 
35 Ibidem, pág. 234. 
36 Para ver más en HILL COLLINS, Patricia; BILGE, Sirma. Interseccionalidad. Madrid: Morata, 2019. 



23 

 

feminismo de clase, puesto que pensar que la clase y el género no podían aliarse, como 

así lo hace ver la teoría unitaria, era separar, en última instancia, aquello que actuaba 

necesariamente de forma conjunta e incluso con capacidad de retroalimentación. Por 

tanto, “los principales ejes de las divisiones sociales en una determinada sociedad y en un 

momento dado (…) no funcionan como entes independientes y mutuamente excluyentes 

sino que se construyen unos sobre otros y actúan juntos”. 37 

 
Es así como el marco teórico que introduce la interseccionalidad en el feminismo 

casa con una visión tanto decolonial como socialista, puesto que sus principales ataques 

se dirigen hacia el neoliberalismo, el colonialismo y el patriarcado, proporcionando en 

consecuencia visiones que tienen en cuenta la desigualdad producida desde la concretitud 

de los territorios y los cuerpos con una perspectiva universalista. Dado que la 

globalización ha producido que el flujo del capital se extienda hasta en lo que parecía 

recóndito y, sobre todo, pasando por encima de ello, este también es nutriente de la 

intersección, como bien señala Hester Eisentein cuando dice que “el capital es 

interseccional, siempre intersecta con los cuerpos que generan trabajo”. 38 

 
Lo que consigue el giro interseccional y su desarrollo posterior, llegando hasta la 

actualidad y encontrándolo en textos de la ONU, es destacar la relacionalidad opresiva en 

el contexto concreto de las distintas relaciones de poder. En ese sentido, logra mostrar 

cómo el poder se establece de manera relacional, jerarquizante y moviente, más que 

estáticamente. De este modo, Patricia Hill Collins y Sirme Bilge39 sitúan la 

instrumentalidad de la interseccionalidad no solo de cara a las discriminaciones según 

etnia, género, clase, etc. (es decir, según sus interacciones), sino también en función de 

cómo se dan entre los ámbitos de poder (es decir, el estructural, el disciplinario y el 

interpersonal). Con otras palabras, la diferencia existente entre la discriminación que 

abarca más que sus partes y cómo esta se imprime en sus distintas manifestaciones 

contextuales, según el ámbito de poder. 

 

 
Patricia Hill Collins propone pensar en una matriz de dominación, que organiza el poder 

a nivel global y que, además, presenta diferentes manifestaciones locales, a partir de una 

 
 

37 Ibidem, pág. 16. 
38 EISENTEIN, Hester en Ibidem, pág. 26. 
39 HILL COLLINS, Patricia; BILGE, Sirma. Op. cit. 



24 

 

configuración histórica y social particular. Esta matriz entiende que los distintos sistemas 

de opresión están en interacción, interdependencia y mutua constitución, de manera 

dinámica e incluso contradictoria, ya que es posible que determinados grupos se 

encuentren en posición de opresor y oprimido a la vez (p.e hombres afrodescendientes; 

mujeres blancas y burguesas)40. 

 

 

La consideración de Patricia Hill Collins de la interseccionalidad como una matriz 

—que describe y está compuesta por— más que como una teoría consolidada con unos 

conceptos a manejar —que podría llegar a prescribir sus propios conceptos—, responde a 

una de las mayores críticas que ha recibido la interseccionalidad a la hora de considerarla 

dentro de un feminismo de tipo interseccional o, más bien, como un instrumento para 

abordar cuestiones de índole feminista. Las categorías, a veces prestadas o influidas de 

otras teorías, como la etnia, la clase o las relaciones de poder, no terminan por germinarse 

dentro del marco interseccional, sino que resultan condicionadas en su análisis por la 

mirada interseccional. Es decir, no se trata tanto de la denuncia de cierta jerarquía de 

poder, como ocurre con el resto de los feminismos, sino que se trata de un enfoque que 

conjuga y visualiza dichas denuncias de una manera concreta mediante la interconexión 

de las discriminaciones que se permean a través de esa misma conexión. 

De hecho, una de las primeras críticas que tuvo el giro interseccional (que se 

denomina así precisamente por la problemática que suscita el trato de la 

interseccionalidad como teoría o conceptos sólidos) fue cómo una categoría como la 

clase, que ya había sido señalada como eje opresivo fundamental desde el sector feminista 

socialista, desaparecía dentro de la discusión de la interseccionalidad, tan palpables entre 

el feminismo radical y el feminismo socialista. También resultó ojo de la crítica cómo la 

categoría de sexo era asumida por Crenshaw acríticamente. 

Por eso mismo, Crenshaw categorizó el enfoque desde el que abordar la mirada 

interseccional en sus posibilidades: el enfoque anti-categorial, el inter-categorial y el 

intra-categorial, respondiendo tanto a la criticada solidez de la interseccionalidad como 

al modo en que se tratan estas desigualdades o ejes discriminatorios a la hora de distribuir, 

ejercer o aplicar ciertas políticas igualitarias que pudieran borrar la diferencia o caer en 

una mera competitividad entre las opresiones, terminando por ser contraproducente. 

 
40 CUBILLOS ALMENDRA, Javiera. Op. cit, pág. 123. 



25 

 

Todos estos enfoques se anclan bajo el paraguas de la deconstrucción propuesta por 

Jacques Derrida y que, para el feminismo, significa deshacer las categorías determinadas 

como paradigmáticas, en general, la de género, para reconstruir o generar algo nuevo bajo 

otra estructura. 

La razón por la cual va a desestimar, junto a Nira Yuval-Davis posteriormente, el 

enfoque inter-categorial es justamente rehuir que la toma en cuenta de las opresiones se 

haga mediante una suma como si pudieran aislarse las unas de las otras o del propio 

contexto en el que se dan. 

Por su parte, el enfoque anti-categorial sitúa la problemática social en la propia 

categorización, mostrando cómo la desigualdad se permeabiliza a través del estatismo o 

esencialismo de las propias categorías. Sin embargo, se queda a las puertas de la 

deconstrucción, ya que, aunque representa el afán último del enfoque deconstructivo 

feminista, la caída misma de categorías no señala cómo estas se interrelacionan y acaba 

por jerarquizar unas categorías sobre otras. 

 

 
Es el enfoque intra-categorial el que defiende Crenshaw, por su afán más 

deconstructivo y, por ende, más cercano a la apertura reconstructiva, a la representación 

de la propia caída deconstructiva —pues la deconstrucción, como la construcción, no se 

edifica de un día para otro— y, en pocas palabras, por tener más en cuenta la complejidad 

del entramado social. Como afirma Tomeu Sales Gelabert 

 

 
El enfoque o perspectiva intra-categorial se diferencia poco del anti-categorial, ya que 

parte de la deconstrucción crítica de las categorías sociales que representan la realidad. 

Pero, a diferencia de la perspectiva anticategorial, la intra-categorial focaliza la atención 

en los grupos no visibles debido a las fronteras que marcan las diferencias entre los 

distintos grupos sociales. Se complejiza la realidad social que queda dentro de una 

determinada categoría social, mostrando su pluralidad y diversidad.41 

 

 

La desigualdad desde el enfoque intra-categorial de Crenshaw, por tanto, se 

propone desde la interacción dentro de los márgenes y no como una suma que se suele 

 

41 SALES GELABERT, Tomeu. Op, cit., pág. 236. 



26 

 

realizar desde fuera, “como un acercamiento para conducir la investigación empírica que 

enfatiza la interacción de categorías de diferencia” 42. 

Este enfoque deconstructivo es el que se ha asumido dentro del desarrollo de la 

interseccionalidad como el propiamente interseccional que, para Angie-Marie Hancock, 

se opone al enfoque unitario o múltiple. El primero se aleja de la mirada interseccional, 

ya que enfatiza un eje discriminatorio, una categoría por encima de las demás plasmando 

relaciones dicotómicas y estables, terminando, de nuevo, en una matanza de las 

diferencias existentes. Por otro lado, el enfoque múltiple las trata de manera 

independiente o aislada, sin ningún tipo de interrelación entre sí y cae en la adición tan 

denostada dentro de la crítica interseccional. Desde el enfoque intra-categorial de la 

interseccionalidad, por tanto, se vislumbran las categorías sociales como dinámicas e 

históricas.43 

Pero no todas las autoras feministas que han escrito sobre interseccionalidad la 

ubican dentro de una categorización intra-categorial o rechaza enfoques múltiples o 

unitarios. Yuval-Davis va a reivindicar cómo estas propias perspectivas se conjuntan las 

unas con las otras, no terminando por ser excluyentes entre sí. Para la autora, una mirada 

únicamente intra-categorial terminaría por acabar en justo aquello de lo que rehúye, la 

simple suma competitiva o simplificadora de discriminaciones ya que, dependiendo de en 

qué ámbito analítico se esté, pueden ser pertinentes unas u otras y, además, no se 

entienden sin pasar por un análisis de lo que pueden constituir como categorías en sí 

mismas, sin por ello terminar de borrar las diferencias existentes entre sus lindes. Estas 

categorías, que Yuval-Davis prefiere nombrar configuraciones o dinámicas —y, así, logra 

remarcar el devenir de estas—, se constituyen en planos interconectados. Sin embargo, 

resulta fundamental ver, sobre todo para el análisis de la estratificación social, qué las 

hace categorías como tales. 

La problemática de las categorías, que acaba por tocar todos los debates 

feministas, no puede entenderse sin esta mirada interseccional que señala lo intrincado de 

su dinamización. Para que esto no invisibilice las relaciones de desigualdad, este debate 

no puede centrarse solo en la descripción del grupo social oprimido44, como tampoco 

puede dejar de lado la construcción dialéctica del entramado social, cambiante y 

 

42 HANCOCK, Angie-Marie Hancock en Ibidem, pág. 238. 
43 Ibidem, pág. 239. 
44 Ibidem, pág. 244. 



27 

 

complejo, abierto y que parece cerrarse en sus dinámicas, con una multiplicidad de niveles 

que no se sustituyen, siendo todos susceptibles de análisis. 

Aun así, para Yuval-Davis resulta problemático hablar de la interseccionalidad 

desde un enfoque marcadamente intra-categorial o puramente interseccional ya que, como 

las propias dinámicas sociales, el enfoque tiene que aplicarse también según ese contexto 

que tanto tiene en cuenta y según el ámbito de poder con el que se relacione, como 

apuntaban Patricia Hill Collins y Silma Bilge, ya que dependiendo del momento 

sociohistórico unas dinámicas tendrán más importancia, tanto teórica como práctica, que 

otras. 

Independientemente de las diferencias que se tengan en cómo aplicar la mirada 

interseccional en las problemáticas que denuncia el feminismo, el afán deconstructivo que 

permite desestabilizar las categorías o dinámicas sociales y que producen desigualdades, 

recoge el testigo de eliminar los dualismos que, además de binarismo, reproducían 

patrones de acción desde la dominancia del sujeto hacia la pasividad del objeto. Desde 

este conocimiento situado que feminismos como el decolonial y el ecofeminista han 

tratado y que en el enfoque interseccional está implícito, los márgenes y sus relatos 

empiezan a tornarse relevantes de cara a repensar las estructuras sociopolíticas y sin tener 

que pasar por ciertos posicionamientos sociales, el enfoque interseccional convive con 

cualquier voz que necesite ser narrada: 

 

 
Ya no entendido como un saber técnico ni erudito, sino como un saber vivencial que 

reconstruye y/o deconstruye la realidad como la define una matriz de dominación múltiple 

e imbricada. En este conocimiento situado hallamos nuevas formas de pensar la sociedad, 

fuera de las estructuras jerárquicas y desde posturas no sometidas. Asimismo, con ello, 

aportamos a la desestabilización de la dicotomía que propone el pensamiento 

hegemónico, que menosprecia el conocimiento experiencial en relación a un 

conocimiento teórico-técnico.45 

 

 

En esta multiplicidad de voces se le ha criticado cierto lenguaje demasiado 

universalista, alimentado por la concepción de la interseccionalidad como posible teoría 

 

 

45 CUBILLOS ALMENDRA, Javiera. Op. cit., pág. 132. 



28 

 

o concepto, sin consenso sobre lo que termina por ser la intersección del todo, como se 

ha podido entrever en lo expuesto. Pero lo que sí posibilita, desde el afán deconstructivo 

que se halla detrás de todas las aportaciones teóricas a la interseccionalidad, es la 

posibilidad de entender cómo las relaciones de poder se articulan entre sí, entrelazadas y 

en un contexto de sistemas hegemónicos del pensamiento, como es la racionalidad 

neoliberal y el heteropatriarcado colonial. De este modo, nutriéndose de las teorías 

feministas, cuya solidez ha movido mareas, como lo son el feminismo socialista, el 

feminismo decolonial y el ecofeminismo, la interseccionalidad sirve al propósito de 

analizar cómo se intrincan esas mismas relaciones, cómo todas son relevantes en la 

búsqueda de la justicia local y global y cómo pueden aplicarse las políticas bajo esa tónica. 

 

 
Esta nueva manera de entender la interseccionalidad desde la crítica al capitalismo, aparte 

de re-politizar la interseccionalidad y afilar su dimensión crítica, reintroduce el conflicto 

y la división dentro del feminismo. La interseccionalidad ya no podrá ser entendida como 

el “mainstream” del feminismo, ni como una teoría totalmente abierta e inclusiva.46 

 

 

Esta asunción de la interseccionalidad por parte de las críticas feministas como la 

crítica al capitalismo, se debe al señalamiento que hace Sara Salem de esconder detrás de 

las caras de la diversidad una condescendencia hacia el liberalismo que se puede llegar a 

nutrir de estas formas múltiples, asumiéndolas en su propio seno y mancillándolas como 

ya se ha apuntado en la crítica al feminismo liberal. 

Para no desactivar, en consecuencia, la potencia que puede tener la 

interseccionalidad como arma es necesario pensar su característica de relacional en el 

propio contexto en el que esta se aplica, más allá de los casos prácticos de la concretitud 

y en vistas al panorama hegemónico liberal. Es decir, debe tratarse con cuidadosa mano 

el lugar en el que se aplica esta herramienta, sin perder de vista la crítica que ciertos 

feminismos terminan por complementar, indisoluble de su aplicación ya que, de otro 

modo, resulta vana, estadística y meramente cuantitativa. Es decir, termina por quedarse 

a las puertas de la crítica y del cambio, tornándose más reformativa —y, por tanto, desde 

arriba y más cercana al liberalismo— que justa —desde el conocimiento situado y 

 

46 SALES GELABERT, Tomeu. Op. cit., pág. 251. 



29 

 

vulnerable de abajo—: “no se puede hablar de una teoría feminista interseccional ni de un 

feminismo interseccional diferente al feminismo radical, postmoderno, 

postestructuralista, decolonial, etc.”47
 

 

 
La identificación de múltiples posiciones y localizaciones sociales de vulnerabilidad que 

producen los diferentes ejes de poder no ha de caer en una celebración acrítica de la 

pluralidad y la diversidad. El gran reto del discurso interseccional es activarse 

políticamente, concibiendo formas de articulación política de la diversidad. Es necesario 

el paso de una teoría social del poder a una teoría política del poder, capaz de vislumbrar 

las diferentes formas de articular polarmente las diferentes relaciones de poder que 

descubre el discurso interseccional.48 

 

 

Gracias, por tanto, a la interseccionalidad, como gran heredera de lo que evidenció 

en su semilla tanto el feminismo socialista como el feminismo decolonial, y sujetado a un 

panorama que oscila entre la globalización, la deslocalización y le reivindicación de lo 

local, puede pensarse la realidad desde diversos, y no excluyentes, ejes de 

discriminaciones que destacan ya no la opresión sino la propia vulnerabilidad que 

proponen estas relaciones y dinámicas de poder, estas categorías arrolladoras y el 

privilegio desconcertante que suponen. Una interseccionalidad que se proponga como 

interseccional con el propio feminismo, amparada en la urgencia de la actualidad e 

identificatoria en el destello de la diferencia, no en las aguas desarticuladas de la masa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

47 Ibidem, pág. 253. 
48 Ibidem, pág. 254. 



30 

 

1.4. La actualidad del feminismo plural 

 
El Manifiesto de un feminismo para el 99%, que conjuga feminismos como el 

decolonial, socialista, ecofeminista o la mirada interseccional, propone conectar con los 

derechos sociales ya no de una mayoría sino de la realidad social de las personas que 

habitan a pesar de otras: las trabajadoras, las migrantes, los pueblos indígenas, las 

ruralidades, etc. Todas ellas están luchando por sobrevivir en un sistema que está diseñado 

en su contra y que se nutre de él. Un feminismo que aborde interseccionalmente los 

desafíos de los tiempos actuales es un feminismo que no se escapa de las problemáticas 

que suscita la existencia de un feminismo liberal, ese feminismo del 1%. 

 

 
Rechazando sacrificar el bienestar de una mayoría para proteger la libertad de unas pocas, 

defiende las necesidades y los derechos de las muchas: de las mujeres pobres y de clase 

trabajadora, de las racializadas y migrantes, de las mujeres queer, las trans, las 

discapacitadas, las alentadas a verse como «clase media», aun cuando el capital no pare 

de explotarlas. Pero eso no es todo. Este feminismo no se limita a «cuestiones femeninas», 

tal como se definen tradicionalmente. Representando a todas las explotadas, dominadas y 

oprimidas, quiere convertirse en una fuente de esperanza para la humanidad entera. Por eso 

lo llamamos feminismo para el 99 %.49 

 

 

En consonancia con la denuncia por la explotación reproductiva, con la liberación 

de la sexualidad que explicita la independencia del núcleo familiar heteronormativo, con 

una clase más consciente de la sociedad en la que se forjan sus muros (en su etnia, su 

género, su condición sexual, etc.) y para crear un sujeto más coherente con los sujetos 

vivientes y con los vivos que echaron a patadas de la categoría ontológica de sujetos. 

Estos feminismos, compatibles entre sí y convivientes con la perspectiva de la 

interseccionalidad, podrían permitir, situándose frente a frente con el capital, derribar los 

fantasmas y las inquietudes de las oprimidas, les descriminades e incluso los 

privilegiados. Un feminismo que despierte las conciencias y llame a las filas para ponerle 

freno a la crisis ecológica, política (con la presencia en alza de la ultraderecha en los 

países del Norte) y socioeconómica. 

 

 

49FRASER, Nancy; ARRUZZA, Cinzia; BHATTACHARYA, Tithi, Op. cit, pág. 18. 



31 

 

 

En el caso del neoliberalismo progresista, nuestro objetivo es separar la masa de mujeres 

de clase trabajadora, inmigrantes y personas de color de las feministas lean in, de los 

antirracistas y homófobos meritocráticos, y de la diversidad corporativa y los engaños del 

capitalismo verde que secuestró sus intereses y los moduló en términos favorables al 

capital. Con respecto al populismo reaccionario, nuestro objetivo es separar las 

comunidades de la clase trabajadora de las fuerzas que promueven el militarismo, la 

xenofobia y el etnonacionalismo, que se presentan falsamente a sí mismas como 

defensoras del «hombre común», mientras que promueven a hurtadillas la plutocracia.50 

 

 

La aportación de la deconstrucción feminista e interseccional afecta a la propia 

epistemología, que abarca desde el conocimiento y su transmisión escolar-académica, 

hasta los conceptos implícitos en el funcionamiento institucional y macroeconómico. 

Estos aires nuevos, en los que conceptos como la objetividad estática51, el sujeto y el 

objeto, la cosa y su cosificación/objetificación, la dignidad ontológica, etc., participan en 

el ideario ideológico dándose por sentado. Por ello y por la práctica de políticas 

revolucionarias que van más allá del reformismo en forma de tirita, estos feminismos, sin 

olvidar cómo pueden situarse para transformar rica y justamente el mundo, resultan 

fundamentales para poner en tela de juicio, fundamentar e impulsar el cambio sustancial 

y estructural, para estar a la altura de esa crisis sin precedentes —que es la de destrozar la 

casa más grande, el ecosistema— y que, pese a su manifestación globalizada, puede darse 

la vuelta utilizando estas vías que permiten conectar con lo que parecía desconocido, ya 

sea en forma de vecina, a la vuelta del continente o en la propia escuela. El nutriente más 

rico y potente de estos feminismos no solo reside en su crítica sistémica sino en lo que 

implica esa crítica: el desmantelamiento total y recalcitrante de dualismos que silencian, 

que objetivizan y simultáneamente cosifican a su paso. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

50 Ibidem, pág. 52. 
51 Como defiende Evelyn Fox Keller en FOX KELLER, Evelyn. Reflexiones sobre género y ciencia. 

Valencia: Edicions Alfons el Magnanim, 1991. 



32 

 

II. MARCO PRÁCTICO 

 
2. Justificación pedagógica y metodológica 

 

2.1. Rap como herramienta pedagógica 

 

El rap es expresión y movimiento, poética plebeya y ritmo, dentro de un panorama 

artístico que va desde la música en sí hasta la cultura emergente de las calles. Es desafío 

y límite dentro de un sistema jerarquizado, tanto industrial como estructural surgido tras 

la Segunda Guerra Mundial, en tensión siempre entre lo céntrico y lo periférico. Dentro 

de la cultura suburbana y en conexión con el skate, el grafiti, el breakdance y cierta 

vestimenta, emerge en Estados Unidos como un conjunto de voces alternas, en contra de 

la narrativa apabullante de los núcleos más ricos y vinculado con la cultura afroamericana, 

estigmatizada y marginalizada. 

La expansión posterior por los países hispanohablantes y europeos intentó 

mantener el espíritu de clase obrera que representaba en un principio, pero su asimilación 

dentro de la cultura del capitalismo tardío y de la racionalidad neoliberal ha provocado 

que ahora crezca mucho más allá de los márgenes y que, en cierto sentido, acabe cayendo 

en las manos de la cultura de masas. A pesar de ello, una parte de este sigue destilando 

reivindicación y lucha. El rap, entonces, “navega en aguas turbulentas: entre la sospecha 

y su fetichización como mercancía, entre el prejuicio y la asimilación despolitizada”52. 

Un gran número de jóvenes tienen relación, ya sea directa o indirecta, con este estilo 

musical, que fluctúa entre una poesía marcada en su rima asonante y una percusión basal 

que la encauza. Esta relación se ha propiciado a través del terreno de la urbe, en calles y 

esquinas recónditas, en plataformas digitales y carteles de grandes festivales, en el tráfico 

y sus altavoces, en los auriculares de un alto grueso poblacional. Debido a esta presencia 

generacional, que se enmarca en los inicios de los años 2000 y que arranca hasta su última 

forma con influencias del reggaetón latino (el trap), resulta un elemento a considerar 

dentro de la enseñanza pública por razones de peso. 

 

 

 

 
 

52 MARTÍN VILLAREAL, Juan Pedro. “’Ante un folio en blanco jurando bandera’: feminismo y política 

en la obra de Gata Cattana” en VV.AA. Literatura y política. Políticas de la literatura. Valladolid: Ediciones 

Universidad de Valladolid, 2020, pág. 132. 



33 

 

Para poder comentar su potencialidad pedagógica, resulta necesario realizar una 

revisión de los valores que este estilo musical encarna. En su origen, hace más de cuarenta 

años, el rap denunciaba, en forma de beats, las condiciones socioeconómicas de las que 

partían: “el fraude, la desigualdad, la violencia de género, la explotación (proletaria), la 

trata de personas, el racismo. Admiran la resistencia activa, el talento, ‘reventar’ cosas, la 

implicación del grupo y de las personas”53. Esta vinculación social del rap a las calles 

obreras, a la pobreza a través de una expresividad brusca y directa, ha sido manipulada 

por los medios de comunicación para proyectar sobre él una imagen estereotipada. Una 

imagen cuya fuente proviene de la misma que sirve para discriminar a estos sectores de 

la población. 

Esta discriminación del rap como la atribución a la maleante juventud, ha servido 

como resorte desde el cual la identidad de la cultura del hip hop se ha determinado aún 

más, afianzando valores como la fraternidad, el afán de superación o la honestidad. Para 

los integrantes de esta cultura, el quehacer de su cotidianeidad reside en estar con sus 

amigos mientras hacen rap fuera de casa y, de este modo, producen una mejoría en sus 

habilidades motrices, plásticas y de comunicación. 

Esta mejora de habilidades, unida al lenguaje que acompaña al rap, hace de la 

creatividad lingüística uno de los mayores encantos de esta práctica que, como una 

especie de diálogo con chispa, provoca consciencia y transformación narrativa sobre el 

contexto del alumnado y sobre su propio auto/relato, tan importante en la etapa de 

desarrollo cognitivo-moral que les atraviesa. Esto, a su vez, provoca que “el lenguaje 

artístico del hip hop, empleado como recurso pedagógico, permia educar en el rechazo 

ante las injusticias que afectan a las personas que identificamos como próximas o lejanas, 

así como para declarar la adhesión a determinados principios éticos”.54 La cristalización 

de esos principios éticos fue la Declaración de Paz del Hip Hop55, en la cual figuraban 

temas como la paz, la educación, la comunidad, la relevancia de la influencia y las leyes. 

Sin embargo, en muchas de las letras de rap, más o menos comercial, se proyecta 

una imagen de la mujer hipersexualizada, con una presencia que no va más allá del objeto 

 

 

 
 

53RODRÍGUEZ ÁLVAREZ, Alberto; DA CUNHA, Lucía Iglesias. “La ‘cultura hip hop’: revisión de sus 

posibilidades como herramienta educativa” en Biblid, nº26, 2014, pág. 179. 
54 Ibidem, pág. 175. 
55 BAMBAATAA, Afrika; HERC. Kool. Declaración de Paz del Hip Hop, 1971. 



34 

 

sexual sobre el que descargar las frustraciones del individuo masculino desesperanzado y 

alienado. 

El rap no puede escaparse del efecto impregnador del racionalismo neoliberal, que 

empuja a desear riquezas vacías, y del sistema heteropatriarcal, que proyecta a un sujeto 

que consume y a otredades consumibles, manoseables, oprimidas, opuestas a la 

construcción de dicho sujeto. Ambas racionalidades o sistemas de pensamiento se 

conjugan en el destino de determinar y enjaular la identidad que los y las adolescentes. Y 

es precisamente sobre el papel influyente que puede tener sobre su identidad donde se 

encuentra otra de las grandes potencialidades pedagógicas del rap, ya que la conciencia 

colectiva que representa —no solo en las voces que lo narran sino en las que se encuentran 

tras las historias narradas o en el mientras de dicha narración— es el lugar en el que el 

que ese Sujeto se posibilita junto a sus Otredades que lo niegan y activan 

simultáneamente, con la tenue pero suficiente esperanza de barrer estas dicotomías que 

estereotipan y potencian actitudes misóginas, homófobas, etc. Este atisbo de apertura se 

denota en la propia actitud de la cultura hip hop que, frente a las tendencias 

homogeneizadoras de las modas y de lo normativo, se aparta y se diferencia, formándose 

identitaria y colectivamente. 

En esta señal de identidad, la igualdad es una clave dentro de sus límites ya que, 

para la comunidad, todas las personas que la forman son iguales, caracterizando un 

espacio dialógico habermasiano. Una igualdad que recuerda a la concebida y manifestada 

desde los derroteros más actuales del feminismo, desde el feminismo interseccional hasta 

el transfeminismo: una igualdad que persigue ejes referenciales y cuya meta no es otra 

que la dignidad ontológica, sin borrar las diferencias que colocan a las mujeres en dicha 

meta. Pero para identificarse negativamente, hace falta negar parte de lo social que te 

constituye. Este elemento no conlleva el rechazo del afán comunitario, sino que 

ejemplifica cómo rehuyendo el hombre-masa, sus posibilidades de definirse como 

individuos y colectividades son más abiertas y fluctuantes. Es decir, en la determinación 

negativa se rehúye la trampa de una tibia y falsa igualdad y se rema hacia la diferencia de 

la voluntad común. 

En este sentido, es la escuela uno de los primeros espejos sociales para la 

adolescencia, donde se puede trazar un plan que apoye esta herramienta rica y fructífera 

para despejar obstáculos tan sonados como el del acoso o bullying, la violencia, las 

actitudes sexistas, homófobas o transexcluyentes. Incluso, trayendo elementos callejeros 



35 

 

o llevando la educación a las calles, se conjuga el rango de acción más allá de unas paredes 

que, en ocasiones, pueden resultar recalcitrantes y angustiosas. 

 

 
Se pueden encontrar con facilidad a través de vídeos, redes y blogs multitud de 

experiencias en las programaciones educativas de colegios e institutos, en los festivales y 

encuentros organizados específicamente para jóvenes en centros culturales urbanos, etc. 

Al mismo tiempo, personas ligadas al hip hop realizan acciones divulgativas o 

reivindicativas. Todas ellas, son, pues, acciones que usan el hip hop como herramienta 

para la sensibilización ante determinados problemas sociales, para la mediación entre 

grupos antagónicos, para la ocupación del tiempo libre o para la reinserción de personas 

con dificultades de relación social.56 

 

 

Entre las canciones de rap, la población juvenil encuentra referencias, guías, 

marcos en los que reflejarse. ¿Qué ocurre cuando este marco está violentado por actitudes 

disgregadoras presentes en los videoclips, en las letras, en la industria? Y, sobre todo, 

¿cómo de importante es este marco musical en la adolescencia? Según Alicia Vara López: 

 

 
 

La influencia de la música popular es crucial en la etapa adolescente en lo que se refiere 

a la construcción de los estereotipos y roles de género que marcan los comportamientos, 

los sistemas de valores y las preferencias. Numerosos estudios avalan la repercusión de 

la cultura musical —y en concreto, del rap— en la formación de las identidades sociales. 

La cultura del hip hop y del rap calan en la población adolescente como canales de 

expresión de la propia personalidad y de los conflictos individuales o sociales, al tiempo 

que contribuyen al establecimiento de redes relacionales que se forjan a través del 

sentimiento de pertenencia a un grupo.57 

 

 

Aunque el rap permita “reconocer, comprender, validar, incluir las experiencias, 

el conocimiento, la cultura y subculturas”58 del alumnado, en su asimilación 

 
 

56 RODRÍGUEZ ÁLVAREZ, Alberto; DA CUNHA, Lucía Iglesias. Op. cit., pág. 166. 
57 VARA LÓPEZ, Alicia. “Viajes temporales, cósmicos y poéticos en el rap de Gata Cattana: una 

exploración didáctica para las aulas de secundaria” en CAUCE. Revista internacional de Filología, 

Comunicación y sus Didácticas, pág. 144. 
58 RODRÍGUEZ ÁLVAREZ, Alberto; DA CUNHA, Lucía Iglesias. Op. cit., pág. 176. 



36 

 

mercantilizada y como producto, pierde ese afán de subversión que se encontraba en su 

intencionalidad. Desde este mismo ángulo, curiosamente es donde más se encuentran 

atisbos de situaciones denigrantes para con los sujetos, como ocurre con el rol de la mujer 

en sus letras y videoclips: desde el término bitch hasta la violencia, pasando por la 

sexualización constante de sus cuerpos, en contraposición al sujeto masculino que se 

esboza como dominante, poderoso y exitoso. 

¿Qué posibilidades narratológicas y pedagógicas permanecen tras observar cómo 

el rap y su subcultura han quedado asimilados en las lindes neoliberales que conllevan, 

no solo su industrialización, casi inevitable, sino, y lo más preocupante, su racionalidad 

de consumo? Y para más inri, ¿cómo de esperanzadoras son estas posibilidades si el rap 

que se escucha por parte de la juventud, en su mayoría, es producto de esta asimilación? 

En este punto, los conceptos propuestos por Susan Lanser para observar las voces 

femeninas internas a la narración y sus procesos resultan más que convenientes. A través 

del empoderamiento clasificado en endógeno —desde dentro del sistema— y exógeno — 

independiente del entorno/ambiente—, se pueden vislumbrar las implicaciones que puede 

tener un tipo de rap en concreto o una rapera determinada. En general, el empoderamiento 

como tal se ha desligado de las políticas colectivistas para pasar al terreno del individuo, 

del espejo y de la imagen. Desde esta perspectiva, el empoderamiento se ha vuelto, en su 

manifestación superficial y anclada al sistema, meramente endógeno, en el que se podría 

incluir a raperas como Mala Rodríguez, que propone un cambio del sistema desde dentro 

del propio sistema de valores, cayendo, como consecuencia, en la cultura de consumo del 

capitalismo y en la validación del éxito que este mismo propone. 

El empoderamiento exógeno, por su parte, parece haberse deslocalizado, tapado 

por las voces que casan con el espíritu neoliberal. Recogiendo el testigo de los raperos, 

las raperas, en ese sistema ya maniatado y que se presenta como preconcebido de 

antemano, recogen los valores educados en competitividad, dominio y androcentrismo. 

Ante esto, se les presentan dos caminos: la aceptación de las reglas del juego o el 

desarrollo de su camino propio y exógeno. El término de bitch ejemplifica a la perfección 

esta bifurcación del destino musical de las raperas: por un lado, el uso prefijado de ese 

término desde el sector masculinizado que, en la versión más tradicional del rap59, la 

 

 

59 Ya que, actualmente, el uso se hace más por vía tradicional y del propio lenguaje prefabricado que 

intencionalmente. 



37 

 

denigra en la expresión sexual de la mujer como puta; y, por otro lado, la apropiación 

reivindicativa del término desde sectores performativos-queer que abren, 

simultáneamente, la expresión sexual de la mujer y la dignificación de la prostitución. 

Con toda la problemática que trae consigo el rap y teniendo en cuenta la vinculación 

a la juventud, la rapera, poeta y feminista Gata Cattana podrá alumbrar el camino 

pertinente en una propuesta pedagógica que enlaza el feminismo con el rap y que, como 

apunta en su canción “Los Puñales: debajito de las carnes como los puñales /me dice mi 

pare ‘tú no te señales / solo enséñales cómo lo hacen los que valen / solo dale más 

literatura a los chavales’60, proporciona adecuadas herramientas literarias y filosóficas al 

alumnado. 

 

 
2.2. Gata Cattana y su ejército de diez mil oyentes61 

 
Gata Cattana, nombre artístico y faceta de Ana Isabel García Llorente, fue una 

conocida rapera feminista y poeta española nacida en 1991 y fallecida en 2017. Destacada 

por la confluencia única de poesía y rap en sus canciones, marcó profundamente el 

panorama sociocultural, en sus expresiones musical y literaria, en España. La temática de 

sus letras va desde la filosofía, la mitología y el amor, hasta la identidad, la justicia social 

y el feminismo en muchas de sus formas, destacando el feminismo de clase y el feminismo 

interseccional. 

Conocida por la denuncia de la injusticia social que realizó a través de sus obras, por 

su particular estilo musical —que recoge influencias del flamenco y de la electrónica 

(haciendo flamenco bizarro de street chabacano62)— y por sus metáforas cargadas de 

contenido simbólico (entre las que se referencia a Andalucía, la antigua Grecia, el antiguo 

Egipto, etc.), consigue enmarcarse como referente dentro la historia del rap español y del 

feminismo, a su vez. Entre sus anhelos se entreveía un afán por trascender el materialismo 

de la historia y, mediante sus creaciones artísticas y a pesar de su prematura muerte, puede 

decirse que su impacto perdura en la escucha de sus LPs o en la lectura de sus poemas, 

figurando obras que se publicaron póstumamente e inacabadas, entre ellos. 

 

 

60 CATTANA, Gata. “Los puñales” en Anclas, 2012. 
61 CATTANA, Gata. “Desértico” en Banzai, 2017. 
62 CATTANA, Gata. “Los siete contra Tebas” en Los siete contra Tebas, 2012. 



38 

 

En su poesía, entre la que destaca el único poemario publicado, La escala de Mohs 

(2016), se encuentra una de las facetas de Gata Cattana: la versión irreductible de su 

intimidad que, en aras de la verdad universalizable y de la memoria, da el paso hacia lo 

colectivo en su expresión más generacional. Se convierte así, tras ser un vehículo de sus 

sentimientos y frustraciones que parecen más personales, en una poética de resistencia63, 

en la cual llama “a la juventud para que tome partido, para que convierta los sentimientos 

de impotencia en un mecanismo de lucha”64, dado que esa juventud está inserta en la 

misma realidad que ella, cronista y voz de la supervivencia. De este modo, es entre sus 

poemas donde se encuentran los primeros atisbos de solidaridad, estableciéndose ella 

como esa poeta que tiene que relatar las agonías de un pueblo que resiste. 

Sin embargo, para Gata Cattana la resistencia y su relato no es suficiente. No basta 

con retratar y denunciar. El combate, el grito de Banzai antes de la batalla se convierte en 

una necesidad para la rapera (“el nuevo milenio me ha pillado en medio gritando 

¡Banzai!”65) que, sin dejar atrás su lado de cronista, se vuelve bardo endemoniado, carne 

de histerias y alcanza el cénit del ataque hardcore en su rap. Su crítica anticapitalista, 

republicana y feminista, se entreveía entre sus versos pero, ahora, acompasados, se tiñen 

de compromiso sociopolítico, de imágenes impactantes y de cuchillos arrojadizos. En el 

rap de la autora se encuentra ese destino exógeno de la rapera que, situándose fuera del 

discurso hegemónico del rap y de su maniqueísmo, se libera e introduce, en su propio 

quehacer, un contradiscurso: 

 

 
El discurso feminista en el rap de Gata Cattana supone un contradiscurso tanto dentro del 

rap como en la totalidad de los discursos lanzados a la sociedad; un discurso que se 

vehicula desde el margen y que también se sirve de medios de comunicación no 

convencionales para hacer llegar un mensaje político que no es cómodo para las élites, 

(…) un discurso comprometido con diferentes causas sociales y políticas, así como por 

una comprensión de la obra artística como un espacio de expresión identitario que permite 

traspasar las fronteras del yo para apelar a la comunidad.66 

 

 

 
 

63 PINILLA ALBA, Susana. “El legado poético de Gata Cattana para el feminismo” en Poéticas, año VI, 

nº14, pág. 114 
64 Ibidem, pág. 118 
65 CATTANA, Gata. “Banzai” en Banzai, 2017. 
66 MARTÍN VILLARREAL, Juan Pedro. Op. cit., pág. 134. 



39 

 

En contra de las voces que monopolizaban el eco de las rimas, Cattana se sitúa, 

desde la naturalidad de su presente —debido a su lenguaje coloquial, lleno de expresiones 

que flotan entre el lenguaje propiamente rapero y callejero— y desde la denuncia formal 

—aquí es donde se encuentra su crítica exacerbada a su actualidad social plagada de 

referencias magnéticas y académicas— en una pose particular, propia y denunciante pero, 

simultáneamente, común, que comparte con toda aquella que recibe el mismo dolor, 

sufrimiento e impotencia que ella recibe como habitante de este mundo que no es más 

que la continuidad del suyo, aunque ella ya no habite, aunque ella ya no cante. Este estilo 

diafásico67 la circunscribe a una cercanía compleja elemental para acercarse a su obra. 

Una obra que se ha caracterizado por su capacidad de impacto en el público que la 

escucha. 

 

 
Esta variación estilística activa el tejido de una red de complicidades emocionales y 

vitales entre la artista y su público, a quienes interpela no como si estuviera cantando, 

sino como si estuviera conversando con ellos, en unas ocasiones, y en otras como si lo 

hiciera consigo misma, adoptando lo que se denomina un estilo involucrado.68 

 

 

Así pues, resulta fundamental resaltar que su recepción musical-performativa, 

inacabada en su escucha, se revierte de un carácter apelativo en la juventud tal que 

posibilita otra recepción: la pedagógica. La potencia de su interdiscursividad, de sus 

referencias mitológicas, culturales e históricas y la actualidad de sus mensajes, rescatados 

entre las turbulentas aguas del capitalismo tardío, enmarcan esta posibilidad pedagógica 

que no podría trazarse desde otro lugar que no fuera su crónica feminista: esa mujer joven, 

de clase obrera y andaluza que ha logrado metamorfosearse en la colectividad de un sujeto 

que, históricamente ha sido apartado del rap, del discurso y de los escenarios para 

conjugarse en las vitrinas, en la exposición y en el silencio. 

 

 

 

 

 

 

 
 

67 CHECA FERNÁNDEZ, Francisco Óscar. “Interdiscursividad y variación estilística en la obra de Gata 

Cattana” en Tonos Digital, nº42, 2020, pág. 17. 
68 Ibidem, pág. 18. 



40 

 

2.3. El legado feminista de Gata Cattana 

 
Desde la alteridad femenina, Gata Cattana pretende, usando como arma sus letras, 

pasar al campo de la facticidad, contra aquello que arremete contra los individuos que 

están convocados en el margen, desde la acción y superando la queja, con el afán último 

y filosófico universalista del feminismo. Todo ello sin pisar la periferia subjetiva que la 

compone. Entre sus renglones, su intimidad subjetivista, tan concreta y localizada en su 

yo poético, debe morir en la poesía para que el rap se conforme como “género 

performativo, en el que la dimensión teatral, poética y narrativa coexiste haciendo posible 

un pathos que conduzca al cambio social”69 y, sobre todo, como un espacio donde habitan 

varios frentes de denuncia feminista. 

En la propia voz narratológica de la rapera rapeando se encuentra el telos de su 

contracultura, un camino que se deshace de las migajas que el feminismo liberal enjabona 

sobre la superficialidad de un sistema roído y que reivindica una libertad que va más allá 

de las nociones negativas liberales para reivindicar su cuerpo, su voz, su relato que quiere 

ser libre. Así lo inscribe en letras como “Los siete contra Tebas” cuando anuncia “mi 

libertad no cabe ni en jaulas de plata blanca, no reconozco autoridad más allá de mi 

cuerpo”.70 Apuntando hacia la vinculación nada ingenua que hay entre libertad, 

responsabilidad y autoridad (y, por tanto, señalando al modo foucaltiano las relaciones de 

poder intrínsecas a las mismas) no solo se desmarca de la corriente del feminismo liberal 

que impregnan muchos productos culturales sino también de esa voz aceptada como 

marco de referencia del rap entre batallas de gallos. 

En este desmarque se vuelve en contra de aquello de lo que es hija y heredera, ese 

tablero con las fichas ya repartidas antes de que empiece el juego e incita a sus oyentes a 

tomar posesión ya no solo de sus cuerpos sino de sus voces, a salir del silencio y de la 

jaula de la culpa, a enfadarse y enrabietarse; en última instancia, a hacerse conscientes de 

que la intimidad también es política. Es aquí donde acaba por convertirse en la Gata 

Cattana de lengua afilada y palabras certeras del himno feminista “Lisístrata: Yo hago lo 

que quiera bajo el "niña no andes sola"; mujer en toda regla, poetisa con mayúsculas”.71 

La relegación del sujeto femenino al ámbito privado es un tema ya denunciado desde los 

 

 

69 PINILLA ALBA, Susana. Op. cit., pág. 120. 
70 CATTANA, Gata. “Los siete contra Tebas” en Los siete contra Tebas, 2012. 
71 CATTANA, Gata. “Lisístrata” en Anclas, 2012. 



41 

 

inicios del proto-feminismo, y la autora lo relaciona también con el pavor infundado a 

salir de ese ámbito doméstico a través de los cuentos infantiles (“con la moral muy por 

encima de sus cuentos”72), los mitos en los que la mujer es castigada con el exilio o la 

monstruosidad, etc. 

La propuesta que se halla entre sus letras de huir del espacio privado —emborronado 

por la racionalidad neoliberal— y conquistar el público parte de una construcción del 

sujeto que desestabiliza el concepto de identidad masculinizado y se construye en la 

sororidad de la acción feminista. 

 

 
La propuesta dirigida a las mujeres se expresa a través de la singularidad del yo, que busca 

convertirse en adalid de la lucha feminista; y con ello, involucrar al narratario para que 

tome las calles, participando del poder, abandonando la otredad y valorándose como 

sujeto pensante y enunciador. Por otra parte, la deconstrucción de los pilares del rap 

tradicional misógino abarca un horizonte más amplio de recepción, que incluiría a “todos” 

los consumidores de este género musical.73 

 

 

Una de las principales aportaciones al feminismo desde el rap de Gata Cattana es 

la apertura identitaria que, por un lado, ejemplifica en su narración y que, por otro, 

denuncia para que se posibilite, machacando hasta que el horizonte interpretativo se abre, 

siendo más justo con la diferencia y con la contextualidad de los sujetos femeninos. Este 

sería uno de los ejes principales desde los que trazar el cuadro pedagógico, puesto que la 

identidad que comienzan a apercibir las adolescentes entre un acto performativo y el 

siguiente, en construcción constante y casi tan enmarcada como las normas que el rap y 

su cultura hegemónica establecen, encuentra un bastión fundamental en el ambiente de la 

escuela. 

Otro pilar desde el que abordar la aplicabilidad del rap de Gata Cattana a las aulas 

es la lectura que hace del amor romántico. Este amor, para la artista, se ha edificado como 

un límite para la autonomía e independencia del sujeto en aras de conseguir un horizonte 

igualitario. Ese amor romántico, posesivo y controlador, tan representado dentro del rap, 

 

 

72 CATTANA, Gata. “Lisístrata” en Anclas, 2012. 
73 PINILLA ALBA, Susana. “Identidad y disidencia sexual en el rap feminista queer: un análisis 

narratológico de ‘Lisístrata’, de Gata Cattana” en Descentrada, vol. 4, nº2, 2020, pág. 5. 



42 

 

debe superarse para la artista para la reivindicación indispensable de la libertad del sujeto 

y para poder conseguir un horizonte de oportunidades igualitario para todos los géneros 

se necesita superar la romantización del propio amor, de ese amor posesivo y controlador 

que, además, tanta representación ha tenido en los géneros musicales y, concretamente, 

en el rap. Así lo hace constatar en su poema La Satine74, cuando apunta: 

 

 
Tu amor siempre fue, /el niño amor. /El tierno amor adolescente, /de “eres mi garza /y mi 

Helena de Troya”, /de “cuánto te quiero/ y sin ti no hay más luna…”». y prosigue pero yo 

nunca fui Helena. /Yo nunca fui Helena y ni siquiera Penélope. /Yo nunca fui ese tipo de 

princesa /que espera sentada /escuchando odas a su hermosura. /Porque yo era más La 

Satine, /la Agripina, la Teodora de Bizancio/ que administraba y quebraba imperios/ con 

una palabra.75 

 

 

Mediante las referencias que hace a figuras femeninas que, a pesar de su 

demonización posterior cultural, han conquistado espacios, reivindica el rol activo de la 

mujer en las relaciones sexoafectivas o amorosas. Este rol activo, llevado hasta la 

caricatura, ha sido conceptualizado como depravado, impropio de la feminidad en las 

narraciones míticas y culturales. Arquetipos como “la femme fatale, que usa su sexualidad 

para prosperar como Salomé, la mujer devora-hombres encarnada en los personajes 

mitológicos de Medusa, Aracne o las Erineas, o bien, la desobediente que representa el 

personaje de Antígona”76 representan precisamente ese mito contra la physis77 que 

conlleva el ideal de mujer virginal, sagrada, impoluta y pura y que tanto se ha perpetuado 

desde los cuentos o películas categorizadas como infantiles como ocurre en el caso de las 

princesas Disney y su contraria villana, poderosa, fea y temerosa. 

En contraposición a este imaginario romántico (y todo “sigue igual desde los 

tiempos de Osiris /la movida del amor y sus placeres /sus dolores y sus cambios de 

humores /lo que me hace libre me esclaviza como quiere”78) y representando el amor 

honesto que se fragua en un mundo hostil, se encuentra otra de las aristas fundamentales 

 

74 CATTANA, Gata. La escala de Mohs. Barcelona: Penguin Random House, 2019, págs. 57-60. 
75 Idem. 
76 PINILLA ALBA, Susana. PINILLA ALBA, Susana. “El legado poético de Gata Cattana para el 

feminismo” en Poéticas, año VI, nº14, pág. 111. 
77 CATTANA, Gata. “Antígona” en Los siete contra Tebas, 2012. 
78 CATTANA, Gata. “Al norte” en Los siete contra Tebas, 2012. 



43 

 

del feminismo de Gata Cattana y que concuerdan con el propósito pedagógico de su 

aplicación educativa: el feminismo de clase, concretado en su faceta andaluza-rural: tengo 

la cabeza “como Ferguson, la boca como percusión, /las manos de herramienta y los pies 

como ancla, / los ojos como platos y vacía la panza, /torcía la columna y perdía la 

esperanza”.79 

La máxima representación de la aportación que Cattana hace al ideario romántico 

es el poema “Con las manos”80, que reza versos tales como: 

 

 
No aman de igual forma /los ricos y los pobres. /Los pobres aman con las manos. /Los 

pobres aman en la carne y con gula, /en las peores estampas /en condiciones famélicas /y 

con todo en su contra. (…) /Y parece que su amor se yergue /indestructible a pesar de; /a 

pesar de las miles de plagas, /de los sueños frustrados /y fracasos andantes, /de las crisis 

cíclicas /y de hambrunas /y de guerras, /más valiente que Heracles, /más Odiseo que 

Odiseo. (…) Yo siempre he amado de esta manera. /Yo te amo como aman los pobres, /y 

me temo /que durante mucho, mucho tiempo /esto seguirá siendo así.81 

 

 

De este modo, la autora permite acercarse al amor desde una perspectiva más 

realista y consecuente con el mundo que lo inscribe en su seno, que conecta con las 

nociones de cuidados feministas y que, a su través, denuncia y explicita cómo de 

necesario es este cuidado incluso en el contexto más terrible. Un amor que no requiere de 

sacrificios pero sí de valentía, que se nutre de los cuidados pero que no olvida el suyo 

propio (“que vengo de ahora de firmar la paz conmigo /hablando conmigo, luchando 

conmigo /primero, luego mis circunstancias conmigo /rollo muy raro introspectivo /ahora 

que me quiero como amiga”82) y que ama como aman aquellas que ya no tienen nada que 

perder, como aquellos que ofrecen todo lo que hay en su frigorífico aunque se les acabe 

la despensa: sin exclusiones, en solidaridad y en conjunto. “Yo con la catana y tú con las 

manos, vamos a parecernos a Rómulo y Remo”83, dice Gata Cattana: un amor que 

construye, que sobrevive y que hace evidente lo bueno que queda en las ruinas. En 

 

 
 

79 CATTANA, Gata. “Ferguson” en Inéditos, 2015. 
80 CATTANA, Gata. Op. cit, págs. 50-53. 
81 Idem. 
82 CATTANA, Gata. “Papeles” en Banzai, 2017. 
83 CATTANA, Gata. “Nada funcionando” en Banzai, 2017. 



44 

 

palabras de Susana Pinilla Alba 84, Cattana consigue apuntar en su concepción del amor 

hacia los “lazos de sororidad que nos lleven a la apropiación de lo que es nuestro: nuestro 

cuerpo, capacidades y el derecho de generar conocimiento desde lo que somos”.85 

A su vez, esta concepción se vincula con un panorama concreto, experiencial de 

la propia rapera. Andalucía ha sido históricamente un territorio pluralmente rural, con 

altos índices de desempleo, analfabetismo ya que está organizado desde el Estado de 

manera periférica. En pocas palabras, Andalucía es un territorio de clase obrera sobre la 

cual se han proyectado un sinfín de prejuicios elitistas en todas las manifestaciones 

culturales o artísticas de las que goza el territorio, como ocurre con el acento —a menudo 

parodiado— o el arte, que interesa en la medida en la que no se le apellida como andaluz, 

ya que significaría vago, sin esfuerzo o poco meritorio. 

Gata Cattana nace en Adamuz, municipio de Córdoba, el 11 de mayo de 1991. Y 

como andaluza, ve, vive y carga con todas las implicaciones que esto trae consigo: 

pobreza, incultura, desprestigio de un trabajo físico elemental en las manos de un Norte 

hegemónico, centralizado, que desposee y que margina. Una discriminación que se sitúa 

desde la clase y desde el género, pero que entronca directamente con la estructura que 

denuncia el pensamiento colonial, solo que aquí se aplica de manera totalmente diferente: 

“Nosotros venimos de Yerma /de Bernalda Alba /con los saquitos de tierra a la espalda 

/nuestros abuelos no saben leer. (…) Y no sé si soy yo la adecuada /pero lo veo claro, mu’ 

claro /de mi patria subdesarrollada /y de las heridas de mis hermanos”.86 

Por ende, Cattana representa, a través de la presencia —e incluso a veces 

potenciada— de su acento, de las imágenes del territorio andaluz que traza en sus letras y 

de la cultura flamenca de la que hace uso, un eje interesante y local como feminista 

andaluza, otro polo cuya aplicabilidad pedagógica se atisba a medida que se escucha a la 

artista. Así se ejemplifica en su canción “Tientos”87: “Andalucía no es USA (…) Mora 

mora de Graná, nacida en el Califato /con este acento nazarí danzante que me saco (…) 

Torero, relaja esa postura /ahórrate los aires de entendío /cuando hables de mi cultura (…) 

Habrase visto andaluza más culta /quisieran llegar a entender /lo que suelta esta bruja”. 

 

 

 
 

84 PINILLA ALBA, Susana. Op. cit. 
85 Ibidem, pág. 129. 
86 CATTANA, Gata. “Yerma” en Yerma, 2016. 
87 CATTANA, Gata. “Tientos” en Los siete contra Tebas, 2012. 



45 

 

Otro de los componentes relevantes de su propuesta musical, muy útil para 

explorar desde las aulas de Educación Secundaria, es el interés por lo local, que se plasma 

en reflejar el acento, jergas y problemáticas de su comunidad. De este modo, Gata Cattana 

muestra un compromiso con su pueblo, con el que se mantiene conectada y comparte la 

identidad por medio del uso de rasgos fonéticos, léxico y expresiones lingüísticas. 

Visto desde una panorámica general y ajustando el visor, este feminismo rural- 

andaluz se ancla en un feminismo de clase basal. Esta trinchera feminista es una de las 

más presentes dentro de las líneas de Gata Cattana. El feminismo de clase añade a la 

propia teoría marxista de la lucha de clases histórica, la sujeción de esta a través de la 

explotación reproductiva y sexual, trabajos sin los cuales se derrumbarían sistemas, 

ciudades y estados. El propio trabajo del capitalismo provoca que los márgenes sociales 

se inunden de cuerpos vencidos, alienados, sumisos y locos, retrato que el artista debe, 

bajando de su torre de marfil —así lo evidencia en su poema “Tu oficio, poeta”88— dibujar 

denunciando a su través la falla ontológica, el hiato quebradizo que maneja las parejas 

jerarquizadas a favor de la mente victoriosa, triunfal, dominante y cuerda del patrón. Con 

la lectura feminista, esta relación de fuerzas opresivas se sostiene gracias al trabajo 

reproductivo, doméstico y de cuidados de las mujeres, siendo explotadas tanto por los 

alienados como por los dominantes. También en este punto se convoca el dilema 

ecofeminista o cómo la tierra también ha sufrido una explotación similar a la de la mujer. 

En “Lisístrata”89 comienza diciendo: “yo no camelo perfumes de Nina Ricci, soy más de 

libros de la Silvia Federicci”.90 y en “Hermano Inventor”91 dice: “tantos como dicen que 

el presente es desarrollo pero /lo veo tan oscuro, no sé, deben estar ciegos /todas las 

preguntas que me hice desde que los griegos /desde que matamos por monedas a nuestros 

amigos”.92 

Y, además, en contraposición a lectura tibia del feminismo radical, no se queda en 

las puertas del binarismo de género y da un paso más allá de las raíces de las opresiones: 

otro punto de interés para trazar su aplicación educacional es que trae consigo el 

feminismo de la diferencia, en disputa con la noción de igualdad del feminismo de 

igualdad, radical o erróneamente marxista. Según lo que ya apuntaba Marx como última 

 
 

88 CATTANA, Gata. Op. cit, pág. 46. 
89 CATTANA, Gata. “Lisístrata” en Anclas, 2012. 
90 Idem. 
91 CATTANA, Gata. “Hermano inventor” en Banzai, 2017. 
92 Idem. 



46 

 

etapa en la revolución obrera (pasar de “a cada cual según su trabajo a cada cual según 

sus necesidades”), el feminismo de la diferencia tiene en cuenta esas precisas, concretas 

y localizadas capacidades y circunstancias que trascienden la clase y la sitúan. 

 

 
El desprestigio que poseen algunas teorías sociales y políticas por su mala praxis han 

conducido en territorios del Sur Global al planteamiento de feminismos comunitarios, 

ligados al territorio y opuestos a un concepto de igualdad, basado en la dicotomía de 

mente/cuerpo cuya racionalidad iguala al ser humano que logra pensarse más allá de las 

diferencias. 93
 

 

 
En este sentido, Cattana se sitúa en ese feminismo de índole comunitaria que 

ensancha la división dualista entre cuerpo y alma para retornar a la tierra y orígenes, en 

su caso andaluces, para enlazar con la materia depravada y natural que ha sido codificada 

como femenina y virginal y, de este modo, enturbiar esa división tan crucial en la historia 

de la filosofía occidental. En función de las diferencias que constituyen cada gramo de 

tierra, atiende, desde su propia voz experiencial, a cada coyuntura contextual, conjugando 

la diferencia en la intención comunal que lucha por una igualdad heterogénea y que 

revoluciona tanto el silencio como la carnalidad. 

 

 
Gata Cattana parece hacer alarde de un feminismo más universalista en canciones que 

han llegado a ser manifiestos para la causa, sin embargo, su obra rezuma la urgencia de 

construir un feminismo que hable desde la tierra, entendida esta como el legado cultural 

de los pueblos oprimidos y sobre los que se afianza el prejuicio.94 

 

 
Proyectándose desde la clase y enraizando en el marco concreto que atraviesa a 

todas las mujeres, conecta con la propuesta que resuelve las disputas entre el feminismo 

más esencialista y liberal y el feminismo de la diferencia que pueda llegar a cerrarse sobre 

sí mismo, el feminismo interseccional, punto temático fundamental tanto del feminismo 

en sí como para el esbozo de su panorámica actual y, a su vez, antigua para con el 

alumnado. 

 

93 PINILLA ALBA, Susana. Op. cit., pág. 122. 
94 Ibidem, pág. 123. 



47 

 

En el objetivo universalista de coronarse como cronista de su tiempo y de su 

generación, como poeta y rapera y, por otro lado, en el conocimiento situado en la línea 

de Haraway que traslada a través de sus letras (nunca como una tercera persona aislada, 

cual ojo de Dios), consigue interpelar a los cuatro puntos que caracterizan el feminismo 

interseccional: el género, la etnia, la clase y la edad. Como ya se ha apuntado, como mujer 

andaluza de clase obrera y joven, ya solo por el relato vivencial, apunta hacia la dirección 

de la interseccionalidad. Pero no se queda a las orillas solipsistas de su narración propia 

e inequívoca, sino que interpela a las prostitutas, a las negras, a las andaluzas y a las 

obreras de manera directa, como esas “hijas de Eva que buscan una luz”95: “para mis gatas 

/para mis putas /para mis mulatas en las esquinas paseando la minuta /todo el rato para 

vosotros /nunca me sentí sola porque estábamos juntas”.96 

El feminismo interseccional-periférico se hace evidente en la presencia de la voz 

colectiva en el discurso de la rapera. Este discurso representa a la vez que deconstruye, 

plasma a la vez que reinventa, dejando abierta la puerta a la posibilidad de un sujeto 

femenino más cerca de lo monstruoso o de lo queer que de la falsa estabilidad de la mujer 

homogénea y unívoca. 

 

 
Su rap tiene una proyección global porque es un grito contra el capitalismo, el machismo, 

el imperialismo y el paternalismo, articulado mediante un estilo musical que retoma el 

descontento de un colectivo con rasgos identitarios concretos. Así pues, esta canción 

recoge la voz de un sujeto discriminado que se erige como portavoz de una identidad con 

rasgos de clase, de género, generacionales y étnicos similares.97 

 

 

Esta posibilidad se denota en sus referencias explícitas hacia la disparidad de la 

audiencia que también son posibles compañeras de lucha. A través de esta hermandad que 

prolifera en las letras de Cattana, la interseccionalidad encuentra su punto de apoyo. 

Aunque ella sea una mujer europea y blanca, se posiciona a favor de otras tantas 

discriminaciones que no vive en su propio cuerpo. De este modo, se aleja de la espuma 

de la primera ola feminista y rompe en la ola que ahora arremete contra el edificio de ese 

 

95 CATTANA, Gata. “Lisístrata” en Anclas, 2012. 
96 CATTANA, Gata. “El plan” en Banzai, 2017. 
97PINILLA ALBA, Susana. “Identidad y disidencia sexual en el rap feminista queer: un análisis 

narratológico de ‘Lisístrata’, de Gata Cattana” en Descentrada, vol. 4, nº2, 2020, pág. 3. 



48 

 

saber feminista que se había dado por sentado pero que no deja de estar bajo sospecha 

por el carácter performativo y fluido del género. 

Esa voz colectiva se apoya también en la colectividad del espectro queer que, por 

su eco, se puede definir según los parámetros de Susan Lanser, autora para la cual la 

narradora queer se definiría como “a voice that confounds the rules of voice itself and 

thus baffles our categorical assumptions about narrators and narrative”98. Un ejemplo 

representativo del uso de la narración comunal es la reivindicación resignificada del bitch 

o puta tan asimilado dentro de los parámetros del rap clásico que el feminismo queer ha 

reivindicado, ya sea por la exaltación de la carnalidad o por la validación de las prostitutas. 

En definitiva, el rap de Gata Cattana no se delimita a la presencia tan fuerte del 

ego en el rap genérico y comercial ya que, a través de la denuncia, del grito y del retrato 

honesto, consigue llamar a la sororidad y al hermanamiento, local y universal, que emana 

del encontrar, entre las diferencias —que también pueden ser compartidas —, un mismo 

cometido. Dejando atrás los rasgos individualistas y competitivos de un rap que ha sido 

asimilado por la racionalidad neoliberal y en comunión con todos los frentes feministas 

que abarca, Cattana y su obra artística resulta una herramienta potente para la enseñanza 

en el feminismo, con sus aportes filosóficos a la identidad, al amor romántico, a la belleza, 

al mito y cuento, a la noción de clase e interseccionalidad, de género, orientación sexual, 

etc. “Lisístrata” sigue siendo, hoy en día, un himno dentro del rap y dentro del feminismo 

hispanohablante, como lo fue en su día “Antipatriarca” de Ana Tijoux y como lo son las 

canciones de Kenny Arcana, rapera de origen árabe nombrada entre sus letras, como otra 

hija de Eva junto a “Gea, Safo, Hipatia, Hatsheput, las amazonas griegas, las brujas 

quemadas durante la inquisición, Rosa Luxemburgo, Clara Campoamor, Rosie Parker”.99 

Para conectar con el feminismo desde las diferentes perspectivas y situaciones 

socioeconómicas del alumnado, una figura como la de Gata Cattana que tantos enfoques 

presenta y tantos dilemas y debates abre, puede ser beneficiosa para que las herederas de 

las brujas, las pobres, las monstruas, las feas, las negras, las gordas, les marginades, etc., 

puedan encontrar el camino hacia la luz y puedan, si así se conforma según el gusto, 

formar parte de un ejército revolucionario de diez mil oyentes cuyo futuro, que empieza 

 

 

98 LANSER, Susan en PINILLA ALBA, Susana. Op. cit., pág. 4. 
99 CATTANA, Gata. “Lisístrata” en Anclas, 2012. 



49 

 

a labrarse y a desplomarse en vistas de la emergencia climática, “ya llegará vestido de 

mañana /el futuro y sus dilemas /y sus cantos de sirena /ya llegará ya /ya llegará ya /ya 

llegará ya”.100 

 

 
3. Contextualización en el currículum 

 
Una vez desarrollado el sustento sobre el que se apoya la situación de aprendizaje 

titulada Feminismo y mirada interseccional a través de Gata Cattana, resulta 

fundamental situarla en el currículum. Todo esto con la intención última de abordar las 

cuestiones contemporáneas que acontecen en los tiempos actuales como dentro del propio 

movimiento sociopolítico del feminismo. 

 

Para su aplicabilidad dentro del currículum de primero de Bachillerato de la 

asignatura de Filosofía, recordemos que se ha escogido como nutriente cercano y 

psicopedagógico la figura de Gata Cattana y sus versos para acercar estas problemáticas 

al alumnado que también guarda relaciones socioculturales con el rap en las tendencias 

musicales del presente. Esto, a su vez, posibilita que conceptos tan densos como los de 

equidad, identidad, género y, en general, la pareja dualista hombre/mujer y sujeto/objeto, 

se trasluzcan a través de ritmos, versos, poemas y temáticas que intersecan directamente 

con la clase trabajadora. 

 

La elección del tema sobre el que versa esta situación de aprendizaje es de suma 

urgencia y contemporaneidad, tratándose de un subapartado didáctico explícito dentro del 

tercer bloque —El feminismo y la perspectiva de género en la filosofía101— de los saberes 

básicos específicos de la materia de Filosofía, tal y como se concreta en el siguiente 

apartado. Con ello, se persigue la preparación cívica, política, social y laboral del 

alumnado en un contexto en el que los cambios estructurales y la denuncia social están a 

la orden del día, a la vez que parecen insuficientes de cara a la violencia, asesinatos, 

discriminación y cosificación que las mujeres sufren constantemente. Resulta, por ende, 

fundamental profundizar en el esquema ontológico, sutil y microfísico que se halla detrás 

de estas discriminaciones, además de revisar la deriva histórica de las mismas y sus 

convivencias dentro del propio marco feminista. Para ello, la interseccionalidad, que aúna 

 

100 CATTANA, Gata. “Limonero” en Banzai, 2017. 
101 Real Decreto 243/2022, de 5 de abril de 2022, sec. I., pág. 46185. 



50 

 

el feminismo de clase, el transfeminismo y la herencia decolonial consigue hacer frente a 

la superficialidad que plantea el feminismo liberal y dota al alumnado de herramientas 

para cuestionarse ya no solo la discriminación sino el sistema político, económico y 

cultural que la alimenta. 

 

Así pues, se trasladará esta propuesta didáctica a modo de situación de aprendizaje 

en cuanto a sus objetivos; los saberes básicos y las competencias que encarna; los 

contenidos trasladados en las sesiones y, por tanto, en la practicidad de la situación de 

aprendizaje; el cronograma y las actividades planteadas en dichas sesiones; los criterios 

de evaluación que se siguen de las mismas actividades y, por último, las referencias 

bibliográficas consultadas tanto para la realización de la justificación filosófica de la 

situación de aprendizaje (es decir, su marco teórico) así como para la situación de 

aprendizaje en sí. 

 

 

 

4. Objetivos 

 
Con la situación de aprendizaje se procurarán los siguientes objetivos generales 

hacia el alumnado dentro de la propia materia de Filosofía: 

 

• Capacidad de trasladar los conceptos filosóficos transversalmente a otros 

ámbitos, ya sean académicos, laborales, culturales, etc. 

• Obtención de las herramientas necesarias para, en la traslación de dichos 

conceptos, analizar de manera crítica y autónoma circunstancias, contextos y 

situaciones. 

• Lectura y comprensión de textos filosóficos de manera que se capte el tema 

y las ideas generales. 

• Conocimiento de las dinámicas, normas y definición del debate filosófico. 

 

• Análisis de obras que puedan presentarse desde otros ámbitos del 

conocimiento (p. ej. El arte) desde la filosofía. 

• Consciencia del papel que otorga la filosofía para su próxima vida 

ciudadanía y reconocimiento de la importancia de la política en sus vidas. 



51 

 

También se pretende que el alumnado llegue a los siguientes objetivos específicos 

en la propia situación de aprendizaje aquí tratada: 

 

• Comprensión de la discriminación de género y de la denuncia del 

feminismo. 

• Conocimiento de las distintas ramas del feminismo y uso de sus 

tecnicismos. 
 

• Capacidad de reconocer la opresión en otras áreas fuera de las ya 

denunciadas por el feminismo. 

• Aplicación de la herramienta de la interseccionalidad en situaciones 

cotidianas. 

• Comprensión de la racionalidad sistémica neoliberal en la que están 

insertadas las problemáticas actuales. 

• Percepción interrelacional entre el ámbito privado y el ámbito público, en 

concreto, en su persona. 

• Preparación en materia de género para su futura vida cívica-política. 

 

 

 

5. Saberes básicos y competencias 

 
5.1. Saberes básicos 

 
Los saberes básicos que establece el currículo de la materia de Filosofía, 

subdivididos en tres bloques, indican la dotación rica y nutrida al alumnado de una visión 

de conjunta de la misma que, a su vez, se compone de distintas ramas temáticas. 

 

Esta situación de aprendizaje concreta se acerca al bloque primero “La filosofía y 

el ser humano” ya que casa con el subapartado de “la discriminación social, de género, 

etnia y edad en la tradición filosófica” (que consta como apartado, simultáneamente, de 

“La reflexión filosófica en torno a la propia filosofía”) al evidenciar la discriminación de 

género dentro de la concepción de sujeto universal a través del feminismo y las distintas 

discriminaciones de la mano de la mirada interseccional. 



52 

 

Dentro de este mismo bloque se inserta en el apartado “El problema de la identidad 

personal. Tipos y modos de identidad” dentro del apartado “El ser humano como sujeto 

y objeto de la experiencia filosófica”, sin la lectura del transhumanismo ya que al incluir 

el transfeminismo se incluye la problemática del yo y la identidad o mismidad. 

 

Pero, si tuviera que encajar plenamente en uno de estos tres bloques sería en el 

tercero que reza “Acción y creación”, ya que sobrevuela casi todos sus subapartados, 

encontrándose completamente en el primer apartado de “La acción humana: filosofía ética 

y política” mediante el trato colateral del problema ético, la ética del cuidado, los derechos 

humanos y, a través del trato completo de las grandes cuestiones éticas actuales, la 

igualdad, los movimientos sociales y políticos y, concretamente, el feminismo y la 

perspectiva de género en la filosofía. De manera también colateral se introduce en el 

segundo apartado de este bloque “La reflexión filosófica en torno a la creación artística” 

con la sesión dedicada a la mujer en las obras de arte. 102 

 

5.2. Competencias clave 

 
Según el artículo 2 del Real Decreto 243/2022 del 5 de abril, el primer curso de 

bachillerato busca el cumplimiento de las competencias clave en Filosofía, las cuales se 

definen como los desempeños que se consideran imprescindibles para que el alumnado 

pueda progresar con garantías de éxito en su itinerario formativo, y afrontar los 

principales retos y desafíos globales y locales1. Es decir, las competencias clave sirven 

para localizar el grado formativo, tanto personal como académico que tiene el alumnado 

de salida de Bachillerato para aplicarlo en su sociabilidad, vida activa y futuro 

profesional. 

 

Y son las siguientes: a) Competencia en comunicación lingüística, b) Competencia 

plurilingüe, c) Competencia matemática y competencia en ciencia, tecnología e 

ingeniería, d) Competencia digital, e) Competencia personal, social y de aprender a 

aprender, f) Competencia ciudadana, g) Competencia emprendedora, h) Competencia en 

conciencia y expresión culturales. 

 

 

 

 

 

 

102 Idem. 



53 

 

Las que esta situación de aprendizaje ayudará a incentivar son las siguientes: 

 
1. Competencia en comunicación lingüística (CCL): indica la adquisición 

del lenguaje escrito, oral, signado o multimodal coherente y 

cohesionadamente y su aplicabilidad interactiva. Esta interacción no reside en 

el mero producto lingüístico emitido sino en la adquisición de las actitudes 

necesarias para la comprensión, interpretación y valoración de otros mensajes 

además del propio, es decir, la posibilidad de proyectarse para identificar 

completamente el mensaje a recibir permitiendo su percepción más crítica. 

 

4. Competencia digital (CD): implica el correcto uso en seguridad, 

salubridad, criticismo y responsabilidad de las TIC a la hora de aprender, 

trabajar y participar socialmente. 

 

5. Competencia personal, social y de aprender a aprender (CPSAA): 

indica la capacidad reflexiva en el autoconocimiento, aceptación y 

crecimiento personal; además de la eficacia temporal en el proceso, la 

colaboración con los/as otros/as, la adaptación resiliente y la gestión del 

aprendizaje. Por ende, también implica el enfrentamiento a la incertidumbre, 

complejidad y el cambio; la metacognición; la convivencia; el bienestar total 

del entorno; el desarrollo de los cuidados corresponsables; la proyección 

futura; la empatía hacia el resto y el abordamiento de los conflictos que puedan 

ocasionarse desde la integración y la armonía. 

 

6. Competencia ciudadana (CC): indica el papel responsable de la 

ciudadanía que tiene el alumnado y su participación activa en la vida cívica 

desde la comprensión, el conocimiento y el compromiso con la estructura de 

lo social, lo económico y lo jurídico-político hacia la sostenibilidad y la 

ciudadanía mundial. Por ende, se compone del conocimiento de los valores 

democráticos, de los derechos humanos y de la implicación crítica que supone 

el alcance de los Objetivos de Desarrollo Sostenible de la Agenda 2030 para 

solventar los problemas éticos actuales. 

 

7. Competencia en conciencia y expresión culturales (CCEC): implica la 

concienciación y expresión de la cultura desde el respeto y la comunicación 



54 

 

creativa en la interacción contras culturas y otras manifestaciones culturales o 

artísticas. De este modo, requiere de un compromiso con la expresión de las 

ideas propias y su implicación social, además de la autocomprensión 

identitaria en un mundo cultural diverso que se mira artística o culturalmente 

de cierta forma. 

 

5.3. Competencias específicas y descriptores operativos 

 
Por otro lado, y, de nuevo, según el artículo 2 del Real Decreto 243/2022 del 5 de 

abril, las competencias específicas se definen como “desempeños que el alumnado debe 

poder desplegar en actividades o en situaciones cuyo abordaje requiere de los saberes 

básicos de cada materia”.103 En otras palabras, constituyen el elemento conector entre las 

competencias clave, los saberes básicos y los criterios de evaluación de las materias. 

Estas, en la materia de Filosofía, se conectan a través de los descriptores operativos con 

las competencias clave, y son: 

 

1. Identificar problemas y formular preguntas acerca del fundamento, valor 

y sentido de la realidad y la existencia humana, a partir del análisis e 

interpretación de textos y otras formas de expresión filosófica y cultural, para 

reconocer la radicalidad y trascendencia de tales cuestiones, así como la 

necesidad de afrontarlas para desarrollar una vida reflexiva y consciente de sí. 

 

Esta competencia específica se conecta con los siguientes descriptores operativos: CCL2, 

CPSAA1.2, CC1, CC3, CCEC1. 

 

2. Buscar, gestionar, interpretar, producir y transmitir correctamente 

información relativa a cuestiones filosóficas a partir del empleo contrastado y 

seguro de fuentes, el uso y análisis riguroso de las mismas, y el empleo de 

procedimientos elementales de investigación y comunicación, para desarrollar 

una actitud indagadora, autónoma, rigurosa y creativa en el ámbito de la 

reflexión filosófica. 

 

 

 

 
 

103 Ibidem, pág. 46050. 



55 

 

Esta competencia específica se conecta con los siguientes descriptores operativos: CCL1, 

CCL2, CCL3, STEM1, CD1, CD3, CPSAA4, CC3, CE3. 

 

3. Usar y valorar adecuadamente argumentos y estructuras argumentales, a 

partir de su análisis tanto formal como informal, para producir y apreciar 

distintos tipos de discurso de forma rigurosa, y evitar modos dogmáticos, 

falaces y sesgados de sostener opiniones e hipótesis. 

 

Esta competencia específica se conecta con los siguientes descriptores operativos: CCL1, 

CCL5, STEM1, CC3. 

 

4. Practicar el ejercicio del diálogo filosófico de manera rigurosa, crítica, 

tolerante y empática, interiorizando las pautas éticas y formales que este 

requiere, mediante la participación en actividades grupales y a través del 

planteamiento dialógico de las cuestiones filosóficas, para promover el 

contraste e intercambio de ideas y el ejercicio de una ciudadanía activa y 

democrática. 

 

Esta competencia específica se conecta con los siguientes descriptores operativos: CCL1, 

CCL5, STEM1, CPSAA3.1, CC2, CC3, CCEC1, CCEC3.2. 

 

5. Reconocer el carácter plural de las concepciones, ideas y argumentos en 

torno a cada uno de los problemas fundamentales de la filosofía, mediante el 

análisis crítico de diversas tesis relevantes con respecto a los mismos, para 

generar una concepción compleja y no dogmática de dichas cuestiones e ideas 

y una actitud abierta, tolerante, y comprometida con la resolución racional y 

pacífica de los conflictos. 

 

Esta competencia específica se conecta con los siguientes descriptores operativos: CCL5, 

CC1, CC2, CC3. 

 

6. Comprender las principales ideas y teorías filosóficas de los más 

importantes pensadores y pensadoras, mediante el examen crítico y dialéctico 

de las mismas y de los problemas fundamentales a los que estas responden, 

para generar una concepción rigurosa y personal de lo que significa la 



56 

 

filosofía, de su riqueza e influencia cultural e histórica y de su aportación al 

patrimonio común. 

 

Esta competencia específica se conecta con los siguientes descriptores operativos: CCL2, 

CC1, CC3, CCEC2. 

 

7. Adquirir una perspectiva global, sistémica y transdisciplinar en el 

planteamiento de cuestiones fundamentales y de actualidad, analizando y 

categorizando sus múltiples aspectos, distinguiendo lo más substancial de lo 

accesorio e integrando información e ideas de distintos ámbitos disciplinares 

desde la perspectiva fundamental de la filosofía, para tratar problemas 

complejos de modo crítico, creativo y transformador. 

 

Esta competencia específica se conecta con los siguientes descriptores operativos: CCL2, 

CCL3, CPSAA4, CC1, CC3, CC4, CCEC1. 

 

8. Analizar problemas éticos y políticos fundamentales y de actualidad, 

mediante la exposición crítica y dialéctica de distintas posiciones 

filosóficamente pertinentes en la interpretación y resolución de los mismos, 

para desarrollar el juicio propio y la autonomía moral. 

 

Esta competencia específica se conecta con los siguientes descriptores operativos: CCL5, 

CPSAA1.2, CC1, CC2, CC3, CC4, CE1. 

 

9. Desarrollar la sensibilidad y la comprensión crítica del arte y otras 

manifestaciones y actividades con valor estético mediante el ejercicio del 

pensamiento filosófico acerca de la belleza y la creación artística, para 

contribuir a la educación de los sentimientos y al desarrollo de una actitud 

reflexiva con respecto al lenguaje y sentido de las imágenes. 

 

Esta competencia específica se conecta con los siguientes descriptores operativos: 

CPSAA3.1, CC2, CC3, CCEC2, CCEC3.1, CCEC3.2. 



57 

 

6. SESIONES 

1ª sesión 

Esta sesión inicial servirá como precedente para sentar las bases históricas y situar 

al alumnado en el devenir del movimiento feminista, desde su primera ola hasta el 

feminismo contemporáneo, presentando ciertos conceptos fundamentales que se usarán 

como herramientas conceptuales en las sesiones posteriores. 

Para activar los conocimientos previos de los/as alumnos/as, se propone como 

dinámica el dibujo inicial en los cuadernos de cada alumno/de la silueta de “una persona”. 

Este experimento mental suele servir para darse cuenta de cómo la representación de lo 

que es una persona encaja con el hombre blanco y occidental, el paradigma del sujeto por 

antonomasia. 

Presentando, pues, esta problemática, a través de los dibujos del alumnado, se 

introducirá el feminismo como contrarrespuesta a esta situación y se realizará a la vez que 

se exponen los contenidos de cada ola feminista en un eje cronológico que el alumnado 

deberá copiar en sus respectivos cuadernos para, después, rellenar la parte del 



58 

 

feminismo contemporáneo/actual en una actividad de investigación como tarea a realizar 

en casa para la sesión siguiente. 

2ª sesión 
 

Para abrir la sesión se plantea la dinámica de lluvia de ideas sobre “Feminismo en la 

actualidad” en la pizarra. Esto servirá para corregir la actividad mandada en la anterior 

sesión como tarea a realizar en clase y, simultáneamente, para dinamizar la sesión a través 

de los conceptos que proponga la clase. De entre todos ellos, independientemente de si se 

esbozan en la pizarra o no, se enfatizarán los siguientes conceptos: 

• Discriminación: cómo las formas de discriminación a través de roles de género 

generan opresión, estereotipos de género y violencia machista. 

• Patriarcado: cómo el sexismo institucionalizado sustenta estructuralmente la 

discriminación y sus consecuencias políticas. 

• Equidad: cómo el feminismo 

y los movimientos 

sociopolíticos que 

representan a las minorías 

discriminadas luchan por una 

igualdad política que los 

reconozca como sujetos, 

tanto ontológicos como de 

derecho. También se explicará la diferencia con la igualdad. 

• Empoderamiento: cómo se afianza la autonomía y la capacidad de reconocerse 

como sujetos en estas situaciones de opresión. También se enfatizará la diferencia 

entre el empoderamiento endógeno y exógeno. 

Para concretarlos en la realidad. Estos conceptos servirán para brindar una base lo 

suficiente sólida, tanto histórica como cognitiva, para tratar en las sesiones posteriores las 

diferentes problemáticas del feminismo actual. 



59 

 

Para apoyar esta traslación de conceptos, se leerá colectivamente un extracto de la 

charla TEDx de Chimamanda Ngozi Adichie “Todos deberíamos ser feministas”104 y se 

recogerán los ejes cronológicos al final de la sesión. 

 

 
3ª sesión 

 
En esta sesión se introducirá la jerarquía y el dualismo 

existente en las relaciones entre los roles de género para 

profundizar sobre las problemáticas que trae consigo la lucha 

por la equidad (sobre si, en efecto, se debe tomar como 

referencia la posición privilegiada para la conquista de 

derechos) y el empoderamiento dentro del propio sistema 

patriarcal. 

Para ello, se trasladarán magistralmente las nociones de 

alteridad e identidad de Simone de Beauvoir a través de los 

ejemplos artísticos que aquí figuran. 

Es decir, para que el alumnado constate la desigualdad 

manifiesta en la jerarquización de roles. La mujer se la sitúa 

del lado del Objeto, en un punto de vista parcial, subjetivo 

frente a la perspectiva del hombre como Sujeto 

que resulta ser general, objetiva, neutra y sin 

requerir justificación. Un ejemplo de ello es 

precisamente la caracterización de cine como 

cine de mujeres o de deporte como deporte 

femenino mientras que el deporte masculino se 

caracteriza como deporte a secas o el cine 

dirigido por varones como cine simplemente. Se 

llega, por tanto, a la conclusión de que las 

categorías de mujer y hombre no se hallan en una 

relación simétrica sino jerarquizada y opresiva. 

En otras palabras, no se trata de polos 

 

104 En Anexos. 

Falenas, Carlos Verger Fioretti, 1920 

Susana y los viejos, Artemisia 

Gentileschi, 1610 



60 

 

opuestos, como suele plantearse en el imaginario colectivo, que se hallen en una relación 

de reciprocidad sino que la desigualdad ontológica que sufren las mujeres, identificados 

como la humanidad por excelencia (así se hace ver en la primera sesión), provoca 

independencia, inferioridad… 

Además, para resaltar la desigualdad ontológica, se 

hablará de cómo el ser humano toma conciencia de sí a través 

de la alteridad, de la otredad, de negar la realidad que lo 

circunscribe. Esta cualidad óntica del reconocimiento del ser 

se les ha negado a las mujeres que, no solo no pueden 

reconocerse como sujetos y, en ese sentido, descubrir su 

identidad, sino que se las convoca en la alteridad, en la Otredad 

sin un reconocimiento mutuo de conciencias. Mientras que los 

hombres se afirman como sujetos y esta afirmación la 

imprimen en todas las esferas, las mujeres se relegan al papel 

de otras y no realizan esta operación simétrica, sometiéndose 

al punto de vista ajeno del hombre. 

Esto, por supuesto, se ha legitimado a 

través de los mitos, las narraciones, los 

relatos históricos con representación 

estructural patriarcal. Esto será visto 

precisamente en los ejemplos artísticos 

que se proyectarán en la impartición de 

la clase. 

 

Mujer en papel de muñeca, Leah 

Larisa Bunshaf, 2022 

Lugar para un nacimiento, Jose Manuel Ballester, 

2012 



61 

 

4ª sesión 

 
En esta sesión se planteará la dinámica de juego de roles para introducir el 

concepto de género performativo de Judith Butler. Repartiéndose tarjetas con nombres 

marcadamente masculinos o femeninos y con sus edades respectivas (ej. Manuel, 25 

años), por grupos (de 4-5 personas) tendrán que diseñar la vida (personal, económica, 

académica o laboral, etc.) de esa persona tal y como se la imaginan para luego 

representarla al final de la clase. Mientras tantos, se realizará un ejercicio de reflexión en 

el que se apunten, en dos columnas marcadas en las que figure “Lo femenino” y “Lo 

masculino” atributos que la clase entrevé en los personajes diseñados para discutirlos en 

la siguiente sesión con la introducción de lo queer. 

5ª sesión 

 
Después de haber realizado una dinámica basada en la performatividad de género, 

se introducirá el transfeminismo como corriente dentro del feminismo contemporáneo 

desafinado las opresiones basadas en la identidad de género y superando los binarismos 

mujer/hombre. Para ello, resulta fundamental el concepto de performatividad que, en 

consonancia con el “no se nace mujer, se llega a serlo”105 de Simone de Beauvoir, explica 

cómo el género no es preexistente o esencial sino que se construye socioculturalmente y 

se crea e interpreta a través de actos repetitivos y rituales, sobre todo en acciones, 

comportamientos y expresiones. A través de ello, se cuestionará la identidad como tal 

como algo fijo o determinado siendo fluida (genderfluid) y se situará el motor de la lucha 

feminista en el desarme de la identidad o estereotipos de género que, en su movimiento 

hacia el mismo, genera otras categorías más habitables y respetuosas para las personas 

que se definan dentro de ellas. 

Esta sesión magistral se apoyará en la lectura de un fragmento de El manifiesto 

trans 106 de Emi Koyama. 

Al finalizar, se presentará la tarea de realizar un ensayo crítico sobre un fragmento 

de Sexo y temperamento en tres sociedades primitivas107 de Margaret Mead con una 

pregunta principal: ¿Es “lo femenino” o “lo masculino” biológico o construido 

 

 
 

105 DE BEAUVOIR, Simone. El segundo sexo. 1949. 
106 En Anexos. 
107 En Anexos. 



62 

 

socialmente? Este ensayo deberá rondar las 400-500 palabras y entregarse al finalizar la 

situación de aprendizaje. 

6ª sesión 

 
Las siguientes sesiones teóricas serán guiadas mediante los versos de Gata 

Cattana. En concreto, para poder explicar el feminismo de clase, se leerá el poema Como 

aman los pobres108 y se analizará a la luz de conceptos como el de clase, desigualdad y 

feminismo. En ese sentido, se alzará la pregunta al aula de qué pueden tener en conjunto 

la lucha feminista y la clase y se nutrirá esta sesión a partir de ella y en contraposición a 

las máximas del feminismo más blanco o liberal. Para ello, se introducirán las 

problemáticas de que el feminismo pueda ser tendencia, de cómo las grandes empresas se 

aprovechan del 8M, de la problemática del techo de cristal (si resulta suficiente o no), etc. 

Para resolver todas estas dudas o problemáticas se impartirá en profundidad el concepto 

de explotación reproductiva, eje esencial para el sostén del sistema capitalista. 

Como tarea para casa, se plantea un debate entre feminismo liberal y feminismo 

de clase para la siguiente sesión en el que la clase se divide aleatoriamente y con el mismo 

número de componentes entre estos dos bandos. Para preparar el debate, se propone que 

huyan de las falacias, de los personalismos y de los prejuicios que puedan traer consigo 

para prestar la atención que requiere un debate filosófico. Esta atención necesita, además 

de la información trasladada en la sesión impartida, una investigación por parte de cada 

equipo para respaldar su posición mediante fuentes confiables y diversas que pueden 

encontrar perfectamente en línea. Resulta necesario prepararse los argumentos con 

ejemplos concretos, referencias filosóficas y lenguaje apropiado dependiendo del 

feminismo que les toque. Es decir, se trata tanto de una actividad en clase dinámica como 

de una tarea a realizar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

108 En Anexos. 



63 

 

7ª sesión 

 
Tras la preparación de los equipos, en esta sesión se lleva a cabo el debate 

interactivo entre los participantes que, en lugar de generarse a través de turnos por equipo, 

se plantea entre las propias réplicas de los estudiantes siempre y cuando se respete el 

tiempo asignado para cada intervención y para cada réplica, además del propio turno de 

palabra. 

Para este, la profesora será la encargada de moderar, dirigir y regular el debate. En 

caso de que ya se haya realizado un debate anteriormente en el que la profesora haya sido 

la moderadora, se designará a un estudiante para que así lo haga y, de este modo, 

garantizar el cumplimiento de las reglas, el respeto y la cortesía. 

A término del debate, se permite un tiempo para que el propio estudiantado pueda 

reflexionar fuera de su equipo y así compartir lo aprendido y lo que puedan opinar, 

argumentado filosóficamente. Es decir, deben preguntarse sobre cómo el debate puede 

haber potenciado o influido en su comprensión sobre la problemática interna del 

feminismo actual y la distancia que existe entre el feminismo liberal y el feminismo de 

clase. También cabe preguntarse sobre si, a través de la experiencia debatida, han 

cambiado de punto de vista o han sabido valorar los del resto. 

 

 
8ª sesión 

 
En esta sesión se estudiará el concepto de interseccionalidad y su mirada sobre el 

feminismo mediante la canción de Lisístrata109 de Gata Cattana, en contraposición al 

feminismo liberal ya explicado y debatido. 

Para ello, se introducirá el concepto de decolonialidad frente a imperialismo y se 

traducirá en la propia canción de Gata Cattana que, desde la mirada interseccional, recoge 

tanto la herencia decolonial, como el feminismo de clase, como el feminismo negro, etc., 

de ahí su pertinencia en su confluencia de ejes feministas. 

El objetivo de esta sesión es comprender cómo la opresión va más allá del género, 

algo que se ha bosquejado con el feminismo de clase y el transfeminismo. Este enfoque 

sirve para resolver dilemas como los posibles planteados durante el debate y para 

 

109 En Anexos. 



64 

 

reconocer la apertura del feminismo y sus posibilidades políticas, encontrando en la 

interseccionalidad un hermanamiento desde las minorías que puede apelar al alumnado. 

De este modo, la interseccionalidad invitará a plantear cómo la identidad performativa 

afecta en el entrelazamiento de las formas de opresión porque, como bien indica Noelia 

Cortés en su novela La higuera de las gitanas110, el feminismo es una trenza de cinco 

espigas. En consecuencia, la interseccionalidad recoge el testigo de las luchas feministas 

y de movimientos sociales que se han situado en contra de la opresión y a favor de la 

inclusión y equidad e insta a escuchar tanto desde la posición privilegiada como desde la 

desfavorecida todas estas formas de discriminación, provocando así que el feminismo, en 

su proyección pedagógica, genere resquemores o parezca cerrarse sobre sí mismo y 

únicamente sobre las mujeres blancas, heterosexuales y occidentales. 

9ª sesión 

 
En esta última sesión, se propone la realización por grupos (de 4-5 personas 

nuevamente) de una ficha práctica, preferiblemente en el aula de ordenadores. En ella, se 

propone la búsqueda de una canción o unos versos de Gata Cattana en el que se enmarque 

alguno de los siguientes temas: 

➢ El amor romántico 

➢ La identidad 

➢ La discriminación a la mujer 

➢ Un mito machista 

➢ El feminismo de clase 

➢ El feminismo interseccional 

➢ La identidad 

 
En esa ficha figuran los siguientes campos a rellenar: 

 
▪ Título de la canción 

▪ Fecha de publicación 

▪ Breve resumen 

▪ Tema 

▪ Análisis filosófico de la canción o de los versos escogidos 

▪ ¿Es un mensaje feminista? Si es así, ¿por qué? 
 

 

110 CORTÉS, Noelia. La higuera de las gitanas. Ediciones en el mar, 2022. 



65 

 

7. Cronograma y competencias específicas 

 
Después de especificar cuáles son las concreciones de las competencias clave a través 

de los descriptores operativos y de las competencias específicas en el área de Filosofía, 

es requerido determinar cuáles de ellas figuran entre las sesiones propuestas dentro de la 

situación de aprendizaje aquí presente. Paralelamente, se especificará la duración de las 

sesiones con sus respectivas dinámicas ya que el conjunto de ambas son las que indican 

el cumplimiento de ciertas competencias específicas. 

 

 

 
 

SESIÓN DINÁMICAS Y 

DURACIÓN 

COMPETENCIAS 

ESPECÍFICAS 

Primera Sesión introductoria – 50' 1, 4, 6, 7 

Segunda Dinámica de lluvia de 

ideas – 10’ 

Sesión teórica – 30’ 

Lectura del texto – 10’ 

1, 4, 5, 7, 8 

Tercera Sesión teórica - 50’ 1, 2, 6, 9 

Cuarta Dinámica de juego de 

roles – 50’ 

3, 4, 5, 7, 8 

Quinta Sesión teórica – 50’ 1, 5, 6,7, 8 

Sexta Lectura de poema – 10’ 

Sesión teórica – 40’ 

1, 5, 6, 7, 8, 9 

Séptima Debate filosófico - 50’ 2, 3, 4, 5, 7 

Octava Sesión teórica - 50’ 1, 5, 6, 7, 8, 9 

Novena Realización de ficha - 50’ 1, 2, 3, 7, 8, 9 



66 

 

8. Actividades, procedimientos y criterios de evaluación 

Las actividades de evaluación se establecen conforme a lo dado, expuesto y trasladado 

para poder ser completado, investigado y aplicado a otros ámbitos del saber por el 

alumnado. Para indicar la adecuación de las mismas con las competencias específicas de 

Filosofía resulta necesario establecer criterios de evaluación111. También se requiere 

indicar el valor porcentual que van a tener de cara a obtener una calificación la cual 

establecerá el grado de adecuación. Los criterios de evaluación que cumplen las 

actividades propuestas y los procedimientos para evaluarlas (en este caso, porcentuales 

con respecto a la nota total) en esta situación de aprendizaje son los siguientes: 

 

 
 

ACTIVIDADES 

DE 

EVALUACIÓN 

Lugar de 

realización 

PORCENTAJE 

DE 

EVALUACIÓN 

CRITERIOS DE 

EVALUACIÓN 

Eje cronológico 

que completar 

En casa 10% 1.1. 

2.1. 

Ensayo crítico En casa 40% 1.1. 

2.2. 

5.1. 

5.2. 

Debate filosófico En el aula 10% 3.1. 

3.2. 

3.3. 

4.1. 

5.1. 

5.2. 

8.1. 

Ficha En el aula 40% 4.1. 

6.1. 

6.2. 

7.1. 

9.1. 

 

111 La enumeración de los criterios de evaluación (1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9) se refiere a su vinculación con las 

competencias específicas 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, y 9. 



67 

 

9. Atención a la diversidad 

 
La herramienta de la interseccionalidad y la figura de Gata Cattana en una situación 

de aprendizaje que elabora y disecciona las principales cuestiones del feminismo 

contemporáneo se propone desde la integración, la diversidad y desde la diferencia como 

existente en los espacios educativos. 

Tratándose de una situación de aprendizaje que sobrevuela el ámbito teórico-práctico 

y que se adapta, tanto en la impartición de las sesiones teóricas como en las dinámicas, a 

la propia atmósfera concreta del grupo que homogeneiza las atribuciones del alumnado 

en el proceso del aprendizaje. Sin embargo, en caso de que se dieran dinámicas de grupo 

en las cuales no se expresara desde la equidad, justicia y respeto los distintos modos de 

aprender, esto se trataría personalmente con el grupo o con los integrantes del mismo, si 

así se requiriera. Sin embargo, la índole colectiva que requiere esta formación de grupos, 

realizada aleatoriamente y mantenida a lo largo de las sesiones, se cree beneficiosa para 

la cohesión y el aprendizaje. La cualificación, no obstante, recae sobre el/la alumna 

particular (sin dejar de lado la participación, la dinámica del grupo en sí y la manera de 

ser de cada alumno/a), elemento que se cree motor para que el alumnado pueda brillar y 

expresarse. En caso de que esto genere más peso a la hora de la participación o expresión 

del alumnado, se hablará particularmente con ellos/as y se podrán plantear opciones 

diferentes que evalúen a dicho/a alumno/a. 

Este trato particular requiere de una comunicación constante con el centro, ya sea con 

los departamentos de Orientación y de Filosofía, con el/la tutor/a específico del aula e, 

incluso, en última instancia, con los padres y madres. 

En última instancia, se remará hacia la máxima de cada cual según sus capacidades, 

a cada cual según sus necesidades para dotar a todes les alumnes de las mismas 

oportunidades, derechos y libertades sin permitir ni un ápice de acoso, bullying o falta de 

respeto, claves para generar un ambiente que promueva la equidad en el aula, tan 

necesaria de ser aplicada materialmente en esta situación de aprendizaje. 

 

 

 

 

 



68 

 

 

 

 

 

10. Conclusiones  

 

 Este trabajo de fin de máster destaca la importancia de incorporar perspectivas feministas 

interseccionales en las aulas, especialmente a través de la figura de Gata Cattana, artista que conjuga el 

feminismo de clase andaluz, el rap, la poesía y la coyuntura generacional que ella misma representa como 

joven contemporánea, a pesar de que falleciera recientemente en 2017.  

La propuesta didáctica presentada no solamente enriquece el contenido curricular, sino que también promueve 

la formación de estudiantes conscientes, que ven la filosofía más allá de los autores paradigmáticos y la 

conectan con otras asignaturas (gracias al rap y a la poesía de la autora, transversalizándola hacia la asignatura 

de Lengua y Literatura).   

Además, garantiza que el horizonte epistémico del feminismo se expanda hacia problemáticas actuales, 

permitiendo comprender al alumnado de las complejas dinámicas de opresión y resistencia.   

Y, por otro lado, la figura de Gata Cattana se presenta como un modelo que ilustra la perspectiva del arte 

como herramienta poderosa para el cambio y el movimiento político, ayudándoles a identificar las expresiones 

artísticas, tan cercanas a los gustos del adolescente, como vehículos de resistencia y transformación social.  

En última instancia, la relevancia del presente trabajo radica en su capacidad de respuesta ante desafíos 

educativos: cómo hace que los estudiantes cuestionen estructuras jerarquizantes de poder, cómo integrar 

temas urgentes como el feminismo en las aulas sin caer en lo estereotípico y cómo utilizar metodologías y 

actividades apelativas en el proceso enseñanza-aprendizaje.   



69 

 

11. Anexos 

 
o Extracto de la charla TEDx de Chimamanda Ngozi Adichie Todos deberíamos 

ser feministas 

La forma en que criamos a nuestros hijos les hace un flaco favor. Reprimimos la 

humanidad de los niños. Definimos la masculinidad de una forma muy estrecha. La 

masculinidad es una jaula muy pequeña y dura en la que metemos a los niños. Enseñamos 

a los niños a tener miedo al miedo, a la debilidad y a la vulnerabilidad. Les enseñamos a 

ocultar quiénes son realmente, porque tienen que ser, como se dice en Nigeria, hombres 

duros. 

En la secundaria, un chico y una chica salen juntos, los dos adolescentes y sin apenas 

dinero en el bolsillo. Y, sin embargo, es el chico quien tiene que pagar siempre la cuenta, 

para demostrar su masculinidad. (Y luego nos preguntamos por qué los chicos suelen 

robar más dinero a sus padres.) 

¿Y si a los chicos y a las chicas no les enseñáramos a vincular masculinidad y dinero? 

¿Y si su actitud no fuera “debe pagar el chico”, sino más bien “que pague quién más 

tenga”? Por supuesto, gracias a su ventaja histórica, hoy en día casi siempre es el hombre 

el que tiene más. Pero si empezamos a criar de otra manera a nuestros hijos e hijas, dentro 

de cincuenta o de cien años los chicos dejarán de sentirse presionados para demostrar su 

masculinidad por medios materiales. 

Pero lo peor que les hacemos a los niños, con diferencia –a base de hacerles sentir que 

tienen que ser duros-, es dejarlos con unos egos muy frágiles. Cuanto más duro se siente 

obligado a ser un hombre, más debilitado queda su ego. 

Y luego les hacemos un favor todavía más flaco a las niñas, porque las criamos para 

que estén al servicio de esos frágiles egos masculinos. 

A las niñas les enseñamos a encogerse, a hacerse más pequeñas. A las niñas les 

decimos: Puedes tener ambición, pero no demasiada. Debes intentar tener éxito, pero no 

demasiado, porque entonces estarás amenazando a los hombres. Si tú eres el sostén 

económico en tu relación con un hombre, finge que no lo eres, sobre todo en público, 

porque si no lo estarás castrando.  (…) 

Enseñamos a las chicas que, en sus relaciones, lo que hace más a menudo la mujer es 

renunciar. Criamos a las mujeres para que se vean las unas a las otras como competidoras, 

y no por puestos de trabajo ni logros personales, que es algo que en mi opinión podría ser 

bueno, sino por la atención de los hombres. 



70 

 

Enseñamos a las chicas que no pueden ser seres sexuales de la misma forma que 

los chicos. Si tenemos hijos, no nos importa saber que tienen novias. Pero ¿Qué nuestras 

hijas tengan novios? Dios no lo quiera. (Aunque, por supuesto, esperamos que cuando 

sea el momento indicado nos traigan a casa al hombre perfecto para casarse con él.) 

A las chicas les hacemos de policía. A ellas las elogiamos por su virginidad, pero 

a los chicos no (y me pregunto cómo debe de funcionar eso, porque la pérdida de 

virginidad es un proceso que suele requerir dos personas de género distinto) (…) 

Enseñamos a las chicas a tener vergüenza. “Cierra las piernas”. “Tápate”. Les 

hacemos sentir que, por el hecho de nacer mujeres, ya son culpables de algo. Y lo que 

sucede es que las chicas se convierten en mujeres que no pueden decir que experimentan 

deseo. Que se silencian a sí mismas. Que no pueden decir lo que piensan realmente. Que 

han convertido el fingimiento en un arte. 

Conozco a una mujer que odia las tareas domésticas pero finge que les gustan 

porque le han enseñado que para ser un buen partido tiene que ser –para usar otro concepto 

nigeriano- una “mujer de su casa”. Por fin esa mujer se casó. Entonces la familia de su 

marido empezó a quejarse de que había cambiado. Pero en realidad no había cambiado. 

Simplemente se había cansado de fingir que era quien no era. 

El problema del género es que prescribe cómo tenemos que ser, en vez de reconocer 

cómo somos realmente. Imagínense lo felices que seríamos, lo libres que seríamos siendo 

quienes somos en realidad, sin sufrir la carga de las expectativas de género. 

 

 
o Extracto de El manifiesto trans de Emi Koyama 

 
El transfeminismo es un movimiento que busca la liberación de todas las personas, 

sin importar su identidad de género o su expresión. Reconocemos que el género es una 

construcción social y que las normas binarias de género son limitantes y opresivas. El 

transfeminismo cuestiona estas normas y busca una sociedad en la que todas las 

identidades de género sean valoradas y respetadas. 

 

En el transfeminismo, luchamos contra la violencia y la discriminación que enfrentan 

las personas trans en nuestras sociedades. Exigimos el fin de los actos de violencia y la 

garantía de los derechos humanos para todas las personas trans. Además, defendemos el 

acceso a la atención médica y a los recursos necesarios para que las personas trans puedan 

vivir de acuerdo con su identidad de género. 



71 

 

El transfeminismo también se centra en la interseccionalidad, reconociendo que las 

personas trans experimentan opresiones adicionales debido a su raza, clase social, 

orientación sexual y otros aspectos de su identidad. Nos esforzamos por construir alianzas 

y solidaridad con otros movimientos de justicia social para luchar contra todas las formas 

de opresión. 

 

En última instancia, el transfeminismo busca un mundo en el que todas las personas 

puedan vivir libres y auténticas, sin tener que conformarse con las normas y expectativas 

impuestas por el sistema de género. Queremos una sociedad que celebre y valore la 

diversidad de las identidades de género y que garantice la igualdad de oportunidades y 

derechos para todas las personas. 

 

 
o Poema Con las manos de Gata Cattana 

 
No aman de igual forma 

los ricos y los pobres. 

 
Los pobres aman con las manos. 

Los pobres aman en la carne y con gula, 

en las peores estampas, 

en condiciones famélicas 

y con todo en su contra. 

 
Los pobres aman sin bonitos decorados. 

Entienden de lunes y de tedios domingueros 

y de gastos imprevistos de facturas 

y de angustias que embisten mes a mes a quemarropa. 

 

El amor de los pobres no sale por la ventana 

aunque el dinero entre por la puerta 

(que nunca entra) 

(aunque no haya ventanas). 



72 

 

Los pobres han aprendido 

a amarse a oscuras por eso mismo. 

Han aprendido a amarse malalimentados, 

malvestidos, malqueridos, 

porque el hambre agudiza el ingenio 

y en sus jardines también crecen las flores 

(aunque no haya jardines). 

 
Los pobres han aprendido a aprovechar 

los vis a vis 

entre jornada y jornada de trabajo 

(aunque no haya trabajo) 

y saben darse placeres nunca tasados, 

de valor incalculable, 

y han aprendido a disfrutar las circunstancias 

y la sopa de sobre, 

el viejo colchón y la cuesta de enero. 

 

Y parece que su amor se yergue 

indestructible a pesar de; 

a pesar de las miles de plagas, 

de los sueños frustrados 

y fracasos andantes, 

de las crisis cíclicas 

y de hambrunas 

y de guerras, 

más valiente que Heracles, 

más Odiseo que Odiseo. 

 
Y parece que el amor se extiende 



73 

 

y se multiplica 

al ritmo que se multiplican los pobres, 

al ritmo que se multiplican los infortunios 

y los desastres naturales que golpean siempre 

en las casas de los pobres. 

 
Y ese amor está a la altura de Urano, 

a la altura de Urano y de Gea juntos, 

y es la única arma que tienen los pobres 

para defenderse. 

 
Por eso han aprendido a cultivar flores 

y a cantar bien sus penas, 

y han inventado las mejores obras 

y los mejores instrumentos. 

Por eso entienden de arte 

y saben encontrarlo donde lo haya, 

aunque no lo haya 

(que siempre lo hay). 

 

Y han aprendido a aprovechar el carisma 

y la jerga, 

y a escribir poemas inmortales 

sobre amores complicados, 

y saben de cosquillas, 

y saben de boleros, 

y saben de desnudos 

y de darlo todo, 

que no es más que lo puesto: 

las manos y la lengua, 



74 

 

la forma de otear el horizonte 

y los cánticos en contra del patrón. 

Yo siempre he amado de esta manera. 

Yo te amo como aman los pobres, 

y me temo 

que durante mucho, mucho tiempo 

esto seguirá siendo así. 

 

o Canción Lisístrata de Gata Cattana 

Yo no camelo perfumes de Nina Ricci 

Soy más de libros de la Silvia Federicci 

Será mejor que trates mejor a esas bitches 

No sea que de repente me escuchen y se compinchen 

Os lo tengo dicho, os lo dejo hecho 

Al punto, la teoría King Kong no apunta 

Facilito tronco, deja de poner impedimentos 

Deja de ser un experimento 

Déjame ser otra cosa que no sea un cuerpo 

Deja de follarme con los ojos ya de paso 

Cuando paso por la calle sola en todo momento 

Porque me cago en to' 

Yo, en pleno siglo XXI 

Que tenga que venir la Ana a rebatir a Freud 

La tradición es larga 

Desde Nietzsche hasta Unamuno 

De Aristóteles a Darwin, desde Franco hasta Rajoy 

De aquellos barros estos lodos, sé por dónde voy 

Que las cosas no han cambia'o demasia'o a día de hoy 

Haciéndome kit training a lo hard candy 

Modus operandi rayajos, estampaos', rollo punki 



75 

 

Que venga dios y lo vea 

Como se hace la marginal 

Odio en la hoguera con tres brujas durante la inquisición 

Vale, que monten sus ministros festivales feministas contra la segregación 

Alimentando el tópico con discriminación, positiva 

Que es mentira, no es ninguna solución 

Yo hago lo que quiera bajo el "niña no andes sola" 

Mujer en toda regla, poetisa con mayúsculas 

Descontrola' por la ciudad cantando hardcore 

Con camisa y tacones altos 

Con la moral muy por encima de sus cuentos 

Como la de otras tantas putas que mueren callando 

Y ando cayendo ya, encallándome en mi propia guerra civil como Lisístrata 

Sin más que decir, que aportar a la causa un tributo a mis musas que luchan 

Rosa de Luxenburgo, Campoamor, griega, amazonas 

Vestal romana, sendero impío hacia la vida humana 

Keny Arkana, Safo, Hipatia, Parks y Hatshepsut 

Yo os invoco hijas de Eva buscando una luz 

Buscando una luz, buscando una luz 

Yo os invoco hijas de Eva buscando una luz 

Buscando una luz, buscando una luz 

Yo os invoco hijas de Eva 

Desde que Prometeo les mostró el truco del fuego 

Sometieron nuestro ego desde Atenas a Estambul 

Tú y cuántos cómo tú contra estas dos titánides 

Corre ve y dile a aquel que no vamos a ser tan dóciles 

Imbéciles se creen que son la élite y caerán 

Por su propio peso cuando rescate a Eurídice 

Lapídame, humíllame, si quieres ponme un burka 

Arráncame la bolle, el clítoris pa' ser más pulcra 

Escóndeme, tápame bien ese escote impuro 

No sea que te pervierta o te transporte al lado oscuro 

No sea que te intoxique con mi psique de cianuro 

La mujer es el diablo eso seguro, ten cuida'o 



76 

 

Y ando cayendo ya, encallándome en mi propia guerra civil como Lisístrata 

Sin más que decir, que aportar a la causa un tributo a mis musas que luchan 

 

o Fragmento de Sexo y temperamento en tres sociedades distintas de Margaret 

Mead 

Encontramos que los arapesh ―hombres y mujeres― desarrollan una personalidad 

que, sobre la base de nuestras preocupaciones históricamente limitadas, llamaríamos 

maternal, en lo que concierne a la atención de los niños, y femenina en sus aspectos 

sexuales. Vimos que se educa por igual a los individuos de ambos sexos para que sean 

cooperativos y pacíficos. […] En marcado contraste con estas actitudes descubrimos, 

entre los mundugumor, que hombres y mujeres llegan a ser crueles, agresivos, 

positivamente sexuados, con un mínimo de ternura maternal en su personalidad. […] En 

la tercera tribu, los tchambuli, […] mientras la mujer domina, tiene un comportamiento 

impersonal y es la que dirige, el hombre es el menos responsable y se halla subordinado 

desde el punto de vista emocional. Estas tres situaciones sugieren una clara conclusión. 

Si esas actitudes temperamentales que hemos considerado tradicionalmente femeninas 

―pasividad, sensibilidad receptiva y disposición afectuosa para los niños― pueden ser 

fácilmente establecidas como correspondientes al sexo masculino, en una tribu, y en otra 

proscritas tanto para la mayoría de los hombres como de las mujeres, carecemos de base 

para relacionar con el sexo tales aspectos de conducta. Y esta conclusión se afirma al 

presenciar, entre los tchambuli, la inversión efectiva de la posición de dominio en los dos 

sexos, a pesar de la existencia de instituciones patrilineales socialmente reconocidas. El 

material reunido sugiere que muchos, si no todos, de los rasgos de la personalidad que 

llamamos femeninos o masculinos se hallan tan débilmente unidos al sexo como lo está 

la vestimenta, las maneras y la forma del peinado que se asigna a cada sexo según la 

sociedad y la época 

MEAD, Margaret (2006). Sexo y temperamento en tres sociedades primitivas, Trad. d'Inés 

Malinow, Barcelona, Paidós, pp. 259-260. 



77 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 
BROWN, Wendy. El pueblo sin atributos: la secreta revolución del neoliberalismo. 

Barcelona: Malpaso, 2016. 

CATTANA, Gata. La escala de Mohs. Barcelona: Penguin Random House, 2019. 

DAVIS, Angela. Mujeres, raza y clase. Madrid: Akal, 2005. 

FOX KELLER, Evelyn. Reflexiones sobre género y ciencia. Valencia: Edicions Alfons el 

Magnenim, 1991. 

FRASER, Nancy; ARRUZZA, Cinzia; BHATTACHARYA, Tithi. Manifiesto de un 

feminismo para el 99%. Barcelona: Herder, 2019. 

HARAWAY, Donna. Ciencia, cyborgs y mujeres: la reinvención de la naturaleza. Madrid: 

Cátedra, 1995. 

HILL COLLINS, Patricia; BILGE, Sirma. Interseccionalidad. Madrid: Morata, 2019. 

VV.AA. Condiciones del pensamiento crítico en el contexto educativo del inicio del siglo XXI. 

Salamanca: FarenHouse, 2015. 

 

 
 

CHECA FERNÁNDEZ, Francisco Óscar. “Interdiscursividad y variación estilística en la 

obra de Gata Cattana” en Tonos Digital, nº42, 2020, págs. 1-33. 

CUBILLOS ALMENDRA, Javiera. “La importancia de la interseccionalidad para la 

investigación feminista” en Oxímora, nº7, 2015, págs. 119-137. 

LAFORGUE BULLIDO, Noemí. “El rap como herramienta educativa con menores en 

contextos de riesgo” en Methaodos.Revista de ciencias sociales, volumen 6, nº2, 2018, 

págs. 227-239. 

LLEIDA LANAU, Enrique. “Itinerarios lectores para la educación poética en la ESO: del 

rap a la poesía canónica” en Bellaterra Journal of Teaching & Learning Languaje & 

Literature, vol. 12, nº4, 2019, págs. 44-60. 

MARTÍN VILLAREAL, Juan Pedro. “’Ante un folio en blanco jurando bandera’: 

feminismo y política en la obra de Gata Cattana” en VV.AA. Literatura y política. 

Políticas de la literatura. Valladolid: Ediciones Universidad de Valladolid, 2020. 



78 

 

MUÑOZ-GARCÍA, Ana Luisa; LIRA, Andrea. “Política educacional desde el 

feminismo: Conversaciones iniciales” en VV.AA. Creando políticas feministas en 

educación. Santiago de Chile: Biblioteca del Congreso Nacional de Chile, 2020. 

PINILLA ALBA, Susana. “El legado poético de Gata Cattana para el feminismo” en 

Poéticas, año VI, nº14, págs. 107-131. 

 
PINILLA ALBA, Susana. “Identidad y disidencia sexual en el rap feminista queer: un 

análisis narratológico de ‘Lisístrata’, de Gata Cattana” en Descentrada, vol. 4, nº2, 2020, 

págs. 1-16. 

PLATERO, Raquel Lucas. “¿Es el análisis interseccional una metodología feminista y 

queer?” en VV.AA. Otras formas de (re)conocer. Reflexiones, herramientas y 

aplicaciones desde la investigación feminista. Bilbao: Gipuzkoako Foru Aldundia, 2014. 

RODRÍGUEZ ÁLVAREZ, Alberto; DA CUNHA, Lucía Iglesias. “La ‘cultura hip hop’: 

revisión de sus posibilidades como herramienta educativa” en Biblid, nº26, 2014, págs. 

163-182. 

SALES GELABERT, Tomeu. “Repensando la interseccionalidad desde la teoría 

feminista” en Agora, vol. 36, nº2, 2017, págs. 229-256. 

VARA LÓPEZ, Alicia. “Viajes temporales, cósmicos y poéticos en el rap de Gata Cattana: 

una exploración didáctica para las aulas de secundaria” en CAUCE. Revista internacional 

de Filología, Comunicación y sus Didácticas, págs. 145-167. 

 

 

REFERENCIAS LEGISLATIVAS 

 

• Ley Orgánica de Modificación de la Ley Orgánica de Educación (LOMLOE), 

número 3/2020, publicada en el Boletín Oficial del Estado el 23 de diciembre de 

2020. 

• Real Decreto 243/2022, de 5 de abril de 2022. 


