TIEMPOS DE REFORMA
Pensamiento y religion
en la época de Carlos V

Emilio Callado Estela (ed.)

N






TIEMPOS DE REFORMA

Pensamiento y religion en la época de Carlos V

Emilio Callado Estela (ed.)






TIEMPOS DE REFORMA
Pensamiento y religion
en la época de Carlos V

Emilio Callado Estela (ed.)

@Mﬂﬂ; SL



No esta permitida la reproduccion total o parcial de este libro, ni su incorporacién a un
sistema informadtico, ni su transmision en cualquier forma o por cualquier medio, sea este
electrénico, mecdanico, por fotocopia, por grabacion u otros métodos, sin el permiso previo
y por escrito del editor. La infraccion de los derechos mencionados puede ser constitutiva de
delito contra la propiedad intelectual (art. 270 y siguientes del Cédigo Penal).

Dirijase a Cedro (Centro Espanol de Derechos Reprograficos) si necesita fotocopiar
o escanear algtin fragmento de esta obra. Puede contactar con Cedro a través de la web
www.conlicencia.com o por teléfono en el 917021970,/932720407

Este libro ha sido sometido a evaluacién por parte de nuestro Consejo Editorial
Para mayor informacion, véase www.dykinson.com/quienes_somos

© Copyright by
Los autores
Madrid

Editorial DYKINSON, S.L.

Meléndez Valdés, 61 - 28015 Madrid
Teléfono (+34) 915442846 - (+34) 915442869
e-mail: info@dykinson.com
http://www.dykinson.es
http://www.dykinson.com

ISBN: 978-84-1122-770-4
Depésito Legal: M-29286-2022

ISBN electrénico: 978-84-1122-841-1
Preimpresion:

Besing Servicios Graficos, S.L.
besingsg@gmail.com



INDICE

INEEOAUCCION........eeviiiiiiiii et e e

EMmiLio CALLADO ESTELA

Prologo .......ccoooviiiiiiiii

ENRIQUE MARTINEZ RU1Z

CAROLUS REX
Carlos Vy el ocaso de las profecias politicas fernandinas.......................
PABLO PEREZ GARCIA
. LOS REYES CATOLICOS Y EL PROFETISMO DE ESTADO .............
2. CLAVES DEL LIDERAZGO CARISMATICO DE FERNANDO EL

CATOLICO ...ttt
3. CARLOS DE HABSBURGO Y EL PROFETISMO FERNANDINO .....

4. LACRISIS PROFETICAY CARISMATICA: COMUNIDADES Y
GERMANIAS ......oooiiiiiiiiicce s

5. FIN DE LA CRISIS POLITICA Y RENUNCIA AL LIDERAZGO
ESCATOLICO ...

6. LA CONSTRUCCION DE UNA IMAGEN HEROICA Y
CABALLERESCA NO COMPLETAMENTE EXENTA DE ECOS
PROFETTICOS.... .ottt

BIBLIOGRAFTA ..o oo s e s s seeneeen

Discipulos de Dante: humanismo e imperio en el pensamiento de
Carlos Vy del Gran Canciller Gattinara ...............cccccoooivviininnnnne,

MANUEL ALEJANDRO RODRIGUEZ DE LA PENA

1. INTRODUGCCION ..o

13

17

33

35

39
47

51

57

60
69

79

80



Indice

2. IMPERIO Y HUMANISMO: LA DEFENSA DE LA MONARQUiA

UNIVERSAL EN LA ITALIA MEDIEVAL Y RENACENTISTA.............
3. GATTINARA, EL ULTIMO DE LOS PENSADORES ITALIANOS
DE LA MONARQUIA UNIVERSAL .......o.oorvoorvoeereeeeerseceeseeeeeseeen oo,
4. CONGCLUSION .....ooomiomeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseee s eeseee s
BIBLIOGRAFIA........ooouovioeeeeeeeeeeeeeeeee s
REFORMA ECLESIAE

La reforma en la Iglesia: innovaciones teolégicas en el Novum

Testamentum (1519) de Exrasmo...............cooooiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeee e,

VICTORIANO PASTOR JULIAN

1. PREPARANDO LA SEGUNDA EDICION DEL NUEVO

TESTAMENTO (1516-1519) ..cooviiiiiiiiiiiiiiiiniiceeceee

2. EL NUEVO TESTAMENTO DE 1519: NOVEDADES

FORMALESY DE CONTENIDO RELIGIOSO.........ccccooviviiiiiiiinnnn.

3. ERASMO TEOLOGO DE SU TIEMPO: REFORMA DE LA

IGLESIA, DE LA TEOLOGIAY DE LA VIDA CRISTIANA..................
Ecos en Erasmo del V Concilio de Letran..........ccooveeveeeeeeeiieeeieinnnnnnn,

Las reformas en el V Concilio de Letran...........cccouvveveiieeeieeeeeeennnnn.

Erasmo como precursor de la reforma catolica..........cccoceviiiininninn.

4. LA REFORMA EN LA IGLESIA SEGUN ERASMO A PARTIR DE

SUS ANOTACIONES AL NUEVO TESTAMENTO (1519) .................

Anotacién a Mt 11, 30: fugum meum suave o sobre el yugo de

Cristo y Ias constituciones humanas ............cccoocovviviiiininiinnnnn

Anotacion a Mt 23, 5: las filacterias de los judios y el tema de las

reliquias de 10s CriStanos ..........ccovcvivviiiiiiiiiii

Anotacién a 1 Tim 1, 6: In vaniloquium, &ig patatoroylav ...............

BIBLIOGRAFIA ..o s s s s eeneeen

El Novum Testamentum (1519) de Erasmo: innovaciones editoriales y

FAlOlOGICAS ...
1. ANTECEDENTES: EL. NOVUM INSTRUMENTUMDE 1516................
2. EL NOVUM TESTAMENTUMDE 1519: CONTENIDO ........................



Indice

3. DIFERENCIAS DE LAS DOS EDICIONES CON RESPECTO AL

TITULO Y AL TEXTO DE LA PORTADA...........ovvoeeeeeeereeeeseeeeres
4. AMPLIACION DE LA EDICION DE 1519. NOVEDADES

EDITORIALES .......oooovoeeeeeeeeeeeeeeeeeseeseeeese s sesess s sseeseneenes
5. NOVEDADES FILOLOGICAS...........cooveereereeeeieeeeeeeeeseeeeeeeeesseeeseeenes
BIBLIOGRAFIA.........ooooiooeeoeeeeeeeeeeeeeeeee e ese s

El papel de los conversos en la difusion del erasmismo. El ejemplo

de Bernardo Pérez de Chinchom..............ccooooviiviiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeee,

Francisco Pons FUSTER

1. INTRODUGCCION ..o eeee s

2. ENTUSIASMO COMUN DE ERASMO Y LOS CONVERSOS

POR LA SAGRADA ESCRITURA .....oveoeee oo seeeeeeene
BIBLIOGRAFTA ..o s e s e e s e eesenees

La oracion: una preocupacion en la encrucijada religiosa del siglo XVI.......

MiGUEL ANXO PENA GONZALEZ

1. UN TIEMPO DE BUSQUEDA, EN MEDIO DE CRISISY

REFORMAS ..o e e s s s s s s s s s s s
2. LA ORACION: UNA PREOCUPACION POPULAR EN LOS

REINOS PENINSULARES .......oveeee e e e esess s s
3. ERASMO Y UNA ORACION QUE SE CONDUCE A TRAVES DE

LA PALABRA DE DIOS ...
4. LUTERO: UNA PROPUESTA PARA QUE TODOS ACCEDAN A

LA ORACION . ... s s ees e
5.  AMODO DE CONCLUSION: ALGUNOS LUGARES COMUNES....
BIBLIOGRAFTIA ... s s e s e e s seeneses

El Buen Pastor como simbolo para las reformas de la primera mitad

del siglo XVI......cooiiiiiiiiiiiiii i

MAarco ANTONTIO CORONEL RaMOS

1. INTRODUCCION: UNA APROXIMACION AL BUEN PASTOR.........
2. LA URGENCIA DE REFORMAS EN TIEMPOS DE CARLOSV .........



Indice

3. LLAMADA UNIVERSAL A LA PERFECCION...........ccoocovmvmrrrrrnrnnnne 257
4. EL CUERPO DE CRISTO ........ovvooevoereeeiereeeseeeseeesseesseseseeseees e 265
5. AMODO DE CONCLUSION.........coooomiveimrreereeresrresssssssesssssssssssssssnens 272
BIBLIOGRAFTA........oooooomeoieeeeeeeeeee oo 273

La Summa (De Debellandis Indis) de Vasco de Quiroga: un tratado de
teologia misional del siglo XVI............ccccociiiiiiiiiiiiiiceeeeeeees 277

MARIA DE LAS MERCEDES DELGADO PEREZ

RELIGIOSIS AC RELIGIONUM

Los dominicos de la Provincia de Aragon en la época de Carlos Vy
la rechazada claustra, ¢realidad o ficcion necesaria?...............cccocceeeennee. 305

ALFONSO ESPONERA CERDAN
1. LA OBSERVANCIA EN LAS ORDENES MENDICANTES................. 306

2. DOMINICOS: REFORMAY RELATO ......ccccovviiiiininiiiiniinicicieice 308

3. ALGUNAS CONSIDERACIONES PREVIAS SOBRE
LA REFORMAY RELATO DE LOS CRONISTAS E

HISTORIADORES DOMINICOS ARAGONESES.........ccoooviiviiiiinn. 315
4. RELATO HIST()RICO DE LA REFORMA EN LA PROVINCIA
DE ARAGON ..ottt st s 320

5. ALGUNOS CRONISTAS E HISTORIADORES DE LA
PROVINCIA DE ARAGON ANTE LA CLAUSTRA: ;REALIDAD
O FICCION NECESARIA? ..o e e 344

BIBLIOGRAFTA ..o s e s s s seeneeen 354

Ignacio de Loyolay el proceso de fundacién de la Compaiia de
Jesus: qun fruto de la “modernidad” de la Iglesia?...................c.cocee. 361

JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

1. LOS HOMBRES DEL SIGLO XVI EN IGNACIO DE LOYOIA.......... 362
2. LA VIDA DEL CORTESANO INIGO DE LOYOLA ... 363

— 10 —



Indice

3. EL SEGUNDO HOMBRE DEL SIGLO XVI: CONVERSION,

RIGORY PENITENCIA..........coosrvveorsiisrnseissenesssssesesssssnssssss

4. ELTERCER IGNACIO: SACERDOTE Y FUNDADOR...............

5. CONCLUSION: MISION DE LA COMPANIA DE JESUS EN EL

SIGLO DE LA REFORMA ...

BIBLIOGRAFTA.........covoorierriesseeseieese s
IN VALENTINA DIOECESI

Iglesia y poder real en Valencia durante el reinado de Carlos V.
Problemas en torno ala inmunidad eclesiastica ...................cccoccooel

EmiLio CALLADO ESTELA

1 PRIMEROS LANCES ........oovoorveoreeeeceeeeeeeseeeseeeeeseeesesssesseeseeees
2 UN NUEVO ORDINARIO PARA LA DIOCESIS DE VALENCIA
3. ELCASO PROXITA. ......oomrooereereeeeeeeeeeeeeeeeeseeeveeeseee e seensee e
4. DELBREVE APOSTOLICO DE 1553 Y OTRAS QUIMERAS ...
BIBLIOGRAFIA..........ooomoooioieeeeeeeeeeeeeeee e s e

Carlos Iy el nombramiento de Erardo de la Marca como arzobispo
de Valencia..............ccoooiiiiiiiiiii

Mi1GUEL NAVARRO SORNT

1. LOS REYES CATOLICOS Y LA REFORMA DEL EPISCOPADO

ESPANOL ..ot s e s s e e e s s eseeeeen
2. EL PAIS DE LIEJA Y SU IMPORTANCIA ESTRATEGICA............
3. ERARDO DE LA MARCA ...
4. CARLOS 1Y EL MOTIVO DE LA PRESENTACION DE

ERARDO COMO ARZOBISPO DE VALENCIA ..o,
5. EL NOMBRAMIENTO DE ERARDO DE LA MARCA COMO

ARZOBISPO DE VALENCIA ..o
BIBLIOGRAFTA ... s ees s s s s s seeeseen



Indice

En torno a los origenes de la devocién a san Vicente Ferrer en Valencia...... 455
PiLar VALOR MONCHO
1 CELEBRANDO LA CANONIZACION .......cooovrvemrreerriensiensssnsseennons 458
2 PROCESIONES EN HONOR A SAN VICENTE FERRER.................... 463
3. LA CASANATALICIA .....ccoooviiiiiiiiiiiiiiee s 473
4 LA LLEGADA DE LAS PRIMERAS RELIQUIAS CORPORALES
VICENTINAS ..o 479
5. EL DESLUCIDQ PRIMER CENTENARIO DE LA
CANONIZACION DE SAN VICENTE FERRER ...........ccccccooviiniiiinn. 481
BIBLIOGRAFIA.......ccoovvvvvvvvvvevmemmmmmmmmmsanssisssssssssssssssssseeesesssessssssssssssesmenesssssssenes 491
‘En part scrit de ma, en part d’estampa’. La biblioteca de mestre
Jaume Alvarez (1523) .........ccccooiiiiiiiiiiiiiii 495
VICENTE PONS ALOS y MARIA LUZ MANDINGORRA LLAVATA
1. ELMEDICO ..ot 496
2 LABIBLIOTECA .....cooiiiiiiiiiiiiiiicccs 501
3. INVENTARIO DE BIENES DE JAUME ALVAREZ........ooovvererrerrerrnnn 506
4 INDICE DE AUTORES, TRADUCTORES Y EDITORES
LITERARIOS.......cooiiiiiiiiiiiiiicci s 522
BIBLIOGRAFIA .........oooommmmrmmmmiiiiiiiiccisnneesesssssssssensesss s 525
RECURSOS ELECTRONICOS ......oooivoorveerroeseeosesess s ssasessoos 528

— 12 —






Segun ha confirmado Stefan Kiechle, “Ignacio fue el gerente de una em-
presa floreciente que operaba en el mundo entero”. La gobern6 con “habi-
lidad, energia y prudencia”’. Principios de acciéon que algunos historiadores
han reconocido como “métodos modernos de gerencia”, entre los que se en-
contraban las estrategias de comunicacion, con el establecimiento de consig-
nas claras, la potenciacion de la eficacia y con una visiéon global del trabajo:
“como gerente estuvo muy adelantado respecto a su tiempo”. Parecia una con-
tradiccion, ser un hombre practico y al mismo tiempo tener una intensa vida
de oracion. Los trabajos que han puesto en marcha los jesuitas desde hace si-
glos han servido a un objetivo primigenio de este Instituto religioso, orden de
clérigos regulares: “la defensa y dilatacion de la fe catélica”, entendidos desde
un proceso de modernizacion de la Iglesia en el siglo XVI. Era la centuria de
la dinamizacion de la catequesis, del refuerzo sacramental de lo eucaristico y
de la confesion —los jesuitas han sido grandes directores espirituales—, de la
influencia decisiva de la palabra predicada o de la sistematizacion de las misio-
nes populares. A ello se unia la apertura de nuevos horizontes geograficos con
los habitantes que los moraban. Los de la Compania han contado, desde el
principio, con una vocacion misionera canalizada a través de la configuracion
de una metodologia que se ha ido definiendo como propia. Descubrieron
pronto el papel que la ensenanza podia tener en el cumplimiento de sus obje-
tivos. Procederemos a matizar la “modernidad” de sus aportaciones desde los
tiempos del emperador Carlos.

1. LOS HOMBRES DEL SIGLO XVI EN IGNACIO DE LOYOLA

En la vida de Ignacio de Loyola se reunieron muchas inquietudes de los
horizontes y de las ambiciones de un hombre del siglo XVI, del hombre de la
modernidad. Tihigo Lépez de Onaz y Loyola primero —que ese era su nombre
original—, Ignacio de Loyola después, posey6 sucesivamente numerosas face-
tas como hombre de accién, contemplativo, misionero y legislador. Converso
con las mas altas jerarquias de lo social pero trabajo también entre los margi-
nados y los pobres de su momento. Fue hombre de experiencias espirituales

1 S.Kiechle, Ignacio de Loyola: mistica y accion, Barcelona, 2006.

— 362 —



Ignacio de Loyola y el proceso de fundacion de la Compania de Jesis:

intensas pero también se mostré enormemente practico a la hora de organizar
una nueva forma de vida. No poseia una presencia fisica arrogante, mas bien
era de pequena estatura y delicado estado de salud, pero contaba con una
personalidad cautivadora. Ignacio de Loyola, en definitiva, es un adecuado
retrato del siglo XVI, fundador y autor de una metodologia espiritual de éxito
brillante, que ha superado la propia personalidad de los jesuitas: los Ejercicios
Espirituales. En ese apartado, vamos a seguir dos fuentes diferentes. Por una
parte lo analizado hace ya muchos anos, pero que merece la pena ser recorda-
do, en torno a la infancia y la juventud de Iiigo de Loyola por el historiador,
el padre Luis Fernandez Martin®. Por otro, recurrimos a una nueva edicién de
la palabra escrita de Juan Alfonso de Polanco sobre Ignacio de Loyola, gracias
a los trabajos del recordado historiador Eduardo Javier Alonso Romo, tan in-
teresado en la primera Compania desde los ojos de Portugal®.

2. LA VIDA DEL CORTESANO INIGO DE LOYOLA

Parecia que su destino estaba escrito en una sociedad estamental, don-
de el papel de los segundones quedaba mucho mas reducido. Fue enviado
a Arévalo, a la pequena corte de Juan Velazquez de Cuéllar, contador mayor
de Hacienda de Castilla, miembro del Consejo Real, pariente de la familia
Loyola. Junto a un hombre de notable formacion, este joven habria de encon-
trar la plataforma que le era menester, incluyendo la educacion y habilidades
que debia desarrollar. En Arévalo, no fue un soldado sino mas bien un secre-
tario, un administrador y un paje. En su piedad, pudo tener gran influencia
Maria de Guevara, una tia lejana que vivia en esa misma villa castellana y que
habia fundado una comunidad inspirada en la espiritualidad franciscana, de-
dicada a la atencion a los enfermos. Pudo colaborar en ello aunque de mane-
ra mas limitada, a pesar de la sacralizacion que todo lo invadia. No obstante,
las puertas que se habian abierto, se cerraron de golpe, como ocurria en los
habituales juegos politicos. Una Castilla en época de turbacion en la que fue
necesario hacer mudanza. La caida en desgracia de Velazquez de Cuéllar se
produjo entre 1515y 1517, con la muerte de Fernando el Catdlico y las vispe-
ras de la llegada de su nieto adolescente y heredero, Carlos de Gante. Iiigo de
Loyola pudo contemplar que los honores terrenales se desvanecian pronto.

2 L. Fernandez Martin, Los afios juveniles de I1iigo de Loyola, Valladolid, 1981.
3 J.A. Polanco, Vida de Ignacio de Loyola, edicion de Eduardo Javier Alonso Romo,
Madrid-Bilbao, 2021.

— 363 —



JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

Otra cosa diferente era que se percatase de ello, antes de ese proceso espiri-
tual que llamamos “conversion”.

Navarra, la corona que habia sido anexionada en 1512, estaba gobernada
por el virrey Antonio Manrique de Lara, duque de Ndjera. En esos cuatro anos
que Iiigo permanecié a su lado, destacé como un cortesano de confianza,
gentilhombre y secretario, sin estar alejado de las acciones bélicas requeri-
das en ese reino, en los primeros anos de la anexiéon. Con todo, pudo encon-
trarse Inigo de Loyola en Valladolid en 1518%, cuando se produjo la entrada
de Carlos I como rey de Castilla, en la villa donde habian sido convocadas
Cortes. Dos anos después, el virrey le enviaba a una “mision” diplomatica has-
ta la villa ducal de Najera, en la cual demostr6 sus habilidades negociadoras
y también sus capacidades de organizacion y aptitudes politicas; cualidades
que demostrara muchos anos después. Al intentar recuperar los navarros su
antiguo “status”, Inigo de Loyola particip6 del ambiente de guerra civil de
las Comunidades, contiendas muy resaltadas por sus biografias en la defen-
sa numantina de la fortaleza de Pamplona. Un ejército francés avanz6 sobre
Navarra, sitiando la mencionada ciudad. Ante el deseo de muchos de entre-
garla sin presentar resistencia, Iiigo se retiré con un grupo hasta la fortale-
za inconclusa, situada en la parte alta. El desenlace ya lo conocemos. Stefan
Kiechle indica que “la bala de canén destrozo la piernay la carrera” de este jo-
ven guipuzcoano, tras haber aspirado a un “futuro cortesano y caballeresco”:

“Carlos V tras recibir la corona del imperio en Bélgica y luego en
Alemania, en seguida volvié a Espana. Los nobles del reino de Navarra
querian traer a Enrique de Labrit, principe de Bearne, al reino de su pa-
dre y los animos del mismo reino de Navarra se inclinaban a ello. A causa
de las guerras civiles en Espana —donde el pueblo se habia alzado en
armas contra el rey y los nobles a favor del rey— un grupo no pequeno de
soldados habia sacado de Navarra, para que ayudase a la nobleza contra
el ejército de los enemigos. Entonces el rey Francisco I, aprovechando
bien la ocasion dada por los acontecimientos, envié a Andrés de Foix,
llamado vulgarmente senor de Sparrosi, con un ejército, al cual se le
unieron muchos del partido de los agramonteses, y también algunos del
partido contrario de los beamonteses unieron sus fuerzas con los france-
ses. Ocuparon una fortaleza, que llaman de San Juan de Pie de Puerto.

4 L. Fernandez Martin, “Estancias de Ignacio de Loyola en Valladolid”, en Ignacio de
Loyola en Castilla, Valladolid, 1989, pp. 279-284; de este mismo autor la participacién en el libro
que edit6 ].I. Garcia Velasco, San Ignacio de Loyola y la Provincia jesuitica de Castilla, Valladolid,
1991, pp. 63-98.

— 364 —



Ignacio de Loyola y el proceso de fundacion de la Compania de Jesis:

Desde alli marcharon, sin ninguna oposicién, a Pompeiopolis, comun-
mente Pamplona, que es la corte de Navarra y la conquistaron, sin re-
sistencia de nadie. De modo que el virrey Antonio Manrique, tras sacar
los militares de la defensa, abandonado e inerme, mas ain, con su casa
destrozada, salié de Pamplona el diecisiete de mayo de 1521, para procu-
rar obtener ayuda de los nobles de Castilla, a fin de recuperar este reino
que se habia separado con Enrique, principe de Bearne. Qued6 Ignacio,
en Pamplona con otros pocos bajo D. Francisco de Beamonte [Pedro de
Beamonte en realidad]®, para hacer lo que le mandaran. Pero este tam-
bién se marché6 de Pamplona, porque le parecia que no se podia resistir
a las fuerzas de los franceses y sabia también que los dnimos de gran
parte de los ciudadanos eran partidarios de admitir a Enrique. Ignacio
se avergonzo de tal marcha, que parecia una huida y no quiso seguir a D.
Francisco. Mds aun, delante de aquellos mismos que se retiraban, entré
en la fortaleza para defenderla con unos pocos que quedaban en ella
[...] El ejército de los franceses, moviendo las maquinas de guerra para
destruir la fortaleza (la cual entonces estaba poco fortificada) comenzé a
destrozar los muros; sin embargo, los que estaban en la fortaleza, por el
ejemplo y la exhortacién de Ignacio perseveraron en defenderla. Hasta
que una bala, arrojada por una fuerte bombarda, golpe6 el muro en
aquella arte que defendia Ignacio y le destrozé su pierna derecha por
muchos sitios. La izquierda también fue herida, como es de suponer, por
las piedras rotas por la bombarda, pero el hueso no se rompié. Entonces
los franceses, ocupando la fortaleza, encontraron a Ignacio postrado en
la tierra y porque era conocido para muchos, lo llevaron a la ciudad y
los mismos enemigos, hicieron su cura, empleando los médicos y lo que
fue necesario”®.

Juan de Polanco se preocupo6, en medio de este relato, en dejar claro que
Iiigo de Loyola —ya entonces lo llamaba Ignacio— habia demostrado en su
condicion de soldado “muchos ejemplos de animo generoso y cristiano”. Y
relataba algunas situaciones para demostrar todo ello, cuando la mencionada
ciudad de Ndjera se levant6 en armas contra su duque, el senor al que servia
Iiigo de Loyola. Fue entonces cuando entraron en la misma para poner fin a
la rebelion y el noble se la entrego para que fuese saqueada por sus soldados:

“Ignacio, aunque era de los que mas se habian senalado para recu-
perar la ciudad, sin embargo no quiso tocar nada del botin, que hubiera
podido tener abundante, juzgandolo accién deshonrosay poco digna de
su persona. Ademas, aunque €l mismo, por motivo del honor, luchaba

5 Asilo indica L. Fernandez Martin, op.cit., p. 294.
6  Polanco, op.cit., pp. 49-52.

— 365 —



JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

con frecuencia con armas, a ninguno lo atacé con odio. Y nunca, cierta-
»7

mente se oy6 de €l una palabra de blasfemia contra Dios”".
Fueron heridas muy graves las recibidas por este soldado en la defensa
de Pamplona. Polanco indicaba que fue conducido por los “mismos adver-
sarios”, en una litera hasta la casa de Loyola. Sin embargo Ricardo Garcia
Villoslada, recurriendo al biégrafo de Francisco Javier que fue José Maria
Recondo, subrayaba que los que lo llevaron fueron unos amigos, bajo la di-
reccion de un primo de Francisco Javier —precisamente— llamado Esteban
de Zuasti. Enrique Garcia Hernan describia el grupo de unos sesenta hom-
bres que le trasladaron, tras casi una quincena a su casa, bajo la direccion de
su hermano Martin®. Lo que si dejaba claro era la fuerza de Inigo de Loyola
en su proceso de curacion, en los intentos de reconstruccion de una pierna
que habia sido destrozada:

“Con gran diligencia su pierna derecha fue curada, ya que segun
hemos dicho estaba destrozada. Dio grandes pruebas de animo viril y
de paciencia en aquella dificil cura. Como los huesos no estaban bien
unidos, debieron ser desunidos de nuevo y ser curados con sumo dolor.
Hasta tal punto lleg6 Ignacio, que los médicos dijeron en la misma vigi-
lia de san Pedro que la muerte le amenazaba, si antes de la media noche
no comenzaba a sentirse mejor. Ignacio honraba a san Pedro con una
particular devocién, al cual también habia venerado con versos en es-
panol compuestos en su honor. Esa misma noche sinti6é que era asistido
por €l, mds adn, le parecia que lo veia. Asi pues, al poco tiempo comenzo
a estar mucho mejor.

Pero estando ya fuera de peligro y casi restituido en la salud, advirtié
que un hueso no bien unido sobresalia bajo la rodilla, y como esto le
parecia una gran deformidad (siendo un joven entregado al culto y al
adorno elegante, segin la costumbre de los nobles), aunque compren-
di6 que este hueso no se podia cortar sin grandisimo dolor, juzgé que
debia posponer el dolor a lo bello; y mostré una extraordinaria fortaleza
de alma y paciencia mientras le cortaban el hueso. No quiso ser sujetado
por otros ni ser atado, ni dio ninguna voz de queja o senal de impacien-
cia entre los dolores muy amargos, y tampoco al extender la pierna con
algunas maquinas, porque era mas corta que la otra. De este modo pudo
observarse alguna cojera en el paso del tiempo, la cual sin embargo de
tal manera fue pequena que si no se observaba atentamente no se apre-

7 Ibid., p.52.
8 E. Garcia Hernan, Ignacio de Loyola, Madrid, Taurus, 2013. Anterior es la biografia de
J. I Tellechea Idigoras, Ignacio de Loyola, solo y a pie, Salamanca, 1997.

— 366 —



Ignacio de Loyola y el proceso de fundacion de la Compania de Jesis:

ciaba. Esto mismo fue como un testimonio perpetuo para recuerdo de

un beneficio recibido de Dios”?.

3. EL SEGUNDO HOMBRE DEL SIGLO XVI: CONVERSION, RIGOR Y
PENITENCIA

En la convalecencia que desarroll6 en la casa de Loyola, empez6 a fraguar-
se el segundo de los hombres del siglo XVI que llevaba dentro, olvidando las
aspiraciones cortesanas y esa vida pasada que algunos de sus biografos han
pretendido ocultar. Quizas, el episodio de transicion lo encontremos en ese
deseo que el hombre de treinta anos —ya maduro— manifest6 por leer lo que
estaba de moda entonces, los libros de caballeria, los mismos a los que era
aficionada Teresa de Ahumada y su madre Beatriz. “A falta de pan”, los libros
que cayeron en sus manos, fueron las vidas de los santos que eran los mode-
los vitales que se proponian como dominantes en esa sociedad sacralizada: la
fuerza de las hagiografias sera todavia mayor en las décadas posteriores a la de
ese ano de 1521. Fue el tiempo de la “Vida de Cristo” de Ludolfo de Sajonia
“el Cartujano”, ademas de la “Leyenda Aurea” de Jacobo de Voragine'’. Todos
ellos eran un best-seller en la literatura espiritual bajomedieval. Ludolfo de
Sajonia fallecié en 1377 antes de la invencién de la imprenta pero su titulo
ha protagonizado los primeros pasos de su historia, de la técnica de la trans-
mision de la cultura a través de la letra impresa en el siglo XV. Fueron unas
paginas esenciales para entender una corriente de espiritualidad interior de-
nominada la “devotio moderna”, tan presente en el proceso de renovacion
protagonizado por las Reformas religiosas de los siglos XV y XVI. Una lectu-
ra que condujo a “repensar la vida”, imitando a los santos, generando la re-
flexion y la meditacion que desemboc6 en un elemento clave de la espiritua-
lidad ignaciana: la “discrecion de espiritus”. Habia aparecido la necesidad de
tornar de vida. Naci6 el hombre que se encontraba fascinado por el rigor y las
penitencias, que ayunaba y se flagelaba, que sentia odio hacia su vida pasada.
En esos momentos cuando examinaba y se detenia en la vida de Cristo y de
sus santos —y no tanto en las inquietudes y ambiciones que habia demostrado
en su vida pasada—, entonces fue cuando se dijo a si mismo: “;Qué pasaria si

9  Polanco, op.cit., pp. 52-54.

10 L. de Sajonia, La Vida de Cristi. Introduccién, traduccién y notas de E. del Rio, Roma-
Madrid, 2010, 2 vols, 776 y 896 pp.; J. Garcia de Castro Valdés, “La Vita Christi de Ludolfo
de Sajonia (11377) e Ignacio de Loyola (+1556). A propésito de un gran libro”, en Estudios
Eclesiasticos, 86 (2011), 338, pp. 509-546.

— 367 —



JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

43

hiciera lo que hizo San Francisco?”,
Santo Domingo?”:

¢Qué pasaria si tuviera que actuar como

“La plena curacion se prolongaba durante un largo tiempo, para
enganar el tiempo con la lectura, pidi6é algunos libros. Le ofrecieron
dos libros escritos en castellano de la vida de Cristo y de los santos, y
con ocasion de aquello que leia comenzaron a sobrevenirle a su mente
varios pensamientos surgidos del bien y del mal espiritu. Algunas veces
sentia unas fuertes inspiraciones para entregarse enteramente al servicio
divino e imitar aquello que leia. Otras veces, le venian después sugestio-
nes vanas y que tendian a la gloria del mundo y a la grandeza. Como era
de gran espiritu, en una y otra ocasion siempre se inclinaba a las cosas
grandes. Le parecia facil imitar cualquier género de penitencia que leia
que habian hecho los santos. Entonces, como un principiante, rudo en
la milicia espiritual, estimaba que tales penitencias y asperezas hechas
por Dios, eran la principal santidad” .

Desde ahi, se entiende un proceso que se ha querido convertir en momen-
taneo y reducir a las diez letras de la palabra “conversiéon”. En los jesuitas, y en
sus trabajos, se repite en numerosas ocasiones. En la “Autobiografia” que nos
ha llegado, dictada por Ignacio de Loyola, se dedicaba unas pocas palabras
a definir esa forma de vida: “hasta los veintiséis anos de su edad, fue hombre
dado a las vanidades del mundo vy, principalmente, se deleitaba en ejercicio
de armas con un grande y vano deseo de ganar honra”'?. A pesar de la sacra-
lizacion, no se invalidaba la existencia de costumbres morales que podian ser
consideradas como licenciosas. Entre ellas encontramos su posible paterni-
dad, el trafico de armas o los enfrentamientos violentos con otras personas,
donde cobraba un especial protagonismo el honor. Antes, se habia manifes-
tado vanidoso, muy preocupado con el cuidado de la vestimenta y el peinado.
En aquella “Autobiografia” se pudo detallar mas, aunque esas palabras, si exis-
tieron, pudieron ser eliminadas para promocionar una vida mas limpia. En la
creacion de esa nueva imagen, la barroca, tendria mucho que ver la biografia
oficial que se le encargé6 a Pedro de Ribadeneira:

11 Polanco, op.cit., pp. 55-56.

12 “Unavez que aprendi6 a leer y escribir, fue enviado a la corte del rey y estuvo ocupado
en aquellos trabajos propios de los ninos nobles y de la corte. Tras su adolescencia y hasta los
veintiséis anos de edad, estuvo con D. Antonio Manrique, duque de Najera, a quien la casa de
Loyola era muy adicta. En todo este tiempo llev6 una vida poco espiritual y vivié como los jove-
nes de la corte, que normalmente suelen estar dedicados al empeno militar, bastante libre en el
amor de las mujeres, en el juego y en las porfias por cuestiones de honor”, en Ibid., p. 48.

— 368 —



Ignacio de Loyola y el proceso de fundacion de la Compania de Jesis:

“Pues sobre los pecados de su vida pasada y de ciertos acontecimien-
tos externos, facilmente se le podia sacar con una pregunta; pero los in-
ternos y los externos no los podian conocer por ¢l mismo de este modo,
aunque lo intentasen con habilidad. Y se ha de creer que tan solo se
podia sacar de €l lo que crefa que convenia que se conociese para su
imitacion o para la gloria de Dios”".

La “conversién” de Inigo de Loyola fue visible a través de signos externos:
por los vestidos del peregrino, el abandono de lo fisico y el desinterés por lo
corporal, los rigores penitenciales, la abundancia de experiencias misticas, la
fascinacion por pisar lo que habia pisado el Salvador en Jerusalén. Al mismo
tiempo que meditaba y trataba de recuperar el tiempo perdido, ayudaba a los
enfermos en los hospitales, atendia a los marginados y plasmaba, como fruto
de sus experiencias misticas, toda una nueva espiritualidad que iba a contar
con un gran éxito: los mencionados Ejercicios Espirituales.

“Se marché de la casa. Al poco tiempo de su partida envié a su casa a
dos criados que le acompanaban y marché solo hacia Montserrat. Ya du-
rante el camino empez6 a azotarse fuertemente todas las noches. Como
siendo joven habia llevado una vida muy libre, estimaba que debia hacer
penitencias y comenzarla cuanto antes. Sin embargo, su intencién siem-
pre tendia mas bien hacia el honor de Dios que para evitar el castigo
debido a sus pecados [...] Poco antes de llegar a aquel sagrado monas-
terio tenia preparado el habito que habia determinado usar, a saber, un
saco de una tela dspera y gruesa, con cierto calzado hecho de esparto,
una cuerda que usaria como cinturén y con una calabaza para llevar
el agua. Tras repartir a los pobres el caballo y los dineros que llevaba,
hizo una confesion general de toda su vida, con diligencia y por escrito,
durante tres dias, con cierto varon religioso de aquella casa, y trat6é con
¢l del modo de vida que habia determinado tener [...] Es llamativo que
fue el mismo ano en que Martin Lutero, llamado a Worms por Carlos
V para dar cuenta de sus razones, comenz6 a vomitar claramente y en
publico todo su veneno contra la sede apostdlica romana y los concilios
universales (pues antes decia que queria someter su doctrina al romano
pontifice): y el mismo en que Ignacio se entreg6 al servicio de Dios, y
que por su trabajo y de otros de su misma Compania se preparaba un
extraordinario antidoto contra aquello: su particular obediencia hacia el
sumo pontifice y la sede apostolica, la cual ellos mismos prestaban y pro-
curaban que otros prestasen para resarcir la ruptura y la desobediencia
de tales desertores [...] Marchando pues a Manresa, se dirigio al hospital

13 Ibid., p. 71.

— 369 —



JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

de los pobres y se uni6 a otros pobrecillos, contento con el dicho alimen-
to de pan mendigado y de agua, acostandose en el suelo, castigado su
cuerpo tres veces cada dia con una fuerte flagelacion y no entregandose
a ninguna recreacion. Por ello, continuando durante algun tiempo en
este modo de vida, su cuerpo —que habia sido fuerte, de 6ptima natura-
leza y fuerzas—, en breve tiempo se marchité, y se debilité mucho. Pro-
curaba con diligencia que no lo reconocieran por su apellido o alguna
senal de la nobleza. La cabellera (segun se llevaba en aquel tiempo y de
la cual alguna vez se habia preocupado mas de lo justo) la llevaba des-
alinada; dejaba que le crecieran las unas de sus manos; y finalmente el
demasiado cuidado del adorno y del honor antiguo, lo compensaba con
el descuido presente y la bajeza. Se entregaba diariamente siete horas a
la oraciéon vocal de rodillas, no habia experimentado hasta este tiempo
la mental”'.

La cueva de Manresa' representa este tiempo hace ahora quinien-
tos anos. Precisamente, en Montserrat, pudo tener gran influencia el libro
“Ejercitatorio de la vida espiritual”, escrito por el abad reformista Garcia
Ximénez de Cisneros, sobrino del cardenal franciscano, un monje benedicti-
no que se encontraba bajo la influencia de la mencionada “devotio moderna”.

“Desde este tiempo entr6 en un mayor y mas profundo conocimien-
to de siy de los pecados de su vida pasada y, al conocerlos mas profun-
damente, también a llorarlos con mayor amargura de alma y contricion.
Y porque el Senor quiso ejercitar bien en si mismo al que seria maestro
para muchos, aquellos que se contiene en el libro de los Ejercicios es-
pirituales, primero comenz6 €l mismo a hacerlo, luego a observarlo y a
redactarlo por escrito también para la formacién de otros [...] Pero des-
pués de la dicha ilustracién y la observacion de los Ejercicios espirituales,
proponiendo el método y el modo de limpiar el alma de los pecados por
la contricion y la confesion, y en las meditaciones de la vida de Cristo,
del modo de hacer es una buena eleccién sobre el estado de vida y tales
materias, y finalmente en aprovechar en aquello relacionado con infla-
mar el amor hacia Dios y diversos modos de orar, comenzoé a desarrollar
un trabajo muy util para los préjimos; aunque con el paso del tiempo
también esto fue llevado a una mayor perfeccién”'c.

14 Ibid., pp. 57-59, 62-63.

15  “Permaneci6 casi por un ano en Manresa, donde gusté las primicias del espiritu; y
dejandose arrastrar en el tiempo del descanso, a veces, por la dulzura de la contemplacion, se
pasaba las noches casi sin dormir. Observando la consiguiente debilidad del cuerpo, determiné
no quitar el tiempo senalado al suefo”, en Ibid., p. 71.

16  Ibid., pp. 67-68.

— 370 —



Ignacio de Loyola y el proceso de fundacion de la Compania de Jesis:

Viajero y peregrino en un tiempo en el que viajar no era una accion pla-
centera, lo hizo hacia Tierra Santa. Con gran esfuerzo habia llegado a Roma
y cuenta Polanco que “una gran parte de Italia padecia la peste, dificilmente
se admitia a los desconocidos en las ciudades”. Indicaba este autor que en la
Ciudad Eterna recibi6 la bendicion que el pontifice otorgaba a los peregrinos:
“el cual era Adriano de nacién holandés y marché a Venecia”'”. Se trataba
del preceptor del Emperador, Adriano de Utrecht, regente que habia sido de
Castilla, ademas de obispo de Tortosa antes de ser elegido Papa en un céncla-
ve al que no asisti6. El viaje a Tierra Santa partia desde Venecia, exigiéndose a
los peregrinos que se agrupasen:

“Le disuadian de esta peregrinaciéon como peligrosa, por el poderio
de Soliman, rey de los turcos, que habian reducido a su poder la isla de
Rodas no mucho antes, a saber, el ano del Senor anterior de 1522, y con
sus armadas infestaba aquellos mares; sin embargo, le persuadieron para
que recibiese siete u ocho ducados de oro, dados como limosna para pa-
gar el viagje. Pero aquel dinero atormentaba a Ignacio, porque le parecia
que tenia su confianza en otro sitio que en Dios, y pensaba dejarlo. Pero
después tomo la determinacién de distribuirlo entre los pobres, lo cual
también hizo; y el escrapulo en poco tiempo se le quit6, no quedandose
ni siquiera como una moneda [...] poco perito en la lengua italiana, sin
dinero, alguna vez, sorprendido por la oscuridad de la noche antes de
llegar a los pueblos (como quiera que por la dicha peste no admitian a
los extranos), tuvo bastante oportunidad de ejercitar la paciencia en este
camino [...] Llegando a Venecia, se entregé al descanso en la plaza de
San Marcos, sobre un banco de cierto artesano [...] No quiso ningin
medio humano, que con facilidad pudiera usar, pero él mismo visit6 al
dux veneciano, Andrés Gritti, para el cual era totalmente desconocido;
le habl6 en espanol y le pidi6 por amor de Cristo que ordenase que le
llevaran a Tierra Santa. El dux con gusto y liberalidad concedi6 esto que
se le pedia. Y como cierta nave de esta republica navegaba hacia Chipre,
mand6 que llevasen a Ignacio y se hiciesen los gastos necesarios para
é1r's,

Se necesitaba dinero para realizarlo, lo que parecia una contradiccion
ante el deseo de radicalismo en la pobreza que habia defendido para si Iiigo
de Loyola. Su proyecto mas inmediato era permanecer para siempre alli, con-
tando no solamente con una actitud mistica sino también con una apostolica:
“no solo se habia propuesto satisfacer su devocion, visitando los santos lugares

17 Ibid., p.78.
18 Ibid., pp. 79-80.

— 3711 —



JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

sino también predicar a los infieles, la fe de Cristo y su ensenanza (si por algin
motivo se le abriese una puerta a ellos), y hacer y padecer muchas cosas por
suamor”'. El superior de los frailes le eliminé estas intenciones, aprendiendo
desde entonces a valorar la autoridad de la Iglesia:

“Pens6 acudir al guardian del convento de san Francisco, para que
no impidiese que Ignacio pudiera permanecer en Jerusalén (lo que de-
pendia de él). Pero el ministro provincial determiné que esto en modo
alguno convenia (aunque Ignacio prometia que él no seria gravoso, espe-
rando de ellos solo un techo y nada mas, lo demas lo pediria de limosnas
o de la caridad de los cristianos o incluso de los infieles). Sin embargo,
€l persistio en su parecer, y cuando le dijo que €l [ministro provincial]
tenia facultad de excomulgar a aquellos que quisieran permanecer en
Tierra Santa a disgusto suyo, comprendi6 Ignacio que no era voluntad
de Dios que €l permaneciera alli, y con suficiencia este asunto le ensené
que Dios queria que €l entregase su ministerio y sus trabajos de caridad
en otras regiones”?.

El sosiego del peregrino?!, retratado de manera minuciosa por Manuel
Ruiz Jurado®, comenz6 a llegar lentamente en su proceso de formacion des-
de Barcelona, tras su regreso de Tierra Santa, pero muy especialmente des-
de Paris, dentro de una Europa en expansion cultural. Lainez, como explica
Eduardo Alonso Romo, condujo a error al hacer creer que los estudios de
Iiigo de Loyola habian comenzado antes del viaje a Jerusalén, y asi fue admiti-

19 Ibid., p. 77.

20 Ibid., p. 82. Indica A. Romo que tanto en la Autobiografia como en la Vida de Polanco,
la mayor parte de la informacién que se refleja de la estancia en Tierra Santa se referia al con-
flicto entre Ignacio y las autoridades custodias de los Santos Lugares, con solo veinte dias de
estancia en aquel mes de septiembre, regresando por Chipre y Venecia sin que faltasen inciden-
cias en el Mediterraneo.

21  “Acercandose al confesor (pues ya estaba acostumbrado a hacerlo cada ocho dias,
desde el comienzo de su conversion) €l le prohibié prolongar mas el ayuno, de modo que se
negaba a darle la absolucién a no ser que dejase el propésito de aquel ayuno. Ignacio obedecio;
y de este modo en uno o dos dias encontré la paz de sus escripulos, y creia que la encontraria
con mads constancia si le fuese mandado por el confesor que arrojase totalmente la preocupa-
cion sobre la confesion de sus pecados, y que no confesase mas los pecados de su vida pasada.
Pero esta medicina no la recibi6é de aquel médico espiritual, ni el mismo Ignacio se atrevia a
sugerirla. Finalmente, agradé a la divina bondad no solo curar a Ignacio de esta enfermedad
de los escripulos, sino incluso darle mucha luz para curar a otros que padecian de una aflic-
cién de alma semejante; y, entre otros dones de Dios, en el restante transcurso de su vida tuvo
este eximio don, y asi cur6 con gran facilidad a muchos angustiados de graves escripulos”, en
Polanco, op. cit., p. 69.

22 M. Ruiz Jurado, El peregrino de la voluntad de Dios, Madrid, 2005.

— 372 —



Ignacio de Loyola y el proceso de fundacion de la Compania de Jesis:

do por Polanco —lo que resulta extrano por su cercania con Ignacio anos des-
pués—. Esa estancia barcelonesa fue muy corta. Sin embargo, lo que interesaba
era el valor que se concedia a los estudios en esta nueva etapa de su vida: “por
las exhortaciones de otros y porque él mismo juzgaba que seria para gloria de
Dios, decidio unir a la ensenanza recibida sobrenaturalmente del Senor, tam-
bién la adquirida para edificacion de los préjimos. De este modo comenzé a
entregarse al estudio de la gramatica (aunque otros estiman que este estudio
lo comenz6 después de su vuelta de Jerusalén) *”.

4. EL TERCER IGNACIO: SACERDOTE Y FUNDADOR

El hombre ascético y de penitencias que jugaba a ser santo de una mane-
ra llamativa, habia decidido no huir del mundo. Comenzé a vislumbrar su
camino en la accion apostolica®*. Lo movia “ayudar a las animas”. Era menes-
ter aceptar ciertas estructuras del mundo para, desde ellas, poderlo cambiar.
Algunas eran las propias de la formacion intelectual dentro del humanismo.
El primer paso fue el latin, como piedra angular de la ensenanza secundaria®.
Si ademas pretendia comunicar sus experiencias a los demas, tenia que hacer-
lo a través de la seguridad que proporciona el conocimiento. Descubri6 tam-
bién que, para el estudio, habia que vivir la tranquilidad, no poniendo el todo
en experiencias espirituales que podian distraer. Polanco hacia referencia —y
es muy interesante por su cercania a Ignacio— a la lectura de Erasmo, el autor
mas importante de Europa en aquellos momentos, en pleno humanismo:

“Tenia nuestro Padre —escribe Ribadeneira— gran cuenta en que no
se leyesen en la Compania libros de auctores sospechosos o de quienes

23 Polanco, op.cil., pp. 75-76.

24 No falt6 en esta vuelta, el reflejo del contexto europeo en el que se vivia: “determiné
hacer el viaje desde Ferrara a Génova; pero como en la Lombardia y en la Francia Cisalpina ha-
bia en este tiempo, a saber, en el comienzo del ano del Senor 1524, guerra entre los del empera-
dor y los franceses, al pasar cerca de los del emperador, los soldados le capturaron y le llevaron
al jefe como un espia [...] Alllegar a Génova, se encontr6 con un capitan vasco, jefe de galeras,
de nombre Portundo, que habia tratado con €l familiarmente alguna vez, y quien le facilit6 el
viaje a Espana”, en Ibid., pp. 84-85.

25  “Pero una vez que comenzo6 a entregarse a los primeros rudimentos de la gramatica,
se le ocurrian y le ocupaban su mente tantos conceptos espirituales, que o poco recibia o al me-
nos poco retenia de aquello que pertenecia a la gramatica. Como €l mismo observaba que esto
se debia no solo a su edad ya madura, o a la costumbre y afecto de tratar los asuntos espirituales,
sino a la tentacién del demonio, el cual se esforzaba en impedir los estudios emprendidos para
el honor de Dios; para superar esta tentacion, comenz6 este modo”, en Ibid., pp. 88-89.

— 373 —



JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

huviesse duda, aunque no la huviesse en los mismos libros, porque dezia
que los que leyan el buen libro se aficionaban a él y después por €l a su
auctor, y aficionados una vez al auctor facilmente se apegavan a su doc-
trina. Y assi hizo quemar todas las obras de Erasmo muchos anos antes de
que se vedasen por el Papa, y vedo las de Savonarola, de suerte que aun
al Doctor Olave no le quiso dexar “El triunfo de la Cruz” y otras obras
suyas limpias y sin sospecha. Y en su principio, estando en Alcala, como
muchos le dixessen, y entre ellos su confessor, que leyesse el «Enchiri-
dio» de Erasmo, nunca lo quiso hazer, diciendo que no faltavan otros
libros buenos en que leer, de cuyos auctores no avia ninguna duda”#.

“No omitiré que cuando estaba en Barcelona, persuadiéndole algu-
nosy con la aprobacién del confesor, ley6 cierto librito de Erasmo, cuyo
titulo era Enchiridion militis christiani —=Manual del Caballero Cristiano,
escrito en latin en 1501 y publicado en castellano en 1526—, del cual se
decia que era piadoso y escrito con un lenguaje elegante. Sin embargo,
Ignacio observaba que con su lectura se entibiaba el fervor de su devo-
cién y de su piedad y lo dej6%. Después conociendo todavia mejor el
espiritu de Erasmo, prohibi6 que en la Compania se leyese algtin libro
de este autor, aunque algunas cosas estén escritas por el mismo que nada
de malo contengan, temia que por ellas los nuestros se aficionasen a este
autor y tuvieran fe en las mismas cosas mal escritas. De modo admirable
le agradaba aquel librito de oro, de Juan Gersén, que se llama De imita-
tione Christi, y le agradaba mucho que se leyese por otros”?.

Se referia, como indicaban en el Memorial, al “Gersoncito y nunca mas
habia querido leer otro libro de devocion”, que en realidad era el de la
“Imitacion de Cristo” de Tomas de Kempis. Ya en sus dias parisinos, cuando
viajaba a obtener limosnas en Paises Bajos, en Brujas se encontré con Luis
Vives. Polanco se referia a una polémica que mantuvieron sobre la abstinencia
y el ayuno cuaresmal, y aunque se referia a que el autor humanista pensaba
que Ignacio era “un santo varén y que seria el fundador de alguna orden reli-
giosa”, éste sin embargo no le habia gustado lo que habia escuchado de Vives

26 P. de Ribadeneira, Collectanea [16] (1567), MHSI, Monumenta Historica Societatis
lesu, Fontes Narrativi de S. Ignatio de Loyola et de Societatis Iesu Initiis, Vol. II, Narrationes scriptae
annis 1557-1574, ed. C. de Dalmases, pp. 416-418.

27 Alonso Romo (Polanco, op.cit., pp. 90-91) piensa mas bien que en lo referente a
Erasmo, Polanco habia seguido a Pedro de Ribadeneira. Antes de la publicacion de la Vida
de este ultimo, en sus apuntes indicaba que esto habia sucedido en Alcala de Henares y no en
Barcelona. R. Garcia-Villoslada, Loyola y Erasmo, Madrid, Madrid, 1965; y P. Cebollada, “Loyolay
Erasmo. Aportacion al estudio de la relacion entre ambos”, Manresa 62 (1990), pp. 49-60.

28  Polanco, op.cit., pp. 90-91.

— 3714 —



Ignacio de Loyola y el proceso de fundacion de la Compania de Jesis:

sobre el tema tratado: “dudando de cual fuera su espiritu, después prohibio
que se leyesen los libros de este autor en nuestra Compania por la misma ra-
z6n por la cual prohibi6 los libros de Erasmo, aun no conteniendo nada malo,
como antes dijimos”?. Volvamos a la realidad universitaria en la que preten-
di6 vivir Inigo de Loyola antes de su salida hacia Paris. Pas6 con desgracia por
las ciudades universitarias castellanas de Alcala, Valladolid y Salamanca®’, aun-
que en Paris —entre 1528 y 1535— se matizaron definitivamente los anteriores
arrebatos penitenciales:

“Habia pensado ir a la célebre Universidad de Paris, mientras estaba
encerrado en la carcel [en Salamanca]. Como no sabia la lengua france-
sa, le parecia que alli se podria ocupar menos con los préjimos. Ademas,
también en aquella academia, en aquel tiempo tan floreciente y abun-
dante en estudiantes de todas las naciones, esperaba encontrar con faci-
lidad algunos companeros para promover la obra de Dios y para ayudar
alos préjimos [...] dejo6 alos dichos cuatro companeros en Espana (a los
cuales, si se ofrecia oportunidad en Paris, los llamaria alli) y se marcho
solo a Barcelona, para desde alli emprender el camino a Francia. Como
los amigos le disuadian de esta marcha, porque entonces también habia
guerra entre ¢l emperador [Carlos V] y el rey de Francia [Francisco I] y
en este camino a algunos les sucedian peligros muy graves y molestias, a
¢l, con todo, en modo alguno lo apartaron de su propésito. A la mencio-
nada Isabel Rosell y a otras piadosas personas, como le querian ayudar
con dinero, les permiti6 que se lo enviaran a Paris por medio de comer-
ciantes. El, pues, acometi6 el viaje a pie a comienzos del ano 1528, en el
mes de enero, y llegé a Paris, a principios de febrero.

Como queria darse a los estudios con tranquilidad, sin la distraccion
de la mendicidad, comenzo6 a usar el dinero enviado desde Espana para
los gastos necesarios. Y porque advertia por el consejo recibido de otros
que no era muy digno de ser aprobado en aquel desordenado estudio,

29  Ibid., pp. 110-111. I. Elizalde Armendariz, “Luis Vives e Ignacio de Loyola”, Hispania
Sacra 33 (1981), pp. 541-547.

30  “En Alcala Ignacio eligi6 como hospedaje para €l el hospital de los pobres, y buscaba
el alimento mendigando. Pero como algunos se burlaban de €l poco piadosamente, el jefe del
hospital que llaman Altozano [Antezana], que lo advirti6 y se compadecio, le ofreci6 junto a €l
un hospedaje mas acomodado. No obstante, tenia su habitacién en una parte de aquella casa
que estaba infestada de fantasmas y era sacudido por cierto terror nocturno, el cual estimaba
irreal y que no se le debia hacer caso. Encomendandose a Dios, comenzé a provocar a los de-
monios con su animo y con voces, para que si algin poder recibiesen de Dios contra €l, lo ejer-
ciesen”, Polanco, pp. 93-94; “No le desagradaba a Ignacio que en Alcald y en Salamanca hubiera
tenido alguna ocasion de padecer en las carceles por el honor de Cristo y ayuda de las almas, de
lo que estaba deseoso”, Polanco, op.cit., p. 105.

— 375 —



JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

pues no habia conseguido un conocimiento firme ni en la lengua latina,
ni en otras disciplinas, a las cuales se habia dedicado por medio de cierto
compendio, como a él nada imperfecto le agradaba, comenzé de nuevo
sus estudios desde el principio, y para conseguirlo con mads exactitud,
casi durante ano y medio se entreg6 a ellos en el colegio de Monteagu-
do, a saber hasta octubre del ano 1529, en el cual comenzo el curso de
artes segun la costumbre de aquella Universidad. De aqui procede el
parecer de Ignacio, cuando tuvo cuidado de otros, y lo expres6 en las
Constituciones, que los nuestros primero pusiesen s6lidos fundamentos
de las letras humanas antes de que subiesen a otras facultades superio-
res; y en los nuestros no aprobo6 los compendios, sino que se entregasen
a los estudios con exactitud y plenamente”?'.

El encuentro definitivo con sus companeros se habria de producir cuan-
do entr6 de “porcionista” en el colegio de Santa Barbara: fueron el saboyano
Pedro Fabro*y el navarro Francisco Javier®, éste duro de ganar para la causa,
y con los que compartia aposento. En ese momento nacia el tercer hombre
del seiscientos —después del cortesano y el asceta— que vivio en aquel vasco.

Se empez6 a llamar Ignacio de Loyola. Un cambio de nombre que nunca
explic6. Algunos de sus companeros hablaban de la eleccion de un nombre
que fuese aceptado por todos internacionalmente. Expresaba asi, su venera-

31 Ibid., pp. 106-107.

32 “Se formo6 nuestra primera Compania, el primogénito fue el maestro Pedro Fabro,
saboyano, al cual su maestro Pena de apellido, como lo veia sobresalir sobre los demas en las
letras latinas y griegas y también en la Filosofia, de tal manera que cuando dudaba algo del tex-
to de Aristételes, reconocia que no tenia a quién consultar a no ser a su discipulo Pedro Fabro
(quizas por su pericia en la lengua griega); a este, digo, por otra parte pobre, lo gané Ignacio
primeramente por sus servicios de caridad; y como estaba en el mismo cuarto con €I, se aprove-
chaba de su trabajo en repetir las lecciones. A este, pues, en el comienzo le exhort6 a hacer una
confesion general de toda su vida y que se confesase y comulgase cada ocho dias, y que exami-
nase diariamente su conciencia. Finalmente, en el cuarto ano, ya terminado el curso de artes, le
propuso los Ejercicios espirituales, en los cuales, como se entregé6 con gran fidelidad, penetré
muy profundamente en el conocimiento de si mismo y de Dios, y consigui6 una paz admirable,
cuando antes habia sido agitada su alma por algunas turbulencias. Y de este modo determiné
entregarse totalmente a Dios y seguir el instituto de Ignacio”. Ibid., pp. 119-120.

33 “El maestro Francisco Javier, hombre noble, navarro de nacién, era companero del
mismo cuarto y de estudio, no menos familiar para Ignacio, pero en los asuntos espirituales
no muy entregado a él. Cuando este, una vez que termino el curso de artes, explicaba en otro
colegio. Ignacio lo gané con otra clase de beneficio, buscando discipulos que le oyesen a aquél
explicar, y llevandoselos a €l. Después, casi al mismo tiempo que Fabro, también llevado a los
Ejercicios espirituales, determiné consagrarse a Dios y fue el segundo en seguir a Ignacio”. Ibid.,
p. 120.

— 376 —



Ignacio de Loyola y el proceso de fundacion de la Compania de Jesis:

cion hacia Ignacio de Antioquia, un santo de los primeros siglos del cristia-
nismo, pues las etimologias de Inigo e Ignacio no tienen nada que ver. Este
colegio parisino contaba con una orientaciéon mas abierta y humanistica. La
formacion teologica que recibi6 fue eminentemente tomista, con la base de
la Summa Teolo6gica del Doctor Angélico y el Comentario a las Sentencias de
Pedro Lombardo, tan atacado por Martin Lutero en su “primer tiempo” de
reforma, en medio de la lucha de escuelas. Una orientaciéon tomista que fue
recomendada anos después, y desde las Constituciones, al conjunto de los je-
suitas pero también matizada. En los colegios de Paris se aplicaba una peda-
gogia relativamente nueva, conocida como “modus parisiensis”. En el mismo
se apostaba por la division de alumnos en clases, segiin el nivel de sus cono-
cimientos, pasando de una clase a la siguiente con la aprobacion de los con-
siguientes examenes. La lengua utilizada en exclusividad era el latin, dando
mas importancia en las clases a la ejercitacion que al conocimiento teoérico.
Los fallos se castigaban y existian horas de repeticion para profundizar en las
lecciones. Ese “modus parisiensis” se adapto posteriormente a los colegios de
jesuitas pero con el anadido de la virtud cristiana en convivencia con los auto-
res clasicos, griegos y latinos.

Ignacio de Loyola se habia formado en sus estudios, se habia agrupado
con otros en un ambito internacional de “amigos en el Senor”?*, se habia per-
catado de la realidad de la vida, habia discutido y discernido sobre la situacion
de la Iglesia, acerca de lo que significaba crisis y reforma. Tampoco habia sido
facil su vida como estudiante y fue menester viajar para obtener las limosnas
para su mantenimiento®. Ignacio, como hombre practico tras su experiencia
académica, habria de establecer mas adelante que los estudiantes de los cole-

34  “El segundo modo de conservar a esos companeros fue la mutua familiaridad, y fre-
cuente comunicacion de unos con otros. No vivian en el mismo lugar, y ahora con uno, ahora
con otro de estos, solian tomar el alimento con caridad mutua, y unos ayudaban a otros en los
asuntos espirituales y también temporales, y de este modo se favorecia y se aumentaba entre
ellos el amor de Cristo. También ayudaba algo el trato en los asuntos de los estudios, el que mas
tenia en algtn talento ayudaba a otro mas necesitado de ello”. Ibid., p. 124.

35  “Algunos amigos le avisaron de que los mercaderes espanoles que estaban en Bélgica,
Brujas y Amsterdam, y también en Londres, en Inglaterra, estaban acostumbrados a dar limos-
nas a algunos estudiantes, con las cuales se pudieran sustentar en sus estudios. Asi, tomoé este
camino hacia Bélgica animado por algunos, el cual como una vez resulté bien, en un segundo
y tercer ano repitié lo mismo; y no fue necesario hacer mas este trabajo [...] algunos de estos
mercaderes, que eran generosos y benignos, tomaron el cuidado de enviarle a Paris las limos-
nas necesarias todos los anos, con las cuales, juntamente con otras enviadas desde Espana por
personas piadosas, tuvo de donde sustentarse €l mismo con comodidad, y podia ayudar tam-
bién a otros”. Ibid., p. 110.

— 377 —



JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

gios deberian sustentarse con rentas y no preocuparse de su mantenimiento
mientras estaban desarrollando una vida de formacion®.

Sus experiencias como director de Ejercicios le habian convertido en
maestro del espiritu. La metodologia que habia conocido le habia permitido
estructurar su doctrina y conocer recursos y posibilidades para transmitirla.
Aquel tercer hombre, acompanado de otros companeros en el camino, fueron
estableciendo un objetivo, unos medios para conseguirlo, un servicio presta-
do y puesto bajo la autoridad del Papa, un modo propio de proceder que les
distinguiese de lo que hasta ahora habia existido. LLa Compania —sin contar
todavia con este nombre— no era una obra individual sino una reflexion colec-
tiva y un discernimiento prolongado. Todavia en el voto de Montmartre, de 15
de agosto de 1534, no existia una intencion fundadora, aunque si imitadora
de Cristo y con un eminente sentido practico: concluida su formacion, y en
caso de no poder emprender la peregrinacion de los primeros companeros a
Jerusalén en un plazo razonable, se pondrian a disposicion de lo que el Papa
gustase de encomendarles.

“sPor qué desedis tanto el ir a Jerusalén? Buena Jerusalén es Italia para
hacer fruto en la Iglesia de Dios”, les decia Paulo III. La amenaza de los turcos
los hizo presentarse “peregrinos pobres, te6logos de Paris”, capaces de con-
cebir esperanzas al papa Paulo III acerca de la reforma de la Iglesia. Quien
antes habia denunciado a Ignacio en Paris, el doctor Pedro Ortiz, consejero
del Hospital de Santiago de los Espanoles, se los present6 al pontifice. El mar-
tes de Pascua de 1537 fueron invitados los que habian llegado hasta la Ciudad
Eterna a la mesa del Papa y alli recibieron las preguntas de otros te6logos.
Paulo III se mostraba amante de la teologia y del humanismo, alabando las
respuestas dadas por los jesuitas, nombre que no recibian atn estos sacerdo-
tes. Para trabajar, se empezaron a dispersar, predicando en las plazas. A los
que les contemplaban les impresionaba el desinterés con el que lo hacian,
viviendo pobremente y sin recibir estipendios por sus ministerios. Si les pre-
guntaban a quién pertenecian, ellos respondian que eran de la “Compania de
Jesus”, pues a su prepo6sito, Jesucristo, deseaban servir. Su bagaje era el de diez

36 “De estas dificultados que Ignacio experiment6 en la comida y en buscar las cosas
necesarias para la vida, fijo este parecer en su animo: que convenia para los que se entrega-
ran al trabajo de las letras que no estuviesen preocupados del alimento. De este modo, en la
institucion de la Compania, aunque juzgaba que en las casas debia mantenerse la pobreza, en
particular y en comun; los colegios, en los cuales los nuestros trabajasen en los estudios, pensé
que debian tener rentas para el sustento de ellos; y procuré que esto se prescribiese en las cartas
apostolicas y en las Constituciones de la Compania”. Ibid., p. 112.

— 378 —



Ignacio de Loyola y el proceso de fundacion de la Compania de Jesis:

prestigiosos sacerdotes reformados —asi se les conoci6 precisamente en Roma,
los “preti riformati”’- suficientemente preparados teolégicamente y atractivos
en el socorro que prestaban a enfermos y pobres.

Era el embrion de la Compania, pues ya en la Ciudad Eterna, dos de los
companeros “lefan” en la Universidad pontificia de “La Sapienza” —Pedro
Fabro y Diego de Lainez*—, mientras que el maestro Ignacio se dedicaba a
impartir Ejercicios a personajes importantes de Roma, sobre todo aquellos
que podian colaborar de manera eficaz con el Papa en las tareas de la reforma
catolica, asi como en las de preparacion del Concilio, que se habria de con-
vocar finalmente en Trento. También se despertaron las primeras oposicio-
nes. Se advirti6é que los “iniguistas” habian sido perseguidos por la Inquisicion
en Espana, Francia e Italia, creandose un clima de prevencion hacia los pri-
meros companeros. Estos eran muy diversos en nacionalidades, caracteres,
talentos, procedencias sociales y biografias espirituales. Ignacio de Loyola
se fue convirtiendo en un lider carismatico, encontrandose en comun para
la oracion y el dialogo espiritual. A través de sus companeros, descubri6 la
dimension eclesial de su mision.

Hallamos aqui el centro de aquel tercer Ignacio, el sacerdote fundador.
Todos ellos participaron de un proceso de discernimiento en el cual conside-
raron que si nombraban un superior para todos ellos, podria ser mas facil el
mantenimiento de la identidad del grupo. En el caso de que adquiriesen una
dimension oficial y de continuidad, se habrian convertido en una nueva or-
den religiosa que era menester aprobar. Los debates para decidir todo lo que
pretendian comenzaron en la Cuaresma de 1539. Pensaban que tenian que
mantener esa unidad. Mas tiempo les llevo la decision de prestar obediencia
a uno de ellos, eligiéndolo como superior. Consideraban que la obediencia
facilitaba la cohesion entre los companeros, que era una puerta abierta para
profundizar y ejercitar sobre muchas virtudes, oponiéndose a la soberbia. Sin

37 “Habia venido algin tiempo antes desde Espana Diego Lainez [a Paris], el cual tras
terminar cum laude el curso de artes, con una buena formacion, y tras ser promovido al magis-
terio, habia venido a Paris, en parte para dedicarse a las letras, y en parte para encontrarse con
Ignacio, del cual habia escuchado muchas cosas en Alcald. En el mismo hospedaje, poco des-
pués de bajar del caballo, Ignacio se encontré con €l, y con algunos consejos oportunos, incluso
relacionados con las cosas temporales, se lo gan6 no poco. El mismo Lainez llevé a Ignacio al
maestro Alfonso Salmeron, el cual también habia estado estudiando en Alcala las lenguas latina
y griega y la Filosofia; y como estaba unido a Diego Lainez por la amistad, fue también su com-
panero de viaje a Francia. Uno y otro casi al mismo tiempo que los dos anteriores, tras recibir de
Ignacio los Ejercicios, deliberaron seguir su instituto en el servicio de Dios”. Ibid., pp. 120-121.

— 379 —



JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

duda, el Papa era su superior, pero éste no podia, ni debia entender sobre sus
vidas particulares. El posterior voto de disponibilidad al pontifice por parte
de los profesos de la Compania —se ha conocido erréneamente como de obe-
diencia al Papa- se debia manifestar desde los encargos apostolicos y no desde
la proteccion o adhesion politica y teologica:

“Desde este tiempo los nuestros comenzaron a vivir en Roma, y de
alli no se retir6 la Compania. Al principio, por mandato del pontifice (a
cuya obediencia los nuestros se ofrecian), los padres Fabro y Lainez en-
senaron en la academia, que llaman “la Sabiduria”; el primero, Sagrada
Escritura; el segundo, Teologia escolastica. Ignacio en aquel tiempo se
entregaba a trabajos de piedad. No omitiré que cuando se acercaba a
Roma e Ignacio se apart6 a cierta iglesia para orar, recibi6 del Senor una
singular ilustraciéon y consuelo espiritual. Ciertamente en todo aquel
tiempo, en el cual después del sacerdocio se preparaba para la primera
misa, habia recibido del Senor una eximia devocion y visita espiritual (lo
cual habia sido en él menos abundante y vehemente en tiempo de estu-
dios); pero en dicho templo cerca de la ciudad vio en espiritu al Padre
eterno encomendando a Cristo la Compania, casi entregandola en sus
manos; el mismo Cristo el Senor, que parecia llevar la cruz, mostrando a
Ignacio un rostro benigno le dijo: “Yo os seré propicio”®. Y de este modo
el parecer de Ignacio se confirmé en su primera idea de imponer el
nombre de Jesus a nuestra Compania por aquello de que el Senor Jests
se hubiera dignado tomar un peculiar cuidado de ella”®.

5. CONCLUSION: MISION DE LA COMPANIA DE JESUS EN EL SIGLO
DE LA REFORMA

La Compania de Jests* habia sido fundada para conseguir la “defensa y pro-
pagacion de la fe”. “El fin desta Compania es no solamente atender a la salvacion

38 Esla descripcion por parte de Polanco de la llamada Vision de la Storta, que se reflejo
iconograficamente en tantas iglesias de los colegios de la Compania de Jests.

39  Polanco, op.cit., p. 146.

40  “Aunque a todos les agradase este titulo del nombre, es verosimil que el padre Ignacio
fue aquel por el cual el nombre fue propuesto a los companeros; como quiera que sus disci-
pulos seguidores del instituto se llamasen, por Ignacio, ignacianos (en espanol de Iiigo ifi-
guistas), el humilde padre, que en la fundacién de esta Compania lo atribuia todo a Cristo
y nada a si, no dese6 que ella tomase el nombre de si mismo, sino de Jesucristo [...] Fue tan
constante en mantener este nombre, que yo le escuché también que, si todos los companeros
juntamente juzgasen que se debia dejar o cambiar este nombre, y todas las otras personas, a las
cuales no se estuviese obligado a creer bajo pena de pecado, que €l nunca asentiria a ello [...]

— 380 —



Ignacio de Loyola y el proceso de fundacion de la Compania de Jesis:

y perfeccion de las animas propias con la gracia divina, mds con la mesma intensa-
mente procurar de ayudar a la salvacion y perfeccion de las de los proximos”. Asi
encabezaba Ignacio de Loyola el “Examen” incluido en sus Constituciones*. Pero
también como exponia en la “Férmula del Instituto”, aprobada por Julio III, los
medios para conseguir esta defensa eran las predicaciones, las lecciones publicas,
las confesiones, los Ejercicios Espirituales, la ensenanza de la doctrina cristiana a
los ninos y a los mas ignorantes de entre los alumnos, la atencion espiritual a los
desatendidos como presos en la carcel y enfermos en los hospitales, y todo ello de
manera gratuita. En resumen, eran los ministerios de la palabra*.

Tradicionalmente, la Compania de Jests se ha convertido en la imagen
de la Contrarreforma, el barroco catélico y la Iglesia triunfante que luchaba
contra Lutero. La identificacion necesita ser matizada. Fue el historiador del
Concilio de Trento, Hubert Jedin®, el que defini6 la Reforma catélica como
un proceso de renovacion interior que venia produciéndose en la Iglesia ca-
tolica antes del comienzo de los trabajos de Lutero. Contrarreforma, sin em-
bargo, y continuando con Jedin, se habia referido a la recuperacion del te-
rreno perdido, por parte de los catdlicos, ante el avance de los protestantes.
Concebia este autor que las decisiones del Concilio de Trento eran un pro-
ducto de estos dos conceptos de Reforma y Contrarreforma. Una conceptuali-
zacion que, ademas, fue apoyada por historiadores no catélicos, desde que en
1946 Jedin publicase su primer y pequeno estudio.

Con Agostino Borromeo habria que preguntarse donde era necesario si-
tuar a Ignacio de Loyola*. En realidad, la Compania de Jesis no se convirtio
en una reaccion contra la Reforma protestante, pues segun escribi6 el funda-
dor a Pedro Canisio —uno de sus primeros y principales jesuitas en Alemania—

Y de este modo ciertamente es verosimil que los nuestros habian pensado y habian conferido
entre si mucho sobre este nombre; pero, sin embargo, que este nombre fue revelado por Dios
a Ignacio y ciertamente confirmado por Dios, suficientemente puede constar de lo dicho, aun-
que de modo expreso de €l no fuera escuchado. No de este modo es dicha Compania de Jesus
como si casi companeros del mismo Jesus se presumiesen los nuestros, sino mas bien al modo
militar, con el cual se dice la Compania de alguno, bajo el cual milita”, Polanco, op. cit. pp. 162-
163. P. de Ribadeneira, Tratado en el qual se da razon del Instituto de la Religion de la Compaiiia de
Jesiis, Salamanca, 1730.

41  Constituciones, Examen, cap 1°, 3, en Ignacio de Loyola, Obras, Madrid, 1997, p. 466.

42 “Formula del Instituto”, en Ignacio de Loyola, Obras..., op.cil., pp. 455-456.

43 H.Jedin, Riforma cattolica o Controriforma? Tentativo di chiarimento dei concertti con riflessio-
ni sul concilio di Trento, Brescia, 1967.

44 A. Borromeo, “Ignacio de Loyola y su obra a la luz de las mas recientes tendencias
historiograficas”, Ignacio de Loyola en la gran crisis del siglo XVI, Bilbao, 1991.

— 381 —



JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

esta labor de combate debia recaer en los principes catoélicos, en el poder tem-
poral. Tampoco expuso Ignacio de Loyola los males de la Iglesia dentro de
un programa, al estilo de lo que habia propuesto Erasmo de Rotterdam —ya
hemos mencionado antes la relacion de Ignacio con las obras del gran hu-
manista—. No pensaba que el problema de la Iglesia fuese el Papado, en el
que muchos reformadores centraron sus inquietudes. Pensaba José Ignacio
Tellechea que a un reformador habia que exigirle, para conceptualizarle de
este manera, un carisma que implicase su disconformidad con el entorno a
través de una actitud critica y un deseo de cambio, concretizado en un pro-
grama. Ignacio de Loyola, como hemos visto, una vez experimentada en su
persona la “mudanza”, no solo procuro6 su propia salvacion sino también la de
los projimos, logrando en sucesivas reformas individuales un cambio general
para la Iglesia. Sin el primer escalon interior, las inquietudes hubiesen sido
pasos dados en el aire, segiin defendian algunos de los reformadores de aquel
momento. Uno de ellos fue Juan de Avila, imprescindible en los primeros ins-
tantes de la Compania, a pesar de que nunca lleg6 a formar parte de ella, aun-
que si profesaron en la misma muchos de sus discipulos®.

Como deciamos, en Ignacio de Loyola, no se encuentra un memorial de re-
forma que aport6 un “programa” moderno de transformaciones a través de la ac-
cion —esos citados ministerios de la palabra—. Nunca redujo su concepto de Iglesia
ala autoridad pontificia y a sus cabezas subalternas (aunque reconocia que desde
alli se podia comenzar a cambiar) sino que extendia la responsabilidad a todos y
cada uno de los que profesaban la fe catolica. Ignacio de Loyola mantenia un ca-
mino de “Reforma dentro de la unidad” aunque contribuyendo “por elevacion”
a través de una serie de pautas*. Agostino Borromeo cree que un siglo XVI tan
controversista en lo religioso, no admite concepciones categoricas. Se terminaba,
de esta manera, con tesis y conceptos historiograficos tan difundidos entre los ale-
manes como las que acentuaban el caracter progresista de la Reforma protestante
y tildaban de reaccionaria a la Contrarreforma catélica®.

45 M. Ruiz Jurado, “San Juan de Avila y la Compania de Jests”, Archivum Historicum
Societatis Iesu 40 (1971), pp. 153-172; J. Burrieza Sanchez, “La Compania de Jesas que conoci6
Juan de Avila”, en M*.E. Gonzilez Rodriguez (ed.), Entre todos, Juan de Avila. Elogio al Santo
Maestro en el entorno de su proclamacion como Doctor de la Iglesia Universal, Madrid, 2011, pp. 51-58;y
M* J. Fernandez Cordero, Juan de Avila (14992-1569). Tiempo, vida y espiritualidad, Madrid, 2017.

46  J.I Tellechea, “Ignacio de Loyola, reformador” en Q. Aldea Vaquero, Ignacio de Loyola
en la gran crisis del siglo XVI, Bilbao, 1993, pp. 239-254.

47 R. Garcia Carcel y J. Palau i Orta, “Reforma y Contrarreforma catdlicas”, en A.L.
Cortés Pena (coord.), Historia del cristianismo, vol. 3: El mundo moderno, Madrid-Granada, 2006,
pp- 187-226.

— 382 —



Ignacio de Loyola y el proceso de fundacion de la Compania de Jesis:

Nuevos conceptos fueron los que definié Jean Delumeau, en su obra “El
catolicismo entre Lutero y Voltaire”*. Hablaba del propio de “cristianizacién”
de masas ante los importantes restos del paganismo y de supersticiones que
sobrevivian en la poblacién, sobre todo en la campesina. Desde el conflicto
religioso protagonizado por Lutero, ambas Reformas habian dado respues-
tas diferentes antes estas pervivencias. Reinhard concibi6 este proceso como
una “modernizacion”, entendida como un paso hacia delante para superar
las estructuras institucionales de la Baja Edad Media. Asi la Compania se con-
vertia, no en un elemento de restauracion sino de innovacion, a través de una
organizacion practica y eficaz. El concepto de “confesionalizaciéon” no sola-
mente se reducia a las instituciones sino también a las practicas religiosas y a
los comportamientos generados desde las mismas. El propio Reinhard definia
el tiempo desde los anos veinte del XVI hasta el siglo XVIII como la “edad
de la confesionalizacion”, el coincidente con lo que llamamos la “antigua
Compania”. Se vinculaba este ultimo concepto, con el “disciplinamiento so-
cial”. La “confesionalizacion” se convertia en una primera fase del “disciplina-
miento”, muy asociado con la consolidacion del Estado absoluto y la obedien-
cia politica. En la historiografia espanola ha tratado por extenso este proceso
Jaime Contreras®, relacionandolo con la repercusion que la asociacion entre
la Iglesiay el Estado habia tenido sobre el desarrollo de los comportamientos.
Asi, el ordenamiento religioso se unia al politico y social, desembocando en
una uniformizaciéon de conductas, gracias a los rituales y simbolos que ser-
vian por igual al Estado y a la Iglesia. Todo ello en una sociedad sacralizada
donde el poder politico y religioso compartian objetivos dentro de un mismo
horizonte.

El mencionado Agostino Borromeo propuso, coincidiendo con el centena-
rio del nacimiento de Ignacio de Loyola, aplicar este concepto de “disciplina-
miento social”, unido a la reforma interior, al propio fundador de la Compania,
tal y como habia hecho Paolo Prodi con otras personalidades postridentinas
—Ignacio muri6 en 1556 y el Concilio cerroé su tercera y ultima sesion en 1563—.
En el caso de tener que hablar de un cambio individual, un cambio favorable
para el mismo eran los propios Ejercicios Espirituales. Las Constituciones, sin
embargo, se podian asimilar al “disciplinamiento”, aunque también poseian
importantes dosis espirituales. El jesuita vivia también en el proceso interior y
exterior en su citada doble vocacion. Ignacio de Loyola tenia muy claro esta

48  J. Delumeau, El catolicismo de Lutero a Voltaire, Barcelona, 1973.
49 ]. Contreras Contreras, “Procesos culturales hegemoénicos: de religion y religiosidad
en la Espana del Antiguo Régimen”, Historia Social 35 (1999), pp. 3-22.

— 383 —



JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

proyeccién de los trabajos hacia el exterior. La Compania se convertia asi en
un elemento fundamental de la “confesionalizacion” y el “disciplinamiento”®.
De hecho, las estrategias y medios de estos procesos se iran concretando en los
trabajos y ministerios de los jesuitas: los citados de predicacion, confesion, ense-
nanza de la doctrina cristiana o misiones populares, asi como ensenanza en sus
colegios sobre los que también podemos aplicar el concepto de modernizacion,
no unica y exclusiva de la Compania. Los jesuitas deben ser mejor entendidos
desde sus trabajos al servicio de un proceso, mas que desde una identificacion
tradicional con las banderas de la “Contrarreforma”, cuestion que ellos mismos,
en numerosas ocasiones, han propiciado.

BIBLIOGRAFIA

BORROMEO, A., “Ignacio de Loyola y su obra a la luz de las mas recientes tendencias
historiograficas”, Ignacio de Loyola en la gran crisis del siglo XVI, Bilbao, 1991.

CEBOLLADA, P., “Loyola y Erasmo. Aportacién al estudio de la relacién entre
ambos”, Manresa 62 (1990), pp. 49-60.

CONTRERAS CONTRERAS, J., “Procesos culturales hegemonicos: de religion y
religiosidad en la Espana del Antiguo Régimen”, Historia Social 35 (1999), pp. 3-22.

DALMASES, C. (ed.), Monumenta Historica Societatis Iesu, Fontes Narrativi de S.
Ignatio de Loyola et de Societatis Iesu Initiis, Vol. II, Narrationes scriptae annis
1557-1574, Roma, 1951.

DELUMEAU, J., El catolicismo de Lutero a Vollaire, Barcelona, 1973.

ELIZALDE ARMENDARIZ, I., “Luis Vives e Ignacio de Loyola”, Hispania Sacra 33
(1981), pp. 541-547.

FERNANDEZ MARTIN, L., Los asios juveniles de Ifiigo de Loyola, Valladolid, 1981.

—  “Estancias de Ignacio de Loyola en Valladolid”, en Ignacio de Loyola en Castilla,
Valladolid, 1989.

GARCIA CARCEL, R. y PALAU i ORTA, J., “Reforma y Contrarreforma catélicas”,
en A.L. Cortés Pena (coord.), Historia del cristianismo, vol. 3: El mundo moderno,
Madrid, Granada, 2006, pp. 187-226.

GARCIA DE CASTRO VALDES,]., “La Vita Christi de Ludolfo de Sajonia (+1377) e

Ignacio de Loyola (+1556). A propésito de un gran libro”, Estudios Eclesidsticos,
86 (2011), pp. 509-546.

50 P. Prodi (ed.), Disciplina dell’anima, disciplina del corpo e disciplina della societa tra medioe-
vo ed ela moderna, Bolonia, I1 Mulino, 1994; F. Palomo, “«Disciplina Christiana». Apuntes histo-
riograficos en torno a la disciplina social como categorias de la historia religiosa de la alta edad
moderna”, Cuadernos de Historia Moderna 18 (1997), pp. 119-136.

— 384 —



Ignacio de Loyola y el proceso de fundacion de la Compania de Jesis:

GARCIA HERNAN, E., Ignacio de Loyola, Madrid, 2013.
GARCiA—VILLOSLADA, R., Loyola y Erasmo, Madrid, Madrid, 1965.

JEDIN, H., Riforma cattolica o Controriforma? Tentativo di chiarimento dei concertti con
riflessioni del concilio di Trento, Brescia, 1967.

KIECHLE, S., Ignacio de Loyola: mistica y accion, Barcelona, 2006.

PALOMO, F., “«Disciplina Christiana». Apuntes historiograficos en torno a la
disciplina social como categorias de la historia religiosa de la alta edad
moderna”, Cuadernos de Historia Moderna 18 (1997), pp. 119-136.

POLANCO, J.A., Vida de Ignacio de Loyola, edicién de Eduardo Javier Alonso Romo,
Madrid-Bilbao, 2021.

PRODI, P. (ed.) Disciplina dell’anima, disciplina del corpo e disciplina della societa tra
medioevo ed eta moderna, Bolonia, I1 Mulino, 1994

RIBADENEIRA, P., Tratado en el qual se da razon del Instituto de la Religion de la Compariia
de Jesiis, Salamanca, 1730.

RUIZ JURADO, M., “San Juan de Avila y la Compania de Jesas”, Archivum Historicum
Societatis Iesu 40 (1971), pp. 153-172.

— Ll peregrino de la voluntad de Dios, Madrid, 2005.

SAJONIA, L., La Vida de Cristi. Introduccién, traduccién y notas de Emilio del Rio,
Monumenta Historica Societatis Iesu. Nova series, Institutum Historicum
Societatis Iesu, Universidad Pontificia de Comillas, Roma-Madrid, 2010, 2 vols.

TELLECHEA IDIGORAS, ]I, “Ignacio de Loyola, reformador” en Q. Aldea Vaquero,
Ignacio de Loyola en la gran crisis del siglo XVI, Bilbao, 1993, pp. 239-254.

—  Ignacio de Loyola, soloy a pie, Salamanca, 1997.

— 38 —



