
TIEMPOS DE REFORMA 
Pensamiento y religión 
en la época de Carlos V

Emilio Callado Estela (ed.)

TI
EM

PO
S 

D
E 

RE
FO

RM
A

 
Pe

ns
am

ie
nt

o 
y 

re
lig

ió
n 

en
 la

 é
po

ca
 d

e 
Ca

rl
os

 V
Em

ili
o 

Ca
lla

do
 E

st
el

a 
( e

d.
)

El siglo XVI –y en particular su primera mitad– constituiría uno de los 
periodos históricos de mayor intensidad, por cuanto las novedades se 
sucedieron en infinitas dimensiones de la vida del Viejo Continente. Una 
de las más destacadas y duraderas, por su trascendencia, sería la del 
pensamiento en su sentido más amplio, pues en el término en cuestión 
tuvieron cabida desde las diversas manifestaciones del humanismo y el 
arte hasta la filosofía y la teología, con el trasfondo religioso que ellas 
implicaban.  Este trasfondo supondría mucho más que un mero comple-
mento, toda vez que, en las postrimerías del Cuatrocientos y principios 
del Quinientos, la religión constituyó un referente vital de primer orden 
para los europeos, al flotar en el ambiente una especie de angustia co-
lectiva motivada por la existencia del pecado. Tal es el contexto en el 
que se desarrollan los estudios que integran este libro, Tiempos de refor-
ma. Pensamiento y religión en la época de Carlos V. Tiempos de reforma, 
efectivamente. Reforma que en el terreno religioso resultaría especial-
mente significativa, ya que a partir de la tercera década del siglo XVI la 
Cristiandad quedó dividida en tres ramas, a saber, católica, ortodoxa y 
protestante, siendo esta última la que monopolizaría el concepto refor-
ma, como si en ella y solamente en ella se hubieran producido aquellos 
esfuerzos, tendencias y actitudes en pos de una perfección conducente 
a un venturoso Más Allá, ignorando o desconsiderando las iniciativas 
producidas en igual sentido en las otras dos cristiandades. Iniciativas 
éstas, en ciertos casos, anteriores a las aparecidas con el protestantis-
mo. Así lo han reflejado investigaciones recientes y en ello abunda esta 
monografía.

Enrique Martínez Ruiz

Cubierta Tiempos de reforma 1.indd   1 11/12/2022   20:00:15





TIEMPOS DE REFORMA 
Pensamiento y religión en la época de Carlos V

Emilio Callado Estela  (ed.)





TIEMPOS DE REFORMA  
Pensamiento y religión  
en la época de Carlos V

Emilio Callado Estela (ed.) 



No está permitida la reproducción total o parcial de este libro, ni su incorporación a un 
sistema informático, ni su transmisión en cualquier forma o por cualquier medio, sea este 
electrónico, mecánico, por fotocopia, por grabación u otros métodos, sin el permiso previo 
y por escrito del editor. La infracción de los derechos mencionados puede ser constitutiva de 
delito contra la propiedad intelectual (art. 270 y siguientes del Código Penal).

Diríjase a Cedro (Centro Español de Derechos Reprográficos) si necesita fotocopiar 
o escanear algún fragmento de esta obra. Puede contactar con Cedro a través de la web
www.conlicencia.com o por teléfono en el 917021970/932720407

Este libro ha sido sometido a evaluación por parte de nuestro Consejo Editorial 
Para mayor información, véase www.dykinson.com/quienes_somos

©	 Copyright by
Los autores
Madrid

Editorial DYKINSON, S.L. 
Meléndez Valdés, 61 - 28015 Madrid 
Teléfono (+34) 915442846 - (+34) 915442869 
e-mail: info@dykinson.com
http://www.dykinson.es
http://www.dykinson.com

ISBN: 978-84-1122-770-4
Depósito Legal: M-29286-2022

ISBN electrónico: 978-84-1122-841-1

Preimpresión:
Besing Servicios Gráficos, S.L.
besingsg@gmail.com



—  7  —

ÍNDICE
Introducción................................................................................................. 	 13

Emilio Callado Estela

Prólogo......................................................................................................... 	 17

Enrique Martínez Ruiz

CAROLUS REX

Carlos V y el ocaso de las profecías políticas fernandinas......................... 	 33

Pablo Pérez García

1.	 LOS REYES CATÓLICOS Y EL PROFETISMO DE ESTADO..............	 35

2.	 CLAVES DEL LIDERAZGO CARISMÁTICO DE FERNANDO EL 
CATÓLICO...............................................................................................	 39

3.	 CARLOS DE HABSBURGO Y EL PROFETISMO FERNANDINO......	 47

4.	 LA CRISIS PROFÉTICA Y CARISMÁTICA: COMUNIDADES Y 
GERMANÍAS.............................................................................................	 51

5.	 FIN DE LA CRISIS POLÍTICA Y RENUNCIA AL LIDERAZGO 
ESCATÓLICO...........................................................................................	 57

6.	 LA CONSTRUCCIÓN DE UNA IMAGEN HEROICA Y 
CABALLERESCA NO COMPLETAMENTE EXENTA DE ECOS 
PROFÉTICOS............................................................................................	 60

Bibliografía....................................................................................................	 69

Discípulos de Dante: humanismo e imperio en el pensamiento de 
Carlos V y del Gran Canciller Gattinara..................................................... 	 79

Manuel Alejandro Rodríguez de la Peña

1.	 INTRODUCCIÓN....................................................................................	 80



Índice

—  8  —

2.	 IMPERIO Y HUMANISMO: LA DEFENSA DE LA MONARQUÍA 
UNIVERSAL EN LA ITALIA MEDIEVAL Y RENACENTISTA..............	 82

3.	 GATTINARA, EL ÚLTIMO DE LOS PENSADORES ITALIANOS 
DE LA MONARQUÍA UNIVERSAL........................................................	 97

4.	 CONCLUSIÓN.........................................................................................	 104

BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................	 107

REFORMA ECLESIAE

La reforma en la Iglesia: innovaciones teológicas en el Novum 
Testamentum (1519) de Erasmo.................................................................... 	 113

Victoriano Pastor Julián

1.	 PREPARANDO LA SEGUNDA EDICIÓN DEL NUEVO 
TESTAMENTO (1516-1519)....................................................................	 114

2.	 EL NUEVO TESTAMENTO DE 1519: NOVEDADES 
FORMALES Y DE CONTENIDO RELIGIOSO......................................	 116

3.	 ERASMO TEÓLOGO DE SU TIEMPO: REFORMA DE LA 
IGLESIA, DE LA TEOLOGÍA Y DE LA VIDA CRISTIANA...................	 123
Ecos en Erasmo del V Concilio de Letrán........................................... 	 123

Las reformas en el V Concilio de Letrán............................................. 	 124

Erasmo como precursor de la reforma católica.................................. 	 128

4.	 LA REFORMA EN LA IGLESIA SEGÚN ERASMO A PARTIR DE 
SUS ANOTACIONES AL NUEVO TESTAMENTO (1519)..................	 130
Anotación a Mt 11, 30: Iugum meum suave o sobre el yugo de 
Cristo y las constituciones humanas.................................................... 	 133

Anotación a Mt 23, 5: las filacterias de los judíos y el tema de las 
reliquias de los cristianos..................................................................... 	 144

Anotación a 1 Tim 1, 6: In vaniloquium, εἰς ματαιολογίαν ................ 	 150

BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................	 156

El Novum Testamentum (1519) de Erasmo: innovaciones editoriales y 
filológicas..................................................................................................... 	 159

1.	 ANTECEDENTES: EL NOVUM INSTRUMENTUM DE 1516................	 161

2.	 EL NOVUM TESTAMENTUM DE 1519: CONTENIDO.........................	 166



Índice

—  9  —

3.	 DIFERENCIAS DE LAS DOS EDICIONES CON RESPECTO AL 
TÍTULO Y AL TEXTO DE LA PORTADA..............................................	 171

4.	 AMPLIACIÓN DE LA EDICIÓN DE 1519. NOVEDADES 
EDITORIALES..........................................................................................	 175

5.	 NOVEDADES FILOLÓGICAS.................................................................	 177

BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................	 184

El papel de los conversos en la difusión del erasmismo. El ejemplo 
de Bernardo Pérez de Chinchón................................................................. 	 187

Francisco Pons Fuster

1.	 INTRODUCCIÓN....................................................................................	 188

2.	 ENTUSIASMO COMÚN DE ERASMO Y LOS CONVERSOS 
POR LA SAGRADA ESCRITURA............................................................	 191

BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................	 202

La oración: una preocupación en la encrucijada religiosa del siglo XVI........ 	 205

Miguel Anxo Pena González

1.	 UN TIEMPO DE BÚSQUEDA, EN MEDIO DE CRISIS Y 
REFORMAS ..............................................................................................	 207

2.	 LA ORACIÓN: UNA PREOCUPACIÓN POPULAR EN LOS 
REINOS PENINSULARES.......................................................................	 213

3.	 ERASMO Y UNA ORACIÓN QUE SE CONDUCE A TRAVÉS DE 
LA PALABRA DE DIOS............................................................................	 224

4.	 LUTERO: UNA PROPUESTA PARA QUE TODOS ACCEDAN A 
LA ORACIÓN...........................................................................................	 234

5.	 A MODO DE CONCLUSIÓN: ALGUNOS LUGARES COMUNES.....	 239

BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................	 243

El Buen Pastor como símbolo para las reformas de la primera mitad 
del siglo XVI................................................................................................. 	 247

Marco Antonio Coronel Ramos

1.	 INTRODUCCIÓN: UNA APROXIMACIÓN AL BUEN PASTOR..........	 248

2.	 LA URGENCIA DE REFORMAS EN TIEMPOS DE CARLOS V..........	 254



Índice

—  10  —

3.	 LLAMADA UNIVERSAL A LA PERFECCIÓN.......................................	 257

4.	 EL CUERPO DE CRISTO........................................................................	 265

5.	 A MODO DE CONCLUSIÓN..................................................................	 272

BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................	 273

La Summa (De Debellandis Indis) de Vasco de Quiroga: un tratado de 
teología misional del siglo XVI.................................................................... 	 277

María de las Mercedes Delgado Pérez

RELIGIOSIS AC RELIGIONUM

Los dominicos de la Provincia de Aragon en la época de Carlos V y 
la rechazada claustra, ¿realidad o ficción necesaria?.................................. 	 305

Alfonso Esponera Cerdán

1.	 La Observancia en las Órdenes Mendicantes...................	 306

2.	 Dominicos: Reforma y relato....................................................	 308

3.	 Algunas consideraciones previas sobre 
la reforma y relato de los cronistas e 
historiadores dominicos aragoneses.................................	 315

4.	 Relato histórico de la Reforma en la Provincia 
de Aragón.............................................................................................	 320

5.	 Algunos cronistas e historiadores de la 
Provincia de Aragón ante la claustra: ¿realidad 
o ficción necesaria?.......................................................................	 344

BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................	 354

Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de 
Jesús: ¿un fruto de la “modernidad” de la Iglesia?.................................... 	 361

Javier Burrieza Sánchez

1.	 LOS HOMBRES DEL SIGLO XVI EN IGNACIO DE LOYOLA...........	 362

2.	 LA VIDA DEL CORTESANO ÍÑIGO DE LOYOLA...............................	 363



Índice

—  11  —

3.	 EL SEGUNDO HOMBRE DEL SIGLO XVI: CONVERSIÓN, 
RIGOR Y PENITENCIA............................................................................	 367

4.	 EL TERCER IGNACIO: SACERDOTE Y FUNDADOR..........................	 373

5.	 CONCLUSIÓN: MISIÓN DE LA COMPAÑÍA DE JESÚS EN EL 
SIGLO DE LA REFORMA........................................................................	 380

BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................	 384

IN VALENTINA DIOECESI

Iglesia y poder real en Valencia durante el reinado de Carlos V. 
Problemas en torno a la inmunidad eclesiástica........................................ 	 389

Emilio Callado Estela

1.	 PRIMEROS LANCES................................................................................	 394

2.	 UN NUEVO ORDINARIO PARA LA DIÓCESIS DE VALENCIA.........	 400

3.	 EL CASO PRÓXITA..................................................................................	 404

4.	 DEL BREVE APOSTÓLICO DE 1553 Y OTRAS QUIMERAS..............	 409

BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................	 415

Carlos I y el nombramiento de Erardo de la Marca como arzobispo 
de Valencia.................................................................................................... 	 421

Miguel Navarro Sorní

1.	 LOS REYES CATÓLICOS Y LA REFORMA DEL EPISCOPADO 
ESPAÑOL..................................................................................................	 422

2.	 EL PAÍS DE LIEJA Y SU IMPORTANCIA ESTRATÉGICA....................	 427

3.	 ERARDO DE LA MARCA.........................................................................	 431

4.	 CARLOS I Y EL MOTIVO DE LA PRESENTACIÓN DE 
ERARDO COMO ARZOBISPO DE VALENCIA....................................	 435

5.	 EL NOMBRAMIENTO DE ERARDO DE LA MARCA COMO 
ARZOBISPO DE VALENCIA ..................................................................	 441

BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................	 452



Índice

—  12  —

En torno a los orígenes de la devoción a san Vicente Ferrer en Valencia...... 	 455

Pilar Valor Moncho

1.	 CELEBRANDO LA CANONIZACIÓN ..................................................	 458

2.	 PROCESIONES EN HONOR A SAN VICENTE FERRER.....................	 463

3.	 LA CASA NATALICIA..............................................................................	 473

4.	 LA LLEGADA DE LAS PRIMERAS RELIQUIAS CORPORALES 
VICENTINAS ............................................................................................	 479

5.	 EL DESLUCIDO PRIMER CENTENARIO DE LA 
CANONIZACIÓN DE SAN VICENTE FERRER....................................	 481

BIBLIOGRAFÍA....................................................................................................	 491

‘En part scrit de mà, en part d’estampa’. La biblioteca de mestre 
Jaume Álvarez (1523)................................................................................... 	 495

�Vicente Pons Alós y María Luz Mandingorra Llavata

1.	 EL MÉDICO..............................................................................................	 496

2.	 LA BIBLIOTECA......................................................................................	 501

3.	 INVENTARIO DE BIENES DE JAUME ÁLVAREZ.................................	 506

4.	 Índice de autores, traductores y editores 
literarios.............................................................................................	 522

Bibliografía ...................................................................................................	 525

Recursos electrónicos ..........................................................................	 528



Ignacio de Loyola  
y el proceso de fundación  
de la Compañía de Jesús:  
¿un fruto de la “modernidad”  
de la Iglesia?

Javier Burrieza Sánchez
Universidad de Valladolid 



—  362  —

Según ha confirmado Stefan Kiechle, “Ignacio fue el gerente de una em-
presa floreciente que operaba en el mundo entero”. La gobernó con “habi-
lidad, energía y prudencia” 1. Principios de acción que algunos historiadores 
han reconocido como “métodos modernos de gerencia”, entre los que se en-
contraban las estrategias de comunicación, con el establecimiento de consig-
nas claras, la potenciación de la eficacia y con una visión global del trabajo: 
“como gerente estuvo muy adelantado respecto a su tiempo”. Parecía una con-
tradicción, ser un hombre práctico y al mismo tiempo tener una intensa vida 
de oración. Los trabajos que han puesto en marcha los jesuitas desde hace si-
glos han servido a un objetivo primigenio de este Instituto religioso, orden de 
clérigos regulares: “la defensa y dilatación de la fe católica”, entendidos desde 
un proceso de modernización de la Iglesia en el siglo XVI. Era la centuria de 
la dinamización de la catequesis, del refuerzo sacramental de lo eucarístico y 
de la confesión –los jesuitas han sido grandes directores espirituales–, de la 
influencia decisiva de la palabra predicada o de la sistematización de las misio-
nes populares. A ello se unía la apertura de nuevos horizontes geográficos con 
los habitantes que los moraban. Los de la Compañía han contado, desde el 
principio, con una vocación misionera canalizada a través de la configuración 
de una metodología que se ha ido definiendo como propia. Descubrieron 
pronto el papel que la enseñanza podía tener en el cumplimiento de sus obje-
tivos. Procederemos a matizar la “modernidad” de sus aportaciones desde los 
tiempos del emperador Carlos.

1.	 LOS HOMBRES DEL SIGLO XVI EN IGNACIO DE LOYOLA

En la vida de Ignacio de Loyola se reunieron muchas inquietudes de los 
horizontes y de las ambiciones de un hombre del siglo XVI, del hombre de la 
modernidad. Íñigo López de Oñaz y Loyola primero –que ese era su nombre 
original–, Ignacio de Loyola después, poseyó sucesivamente numerosas face-
tas como hombre de acción, contemplativo, misionero y legislador. Conversó 
con las más altas jerarquías de lo social pero trabajó también entre los margi-
nados y los pobres de su momento. Fue hombre de experiencias espirituales 

1	 S. Kiechle, Ignacio de Loyola: mística y acción, Barcelona, 2006. 



Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de Jesús:

—  363  —

intensas pero también se mostró enormemente práctico a la hora de organizar 
una nueva forma de vida. No poseía una presencia física arrogante, más bien 
era de pequeña estatura y delicado estado de salud, pero contaba con una 
personalidad cautivadora. Ignacio de Loyola, en definitiva, es un adecuado 
retrato del siglo XVI, fundador y autor de una metodología espiritual de éxito 
brillante, que ha superado la propia personalidad de los jesuitas: los Ejercicios 
Espirituales. En ese apartado, vamos a seguir dos fuentes diferentes. Por una 
parte lo analizado hace ya muchos años, pero que merece la pena ser recorda-
do, en torno a la infancia y la juventud de Íñigo de Loyola por el historiador, 
el padre Luis Fernández Martín 2. Por otro, recurrimos a una nueva edición de 
la palabra escrita de Juan Alfonso de Polanco sobre Ignacio de Loyola, gracias 
a los trabajos del recordado historiador Eduardo Javier Alonso Romo, tan in-
teresado en la primera Compañía desde los ojos de Portugal 3.

2.	 LA VIDA DEL CORTESANO ÍÑIGO DE LOYOLA

Parecía que su destino estaba escrito en una sociedad estamental, don-
de el papel de los segundones quedaba mucho más reducido. Fue enviado 
a Arévalo, a la pequeña corte de Juan Velázquez de Cuéllar, contador mayor 
de Hacienda de Castilla, miembro del Consejo Real, pariente de la familia 
Loyola. Junto a un hombre de notable formación, este joven habría de encon-
trar la plataforma que le era menester, incluyendo la educación y habilidades 
que debía desarrollar. En Arévalo, no fue un soldado sino más bien un secre-
tario, un administrador y un paje. En su piedad, pudo tener gran influencia 
María de Guevara, una tía lejana que vivía en esa misma villa castellana y que 
había fundado una comunidad inspirada en la espiritualidad franciscana, de-
dicada a la atención a los enfermos. Pudo colaborar en ello aunque de mane-
ra más limitada, a pesar de la sacralización que todo lo invadía. No obstante, 
las puertas que se habían abierto, se cerraron de golpe, como ocurría en los 
habituales juegos políticos. Una Castilla en época de turbación en la que fue 
necesario hacer mudanza. La caída en desgracia de Velázquez de Cuéllar se 
produjo entre 1515 y 1517, con la muerte de Fernando el Católico y las víspe-
ras de la llegada de su nieto adolescente y heredero, Carlos de Gante. Íñigo de 
Loyola pudo contemplar que los honores terrenales se desvanecían pronto. 

2	 L. Fernández Martín, Los años juveniles de Íñigo de Loyola, Valladolid, 1981.
3	 J.A. Polanco, Vida de Ignacio de Loyola, edición de Eduardo Javier Alonso Romo, 

Madrid-Bilbao, 2021.



Javier Burrieza Sánchez

—  364  —

Otra cosa diferente era que se percatase de ello, antes de ese proceso espiri-
tual que llamamos “conversión”.

Navarra, la corona que había sido anexionada en 1512, estaba gobernada 
por el virrey Antonio Manrique de Lara, duque de Nájera. En esos cuatro años 
que Íñigo permaneció a su lado, destacó como un cortesano de confianza, 
gentilhombre y secretario, sin estar alejado de las acciones bélicas requeri-
das en ese reino, en los primeros años de la anexión. Con todo, pudo encon-
trarse Íñigo de Loyola en Valladolid en 1518 4, cuando se produjo la entrada 
de Carlos I como rey de Castilla, en la villa donde habían sido convocadas 
Cortes. Dos años después, el virrey le enviaba a una “misión” diplomática has-
ta la villa ducal de Nájera, en la cual demostró sus habilidades negociadoras 
y también sus capacidades de organización y aptitudes políticas; cualidades 
que demostrará muchos años después. Al intentar recuperar los navarros su 
antiguo “status”, Íñigo de Loyola participó del ambiente de guerra civil de 
las Comunidades, contiendas muy resaltadas por sus biografías en la defen-
sa numantina de la fortaleza de Pamplona. Un ejército francés avanzó sobre 
Navarra, sitiando la mencionada ciudad. Ante el deseo de muchos de entre-
garla sin presentar resistencia, Íñigo se retiró con un grupo hasta la fortale-
za inconclusa, situada en la parte alta. El desenlace ya lo conocemos. Stefan 
Kiechle indica que “la bala de cañón destrozó la pierna y la carrera” de este jo-
ven guipuzcoano, tras haber aspirado a un “futuro cortesano y caballeresco”:

“Carlos V tras recibir la corona del imperio en Bélgica y luego en 
Alemania, en seguida volvió a España. Los nobles del reino de Navarra 
querían traer a Enrique de Labrit, príncipe de Bearne, al reino de su pa-
dre y los ánimos del mismo reino de Navarra se inclinaban a ello. A causa 
de las guerras civiles en España –donde el pueblo se había alzado en 
armas contra el rey y los nobles a favor del rey– un grupo no pequeño de 
soldados había sacado de Navarra, para que ayudase a la nobleza contra 
el ejército de los enemigos. Entonces el rey Francisco I, aprovechando 
bien la ocasión dada por los acontecimientos, envió a Andrés de Foix, 
llamado vulgarmente señor de Sparrosi, con un ejército, al cual se le 
unieron muchos del partido de los agramonteses, y también algunos del 
partido contrario de los beamonteses unieron sus fuerzas con los france-
ses. Ocuparon una fortaleza, que llaman de San Juan de Pie de Puerto. 

4	 L. Fernández Martín, “Estancias de Ignacio de Loyola en Valladolid”, en Ignacio de 
Loyola en Castilla, Valladolid, 1989, pp. 279-284; de este mismo autor la participación en el libro 
que editó J.I. García Velasco, San Ignacio de Loyola y la Provincia jesuítica de Castilla, Valladolid, 
1991, pp. 63-98.



Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de Jesús:

—  365  —

Desde allí marcharon, sin ninguna oposición, a Pompeiopolis, común-
mente Pamplona, que es la corte de Navarra y la conquistaron, sin re-
sistencia de nadie. De modo que el virrey Antonio Manrique, tras sacar 
los militares de la defensa, abandonado e inerme, más aún, con su casa 
destrozada, salió de Pamplona el diecisiete de mayo de 1521, para procu-
rar obtener ayuda de los nobles de Castilla, a fin de recuperar este reino 
que se había separado con Enrique, príncipe de Bearne. Quedó Ignacio, 
en Pamplona con otros pocos bajo D. Francisco de Beamonte [Pedro de 
Beamonte en realidad] 5, para hacer lo que le mandaran. Pero este tam-
bién se marchó de Pamplona, porque le parecía que no se podía resistir 
a las fuerzas de los franceses y sabía también que los ánimos de gran 
parte de los ciudadanos eran partidarios de admitir a Enrique. Ignacio 
se avergonzó de tal marcha, que parecía una huida y no quiso seguir a D. 
Francisco. Más aún, delante de aquellos mismos que se retiraban, entró 
en la fortaleza para defenderla con unos pocos que quedaban en ella 
[…] El ejército de los franceses, moviendo las máquinas de guerra para 
destruir la fortaleza (la cual entonces estaba poco fortificada) comenzó a 
destrozar los muros; sin embargo, los que estaban en la fortaleza, por el 
ejemplo y la exhortación de Ignacio perseveraron en defenderla. Hasta 
que una bala, arrojada por una fuerte bombarda, golpeó el muro en 
aquella arte que defendía Ignacio y le destrozó su pierna derecha por 
muchos sitios. La izquierda también fue herida, como es de suponer, por 
las piedras rotas por la bombarda, pero el hueso no se rompió. Entonces 
los franceses, ocupando la fortaleza, encontraron a Ignacio postrado en 
la tierra y porque era conocido para muchos, lo llevaron a la ciudad y 
los mismos enemigos, hicieron su cura, empleando los médicos y lo que 
fue necesario” 6.

Juan de Polanco se preocupó, en medio de este relato, en dejar claro que 
Íñigo de Loyola –ya entonces lo llamaba Ignacio– había demostrado en su 
condición de soldado “muchos ejemplos de ánimo generoso y cristiano”. Y 
relataba algunas situaciones para demostrar todo ello, cuando la mencionada 
ciudad de Nájera se levantó en armas contra su duque, el señor al que servía 
Íñigo de Loyola. Fue entonces cuando entraron en la misma para poner fin a 
la rebelión y el noble se la entregó para que fuese saqueada por sus soldados: 

“Ignacio, aunque era de los que más se habían señalado para recu-
perar la ciudad, sin embargo no quiso tocar nada del botín, que hubiera 
podido tener abundante, juzgándolo acción deshonrosa y poco digna de 
su persona. Además, aunque él mismo, por motivo del honor, luchaba 

5	 Así lo indica L. Fernández Martín, op.cit., p. 294.
6	 Polanco, op.cit., pp. 49-52.



Javier Burrieza Sánchez

—  366  —

con frecuencia con armas, a ninguno lo atacó con odio. Y nunca, cierta-
mente se oyó de él una palabra de blasfemia contra Dios” 7.

Fueron heridas muy graves las recibidas por este soldado en la defensa 
de Pamplona. Polanco indicaba que fue conducido por los “mismos adver-
sarios”, en una litera hasta la casa de Loyola. Sin embargo Ricardo García 
Villoslada, recurriendo al biógrafo de Francisco Javier que fue José María 
Recondo, subrayaba que los que lo llevaron fueron unos amigos, bajo la di-
rección de un primo de Francisco Javier –precisamente– llamado Esteban 
de Zuasti. Enrique García Hernán describía el grupo de unos sesenta hom-
bres que le trasladaron, tras casi una quincena a su casa, bajo la dirección de 
su hermano Martín 8. Lo que sí dejaba claro era la fuerza de Íñigo de Loyola 
en su proceso de curación, en los intentos de reconstrucción de una pierna 
que había sido destrozada:

“Con gran diligencia su pierna derecha fue curada, ya que según 
hemos dicho estaba destrozada. Dio grandes pruebas de ánimo viril y 
de paciencia en aquella difícil cura. Como los huesos no estaban bien 
unidos, debieron ser desunidos de nuevo y ser curados con sumo dolor. 
Hasta tal punto llegó Ignacio, que los médicos dijeron en la misma vigi-
lia de san Pedro que la muerte le amenazaba, si antes de la media noche 
no comenzaba a sentirse mejor. Ignacio honraba a san Pedro con una 
particular devoción, al cual también había venerado con versos en es-
pañol compuestos en su honor. Esa misma noche sintió que era asistido 
por él, más aún, le parecía que lo veía. Así pues, al poco tiempo comenzó 
a estar mucho mejor. 

Pero estando ya fuera de peligro y casi restituido en la salud, advirtió 
que un hueso no bien unido sobresalía bajo la rodilla, y como esto le 
parecía una gran deformidad (siendo un joven entregado al culto y al 
adorno elegante, según la costumbre de los nobles), aunque compren-
dió que este hueso no se podía cortar sin grandísimo dolor, juzgó que 
debía posponer el dolor a lo bello; y mostró una extraordinaria fortaleza 
de alma y paciencia mientras le cortaban el hueso. No quiso ser sujetado 
por otros ni ser atado, ni dio ninguna voz de queja o señal de impacien-
cia entre los dolores muy amargos, y tampoco al extender la pierna con 
algunas máquinas, porque era más corta que la otra. De este modo pudo 
observarse alguna cojera en el paso del tiempo, la cual sin embargo de 
tal manera fue pequeña que si no se observaba atentamente no se apre-

7	 Ibid., p. 52.
8	 E. García Hernán, Ignacio de Loyola, Madrid, Taurus, 2013. Anterior es la biografía de 

J. I. Tellechea Idígoras, Ignacio de Loyola, solo y a pie, Salamanca, 1997.



Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de Jesús:

—  367  —

ciaba. Esto mismo fue como un testimonio perpetuo para recuerdo de 
un beneficio recibido de Dios” 9.

3.	 EL SEGUNDO HOMBRE DEL SIGLO XVI: CONVERSIÓN, RIGOR Y 
PENITENCIA

En la convalecencia que desarrolló en la casa de Loyola, empezó a fraguar-
se el segundo de los hombres del siglo XVI que llevaba dentro, olvidando las 
aspiraciones cortesanas y esa vida pasada que algunos de sus biógrafos han 
pretendido ocultar. Quizás, el episodio de transición lo encontremos en ese 
deseo que el hombre de treinta años –ya maduro– manifestó por leer lo que 
estaba de moda entonces, los libros de caballería, los mismos a los que era 
aficionada Teresa de Ahumada y su madre Beatriz. “A falta de pan”, los libros 
que cayeron en sus manos, fueron las vidas de los santos que eran los mode-
los vitales que se proponían como dominantes en esa sociedad sacralizada: la 
fuerza de las hagiografías será todavía mayor en las décadas posteriores a la de 
ese año de 1521. Fue el tiempo de la “Vida de Cristo” de Ludolfo de Sajonia 
“el Cartujano”, además de la “Leyenda Aurea” de Jacobo de Vorágine 10. Todos 
ellos eran un best-seller en la literatura espiritual bajomedieval. Ludolfo de 
Sajonia falleció en 1377 antes de la invención de la imprenta pero su título 
ha protagonizado los primeros pasos de su historia, de la técnica de la trans-
misión de la cultura a través de la letra impresa en el siglo XV. Fueron unas 
páginas esenciales para entender una corriente de espiritualidad interior de-
nominada la “devotio moderna”, tan presente en el proceso de renovación 
protagonizado por las Reformas religiosas de los siglos XV y XVI. Una lectu-
ra que condujo a “repensar la vida”, imitando a los santos, generando la re-
flexión y la meditación que desembocó en un elemento clave de la espiritua-
lidad ignaciana: la “discreción de espíritus”. Había aparecido la necesidad de 
tornar de vida. Nació el hombre que se encontraba fascinado por el rigor y las 
penitencias, que ayunaba y se flagelaba, que sentía odio hacia su vida pasada. 
En esos momentos cuando examinaba y se detenía en la vida de Cristo y de 
sus santos –y no tanto en las inquietudes y ambiciones que había demostrado 
en su vida pasada–, entonces fue cuando se dijo a sí mismo: “¿Qué pasaría si 

9	 Polanco, op.cit., pp. 52-54.
10	 L. de Sajonia, La Vida de Cristi. Introducción, traducción y notas de E. del Río, Roma-

Madrid, 2010, 2 vols, 776 y 896 pp.; J. García de Castro Valdés, “La Vita Christi de Ludolfo 
de Sajonia (†1377) e Ignacio de Loyola (†1556). A propósito de un gran libro”, en Estudios 
Eclesiásticos, 86 (2011), 338, pp. 509-546.



Javier Burrieza Sánchez

—  368  —

hiciera lo que hizo San Francisco?”, “¿Qué pasaría si tuviera que actuar como 
Santo Domingo?”:

“La plena curación se prolongaba durante un largo tiempo, para 
engañar el tiempo con la lectura, pidió algunos libros. Le ofrecieron 
dos libros escritos en castellano de la vida de Cristo y de los santos, y 
con ocasión de aquello que leía comenzaron a sobrevenirle a su mente 
varios pensamientos surgidos del bien y del mal espíritu. Algunas veces 
sentía unas fuertes inspiraciones para entregarse enteramente al servicio 
divino e imitar aquello que leía. Otras veces, le venían después sugestio-
nes vanas y que tendían a la gloria del mundo y a la grandeza. Como era 
de gran espíritu, en una y otra ocasión siempre se inclinaba a las cosas 
grandes. Le parecía fácil imitar cualquier género de penitencia que leía 
que habían hecho los santos. Entonces, como un principiante, rudo en 
la milicia espiritual, estimaba que tales penitencias y asperezas hechas 
por Dios, eran la principal santidad”  11. 

Desde ahí, se entiende un proceso que se ha querido convertir en momen-
táneo y reducir a las diez letras de la palabra “conversión”. En los jesuitas, y en 
sus trabajos, se repite en numerosas ocasiones. En la “Autobiografía” que nos 
ha llegado, dictada por Ignacio de Loyola, se dedicaba unas pocas palabras 
a definir esa forma de vida: “hasta los veintiséis años de su edad, fue hombre 
dado a las vanidades del mundo y, principalmente, se deleitaba en ejercicio 
de armas con un grande y vano deseo de ganar honra” 12. A pesar de la sacra-
lización, no se invalidaba la existencia de costumbres morales que podían ser 
consideradas como licenciosas. Entre ellas encontramos su posible paterni-
dad, el tráfico de armas o los enfrentamientos violentos con otras personas, 
donde cobraba un especial protagonismo el honor. Antes, se había manifes-
tado vanidoso, muy preocupado con el cuidado de la vestimenta y el peinado. 
En aquella “Autobiografía” se pudo detallar más, aunque esas palabras, si exis-
tieron, pudieron ser eliminadas para promocionar una vida más limpia. En la 
creación de esa nueva imagen, la barroca, tendría mucho que ver la biografía 
oficial que se le encargó a Pedro de Ribadeneira:

11	 Polanco, op.cit., pp. 55-56.
12	 “Una vez que aprendió a leer y escribir, fue enviado a la corte del rey y estuvo ocupado 

en aquellos trabajos propios de los niños nobles y de la corte. Tras su adolescencia y hasta los 
veintiséis años de edad, estuvo con D. Antonio Manrique, duque de Nájera, a quien la casa de 
Loyola era muy adicta. En todo este tiempo llevó una vida poco espiritual y vivió como los jóve-
nes de la corte, que normalmente suelen estar dedicados al empeño militar, bastante libre en el 
amor de las mujeres, en el juego y en las porfías por cuestiones de honor”, en Ibid., p. 48.



Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de Jesús:

—  369  —

“Pues sobre los pecados de su vida pasada y de ciertos acontecimien-
tos externos, fácilmente se le podía sacar con una pregunta; pero los in-
ternos y los externos no los podían conocer por él mismo de este modo, 
aunque lo intentasen con habilidad. Y se ha de creer que tan solo se 
podía sacar de él lo que creía que convenía que se conociese para su 
imitación o para la gloria de Dios” 13.

La “conversión” de Íñigo de Loyola fue visible a través de signos externos: 
por los vestidos del peregrino, el abandono de lo físico y el desinterés por lo 
corporal, los rigores penitenciales, la abundancia de experiencias místicas, la 
fascinación por pisar lo que había pisado el Salvador en Jerusalén. Al mismo 
tiempo que meditaba y trataba de recuperar el tiempo perdido, ayudaba a los 
enfermos en los hospitales, atendía a los marginados y plasmaba, como fruto 
de sus experiencias místicas, toda una nueva espiritualidad que iba a contar 
con un gran éxito: los mencionados Ejercicios Espirituales. 

“Se marchó de la casa. Al poco tiempo de su partida envió a su casa a 
dos criados que le acompañaban y marchó solo hacia Montserrat. Ya du-
rante el camino empezó a azotarse fuertemente todas las noches. Como 
siendo joven había llevado una vida muy libre, estimaba que debía hacer 
penitencias y comenzarla cuanto antes. Sin embargo, su intención siem-
pre tendía más bien hacia el honor de Dios que para evitar el castigo 
debido a sus pecados […] Poco antes de llegar a aquel sagrado monas-
terio tenía preparado el hábito que había determinado usar, a saber, un 
saco de una tela áspera y gruesa, con cierto calzado hecho de esparto, 
una cuerda que usaría como cinturón y con una calabaza para llevar 
el agua. Tras repartir a los pobres el caballo y los dineros que llevaba, 
hizo una confesión general de toda su vida, con diligencia y por escrito, 
durante tres días, con cierto varón religioso de aquella casa, y trató con 
él del modo de vida que había determinado tener […] Es llamativo que 
fue el mismo año en que Martín Lutero, llamado a Worms por Carlos 
V para dar cuenta de sus razones, comenzó a vomitar claramente y en 
público todo su veneno contra la sede apostólica romana y los concilios 
universales (pues antes decía que quería someter su doctrina al romano 
pontífice): y el mismo en que Ignacio se entregó al servicio de Dios, y 
que por su trabajo y de otros de su misma Compañía se preparaba un 
extraordinario antídoto contra aquello: su particular obediencia hacia el 
sumo pontífice y la sede apostólica, la cual ellos mismos prestaban y pro-
curaban que otros prestasen para resarcir la ruptura y la desobediencia 
de tales desertores […] Marchando pues a Manresa, se dirigió al hospital 

13	 Ibid., p. 71.



Javier Burrieza Sánchez

—  370  —

de los pobres y se unió a otros pobrecillos, contento con el dicho alimen-
to de pan mendigado y de agua, acostándose en el suelo, castigado su 
cuerpo tres veces cada día con una fuerte flagelación y no entregándose 
a ninguna recreación. Por ello, continuando durante algún tiempo en 
este modo de vida, su cuerpo –que había sido fuerte, de óptima natura-
leza y fuerzas–, en breve tiempo se marchitó, y se debilitó mucho. Pro-
curaba con diligencia que no lo reconocieran por su apellido o alguna 
señal de la nobleza. La cabellera (según se llevaba en aquel tiempo y de 
la cual alguna vez se había preocupado más de lo justo) la llevaba des-
aliñada; dejaba que le crecieran las uñas de sus manos; y finalmente el 
demasiado cuidado del adorno y del honor antiguo, lo compensaba con 
el descuido presente y la bajeza. Se entregaba diariamente siete horas a 
la oración vocal de rodillas, no había experimentado hasta este tiempo 
la mental” 14.

La cueva de Manresa 15 representa este tiempo hace ahora quinien-
tos años. Precisamente, en Montserrat, pudo tener gran influencia el libro 
“Ejercitatorio de la vida espiritual”, escrito por el abad reformista García 
Ximénez de Cisneros, sobrino del cardenal franciscano, un monje benedicti-
no que se encontraba bajo la influencia de la mencionada “devotio moderna”.

“Desde este tiempo entró en un mayor y más profundo conocimien-
to de sí y de los pecados de su vida pasada y, al conocerlos más profun-
damente, también a llorarlos con mayor amargura de alma y contrición. 
Y porque el Señor quiso ejercitar bien en sí mismo al que sería maestro 
para muchos, aquellos que se contiene en el libro de los Ejercicios es-
pirituales, primero comenzó él mismo a hacerlo, luego a observarlo y a 
redactarlo por escrito también para la formación de otros […] Pero des-
pués de la dicha ilustración y la observación de los Ejercicios espirituales, 
proponiendo el método y el modo de limpiar el alma de los pecados por 
la contrición y la confesión, y en las meditaciones de la vida de Cristo, 
del modo de hacer es una buena elección sobre el estado de vida y tales 
materias, y finalmente en aprovechar en aquello relacionado con infla-
mar el amor hacia Dios y diversos modos de orar, comenzó a desarrollar 
un trabajo muy útil para los prójimos; aunque con el paso del tiempo 
también esto fue llevado a una mayor perfección” 16.

14	 Ibid., pp. 57-59, 62-63.
15	 “Permaneció casi por un año en Manresa, donde gustó las primicias del espíritu; y 

dejándose arrastrar en el tiempo del descanso, a veces, por la dulzura de la contemplación, se 
pasaba las noches casi sin dormir. Observando la consiguiente debilidad del cuerpo, determinó 
no quitar el tiempo señalado al sueño”, en Ibid., p. 71.

16	 Ibid., pp. 67-68.



Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de Jesús:

—  371  —

Viajero y peregrino en un tiempo en el que viajar no era una acción pla-
centera, lo hizo hacia Tierra Santa. Con gran esfuerzo había llegado a Roma 
y cuenta Polanco que “una gran parte de Italia padecía la peste, difícilmente 
se admitía a los desconocidos en las ciudades”. Indicaba este autor que en la 
Ciudad Eterna recibió la bendición que el pontífice otorgaba a los peregrinos: 
“el cual era Adriano de nación holandés y marchó a Venecia” 17. Se trataba 
del preceptor del Emperador, Adriano de Utrecht, regente que había sido de 
Castilla, además de obispo de Tortosa antes de ser elegido Papa en un cóncla-
ve al que no asistió. El viaje a Tierra Santa partía desde Venecia, exigiéndose a 
los peregrinos que se agrupasen:

“Le disuadían de esta peregrinación como peligrosa, por el poderío 
de Solimán, rey de los turcos, que habían reducido a su poder la isla de 
Rodas no mucho antes, a saber, el año del Señor anterior de 1522, y con 
sus armadas infestaba aquellos mares; sin embargo, le persuadieron para 
que recibiese siete u ocho ducados de oro, dados como limosna para pa-
gar el viaje. Pero aquel dinero atormentaba a Ignacio, porque le parecía 
que tenía su confianza en otro sitio que en Dios, y pensaba dejarlo. Pero 
después tomó la determinación de distribuirlo entre los pobres, lo cual 
también hizo; y el escrúpulo en poco tiempo se le quitó, no quedándose 
ni siquiera como una moneda […] poco perito en la lengua italiana, sin 
dinero, alguna vez, sorprendido por la oscuridad de la noche antes de 
llegar a los pueblos (como quiera que por la dicha peste no admitían a 
los extraños), tuvo bastante oportunidad de ejercitar la paciencia en este 
camino […] Llegando a Venecia, se entregó al descanso en la plaza de 
San Marcos, sobre un banco de cierto artesano […] No quiso ningún 
medio humano, que con facilidad pudiera usar, pero él mismo visitó al 
dux veneciano, Andrés Gritti, para el cual era totalmente desconocido; 
le habló en español y le pidió por amor de Cristo que ordenase que le 
llevaran a Tierra Santa. El dux con gusto y liberalidad concedió esto que 
se le pedía. Y como cierta nave de esta república navegaba hacia Chipre, 
mandó que llevasen a Ignacio y se hiciesen los gastos necesarios para 
él” 18.

Se necesitaba dinero para realizarlo, lo que parecía una contradicción 
ante el deseo de radicalismo en la pobreza que había defendido para sí Íñigo 
de Loyola. Su proyecto más inmediato era permanecer para siempre allí, con-
tando no solamente con una actitud mística sino también con una apostólica: 
“no solo se había propuesto satisfacer su devoción, visitando los santos lugares 

17	 Ibid., p. 78.
18	 Ibid., pp. 79-80.



Javier Burrieza Sánchez

—  372  —

sino también predicar a los infieles, la fe de Cristo y su enseñanza (si por algún 
motivo se le abriese una puerta a ellos), y hacer y padecer muchas cosas por 
su amor” 19. El superior de los frailes le eliminó estas intenciones, aprendiendo 
desde entonces a valorar la autoridad de la Iglesia: 

“Pensó acudir al guardián del convento de san Francisco, para que 
no impidiese que Ignacio pudiera permanecer en Jerusalén (lo que de-
pendía de él). Pero el ministro provincial determinó que esto en modo 
alguno convenía (aunque Ignacio prometía que él no sería gravoso, espe-
rando de ellos solo un techo y nada más, lo demás lo pediría de limosnas 
o de la caridad de los cristianos o incluso de los infieles). Sin embargo, 
él persistió en su parecer, y cuando le dijo que él [ministro provincial] 
tenía facultad de excomulgar a aquellos que quisieran permanecer en 
Tierra Santa a disgusto suyo, comprendió Ignacio que no era voluntad 
de Dios que él permaneciera allí, y con suficiencia este asunto le enseñó 
que Dios quería que él entregase su ministerio y sus trabajos de caridad 
en otras regiones” 20.

El sosiego del peregrino 21, retratado de manera minuciosa por Manuel 
Ruiz Jurado 22, comenzó a llegar lentamente en su proceso de formación des-
de Barcelona, tras su regreso de Tierra Santa, pero muy especialmente des-
de París, dentro de una Europa en expansión cultural. Laínez, como explica 
Eduardo Alonso Romo, condujo a error al hacer creer que los estudios de 
Íñigo de Loyola habían comenzado antes del viaje a Jerusalén, y así fue admiti-

19	 Ibid., p. 77.
20	 Ibid., p. 82. Indica A. Romo que tanto en la Autobiografía como en la Vida de Polanco, 

la mayor parte de la información que se refleja de la estancia en Tierra Santa se refería al con-
flicto entre Ignacio y las autoridades custodias de los Santos Lugares, con solo veinte días de 
estancia en aquel mes de septiembre, regresando por Chipre y Venecia sin que faltasen inciden-
cias en el Mediterráneo.

21	 “Acercándose al confesor (pues ya estaba acostumbrado a hacerlo cada ocho días, 
desde el comienzo de su conversión) él le prohibió prolongar más el ayuno, de modo que se 
negaba a darle la absolución a no ser que dejase el propósito de aquel ayuno. Ignacio obedeció; 
y de este modo en uno o dos días encontró la paz de sus escrúpulos, y creía que la encontraría 
con más constancia si le fuese mandado por el confesor que arrojase totalmente la preocupa-
ción sobre la confesión de sus pecados, y que no confesase más los pecados de su vida pasada. 
Pero esta medicina no la recibió de aquel médico espiritual, ni el mismo Ignacio se atrevía a 
sugerirla. Finalmente, agradó a la divina bondad no solo curar a Ignacio de esta enfermedad 
de los escrúpulos, sino incluso darle mucha luz para curar a otros que padecían de una aflic-
ción de alma semejante; y, entre otros dones de Dios, en el restante transcurso de su vida tuvo 
este eximio don, y así curó con gran facilidad a muchos angustiados de graves escrúpulos”, en 
Polanco, op. cit., p. 69.

22	 M. Ruiz Jurado, El peregrino de la voluntad de Dios, Madrid, 2005.



Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de Jesús:

—  373  —

do por Polanco –lo que resulta extraño por su cercanía con Ignacio años des-
pués–. Esa estancia barcelonesa fue muy corta. Sin embargo, lo que interesaba 
era el valor que se concedía a los estudios en esta nueva etapa de su vida: “por 
las exhortaciones de otros y porque él mismo juzgaba que sería para gloria de 
Dios, decidió unir a la enseñanza recibida sobrenaturalmente del Señor, tam-
bién la adquirida para edificación de los prójimos. De este modo comenzó a 
entregarse al estudio de la gramática (aunque otros estiman que este estudio 
lo comenzó después de su vuelta de Jerusalén) 23”. 

4.	 EL TERCER IGNACIO: SACERDOTE Y FUNDADOR

El hombre ascético y de penitencias que jugaba a ser santo de una mane-
ra llamativa, había decidido no huir del mundo. Comenzó a vislumbrar su 
camino en la acción apostólica 24. Lo movía “ayudar a las ánimas”. Era menes-
ter aceptar ciertas estructuras del mundo para, desde ellas, poderlo cambiar. 
Algunas eran las propias de la formación intelectual dentro del humanismo. 
El primer paso fue el latín, como piedra angular de la enseñanza secundaria 25. 
Si además pretendía comunicar sus experiencias a los demás, tenía que hacer-
lo a través de la seguridad que proporciona el conocimiento. Descubrió tam-
bién que, para el estudio, había que vivir la tranquilidad, no poniendo el todo 
en experiencias espirituales que podían distraer. Polanco hacía referencia –y 
es muy interesante por su cercanía a Ignacio– a la lectura de Erasmo, el autor 
más importante de Europa en aquellos momentos, en pleno humanismo:

“Tenía nuestro Padre –escribe Ribadeneira– gran cuenta en que no 
se leyesen en la Compañía libros de auctores sospechosos o de quienes 

23	 Polanco, op.cit., pp. 75-76.
24	 No faltó en esta vuelta, el reflejo del contexto europeo en el que se vivía: “determinó 

hacer el viaje desde Ferrara a Génova; pero como en la Lombardía y en la Francia Cisalpina ha-
bía en este tiempo, a saber, en el comienzo del año del Señor 1524, guerra entre los del empera-
dor y los franceses, al pasar cerca de los del emperador, los soldados le capturaron y le llevaron 
al jefe como un espía […] Al llegar a Génova, se encontró con un capitán vasco, jefe de galeras, 
de nombre Portundo, que había tratado con él familiarmente alguna vez, y quien le facilitó el 
viaje a España”, en Ibid., pp. 84-85.

25	 “Pero una vez que comenzó a entregarse a los primeros rudimentos de la gramática, 
se le ocurrían y le ocupaban su mente tantos conceptos espirituales, que o poco recibía o al me-
nos poco retenía de aquello que pertenecía a la gramática. Como él mismo observaba que esto 
se debía no solo a su edad ya madura, o a la costumbre y afecto de tratar los asuntos espirituales, 
sino a la tentación del demonio, el cual se esforzaba en impedir los estudios emprendidos para 
el honor de Dios; para superar esta tentación, comenzó este modo”, en Ibid., pp. 88-89.



Javier Burrieza Sánchez

—  374  —

huviesse duda, aunque no la huviesse en los mismos libros, porque dezía 
que los que leyan el buen libro se aficionaban a él y después por él a su 
auctor, y aficionados una vez al auctor fácilmente se apegavan a su doc-
trina. Y assí hizo quemar todas las obras de Erasmo muchos años antes de 
que se vedasen por el Papa, y vedó las de Savonarola, de suerte que aun 
al Doctor Olave no le quiso dexar “El triunfo de la Cruz” y otras obras 
suyas limpias y sin sospecha. Y en su principio, estando en Alcalá, como 
muchos le dixessen, y entre ellos su confessor, que leyesse el «Enchiri-
dio» de Erasmo, nunca lo quiso hazer, diciendo que no faltavan otros 
libros buenos en que leer, de cuyos auctores no avía ninguna duda” 26.

“No omitiré que cuando estaba en Barcelona, persuadiéndole algu-
nos y con la aprobación del confesor, leyó cierto librito de Erasmo, cuyo 
título era Enchiridion militis christiani –Manual del Caballero Cristiano, 
escrito en latín en 1501 y publicado en castellano en 1526–, del cual se 
decía que era piadoso y escrito con un lenguaje elegante. Sin embargo, 
Ignacio observaba que con su lectura se entibiaba el fervor de su devo-
ción y de su piedad y lo dejó 27. Después conociendo todavía mejor el 
espíritu de Erasmo, prohibió que en la Compañía se leyese algún libro 
de este autor, aunque algunas cosas estén escritas por el mismo que nada 
de malo contengan, temía que por ellas los nuestros se aficionasen a este 
autor y tuvieran fe en las mismas cosas mal escritas. De modo admirable 
le agradaba aquel librito de oro, de Juan Gersón, que se llama De imita-
tione Christi, y le agradaba mucho que se leyese por otros” 28.

Se refería, como indicaban en el Memorial, al “Gersoncito y nunca más 
había querido leer otro libro de devoción”, que en realidad era el de la 
“Imitación de Cristo” de Tomás de Kempis. Ya en sus días parisinos, cuando 
viajaba a obtener limosnas en Países Bajos, en Brujas se encontró con Luis 
Vives. Polanco se refería a una polémica que mantuvieron sobre la abstinencia 
y el ayuno cuaresmal, y aunque se refería a que el autor humanista pensaba 
que Ignacio era “un santo varón y que sería el fundador de alguna orden reli-
giosa”, éste sin embargo no le había gustado lo que había escuchado de Vives 

26	 P. de Ribadeneira, Collectanea [16] (1567), MHSI, Monumenta Historica Societatis 
Iesu, Fontes Narrativi de S. Ignatio de Loyola et de Societatis Iesu Initiis, Vol. II, Narrationes scriptae 
annis 1557-1574, ed. C. de Dalmases, pp. 416-418.

27	 Alonso Romo (Polanco, op.cit., pp. 90-91) piensa más bien que en lo referente a 
Erasmo, Polanco había seguido a Pedro de Ribadeneira. Antes de la publicación de la Vida 
de este último, en sus apuntes indicaba que esto había sucedido en Alcalá de Henares y no en 
Barcelona. R. García-Villoslada, Loyola y Erasmo, Madrid, Madrid, 1965; y P. Cebollada, “Loyola y 
Erasmo. Aportación al estudio de la relación entre ambos”, Manresa 62 (1990), pp. 49-60.

28	 Polanco, op.cit., pp. 90-91.



Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de Jesús:

—  375  —

sobre el tema tratado: “dudando de cuál fuera su espíritu, después prohibió 
que se leyesen los libros de este autor en nuestra Compañía por la misma ra-
zón por la cual prohibió los libros de Erasmo, aun no conteniendo nada malo, 
como antes dijimos” 29. Volvamos a la realidad universitaria en la que preten-
dió vivir Iñigo de Loyola antes de su salida hacia París. Pasó con desgracia por 
las ciudades universitarias castellanas de Alcalá, Valladolid y Salamanca 30, aun-
que en París –entre 1528 y 1535– se matizaron definitivamente los anteriores 
arrebatos penitenciales:

“Había pensado ir a la célebre Universidad de París, mientras estaba 
encerrado en la cárcel [en Salamanca]. Como no sabía la lengua france-
sa, le parecía que allí se podría ocupar menos con los prójimos. Además, 
también en aquella academia, en aquel tiempo tan floreciente y abun-
dante en estudiantes de todas las naciones, esperaba encontrar con faci-
lidad algunos compañeros para promover la obra de Dios y para ayudar 
a los prójimos […] dejó a los dichos cuatro compañeros en España (a los 
cuales, si se ofrecía oportunidad en París, los llamaría allí) y se marchó 
solo a Barcelona, para desde allí emprender el camino a Francia. Como 
los amigos le disuadían de esta marcha, porque entonces también había 
guerra entre el emperador [Carlos V] y el rey de Francia [Francisco I] y 
en este camino a algunos les sucedían peligros muy graves y molestias, a 
él, con todo, en modo alguno lo apartaron de su propósito. A la mencio-
nada Isabel Rosell y a otras piadosas personas, como le querían ayudar 
con dinero, les permitió que se lo enviaran a París por medio de comer-
ciantes. Él, pues, acometió el viaje a pie a comienzos del año 1528, en el 
mes de enero, y llegó a París, a principios de febrero.

Como quería darse a los estudios con tranquilidad, sin la distracción 
de la mendicidad, comenzó a usar el dinero enviado desde España para 
los gastos necesarios. Y porque advertía por el consejo recibido de otros 
que no era muy digno de ser aprobado en aquel desordenado estudio, 

29	 Ibid., pp. 110-111. I. Elizalde Armendáriz, “Luis Vives e Ignacio de Loyola”, Hispania 
Sacra 33 (1981), pp. 541-547.

30	 “En Alcalá Ignacio eligió como hospedaje para él el hospital de los pobres, y buscaba 
el alimento mendigando. Pero como algunos se burlaban de él poco piadosamente, el jefe del 
hospital que llaman Altozano [Antezana], que lo advirtió y se compadeció, le ofreció junto a él 
un hospedaje más acomodado. No obstante, tenía su habitación en una parte de aquella casa 
que estaba infestada de fantasmas y era sacudido por cierto terror nocturno, el cual estimaba 
irreal y que no se le debía hacer caso. Encomendándose a Dios, comenzó a provocar a los de-
monios con su ánimo y con voces, para que si algún poder recibiesen de Dios contra él, lo ejer-
ciesen”, Polanco, pp. 93-94; “No le desagradaba a Ignacio que en Alcalá y en Salamanca hubiera 
tenido alguna ocasión de padecer en las cárceles por el honor de Cristo y ayuda de las almas, de 
lo que estaba deseoso”, Polanco, op.cit., p. 105.



Javier Burrieza Sánchez

—  376  —

pues no había conseguido un conocimiento firme ni en la lengua latina, 
ni en otras disciplinas, a las cuales se había dedicado por medio de cierto 
compendio, como a él nada imperfecto le agradaba, comenzó de nuevo 
sus estudios desde el principio, y para conseguirlo con más exactitud, 
casi durante año y medio se entregó a ellos en el colegio de Monteagu-
do, a saber hasta octubre del año 1529, en el cual comenzó el curso de 
artes según la costumbre de aquella Universidad. De aquí procede el 
parecer de Ignacio, cuando tuvo cuidado de otros, y lo expresó en las 
Constituciones, que los nuestros primero pusiesen sólidos fundamentos 
de las letras humanas antes de que subiesen a otras facultades superio-
res; y en los nuestros no aprobó los compendios, sino que se entregasen 
a los estudios con exactitud y plenamente” 31.

El encuentro definitivo con sus compañeros se habría de producir cuan-
do entró de “porcionista” en el colegio de Santa Bárbara: fueron el saboyano 
Pedro Fabro 32 y el navarro Francisco Javier 33, éste duro de ganar para la causa, 
y con los que compartía aposento. En ese momento nacía el tercer hombre 
del seiscientos –después del cortesano y el asceta– que vivió en aquel vasco. 

Se empezó a llamar Ignacio de Loyola. Un cambio de nombre que nunca 
explicó. Algunos de sus compañeros hablaban de la elección de un nombre 
que fuese aceptado por todos internacionalmente. Expresaba así, su venera-

31	 Ibid., pp. 106-107.
32	 “Se formó nuestra primera Compañía, el primogénito fue el maestro Pedro Fabro, 

saboyano, al cual su maestro Peña de apellido, como lo veía sobresalir sobre los demás en las 
letras latinas y griegas y también en la Filosofía, de tal manera que cuando dudaba algo del tex-
to de Aristóteles, reconocía que no tenía a quién consultar a no ser a su discípulo Pedro Fabro 
(quizás por su pericia en la lengua griega); a este, digo, por otra parte pobre, lo ganó Ignacio 
primeramente por sus servicios de caridad; y como estaba en el mismo cuarto con él, se aprove-
chaba de su trabajo en repetir las lecciones. A este, pues, en el comienzo le exhortó a hacer una 
confesión general de toda su vida y que se confesase y comulgase cada ocho días, y que exami-
nase diariamente su conciencia. Finalmente, en el cuarto año, ya terminado el curso de artes, le 
propuso los Ejercicios espirituales, en los cuales, como se entregó con gran fidelidad, penetró 
muy profundamente en el conocimiento de sí mismo y de Dios, y consiguió una paz admirable, 
cuando antes había sido agitada su alma por algunas turbulencias. Y de este modo determinó 
entregarse totalmente a Dios y seguir el instituto de Ignacio”. Ibid., pp. 119-120.

33	 “El maestro Francisco Javier, hombre noble, navarro de nación, era compañero del 
mismo cuarto y de estudio, no menos familiar para Ignacio, pero en los asuntos espirituales 
no muy entregado a él. Cuando este, una vez que terminó el curso de artes, explicaba en otro 
colegio. Ignacio lo ganó con otra clase de beneficio, buscando discípulos que le oyesen a aquél 
explicar, y llevándoselos a él. Después, casi al mismo tiempo que Fabro, también llevado a los 
Ejercicios espirituales, determinó consagrarse a Dios y fue el segundo en seguir a Ignacio”. Ibid., 
p. 120.



Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de Jesús:

—  377  —

ción hacia Ignacio de Antioquía, un santo de los primeros siglos del cristia-
nismo, pues las etimologías de Íñigo e Ignacio no tienen nada que ver. Este 
colegio parisino contaba con una orientación más abierta y humanística. La 
formación teológica que recibió fue eminentemente tomista, con la base de 
la Summa Teológica del Doctor Angélico y el Comentario a las Sentencias de 
Pedro Lombardo, tan atacado por Martin Lutero en su “primer tiempo” de 
reforma, en medio de la lucha de escuelas. Una orientación tomista que fue 
recomendada años después, y desde las Constituciones, al conjunto de los je-
suitas pero también matizada. En los colegios de París se aplicaba una peda-
gogía relativamente nueva, conocida como “modus parisiensis”. En el mismo 
se apostaba por la división de alumnos en clases, según el nivel de sus cono-
cimientos, pasando de una clase a la siguiente con la aprobación de los con-
siguientes exámenes. La lengua utilizada en exclusividad era el latín, dando 
más importancia en las clases a la ejercitación que al conocimiento teórico. 
Los fallos se castigaban y existían horas de repetición para profundizar en las 
lecciones. Ese “modus parisiensis” se adaptó posteriormente a los colegios de 
jesuitas pero con el añadido de la virtud cristiana en convivencia con los auto-
res clásicos, griegos y latinos.

Ignacio de Loyola se había formado en sus estudios, se había agrupado 
con otros en un ámbito internacional de “amigos en el Señor” 34, se había per-
catado de la realidad de la vida, había discutido y discernido sobre la situación 
de la Iglesia, acerca de lo que significaba crisis y reforma. Tampoco había sido 
fácil su vida como estudiante y fue menester viajar para obtener las limosnas 
para su mantenimiento 35. Ignacio, como hombre práctico tras su experiencia 
académica, habría de establecer más adelante que los estudiantes de los cole-

34	 “El segundo modo de conservar a esos compañeros fue la mutua familiaridad, y fre-
cuente comunicación de unos con otros. No vivían en el mismo lugar, y ahora con uno, ahora 
con otro de estos, solían tomar el alimento con caridad mutua, y unos ayudaban a otros en los 
asuntos espirituales y también temporales, y de este modo se favorecía y se aumentaba entre 
ellos el amor de Cristo. También ayudaba algo el trato en los asuntos de los estudios, el que más 
tenía en algún talento ayudaba a otro más necesitado de ello”. Ibid., p. 124.

35	 “Algunos amigos le avisaron de que los mercaderes españoles que estaban en Bélgica, 
Brujas y Amsterdam, y también en Londres, en Inglaterra, estaban acostumbrados a dar limos-
nas a algunos estudiantes, con las cuales se pudieran sustentar en sus estudios. Así, tomó este 
camino hacia Bélgica animado por algunos, el cual como una vez resultó bien, en un segundo 
y tercer año repitió lo mismo; y no fue necesario hacer más este trabajo […] algunos de estos 
mercaderes, que eran generosos y benignos, tomaron el cuidado de enviarle a París las limos-
nas necesarias todos los años, con las cuales, juntamente con otras enviadas desde España por 
personas piadosas, tuvo de dónde sustentarse él mismo con comodidad, y podía ayudar tam-
bién a otros”. Ibid., p. 110.



Javier Burrieza Sánchez

—  378  —

gios deberían sustentarse con rentas y no preocuparse de su mantenimiento 
mientras estaban desarrollando una vida de formación 36.

Sus experiencias como director de Ejercicios le habían convertido en 
maestro del espíritu. La metodología que había conocido le había permitido 
estructurar su doctrina y conocer recursos y posibilidades para transmitirla. 
Aquel tercer hombre, acompañado de otros compañeros en el camino, fueron 
estableciendo un objetivo, unos medios para conseguirlo, un servicio presta-
do y puesto bajo la autoridad del Papa, un modo propio de proceder que les 
distinguiese de lo que hasta ahora había existido. La Compañía –sin contar 
todavía con este nombre– no era una obra individual sino una reflexión colec-
tiva y un discernimiento prolongado. Todavía en el voto de Montmartre, de 15 
de agosto de 1534, no existía una intención fundadora, aunque sí imitadora 
de Cristo y con un eminente sentido práctico: concluida su formación, y en 
caso de no poder emprender la peregrinación de los primeros compañeros a 
Jerusalén en un plazo razonable, se pondrían a disposición de lo que el Papa 
gustase de encomendarles.

“¿Por qué deseáis tanto el ir a Jerusalén? Buena Jerusalén es Italia para 
hacer fruto en la Iglesia de Dios”, les decía Paulo III. La amenaza de los turcos 
los hizo presentarse “peregrinos pobres, teólogos de París”, capaces de con-
cebir esperanzas al papa Paulo III acerca de la reforma de la Iglesia. Quien 
antes había denunciado a Ignacio en París, el doctor Pedro Ortiz, consejero 
del Hospital de Santiago de los Españoles, se los presentó al pontífice. El mar-
tes de Pascua de 1537 fueron invitados los que habían llegado hasta la Ciudad 
Eterna a la mesa del Papa y allí recibieron las preguntas de otros teólogos. 
Paulo III se mostraba amante de la teología y del humanismo, alabando las 
respuestas dadas por los jesuitas, nombre que no recibían aún estos sacerdo-
tes. Para trabajar, se empezaron a dispersar, predicando en las plazas. A los 
que les contemplaban les impresionaba el desinterés con el que lo hacían, 
viviendo pobremente y sin recibir estipendios por sus ministerios. Si les pre-
guntaban a quién pertenecían, ellos respondían que eran de la “Compañía de 
Jesús”, pues a su prepósito, Jesucristo, deseaban servir. Su bagaje era el de diez 

36	 “De estas dificultados que Ignacio experimentó en la comida y en buscar las cosas 
necesarias para la vida, fijó este parecer en su ánimo: que convenía para los que se entrega-
ran al trabajo de las letras que no estuviesen preocupados del alimento. De este modo, en la 
institución de la Compañía, aunque juzgaba que en las casas debía mantenerse la pobreza, en 
particular y en común; los colegios, en los cuales los nuestros trabajasen en los estudios, pensó 
que debían tener rentas para el sustento de ellos; y procuró que esto se prescribiese en las cartas 
apostólicas y en las Constituciones de la Compañía”. Ibid., p. 112.



Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de Jesús:

—  379  —

prestigiosos sacerdotes reformados –así se les conoció precisamente en Roma, 
los “preti riformati”– suficientemente preparados teológicamente y atractivos 
en el socorro que prestaban a enfermos y pobres.

Era el embrión de la Compañía, pues ya en la Ciudad Eterna, dos de los 
compañeros “leían” en la Universidad pontificia de “La Sapienza” –Pedro 
Fabro y Diego de Laínez 37–, mientras que el maestro Ignacio se dedicaba a 
impartir Ejercicios a personajes importantes de Roma, sobre todo aquellos 
que podían colaborar de manera eficaz con el Papa en las tareas de la reforma 
católica, así como en las de preparación del Concilio, que se habría de con-
vocar finalmente en Trento. También se despertaron las primeras oposicio-
nes. Se advirtió que los “iñiguistas” habían sido perseguidos por la Inquisición 
en España, Francia e Italia, creándose un clima de prevención hacia los pri-
meros compañeros. Éstos eran muy diversos en nacionalidades, caracteres, 
talentos, procedencias sociales y biografías espirituales. Ignacio de Loyola 
se fue convirtiendo en un líder carismático, encontrándose en común para 
la oración y el diálogo espiritual. A través de sus compañeros, descubrió la 
dimensión eclesial de su misión. 

Hallamos aquí el centro de aquel tercer Ignacio, el sacerdote fundador. 
Todos ellos participaron de un proceso de discernimiento en el cual conside-
raron que si nombraban un superior para todos ellos, podría ser más fácil el 
mantenimiento de la identidad del grupo. En el caso de que adquiriesen una 
dimensión oficial y de continuidad, se habrían convertido en una nueva or-
den religiosa que era menester aprobar. Los debates para decidir todo lo que 
pretendían comenzaron en la Cuaresma de 1539. Pensaban que tenían que 
mantener esa unidad. Más tiempo les llevó la decisión de prestar obediencia 
a uno de ellos, eligiéndolo como superior. Consideraban que la obediencia 
facilitaba la cohesión entre los compañeros, que era una puerta abierta para 
profundizar y ejercitar sobre muchas virtudes, oponiéndose a la soberbia. Sin 

37	 “Había venido algún tiempo antes desde España Diego Laínez [a París], el cual tras 
terminar cum laude el curso de artes, con una buena formación, y tras ser promovido al magis-
terio, había venido a París, en parte para dedicarse a las letras, y en parte para encontrarse con 
Ignacio, del cual había escuchado muchas cosas en Alcalá. En el mismo hospedaje, poco des-
pués de bajar del caballo, Ignacio se encontró con él, y con algunos consejos oportunos, incluso 
relacionados con las cosas temporales, se lo ganó no poco. El mismo Laínez llevó a Ignacio al 
maestro Alfonso Salmerón, el cual también había estado estudiando en Alcalá las lenguas latina 
y griega y la Filosofía; y como estaba unido a Diego Laínez por la amistad, fue también su com-
pañero de viaje a Francia. Uno y otro casi al mismo tiempo que los dos anteriores, tras recibir de 
Ignacio los Ejercicios, deliberaron seguir su instituto en el servicio de Dios”. Ibid., pp. 120-121.



Javier Burrieza Sánchez

—  380  —

duda, el Papa era su superior, pero éste no podía, ni debía entender sobre sus 
vidas particulares. El posterior voto de disponibilidad al pontífice por parte 
de los profesos de la Compañía –se ha conocido erróneamente como de obe-
diencia al Papa– se debía manifestar desde los encargos apostólicos y no desde 
la protección o adhesión política y teológica:

“Desde este tiempo los nuestros comenzaron a vivir en Roma, y de 
allí no se retiró la Compañía. Al principio, por mandato del pontífice (a 
cuya obediencia los nuestros se ofrecían), los padres Fabro y Laínez en-
señaron en la academia, que llaman “la Sabiduría”; el primero, Sagrada 
Escritura; el segundo, Teología escolástica. Ignacio en aquel tiempo se 
entregaba a trabajos de piedad. No omitiré que cuando se acercaba a 
Roma e Ignacio se apartó a cierta iglesia para orar, recibió del Señor una 
singular ilustración y consuelo espiritual. Ciertamente en todo aquel 
tiempo, en el cual después del sacerdocio se preparaba para la primera 
misa, había recibido del Señor una eximia devoción y visita espiritual (lo 
cual había sido en él menos abundante y vehemente en tiempo de estu-
dios); pero en dicho templo cerca de la ciudad vio en espíritu al Padre 
eterno encomendando a Cristo la Compañía, casi entregándola en sus 
manos; el mismo Cristo el Señor, que parecía llevar la cruz, mostrando a 
Ignacio un rostro benigno le dijo: “Yo os seré propicio” 38. Y de este modo 
el parecer de Ignacio se confirmó en su primera idea de imponer el 
nombre de Jesús a nuestra Compañía por aquello de que el Señor Jesús 
se hubiera dignado tomar un peculiar cuidado de ella” 39.

5.	 CONCLUSIÓN: MISIÓN DE LA COMPAÑÍA DE JESÚS EN EL SIGLO 
DE LA REFORMA

La Compañía de Jesús 40 había sido fundada para conseguir la “defensa y pro-
pagación de la fe”. “El fin desta Compañía es no solamente atender a la salvación 

38	 Es la descripción por parte de Polanco de la llamada Visión de la Storta, que se reflejó 
iconográficamente en tantas iglesias de los colegios de la Compañía de Jesús.

39	 Polanco, op.cit., p. 146.
40	 “Aunque a todos les agradase este título del nombre, es verosímil que el padre Ignacio 

fue aquel por el cual el nombre fue propuesto a los compañeros; como quiera que sus discí-
pulos seguidores del instituto se llamasen, por Ignacio, ignacianos (en español de Íñigo iñi-
guistas), el humilde padre, que en la fundación de esta Compañía lo atribuía todo a Cristo 
y nada a sí, no deseó que ella tomase el nombre de sí mismo, sino de Jesucristo […] Fue tan 
constante en mantener este nombre, que yo le escuché también que, si todos los compañeros 
juntamente juzgasen que se debía dejar o cambiar este nombre, y todas las otras personas, a las 
cuales no se estuviese obligado a creer bajo pena de pecado, que él nunca asentiría a ello […] 



Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de Jesús:

—  381  —

y perfección de las ánimas propias con la gracia divina, más con la mesma intensa-
mente procurar de ayudar a la salvación y perfección de las de los próximos”. Así 
encabezaba Ignacio de Loyola el “Examen” incluido en sus Constituciones 41. Pero 
también como exponía en la “Fórmula del Instituto”, aprobada por Julio III, los 
medios para conseguir esta defensa eran las predicaciones, las lecciones públicas, 
las confesiones, los Ejercicios Espirituales, la enseñanza de la doctrina cristiana a 
los niños y a los más ignorantes de entre los alumnos, la atención espiritual a los 
desatendidos como presos en la cárcel y enfermos en los hospitales, y todo ello de 
manera gratuita. En resumen, eran los ministerios de la palabra 42.

Tradicionalmente, la Compañía de Jesús se ha convertido en la imagen 
de la Contrarreforma, el barroco católico y la Iglesia triunfante que luchaba 
contra Lutero. La identificación necesita ser matizada. Fue el historiador del 
Concilio de Trento, Hubert Jedin 43, el que definió la Reforma católica como 
un proceso de renovación interior que venía produciéndose en la Iglesia ca-
tólica antes del comienzo de los trabajos de Lutero. Contrarreforma, sin em-
bargo, y continuando con Jedin, se había referido a la recuperación del te-
rreno perdido, por parte de los católicos, ante el avance de los protestantes. 
Concebía este autor que las decisiones del Concilio de Trento eran un pro-
ducto de estos dos conceptos de Reforma y Contrarreforma. Una conceptuali-
zación que, además, fue apoyada por historiadores no católicos, desde que en 
1946 Jedin publicase su primer y pequeño estudio.

Con Agostino Borromeo habría que preguntarse dónde era necesario si-
tuar a Ignacio de Loyola 44. En realidad, la Compañía de Jesús no se convirtió 
en una reacción contra la Reforma protestante, pues según escribió el funda-
dor a Pedro Canisio –uno de sus primeros y principales jesuitas en Alemania– 

Y de este modo ciertamente es verosímil que los nuestros habían pensado y habían conferido 
entre sí mucho sobre este nombre; pero, sin embargo, que este nombre fue revelado por Dios 
a Ignacio y ciertamente confirmado por Dios, suficientemente puede constar de lo dicho, aun-
que de modo expreso de él no fuera escuchado. No de este modo es dicha Compañía de Jesús 
como si casi compañeros del mismo Jesús se presumiesen los nuestros, sino más bien al modo 
militar, con el cual se dice la Compañía de alguno, bajo el cual milita”, Polanco, op. cit. pp. 162-
163. P. de Ribadeneira, Tratado en el qual se da razón del Instituto de la Religión de la Compañía de 
Jesús, Salamanca, 1730.

41	 Constituciones, Examen, cap 1º, 3, en Ignacio de Loyola, Obras, Madrid, 1997, p. 466.
42	 “Fórmula del Instituto”, en Ignacio de Loyola, Obras..., op.cit., pp. 455-456.
43	 H. Jedin, Riforma cattolica o Controriforma? Tentativo di chiarimento dei concertti con riflessio-

ni sul concilio di Trento, Brescia, 1967.
44	 A. Borromeo, “Ignacio de Loyola y su obra a la luz de las más recientes tendencias 

historiográficas”, Ignacio de Loyola en la gran crisis del siglo XVI, Bilbao, 1991.



Javier Burrieza Sánchez

—  382  —

esta labor de combate debía recaer en los príncipes católicos, en el poder tem-
poral. Tampoco expuso Ignacio de Loyola los males de la Iglesia dentro de 
un programa, al estilo de lo que había propuesto Erasmo de Rotterdam –ya 
hemos mencionado antes la relación de Ignacio con las obras del gran hu-
manista–. No pensaba que el problema de la Iglesia fuese el Papado, en el 
que muchos reformadores centraron sus inquietudes. Pensaba José Ignacio 
Tellechea que a un reformador había que exigirle, para conceptualizarle de 
este manera, un carisma que implicase su disconformidad con el entorno a 
través de una actitud crítica y un deseo de cambio, concretizado en un pro-
grama. Ignacio de Loyola, como hemos visto, una vez experimentada en su 
persona la “mudanza”, no solo procuró su propia salvación sino también la de 
los prójimos, logrando en sucesivas reformas individuales un cambio general 
para la Iglesia. Sin el primer escalón interior, las inquietudes hubiesen sido 
pasos dados en el aire, según defendían algunos de los reformadores de aquel 
momento. Uno de ellos fue Juan de Ávila, imprescindible en los primeros ins-
tantes de la Compañía, a pesar de que nunca llegó a formar parte de ella, aun-
que sí profesaron en la misma muchos de sus discípulos 45.

Como decíamos, en Ignacio de Loyola, no se encuentra un memorial de re-
forma que aportó un “programa” moderno de transformaciones a través de la ac-
ción –esos citados ministerios de la palabra–. Nunca redujo su concepto de Iglesia 
a la autoridad pontificia y a sus cabezas subalternas (aunque reconocía que desde 
allí se podía comenzar a cambiar) sino que extendía la responsabilidad a todos y 
cada uno de los que profesaban la fe católica. Ignacio de Loyola mantenía un ca-
mino de “Reforma dentro de la unidad” aunque contribuyendo “por elevación” 
a través de una serie de pautas 46. Agostino Borromeo cree que un siglo XVI tan 
controversista en lo religioso, no admite concepciones categóricas. Se terminaba, 
de esta manera, con tesis y conceptos historiográficos tan difundidos entre los ale-
manes como las que acentuaban el carácter progresista de la Reforma protestante 
y tildaban de reaccionaria a la Contrarreforma católica 47.

45	 M. Ruiz Jurado, “San Juan de Ávila y la Compañía de Jesús”, Archivum Historicum 
Societatis Iesu 40 (1971), pp. 153-172; J. Burrieza Sánchez, “La Compañía de Jesús que conoció 
Juan de Ávila”, en Mª.E. González Rodríguez (ed.), Entre todos, Juan de Ávila. Elogio al Santo 
Maestro en el entorno de su proclamación como Doctor de la Iglesia Universal, Madrid, 2011, pp. 51-58; y 
Mª J. Fernández Cordero, Juan de Ávila (1499?-1569). Tiempo, vida y espiritualidad, Madrid, 2017.

46	 J.I. Tellechea, “Ignacio de Loyola, reformador” en Q. Aldea Vaquero, Ignacio de Loyola 
en la gran crisis del siglo XVI, Bilbao, 1993, pp. 239-254.

47	 R. García Cárcel y J. Palau i Orta, “Reforma y Contrarreforma católicas”, en A.L. 
Cortés Peña (coord.), Historia del cristianismo, vol. 3: El mundo moderno, Madrid-Granada, 2006, 
pp. 187-226.



Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de Jesús:

—  383  —

Nuevos conceptos fueron los que definió Jean Delumeau, en su obra “El 
catolicismo entre Lutero y Voltaire” 48. Hablaba del propio de “cristianización” 
de masas ante los importantes restos del paganismo y de supersticiones que 
sobrevivían en la población, sobre todo en la campesina. Desde el conflicto 
religioso protagonizado por Lutero, ambas Reformas habían dado respues-
tas diferentes antes estas pervivencias. Reinhard concibió este proceso como 
una “modernización”, entendida como un paso hacia delante para superar 
las estructuras institucionales de la Baja Edad Media. Así la Compañía se con-
vertía, no en un elemento de restauración sino de innovación, a través de una 
organización práctica y eficaz. El concepto de “confesionalización” no sola-
mente se reducía a las instituciones sino también a las prácticas religiosas y a 
los comportamientos generados desde las mismas. El propio Reinhard definía 
el tiempo desde los años veinte del XVI hasta el siglo XVIII como la “edad 
de la confesionalización”, el coincidente con lo que llamamos la “antigua 
Compañía”. Se vinculaba este último concepto, con el “disciplinamiento so-
cial”. La “confesionalización” se convertía en una primera fase del “disciplina-
miento”, muy asociado con la consolidación del Estado absoluto y la obedien-
cia política. En la historiografía española ha tratado por extenso este proceso 
Jaime Contreras 49, relacionándolo con la repercusión que la asociación entre 
la Iglesia y el Estado había tenido sobre el desarrollo de los comportamientos. 
Así, el ordenamiento religioso se unía al político y social, desembocando en 
una uniformización de conductas, gracias a los rituales y símbolos que ser-
vían por igual al Estado y a la Iglesia. Todo ello en una sociedad sacralizada 
donde el poder político y religioso compartían objetivos dentro de un mismo 
horizonte.

El mencionado Agostino Borromeo propuso, coincidiendo con el centena-
rio del nacimiento de Ignacio de Loyola, aplicar este concepto de “disciplina-
miento social”, unido a la reforma interior, al propio fundador de la Compañía, 
tal y como había hecho Paolo Prodi con otras personalidades postridentinas 
–Ignacio murió en 1556 y el Concilio cerró su tercera y última sesión en 1563–. 
En el caso de tener que hablar de un cambio individual, un cambio favorable 
para el mismo eran los propios Ejercicios Espirituales. Las Constituciones, sin 
embargo, se podían asimilar al “disciplinamiento”, aunque también poseían 
importantes dosis espirituales. El jesuita vivía también en el proceso interior y 
exterior en su citada doble vocación. Ignacio de Loyola tenía muy claro esta 

48	 J. Delumeau, El catolicismo de Lutero a Voltaire, Barcelona, 1973.
49	 J. Contreras Contreras, “Procesos culturales hegemónicos: de religión y religiosidad 

en la España del Antiguo Régimen”, Historia Social 35 (1999), pp. 3-22.



Javier Burrieza Sánchez

—  384  —

proyección de los trabajos hacia el exterior. La Compañía se convertía así en 
un elemento fundamental de la “confesionalización” y el “disciplinamiento” 50. 
De hecho, las estrategias y medios de estos procesos se irán concretando en los 
trabajos y ministerios de los jesuitas: los citados de predicación, confesión, ense-
ñanza de la doctrina cristiana o misiones populares, así como enseñanza en sus 
colegios sobre los que también podemos aplicar el concepto de modernización, 
no única y exclusiva de la Compañía. Los jesuitas deben ser mejor entendidos 
desde sus trabajos al servicio de un proceso, más que desde una identificación 
tradicional con las banderas de la “Contrarreforma”, cuestión que ellos mismos, 
en numerosas ocasiones, han propiciado. 

BIBLIOGRAFÍA

BORROMEO, A., “Ignacio de Loyola y su obra a la luz de las más recientes tendencias 
historiográficas”, Ignacio de Loyola en la gran crisis del siglo XVI, Bilbao, 1991. 

CEBOLLADA, P., “Loyola y Erasmo. Aportación al estudio de la relación entre 
ambos”, Manresa 62 (1990), pp. 49-60.

CONTRERAS CONTRERAS, J., “Procesos culturales hegemónicos: de religión y 
religiosidad en la España del Antiguo Régimen”, Historia Social 35 (1999), pp. 3-22.

DALMASES, C. (ed.), Monumenta Historica Societatis Iesu, Fontes Narrativi de S. 
Ignatio de Loyola et de Societatis Iesu Initiis, Vol. II, Narrationes scriptae annis 
1557-1574, Roma, 1951.

DELUMEAU, J., El catolicismo de Lutero a Voltaire, Barcelona, 1973.

ELIZALDE ARMENDÁRIZ, I., “Luis Vives e Ignacio de Loyola”, Hispania Sacra 33 
(1981), pp. 541-547.

FERNÁNDEZ MARTÍN, L., Los años juveniles de Íñigo de Loyola, Valladolid, 1981.

—	 “Estancias de Ignacio de Loyola en Valladolid”, en Ignacio de Loyola en Castilla, 
Valladolid, 1989.

GARCÍA CÁRCEL, R. y PALAU i ORTA, J., “Reforma y Contrarreforma católicas”, 
en A.L. Cortés Peña (coord.), Historia del cristianismo, vol. 3: El mundo moderno, 
Madrid, Granada, 2006, pp. 187-226.

GARCÍA DE CASTRO VALDÉS, J., “La Vita Christi de Ludolfo de Sajonia (+1377) e 
Ignacio de Loyola (+1556). A propósito de un gran libro”, Estudios Eclesiásticos, 
86 (2011), pp. 509-546.

50	 P. Prodi (ed.), Disciplina dell’anima, disciplina del corpo e disciplina della società tra medioe-
vo ed età moderna, Bolonia, Il Mulino, 1994; F. Palomo, “«Disciplina Christiana». Apuntes histo-
riográficos en torno a la disciplina social como categorías de la historia religiosa de la alta edad 
moderna”, Cuadernos de Historia Moderna 18 (1997), pp. 119-136.



Ignacio de Loyola y el proceso de fundación de la Compañía de Jesús:

—  385  —

GARCÍA HERNÁN, E., Ignacio de Loyola, Madrid, 2013.

GARCÍA-VILLOSLADA, R., Loyola y Erasmo, Madrid, Madrid, 1965.

JEDIN, H., Riforma cattolica o Controriforma? Tentativo di chiarimento dei concertti con 
riflessioni del concilio di Trento, Brescia, 1967.

KIECHLE, S., Ignacio de Loyola: mística y acción, Barcelona, 2006. 

PALOMO, F., “«Disciplina Christiana». Apuntes historiográficos en torno a la 
disciplina social como categorías de la historia religiosa de la alta edad 
moderna”, Cuadernos de Historia Moderna 18 (1997), pp. 119-136.

POLANCO, J.A., Vida de Ignacio de Loyola, edición de Eduardo Javier Alonso Romo, 
Madrid-Bilbao, 2021.

PRODI, P. (ed.) Disciplina dell’anima, disciplina del corpo e disciplina della società tra 
medioevo ed età moderna, Bolonia, Il Mulino, 1994

RIBADENEIRA, P., Tratado en el qual se da razón del Instituto de la Religión de la Compañía 
de Jesús, Salamanca, 1730.

RUIZ JURADO, M., “San Juan de Ávila y la Compañía de Jesús”, Archivum Historicum 
Societatis Iesu 40 (1971), pp. 153-172. 

—	 El peregrino de la voluntad de Dios, Madrid, 2005.

SAJONIA, L., La Vida de Cristi. Introducción, traducción y notas de Emilio del Río, 
Monumenta Histórica Societatis Iesu. Nova series, Institutum Historicum 
Societatis Iesu, Universidad Pontificia de Comillas, Roma-Madrid, 2010, 2 vols.

TELLECHEA IDÍGORAS, J.I., “Ignacio de Loyola, reformador” en Q. Aldea Vaquero, 
Ignacio de Loyola en la gran crisis del siglo XVI, Bilbao, 1993, pp. 239-254.

—	 Ignacio de Loyola, solo y a pie, Salamanca, 1997.


