La configuracion
de la Monarquia Hispanica

CONSUELO MARTINEZ-SICLUNA Y SEPULVEDA
Directora y editora

Jost MARiA CARABANTE MUNTADA
Editor

JORGE ALVAREZ PALOMINO
RAMON DE MEER CANON

Coordinadores

AcUsTIN BERMUDEZ AZNAR
JAVIER BURRIEZA SANCHEZ
Emivio CaLrapo ESTELA
Jost Maria CARABANTE MUNTADA
Juan M. CARRETERO ZAMORA
MANUEL CASAS SANTERO
FrieDRICH EDELMAYER
Juan ANTONIO GARRIDO ARDILA
Jost ELoy HorTAL MUNOZ
CLEMENTE LO6PEZ GONZALEZ
ENrIQUE MARTINEZ RUIZ
CONSUELO MARTINEZ-SICLUNA Y SEPULVEDA
RaMON DE MEER CANON
CraupiAa MOLLER RECONDO
PaB1L.O0 ORTEGA SANCHEZ DE LERIN
Maria CONCEPCION RAYON BALLESTEROS
MAR{A DEL CARMEN SAAVEDRA VAZQUEZ
RAFAEL VALLADARES RAMIREZ

B iven 3.

oy —
e i

L e




i

No estd permitida la reproduccion total o parcial de este libro, ni su incorporacién a un sistema infor-
mdtico, ni su transmisién en cualquier forma o por cualquier medio, sea este electrénico, mecanico, por
fotocopia, por grabacién u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del editor. La infraccién de los
derechos mencionados puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (art. 270 y siguien-
tes del Cédigo Penal).

Dirfjase a Gedro (Centro Espanol de Derechos Reprogrificos) si necesita fotocopiar o escanear algiin
fragmento de esta obra. Puede contactar con Cedro a través de la web www.conlicencia.com o por teléfono
en el 917021970/932720407

Este libro ha sido sometido a evaluacién por parte de nuestro Consejo Editorial
Para mayor informacion, véase www.dykinson.com/quienes_somos

De camino al 102 aniversario de la gesta del Regimiento de Alcdntara,
el homenaje de la Cdtedra Casa de Austria

a la Academia de Caballeria de Valladolid y a su historia,

sin la cual no se entiende la propia Historia de Esparia.

© Copyright by
Los autores
Madrid

Editorial DYKINSON, S.L.

Meléndez Valdés, 61 - 28015 Madrid
Teléfono (+34) 915442846 - (+34) 915442869
e-mail: info@dykinson.com

http:/ /www.dykinson.es

http:/ /www.dykinson.com

ISBN: 978-84-1170-160-0
Depésito Legal: M-12988-2023

i

T

SRS

Preimpresion:
Besing Servicios Grdficos, S.L.
besingsg@gmail.com

ROy




S e

R T s

Contenido

IO OAUICCIOM . ...uiiviiiieci it e e et et ee e e st e ete e seaeesieeseseens

El rey: Del campo de batalla a la batalla del despacho ...................

CONSUELO MARTINEZ-SICLUNA Y SEPULVEDA

“Razones” y dineros: los conflictos de la Monarquia Hispanica

ante las cortes castellanas de Carlos V (1518-1532) ......... e

JuaN M. CARRETERO ZAMORA

La configuracion de la Monarquia Hispanica: corte y etiqueta......

Josk ELoy HorTAL MUNOZ

Los frentes de la Monarquia Hispanica: enemigos y aliados..........

MaRia DEL CARMEN SAAVEDRA VAZQUEZ

La difusién de las armas de fuego portatiles y su incidencia en la

CADALLETIA ....ivvviieiiiiiiii e ettt ettt e et reaeaeaaeas

ENRIQUE MARTINEZ RU1Z

Las adquisiciones territoriales capituladas en Indias (1499-1516)
AGUSTIN BERMUDEZ AZNAR

La configuracién de la Monarquia Hispanica: proyecciones del

......

......

......

magisterio salmantino en la “Recopilacién de las Leyes de Indias” ....

Craupia MOLLER REcONDO

La reforma de Trento, San Juan de Ribera y el clero secular.........

Emririo CarLrapo EsTELA

La monarquia “de los descalzos”. Rigores y reformas en las

ordenes religlosas..........c...oouiiiiiiiiiiiiii e

JaviEr BURRIEZA SANCHEZ

......

13

37

61

95

123

151

185

213

233




A

i

Indice

Las Ordenes Militares y el servicio a Ia Monarquia Hispénica.
Siglos XVIy XVIL.......ooovvomvermrmo .

CLEMENTE LO6PEZ GONZALEZ

La concepcién del mundo en la época de Felipe II: especial
referencia a la significativa construccién del Monasterio de
San Lorenzo de el Escorial .

........ R e LR S

MAaRia CONCEPCION RAYON BALLESTEROS

Potestad y soberania en el pensamiento politico espaiiol.
La excepcionalidad hispanica ...........

JosE Maria CARABANTE MUNTADA

Cervantes y la monarquia: politica interior y politica exterior en
las novelas cervantinas..................

JUAN ANTONIO GARRIDO ARDILA

La incorporacién de Portugal y su imperio ......
RAFAEL VALLADARES RAMIREZ

Flandes: del Sacro Imperio a la Monarquia Hispéanica ........
FRIEDRICH EDELMAYER

Sancho Davila: cursus honorum de un hidalgo espariol
MANUEL CasAs SANTERO

Sesreccanss erssoanas teesia

La Monarquia Hispénica ante la guerra: ius ad bellumy ius in bello
en la expansi6n transatlantica ....... s e

PABLO ORTEGA SANCHEZ DE LERIN

Universalismo y Estado moderno en Carlos V y su imperio.
Desarrollo del concepto de Monarquia Hispanica
RAMON DE MEER CARON

......... R R R R PR

269

289

309

321

339

353

363

375

393




La monarquia “de los descalzos”.
Rigores y reformas en las 6rdenes religiosas

JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

Profesor Titular Historia Moderna
Universidad de Valladolid

1. Las reformas y los rigores antes de 1517 2. Nacimiento
y expansién de las concepcionistas 3. Desde los dias del
Emperador al Concilio de Trento y su aplicacion 4. La
persecucion y supresion del conventualismo 5. La ex-
tensién de la observancia en los dmbitos monacales: las
Congregaciones nacionales 6. La reforma en las 6rdenes
redentoristas: trinitarios y mercedarios 7. Los frutos del
Carmelo descalzo 8. Otros dmbitos de la politica regalis-
ta en la vida reformada de las 6rdenes religiosas 9. De los
clérigos regulares a las nuevas formas del clero regular
10. Conclusién: crisis y criticas en el crecimiento de la po-
blacién del clero regular

Resultan esenciales las 6rdenes religiosas en el periodo que venimos es-
tudiando, con un tiempo de expansién de las mismas, de progreso de su pre-
sencia social, de nuevas fundaciones y de cambios, en definitiva, de reformas,
controversias y debates, cuando los rigores provocan una extraordinaria fasci-
nacién. Todo ello lo conocemos mejor, desde una historiografia mucho mas
desarrollada sobre este problema histérico'. Anteriormente analicé la rela-

' Fl profesor Enrique Martinez Ruiz coordiné la publicacién de dos obras fundamen-
tales, El peso de la Iglesia. Cuatro siglos de Ordenes Religiosas en Espafia, Madrid, Editorial Actas,
2004, asi como el anterior Diccionario de Historia Moderna de Esparia 1. La Iglesia. En la primera
de las obras, fundamental para la elaboracién de la ponencia primero y del capitulo del libro
después, esencial para abrir caminos, el maestro Enrique Martinez Ruiz dirigi6 a Magdalena
de Pazzis Pi Corrales, David Garcfa Herndn, Miguel Gémez Vozmediano, Fernando Negredo
del Cerro, Carmen Soriano Triguero, Ana Maria Sanz de Bremond, Paloma Vézquez Valdivia,
Daniel Vaquerin, Karen M* Vilacoba y Silvia M* Gil Ruiz.




Javier Burrieza Sanchez

cién existente entre los jesuitas y los primeros Habsburgo®. Una orden nueva,
fundada en 1540 con la sorpresa, por parte del emperador Carlos, de que
uno de sus hombres de confianza y mas intimo servicio, el duque de Gandjia,
Francisco de Borja, profesase entre ellos. En los jesuitas no cabia la reforma,
no habia lugar para descalzos o recoletos, pero no podemos también olvidar
su presencia en esta “Monarquia de los descalzos” porque entre otras cosas
vivieron un tiempo de importante cambio la muerte de Francisco de Borja

en 1572 —sobre todo por la eleccién de un prepésito general no espafiol en la

persona de Everardo Mercuriano-.

A todo ello se unen los reformadores y fundadoras como Teresa de Jests,
lalucha de la monarquia por eliminar a los conventuales en tiempo de Felipe
II'y el impulso de los observantes. Con el Rey Prudente estarfamos encuadra-
dos en la llamada “segunda reforma de los regulares” aunque sus anteceden-
tes o primera parte, debe ser situada en los dias del siglo XV, culminados por
los Reyes Catolicos. Ya con ellos, encontramos la estrategia para finalizar con
el conventualismo —José Garcia Oro puede presentarse como la principal au-
toridad para analizar este periodo’-y las medidas de actuacién no van a variar
sustancialmente en los dias intermedios del emperador Carlos, salvo en la in-
troduccién de nuevos actores y la aplicacién a partir de 1563, ya con su hijo,
de las disposiciones de Trento.

De esta manera, manejamos cuatro conceptos como esenciales: la obser-
vancia u observantes, los conventuales, los descalzos o descalcez y los recole-
tos. Las 6rdenes religiosas que no habian sido reformadas de manera sistema-

Han resultado de gran importancia los estudios de la Compaiifa, especialmente de la
Antigua Compaiifa, desde 1540 hasta 1767. En tercer lugar ha supuesto una gran renovacién
y conocimiento —todo un nuevo estado de la cuestién- el quinto centenario del nacimiento
de la madre Teresa de Jestis con una nueva historiografia acerca de los conventos fundados. A
todo ello habria que unir obras cldsicas para conocer al clero de los siglos XVI y XVII, aunque
nosotros nos centramos en la primera de las centurias, con autores como Antonio Dominguez
Ortiz, Teéfanes Egido Lépez o Maximiliano Barrio Gozalo. Cfr. A. Dominguez Ortiz, La sociedad
espaniola en el siglo XVII, Barcelona, 2006 (la primera edicién es de 1973), vol. 2, desde p.69: al
estamento eclesidstico dedica el segundo volumen de esta obra con un capitulo dedicado a la
demografia de los regulares, a la vida en el claustro, un tema de vanguardia como era el de las
6rdenes femeninas, ademads de la implicacién del clero regular con 1a sociedad y con la econo-
mia; T. Egido Lépez, “Mentalidades colectivas del clero del Antiguo Régimen”, en III Reunién
Cientifica de Historia Moderna, Asociacién Espanola de Historia Moderna, vol. 1, 1995 (Iglesia y
sociedad en el Antiguo Régimen), pp. 555-572; M. Barrio Gozalo, El clero en la Espatia Moderna,
Cérdoba, 2010.

2 J. Burrieza Sinchez, “La Compaiia de Jesis, su expansion en Espaiia y los prime-
ros Habsburgo”, en E. Callado Estela (ed.), El advenimiento de la Casa de Austria a los Reinos
Hispadnicos, Madrid, 2021, pp. 129-186.

8 J. Garcia Oro, La Reforma de los religiosos espatioles en tiempo de los Reyes Catdlicos,
Valladolid, 1969; J. Garcia Oro, Cisneros y la Reforma del clero espariol en tiempo de los Reyes Catdlicos,
Madrid, 1971.

— 234 —

La monarquia “de los descalzos”. Rigoves y reformas en las 6rdenes veligiosas

tica, pudieron disponer en su interior de movimientos de reforma que fueron
originando diferentes ramas. Se encuentra el término “observante” asociado
con los franciscanos, en una de ellas muy extendida por Europa desde 1380
con la presencia de san Bernardino de Siena. Una segunda, con san Juan
Capistrano, solicité que los observantes fuesen practicamente independientes
del General de los frailes menores en 1443, con la aprobacién de Eugenio IV.
Se produjo una divisién de esta observancia entre la cismontana y la ultramon-
tana. Traté el papa Leén X, en 1517, de unificar a toda la familia franciscana
bajo el modelo de la observancia y lo consiguid, salvo en el grupo de los con-
ventuales. El siguiente camino de reforma franciscana reaccionaba contra la
relajacién que se aprecié en este proceso de fusién. Nos referimos a los frailes
menores descalzos con Juan de la Puebla y la iniciativa y trabajos de san Pedro
de Alcantara. Habra que esperar todavia a la separacién de los capuchinos.
Con todo, la observancia no es exclusiva de la complicada familia franciscana.
Los mencionados conventuales eran los que consideraban de gran dificultad
practicar la regla en toda su integridad, estaban en la posesién de rentas o bie-
nes estables en comtin y se distingufan, naturalmente, por el hidbito. Y todavia,
entre 1562y 1626, se dividieron por una nueva reforma, aprobada por Sixto V
aunque Felipe II deseaba su desaparicion®.

Con el término “descalzo”, se denomina a los reformados de diferentes
6rdenes mendicantes que poseian el horizonte de recuperar en su vida claus-
tral la observancia de la regla primitiva. Todo ello se manifesté en nuevas fun-
daciones aunque también en su aspecto fisico con la vesticién del habito y el
calzado de sandalias. Desarrollaban una vida de mayor disciplina, de contem-
placién y oracién intensa, de mayor importancia de la penitencia, de obser-
vancia de la pobreza individual y comunitaria. En los inicios de cada una de las
reformas descalzas, no tenian por qué separarse del tronco comin aunque al
final alcanzaban la formacién de una congregacién aparte como sucedié con
el Carmelo descalzo®. Completamos esta conceptualizacién, aiadiendo el tér-
mino recoleto o recoleccién, que también como el de descalzo, se referia a la
observancia de una regla mas estrecha. Los agustinos lo emplearon. La madre

* - La divisién de la Orden fue confirmada por el papa Leén X1 con la bula “Felicitate
quadam” (4.X.1897), dejando las 6rdenes franciscanas en tres: Orden de los Frailes Menores
Conventuales, la Orden de los Frailes Menores y la Orden de los Frailes Menores Capuchinos,
con sus correspondientes ministros generales, afladiendo la Tercera Orden Regular. El papa
Francisco recibi6 en el Vaticano a los ministros generales de estas cuatro érdenes franciscanas
el 10 de abril de 2017.

5 En el Carmelo todavia hoy encontramos una rama femenina de carmelitas de la
“antigua observancia”, con el modelo anterior del monasterio de La Encarnacién donde vi-
vi6 dofia Teresa de Ahumada antes de convertirse en descalza. Monjas carmelitas de estas ca-
racteristicas encontramos hoy en Fontiveros (monasterio de la Madre de Dios) y Antequera
(La Encarnacién). En esta tltima localidad malaguefna también podemos hallar carmelitas
descalzas.

— 285 —




Javier Burrieza Sdnchez

Mariana de San José, cuya reforma se consolidé en el reinado de Felipe IIl y
Margarita de Austria, monarcas por otra parte muy leviticos, fue la impulsora
de larecoleccién femenina de las agustinas -y eso que era ferviente admirado-
ra de la descalza Teresa de Jesis—. A todo lo anterior, debemos anadir una in-
tensa politica regalista de esta monarquia catdlica, que iremos desgranando.

1.  LASREFORMASY LOS RIGORES ANTES DE 1517

Se puede hablar de una reforma catélica anterior a 1517 con un especial
protagonismo de las 6érdenes religiosas, ya muy establecidas en las ciudades
leviticas. Valladolid era conceptualizada por Te6fanes Egido como “capital del
rigor” y analizada por Pascual Martinez Sopena, con pautas que pueden ser
extrapolables a otros muchos lugares®. El fenémeno de la reforma religiosa en
el ambito de la vida monacal y conventual es un movimiento europeo desde la
Baja Edad Media. En el dmbito castellano, como indica José Garcia Oro’, los
movimientos de reforma adquirieron un caracter modélico y de vanguardia,
llegando a alcanzar unos caracteres propios. Hablamos de una primera fase
temprana, entre 1390 y 1510, desde los sucesivos eremitorios de fray Pedro de
Villacreces —con sus jévenes frailes, entonces unos adolescentes— en la funda-
cién de Santa Marfa de la Salceda —en Tendilla, Guadalajara—, de La Aguilera
o Domus Dei en 1404 y de El Abrojo o Scala Coeli (1415)%. Rigores no re-
ducidos al dmbito de los claustros, pues poseian recepcion y suficiente eco
entre la poblacién donde los frailes observantes gozaban de gran prestigio.
Las reformas tampoco fueron compartimentos estancos entre las distintas reli-
giones. Los reformadores se percataban de lo que otros habian realizado con
anterioridad y lo sancionaban con su prestigio. El monasterio de San Benito
de Valladolid, el de los “monjes prietos” fundado a finales del siglo X1V, se
convirti6 en el gran horizonte de la reforma®, pues asi lo contemplaron los vi-

6 T Egido Lépez, “Los antiguos monjes de San Benito el Real y su rigor fascinante y renta-
ble”, en J. Rivera (coord.), VI Centenario Monasterio San Benito el Real 1390-1990, Valladolid, 1990.

7 J. Garcia Oro, “Conventualismo y observancia” en R, Garcia Villoslada (dir.), Historia
de la Iglesia en Esparia, Madrid, 1982, t. TII-1°, pp. 211-349.

¢  J.A. Zubillaga, “La formacién franciscana en la Reforma villacreciana (I)”, en Revista
Verdad y Vida, 227 (2000), pp. 85-120; “La formacién franciscana en la Reforma villacreciana
(I)”, Revista Verdad y Vida, 228, (2000), pp. 303-328; .M. Nieto Soria, “Franciscanos y francisca-
nismo en la politica y en la corte de la Castilla Trastimara (1869-1475)”, en Anuario de Estudios
Medievales, 20 (1990), pp. 109-132.

9 E.Zaragoza Pascual, “Abadologio del Monasterio de San Benito el Real de Valladolid
(1390-1835)” en Investigaciones Historicas, 23 (2003); E. Zaragoza Pascual, Los Generales de la
Congregacion de San Benito de Valladolid, Silos, 1973-1980; J.L. Rodriguez, Historia del monasterio
de San Benito el Real de Valladolid, Valladolid, 1981; J. Rivera (ed.), VI Centenario: Monasterio de
San Benito el Real, 1390-1990, Valladolid, 1990; J. Moreda Blanco, El Monasterio de San Benito el

— 236 —

La monarquia “de los descalzos”. Rigoves y reformas en las érdenes veligiosas

llacrecianos dentro del franciscanismo. Reformas, por otra parte, promovidas
y protegidas por los monarcas, ya a finales del siglo XIV pero, especialmente,
por los Reyes Catdlicos. Sus hombres mds cercanos, en sus actuaciones politi-
cas, eran los propios de la observancia como sucedi6 con el prior jerénimo de
Santa Maria de Prado de Valladolid, fray Hernando de Talavera, o con el co-
nocido cardenal, fray Francisco Ximénez de Cisneros. Con Isabel y Fernando,
afirma Pascual Martinez Sopena, culminé todo un “siglo de ensayos reformis-
tas”'%, gracias al desarrollo de una politica comiin sobre buena parte de los
reinos peninsulares, asi como a las relaciones establecidas con el papado, lo
que demostraba el papel que la iglesia hispana estaba desempefiando en el
conjunto de la Cristiandad. Este apoyo a las reformas religiosas, por parte de
los monarcas, también se ha interpretado como un medio de implantacion de
la hegemonia castellana en espacios espirituales y eclesidsticos de la corona de
Aragén, como afirma Anselm Albareda'!. Pero no todo debia ser hegemonia
cuando la cumbre de la espiritualidad ascética monserratina se alcanzé -y ha-
blando de Montserrat las cumbres son siempre bellas— mientras al frente de
la misma se encontraba un abad castellano, fray Garcia Jiménez de Cisneros,
monje que habia sido de San Benito de Valladolid y representante de la “devo-
tio moderna” con su “Exercitatorio de la vida spiritual” (1500)'2.

Pero hasta ahora hemos hablado de reforma y rigores en abstracto ;Qué
suponia este movimiento, en qué se encontraba caracterizado? Pensaban que
el mundo de las ideas, y su especulacién, se convertia en signo de relajacién
¥, por ello, se caracterizaron por una actitud anti-intelectual, que se manifesté
en la renuncia a los grados académicos en las universidades. Las privaciones
penitenciales ganaban terreno frente a la meditacién generada desde la lectu-
ra. Se valoraba mas al monje obediente que al dotado de ingenio y memoria.
Medidas que no aplicaron todas las 6rdenes religiosas por igual. A principios
del siglo XVI, por ejemplo, se produjo una reactivacién intelectual de los cen-
tros de reforma. Tampoco estuvieron ajenos, en estas primeras etapas de la
reforma, signos de antisemitismo, especialmente contra los muchos que se
habian convertido, adaptados a la fe y con un importante predominio social
¢Se relacioné la reforma con el problema converso, se preguntaba Martinez

Real y Valladolid: arqueologia e historia. Catdlogo de la exposicion celebrada en junio-agosto de 1996,
Valladolid, 1998; C. Olivera Serrano, “Devociones regias y proyectos politicos: los comienzos del
monasterio de San Benito el Real de Valladolid (1390-1430), en Anuario de Estudios Medievales,
43/2 (2013), pp. 799-832. Serd necesario consultar también Mancio de Torres, Libro primero de la
Historia de san Benito de Valladolid, copia manuscrita del siglo XVIII en la Biblioteca Histérica de
la Universidad de Valladolid en el Colegio de Santa Cruz.

10 P.Martinez Sopena, “Capital del Rigor”, en J. Burrieza Sinchez (coord.), La Ciudad del
Regalado, Valladolid, 2004, pp. 37-59.

1 A, Albareda, Historia de Montserrat; Barcelona, 1998.

2 Dom G.M. Colombids, “Un reformador benedictino en tiempo de los Reyes Catélicos,
Garcia Jiménez de Cisneros”, Scripta documenta, 5 (1955).

— 237 —




Javier Burrieza Sdnchez

Sopena?® El cardenal dominico Juan de Torquemada'* —distingase del inqui-
sidor general Tomds de Torquemada— escribi6 en 1450 un tratado en el que
intentaba rebatir actitudes hostiles contra los judios y conversos, con una de-
fensa del valor universal de la redencién. Antes, el obispo Pablo de Santamaria
—Salomén Ha-Levi'®~ definia el magnifico papel que los conversos habian
desempeniado en la Iglesia. Por el contrario, fray Alonso de Espina, con gran
fama de predicador, fue protagonista de actitudes antisemitas, apoyado por
sus hermanos franciscanos observantes. Por eso, solicit6 la implantacién de
la Inquisicién'®. Reformas y rigores que también se manifestaban en peculia-
res estilos de vida, en la “comunicacién silente” a través de los signos'” de los
monjes de San Benito el Real de Valladolid; en la observancia de la clausura,
cuestién que no podia ser aplicable a mendicantes como franciscanos o domi-
nicos; asi como a los aspectos alimenticios en los eremitorios de Villacreces,
tal y como lo relataba fray Lope de Salazar'®.

El prestigio de los regulares habia calado en la poblacién. Sus monaste-
rios y conventos se presentaban como “contenedores de esa santidad” a través
de la reunién de las reliquias. Los privilegiados y acomodados compraban y
edificaban espacios para definir en ellos sus futuros enterramientos tras su
fallecimiento, amortajados con los hdbitos que tenian asociados numerosos
privilegios espirituales a la hora de la salvacién. A San Benito de Valladolid
se unian los dominicos de San Pablo con la promocién del mencionado car-
denal Juan de Torquemada —no podemos olvidar desde 1499 el estableci-
miento de su parejo Colegio de San Gregorio con la fundacién del obispo de
Palencia, fray Alonso de Burgos'®-. Alli tuvo lugar la célebre “controversia de
Valladolid” entre fray Bartolomé de las Casas y Ginés de Sepiilveda, sobre la

3 P, Martinez Sopena, op.cit., pp. 39-59. .

" N. Lopez Martinez, “El cardenal Torquemada y la unidad de la Iglesia”, Burgense, 1
(1960), pp. 45-71; R. Herndndez Martin, “El poder en Juan de Torquemada”, en Ciencia Tomista,
122 (1995), pp. 43-83; “Juan de Torquemada: su doctrina socio-politica”, Cuadernos Salmantinos
de Filosofia, 22 (1995), pp. 81-116; C. del Valle (ed.), Tratado contra madianitas e ismaelitas de Juan
Torquemada, Madrid, 2002.

5 . Cantera Burgos, La conversién del célebre talmudista Salomén ha-Levi (Pablo de Burgos),
Santander, 1933; L. Serrano, Los conversos D. Pablo de Santa Maria y D. Alfonso de Cartagena,
Madrid, 1942.

16 B. Netanyahu, Los origenes de la Inquisicién en la Esparia del siglo XV, Barcelona, 1999.

7 T. Egido Lopez, “Los antiguos monjes de San Benito el Real y su rigor fascinante y renta-
ble”, en J. Rivera (coord.), VI Centenario Monasterio de San Benito el Real 1390-1990, Valladolid, 1990.

8 . Sus escritos se encuentran en Archivo Ibero Americano, vol. 17 (1957), pp. 374-470, 623-
660 y 687-945. Cfr., F. de Lejarza y A. Uribe, “Introduccién a los origenes de la observancia en
Espana. La reforma en los siglos XIV y XV”, Archivo Ibero-Americano, 17 (1957); M. de Castro,
“Lope de Salazar y Salinas”, en Dictionnaire de spiritualité, ascetique et mystique, Paris, 1976, vol. IX,
pp. 993-996.

19 1.1 Hernandez Redondo, El Colegio de San Gregorio: fabrica insigne al servicio del poder,
Valladolid, 2019. ‘

— 238 —

La monarquia “de los descalzos”. Rigoves y reformas en las érdenes veligiosas

naturaleza del indio, las actitudes de los castellanos hacia aquellos indigenas y
sus tierras, asi como el caracter de la guerra. Era el aio 1550.

Una reforma desde la que existié una cierta correspondencia con las
monjas®. De resonancias indianas era la villa del Tratado, Tordesillas, con su
Real Monasterio de Santa Clara, centro fundamental para la reorganizacién
de las clarisas desde finales del siglo XIV. Siguiendo a los monjes benitos, el es-
piritu de la reforma supuso un reforzamiento de la clausura y una insistencia
en el silencio, ademas de la dedicacién al oficio divino, la piedad y el trabajo,
sin que existiese revision del status econémico de las mismas. En pleno siglo
XYV, la “congregacién de Santa Clara de Tordesillas” agrupé a dieciséis casas?.

Con todo la historia de la reforma y de su implantacién, con notables
controversias, fue escrita —como indica José Garcia Oro®- por un movimiento
observante que consideré su presencia como providencial y que intensificé
sus ataques contra aquellos que permanecian relajados frente a los rigores. Y
todo ello se plasm6 en el mundo de las Crénicas y cronistas que publicaron®.
No solo la observancia triunfé por el apoyo mencionado de los monarcas sino
también por el de los obispos, el sinodo y la sociedad que la acogia, en este
caso con las cofradias penitenciales que nacieron bajo su sombra.

2. NACIMIENTO Y EXPANSION DE LAS CONCEPCIONISTAS

Junto con la reforma de lo ya existente, se encuentra el nacimiento de
nuevas 6rdenes, como supuso la de la Inmaculada Concepcién, que se termi-
né6 vinculando con la familia franciscana y que, por eso, fue conocida como de
“concepcionistas franciscanas”. Naci6 en los dias de los Reyes Catdlicos, con

#®  D.L. Gémez-Chacén, “Arte y reforma dominicana en el siglo XV: nuevas perspectivas
de estudio”, Erasmo. Revista de Historia Bajomedieval y Moderna, (2017), pp. 87-107; C. Soriano
Triguero, “La Reforma de las clarisas en la Corona de Aragén (ss. XV-XVI)”, Revista de Historia
Moderna, 13-14 (1995), pp. 185-198; A. Alvarez Rodriguez. “De beatas a monjas dominicas: el
proceso de constitucién del monasterio de Santa Catalina de Sena de Zamora a finales del siglo
XV”, Hispania, vol. 75, 249 (2015), pp. 11-38.

L Santiago Rodriguez Guillén realiz6 la tesis doctoral en 2011 sobre El Monasterio de
Santa Maria la Real de Tordesillas (1363-1509), leida en la Universidad de Alcald. De este mismo
autor, S. Rodriguez Guillén, “El monasterio de Santa Clara de Tordesillas en tiempos de la
llegada de la reina Juana”, en M.A. Zalama Rodriguez (ed.), Juana I en Tordesillas: su mundo, su
entorno, Valladolid, 2010, pp. 427-434.

22 . Garcia Oro, “Conventualismo y Observancia”, en R. Garcia Villoslada (dir.), Historia
de la Iglesia en Espasia, Madrid, 1982, tomo HI-1°, pp. 211-349.

# R, Sanz Valdivieso, “Crénicas franciscanas espafiolas (bibliograffa) hasta el siglo
XIX”, en M". M. Grania Cid (ed.), El Franciscanismo en la Peninsula Ibérica. Balance y perspectivas. I
Congreso Internacional, Barcelona, pp. 41-70.

— 239 —




Javier Burrieza Sanchez

una mujer como Beatriz de Silva, buena conocedora de las intrigas e influjos
de la Corte de los trastimara castellanos. El proyecto fundacional de las con-
cepcionistas, segiin establece Maria del Mar Grana®, iba resultar realmente
novedoso, pues creaba una comunidad de mujeres consagradas, que se de-
dicaban al misterio de la Concepcién Inmaculada de Maria, incidiendo en el
debate teolégico de su momento. No eran mujeres teélogas. Por su condicién
femenina, no aportaron obras impresas pero participaron con su forma de
vida, e incluso con su hdbito, en la disputa. Vestian, de acuerdo a la visién que
decia haber tenido Beatriz de Silva —canonizada muy tardiamente en 1976-
siguiendo los modos de la Virgen Maria. Vestirse era igual a identificarse cor-
poralmente con la Madre de Dios. Una manera, pues, de hacer teologia desde
las mujeres®.

Por eso, es menester subrayar que Beatriz de Silva desempeié un papel
importante en el proceso de renovacién de la vida religiosa femenina del siglo
XV. Sin duda, fue una mujer adelantada a su tiempo, forjadora de una nueva
espiritualidad y de un modo de acercarse a Dios siendo mujer, de imitar a
Maria en el misterio de su Concepcién. Sumuerte prematura tras la bula “Inter
Universia” de Inocencio VIII en 1489, condujo a distintos autores —la mencio-
nada Graia, su biégrafo en 1969 Enrique Gutiérrez, Ignacio Omaechevarria
o mas recientemente José Félix Duque®-, a cuestionarse sobre cudles fueron
las auténticas pretensiones de Beatriz de Silva. Los cronistas coincidieron en
sefialarla como la fundadora de la Orden de la Inmaculada Concepcién. A
peticién de las concepcionistas de Osuna y en 1647, el padre jesuita Agustin
de Herrera escribia y publicaba la “Vida de la Venerable Virgen D* Beatriz de
Silva, autora y fundadora de las monjas de la Purisima Concepcién”. Debemos
recalcar que con las concepcionistas nos encontramos, a lo largo del siglo XVI
y prolongado en el XVII, un proceso de expansién fundacional excepcional.

#  M"M. Grana Cid “La Inmaculada Concepcién de Maria y Teologia Feminista Hispana
en el Renacimiento”, Verdad y vida. Revista de las ciencias del espiritu, vol. 63, 243-244 (2005), pp.
113-126; M*M. Grafna Cid “¢Mujeres divinas? Autoria femenina e identidad monistica en los
origenes de la Orden de la Inmaculada Concepcion (1484-1526)” Misceldnea Comillas, vol. 58,
112 (2000), pp. 117-153; L. Canabal Rodriguez, “La reforma franciscana entre las monjas del
siglo XV. La nueva Orden de la Inmaculada Concepcién”, en M. Peldez del Rosal (coord.), El
[franciscanismo: identidad y poder. Libro homenage al P. Envique Chacon, 2016, pp. 297-316.

% M* M Grafa Cid, “La Inmaculada Concepcién de Maria y la Teologfa feminista his-
pana en el Renacimiento”, Actas. 150 aniversario de la Proclamacion Dogmdtica de la Inmaculada
Concepcion, Congreso Mariano, Toledo 6-9 septiembre 2004, Madrid, 2005, p. 125. .

% E. Gutiérrez, Santa Beatriz de Silva ¢ Historia de la Orden de la Concepcién en Toledo en sus
primeros arios (1484-1511), Toledo, 1988 (3* edicién revisada y ampliada); E. Gutiérrez, Santa
Beatriz de Silva. Disquisiciones sobre la bula Inter untversa, 1990; M* M. Grana Cid, Beatriz de Silva
(ca 1426 — ca 1491), Madrid, 2004 (con la colaboracién del Instituto Universitario de Historia
Simancas); I. Omaechevarria, Las monjas concepcionistas. Notas histéricas sobre la Orden fundada
por Beatriz de Silva, Burgos, 1973; J.F. Duque, Santa Beatriz de Silva. Fundadora de la Orden de la
Inmaculada Concepcion. Nueva Biografia, Portugal, 2015.

— 240 —

La monarquia “de los descalos”. Rigoves y veformas en las érdenes veligiosas

Mas singular todavia si tenemos en cuenta que el proceso de beatificacién
no comenzé hasta 1636%. Este retraso no frené las fundaciones pero si que
Beatriz de Silva fuese objeto de la atencién de los grandes pintores y esculto-
res del barroco. Mas bien se ocuparon de ella estéticas contemporineas que,
en el arte religioso, no posefan aquella fuerza, vestida con el hébito concep-
cionista que nunca pudo llevar, sujetando el baculo de abadesa y con la men-
cionada bula de Inocencio VIII entre las manos.

El comienzo de la continuidad entre Beatriz de Silva y la realidad que se
manifest6 posteriormente vendra dada por compaiieras como Felipa de Silva,
su sobrina. La mayorfa de los autores consultados destacaban que “in articulo
mortis”, Beatriz de Silva habfa profesado en manos de los franciscanos sin que
existiese registro de esta decision. Las disputas y controversias entre érdenes
alrededor de su persona se manifestaron hasta en el mismo momento de su
muerte y de su sepultura, entre las dominicas —con las que habia vivido treinta
afos-y los franciscanos, que la enterraron en Santa Fe. Ocho dias después, las
comparieras profesaron en virtud de lo establecido por la bula de Inocencio
VIII, con los habitos y velos propios de la Concepcién. Faltaba dilucidar la
cuestién de las obediencias, que tuvo una complicada solucién. Con los pri-
meros tramites para la redaccién de una Regla que habria de llegar en 1511
de la mano del papa Julio II, se establecieron dos posturas: la de aquellas que
deseaban no perder la referencia de la autoridad femenina, frente a la de la
observancia franciscana, en camino hacia un proceso de institucionalizacién
y centralizacion. ~

Sin una personalidad fundadora arrolladora, habia comenzado el proce-
so fundacional. El horizonte de redaccién de una propia Regla —era impensa-
ble que sus autoras fueran las monjas pero los que la elaboraron recogieron
las vivencias y aspiraciones que habfa demostrado aquel grupo— culminé con
la sanci6n del mencionado pontifice Della Rovere, con el establecimiento de
un visitador de los frailes menores considerados como “defensores de la ino-
cencia y limpieza de la Madre de Dios”, en definitiva el modo de ser monja
segln este carisma. Los conventos florecieron muy pronto, con importantes
patronos, ademas de la proteccién de la corona en la casa madre de Toledo.
Hasta cuarenta conventos de concepcionistas llegé a tener Castilla en el siglo
XVI aunque el gran siglo del esplendor —segin Ignacio Omaechevarria— fue
la centuria siguiente, sin que faltase la reforma de las mismas o concepcionis-
tas recoletas.

*" Su culminacién no se produjo hasta el 28 de julio de 1926 con Pio X1y la canoniza-
cién con Pablo VI, el 3 de octubre de 1976, hace cuarenta y dos afios, por el pontifice que habia
proclamado a dos mujeres como doctoras de la Iglesia en 1970: Teresa de Jestis y Catalina de
Siena. Cfr. E. Gutiérrez Mayor, Cronica de la canonizacién de Santa Bealriz de Silva: fundadora de la
orden de la Inmaculada Concepeion (3 de octubre de 1976), Burgos, 1978.

— 241 —




Javier Burrieza Sanchez

3. DESDE LOS DIAS DEL EMPERADOR AL CONCILIO DE TRENTOY
SU APLICACION

El que habria de ser emperador Carlos V tenfa claro que era menes-
ter continuar el programa de la reforma eclesidstica de sus abuelos. Tras la
Guerra de las Comunidades, encomendé por una parte al Consejo Real que
pusiera todo cuidado en los negocios de la reforma de los monasterios, mien-
tras que solicitaba, en este caso a la Chancilleria de Valladolid, que dirimiese
los pleitos que se encontraban planteados. Inicialmente, el Emperador res-
ponsabilizé de este asunto a Juan Pardo de Tavera, primero cardenal-arzobis-
po de Santiago, presidente del Consejo Real, después pasé a la sede primada
de Toledo. Documento esencial para estos trabajos fue la bula de Clemente
VII (1523-1534), “Meditatio cordis nostri”, donde se analizaba el estado de la
reforma de los regulares en Espana. Contemplaba dos dmbitos de actuacién,
las 6rdenes mondsticas y, por otra parte, los mercedarios y trinitarios —las lla-
madas érdenes redentoristas—. Tavera, a pesar de ser la clave de este proyecto,
encomendé estas medidas al obispo de Badajoz, Jer6nimo Suarez.

La observancia, en Castilla, fue ganando posiciones®. La congregacion
benedictina de Valladolid consiguié expandirse en el noroeste peninsular.
La observancia cisterciense vivié un tiempo de esplendor, con el apoyo del
Emperador. Abrié incluso colegios universitarios en Alcald y Salamanca. Los
conventuales franciscanos se fueron reduciendo a zonas periféricas y el gene-
ral Francisco de los Angeles Quifiones consiguié una pacifica incorporacién a
la observancia. Una dimensién nueva de este periodo politico fue la presencia
de la reforma descalza, con la figura de fray Pedro de Alcantara (1499-1562),
los llamados “alcantarinos”, con un crecimiento moderado desde mediados
del siglo XVI*®. Contaron con concesiones pontificias muy interesantes que
les confirieron una personalidad caracteristica. Un crecimiento que permitié
la reorganizacién de la descalcez franciscana desde mediados del siglo XVI en
distintas provincias. Todavia no tenemos que hablar del establecimiento his-
panico de la nueva reforma franciscana de los capuchinos aunque si conviene
apuntar su inicio, desde 1525, en el convento de Montefalcone. Despertaron
interés entre los observantes, fueron aprobados por el Papa, revocados parte
de sus privilegios, expulsados de Roma y todo ello detuvo su crecimiento. Su
fundacién resulté6 muy tardia, primero en Barcelona y después, en 1609 en

% J. Garcia Oro y M.J. Portela Silva, “La monarquia y los monasterios gallegos en el siglo
XVI: la hora de la recuperacién”, Estudios mindonienses. Anuario de estudios histéricos-teoldgicos de la
didcesis de Mondoriedo-Ferrol, 24 (2008), pp. 13-303. ‘

#  A. Barrado Manzano, San Pedro de Alcdntara. Estudio documentado y critico de su vida,
Madrid, 1965; J. Garcia Oro y M.J. Portela Silva, “Felipe Il y la nueva reforma de los religiosos
descalzos”, Archivo Ibero-Americano, (1998), pp. 217-310.

— 242 —

La monarquia “de los descalzos”. Rigores y reformas en las érdenes veligiosas

Madrid pues no se contemplaban novedades en esta nueva vida franciscana al
existir los mencionados descalzos y alcantarinos.

Ademas del establecimiento y primera expansion de los clérigos regulares
~con la Compaiiia de Jestis como principal prototipo®-, el tiempo interme-
dio entre el Emperador y Felipe II serd el de las aportaciones del Concilio de
Trento, en las disposiciones en la tercera y tltima de las sesiones sobre la vida
y reforma de los regulares. La sesién de 4 de diciembre de 1563 fue la que
abord6 este espinoso asunto y de ello resulté un decreto de veintidés puntos.
Se subrayaba que los regulares debian vivir de acuerdo a sus reglas, sin poder
poseer nada individualmente aunque si en comunidad, teniendo en cuenta
el nimero de miembros que podian componerla; la necesidad de disponer
del permiso episcopal para establecer nuevas fundaciones; la pertinente licen-
cia del superior cuando el fraile quisiera salir del convento siendo la clausura
obligatoria en el caso de las monjas; se fijaba el procedimiento de eleccién
de superiores de los monasterios. Se impedia que ninguno de ellos lo fuese
simultineamente de mds de uno. Los claustros femeninos debfan depender
de los obispos y estos prelados, a su vez, habrian de proporcionarles confesor
extraordinario. Se disponia una vida sacramental frecuente para las monjas.
Como reforzamiento del papel de los obispos, se establecian los derechos de
€stos sobre los claustros como cura de almas y las competencias que habrian
de tener en la resolucién de las distintas controversias que se planteasen en lo
relativo a festividades y ceremonias, asi como en el castigo para con los frailes.
Tanto el clero regular como el secular tenfan que respetar las fiestas de la
didcesis en la que se encontraban establecidos. Se fijaba la edad minima para
profesar en los dieciséis afios, ademds de un afo de noviciado. Si una niia
de doce anos queria recibir el habito, debia ser examinada por el correspon-
diente ordinario. Esto ocurria antes de la primera profesion. Los superiores
habrfan de visitar los conventos que se encontrasen bajo su autoridad. Este
decreto, nacido del Concilio, no satisfizo a nadie pero, sin embargo, fue acep-
tado por todos.

El espiritu de reforma para con las érdenes religiosas desde lo dispuesto
en Trento se empezo6 a aplicar a partir del papa Pio V (1566-1572), que habia
sido fraile dominico. Se hacia una llamada a alcanzar también la unidad de
las distintas ramas de las 6rdenes religiosas. Gregorio XIII impulsé, en gran

% T. Egido Lépez (ed.), J. Burrieza Sinchez y M. Revuelta, Los jesuitas en Esparia y en el
mundo hispdnico, Madrid, 2004. ;
¥ Sesi6n XXV de 4 diciembre 1563 del Concilio de Trento comenzaba con el decreto
sobre el Purgatorio; continuaba con la invocacién, veneracién y reliquias de los santos y de las sa-
gradas imagenes y prosigue con los Regulares y Monjas, por espacio de veintidés capitulos, cfr. El
Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento, traducido al idioma castellano por Don Ignacio Lipez de Ayala,

- agréguese el texto latino corregido segiin la edicién auténtica de Roma, publicada en 1564, Madrid, 1819

(sexta edicién), pp. 358-382; J.W. O'Malley, Trento, ; Qué pasi en ¢l concilio?, Santander, 2015.

— 243 —




Javier Burrieza Sanchex

medida, la vida religiosa, favorecié a los jesuitas, asi como el nacimiento de los
carmelitas descalzos. No dispuso esa orientacion su sucesor, el fraile francisca-
no Sixto V, nuevo rumbo que adopté el papa Clemente VIII a partir de 1590.
El que habia sido cardenal Aldobrandini, reuni6 a los superiores generales de
las 6rdenes religiosas para que aplicasen la normativa establecida para los re-
gulares por la reunién conciliar. Destacé especialmente el respeto a la clausu-
ra, el adecuado desarrollo del noviciado; puso énfasis en la libre eleccién del
estado religioso. De esta manera, se considera que el pontificado de Clemente
VII* fue el de la imposicién de la reforma institucional tridentina sobre las
6rdenes religiosas. Normas dictadas por el Concilio que parecian no adaptar-
se a las nuevas circunstancias que propiciaron diferentes formas de vida en
el clero regular, sobre todo con el nacimiento de formas de vida apostélica
para las mujeres como sucedié en Juana de Lestonnac en la Compaiiia de
Maria de Nuestra Sefiora —que lleg6 a Espana durante la Guerra de Cataluna
en 1640-; en Mary Ward para el instituto de la Bienaventurada Virgen Maria;
en Francisco de Sales y Juana Francisca Frémyot de Chantal para la Orden de
la Visitacién —que no entré en Espafia hasta que fue llamada por Barbara de
Braganza y Fernando VI-.

Esto nos obliga a detenernos también en las monjas dentro del marco
temporal tridentino. Debemos considerar que las candidatas al claustro, con
la tinica posibilidad de la clausura, entraban con la presentacién de una dote
que aseguraba el sostenimiento del mismo. Su procedencia social no era tni-
camente la baja nobleza sino, especialmente, las clases urbanas y comercia-
les, desde los hombres de negocios y las familias de artesanos con posibili-
dades. Las monjas profesas de velo negro no se dedicaban al trabajo manual
por lo que era necesaria que hubiese hermanas exclusivamente atareadas en
los mismos y en el mantenimiento doméstico de la casa®. Cuando Bartolomé
Bennassar estudié el Valladolid del Siglo de Oro®, calculé el intervalo de las
dotes de las monjas de coro o velo negro, entre los 12.100 reales de vell6n has-
ta un minimo en 6.600. Las monjas de fuera de coro o de velo blanco también
pagaban dote, reducidas hasta el intervalo entre los 3.300 y los 2.200. También
podia estar presente la necesidad en un convento con un mayor niimero de
monjas dedicadas al trabajo manual. Entonces, se pedia licencia al obispo para

% I Sicard, La reforma de los Religiosos intentada por Clemente VIII, Bogota, 1954; L Sicard,
“La Reforma de Clemente VIII y la Compaiiia de Jests”, en Revista Espatiola de Derecho Canénico,
vol. 9, 27 (1954), pp. 681-723.

% Concha Torres Sanchez, La clausura imposible. Conventualismo femenino y expansién con-
trarreformista, Madrid, 2000.

3 B. Bennassar, Valladolid en el Siglo de Oro, Valladolid, 1989, pp. 349 y ss. Desde esa pagi-
nay dentro de la definicién de un estilo de vida, Bennassar estudia en un capitulo la “Evidencia
de la fe, poder de la Iglesia” y, precisamente, desde la pdgina 371 analiza los conventos de mon-
jasy las dotes, un tema que en el tiempo de su tesis doctoral apenas habia tratado nadie.

— 244 —

Lamonarquia “de los descakos”. Rigores y veformas en las érdenes religiosas

admitir una dote mas reducida. La nueva religiosa, y cada vez mds, probaba su
condicion familiar de limpieza de sangre, la dignidad de sus progenitores, su
voluntad de comenzar a formar parte de la comunidad que supuestamente
deseaba y su aceptacién de las formas de vida conventuales. Los conventos se
mantenian gracias a las rentas de las propiedades que tenfan, los réditos de los
censos que poseian en abundancia, las limosnas y donaciones, ademads de las
capellanias. Economia conventual femenina que era bien dlferente ala que se
desarrollaba en las casas de frailes.

En los conventos femeninos, la principal tarea desde la reforma fue la
imposicion de la clausura completa®. Monjas que, ademds de no poder sa-
lir de los claustros, tampoco podian recibir visitas de seglares, sobre todo de
hombres. Pero habfa muchas ocasiones para no cumplir esta segunda me-
dida en favor de las limosnas que era necesario conseguir para la subsisten-
cia. Recordemos lo que vivié dofia Teresa de Ahumada en el convento de la
Encarnacién de monjas carmelitas®, casa que no fue reformada durante mu-
cho tiempo y de la que sali6 para la fundacién en agosto de 1562 del convento
de San José de Avila y el comienzo de la reforma de las carmelitas descalzas. A
partir de entonces empez6 a llamarse Teresa de Jests. Por eso, habia que limi-
tar el nimero de profesas que debian morar en los claustros. El breve “De sta-
tu Ecclesiarum” (1568) concedia al que era presidente del Consejo de Castilla
e inquisidor general, el cardenal Espinosa, el establecimiento de este niimero
de profesas, adecuado para estos conventos, disposiciones que no se respeta-
rony que tuvieron que ser repetidas en numerosas ocasiones, no solo en el si-
glo XVI, sino en el muy conventual del XVII y en las criticas que emitieron en
el XVIII los ilustrados acerca de los regulares. El mencionado papa Pio V, de
nuevo en el XVI, iba todavia mds lejos que el Concilio de Trento en lo que se

% - C. Soriano Triguero, “Trento y el marco institucional de las érdenes religiosas fe-

meninas en la edad moderna”, Hispania Sacra, vol. 52, 106 (2000), pp. 479-493; FJ. Lorenzo
Pinar, “Monjas disidentes. Las resistencias a la clausura en Zamora tras el Concilio de Trento”
en A. Mestre y E. Giménez (eds.) Disidencias y exilios en la Esparia Moderna, Actas de la IV Reunién
Cientifica de la Asociacion Espasiola de Historia Moderna, 1997, vol. 2, pp. 71-80; A. Atienza Lépez,
“Las grietas de la clausura tridentina. Polémicas y limitaciones de las politicas de encerra-
miento de las monjas... Todavia con Felipe IV”, Hispania, 248 (2014), pp. 807-834; L. Sanchez
Herndndez, “Servidoras de Dios. Leales al Papa. Las monjas de los Monasterios Reales”, Libros
de la Corte, Monogrifico 1, (2014), pp. 293-318.

% “No es ya tiempo, hermanas, de juego de nifios, que no parece otra cosa estas amista-
des del mundo, aunque sean buenas; ni haya entre vosotras tal platica de: «si me queréis», «no
me queréis», ni con deudos ni nadie, si no fuere yendo fundadas en un gran fin y provecho de
aquel dnima [...] Ya saben que sois religiosas y que vuestro trato es de oracién [...] Es gran a
las que tanta obligacién tienen de no hablar sino en Dios —como las monjas—, les parezca bien
disimulacién en este caso, si no fuese alguna vez para mis bien. Este es vuestro trato y lenguege
quien os quisiere tratar, depréndale; y si no, guardaos de deprender vosotras el suyo: seri el
infierno”, en Camino de Perfeccién (CV), en Teresa de Jesus, op.cit., p. 719.

— 245 —




Javier Burriexa Sdnchez

referia a la clausura de las monjas, obligatoria para todos los institutos femeni-
nos, debiendo ser eliminados todos aquellos que no la aceptasen.

Desde el punto de vista constitucional, se producia también un importan-
te cambio, para los conventos a través de la bula “Cum gravissimus” de 1566.
Eran separados de la dependencia conventual de los frailes y puestos bajo la
autoridad de los correspondientes obispos diocesanos, segiin habia adelan-
tado el Concilio. De esta manera, se trataba de eliminar lo que se conside-
raban escandalos provocados por la vinculacion entre frailes y monjas, rama
masculina y femenina de las distintas 6rdenes religiosas. El crecimiento de los
conventos de monjas se produjo en los ambitos adecuados para la obtencién
de limosnas. Por eso, no los vamos encontrar ni en los despoblados —que eran
los dmbitos originales de los monacales— ni en los pequefios centros de pobla-
cién. Mientras que ya existian ciento veinte conventos de clarisas al comenzar
el siglo XVI; ochenta y tres nuevos se fundaron en esta centuria y continuaron
a menor ritmo en el XVII —con otros sesenta y seis mas—. Un crecimiento que
también destacamos para las concepcionistas franciscanas.

4.  LAPERSECUCIONY SUPRESION DEL CONVENTUALISMO

La monarquia de Felipe II, como posteriormente la de su hijo Felipe III
con una reina tan hacedora de conventos como fue Margarita de Austria, con-
solid6 las ciudades leviticas. No solo por la iniciativa de estas personas reales
sino porque sera el tiempo de las grandes reformas. Lo corroboraba Ddmaso
de Frias, “nunca fundan sus casas [los religiosos], si no es en pueblos grandes
y bien mantenidos... en el corazén de Madrid, a vista de Su Majestad, en un
Valladolid, Madrid, Toledo, Sevilla, Granada, que juraré yo que hay mas mo-
nasterios en sélo Valladolid, que en todas las Montafias ni en toda Vizcaya™.
El clero regular habia reforzado su posicién y presencia social, gracias en bue-
na parte a sus ministerios pastorales, en el caso de frailes y jesuitas. En las fun-
daciones era muy importante la filiacién espiritual, la formacién de familias,
que también eran un juego de obediencias. Las que no se identificaban con
este modelo dependian directamente del obispo, la dependencia del ordina-
rio, proceso al que se fueron afiadiendo cada vez mas religiosas, sobre todo
con la exclaustracién y desamortizacién del siglo XIX y que habia sido el de-
seo de Trento.

Desde 1561 el objetivo fue la eliminacién del llamado conventualismo y
apostar por la familia observante, considerando que esta era la via para el de-

¥ Para leer a Damaso de Frias en su “Didlogo en alabanza de Valladolid” tenemos que
recurrir a N. Alonso Cortés, Misceldnea Vallisoletana, Valladolid, 1955 desde la p. 225.

— 246 —

La monarquia “de los descalzos”. Rigoves y reformas en las Srdenes veligiosas

sarrollo del clero regular®. Todo ello generé también una oposicién, asi como
la manifestacién particular en la Corona de Aragén donde los conventuales
estaban mas presentes que en Castilla. El paso definitivo serd a partir de 1567
en el que se suprimen los conventos de frailes menores conventuales y de ter-
ciarios, incorporandose a la observancia. Era importante la presencia del pre-
sidente del Consejo de Castilla, Diego de Espinosa o del propio confesor real
y obispo que fue de Cuenca, fray Bernardo de Fresneda®. Asi se estableci6 en
una carta de Felipe II al comendador mayor de Castilla, Juan de Zuiiga, en
febrero de ese afio. Estos franciscanos conventuales todavia podian vivir en
comunidad, aunque ausentes de novicios, por lo que se trataba de conseguir
su extincion, novicios que serian aplicados a los observantes. También se tenia
que emplear el embajador ante la Santa Sede para conseguir que el Papa dic-
tase un breve en la misma linea para los franciscanos terciarios regulares, “mas
discolos y distraidos que los claustrales”. De hecho, en Europa habfa conven-
tos que se habian pasado a la observancia, ademds de aquellas fundaciones
que habian desaparecido a causa de la Reforma protestante. Normalmente,
los conventuales fueron aceptando su incorporacion a la observancia, aunque
algunos, en su resistencia se convirtieron en clandestinos. Su situacién eco-
noémica condujo a que muchos de ellos terminasen en la ruina. Y esto se ma-
nifest6 muy notablemente en los conventos femeninos. Llegaron las medidas
propias dictadas por el Concilio de Trento de clausura estricta, que ponia en
dificultades obtener recursos econémicos. '

En Castilla, habia que tomar medidas con los numerosos establecimien-
tos de la tercera orden regular femenina, es decir, de las muchas casas de
terciarias franciscanas, algunas de ellas bajo la advocacién de santa Isabel de

#. M. Barrio Gozalo, El clero en la Espaiia Moderna, Cérdoba, 2010; M.L. Rios Rodriguez,
“Conventualismo y manifestaciones heréticas en la Baja Edad Media”, en J.I. de la Iglesia
(coord.), Il Semana de Estudios Medievales, 1993, pp. 129-160; M. de Castro, “La supresién de
los franciscanos conventuales en la Espaiia de Felipe I1”, Archivo Ibero-Americano, 42 (1982), pp.
187-265; G. Ferndndez-Gallardo Jiménez, “La supresion de los franciscanos conventuales en la
corona de Aragén”, Archivo Ibero-Americano, 60/236 (2000), pp. 217-242; G. Ferndndez-Gallardo
Jiménez, La supresion de los franciscanos conventuales en Espatia en el maico de la politica religiosa de
Felipe IT, Madrid, 1999; A. Aguilera Herndndez, “Franciscanos, clarisas, terciarias y concepcionis-
tas en Aragén (1217/1219-1567). Origenes, asentamientos, modelos de expansu)n y trayectoria
histérica”, Archivo Ibero-Americano, 77/284 (2017), pp. 9.51.

% J.M.PouyMarti, “Fray Bernardo de Fresneda, confesor de Felipe I1, oblspo de Cuenca
y Cérdoba y arzobispo de Zaragoza”, Archivo Ibero-Americano, 33 (1930), pp. 582-603; H. Pizarro
Llorente, “El control de la conciencia regia. El confesor real fray Bernardo de Fresneda”; en
J- Martinez Millan (ed.), La Corte de Felipe II, Madrid, 1994, pp. 149-188. H. Pizarro Llorente,
“Facciones cortesanas en el Consejo de Cruzada durante el reinado de Felipe II (1562-1585),
Misceldnea Comillas, 56 (1998), pp. 169-187. V. Redondo, “La historia de los franciscanos cornven-
tuales de Espana ayer y hoy”, en M*.M. Graia, El Franciscanismo en la Peninsula Ibzema Balance y
perspectivas, Barcelona, 2005 pp. 273-296. :

— 247 —




Javier Burrieza Sanchez

Hungria®. El modelo de vida de los terciarios seglares, también franciscanos,
se fue adoptando a la Tercera Orden Regular de Hermanos menores. Estos
terciarios, no suficientemente estudiados, se habian empezado a multiplicar
desde finales del siglo XIIl y a lo largo del XIV. Fue menester otorgarlos una
estructura interna. Se creé un modelo con una regla propia decretada por
Leén X en 1521 en la llamada bula “Inter caetera nostro regimin”, con tres
votos clasicos solemnes. La clausura se debia observar en monasterios con in-
troduccién de un voto especifico pero también con la posibilidad de atender
enfermos en los hospitales*. Los terciarios deseaban contar con su autono-
mia, lo que condujo a Paulo III en 1547 a reconocerlos definitivamente con
la promulgacién de tres reglas: para hermanos que vivian comunitariamente,
otra para las monjas y, finalmente, para los terciarios seglares. Todo ello era
vilido para Espana, Portugal y las Indias. Tres reglas que dependian del minis-
tro general de la rama de estos hermanos. Una tedrica independencia que se
puso en peligro por un decreto de Pio V cuando de nuevo, en 1568, fueron
sometidos a los superiores de la observancia. Las monjas tuvieron también
votos solemnes y de estricta clausura. No en todas partes se alcanzé éxito con
estas medidas pero la Congregacién de terciarios regulares espafioles pudo
mantener sus propios visitadores provinciales, formando parte desde 1625 de
los capitulos generales de la observancia.

El plan de reforma segiin los criterios de la observancia castellana fue
considerado como muy radical por Roma y respondido con indiferencia. No
se entendia que la reforma tuviese que pasar por la supresién del conven-
tualismo sino mas bien por su regularidad canénica. Felipe II sabia perfecta-
mente que sus disposiciones para con los regulares no venian apoyadas por
el Concilio y que tenfa que actuar lo mas rdpidamente posible. De ahi, sus
tensiones con Pio IV, pontifice de la tercera sesién de Trento. La Santa Sede
lleg6 a la conclusion de que no podia prolongar.esa indiferencia y la comision
pontifica —presidida por el cardenal Buocompagni, que se habria de convertir
pronto en el papa Gregorio XIIl y con la asistencia del franciscano conventual
fray Félix Peretti di Montalvo, que también habria de ascender al solio ponti-
ficio después como Sixto V- viaj6é a Madrid para alcanzar una solucién. Tras
hablar con Felipe II, se podian adoptar tres caminos: una reforma disciplinar,
una reduccién de los conventuales a la observancia o la extincion de la rama.

A través de la bula “Militantis Ecclesiae” (17 septiembre 1565) se dispu-
so acerca de la reforma de la orden franciscana, la del Carmen, la de San

0 S M* Pérez Gonzdlez y J. Sdnchez Herrero, “Los miembros femeninos de la Tercera
Orden Franciscana en Andalucia a finales de la Edad Media”, Hispania Sacra, 145 (2020), pp.

25-38.
4 M?. M. Graia Cid, “Terciarias franciscanas, apostolado y ministerios”, en M*.M. Grafia,
El Franciscanismo en la Peninsula Ibierica. Balance y perspectivas, Barcelona, 2005, pp. 601-622.

— 248 —

La monarquia “de los descalzos”. Rigores y reformas en. las érdenes veligiosas

Agustin, la de San Benito, asi como la de San Norberto de los premostraten-
ses. Pensaba Roma que eran unas medidas intermedias entre dos planes que
parecian irreconciliables: el de la monarquia catélicay el tridentino. Medidas
que consistian en visitas disciplinarias realizadas por comisarios que fuesen
elegidos de comtin acuerdo, auxiliados por religiosos observantes de cada una
de las 6rdenes; se decretaba la clausura en los conventos femeninos y no se
hablaba de la supresién de los conventuales en el caso de que la reforma no
se contemplase como viable. El fallecimiento de Pio IV dej6 sin viabilidad a la
comisi6én del cardenal Buoncompagni. El nuevo pontifice, el fraile dominico
que adopt6 el nombre de Pio V —entre 1566 y 1572 se mostré mucho mads
cercano a los planes del monarca espaiiol. Asi se plasmé en el breve “Maxime
cuperemus” (2 diciembre 1566). En el mismo se establecian las medidas que
se habrian de tomar para efectuar una reforma general de los claustrales con
un objetivo claro: el de la incorporacién a la observancia con una extincién de
los anteriores. En todo ello, se otorgaba papel al ordinario diocesano con el
provincial observante de cada una de las érdenes, auxiliado por otros delega—
dos de esa rama religiosa. Se establecia el modo de actuar en la i incorporacién
de los conventuales y de sus bienes. Una vez concluida esta reforma, se habria
de proceder con la propia de aquellas religiones que todavia no tuviesen rama
observante. Un afio después se alcanzaba el “Superioribus mensibus” (1567)
definido como “auténtico cédigo de la reforma espaiiola”. Ademads de pedir
la supresién de los conventuales, también hacia un llamamiento a la reforma
de los mercedarios, carmelitas y trinitarios, con una orden de incorporacién
de institutos a lo que se llamaba rama principal. De esta manera, la reforma
espainola habia contado, al final, con el respaldo de la Curia romana. Se con-
sideraba que la observancia era la tinica manera de vivir dentro de una orden
religiosa. Sin embargo, tras haberse decretado estas medidas, blen diferente
era ponerlas en practica.

Aquel cardenal que vino a Espafia para solucionar el conflicto, en cén-
clave habia sido elegido Papa con el nombre de Gregorio XIII (1572-1585).
Quiso acercar posturas entre ambos planes, disponiendo ademas del nuncio
Nicolds Ormaneto para llevarlo a efecto. Pero los planes filipinos de extin-
cion se vieron apoyados por el siguiente Papa, Sixto V (1585-1590), que se
ocup6 también en sus disposiciones de los minimos y los jesuitas, gobernados
por un prepésito general napolitano, Claudio Aquaviva. Los minimos de san
Francisco de Paula habian alcanzado su méaxima expansién en este siglo XVI,
disponiendo en Espaiia de un centenar de casas. Habian sido fieles a la rigidez
fundacional, tanto en la rama masculina como en la femenina,

2 G.F. Morosini, San Francisco de Paula. Vida, personalidad, obra, Sevilla, 2007; J.A. Jordan
Fernandez, Los conventos de la orden de los minimos en la provincia de Sevilla. Historia, economia y arte

— 249 —




Javier Burriexa Sdnchez

5. LA EXTENSION DE LA OBSERVANCIA EN LOS AMBITOS
MONACALES: LAS CONGREGACIONES NACIONALES

En lo que se referia a las grandes 6rdenes monacales, vemos como se ha-
bia ido produciendo la ruptura de los monasterios con las sedes centrales de
cada una de ellas. Se conformaron las congregaciones nacionales auténomas.
La Congregacion de San Benito de Valladolid, en la primera mitad del siglo
XVI, incluia a la mayor parte de los monasterios de benedictinos de Espana
~treinta y dos en 1541- con la excepcién de los aragoneses y la mayoria de
los catalanes que constitufan la llamada Congregacién Claustral, en la cual
no se integré desde 1493 el de Montserrat, que lo hizo en la de Valladolid. La
observancia en los primeros se distingufa, como dijimos, en el cumplimiento
de la regla benedictina y en la conversion de los abades perpetuos en priores
trienales. Todavia el ntimero de casas integradas en la congregacién habria
de aumentar hacia el siglo XVIL. Los que no aceptaban su obediencia en San
Benito de Valladolid, a juicio de Maximiliano Barrio, mas parecian cabildos
seculares que comunidades benedictinas como sucedia con los mencionados
aragoneses y catalanes. Ni los Reyes Catélicos, ni Felipe II consiguieron some-
terlos a la observancia. Asi sucedid, por ejemplo, por parte del rey Fernando
con Santa Maria de Ripoll y San Cugat. El monarca vallisoletano estableci6
una visita a las casa de la congregacién claustral en 1566, que tuvo que ser in-
terrumpida pues se considerd una extralimitacién. Se efectué una nueva visita
en 1582 e incluso una imposicién de la reforma por bula de Clemente VIII de
1592. Los monjes se resistieron y, entonces, se vieron apoyados por Felipe I1
que ya habia conseguido el patronato regio sobre las abadias claustrales. Eran
las distintas voces de Roma y Madrid. Se realizaron nuevos intentos en el XVII
pero permanecieron en estas coordenadas hasta la exclaustracién®.

Muy similar fue €l camino de los cistercienses*. El punto de la reforma
partié en el siglo XV con fray Martin de Vargas y el monasterio de Monte Sién
en Toledo. Se estableci6é una congregacion observante, con apoyo de la mo-
narquia y sin faltar la resistencia por parte de los monjes. Se sumé de manera
inmediata Santa Maria de Valbuena®. Desde este ambito vallisoletano, el abad

(siglos XVI-XIX), Sevilla, 2013; V. Sdnchez Ramos (ed.), Los minimos en Andalucia. IV Cenlenario de
la fundacion del convento de Nuestra Sefiora de la Victoria de Vera, Almeria, 2006.

# . G.M. Colombas, La tradicién benedictina. Ensayo historico, Zamora, 1996, t. VI, pp. 174-
229, 235-236. ;

#  E. Martin, Los bernardos esparioles: historia de la Congregacion de Castilla de la Orden del
Cister, Palencia, 1593,

5 M.J. Ortega Gonzilez, Sania Maria de Valbuena. Un monasterio cisterciense a orillas del
Duero (siglos XILXV), Valladolid, 1983. Junto a este cenobio ha estado mucho tiempo el sacerdote
José Luis Velasco Martinez, “Monasterio de Santa Maria de Valbuena” Argaya. Revisia de Culiura,
39 (2013), Valladolid, pp. 67-69 y con su trabajo “Los Reformadores de la Congregacion de

— 250 —

La monarquia “de los descalzos”. Rigoves y veformas en las 6rdenes religiosas

de La Santa Espina dese6 la incorporacién del monasterio de Palazuelos a
la observancia o reforma de Montesién, lo que finalmente se produjo desde
arriba, por la bula de 1 de julio de 1505 establecida por parte del papa Julio
II. Como habia sucedido con la Congregacién de San Benito de Valladolid,
los monasterios contribuian monetariamente para la construccién de su sede
central, en el mencionado de Palazuelos —cerca de Cabezén de Pisuerga en
el camino de Palencia a la ciudad del Pisuerga—, con la morada en el mis-
mo del General de la Sagrada Congregacién de San Bernardo y Observancia
de Castilla. Estaba integrada en 1559 por todos los monasterios cistercienses
de los reinos de Castilla, Leén y Galicia, disponiendo de constituciones des-
de 1552. Palazuelos, por bula de Paulo III, fue el lugar establecido para la
celebracion de los Capitulos Generales cada tres afios®. Todo ello suponia
un abandono de la obediencia, como dijimos, de la sede central de Citeaux.
Estaba dirigida por un reformador general, elegido también trienalmente,
como también sucedia con los abades de los monasterios. Disponian también
de visitadores para el desarrollo de la vida cotidiana de los monasterios. A
este proceso debemos unir la aparicién de conventos-monasterios con una
dimension académica, con una traduccién incluso universitaria en los sabe-
res que transmitian. Los Generales Reformadores de la Regular Observancia
fueron obteniendo el grado de doctor por la Universidad de Salamanca. En
el Capitulo General de 1569 se ordenaba que el resto de los monasterios de la
Congregacién de Castilla, y no solo la casa central de Palazuelos, debian esta-
blecer una asignacién especial para ayuda del colegio y la construccion de las
dependencias para albergarlo®”. El monasterio de la Santa Espina contaba con
una comunidad entre los cuarenta y sesenta monjes, ademads de los emplea-
dos que vivian en las casas de los alrededores. Podiamos hablar de un nicleo
autosuficiente, ejerciendo la jurisdiccién con plenitud en sus dominios. Ya los

Castilla, hijos de Valbuena”, Cistercium, vol. 45 (1993), pp. 113-127.; ] M. Vicente Pradas y J.E.
Martin Lozano, Monasterio de Santa Maria de Valbuena, Leén, 2006.

% AHN, Clero, Libro de Actas antiguo de Palazuelos desde 1554 a 1778, lib. 16536. A.
Manrique, “Contintia la serie de Abades de Palazuelos y el desarrollo de la vieja observancia de
Castilla”, Cistercium, nlimero extraordinario 2011-2012, desde la p. 33.

47 Serd poco antes de 1585 cuando se produjo el hundimiento de buena parte de la igle-
sia monadstica de Palazuelos. Esteban Garcia Chico puso de manifiesto el contacto de los monjes
con uno de los autores de la escuela arquitectéﬁica clasicista, Juan de Nates, que estaba traba-
jando en otros monasterios cistercienses, en sus respectivos claustros clasicistas como ocurria
con las Huelgas Reales de Valladolid y con el de la Santa Espina. Nates respetd la estructura de
la planta, realizo el coro alto ~muy importante en los Capitulos Generales-y el reunido en 1584
establecia que se hiciese un coro de nogal bueno para la Santa Congregacién y que cada uno de
los monasterios integrados pagase su silla. El concierto se realizé con Esteban Jorddn y Manuel
Alvarez, escultores que negociaron en junio de 1584 con el abad fray Atanasio Morante. La sille-
ria debia estar compuesta por cuarenta y nueve sillas altas y noventa y tres bajas, con un facistol
y antepecho, todo ello realizado por 4520 ducados. La obra arquitecténica y la de la sillerfa
fueron paralelas en los mismos afios. ,

— 251 —




Javier Burrieza Sdnchex

monjes no se podian dedicar a la explotacién directa de la tierra para obtener
los frutos de su alimentacién. La acumulacién de heredades asi lo impedia y,
por eso, se recurri6 a la mano de obra externa.

Mayores resistencias se produjeron en la Corona de Aragén donde no
entr6 la observancia cisterciense hasta el inicio del siglo XVII. Anteriormente
se habia introducido el régimen trienal y algunas exigencias propias de la re-
forma. Ademads también Felipe II traté de cortar en estos monasterios los lazos
con la casa central. La nueva congregaciéon observante para los monasterios
aragoneses fue aprobada por Paulo V en 1616. Se unieron a ella los cister-
cienses de Navarra desde 1634. Con todo, mantuvieron ciertos lazos con la
Orden. El monasterio de Poblet no se sometié a este proceso hasta que le
obligé Roma en 1623. Era de una gran importancia porque en el conjunto de
la Congregacién, buena parte de los monjes profesos moraban en el mismo:
un total de cuatro monasterios aragoneses, cuatro catalanes, dos valencianos,
un mallorquin y cinco navarros. En 1626, a través de un capitulo provincial,
se promulgaron las constituciones que se mantuvieron sin muchas variaciones
hasta la exclaustracion. Su gobierno se encontraba formado por un vicario
general con el auxilio de definidores de cada uno de los reinos de la Corona
de Aragon y visitadores.

Con respecto al cister femenino®, si queremos hablar de reforma en el
monasterio de Santa Maria la Real de Huelgas de Valladolid habra que espe-
rar al siglo XV, con seforio civil ejercido por sus abadesas sobre villas y luga-
res, ademas de la jurisdiccién en una docena de abadias cistercienses. El1 “po-
der” y competencias reunidas por la abadesa de su homénimo de las Huelgas
Reales de Burgos llegé a ser tan abultado que condujo a afirmar al cardenal
Aldobrandini —después papa con el nombre de Clemente VIII en el transito
hacia el siglo XVII- que si el sumo pontifice tuviese que elegir una mujer para
contraer matrimonio, esa seria la abadesa burgalesa de las Huelgas. A su vez,
la de Valladolid conté con una notable importancia en el dmbito vallisoleta-
no, aunque nunca llegé a alcanzar a la casa de Burgos, a pesar de las mujeres
de decisién que gobernaron la que habia sido fundacién de la reina Maria
de Molina en el siglo XIV. La abadesa Isabel de Herrera, por ejemplo, osten-
t6 €l gobierno del monasterio desde 1470, al mismo tiempo que su hermana
Maria recibié el baculo del monasterio burgalés. Angel Manrique® la definia

8 Sor M2, P. Millaruelo, “Resena histérica del nacnmento de los monasterios femeninos
del Cister en Espana hasta el Concilio de Trento”, Schola Caritatis, 92 (1981), p. 90.

9 A. Manrique, Cisterciensium seu verius ecclesiasticorum Annalium a condito. Cistercio, IV,
Lyon, 1659, p. 601; A. Masoliver, El Monasterio de las Huelgas de Valladolid, Valladolid, 1990, p.
18; P. Alonso Abad, “Santa Maria la Real de las Huelgas de Burgos”, Cistercium, 240 (2005), pp.
9738-984; M. Herranz Pinacho, “El Tumbo B de 1721 del Monasterio de las Huelgas Reales de
Valladolid. Autores y fases de elaboracién”, en A. Marchant Rivera y L. Barco Cebridn (ed.),
Escritura y Sociedad: El Clero, Granada, 2017, pp. 430-444.

__252_.

La monarquia “de los descalzos”. Rigoves y veformas en las érdenes veligiosas

como “insigne mujer de animo varonil”. Fue la primera que se someti6 a la
Congregacion cisterciense reformada de Castilla, desde 1482, segtn lo ates-
tigua un diploma real de 1500. Goberné la casa hasta el afio 1490 6 1491. Sin
embargo, solo quedé un enclave de gran prestigio dentro del Cister claustral
que fue el monasterio de las Huelgas Reales de Burgos con sus filiales. Los
deseos de Felipe II, en 1587, era reducirlo también a la observancia lo que iba -
a producir numerosas tensiones. Finalmente, se consiguié, supervisado por
el reformador de esta orden y se rompieron los lazos que se habia mantenido
con el abad de Citeaux. En el reinado de su primo Felipe III, Ana de Austria
~hija de Juan de Austria, el héroe de Lepanto- fue su abadesa desde 1611.

Podriamos seguir hablando del horizonte de la reforma en cartujos, pre-
mostratenses o jerénimos, tan importantes estos tltimos con el mencionado
monasterio de Nuestra Seniora de Prado también a las afueras de Valladolid™.
Estos monjes, con sus raices eremiticas, se incorporaron a la vida cenobitica
comunitaria. Desarrollaron un brillante culto divino y una liturgia coral muy
prolongada. En este claustro se imprimian las bulas de la Santa Cruzada, un in-
teresante monopolio que se compartia con otro monasterio en Toledo®. Bulas
que eran, como ha afirmado Martinez Sopena, las mas conocidas indulgencias
que se vendieron, tanto en Espaiia como después en Indias. Disponian, final-
mente, de cuarenta y ocho casas masculinas y diecinueve femeninas, con una
destacada proteccién por parte de la Monarquia hacia ellos: pensemos que
ellos fueron los que habitaban el monasterio de San Lorenzo de El Escorial,
el de Nuestra Seniora de Guadalupe o el de Yuste, adonde se habia retirado el
emperador Carlos V y habia fallecido en septiembre de 1558. Hasta 1686 su
superior era el prior del monasterio de Lupiana, en Guadalajara, pero a partir
de entonces habria de ser elegido por los representantes de cada uno de los
monasterios y residir en Avila aunque los Capitulos Generales se continuarfan
celebrando en Lupiana. Los cartujos disponian de doce casas en la Corona de
Aragoén, con la importancia de aquella que se habfa fundado en los alrededo-
res de Zaragoza, la de Aula Dei desde 1564; ademds de seis en Castilla con la
de Miraflores, El Paular, Aniago, Granada, Jérez y Santa Maria de las Cuevas.
Estas tres tiltimas cartujas se encontraban muy préximas a ndcleos urbanos y
ya se perdia ahi una de las esencias que era el alejamiento. Con todo, a lo lar-
go del tiempo no coexistieron mds de dieciséis cartujas sin ninguna fundacién
en el siglo XVIIL

% E. Wattenberg Garcia y A. Garcfa Simén (coords.), El Monasterio de Nuestra Sefiora del
‘Prado, Valladolid, 1995.

' L. Fernandez Martin, La Real Imprenta del Monasterio de Nuestra Sefiora del Prado (1481-
1835), Valladolid, 1992; “La imprenta de Bulas”, en E. Wattenberg Garcia y A. Garcia Simén
(coords.), El Monasterio de Nuestra Seiora del Prado, Valladolid, 1995, pp. 145-161; M. Herguedas
Vela, Patronazgo Real en los Monasterios jeronimos de la Corona de Castilla, Valladolid, 2021.

— 253 —




Javier Burriexa Sanchex

6. LA REFORMA EN LAS ORDENES REDENTORISTAS: TRINITARIOS
Y MERCEDARIOS

Como fase final de la reforma serd de gran importancia la propia de las 6r-
denes redentoristas, los mercedarios y trinitarios, asi como la mendicante del
Carmelo. Ninguna de las tres contaban en Espafia con una rama observante
aunque en el tiempo de Felipe II se hallaban perfectamente vinculados con la
reforma que se estaba llevando a cabo. La descalcez habria de convertirse en
una vuelta de tuerca mas a la observancia, a través de la austeridad y la rigidez.
Estamos hablando de distintos términos pero de un mismo horizonte, que se
inicia con el Rey Prudente pero que se consolidé y expandié en el XVII. Todo
ello es el niicleo esencial de la llamada “segunda reforma espanola”. Todas
ellas contaron con ramas de calzados y descalzos y la separacién entre ambas
resulté traumdtica y plagada de controversias. Los segundos se vieron favore-
cidos por el poder. :

Desde el medievo, las 6rdenes redentoristas se vieron muy afectadas por
el azote de la peste, lo que redujo notablemente el niimero de sus miembrosy
les rest6 capacidad de proyeccién. Lo que habia sido su misién original, es de-
cir la redencién de cautivos, se habia visto disminuida. Los trinitarios, aunque
sufrieron una importante disminucién en las vocaciones y en la formacién
intelectual, empezaron su recuperacién en los siglos XV y XVI. Como ocurria
en otros ambitos de la vida religiosa, se queria eliminar la dependencia de los
trinitarios del extranjero. Fue en el bienio de 1578-1579 cuando un comisa-
rio pontificio visit6 los conventos de Castilla y presidié un capitulo general
en Granada. Alli se ponen las bases de la reforma aunque no todos se vieron
contentos. En 1594 se celebré en Valladolid un capitulo interprovincial, en
el cual se establecié que en cada provincia de Espafia hubiese un convento
desde el cual habria de ponerse en marcha la ebservancia rigurosa de los tri-
nitarios que deseaban la regla primitiva. Entre los mayores defensores de ese
camino de la reforma se encontraba el que habria de ser san Juan Bautista de
la Concepcién®®. Aprob6 el papa Clemente VIII —observemos el interés de este
pontifice por la vida de los regulares—la reforma en 1599. El primer provincial
fue elegido en 1605. Paulo V los incluyé entre los mendicantes, los concedi6
un cuarto voto de no pretender dignidades y ejercieron de redentores de cau-
tivos desde 1625. Urbano VIII les concedi6 la posibilidad de elegir un ministro
general independiente de los calzados. A mediados de la centuria disponian

5 J. Pujana Ascorbebeitia, San Juan Bautista de la Concepcidn, carisma y mision, Madrid,
1994; J. Pujana y A. Llamazares (eds.), Obras completas de San Juan Bautista de la Concepcion II:
la Reforma trinitaria 2, 1997, J. Pujana, “La reforma de San Juan Bautista de la Concepcién y su
incidencia en la orden Trinitaria” en I. Herndndez Delgado (coord.), San fuan Bautista de la
Concepcidn: su figura y obra (1561-1613), 2000, pp. 73-146.

— 254 —

Lamonarquia “de los descalzos”. Rigoves y veformas en las érdenes religiosas

de tres provincias con algo mds de una treintena de casas, con mayor difusién
en Castilla que en Aragén donde solamente contaron con una en Zaragoza.
Las trinitarias habfan contado con un desarrollo lentisimo. Tendremos que es-
perar al siglo XVII para la fundacién de un monasterio de trinitarias descalzas
en Madrid con el mencionado fray Juan Bautista de la Concepcién, incluso
con su paso a las Indias. En 1680, Angela Maria de la Concepcién iniciaba las
trinitarias reformadas o recoletas.

La recuperacion de los mercedarios se vio impulsada a través de las mi-
siones que pusieron en marcha en las Indias, con numerosas fundaciones
americanas. Lo que pretendia Felipe II, en este caso, era liberarlos de la de-
pendencia catalana original. La presencia en Castilla era numerosa. De esta
manera, el camino de la reforma se estableci6 a través de las constituciones de
Guadalajara de 1574. En el caso de Cataluiia, la reforma no fue aceptada hasta
1593 con el protagonismo de la eleccién del maestro general Francisco Zumel.
Asi se acepté la reforma de Guadalajara, se inici6 el proceso de recuperacién
y con el capitulo provincial de Castilla en 1603 se aprobaba la congregacién
de la recoleccién de la Merced. Ambas ramas formaron un solo cuerpo hasta
1621, en que se produjo la separacién de los descalzos. En ciudades leviticas
como Valladolid, ambos conventos de calzados y descalzos precisamente no
se encontraban muy alejados. Los protagonistas de esta reforma desde estos
principios del XVII fueron Juan Bautista del Santisimo Sacramento, Luis de
Jesus Marfa, Miguel de las Llagas y Juan de San José, apoyados por el general
de la Orden, fray Alonso de Monroy y la condesa de Castelar, patrona para dos
conventos en Andalucia. Contaban con constituciones aprobadas con Paulo
V. Casi al mismo tiempo surgieron las mercedarias descalzas con el monaste-
rio de Lora del Rio, en Sevilla, en 1617, convirtiéndose en importante foco de
difusién. En Aragén no encontramos mercedarios descalzos. '

7. LOSFRUTOS DEL. CARMELO DESCALZO

Es una de las reformas mds caracteristicas de este periodo. Una primera
singularidad es que su iniciadora, impulsora, fundadora de la reforma, tanto
en la rama femenina como en la masculina, fue una mujer, la madre Teresa
de Jests. Procedente del de la antigua observancia de la Encarnacidn, a este
claustro tuvo que regresar incluso como priora cuando ya vestia la descalcez.
El Carmelo reformado, desde 1562 pero especialmente desde 1567-1568, se
caracteriz6 por su enorme dinamismo, lo que condujo a que, tras su inicial ex-
pansion, en 1593, se convirtiese en una orden religiosa nueva. Pero el camino
no resulté tan facil.

— 255 —




Javier Burrieza Sanchez

Estamos hablando, y eso es muy importante, en sus origenes de una orden
eremitica, que se transforma en mendicante cuando lleg6 a Occidente desde
Oriente —el monte Carmelo— con una regla reformada por el papa Inocencio
IV. Después, en 1432, una nueva disposicién de Eugenio IV, mediante una
bula les eximia de la abstinencia perpetua de carne y reducia sus ayunos, con
la consiguiente recreacién. Todo ello fue considerado como sintoma propio
de relajacién, iniciandose algunos movimientos locales de observancia. Esa
reforma general lleg6 a Espafia y en Castilla la encontramos desde 1555. El
mencionado monasterio teresiano de La Encarnacién —~donde doiia Teresa de
Ahumada aprendié a ser devota de san José— habia sido impulsado desde 1479
por Elvira Gonzdlez de Medina, como beaterio, transformado en convento
en 1515%. En el mismo vivi6 la monja abulense desde 1535, profes6 dos afios
mds tarde aunque pronto habria de comenzar su enfermedad que la obliga-
ria a salir de su “clausura”. En su convalecencia incrementé especialmente
la vida espiritual a través de lecturas hasta que conocié en 1560 a san Pedro
de Alcantara, aunque antes habian mantenido correspondencia®. Ya se habia
iniciado un grupo de monjas dentro del mismo con un deseo de reforma, sin
que empezasen a faltar los problemas con las dignidades eclesidsticas y con
otros carmelitas. Dos tinicos nombres se encuentran presentes en el Libro de
la Vida, el mencionado fray Pedro de Alcdntaray el jesuita Francisco de Borja,
el que habia sido duque de Gandia, sin olvidar al maestro Juan de Avila, muy
vinculado con los jesuitas —a punto estuvo de entrar en la Compaiiia como lo
hicieron muchos de sus discipulos—. El inicio de esa reforma se produjo el dia
de San Bartolomé, 24 de agosto, de 1562 y ponia bajo la advocacién de San
José al nuevo “palomarcico” y la jurisdiccién del obispo Alvaro de Mendoza,
cunado de Francisco de los Cobos, todopoderoso secretario del Emperador.

Asi pues, salieron de un claustro que superaba el centenar de monjas para
morar dentro de un pequeno grupo de mujeres orantes, preocupadas por las
necesidades de la Iglesia mds préxima, la de la monarquia catélica de Felipe
II que debia luchar contra los “herejes. Ellas no podian superar este limite.

% Sobre la Encarnacién, cfr.’ N. Gonzilez y Gonzilez, Historia del Monasterio de la
Encarnacién de Avila, Madrid,1995.

5 “Fue el Sefior servido remediar gran parte de mi trabajo, y por entonces todo, con
traer a este lugar al bendito fray Pedro de Alcdntara, de quien ya hice mencién y dije algo de su
penitencia, que, entre otras cosas, me certificaron habfa traido veinte anos cilicio de hojalata
continuo. Es autor de unos libros pequeios de oracién, qué ahora se tratan mucho, de roman-
ce, porque, como quien bien la habia ejercitado, escribié harto provechosamente para los que
la tienen. Guardé la primera Regla del bienaventurado san Francisco con todo rigory lo demds
que alld queda algo dicho”, en Libro de la Vida, capitulo XXX, en Teresa de Jestis, Obras completas,
Madrid, 2000, pp. 192-193.

% “Oh Padre eterno!, mirad que no son de olvidar tantos azotes € injurias y tan gravi-
simos tormentos. Pues, Criador mio, ¢cémo pueden sufrir unas entraflas tan amorosas como
las vuestras, que lo que se hizo con tan ardiente amor de vuestro Hijo y por mds contentaros

— 256 —

La monarquia “de los descalzos”. Rigoves y reformas en las 6rdenes veligiosas

Desde aquel 1562, se iniciaba un tiempo singular en su existencia: “los [afnos]
mds descansados de mi vida, cuyo sosiego y quietud echa harto menos mu-
chas veces mi alma”, segiin explica después en el Libro de las Fundaciones®.
Péaginas posteriores a los escritos de aquel tiempo hasta 1567, el Libro de la Vida
y Camino de Perfeccion, letras esenciales para alcanzar el desarrollo de una di-
mension espiritual para las mujeres.

Cuando en 1567 visit6 las casas de la Orden en Espana su general Juan
Bautista Rubeo —que goberné la Orden entre 1562 y 1578 y aplicé en sus aios
de gobierno lo que se habia establecido en Trento— la madre Teresa de Jestis
temia lo peor”. No fue asi. La dio patente para extender esa comunidad de
mujeres orantes a otras ciudades —la madre Teresa serd una mujer urbana’®-,
Si con cuarenta y siete habia comenzado el camino de la reforma, con cin-
cuenta y dos inici6 el de las fundaciones. El nuncio pontificio Felipe Sega,
de manera peyorativa, la denominé fémina “inquieta y andariega”, dentro de
una sociedad inmévil, donde muy pocos eran los que viajaban y menos en
iniciativas de mujeres. Con la perspectiva del tiempo podemos decir que la
madre Teresa fue una mujer de proyectos constantes, en diecisiete localidades
diferentes, pasando por quince de ellas entre 1567 y 1582. Restaba el ansiado
convento de la Corte, el de Madrid, que no pudo conocer. Todo ello obligé a
la fundadora a desarrollar muchas etapas por los caminos y en diferentes me-
dios de transporte.

El proyecto de reforma fue evolucionando, como lo hizo ella como per-
sona en contacto con la realidad. Nunca se puede entender como relajacién
sino mas bien como aplicacién inteligente a las circunstancias y a las personas.
Ultimamente Luis Enrique Rodriguez-San Pedro®, ha hablado abiertamente
de dualidad en la persona de la reformadora. Una primera Teresa de Jests

a vos (que mandasteis nos amase) sea tenido en tan poco como hoy dia tienen esos herejes
el Santisimo Sacramento, que le quitan sus posadas deshaciendo las iglesias?”, en Camino de
Perfeccion, capitulo 3.8, Teresa de Jests, op.cit., p. 660. “Venida a saber los dafios de Francia
de estos luteranos y cudnto iba en crecimiento esta desventurada secta, fatiguéme mucho, v,
como si yo pudiera algo o fuera algo, lloraba con el Sefior y le suplicaba remediase tanto mal.
Paréceme que mil vidas pusiera yo para remedio de un alma de las muchas que vefa perder”, en
Camino de Perfeccion (E), capitulo 1.2, Teresa de Jesus, op.cit., p. 513.

»  Libro de las Fundaciones, capitulo I, en Teresa de Jests, op.cit., pp. 310. J.A. Marcos
Rodriguez, “El lenguaje de la descalcez en Santa Teresa”, Libros de la Corte, 9, Madrid, 2014, pp.
105-108.

57 O. Steggink, La reforma del Carmelo espariol: la visita candnica del general Rubeo y su encuen-
tro con Santa Teresa (1566-1567), Avila, 1993.

% J.A. Alvarez Vizquez, Trabajos, dineros y negocios. Teresa de Jestis y la economia del siglo XVI
(1562-1582), 2000; T. Egido Lépez, “Trabajos, dineros y negocios de Santa Teresa”; Revista de
Espiritualidad, 61 (2002), pp. 185-199.

¥ L.E. Rodriguez-San Pedro Bezares, “La dualidad de Teresa de Jests y el proyecto de
Jjesuitas descalzos”, Hispania Sacra, 68/137 (2016), pp. 299-315.

— 257 —




Javier Burrieza Sancher

era mis coincidente con fray Juan de Santo Matia —fray Juan de la Cruz que
habria de aparecer después—, en la cual se manifestaba un deseo de reforma
del Carmelo sin la pretension de crear una nueva orden sino de volver a la re-
gla primitiva. A su modo de ver esa primera Teresa de Jests, que podia llegar
hasta 1575, defendia la practica de la oracién en unién constante con Dios, la
renuncia a las rentas, la nueva forma de construcciéon de conventos, la mayor
austeridad en sus habitos y en los enseres que utilizaban, la igualdad entre las
monjas y la fraternidad entre los miembros de la comunidad: comunidades
pequeiias que recordasen a Cristo con sus doce apéstoles. A partir de 1575,
sittia el comienzo de una segunda época de Teresa de Jestis, con una reforma
mas orientada hacia el exterior, el apostolado, mas vinculada a un carmelita
descalzo que se hallaba préximo a los jesuitas: fray Jerénimo Gracian de la
Madre de Dios. Quizds no es necesario subrayar con caracteres tan sobresa-
lientes esta dualidad y recurrir a su peticién de caminar con la virtud y el amor,
por encima del rigor por el rigor: “virtudes pido yo a nuestro Seior me las dé,
en especial humildad y amor”, escribia a la priora y hermanas del convento
de Soria®. No obré con precipitacién y apasionamientos. Reflexion6 sobre
lo que significaba vivir en pobreza, de su propio trabajo y limosnas, aunque
fray Pedro de Alcantara pensaba que en los “consejos evangélicos” se obraba
sin pareceres. La pobreza era esencial para lograr un clima de cercania con
las hermanas de la comunidad, aunque lejanas de las amistades particulares,
camino propicio para la vivencia de la oracién teresiana.

Si la Madre deseaba que sus conventos estuviesen privados de rentas, era
para alcanzar un objetivo de libertad, para que aquellas mujeres orantes no
tuviesen que cumplir con las obligaciones que les imponian los celosos patro-
nos que abundaban tanto y de los cuales habia tenido experiencia en tantas
horas de locutorio que habia padecido en el monasterio de La Encarnacion.
Tampoco podia permitir que no se pudiese alcanzar una vocacién por la fal-
ta de recursos econémicos. Era menester buscar las limosnas, los espacios de
prosperidad, que no siempre fueron posibles. Por eso, cuando se vio obligada
a dmbitos diferentes, Teresa de Jestis tuvo que permitir las rentas. Debia dejar
asegurada la subsistencia de las monjas y la atencién a las enfermas. Lo econ6-
mico no fue el tinico tema de debate: tratar sobre el ayuno, la abstinencia y la
penitencia. Ya lo dijo uno de los cronistas oficiales de la Orden del Carmen,
fray Francisco de Santa Marfa: ella “era la primera en el silencio, en el fervor,
en la observancia y caridad, en acudir al coro'y a los oficios mas humildes
como era barrer y fregar”. Y cuando las hermanas la quitaban el estropajo o la
escoba, respondia con contundencia: “hijas, no me hagan floja, déjenme tra-

6  “Carta de Teresa de Jests a la madre priora y hermanas de Soria”, Avila 28 diciembre
1581, Carta 413 en Teresa de Jesus, op.cit., p. 1952.

— 258 —

La monarquia “de los descalzos”. Rigores y reformas en las érdenes religiosas

bajar en la casa del Senior™. La abstinencia cuaresmal no podia ser guardada
con el mismo celo en todos los lugares. Por eso, en Malagén dio licencia para
comer carne. Acomodarse también en el habito cuando las temperaturas eran
agobiantes como ocurria en Sevilla, pues para alcanzar la santidad era necesa-
rio conservar la salud.

La reforma también pasé por el establecimiento de la misma entre los
frailes. Lo realiz6 la propia madre Teresa a partir de la fundacién de Medina
del Campo, donde pudo conocer a fray Juan de la Cruz en 1567, treinta y dos
anos mas joven que ella. No estuvo ajeno a este otro proceso el consiguiente
debate, en el llamado “noviciado” del carmelita, cuando la madre Teresa de
Jests caminé junto a €l, a fundar en Valladolid en 1568%. La reformadora de-
seaba moderar esos rigores que pretendia desarrollar aquel joven que dudaba
sobre su entrada en la Cartuja, tras haber profesado en el Carmelo, ordenado
sacerdote y haber pasado por Salamanca. Lo que la madre Teresa fue cono-
ciendo, a los descalzos les iba a costar descubrirlo, pues se hallaban mds vin-
culados con el concepto del rigor que se habia expandido en el siglo XV. No
cumplia sus expectativas lo que se empez6 a desarrollar en Duruelo —en 1568~
, segin describi6é con tono rico de matices en su libro de las Fundaciones®,
Los dos primeros miembros de esa comunidad habrian de ser fray Antonio de
Jests Heredia y fray Juan de la Cruz. Dos afios mads tarde la comunidad habria
de trasladarse a Mancera de Abajo, en Salamanca. Mas la llamaba la atencién
el establecimiento de conventos en ciudades como Salamanca o Valladolid,
segtin escribia a fray Jerénimo Gracidn. Ciudades universitarias porque pre-
tendia para sus frailes formacién, con la cual ganar las almas de los que ig-
noraban a Dios. En Pastrana se fijé un noviciado masculino al que llegaron
muchos universitarios procedentes de Alcald de Henares ¢Podrian existir dos
modelos de reforma entre los frailes descalzos? Este Gltimo resulté determi-
nante, en contraposicion con la inclinacién teresiana. Y todavia, en este pro-
yecto fundacional, habia que conseguir la separacién entre calzados y descal-
zos, con numerosas controversias en medio. Una de las victimas mas claras de
todo ello fue fray Juan de la Cruz que llegé a sufrir prisién.

“Como nuestro catélico rey don Felipe supo lo que pasaba, y estaba infor-
mado de la vida y religién de los descalzos, tomé la mano a favorecernos, de
manera que no quiso juzgase sélo el nuncio nuestra causa, sino diéle cuatro

61 ¥ de Santa Maria, Reforma de los Descalzos de Nuestra Seviora del Carmen de la Primitiva
Observancia hecha por Santa Teresa en la antiquisima Religion fundada por el Gran Profeta San Elias,
escrita por fray..., su General historiador, provincial de Andalucia, natural de Granada, Madrid, por
Diego Diaz de la Carrera, 1644, t. I, pp. 224-225.

¢ T. Egido Lépez, “Santa Teresa de Jesiis y San Juan de la Cruz en Valladolid”, en Javier
Burrieza (ed.), La mirada de Tedfanes Egido. Cronisia de Valladolid, Valladolid, 2019, pp. 379-380.

% En el Libro de las Fundaciones en los capitulos 13°y 14°.

— 259 —




Javier Burrieza Sanchez

acompanados, personas graves, y los tres religiosos, para que mirase bien nues-
tra justicia”®. Desde que los descalzos fueron agrupados en provincia y eligie-
ron provincial a fray Nicolds de Jesiis Maria Doria®, el horizonte era separarse
del tronco del Carmelo —lo que conocemos como calzados-. Y asi se manifest6
en el Capitulo de Lisboa de 1585. Cuando llegé la resolucién de la provincia
independiente de los descalzos, serian menester unas constituciones nuevas,
documento que salié del Capitulo de Alcald de 1581. Entonces, se decidi6 la
fundacién de un convento de frailes en Lisboa —en los dias de la anexién de
Portugal- mientras que en el capitulo de Almodévar del Campo de 1583 —con
la division de la provincia en cuatro vicariatos provinciales— se aprobaba la ex-
pansién hacia Italia y tres aiios después comenzaba la expansion en América
con el convento de México. En el capitulo de Madrid de 1588, el padre Doria
se convirtié en vicario general, con cinco provincias con sus respectivos supe-
riores. Se conformaba la Congregacién de Carmelitas Descalzos, orden inde-
pendiente desde 1593 aunque lo ratificé Clemente VIII por la bula “Pastoralis
officit”. En la misma se establecia que sus miembros tendrian que tener todos
los privilegios de una orden religiosa, con un superior convertido en prepo-
sito general (y no ya vicario general), asesorado por consejeros o asistentes,
todos ellos elegidos por capitulo general®. El mismo Clemente VIII dividi6
la Orden en congregaciones: Espaifia con Portugal y América por una parte,
Italia con el resto de Europa. Mientras que la congregacién espafiola se mani-
festaba mas contemplativa y dedicada al estudio, la italiana era mds apostélica.
Y estas controversias caracterizaron al Carmelo del siglo XVII. b

Volvamos a la madre Teresa de Jestis fundadora y no solamente de gobier-
no, también capaz de enfrentarse a un mundo masculino de decisiones ecle-
siales —teniendo en cuenta que ella también decidia—. Con la concesién de la
patente de 1567 para fundar conventos de la reforma fuera de Avila y tras la
consolidacién de la empresa de Medina del Campo, la madre Teresa parecia
contar con el maximo apoyo de quien gobernaba la Orden de Nuestra Sefiora.
Las palabras que Rubeo escribi6 a la nueva comunidad de la villa de las ferias,
no todos las habrian suscrito. ;Cudl iba a ser el papel de esta monja fundadora
que no iba a vivir de manera estable en ninguno de los conventos que se iban
abriendo?: “os amonesto a todas —escribia el general Rubeo— a obedecer a la

% Libro de las Fundaciones, capitulo 28.6, Teresa de Jesus, op.cit., p. 456.

%  Carmen Sanz Ayédn ha estudiado “De la lonja al convento: Nicolas de Jestis Maria Doria
o la domesticacién del legado teresiano (1539-1594)”, en XVI Jornadas Internacionales de Historia
de las Monarquias Ibéricas Red Columnaria. La Urdimbre de un Imperio. Redes de poder y circulacion de
agentes en los territorios de las Monarquias Ibéricas, Granada, 2021.

% En septiembre de 2021, hace pocos dias se ha celebrado el iltimo Capitulo General
en Roma eligiendo de nuevo a un espaiol, fray Miguel Marquez, como general de los carmeli-
tas descalzos. :

— 260 —

La monarguia “de los descalzos”. Rigores 'y reformas en las 6rdenes religiosas

susodicha Teresa, como a verdadera prelada”. No todos los superiores pro-
vinciales iban a ser iguales. El padre Angel de Salazar terminé consiguiendo
que fuese enviada como priora de aquella casa de la Encarnacién de la que
habia salido y en la cual no fue recibida con entusiasmo apotedsico. La madre
Teresa demostré la forma de hacer las cosas con estrategia cuando el mencio-
nado superior lo que pretendia era detener su actividad fundacional.

En este trabajo “gestor” de la monja carmelita, debfa tratar con fundado-
res. Algunos se encontraban entre los amigos y otros entre los mds desagra-
dables®. Tuvo que aprender a manejarse en el mercado inmobiliario —aun-

ue dispondra de ayudantes de grandisimo valor como su capellan Julidn de
Avila®-; ademas de conocer las disciplinas constructivas. De manera, mas in-
dependiente —ella fue su fundadora pero no su superiora— se expandieron
también los conventos de descalzos, con la consiguiente reaccién —no podia
ser de otra manera— de aquellos que se resistian a la reforma. Vivi6é en una
sociedad inmévil donde una mujer transitaba de un lugar a otro y que, ade-
mas, hacia narracién de todo ello, convirtiéndolo también en imagen de los
gozos y fatigas de su ambito espiritual. De esta manera se expresaba sobre
la salvacién al concluir “Camino de Perfeccién” y comparaba el infierno con
las posadas que tuvo que pisar. Mientras que estos mesones y posadas eran
efimeras, los tormentos del infierno se tornaban en eternos. Aiios después, el
vallisoletano fray Jer6nimo Graciin aportaba muchos datos de las vivencias de
la reformadora en las posadas. Trataba de preparar espacios, para convertirlos
en pequenas clausuras en las que vivir, aunque solamente fuese una noche.
En estos viajes, sus condiciones de salud no solian ser las mas adecuadas. Las
monjas no sabian dénde guisar la comida y lo hacia, segtn el padre Gracidn,
uno de los frailes ~“la Madre refa mucho y las monjas se acongojaban vien-
do que no podian regalarla”-. La situacién podia ser mas complicada para la
clausura pues habia ventas que no tenfan habitaciones y colgaban mantas de
jerga que llevaban en los carros en los que se transportaban, para que las mon-
jas “siempre quedasen encubiertas”. Los caminos, iban a ser otro tormento:
“no pongo en estas fundaciones los grandes trabajos de los caminos, con frios,
con soles, con nieves, que venia vez no cesarnos en todo el dia de nevar, otras
perder el camino, otras con hartos males y calenturas””.

57 Biblioteca Mistica Carmelitana, Obras de Santa Teresa de Jestis, t. V, Burgos, 1919: Carta del
general del Carmen a la priora de las carmelitas descalzas de Medina del Campo, Roma, 8 ene-
ro 1569, p. 339. ,

% T. Egido Lépez, “Mis amigos mercaderes y gentes del comiin, colaboradores en las
fundaciones de Santa Teresa”, Revista de Espiritualidad, 285 (2012), pp. 475-499.

% . de Avila, Recuerdos de la vida y fundaciones de la Madre Teresa de  Jesiis, edicién Manuel
Diego Sanchez, Madrid, 2013.

™ Libro de las Fundaciones, capitulo 18.4, en Teresa de Jests, op.cit., p. 395.

— 261 —




Javier Burrieza Sdnchez

La multiplicacién de conventos prosiguié tras su muerte, con una inte-
resante generaciéon de monjas fundadoras y escritoras del Carmelo. Saltaron
también los Pirineos o las costas. Hacia Génova salian unas monjas desde
Malagén con Jerénima del Espiritu Santo; a Francia y Flandes con Ana de
Jests y Ana de San Bartolomé, desde San José de Avila aunque sin el auxilio
inicial de los frailes: la trayectoria fue en Paris en 1604, Bruselas en 1607, en
este tltimo con la proteccién de los gobernadores de los Paises Bajos, el archi-
duque Alberto y su esposa Isabel Clara Eugenia, la hija de Felipe II.

8. OTROS AMBITOS DE LA POLITICA REGALISTA EN LA VIDA
REFORMADA DE LAS ORDENES RELIGIOSAS

No podemos olvidar otros ambitos de la reforma, todavia franciscana,
como sucedié con la de los capuchinos desde 1578. Entonces, fundaron la
primera comunidad capuchina en Barcelona gracias al apoyo del Consejo de
los Ciento. Ocho afios antes habian intentado ya su establecimiento a pesar de
la prohibicién con la que contaban de expandirse fuera de Italia. Su origen
se encontraba en unos franciscanos italianos en 1528 que se habian indepen-
dizado de los observantes. No pasaron desapercibidos, pues estos tltimos ma-
nifestaron una notable atraccién hacia ellos, insistiendo los capuchinos en la
pobreza, en el ascetismo de los frailes tanto individual como comunitario, asi
como en la demostracién de su estricta observancia. Iban a ser muy cercanos
a través del desarrollo de una predicacién popular ~maestros en las misiones
populares— asi como en su dimension de confesores entre los ambitos socia-
les mds bajos. Todo ello provocé la alarma de los superiores, advirtiendo a
Felipe II que tenfa que prohibir nuevas fundaciones. El monarca no deseaba
el establecimiento de mas reformas franciscanas en sus reinos en las visperas
de la canonizacién de un franciscano descalzo de su devocién como era san
Diego de Alcala. Con todo, en 1582, se celebr6 el primer capitulo de la provin-
cia de Cataluia. Finalizan la centuria con veinte conventos y mas de doscien-
tos frailes. La orden continué difundiéndose por territorios como Rosellon,
Valencia, Navarra y Aragén, alcanzando los cuarenta conventos en 1607, con
sus propias provincias. La primera fundacién castellana fue en Madrid en 1609
con el apoyo, ahora si, de Felipe IIl y del duque de Lerma, sin faltar la oposi-
cién del Consejo. Una cédula de 1615 facilit6é su expansion por Andalucia y
Castilla, ademas de la realizada por Navarra y las tierras vascas, por lo que se
constituyeron nuevas provincias en 1618, 1637 y 1678 respectivamente”. Asi

I B. de Rubi, “Establecimiento de los capuchinos en Espaifia y primera fundacién
en Barcelona”, Hispania, 18 (1945), pp. 3-37; T. Azcona “Los franciscanos capuchinos de la
Peninsula Ibérica en los siglos XVIXVII” en M* M. Grana, El franciscanismo en la Peninsula

— 262 —

La monarquia “de los descalzos”. Rigoves y reformas en. las érdenes religiosas

pues, si los frailes capuchinos se establecieron en tiempo de Felipe II pero se
consolidaron con una importante expansién en el XVII, las monjas capuchi-
nas contaron con un proceso mas tardio y limitado. Todo habia comenzado
para ellas en un hospital de Napoles, en 1519, cuando Maria Lorenza Longo
visti6 el hédbito de la tercera orden franciscana en agradecimiento a una cura-
cion milagrosa. El encierro lleg6 casi veinte afios mds tarde siguiendo la regla
de las clarisas y con la fundacién romana en 1575. Serd Sixto V el que autori-
z6 a la granadina Lucia de Jests Ureiia, en 1587, la fundacién en su ciudad,
seguida de la de Barcelona por Angela Margarita Serafina en una casa de la
condesa de Montesclaros, el monasterio de Santa Margarita la Real en 1599.
La expansion se va a producir en el XVII de nuevo —con una veintena de con-
ventos—, segun se ha estudiado por ejemplo para las fundaciones de Murcia
(1645) y Alicante con la madre Ursula Micaela Morata, pero con anterioridad
para Valencia, Zaragoza, Madrid y Toledo72

En las concepcionistas encontramos en 1603, con la fundacion de Maria
de San Pablo de las llamadas franciscanas concepcionistas descalzas, conoci-
das popularmente como las del Caballero de Gracia, en referencia al sacer-
dote italiano que cedi6 su casa de Madrid para esta fundacién, monasterio de
San José de Jestis-Maria del Caballero de Gracia. Antes, esta monja madrilefia
que pertenecia a la alta nobleza —su padre era Bernardino de Ugarte, “apo-
sentador mayor del emperador Carlos V’—, habia reformado los monasterios
de Corral de Almaguer y Santa Ursula de Alcald de Henares. La mencionada
comunidad madrilena fue la propia de mayor observancia, descalcez o reco-
leccién dentro de la Orden de la Concepciéon™. A pesar de disponer tempra-
namente de constituciones en 1618, contaron con una expansiéon muy limita-
da pues no pasaron de la decena de conventos. El mencionado caballero de

Ibérica. Balance y perspectivas, Barcelona, 2015, pp. 297-318; J.A. Echeverria, “Conventos capu-
chinos existentes en Espaiia al tiempo de la exclaustracion (1835)”, Naturaleza y gracias: revisia
cuatrimestral de ciencias eclesidsticas, 2-3 (2004), pp. 1057-1069.

2 ].P. Fons, M. Torbaviy S. Rodriguez, Historia y vida de la venerable madre Angela Margarita
Serafina; fundadora de religiosas capuchinas en Esparia y de otras sus primeras hijas, hasta el ario de 1622
en que la dejé escrita el P. Juan Pablo Fons de la Compariia de Iesiis. Revista por el P. Miguel Torbavi de
la misma Compaiiia, editor en casa de Maria Dexen viuda, 1649; L. Torradeflot Cornet, Grénicas
de la Orden de las monjas capuchinas en Espasia, fundada por la Venerable madre sor Angela Margarita
Serafina, Manresa, 1907.

M?®.C. Cortés Sempere, Las clarisas capuchinas en el Alicante de Epoca Moderna, Alicante, 2016;
M*.C. Cortés Sempere, Historias de Alicante a través del claustro de las capuchinas, siglos XVIEXXI,
Alicante, 2018.

™8 Historia del monasterio del Caballero de Gracia: de religiosas franciscas descalzas concepcionistas
recoletas, fundado con el titulo de San José de Jestis Maria por la VM Soror Maria de San Pablo en una
de las casas de aquel ejemplar Sacerdote en la calle de su nombre y del de San Pascual Bailon, hoy Nuestra
Seriora del Olvido, Triunfo y Misericordia y escelso Principe San Miguel, en Aranjuez, de Religiosas del mis-
mo Instituto, reformadas por la M.R.M. Soror Doloves Maria y Patrocinio su actual Abadesa, redactada
por D. Antonio Capmaniy de Montpalau, Madrid, 1863.

— 263 —




Javier Burriexa Sdanchez

Gracia o de la Orden de Cristo, Jacobo de Grattis, era modenés de nacimien-
to y se trasladé a Espafia como secretario del que era nuncio apostélico de
Gregorio XIII, Juan Bautista Castaneo. Se estableci6 en el Madrid de Felipe I,
compré6 varias fincas en la calle del Clavel, donde se conserva el oratorio don-
de fue enterrado. No era el templo de estas mencionadas monjas sino el de la
Congregacion de Indignos Esclavos del Santisimo Sacramento, edificado afios
después de la muerte del caballero mencionado™.

En el caso de la orden de San Agustin, la reforma parti6é del capitulo de
agustinos castellanos de Toledo en 1588, tomando como modelo lo realizado
por el padre Tomds de Jests en Portugal desde 1574. De esta manera arranca
el “Ordo Recollectorum Sancti Augustini”, los agustinos recoletos o descalzos,
desde Talavera de la Reina en 1589 con una expansién por Castilla, Aragén y
Andalucia. Su reglamentacién fue redactada por fray Luis de Le6n y aprobada
por Clemente VIII en 1602, para convertirse desde 1621 en congregacion ca-
noénica con su primer capitulo general en el mes de noviembre, en el espacio
conventual hoy ocupado por la madrileiia Biblioteca Nacional. Entonces se
crearon las Provincias de Castilla, Aragén, Andalucia y Filipinas, esta ultima
con el nombre de San Nicolds de Tolentino. Habra que esperar al siglo XX,
con Pio X en 1912, para convertirse en orden religiosa independiente. Esta
denominacién de recoletos ha quedado entre las calles de las ciudades, ha-
bitualmente vinculado con esta rama reformada’™. También tendra una tra-
duccién femenina gracias a la madre Mariana de San José, que siguié a pies
Jjuntillas el modelo teresiano, en parte hasta en la trayectoria fundacional™.

9.  DELOS CLERIGOS REGULARES A LAS NUEVAS FORMAS DEL
CLERO REGULAR ) :

La reforma también se aplicé a los clérigos menores en 1594, dentro de
ese grupo de clérigos regulares a los que pertenecia también la Compaiifa de
Jestis. No es objeto de este capitulo centrarnos en la historia de los jesuitas
aunque también formé parte de la politica regalista de Felipe II, con su in-
teresante intervencién y controvertida relacion en el desarrollo de la nueva
etapa que comenz6 a partir de 1572 —desde la reaccién del memorialismo-vy,
sobre todo, con el quinto prepésito general Claudio Aquaviva. Después en-
contramos temas esenciales como el estatuto de limpieza de sangre para los

7 J.M. SanabriayJ.R. Pérez Arangtiena, El Caballero de Gracia. Vida y leyenda, Madrid, 2017.

7 Angel Martinez Cuesta, Historia de los agustinos recoletos, I: Desde los ovigenes hasta el siglo
XIX, Madrid, 1995, pp. 749.

™ Mariana de San José, Obras completas de Mariana de San José, edicién por Jesis Diez
Rastrilla, Madrid, 2014. :

— 264 —

La monarquia “de los descalzos”. Rigores y reformas en las érdenes religiosas

miembros de la Compania cuando habian sido admitidos numerosos descen-
dientes de familias de conversos, que habian desempefado incluso tareas muy
notables de gobierno dentro de la misma: pensemos en Diego de Lainez, se-
gundo general y Juan de Polanco, secretario de los tres primeros generales””.
No podemos olvidar las relaciones de la Compaiifa con la Inquisicién espaio-
lay con la romana, asi como las visitas y visitadores que eran susceptibles de
pasar por los colegios. Todo ello se encontraba asociado con la convocatoria
de una Congregacion General entre 1593-1594, en la que participé José de
Acosta, en aquellos momentos vinculado con el rey Felipe, lo que también va
a generar controversias con el mencionado general Aquaviva. En esa reunién
fue aprobado el mencionado estatuto de limpieza de sangre para ser admitido
en la Compaiiia de Jestis. Con todo, prosiguié la expansién imparable de este
instituto a lo largo del siglo XVII.

La percepcion para con la Compania se habia convertido en mds univer-
sal con los generales Mercuriano y Aquaviva, tras una identificacién excesi-
va con la monarquia de Espaia en los dias anteriores. En 1599, se publicaba
la edicién definitiva de su constitucién pedagdgica de la Compaiiia, la Ratio
Studiorum, prélogo al gran siglo de su expansién y de la canonizacién, en
1622, de sus fundadores, san Ignacio de Loyola y san Francisco Javier, en com-
paiiia de santa Teresa de Jesus, san Isidro Labrador y san Felipe Neri. En ese
proceso de santificacién también intervinieron de una orilla de los catdlicos,
Felipe 11y Felipe 111, pero de la otra, Enrique IV, Maria de Medici o Luis XIII7.

Los jesuitas no fueron los tinicos clérigos regulares. José de Calasanz asis-
ti6 a la canonizacién anteriormente senalada en la basilica de San Pedro™.
Habia nacido en Peralta de la Sal (Huesca) en 1557. Se hizo sacerdote, sirvié
a dos obispos, fue secretario del cabildo de Urgel, reformador del clero y via-
j6 a Roma para conseguir alguna dignidad. Los afios que alli permanecié se
implicé en la atencién a pobres, enfermos, ninos, en situaciones de epidemia,
conoci6 a Felipe Neri y colaboré con Camilo de Lelis. Ese trato con los des-
favorecidos de Roma le hizo cambiar de vida. Estaba convencido que la mi-
seria estaba provocada por la ignorancia y, por eso, decidi6 crear en 1601 las
Escuelas Pias de la Madre de Dios, contando con el apoyo de Clemente VIIL
Los alumnos aumentaban pero no los colaboradores. Los principios fueron

7 L.A. Davila Murguia, “Los cristianos nuevos y la Compaiiia de Jestis: Antonio de Acosta
yJosé de Acosta”, Mercurio Pervano, 532 (2019), pp. 33-48.

™ 'E. Jiménez Pablo, “La canonizacién de Ignacio de Loyola (1622): lucha de intereses
entre Roma, Madrid y Paris”, Chronica Nova, 42 (2016), pp. 79-102. Cfr. de la misma autora,
La forja de una identidad. La Compariia de Jesis (1540-1640), Madrid, 2014; R. Garcia Mateo y J.
Burrieza Sanchez, “Yo te seré propicio en Roma. Ignacio de Loyola, la santidad y la construc-
cién del santo”, Anuario Historia de la Iglesia, vol. 29 (2020), pp. 159-194.

™ F. Labarga, “1622 o la canonizacién de la Reforma Catélica”, Anuario de Historia de la
Iglesia, vol. 29 (2020), pp. 73-126.

— 265 —




Javier Burrieza Sanchez

realmente dificultosos. Y asi sucedié con los escolapios. El mismo fundador
a lo largo del siglo XVII no pudo contemplar la restauracién de su orden y a
Espaiia no llegara hasta 1683%.

No podemos olvidar en este tiempo de reforma aquellas congregacio-
nes o asociaciones de vida comiin de votos simples, tanto masculinas como
femeninas aunque salgan del ambito propiamente dicho de la segunda refor-
‘ma de los regulares en Espaia. Establecié Pio V que se les impusieran votos
solemnes y la clausura en el caso de las femeninas. Estas disposiciones pon-
tificias no se llevaron a efecto y empezaron a prodigarse nuevas formas de
vivir en comunidad. A veces realizaban tinicamente voto de castidad y pro-
mesa de mantenerse dentro de la institucién, siendo llamados a congregarse
por la misién que ejercian. Eran las llamadas sociedades de vida apostélica
y congregaciones de votos simples que estaban dedicadas al apostolado, sin
abandonar el dmbito seglar y dependiendo de sus correspondientes ordina-
rios. Dentro de ellas habremos de situar a los paitles o congregacién de la
Misién o a las Hijas de la Caridad. Los Hermanos Hospitalarios de San Juan
de Dios ~Ordo Hospitalarius, OH- surgieron de la inquietud asistencial hacia
los pobres que se desarrollé durante el Renacimiento-Humanismo. Habian
sido creados por Juan Ciudad Duarte, portugués de nacimiento en 1495, que
alcanzé Granada como librero y donde conoci6 las predicaciones de san Juan
de Avila. Contemplé el gran ambiente de enfermedad y miseria que se produ-
cia en el Hospital Real de la ciudad y consideré que su tarea era dedicarse a
los enfermos. Para ello habria de pedir limosna, trabajar e intentar abrir un
hospital, desde el cual atender a los mas pobres. Recibié el habito del obispo
de Tuy, Sebastidn Ramirez, que era por entonces el presidente del tribunal de
la Chancilleria de Granada, cambi6 su nombre por el de Juan de Dios ~muy
pronto beatificado, en 1630 y canonizado sin que terminase el siglo XVII, en
1690~. El habfa muerto en 1550 y no vio establecida definitivamente la or-
den religiosa que habia fundado, aprobada por el papa Pio V en 1571 y con
la regla de San Agustin. Afios después, con un superior de la misma como
Pedro Soriano, dispuso de una notable expansién en Italia, Espafia y América,
habiendo recibido de Sixto V todas las prerrogativas propias de una orden re-
ligiosa. Sin embargo, fue Clemente VIII el que la redujo a una simple congre-
gacion o asociacién piadosa de fieles. La trayectoria de los hermanos italianos
fue diferente a la de los espanoles porque los primeros recuperaron su con-
dicién de miembros de una orden religiosa. En aquellos primeros momentos
del siglo XVII, la Orden de los Hermanos Hospitalarios disponia de veintio-

8 A. Lezdun, Historia de la Orden de las Escuelas Pias, Madrid, 2010. Cfr. VJ. Soler Blazquez,
Origen y Establecimiento de las Escuelas Pias en Valencia (1735-1742), Tesis Doctoral, Universidad
CEU Cardenal Herrera, 2017; A. Ayala Guijarro, La forma de vida de las Escuelas Pias. Historia,
textos y teologia, Tesis Doctoral, Universidad Pontificia de Comillas, 2021. '

— 266 —

La monarquia “de los descalzos”. Rigoves y reformas en las érdenes religiosas

cho hospitales en Espaiia, en tres provincias diferentes. Sus miembros realiza-
ban los votos de pobreza, castidad y obediencia, por un periodo de tiempo de
seis anos, que se prorrogaba otros tres y con un cuarto voto de asistencia a los
enfermos. Todavia en 1586 Sixto V habria de crear una compania de Ministros
de los Enfermos conocidos como Padres de la Buena Muerte o camilos, por
su fundador Camilo de Lelis, considerados clérigos regulares, aunque no lle-
garon a Espafa hasta 1634 con Felipe IV. Todavia podriamos hablar de una
anterior Orden de los Hospitalarios de San Antonio o antonianos —se refiere
a san Antonio Abad-, que vivieron un proceso de decadencia en el siglo XVII.

10. CONCLUS,I(’)N: CRISIS Y CRITICAS EN EL. CRECIMIENTO DE LA
POBLACION DEL CLERO REGULAR

El crecimiento de esta poblacién de regulares, sin duda, también estara re-
lacionado con la crisis econémica que cada vez se va a hacer mds patente en la
monarquia y que condujo a muchos a tomar el habito, afectando sobre todo a
las 6rdenes masculinas. En los conventos de monjas no era que faltasen las voca-
ciones, es que no existian las plazas suficientes, por la existencia de rentas cada
vez menores. La fundacién y el traslado de nuevos conventos —los femeninos
eran todavia poblacién mas dependiente en zonas muy colmatadas— no eran
procesos bien recibidos. Asi se manifestaron los memoriales de los concejos e
incluso se convierte en las Cortes en una condicién para aprobar el impuesto de
millones: el fin de la multiplicacién de conventos®'. Los frailes sabian negociar,
los patronos estaban avidos de encontrar caminos para ese principal negocio de
entonces que era el de la salvacién de cada una de las almas®, las mentalidades
del momento favorecian este proceso, ademds de la actitud protectora de los
monarcas. Esta tendencia continué con aprobacién de nuevas fundaciones por
parte de los monarcas catélicos —pensemos en la proteccion que se solicita para
las monjas brigidas, nueva orden desde Valladolid en 1637, a Felipe IV e Isabel
de Borbén, siguiendo el modelo de sus padres®—, hasta el punto de que, en el

81 Por una parte podemos ver la influencia de los regulares en las Gortes J.L. de las Heras
Santos, “La influencia de los religiosos regulares en las Cortes de Castilla de la época de los
Reyes Catélicos y de los Austrias Mayores”, Studia Mondstica, vol. 61 (2019), pp. 7-26; T. Egido
Lépez, “Religiosidad popular y Cortes tradicionales en Castilla” en M* J. Buxd Rey, S. Rodriguez
Becerray L.C. Alvarez Santal6, La religiosidad popular, 1989, vol. 2, pp. 96-110.

82 J. Burrieza Sdnchez, “La recompensa de la eternidad. Los fundadores de los colegios
de la Compafifa de Jests en el ambito vallisoletano”, Revista de Historia Moderna, Anales de'la
Universidad de Alicante, 21 (2003), pp. 29-56.

8 J. Burrieza Sdnchez, “Una fundacién tardia de monjas de clausura en la Espafia del
siglo XVII”, Mdgina, 13 (2009), Monografico. Entre el cielo y la tierra. Las elites eclesidsticas en
la Europa Moderna, pp. 175-195.




Javier Burrieza Sdnchex

reinado de Carlos II, se pidi6 al papa que se pudiese limite al nimero de con-
ventos y religiosos.

Y asi, frente al dinamismo que hemos encontrado en las reformas, espe-
cialmente en los llamados descalzos, los monacales experimentaron un estan-
camiento salvo en la llegada de los basilios que entraron en Espafa en 1595.
Nunca contaron con los medios de subsistencia tan importantes que posefan
otras 6rdenes de su condicién, por lo tanto no disponian de esa fama de opu-
lentos. En el ambito monacal, estamos hablando de 225 establecimientos mo-
nasticos masculinos y 60 femeninos, situados por encima del Tajo y del Jucar,
con 63 monasterios de benitos (cluniacenses o monjes negros) y 60 de bernar-
dos (cistercienses o monjes blancos). Cuentan con un proceso de degradacién
progresiva aunque disponen de medios para subsistir. Se encontraban excesiva-
mente alejados de los ideales ascéticos y de aquellos medios para la reforma que
vimos en la Congregacién de Valladolid. Cambios mds relajados en la comida,
en el tamano de las celdas, en las que podian considerarse como bienes pro-
pios dentro de las mismas con pequenias librerias, incluso con la desaparicién
de la vida comunitaria como vimos en la Congregacién Claustral tarraconense.
Habia escasa dedicacién a la cura de almas, a la admisién de monjes con orige-
nes no probadosy conflictos en la naturaleza de los abades, en este caso castella-
nos para los monasterios gallegos. Asi sucedia en el siglo XVIL

De esta manera, un nuevo ciclo se abrié en 1650, con una reduccién no-
table del ritmo, con tres mil conventos, dos mil masculinos, en los cuales 1o
siempre habia opulencia de recursos. En ellos, también se vivian muchas pe-
nurias, especialmente en los femeninos. Claustros estos tltimos en los que
se hacia complicado el mantenimiento de la clausura tal y como pretendia
Trento. Las 6rdenes religiosas, en un tiempo dificil, trataron de competir con
el clero secular y parroquial algunos de los derechos que recibian las parro-
quias, teniendo en cuenta el papel protagonista que los frailes poseian en la
vida sacralizada del barroco, especialmente como predicadores —principal
medio de comunicacién de entonces— pero también como directores espiri-
tuales. Todo ello generé numerosos motivos de controversias en un ambito de
defensa de monopolios y prerrogativas. Clero secular y parroquial que llegé a -
Roma en sus denuncias, en 1623 por ejemplo, en la Congregacién de Iglesias
de Espaiia, denunciando la gran riqueza de las 6rdenes y el incremento cons-
tante de estos recursos y sobre todo de esta presencia. Mds adelante, las criti-
cas a los regulares llegardn desde otros ambitos de pensamiento, como suce-
di6 con los arbitristas en el siglo XVII y con los ilustrados en el XVIII, dentro
de una corriente de pensamiento reformista que conectaba con el concepto
que hacia los regulares el erasmismo habfa mostrado en el siglo XVI.

— 268 —




