Liminaridad vy licantropia: sobre los ritos de paso
y la ascendencia en V9 /sunga Saga"

Liminality and Lycanthropy: on Rites of Passage
and Ancestry in Volsunga Saga

MARIO MARTIN PAEZ

Universidad Complutense de Madrid

Facultad de Ciencias Politicas y Sociologia
Departamento de Antropologia Social y Psicologia Social
Campus de Somosaguas

28223 Pozuelo de Alarcén (Madrid) (Espafia)
mariom07@ucm.es

RECIBIDO: MAYO DE 202 |
ACEPTADO: MAYO DE 202 |

Resumen: Vo/sunga Saga es una de las fuentes de mayor riqueza literaria producidas en el contexto
nérdico medieval. El objetivo del articulo es demostrar las formas en las que se configura la identidad
dentro de la familia de los Volsungos durante la representacidén de un rito de paso. Durante este
proceso, varios personajes adoptan comportamientos lupinos. Se argumentard que la metamorfosis es
determinada por la presidn estructural ejercida sobre el cuerpo vy afecta no solo al individuo transfor-
mado, sino también al grupo enemigo que se convertird en su presa. Previamente, mostramos las
condiciones Y el desarrollo del rito de paso, en el que se otorga a los ancestros el poder de influir
sobre su descendencia. Asimismo, demostraremos que las definiciones y obligaciones que se despren-
den de la estructura de parentesco tienen la capacidad de caracterizar al grupo enemigo como un
«otro» y legitimar los actos de violencia cometidos en su contra.

Palabras clave: Rito de paso. Licantropia. Obligaciones de parentesco. Vo/sunga Saga. Medievo ndrdico.

Abstract: Vo/sunga Saga is one of the sources of the greatest literary wealth produced in the medieval
Nordic context. The objective of this paper is to demonstrate the ways in which identity is configured
within the family of the Volsungs during the representation of a rite of passage. During this process,
some characters behave like wolves. It will be argued that the metamorphosis is determined by the
structural pressure exerted on the body. It affects not only the transformed individual, but also the
enemy group that will become its prey. Prior to that, we illustrate the conditions and the development
of the rite of passage in which ancestors have the power to influence their offspring. Moreover, we
will demonstrate how the definitions and obligations imposed by kinship structure characterize the
enemy group as the «other» and legitimize the acts of violence committed upon them.

Keywords: Rite of Passage. Lycanthropy. Kinship Obligations. Vo/sunga Saga. Medieval Norse.

* Investigacion financiada por el Ministerio de Universidades del Gobierno de Espafia, FPU2016.

MEMORIA Y CIVILIZACION /2021 [ISSN: 139-0107; ISSN-e: 2254-6367] |

DOI: https://doi.org/10.15581/001.24.018

eljeaS091) £ 211y [9p BLIOISIH

‘eLI0ISIH 9p oluswelledag

elienep ap ARy,

pepisiaAiun



Departamento de Historia,
Historia del Arte y Geografia

A Universidad
Sy de Navarra

MARIO MARTIN PAEZ

INTRODUCCION

Volsunga Saga aparece junto con Ragnars saga 16dbrékar en un mismo ma-
nuscrito: Ny kgl. Saml. 1824 b 4to. No obstante, aunque mantienen claras vincu-
laciones entre si, tanto la estructura como su estilo no permiten pensar ambas
obras como partes de una misma saga individual'. Tomaremos aqui como punto
de partida la Saga de los Volsungos, basada en buena medida en material poético
preexistente? y compuesta por un autor anénimo en la década de 1250 o de 1260
en Islandia o en Noruega, regiones con claras vinculaciones culturales en la época
aqui referenciada.

Hay evidencias arqueoldgicas en Suecia, en el norte de Inglaterra y en la
isla de Man que demuestran la existencia de una tradicion oral sobre la leyenda
de Sigurdr durante los siglos X y XI. Adalheidur Gudmundsdéttir? muestra de
forma convincente que distintas partes de esta narrativa circulaban ya en el siglo
IX, aunque poco podemos saber de sus formas y contenidos. No obstante, a
veces las representaciones de los bracteatos y de las piedras pictoricas han sido
objeto de especulacion®. Sea como fuere, aun en el caso de existir reminiscencias
de un pasado oral, estas ya no pueden ser ni escuchadas ni estudiadas: aquello
que se puede estudiar y a lo que tenemos acceso no es otra cosa que el texto
propiamente dicho®. Independientemente de cual fuera el pasado de ciertos ele-
mentos de la saga, estos aparecen imbricados en nuevo contexto y adquieren un
nuevo significado en tanto permanecen vinculados con nuevos elementos litera-
rios y contextuales. Como se sabe con seguridad que la Saga de los Volsungos fue
compuesta durante el siglo Xlll, sera en este marco temporal especifico donde
permaneceremos.

El nicleo de este articulo estara constituido por el andlisis de la represen-
tacion de un rito de paso que afecta a dos miembros de la familia de los Volsun-
gos: Sigmundr y Sinfjptli. Las pocas aportaciones sobre este rito de paso han

! Larrington, 2012, p. 251.

2 Los poemas Eddicos estan preservados principalmente en el manuscrito Codex Regius (ca. 1270), aunque antes
de que los islandeses desarrollaran las técnicas para escribir, buena parte de estos poemas podrian haber
circulado previamente de forma oral en el contexto nérdico. Ver Fidjestal, 1999 y Harris, 2005. Asimismo,
también en el Skaldskaparmdl de la Snorra Edda encontramos versiones similares de la historia aqui presenta-
das.

3 Gudmundsdattir, 2012, pp. 75-76.

“ La variabilidad y las posibles interpretaciones de un mismo hallazgo arqueolégico son comunes y no siempre
generan acuerdo. Staecker, 2006, por ejemplo, sostiene que la piedra pictérica de Ardre Vill en Gotlandia
alude a motivos representados en Volsunga Saga, aunque la postura hegemoénica ha entendido siempre la figura
central como O8inn y su caballo Sleipnir.

5 Sveinsson, 1958.

2 MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021



LIMINARIDAD Y LICANTROPIA

venido marcadas por la fenomenologia de Mircea Eliade y de Jens Peter Schjedt,
mas falta profundidad en el anlisis simbdlico del suceso que revele los procesos
internos del ritual y su significado®. No es nuestra intencion aplicar modelos cla-
sicos simplemente por el gusto a sus teorias, sino que lo hacemos con el objetivo
de comprender especialmente la representacion de identidades, valores y obliga-
ciones que unifican a un grupo cultural representado en la literatura y las conse-
cuencias que ello conlleva. El punto central de este ritual sera la configuraciéon de
una identidad inseparable del parentesco consanguineo. Este elemento nos lleva
necesariamente a profundizar en el fenédmeno de licantropia que sucede durante
el propio ritual. Las posibilidades de analisis que ofrece este caso son tan amplias
que merece un espacio propio en el presente articulo, sin que por ello se olvide
la relacion de este suceso con el momento en el que se desarrolla. Sea como
fuere, si el cuerpo es el lugar existencial de la cultura’, uno esperara ver en él el
reflejo de los ideales centrales en su sociedad. Se demostrara que, una vez pro-
ducida la metamorfosis de los Volsungos, la silueta lupina de Sigmundr y Sinfjotli
acabara representando unas tendencias devoradoras que son motivadas por las
obligaciones que se desprenden de la estructura de parentesco®.

Respecto al andlisis de la fuente, he utilizado la version diplomatica de
Grimstad, pero las citas en nérdico antiguo estan formalizadas por Finch. Las
traducciones del nérdico al espaiol son, todas ellas, propias.

|. SOBRE EL INICIO DEL RITO DE PASO Y LA ESPADA COMO OBJETO INALIENABLE

Los ritos de paso se componen por una fase de separacion, una de margen
y una de agregacion®. Lo fundamental en ellos es la metamorfosis del sujeto y la
adquisicion de una nueva situacién culturalmente reconocible, pudiendo esta alu-
dir al estatus, al oficio o incluso a cuestiones fisicas o de cariz psicolégico y com-
portamental. Estos procesos se veran reflejados en la representacién del rito de
paso que pronto analizaremos, pero previamente tenemos que introducir la si-
tuacion que dara origen a dicha practica para enmarcarla en su debido contexto.

6 Eliade, 2001; Schjadt, 2008. Weiser, 1927 y Hofler, 1934 también han realizado alguna significativa aportacion
sobre este rito de paso en concreto y el episodio de la transformacion en lobo. Lionarons, 1998, pp. 59-62
ofrece una interesante panoramica de este ritual, pero deja fuera de analisis elementos simbdlicos importantes
y no profundiza en las relaciones entre el rito de paso y la estructura de parentesco.

7 Csordas, 1990, p. 5.

8 Algunos han sefialado que la relacion entre la licantropia y los ritos de iniciacién es ciertamente antigua.
Sundqvist y Hultgard, 2004 puntualizan que esta vinculacion encuentra su representacion en las inscripciones
rinicas de Listerlandet y Blekinge (del periodo 550-650), donde los nombres licantrépicos pueden relacio-
narse ademas con una ideologia heroica y guerrera.

9 Turner, 1980; Van Gennep, 2008.

MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021 3

eljeaS091) £ 211y [9p BLIOISIH

‘elI0IsIH ap ojusweliedaq

elleABN 3p @
pepisiantn ;)



Departamento de Historia,
Historia del Arte y Geografia

A ) Universidad
Sy de Navarra

MARIO MARTIN PAEZ

Durante la primera parte de la saga se representa la historia del pasado
familiar de los Volsungos. En ella, Volsungr organiza un matrimonio entre el rey
de los Gautas, Siggeirr, y su hija Signy, quien habia demostrado inttilmente su
desacuerdo para casarse con él'°, Durante la celebracion de la boda, O8inn se
presenta en el salon, hinca la espada Gramr en el tronco de un arbol y enuncia:

Aquel que saque la espada del tronco tendra que aceptarla como mi regalo, y
comprobara por si mismo que nunca habra blandido una espada en su mano mejor
que esta» («Sd er pessu sverdi bregdr ér stokkinum, pad skal s pat piggja at mér at gjof,
ok skal hann pat sjdlfr sanna at aldri bar hann betra sverd sér i hendi en petta er»)'!.

Después de que todos hayan intentado extraer a Gramr sin éxito alguno,
Sigmundr, hijo de Vglsungr, sera quien consiga liberarla del tronco del arbol. El
hecho de poner en circulacion la espada en este preciso momento permitira la
comparacion de la valia no solo entre los individuos presentes, sino entre dos
grupos familiares distintos. Sigmundr no solo demuestra ser simplemente el mas
capaz de entre todos ellos, sino que también consigue que los Volsungos se sitlen
por encima de los Gautas. Asimismo, sabemos, que los dones son acompanados
por la esencia de su primer poseedor'?, por lo que la posesién de la espada re-
cordara constantemente a los Volsungos que son descendientes del dios O8&inn.
En tanto simbolo de la historia familiar, no es sorprendente que este objeto vaya
a tener un papel fundamental durante el rito de paso, donde los Volsungos nece-
sitaran reafirmar su relacion con el dios mediante la posesion de esta espada para
poder finalizar el rito de paso'.

Sea como fuere, una vez se hace Sigmundr con la espada, Siggeirr intenta
negociar con él para hacerse con ella. Pero el Volsungo lo rechaza recriminandole

10 Signy se negd en un principio a casarse con Siggeirr y, avisando a su padre sobre las nefastas consecuencias
que tendria esta estrategia, VQlsungr insiste en arreglar el matrimonio. Este patrén se repetira mas adelante
en la saga con Gudrun, quien se negara a casar con Atli, pero acaba obedeciendo a su madre. Bajo la repre-
sentacion de estos penosos resultados puede encontrarse la influencia de la doctrina cristiana que conside-
raba el consentimiento mutuo entre la pareja un requisito indispensable para conformar un matrimonio. El
consentimiento paterno era deseable, pero no tenia trascendencia legal. Sobre este tema: Arndrsdottir,
2010, pp. 67-77; Korpiola, 1999; Jochens, 1986, 1995, pp. 36-52; Bandlien, 2002.

Volsunga Saga, 1965, p. 5; Volsunga Saga, 2005, p. 82.

Mauss, 1925; Godelier, 1998. Esto es mas evidente posteriormente en la saga cuando Andvari, una vez que
los dioses le roban su tesoro, vierte sobre él una maldicion que afectara de forma negativa no solo a aquel
que lo posea, sino directamente a la estructura de parentesco en la que él mismo se posiciona.

La concepcion de la espada como simbolo que certifica una relacion de parentesco no es exclusiva de Volsu-
nga Saga. En Eyrbyggja saga, Kjartan, quien oficialmente era hijo de Péroddr, recibe de su verdadero padre
Bjorn Breidvikingakappi una espada que reafirmara la relacion de parentesco que habia entre ellos. Sveinsson
y bordarson, 1935, pp. 176-180. En Hervarar saga, la espada Tyrfingr representa un patrimonio: «not only
treasures and lands, but family name and ancestral spirit- that each generation must secure for itself and pass
on to the next». Clover, 1986, p. 38.

4 MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021



LIMINARIDAD Y LICANTROPIA

no haber podido sacarla del arbol en su debido momento. La negacion de la
espada, simbolo central de la identidad de los Volsungos', conlleva inevitable-
mente la exclusion de Siggeirr de ese sistema de relaciones, a quien se le niega la
existencia dentro del grupo familiar. Este rechazo ofende a Siggeirr, quien trama
en consecuencia una estrategia para acabar con la vida de los Volsungos'*.

I.1. De la fase de separacion y la pérdida de relaciones

De forma seguida al conflicto suscitado por la negacion de poner en circu-
lacion la espada, Siggeirr regresa a su reino junto con su nueva esposa Signy y
traiciona a los Volsungos, a quienes desea matar. Por tanto, los hijos del rey
Volsungr son apresados y atados a un poste para extremar su dolor hasta su
muerte. Cada noche, una loba ira matando uno a uno a todos los hermanos,
aunque tan solo conseguira devorar a nueve de ellos. El dltimo, Sigmundr, ayu-
dado por su hermana Signy, conseguira huir hacia el bosque'®.

Durante este fragmento se conforman estrategias simbolicas para repre-
sentar la separacion del individuo de su comunidad y de la posicion que ocupaba
en ella. Se despoja a Sigmundr de las relaciones sociales que mantenia con los
miembros de su familia mediante el asesinato de sus hermanos. Significativa-
mente, el nUmero de hermanos que son asesinados y devorados por la loba
(nueve) esta profundamente asociado en gran variedad de fuentes nordicas con
limites y espacios liminares'’. En el Gylfaginning, Freyr tuvo que esperar nueve
noches para casarse con Gerdr. También son nueve los pasos que da Pérr antes
de caer muerto por el veneno de la Serpiente de Midgard durante el Ragnargk.
El punto que los une es precisamente un estadio liminar y la situacién del indivi-
duo en un espacio fronterizo que lo sitda entre dos estados existenciales distin-
tos: entre la solteria y el matrimonio en el caso de Freyr, o entre la vida y la
muerte en el caso de Porr'e.

14 Weiner, 1992, p. 6, sefiala que hay distintos tipos de bienes cuyos poseedores son reticentes a regalar y
suelen formar parte central de la identidad de la familia: «there are other possessions that are imbued with
the intrinsic and ineffable identities of their owners which are not easy to give away. Ideally, these inalienable
possessions are kept by their owners from one generation to the next within the closed context of family,
descent group, or dynastyy.

15 Lévi-Strauss, 1969, pp. 107-1088, sefialé ya la relacién entre el conflicto y el intercambio. En el caso aqui
tratado, el fenémeno de la guerra suplanta los vinculos de reciprocidad que se han negado.

16 Volsunga Saga, 1965, pp. 5-8; Volsunga Saga, 2005, pp. 85-90.

'7 Lindow, 1997, p. 1 16.

'8 Desde una perspectiva psicoanalitica podra argumentarse de forma especulativa que los procesos del suefio
(inconscientes Y, a fin de cuentas, extrapolables a este caso) tratan «a los nimeros como material para la
expresion de sus propositosy, despojandolos asimismo de su contexto. Ver Freud, 1990-1991, p. 419. Es
precisamente en funcién de los procesos simbolicos de condensacion y desplazamiento como el denomina-
dor del nimero cambia, mas el propio digito conserva la misma forma en el plano inconsciente que en el

MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021 5

eljeaS091) £ 211y [9p BLIOISIH

‘elI0IsIH ap ojusweliedaq

elleABN 3p @
pepisiantn ;)



Historia del Arte y Geografia

Departamento de Historia,

A ) Universidad
Sy de Navarra

MARIO MARTIN PAEZ

Sea como fuere, en el caso en que aqui nos ocupa, la separacion de
Sigmundr con sus familiares anuncia la consiguiente situacion liminar.

1.2. Sobre la preparacién de los Volsungos y el periodo liminar

Durante el proceso liminar, el sujeto ritual no se encuentra ni en su situa-
cion social pasada ni en la posicién que ocupara en el futuro, ocupando a la vez
un lugar simbdlico entre la vida y la muerte. En la medida en que la definicién de
un sujeto con estas caracteristicas es contradictoria, la ocultacion de estos es
una estrategia eficaz para representar su estado. Esta naturaleza invisible —tanto
estructural como fisicamente — caracterizara a Sigmundr una vez consigue huir
hacia el bosque. De hecho, el rey de los Gautas, Siggeirr, da por hecho que ya
habia muerto toda la estirpe de los Volsungos («En Siggeirr konungr atlar at beir
sé allir daudir Volsungar»)"®.

También se establecen otras estrategias para representar un espacio sim-
bdlico liminar situado mas alla de lo humanamente conocido. Sigmundr, con la
ayuda de su hermana Signy, construye un espacio bajo tierra (jaréhus)?, esto es:
una dimension ecoldgica que no es reconocible para la sociedad.

Este espacio subterraneo presenta claras analogias con el ritual de la her-
mandad de sangre, en el que los participantes construyen con turba un espacio
que atravesaran para reforzar las relaciones sociales que mantienen entre ellos?'.
Uno de los elementos comunes que aparece en la representacion de este tipo
de ritual en diferentes sagas es la expresién ganga undir jardarmen?, que hace
alusién al paso por debajo de la tierra donde los practicantes mezclaran (aunque
no necesariamente) su sangre. Asi, sugiere Lindow, «in this mini-cosmos the par-
ticipants mingle their blood in the earth, thus suggesting a relationship that goes
back, like that of a real family (de Vries 1928-29), to an ancestor buried in the
earth»?®.

consciente. «Por tanto, nueve afos en el suefio muy bien pueden corresponder a nueve meses de la realidady.
Freud, 1923, p. 91. No resulta extrafio bajo esta perspectiva que Odinn pendiese ahorcado del arbol Yggdra-
sill durante nueve noches para renacer de nuevo con un mayor conocimiento sobre el saber runico. Estos
dias aludirian a los meses que el periodo de gestacion pudiera durar, enfatizando asi el nuevo nacimiento del
dios.

19 Volsunga Saga, 1965, p. 8; Volsunga Saga, 2005, p. 90.

20 Veremos a este personaje auxiliando eventualmente a su hermano durante el proceso ritual, algo que podria
vincularle con la figura del ayudante que acompafia en ocasiones a los individuos y les presta ayuda muchas
veces indispensable. Schigdt, 2008, p. 312.

2! Las dindmicas de este ritual pueden verse de forma clara (con algunas diferencias entre ellas) en Gisla saga
Strssonar, Féstbreedra saga y Porsteins saga Vikingssonar.

22 Schjgdt, 2008, p. 357.
2 Lindow, 1997, p. 57.

6 MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021



LIMINARIDAD Y LICANTROPIA

La similitud con las dinamicas del rito de paso que atraviesa Sigmundr es
clara. En ambos casos los individuos cruzan un lugar subterraneo con el objetivo
de adquirir una nueva posicion social. Pero hay otro elemento fundamental que
une estos dos tipos de rituales: la venganza. Mientras que los hermanos de sangre
juran cometer venganza contra aquellos que acaben con la vida de su nuevo fa-
miliar, la razon por la que Sigmundr (y posteriormente Sinfjgtli) atraviesa este
rito de paso es precisamente para preparar su vindicta contra el rey de los Gautas
Siggeirr.

Mas para ello Sigmundr necesitara ayuda y, tan pronto como Signy tuvo
hijos con Siggeirr, los envi6é con temprana edad a su hermano para que le ayuda-
ran a tramar la venganza. Los dos fueron sometidos a distintas pruebas. El pri-
mero, de diez ahos, no consiguid superarlas al asustarse de una serpiente y, por
orden de Signy, Sigmundr acabara quitandole la vida; escena que se repetira de
forma idéntica con el segundo de los hijos. Sucedido lo cual, Signy intercambia su
apariencia con la de una hechicera (seidkona) y visitara a su hermano, con quien
se unira en el lecho durante tres noches seguidas sin que este supiera la verda-
dera identidad de la persona. Fruto de esta union nacera Sinfjotli, quien heredara
por completo el linaje de los Volsungos sin las impurezas que compartian sus
hermanastros Gautas. Ahora bien, no sera hasta que finalice el rito de paso
cuando Sinfjptli conocera su verdadero parentesco, creyendo por el momento
que su verdadero padre es Siggeirr?%. A diferencia de sus hermanastros, Sinfjotli
conseguira superar las pruebas y durante ellas minimizara la importancia del do-
lor al que se le sometio: «Este dolor le parecera insignificante a un Volsungo»
—«Litit mundi slikt sart Pykkja Volsungi» —2. Esto demostrara no solamente que
Sinfjotli es valido para cumplir la venganza contra Siggeirr, sino que ademas se
enfatizara que la familia volsunga es superior a la de los Gautas. Aguirre sostiene
que la razén por la que fue el tercer hijo el que supero las pruebas es meramente
para representar la dificultad de producir una persona merecedora de ser des-
cendiente de la estirpe Volsunga. No obstante, parece mas bien una estrategia
para comparar dos grupos familiares distintos y presentar a uno de ellos con
mayor potencia y validez que el otro.

Sea como fuere, los individuos no estaban todavia listos para cometer ven-
ganza contra Siggeirr y continuaron con un proceso de definicién y de aprendi-
zaje. Para ello, los Volsungos deciden dar muerte a todos aquellos con los que se

24 Esto puede compararse con las aportaciones de Godelier sobre la produccién de grandes hombres. Entre
los Baruya, los nifios son separados de las madres y de la feminidad (como Sinfjotli al ser separado de Signy)
para iniciarse en la vida adulta e integrarse en un mundo masculino. Godelier, 1986, 47-57.

25 Volsunga Saga, 1965, pp. 8-10; Volsunga Saga, 2005, pp. 90-94.
26 Aguirre, 2002.

MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021 7

eljeaS091) £ 211y [9p BLIOISIH

‘elI0IsIH ap ojusweliedaq

elleABN 3p @
pepisiantn ;)



Historia del Arte y Geografia

Departamento de Historia,

A ) Universidad
Sy de Navarra

MARIO MARTIN PAEZ

encontraban en el bosque. Acaban con la vida de dos principes, quienes poseian
dos pieles de lobo (ulfahamir). Una vez muertos, Sigmundr y Sinfjotli se visten con
ellas. Pero las pieles siguen manteniendo su extrafo poder (ndttira) y, aun tra-
tando de quitarselas, sus esfuerzos acaban siendo inutiles. Ahora son capaces de
aullar como los lobos (vargsrpddu), aunque siguen entendiéndose entre ellos?.
De esta forma asimilan en su propio ser un objeto con el que buscan una identi-
ficacion?. Asi, acuerdan atacar bajo esta nueva forma bestial tan solo a grupos
de, como maximo, siete hombres, y en el momento en el que uno peligre debera
aullar para comunicarselo al otro. De esta manera, cuando Sigmundr divisa siete
hombres, aulla para llamar a Sinfjgtli, quien acude en su ayuda y es capaz de ven-
cer él solo a todos los enemigos. Tras este suceso, vuelven a separarse. Esta vez
Sinfjotli divisa a un grupo de once hombres y, sin pedir auxilio, da muerte a todos
ellos por su propia cuenta. Jactandose de tal hazana, se vanagloria frente a
Sigmundr: «Tu recibiste ayuda para matar a siete hombres, pero yo que soy un
nifio a tu lado no he pedido ayuda para matar a once hombres» —«bPi patt lid til
at drepa sjau menn, en ek em barn at aldri hjd pér, ok kvadda ek eigi liés at drepa
ellifu menn»—2.

Sigmundr reacciona violentamente, derriba a Sinfjotli y le muerde la gar-
ganta causandole graves heridas. Mostrando arrepentimiento inmediatamente
después, Sigmundr trata de curarlo. Un cuervo, animal estrechamente asociado
a O8inn, deja caer una hoja que Sigmundr utilizara para curar a Sinfiotli, quien se
levantara completamente recuperado. Posteriormente, vuelven bajo tierra hasta
que pueden quitarse las pieles de lobo y arrojarlas al fuego®.

Habiéndose deshecho ya de las pieles, los Volsungos deciden cometer, por
fin, el acto de venganza. Pero después de adentrarse en los territorios de los
Gautas, son inmediatamente delatados por otros dos hijos de Signy y Siggeirr.
Repitiendo la escena anterior, Signy ordena de nuevo a Sigmundr matar a sus
hijos, aunque recibe por primera vez una respuesta negativa. Es finalmente Sin-
fiotli quien demostrara, ahora de forma directa, su superioridad frente al linaje
de los Gautas y acabara con la vida de sus hermanastros para arrojar posterior-
mente sus cadaveres frente a Siggeirr3'.

27 Volsunga Saga, 1965, p. | 1; Volsunga Saga, 2005, p. 96.

28 Ver mas abajo un anélisis sobre el fenémeno de la licantropia.
2 Volsunga Saga, 1965, pp. | 1; Volsunga Saga, 2005, p. 96.

30 volsunga Saga, 1965, pp. | 1-12; Volsunga Saga, 2005, pp. 94-96.
3! Volsunga Saga, 1965, p. 12; Volsunga Saga, 2005, p. 100.

8 MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021



LIMINARIDAD Y LICANTROPIA

1.3. De la fase de agregacion y la muerte de Siggeirr

Tanto Sigmundr como Sinfjotli no pueden cumplir adn con su proposito y
son apresados y encerrados en un timulo de piedras y de turba, donde perma-
necen separados por una losa de piedra. Vemos, por tanto, como durante este
proceso los simbolos que gravitan alrededor de los sujetos liminares aluden cons-
tantemente a procesos biologicos y culturales como el nacimiento y la muerte.
No por casualidad, es la tierra, que abraza la existencia Ultima del individuo, la
que toma protagonismo ecologico en esta escena. La razon por la que vuelven a
ocupar un espacio de tal tipo es porque todavia les falta integrar en su ser algo
que necesitan para dar por concluido el rito de paso. Ese elemento es precisa-
mente un don divino: la espada Gramr, que sera entregada a los Volsungos por
medio de las artimahas de Signy. Seguidamente, Sigmundr y Sinfjotli, utilizando
conjuntamente la espada, consiguen romper la piedra y escapar del timulo32. Nos
encontramos, de nuevo, en una escena de renacimiento, en el que el nuevo ele-
mento que integran los personajes en su ser es un simbolo que marca una rela-
cién de parentesco entre los Volsungos y el dios O8inn. Asi pues, del mismo
modo que una maori que expone con orgullo su capa sagrada estaria mostrando
que ella es algo mas que si misma —«That she is her ancestors»*—, Sigmundr y
Sinfjotli enfatizan con la espada en su poder la relacion de identidad y de paren-
tesco que albergan con el dios, algo sin lo cual no podrian avanzar en el rito de
paso ni asesinar finalmente al rey Siggeirr.

Ahora si, los Volsungos prenden fuego al salon de los Gautas y acaban con
su vida. No obstante, Signy tiene la posibilidad de salvarse de las llamas del fuego,
pero decide morir justo después de haber desvelado el verdadero parentesco de
Sinfjotli**. De tal forma se agrega al joven Volsungo no solamente al mundo de
los adultos —pasara a ser ademas un guerrero—, sino que abrazara por fin una
situacion definida dentro de una familia determinada3®. Por otro lado, Sismundr
sera representado con un estatus completamente distinto al que tenia de forma
previa al rito de paso. Se convertira en un poderoso rey (rikr konungr) y sera

32 yolsunga Saga, 1965, p. |3; Volsunga Saga, 2005, pp. 100-102.
33 Weiner, 1992, p. 6.
34 Volsunga Saga, 1965, pp. |3-14; Volsunga Saga, 2005, p. 102.

35 Aunque la pertenencia del individuo a las familias sea fruto de cuestiones hereditarias, resulta extrafio que
se considere desde el principio al nifio como un miembro totalmente completo desde sus comienzos, siendo
por lo tanto necesario agregarle a la familia mediante rituales. Ver Van Gennep, 2008. Esto pone en duda
las tesis de Ariés, quien afirmé que no habia en época medieval una conciencia sobre las diferencias entre la
infancia y la edad adulta: «in medieval society the idea of childhood did not exist», Ariés, 1962, p. 128. Esta
postura ya ha sido ampliamente criticada en tanto la realidad empirica sefala que la infancia se concebia como
una realidad diferente de la adultez mucho antes del renacimiento: Jakobsson, 2004.

MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021 9

eljeaS091) £ 211y [9p BLIOISIH

‘elI0IsIH ap ojusweliedaq

elleABN 3p @
pepisiantn ;)



Historia del Arte y Geografia

Departamento de Historia,

A ) Universidad
Sy de Navarra

MARIO MARTIN PAEZ

considerado como un individuo notable (dgetr), sabio (vitr) y de grandes ambi-
ciones (storradr)s. Tan solo un proceso ritual ha sido necesario para transformar
dos individuos distintos y vincularlos a roles y estatus diferentes. Pero no sola-
mente adquieren una nueva posicion, sino que adaptan en su ser aprendizajes
necesarios para cumplir el nuevo rol que se les impone, como el deber de la
venganza y la subordinacién a las obligaciones de parentesco.

2. LICANTROPIA, IDENTIDAD Y PARENTESCO

Uno de los aspectos centrales del presente rito de paso es que en él se
canalizan por distintos medios el poder de los ancestros sobre sus descendientes.
No obstante, es la teriantropia uno de los episodios que mejor condensa esta
influencia y enfatiza la inexorabilidad las obligaciones que se desprenden de la
estructura de parentesco. De cara a entender este fendmeno, analizaremos pri-
mero a la relacion entre la descendencia y la licantropia para continuar poste-
riormente con el significado que revelan los cuerpos transformados en lobo y
finalizar estableciendo una relacion entre los dos puntos anteriores.

2.1. Sobre la teriantropia y su relacién con el linaje

Un acontecimiento situado en los inicios historicos de la familia de los Vol-
sungos podria pensarse como el origen familiar que influye en el caracter lupino
de Sigmundr y Sinfjotli. Descontando a Odinn, el primer ancestro de la linea fa-
miliar es Sigi. Comienza la saga representando a este personaje mediante su com-
paracion con otro ilustre rey (Skadi), al que no obstante gana en prestigio. Ahora
bien, el esclavo de Skadi, Bredi, supera en habilidades al rey Sigi, algo que le
costara su propia vida®’. Por haber matado y escondido el cadaver del esclavo,
Sigi sera considerado como forajido, y huira en consecuencia del lugar para fun-
dar otro reino®. La asociacion entre los forajidos y el lobo viene enfatizada por
el concepto empleado para designar a ambos: vargr. Del mismo modo, el con-
cepto vargdropi (hijo de forajido) aparece igualmente vinculado con un compor-
tamiento lupino y de venganza®. Asimismo, aquel asesino que no haya declarado
la muerte que cometié —como es el caso de Sigi— es considerado mordvargr,
lobo asesino. De forma similar, después de que Sigi hubiera cometido el crimen,

36 Volsunga Saga, 1965, p. 14; Volsunga Saga, 2005, p. 102.

37 Volsunga Saga, 1965, p. |; Volsunga Saga, 2005, p. 76.

38 E| forajido se encontraba fuera de la ley en las sociedades nérdicas y podia ser asesinado sin repercusiones
legales. A pesar de que pueda haber una aparente dicotomia entre el rey, que debe garantizar el cumplimiento
de la ley, y el forajido, que se encuentra fuera de ella; «the distance between a king (or a noble ruler) and an
outlaw is not rigid». Ver Polivez, 2018, p. 122;y 2017.

39 Breen, 1999, pp. 32-33.

10 MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021



LIMINARIDAD Y LICANTROPIA

sera considerado como varg i véum, «lobo en espacio sagrado»®. No obstante,
Robinson apunta que el concepto vargr significaba originariamente criminal o fo-
rajido, siendo posteriormente aplicado al lobo. Asi, no es el forajido el que recibe
connotaciones lupinas, sino el lobo el que es entendido como un criminal*'.

Sea como fuere, los comportamientos criminales de Sigi seran recreados
durante el rito de paso cuando Sigmundr y Sinfjotli son transformados en lobos*,
algo que podria estar vinculado con la idea del pecado original®. Compartiendo
con su ancestro tanto suerte como destino, los dos Volsungos incorporan en su
propio ser la historia de su familia mediante la transformacién de sus cuerpos.
Esta marca afectara también a otros descendientes de la linea Volsunga: el hijo
de Sigurdr estd relacionado con este animal en Volsunga Saga, siendo llamado
lobezno (ulfhvelp) por parte de Brynhildr#. Gudmundsdottir propone la posibili-
dad de que Sigurdr guarda también relacion con una naturaleza lupina. Se apoya
en la enigmatica respuesta que el héroe da a Fafnir cuando este le pregunta por
su nombre. Ocultando su identidad, Sigurdr se llama a si mismo «bestia noble»
(gofugt dyr)*. Asimismo, Gudmundsdottir se apoya también en el Reginsmadl,
donde el héroe es llamado «lobo agresivo» (frékan ulf) por parte de Reginn*. No
obstante, que el autor de Volsunga Saga omitiese ese insulto parece tener el claro
objetivo de proteger al héroe frente a caracterizaciones negativas. Ademas, la
respuesta de Sigurdr puede interpretarse de forma distinta. Dyr, aparte de bestia,
puede significar también ciervo. Si tenemos en cuenta que la representacion de

40 Volsunga Saga, 1965, p. |; Volsunga Saga, 2005, p. 76. A pesar de no sufrir una transformacion fisica, los actos
de Sigi le costaran habitar un espacio ideologico asociado a la monstruosidad, ya que esta no se define sobre
la base de una diferencia fisica, sino que tiene mas en cuenta la transgresion social. Ver Neville, 2001, pp.
103-122; Olsen, 2001, pp. 138-139; Merkelbach, 2019% 2014, p. 23; 2016, pp. 62-65; y 2019b, p. 92. No
extrafa, por tanto, que a los criminales se los asocie con la otredad y ocupen un espacio salvaje alejado de
la comunidad, algo particularmente claro entre los forajidos (Polivez, 2012y 2016), y en el caso de licantropia
de Sigmundr y Sinfjotli.

Robinson, 2006.

Esta similitud entre el ancestro y sus descendientes esta probablemente conectada con la idea del destino y
de la suerte, realidades que son igualmente heredadas dentro de una misma familia. Ver Gropper, 2017, p.
205. Ademas, conceptos como Gaefa o hamingja, que aluden a la suerte, se relacionan especialmente con los
reyes, algo que los vincula con lo sagrado, Sigurdsson, 1999, p. 187 y 2007, pp. 101-102. Contamos también
con mas ejemplos dentro del corpus de las sagas islandesas donde los miembros de una familia (como la de
Kveld-Ulfr) comparten una extrafia naturaleza, Jakobsson, 201 1.

4

42

“3 En Konungs Skuggsjd, un espejo de principes noruego del siglo Xill, la reflexién en torno a la herencia de los
pecados de Adan y Eva se vincula con la casuistica del forajido: los hijos nacidos de aquel que se encuentra
fuera de la ley no heredaran las propiedades ancestrales (6dal). Ver Bagge, 1987, p. 56.

44 Volsunga Saga, 1965, p. 57; Volsunga Saga, 2005, p. 190.
4> Volsunga Saga, 1965, p. 31; Volsunga Saga, 2005, p. 138.
46 Gudmundsdéttir, 2007, p. 286.

MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021 I

eljeaS091) £ 211y [9p BLIOISIH

‘elI0IsIH ap ojusweliedaq

elleABN 3p @
pepisiantn ;)



Departamento de Historia,
Historia del Arte y Geografia

A ) Universidad
Sy de Navarra

MARIO MARTIN PAEZ

este animal se asemejaba a la nobleza e incluso a Cristo*, y que Sigurdr aparecio
en forma de ciervo en los sueios de Gudrun, parece mas pertinente considerar
al héroe como un ciervo entre lobos, algo que ensalzaria a un personaje heroico
del que la familia regia de Noruega clamaba descender.

2.2. El significado de la bestia: De la guerra y la voracidad

Junto con la transformacion de Fafnir en dragon, la licantropia de
Sigmundr y de Sinfjotli se produce de forma involuntaria en Vglsunga Saga. Hay,
ademas, otros ejemplos en los que la metamorfosis del cuerpo se hace de forma
voluntaria. Uno de ellos ha sido nombrado ya: de cara a evitar el incesto, Signy
cambia su cuerpo por el de una hechicera y se acuesta con su hermano ajeno al
embuste. Mas adelante, Hjordis y su sirvienta intercambian sus ropajes para en-
gafar y ocultar sus verdaderas identidades ante un grupo de vikingos*. En otra
instancia, Sigurdr cambia su apariencia con la de Gunnarr para enganar a Bryn-
hildr*°, que acabara conformando matrimonio con el segundo como resultado de
este embuste. Estas transformaciones voluntarias comparten varias caracteristi-
cas. La que aqui nos interesa alude al motivo de la transformacion: su objetivo es
ocultar una verdadera identidad para engafiar a un determinado individuo o grupo
social®'. Pero la transformacion de Sigmundr y Sinfjgtli en lobos no tiene por
finalidad ni el embuste ni la ocultacién de una identidad, sino que su proposito
simbolico es precisamente hacer lo contrario: iluminar aquellos comportamien-
tos y valores que no pueden encontrar su representacion en el cuerpo ordinario
del hombre; no se trata de ocultar, sino de revelars2. ;Qué es, pues, lo que se
pretende sacar a la luz? En el caso de licantropia que aqui nos ocupa tendremos
que averiguar cuales son las concepciones generales del lobo en fuentes afines a
la saga analizada y dentro de ella misma para responder a esta cuestion.

El rasgo fundamental en la representacion cultural del lobo en el contexto
aqui tratado alude a su voracidad y comportamiento depredador®. En la poesia

47 Bampi, 2009.

“8 Esta transformacién esté relacionada con la codicia del personaje por acumular riquezas, Barreiro, 2019.

* Volsunga Saga, 1965, pp. 21-22; Volsunga Saga, 2005, pp. |18-120.

50 Volsunga Saga, 1965, p. 48-49; Volsunga Saga, 2005, p. 172.

5! Otra de las semejanzas es que, excluyendo el caso de Signy en el que es ella misma la que revela el engafio,
los embustes acaban siendo desenmascarados mediante el descubrimiento de alglin elemento apegado a la
identidad de la persona que oculta su apariencia —el habitus en el caso de Hjordis; los ojos en el caso de
Sigurdr—. Sobre las transformaciones en Volsunga Saga: Martin Paez, 2020a.

52 Williams, 1996 y Hess, 2003 sefialan un constante juego de revelar y ocultar en el fenémeno del shapeshifting.
Estos estudios pueden compararse con los resultados de otros trabajos sobre Britania e Irlanda, Knight,
2019.

53 En un exhaustivo estudio dedicado a las relaciones establecidas entre grupos humanos y los animales en el
contexto escandinavo, Jennbert, 2011, p. || sefala que las actitudes hacia los animales estan relacionadas

12 MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021



LIMINARIDAD Y LICANTROPIA

nordica, el lobo, junto con el cuervo y el aguila, aparece intrinsicamente conec-
tado a la guerra y la muerte, posicionandose asimismo junto con los Jotnar, las
fuerzas del caos y el Ragnargk’“. En el Gylfaginning, el Sol y la Luna huyen cons-
tantemente de los lobos Skoll y Hati, pero seran finalmente devorados por ellos,
hecho que presagiara el Ragnargk y el destino final del orden hasta entonces
conocido®.

En la estrofa 38 de la Voluspd, un lobo, junto con Nidhoggr, se alimenta de
los cadaveres de los muertos y, en la estrofa 44, se usa la figura de los lobos para
anunciar el fin del mundo?¢. Uno de los hijos de Loki, el lobo Fenrir, asociado a
las fuerzas destructoras, desbordantes e imparables de la mitologia nérdica®,
forma parte de los presagios mas funestos para los dioses y ejercera un papel
fundamental en el Ragnarok, donde acabara devorando al dios Odinn.

El lobo no se asocia con O8inn solamente porque haya sido devorado por
un animal de tal tipo, sino porque este era también poseedor de Geri y Freki
—el significado de ambos es «el voraz»>—, dos lobos que seran alimentados por
él mismo bajo el nombre de Herjafgdr —Padre de los ejércitos— en el Grimnis-
mal®. Tanto la subsistencia de Geri y Freki por un lado, como la de Fenrir por
otro, dependen del senor de la guerra, unos alimentandose de lo que este les da
y el otro devorando su propio cuerpo, esto es: el lobo depende de la guerra para
su propia supervivencia.

con su utilidad practica. Plukowski, 2006 va mas alla y sostiene que ciertos patrones comportamentales del
animal que marcan su relacion con la sociedad influyen en la representacion cultural que se hace de ellos, lo
que explicaria que la voracidad sea el elemento central en la representacion del lobo. Estas posiciones se
enmarcan en las propuestas de Tim Ingold. En oposicién al constructivismo, que considera que la significacion
que se da a los elementos naturales viene determinada por los esquemas preestablecidos en la cultura, Ingold
sostiene que es a través de su relacion con el medio como el individuo va construyendo una cosmovision de
este. Ver Ingold, 1992 y Rye, 2000. Si bien este modelo tendria la virtud de explicar las similitudes de las
representaciones (del lobo) en distintas sociedades, tiene serias deficiencias al no considerar la influencia
previa de los sistemas de clasificacion en la percepcion del individuo. Ademads, tampoco podria explicar la
existencia de representaciones que no pueden asociarse en ningin momento a las funciones o caracteristicas
del animal representado. Asimismo, en Islandia nunca hubo lobos, ni osos ni serpientes, por lo que sus
significaciones, tan presentes y centrales en su literatura, dificilmente pueden ser resultado de la observacion
o trato directo con el animal.

54 Jesch, 2002.

55 Faulkes, 2005, p. 14.

56 Kristjansson y Olason, 2014, p. 301.

57 Clunies Ross, 1994.

58 Kristjansson y Olason, 2014, p. 304.

59 Simek, 2008, pp. 90 y 106.

60 Kristjansson y Olason, 2014, p. 371. Esta asociacién entre lobo y el dios se remonta hasta el siglo Vill, asi
atestiguada por la inscripcion rinica de Ribe. Plukowski, 2010, p. | 16.

MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021 13

eljeaS091) £ 211y [9p BLIOISIH

‘elI0IsIH ap ojusweliedaq

elleABN 3p @
pepisiantn ;)



Departamento de Historia,
Historia del Arte y Geografia

A ) Universidad
Sy de Navarra

MARIO MARTIN PAEZ

Estas tendencias voraces primaran igualmente en la fuente que aqui ocupa
mas nuestra atencion. Recordemos que fue una loba la que devoré a los herma-
nos Volsungos mientras estos permanecen inmoviles y atados a un poste®¢'. Asi-
mismo, igual que el lobo que se alimenta de cadaveres junto con Nidhoggr en la
Voluspd, Granmarr echara en cara a Sinfjgtli no solo el haber matado a sus her-
manos, sino el haberse alimentado de la comida de los lobos (cadaveres)¢. Por
otro lado, enfatizando la peligrosidad del lobo, un pajaro alerta a Sigurdr frente
a las agresivas pretensiones de Reginn, advirtiéndole: «espero a un lobo cuando
le veo las orejas» («er mér Ulfsins van er ek eyrun sa»)®.

En una légica similar, Gudran envia a sus hermanos Gunnarr y Hogni un
mensaje junto con un mechodn de pelo de lobo para alertarles sobre las intencio-
nes lupinas (ulfshug) de Atli contra ellos®. También Glaumvgr, la mujer de Gun-
narr, alerta a su marido sobre esta amenaza profetizando un suefio que tuvo en
el que Gunnarr estaba atravesado por una espada ensangrentada y, a ambos lados
del arma, se encontraban dos lobos aullando®®.

Los datos anteriormente analizados indican que Sigmundr y Sinfjotli, una
vez se convierten en hombres lobo, han de concebirse como fuerzas destructo-
ras y devoradoras asociadas a la muerte. Sinfjotli mata a dos grupos de siete y
once individuos sin la ayuda de nadie y, posteriormente, Sigmundr muerde la
garganta de su aliado Sinfjotli causandole heridas de muerte¢. Precisamente este
tipo de comportamiento es otro de los elementos que enfatizan las influencias
dentro de una estructura de parentesco. No hace falta hacer un gran esfuerzo
para vincular los actos temerarios de Sinfjgtli y el impulso repentino de Sigmundr
con el éxtasis o un estado inusitado de furia. Precisamente, el nombre de O8inn
deriva del concepto 6dr, que puede significar tanto poesia como furor o frenesi®’.

¢! Volsunga Saga, 1965, p. 8; Volsunga Saga, 2005, p. 90.

62 Volsunga Saga, 1965, p. 16; Volsunga Saga, 2005, p. 108.

83 Volsunga Saga, 1965, p. 34; Volsunga Saga, 2005, p. 144.

64 Volsunga Saga, 1965, p. 65; Volsunga Saga, 2005, p. 206.

65 Volsunga Saga, 1965, p. 67; Volsunga Saga, 2005, p. 212.

%6 Este repentino comportamiento puede achacarse a la ideologia regia que sefiala Orning, 2008, en la que la
impredecibilidad de las acciones del rey jugaba un papel central. Ello se ve mas claro en el caso de O8inn,
quien pronto muestra preocupacion por su descendencia y luego él mismo se encargara libremente de par-
ticipar en la muerte de algunos de sus familiares. Mediante la reaccion de Sigmundr se reestablece la subor-
dinacion y la verticalidad entre padre e hijo. Algo similar sucede en Egils saga, donde Skalla-Grimr, su hijo
Egill y el amigo de este Ultimo, Pordr, practicaban el juego de la pelota. Al caer la noche, el caracter lupino
de Skalla-Grimr se manifesto y asesiné a Pordr, estando a punto de matar también a su propio hijo. Nordal,
1933, p. 101. Tulinius, 2012, p. 14 ha apuntado al caracter ambivalente en las relaciones paternofiliales en las
sagas islandesas y sus resultados aplican también a este ejemplo: El padre se conforma como un modelo a
seguir, pero es asimismo una figura amenazante que puede dafar a su propio hijo.

67 a relacion entre la poesia y un estado emocional particular viene enfatizada por el uso de hidromiel por

14 MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021



LIMINARIDAD Y LICANTROPIA

También se vincula con el aleman «Wut, excesive anger». Sea como fuere, su
vinculacion con el furor viene ademas enfatizado por su relacion con la muerte y
la guerra, asi como por el Unico elemento del que se alimenta: el vino®. Por tanto,
la relacion entre los Volsungos y el dios viene también marcada por el compor-
tamiento agresivo que mantuvieron durante su estadio lupino.

2.3. Estructura y voracidad: de la licantropia y las obligaciones de parentesco

Los comportamientos de Sigmundr y Sinfjotli durante su estadio de lican-
tropia no son resultado del arbitrio ni de una mera disposicion interna, sino que
deben su causa a determinantes sociales. Dentro de la sociologia del éxtasis se
ha sefalado ya en esta direccion”. Atendiendo a la realidad de diferentes culturas
—desde el tarantismo en Cerdena y el sur de Italia hasta el culto a los bori en
Africa Occidental pasando por las danzas provocadas por el espiritu «devoradory
en las Honduras Britanicas—, I. M. Lewis muestra que el caracter general en el
fenomeno de las posesiones espirituales de mujeres es que estas se enmarcan en
un contexto de protesta contra la dominacion masculina’'. Si volvemos a nuestro
contexto, ja qué realidad estructural cabe pensar que se imbrica la licantropia y
los estados que ella conlleva?

Comparando nuestro caso con otros eventos similares que aparecen en
Hrolfs saga kraka y en la Gesta Danorum de Saxo Gramatico, el elemento comun
que los une es que la asuncién de una identidad lupina se produce durante la
preparacién de una venganza por medio de la cual se pretende dar muerte a los

parte de los poetas. Esto ademéas marca de nuevo una relacion con Odinn, pues era él quien decidia a quién
entregar esta bebida. Clunies Ross, 2005.

68 Simek, 2008, p. 242.

69 Kristjansson y Olason, 2014, p. 371.

70 Desde la antropologia del experiencialismo viene enfatizandose, asimismo, la relacién entre un estado deter-
minado del individuo y los condicionantes culturales contextuales. Lowie, 1936, p. | | sostiene que entre los
Indios Cuervo (Apsaalooke), aquellos que tenian alucinaciones o eran visitados por los espiritus experimen-
taban distintas visiones en funcién de las necesidades y de la posicion que ocupaban los peticionarios en la

sociedad.
7

Lewis, 2003, pp. 77-78, subraya: «Since the illnesses which they suffer are interpreted as malign possessions
in which their personality and volition are effaced by those of the spirits, it is obviously not the women
themselves who make these wearisome and costly demands on meny. Significativamente esta tendencia a
exculpar al individuo apelando a una potencia externa es igualmente claro en el momento en que Sigmundr
ataca a Sinfjotli. El personaje queda en cierto modo excusado en tanto estaba dominado por las pieles del
lobo. A lo largo de la saga se utilizaran continuos elementos para minimizar la responsabilidad de los indivi-
duos tales como la ingesta de alcohol o el uso de pociones. Tulinius, 2002. Comparativamente, en Konungs
skuggsja la nocion de intencion es una de las virtudes basicas y mas valoradas que el rey debe tener en cuenta
a la hora de hacer justicia para asimilarse al modelo de rex iustus, Bagge, 1987, 2010 y 2014. Ello puede estar
igualmente relacionado con los primeros pasos que se dieron en el siglo Xil con respecto a la reflexion en
torno a la relacion entre el crimen y el pecado, siendo Abelardo la primera persona reconocida en avanzar
en este campo (Morin, 2007) y quien influira a posteriores autores como Alano de Lille (Rafia Dafonte, 201 I)
y decretistas que consideraran la intencion como una parte importante del proceso de justicia.

MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021 15

‘elI0IsIH ap ojusweliedaq

eljeaS091) £ 211y [9p BLIOISIH

elleABN 3p @
pepisiantn ;)



Departamento de Historia,
Historia del Arte y Geografia

A ) Universidad
Sy de Navarra

MARIO MARTIN PAEZ

asesinos de un antepasado. En Hrolfs saga kraka, Helgi y Hréarr asumen nombres
de sabuesos durante este proceso, mientras que en la Gesta Danorum los hijos
del rey Haraldus utilizaron nombres y actuaron como sabuesos, se alimentaron
como ellos y se pertrecharon con garras de lobo mientras se preparaban para
matar a Frotho, el asesino de su padre”. En Volsunga Saga la identificacion entre
aquellos que se preparan para vengarse y el lobo se produce de forma igualmente
ostensible mediante la transformacion de Sigmundr y Sinfjotli. No obstante, no
es tan solo este momento el que enfatiza la relacion entre la teriantropia y las
obligaciones de parentesco.

En esta misma saga, la valkyrja Brynhildr aconsejara al héroe Sigurdr sobre
una multiplicidad de temas. En uno de ellos le recomienda no confiar en ningun
familiar de la persona que él mismo haya asesinado, incluyendo también a los
ninos mas jovenes de la progenie, pues «a menudo hay un lobo en un hijo joven»
(«opt er ulfr i ungum syni»)?3. Después se vuelve a enfatizar este topico en otro
consejo de Brynhildr, pero esta vez se lo dara a Gunnarr, a quien impele a matar
no solo a Sigurdr sino también a su propio hijo: «no permitas crecer al lobezno»
(«al eigi upp ulfhvelpinn»)’. Sabemos que la légica interna del feud” estda dominada
por la reciprocidad negativa’, dando lugar a continuas agresiones entre grupos
que sienten la obligacién de corresponder a las agresiones de sus adversarios”.
Por lo tanto, la peligrosidad de estos parientes con vida, por muy jovenes que
sean, reside precisamente en su derecho a cometer venganza contra aquel que
dio muerte a su antepasado.

A la luz de los anteriores ejemplos no resultaria aventurado concluir que
la potencia devoradora caracteristica de los lobos-humanos es motivada por la
obligacion de vengar a los parientes’. La licantropia —ya sea fisica o comporta-
mental— no es por tanto el resultado de un sentimiento interno sino el efecto
de la presion estructural que se ejerce sobre el cuerpo humano. Algo que no le
es ajeno a los procedimientos corrientes de las tendencias simbolicas™.

72 Breen, 1999, p. 33.

73 Volsunga Saga, 1965, p. 40; Volsunga Saga, 2005, p. 154.

74 Volsunga Saga, 1965, p. 57; Volsunga Saga, 2005, p. 190.

75 Sobre este fenémeno: Barreiro, 2017 y Biichert y Poulsen, 2007.
76 Sobre este tema: Sahlins, 1965.

77 Miller, 1990, pp. 179-220.

78 La codicia es otro de los elementos a los que se asocia la figura del lobo en la Saga de los Volsungos. Es
significativo que tanto la avaricia como las obligaciones de parentesco, los dos patrones fundamentales que
estructuran la saga, converjan en una misma figura. No obstante, la relaciéon entre ambas dimensiones es
compleja y requeriria un espacio mayor que del que aqui disponemos y seran trabajadas en otros proyectos.

79 Leach, 1958.

16 MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021



LIMINARIDAD Y LICANTROPIA

CONSIDERACIONES FINALES

Hemos visto que durante el rito de paso se estructuran relaciones entre
un mismo grupo que conllevan a su vez una diferenciacién con respecto a otro.
La facticidad del parentesco de los Volsungos es determinante en la definicion de
las relaciones intergrupales, donde la dominacion y el poder pasaran a un primer
plano. Se ha visto que la imposibilidad de los Gautas por conseguir la espada no
solo les deja en una posicion de valor inferior, sino que les excluye de pertenecer
o ser reconocidos por un grupo identitario determinado. De modo similar, Sin-
fiotli, hijo de dos gemelos Volsungos, pone en evidencia la valia de sus hermanas-
tros Gautas, en tanto en cuanto fue solamente él el Unico capaz de superar las
pruebas a las que les sometid Sigmundr. Enfatizando esta superioridad, él mismo
matara a sus otros dos hermanastros antes de ser enterrado junto con su padre
en el timulo. Si bien en el fendbmeno de la licantropia no se muestran por si
mismos patrones que evidencien la superioridad Volsunga frente a la inferioridad
de los Gautas, si que se establecen igualmente mecanismos por medio de los
cuales se instauran diferencias entre los dos grupos familiares. De hecho, me-
diante la licantropia se permite la transformacion de un individuo en otra especie
para facilitar y canalizar la violencia hacia un enemigo®. Si bien no es el enemigo
el que sufre deformaciones o se asemeja a lo salvaje, es mediante la transforma-
cion del grupo interno como se establece una diferencia y se convierte al con-
trario en un «otroy. Modificar una de las dos partes de la balanza conlleva inevi-
tablemente la desfiguracion del grupo al que se opone: el agresor se transforma
en depredador y el enemigo en su presa®'. La relacion entre depredadores y la
venganza no es en absoluto exclusiva del contexto nérdico. En la region italiana
de Udine, durante las matanzas del Carnaval Cruel en 1511,

killers invested their hunting dogs with their own anger, a process that allowed
them to see violent human emotions as being like the madness of a rabid dog or
the wildness of a wolf and thus as something beyond human control. In addition,
by feeding parts of the bodies of their victims to dogs and treating dead men as
the objects of a hunt, avengers dehumanized their enemies, making them quite
literally dog meat®.

Asimismo, Muir vincula el declive de estas practicas con la emergencia de
un estado y de los valores cortesanos, hecho que también comparte con el con-
texto aqui tratado. Después de que en Islandia se aceptara guardar tributo al rey

80 Williams, 2015, p. 178.
8! Price, 2002, p. 383.
82 Muir 1998, p. 133.

MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021 17

eljeaS091) £ 211y [9p BLIOISIH

‘elI0IsIH ap ojusweliedaq

elleABN 3p @
pepisiantn ;)



Departamento de Historia,
Historia del Arte y Geografia

A ) Universidad
Sy de Navarra

MARIO MARTIN PAEZ

de Noruega (1262-1264), las formas en las que se desarrollaba la practica judicial
se fueron modificando. Las venganzas privadas fueron encontrando restricciones
en las nuevas leyes introducidas por Hakon Hakonsson en 1260. Asimismo, cier-
tas formas de llevar a cabo la vindicta fueron moralmente castigadas en obras
ideoldgicas tan importantes como el Konungs skuggsja. De igual manera, la ven-
ganza llegd a prohibirse, aunque con algunas excepciones, en los codigos legales
que el rey impuso sobre Islandia: Jdrnsida (1271) y Jénsbok (1281), siguiendo este
ultimo el ejemplo de las leyes noruegas del Landslpg (1274)%.

Sea como fuere, uno de los puntos centrales que se manifiesta durante el
rito de paso es la presencia e influencia de los ancestros sobre la vida de sus
descendientes, hecho que se representara mediante simbolos como la espada o
la propia teriantropia. Esta realidad acabara siendo integrada por los individuos
en su propio ser y favorecera una actitud de subordinacion y obediencia que
caracterizara la relacion entre un ancestro y sus descendientes. Los dos Volsun-
gos mostraron depender de la espada —y por tanto de su relacion con su ante-
pasado Odinn— para salir victoriosos del conflicto contra los Gautas. También
Sinfjotli acabdé aceptando su posicion de inferioridad con respecto a su padre
después de que este le hubiera mordido la garganta. Este aprendizaje se manifes-
tara posteriormente en forma de practicas una vez terminado el rito de paso. El
éxito de la interiorizacién de este nuevo saber sera tal que ambos personajes no
dudaron en cumplimentar sus obligaciones aun sabiendo que ello les costara la
vida. Sinfjotli, conociendo las consecuencias desastrosas que conllevaria tomar
una bebida envenenada, obedecio a su padre e ingirio el bebedizo, hecho que le
costo la muerte®t. Algo similar sucede con Sigmundr, quien sufrié graves heridas
en una batalla porque O8inn, su ancestro, le rompié la espada que él mismo le
habia regalado. Después de la batalla y malherido, Sigmundr niega la ayuda de su
esposa Hjordis y rechaza ser curado®. Morira, pues, aceptando la voluntad del
dios.

BIBLIOGRAFIA

Aguirre, Manuel, «Narrative Composition in the Saga of the Volsungs», Saga-Book, 26, 2002, pp. 5-38.
Ariés, Philippe, Centuries of Childhood. A social history of Family Life, New York, Alfred A. Knopf, 1962.

83 Martin Paez, 2020b, p. 224.

84 Volsunga Saga, 1965, p. 18; Volsunga Saga, 2005, p. 112.

8 «Muchos sobreviven con poca esperanza, pero la suerte me ha abandonado, por lo que no deseo reponerme.
O3inn no quiere que porte esta espada, y por eso esta ahora rota. He batallado mientras é| ha querido»
(«Margr lifnar 6r vanum, en horfin eru mér heill, sva at ek eigi lata greeda mik. Vill Odinn ekki, at vér bregdum sverdi,

sidan er nd brotnadi. Hefi ek haft orrostur, medan honum likadiy). Volsunga Saga, 1965, p. 21; Volsunga Saga, 2005,
p. 118.

18 MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021



LIMINARIDAD Y LICANTROPIA

Arndrsdoéttir, Agnes, Property and Virginity: The Christianization of Marriage in Medieval Iceland 1200-1600, Aarhus,
Aarhus University Press, 2010.

Bagge, Sverre, The Political Thought of “The King’s Mirror”, Odense, Odense University Press, 1987.

Bagge, Sverre, From Viking Stronghold to Christian Kingdom: State Formation in Norway c. 900-1350, Copenhagen,
Museum Tusculanum Press, 2010.

Bagge, Sverre, Cross and Scepter. The Rise of the Scandinavian Kingdoms from the Vikings to the Reformation, Prince-
ton and Oxford, Princeton University Press, 2014.

Bampi, Massimiliano, «'Gofuct dyr ec heiti': Deer Symbolism in Sigurdr Fafnisbanil», en A austrvega. Saga and
East Scandinavia: Preprint Papers of the |4th International Saga Conference Uppsala, 9th-15th August 2009,
ed. Agneta Ney, Henrik Williams y Fredrik Charpentier, Gavle, Gavle University Press, 2009, pp. 78-
84.

Bandlien, Bjern, «The Church's Teaching on Women's Consent: A Threat to Parents and Society in Medieval
Norway and Iceland?», en Family, Marriage and Property Devolution in the Middle Ages, ed. Lars Ivar Han-
sen, Tromsg, Universidad de Tromsg, 2002, pp. 55-79.

Barreiro, Santiago, «Feud», en The Routledge Research Companion to the Medieval Icelandic Sagas, ed. Armann
Jakobsson y Sverrir Jakobsson, London - New York, Routledge, 2017, pp. 292-304.

Barreiro, Santiago, «The hoard makes the dragon. Fafnir as a shapeshifter», en Shapeshifters in Medieval North
Atlantic Literature, ed. Santiago Barreiro y Luciana Cordo Russo, Amsterdam, Amsterdam University
Press, 2019, pp. 53-82.

Breen, Gerard, «‘The Wolf Is at the Door’ Outlaws, Assassins, and Avengers Who Cry ‘Wolf!"», Arkiv for nordisk
filologi, 114, 1999, pp. 31-43.

Biichert, Jeppe y Bjorn Poulsen (eds.), Feud in Medieval and Early Modern Europe, Aarhus, Aarhus University
Press, 2007.

Clover, Carol, «Maiden Warriors and Other Sonsy, The Journal of English and Germanic Philology, 85, |, 1986, pp.
35-49.

Clunies Ross, Margaret, Prolonged Echoes. Old Norse Myths in Medieval Norhtern Society I, Odense, Odense Uni-
versity Press, 1994.

Clunies Ross, Margaret, A History of Old Norse Poetry and Poetics, Cambridge, D. S. Brewer, 2005.

Csordas, Thomas, «kEmbodiment as a Paradigm for Anthropology», Ethos, 18, 1, 1990, pp. 5-47.

Eliade, Mircea, Nacimiento y renacimiento. El significado de la iniciacién en la cultura humana, Barcelona, Kairos,
2001.

Faulkes, Anthony (ed.), Edda: Prologue and Gylfaginning, London, Viking Society for Northern Research, 2005.

Fidjestgl, Bjarne, The Dating of Eddic Poetry. A Historical Survey and Methodological Investigation, Copenhagen, Reit-
zel, 1999.

Volsunga Saga, ed. Ronald George Finch, London, Nelson, 1965.

Freud, Sigmund, Una neurosis demoniaca en el siglo XVil, Buenos Aires, Amorrortu, 1923.

Freud, Sigmund, La interpretacién de los suefios, Buenos Aires, Amorrortu, 1990-1991.

Godelier, Maurice, La produccién de grandes hombres. Poder y dominacion masculina entre los Baruya de Nueva
Guinea, Madrid, Akal, 1986.

Godelier, Maurice, El enigma del don, Barcelona, Buenos Aires, México, Paidés, 1998.

Volsunga Saga: The Saga of the Volsungs, ed. Kareen Grimstad, Saarbriicken AQ-Verlag, 2005.

Gropper, Stefanie, «Fate», en The Routledge Research Companion to the Medieval Icelandic Sagas, ed. Armann
Jakobsson y Sverrir Jakobsson, London - New York, Routledge, 2017, pp. 198-209.

Gudmundsdottir, Adalheidur, «The Origin and Development of the Fornaldarsogur as lllustrated by Volsunga
Sagay, en The Legendary Sagas. Origins and Development, ed. Annette Lassen, Agneta Ney y Armann
Jakobsson, Reykjavik, University of Iceland Press, 2012, pp. 59-82.

Gudmundsdottir, Adalheidur, «The Werewolf in Medieval Icelandic Literature», The Journal of English and Ger-
manic Philology, 106, 2007, pp. 277-303.

Harris, Joseph, «Eddic Poetry», en Old Norse Icelandic Literature. A Critical Guide, ed. Carol Clover y John Lindow,
Toronto, University of Toronto Press, 2005, pp. 68-156.

Hess, Erika, Literary Hybrids: Cross-dressing, Shapeshifting and Indeterminacy in Medieval & Modern French Narrative,
London - New York, Routledge, 2003.

Hofler, Otto, Kultische Geheimbiinde der Germanen. I, Frankfurt, M. Diesterweg, 1934.

Ingold, Tim, «Culture and the perception of the environment», en Bush Base, Forests Farm: Culture, Environment
and Development, ed. E. Croll y D. Parkkin, London - New York, Routledge, 1992, pp. 39-56.

MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021 19

eljeaS091) £ 211y [9p BLIOISIH

‘elI0IsIH ap ojusweliedaq

elleABN 3p @
pepisiaaiun L



Historia del Arte y Geografia

Departamento de Historia,

A Universidad
Sy de Navarra

MARIO MARTIN PAEZ

Jakobsson, Armann, «The Hunted children of Kings: a theme in the old Icelandic sagas». Scandinavica, 43, 2004, pp.
5-27.

Jakobsson, Armann, «Beast and Man: Realism and the Occult in Egils saga», Scandinavian Studies, 83, 1, 2011, pp.
29-44.

Jakobsson, Armann, The Troll Inside You: Paranormal Activity in The Medieval North, s. ., Punctum Books, 2017.

Jennbert, Kristina, Animals and Humans. Recurrent Symbiosis in Archeology and Old Norse Religion, Lund, Nordic
Academic Press, 201 1.

Jesch, Judith, «Eagles, ravens and wolves: beasts of battle, symbols of victory and deathy, en The Scandinavians
from the Vendel Period to the Tenth Century. An Ethnographic Perspective, ed. Judith Jesch, San Marino,
The Boydell Press, 2002, pp. 151-80.

Jochens, Jenny, «Consent in Marriage: Old Norse Law, Life and Literaturey, Scandinavian Studies, 58, 2, 1986,
pp. 142-176.

Jochens, Jenny, Women in Old Norse Society, Ithaca, Cornell University Press, 1995.

Knight, Gwendolyne, Broken Order: Shapeshifting as Social Metaphor in Early Medieval England and Ireland, Stock-
holm, Stockholm University, 2019.

Korpiola, Mia, «Controlling Their Children’s Choice: Strategies of Parental Control of Marriage in Medieval
Europe and Scandinavia», en /gteskab i Norden fra Saxo til i dag, ed. Kari Melby, Anu Pylkkanen y Benthe
Rosenbeck, Copenhagen, Nord, 1999, pp. 71-106.

Kristjansson, Jénas y Vésteinn Olasson (eds.), Eddukvadi Il. Hetjukvedi. Reykjavik, Hi® islenzka fornritafélag,
2014.

Larrington, Carolyne, «Vélsunga Saga, Ragnars Saga and Romance in Old Norse: Revisiting Relationshipsy, en
The Legendary Sagas. Origins and Development, ed. Annette Lassen, Agneta Ney y Armann Jakobsson,
Reykjavik, University of Iceland Press, 2012, pp. 251-270.

Leach, Edmund, «Magical Hair», The Journal of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, 88, 2,
1958, pp. 147-164.

Lévi-Strauss, Claude, Las estructuras elementales del parentesco, Buenos Aires, Paidos, 1969.

Lewis, loan, Ecstatic Religion. A Study of Shamanism and Spirit Possession, London - New York, Routledge, 2003.

Lindow, John, Murder and Vengeance Among the Gods. Baldr in Scandinavian Mythology, Helsinki, Academia Scien-
tiarum Fennica, 1997.

Lionarons, Joyce, The Medieval Dragon: The Nature of the Beast in Germanic Literature, Enfield Lock, Hisarlik Press,
1998.

Lowie, Robert, Primitive Religion, London, George Routledge and Sons, 1936.

Martin Paez, Mario «La percepcion del self a través del shapeshifting: sobre la condicion humana en el medievo
nérdico», Temas Medievales, 28, 2020a, pp. |-19.

Martin Paez, Mario, «Sobre el destino, la maldicion y la obediencia en el ciclo de los Volsungos: la representacion
de la estructura de parentesco como condenay, Revista de Literatura Medieval, 32, 2020b, pp. 215-229.

Mauss, Marcel, «Essai sur le don: Forme et Raison de |"échange dans las sociétés archaiquesy, L ’Année Sociologi-
que, 1, 1925, pp. 30-179.

Merkelbach, Rebecca, «The Monster in Me: Social Corruption and the Perception of Monstrosity in the Sagas
of Icelandersy, Quaestio Insularis, 15, 2014, pp. 22-37.

Merkelbach, Rebecca, «Engi madr skapar sik sjalfr: Fathers, Abuse and Monstrosity in the Outlaw Sagasy, en
Bad Boys and Wicked Women: Antagonists and Troublemakers in Old Norse Literature, ed. Daniela Hahn y
Andreas Schmidt, Munich, Herbert Utz Verlag, 2016, pp. 59-93.

Merkelbach, Rebecca, Monsters in Society. Alterity, Transgression, and the Use of the Past in Medieval Iceland, Ber-
lin/Boston, De Gruyter, 2019a.

Merkelbach, Rebecca, «Eigi i mannligu edli. Shape, Monstrosity and Berserkism in the Islendingasogury, en
Shapeshifters in Medieval North Atlantic Literature, ed. Santiago Barreiro y Luciana Cordo Russo, Amster-
dam, Amsterdam University Press, 2019b, pp. 83-106.

Miller, William lan, Bloodtaking and Peacemaking. Feud, Law and Society in Saga Iceland, Chicago - London, The
University of Chicago Press, 1990.

Morin, Alejandro, «Muertos y pecados en Primera Partida: la nocion de pecado criminal en Alfonso X», Anuario
del Centro de Estudios Histéricos “Prof. Carlos S. A. Segreti”, 7, 2007, pp. 371-390.

Muir, Edward, Mad Blood Stirring. Vendetta in Renaissance Italy, Baltimore and London, Johns Hopkins University
Press, 1998.

20 MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021



LIMINARIDAD Y LICANTROPIA

Neville, Jennifer, «Monsters and Criminals: Defining Humanity in Old English Poetry», en Monsters and the
Monstrous in Medieval Northwest Europe, ed. Karin Olsen y L. A. Houwen, Leuven, Peeters, 2001, pp.
103-122.

Olsen, Karin «Bragi’s Boddason’s Ragnarsdrapa: A Monstrous Poemy», en Monsters and the Monstrous in Medieval
Northwest Europe, ed. Karin Olsen y L. A. Houwen, Leuven, Peeters, 2001, pp. 123-140.

Orning, Hans Jacob, Unpredictability and Presence: Norwegian Kingship in the High Middle Ages, Leiden, Brill, 2008.

Plukowski, Aleksander, 2010. «Animal Magic», en Signals of Belief in Early England. Anglo-Saxon Paganism Revisited,
ed. Martin Carver, Alex Sanmark y Sarah Semple, Oxford and Oakville, Oxbow Books, 2010, pp. 103-
127.

Plukowski, Aleksander, Wolves and the Wilderness in the Middle Ages, Woodbridge, The Boydell Press, 2006.

Polivez, Marion, «Access to the Margins: Outlawry and Narrative Spaces in Medieval Icelandic Outlaw Sagas»,
Brathair, 12, 1, 2012, pp. 115-136.

Polivez, Marion, «Those Who Kill: Wrong Undone in the Sagas of Icelandersy, en Bad Boys and Wicked Women:
Antagonists and Troublemakers in Old Norse Literature, ed. Daniela Hahn y Andreas Schmidt, Munich,
Herbert Utz Verlag, 2016, pp. 21-58.

Polivez, Marion, «Outlaws of the Northern Seas: a comparison in the Norse corpus», en Northern Atlantic Islands
and the Sea: Seascapes and Dreamscapes, ed. Andrew Jennings, Silke Reeploeg y Angela Watt, Cam-
bridge, Cambridge Scholars Publishing, 2017, pp. 97-112.

Polivez Marion, «A Wolf among wolves. Kings, Outlaws, and Discourse in the Icelandic Sagas», en Aspects of
Royal Power in Medieval Scandinavia, ed. Jakub Morawiec y RafatBorystawski, Katowice, Wydawnictwo
Uniwersytety Slaskiego, 2018, pp. 113-128.

Price, Neil, The Viking Way. Religion and War in Late Iron Age Scandinavia, Uppsala, Center for Research Libraries,
2002.

Rana Dafonte, César, «Scito te ipsum. La responsabilidad individual y los penitenciales del siglo Xil», Revista
Espariola de Filosofia Medieval, 18, 2011, pp. 69-80.

Robinson, Fred, «Germanic *uargaz (OE wearh) and the Finnish Evidence», en Inside Old English. Essays in Honour
of Bruce Mitchell, ed. John Walmsley, Oxford, Blackwell Publishing, 2006, pp. 242-247.

Rye, Simon, «Wild Pigs, “Pig-men” and Transmigrants in the Rainforest of Sumatra», en Natural Enemies. People-
wildlife Conflicts in Anthropological Perspectives, ed. John Knught, London - New York, Routledge 2000,
pp. 104-123.

Sahlins, Marshall, «On the Sociology of Primitive Exchange, en The relevance of Models for Social Anthropology,
ed. Michael Banton, London - New York, Routledge, 1965, pp. 139-236.

Schjedt, Jens Peter, Initiation Between Two Worlds. Structure and Symbolism in pre-Christian Scandinavian Religion,
Odense, The University Press of Southern Denmark, 2008.

Sigurdsson, Jon Vidar, Chieftains and Power in the Icelandic Commonwealth, Odense, Odense University Press,
1999.

Sigurdsson, Jon Vidar, «The Appearance and Personal Abilities of Godar, Jarlar, and Konungar: Iceland, Orkney
and Norway», en West over Sea. Studies in Scandinavian Sea-Borne Expansion and Settlement before 1300,
ed. Beverly Ballin Smith, Simon Taylor y Gareth Williams, Leiden and Boston, Brill, 2007, pp. 95-110.

Sigurdur, Nordal (ed.), Egils saga Skalla-Grimssonar, Reykjavik, Hid islenzka fornritafélag, 1993.

Simek, Rudolf, Dictionary of Northern Mythology, Cambridge, D.S. Brewer, 2008.

Staecker, Jorn, «Heroes, Kings and Gods: Discovering Sagas on Gotlandic Picture-Stonesy, en Old Norse Religion
in Long-Term Perspectives: An International Conference in Lund, Sweden, June 3-7, 2004, ed. Anders Andrén,
Kristina Jennbert y Catharina Raudvere, Lund, Nordic Academic Press, 2006, pp. 363-368.

Sundqvist, Olof y Anders Hultgrd, «The Lycophoric Names of the 6% to 7% century. Blekinge Rune Stones and
the Problem of their Ideological Background», en Namenwelten: Orts- und Personennamen in historischer
Sicht, ed. Astrid van Nahl, Lennart Elmevik y Stefan Brink, Berlin, Walter de Gruyter, 2004, pp. 583-
602.

Sveinsson, Einar Ol. y Matthias Por&arson (eds.), Eyrbyggja saga, Reykjavik, Hid islenzkafornritafélag, 1935.

Sveinsson, Einar Ol., Dating the Icelandic Sagas: An Essay in Method, London, Viking Society for Northern Re-
search, 1958.

Tulinius, Torfi H., «Returning Fathers. Sagas, Novels, and the Uncanny», Scandinavian- Canadian Studies, 21,2012,
pp. 2-23.

Tulinius, Torfi H., The Matter of the North: The Rise of Literary Fiction in Thirteenth Century Iceland, Odense, Odense
University Press, 2002.

MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021 21

eljeaS091) £ 211y [9p BLIOISIH

‘elI0IsIH ap ojusweliedaq

elleABN 3p @
pepisiaaiun L



MARIO MARTIN PAEZ

Turner, Victor, La selva de los simbolos, México, Siglo XXI, 1980.

Van Gennep, Arnold, Los ritos de paso, Madrid, Alianza Editorial, 2008.

Weiner, Annette, Indlienable Possessions: The Paradox of Keeping-While-Giving, Berkeley, University of California
Press, 1992.

Weiser, Lily, Altgermanische Jiinglingsweihen und Mdnnerbiinde. Ein Beitrag zur deutschen undnordischen Altertums-
und Volkskunde, Baden, Biihl, 1927.

Williams, David, Deformed Discourse. The Function of the Monster in Mediaeval Thought and Literature, Exeter,
University of Exeter Press, 1996.

Williams, Thomas, «For the Sake of Bravado in the Wilderness: confronting the bestial in Anglo-Saxon warfarey,
en Representing beasts in early medieval England and Scandinavia, ed. Michael Bintley y Thomas Williams,
Woodbridge, The Boydell Press, 2015, pp. 176-204.

K]
g &

'%go

28

g SLis
w © )
- '08
O e o £
‘mno el
s = [oiy}
U®m E£7T
=22 EE
Cw oo
[T ERZ]

DT AFf

22 MEMORIA Y CIVILIZACION / 2021



	Liminaridad y licantropía: sobre los ritos de paso  y la ascendencia en Vǫlsunga Saga0F(
	Introducción
	1. Sobre el inicio del rito de paso y la espada como objeto inalienable
	1.1. De la fase de separación y la pérdida de relaciones
	1.2. Sobre la preparación de los Volsungos y el periodo liminar
	1.3. De la fase de agregación y la muerte de Siggeirr

	2. Licantropía, identidad y parentesco
	2.1. Sobre la teriantropía y su relación con el linaje
	2.2. El significado de la bestia: De la guerra y la voracidad
	2.3. Estructura y voracidad: de la licantropía y las obligaciones de parentesco

	Consideraciones finales
	Bibliografía


