
MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 [ISSN: 1139-0107; ISSN-e: 2254-6367] 

DOI: https://doi.org/10.15581/001.24.018

1 

Liminaridad y licantropía: sobre los ritos de paso 

y la ascendencia en Vǫlsunga Saga∗ 

Liminality and Lycanthropy: on Rites of Passage  
and Ancestry in Vǫlsunga Saga 

MARIO MARTÍN PÁEZ 
Universidad Complutense de Madrid 
Facultad de Ciencias Políticas y Sociología 
Departamento de Antropología Social y Psicología Social 
Campus de Somosaguas 
28223 Pozuelo de Alarcón (Madrid) (España) 
mariom07@ucm.es 

RECIBIDO: MAYO DE 2021 

ACEPTADO: MAYO DE 2021 

Resumen: Vǫlsunga Saga es una de las fuentes de mayor riqueza literaria producidas en el contexto 

nórdico medieval. El objetivo del artículo es demostrar las formas en las que se configura la identidad 
dentro de la familia de los Volsungos durante la representación de un rito de paso. Durante este 
proceso, varios personajes adoptan comportamientos lupinos. Se argumentará que la metamorfosis es 
determinada por la presión estructural ejercida sobre el cuerpo y afecta no solo al individuo transfor-

mado, sino también al grupo enemigo que se convertirá en su presa. Previamente, mostramos las 
condiciones y el desarrollo del rito de paso, en el que se otorga a los ancestros el poder de influir 
sobre su descendencia. Asimismo, demostraremos que las definiciones y obligaciones que se despren-
den de la estructura de parentesco tienen la capacidad de caracterizar al grupo enemigo como un 
«otro» y legitimar los actos de violencia cometidos en su contra. 

Palabras clave: Rito de paso. Licantropía. Obligaciones de parentesco. Vǫlsunga Saga. Medievo nórdico. 

Abstract: Vǫlsunga Saga is one of the sources of the greatest literary wealth produced in the medieval 

Nordic context. The objective of this paper is to demonstrate the ways in which identity is configured 
within the family of the Volsungs during the representation of a rite of passage. During this process, 
some characters behave like wolves. It will be argued that the metamorphosis is determined by the 
structural pressure exerted on the body. It affects not only the transformed individual, but also the 
enemy group that will become its prey. Prior to that, we illustrate the conditions and the development 
of the rite of passage in which ancestors have the power to influence their offspring. Moreover, we 
will demonstrate how the definitions and obligations imposed by kinship structure characterize the 
enemy group as the «other» and legitimize the acts of violence committed upon them. 

Keywords: Rite of Passage. Lycanthropy. Kinship Obligations. Vǫlsunga Saga. Medieval Norse. 

∗ Investigación financiada por el Ministerio de Universidades del Gobierno de España, FPU2016. 



MARIO MARTÍN PÁEZ 

2 MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 

INTRODUCCIÓN 

Vǫlsunga Saga aparece junto con Ragnars saga lóðbrókar en un mismo ma-
nuscrito: Ny kgl. Saml. 1824 b 4to. No obstante, aunque mantienen claras vincu-
laciones entre sí, tanto la estructura como su estilo no permiten pensar ambas 
obras como partes de una misma saga individual1. Tomaremos aquí como punto 
de partida la Saga de los Volsungos, basada en buena medida en material poético 
preexistente2 y compuesta por un autor anónimo en la década de 1250 o de 1260 
en Islandia o en Noruega, regiones con claras vinculaciones culturales en la época 
aquí referenciada. 

Hay evidencias arqueológicas en Suecia, en el norte de Inglaterra y en la 
isla de Man que demuestran la existencia de una tradición oral sobre la leyenda 
de Sigurðr durante los siglos X y XI. Aðalheiður Guðmundsdóttir3 muestra de 
forma convincente que distintas partes de esta narrativa circulaban ya en el siglo 
IX, aunque poco podemos saber de sus formas y contenidos. No obstante, a 
veces las representaciones de los bracteatos y de las piedras pictóricas han sido 
objeto de especulación4. Sea como fuere, aun en el caso de existir reminiscencias 
de un pasado oral, estas ya no pueden ser ni escuchadas ni estudiadas: aquello 
que se puede estudiar y a lo que tenemos acceso no es otra cosa que el texto 
propiamente dicho5. Independientemente de cuál fuera el pasado de ciertos ele-
mentos de la saga, estos aparecen imbricados en nuevo contexto y adquieren un 
nuevo significado en tanto permanecen vinculados con nuevos elementos litera-
rios y contextuales. Como se sabe con seguridad que la Saga de los Volsungos fue 
compuesta durante el siglo XIII, será en este marco temporal específico donde 
permaneceremos. 

El núcleo de este artículo estará constituido por el análisis de la represen-
tación de un rito de paso que afecta a dos miembros de la familia de los Volsun-
gos: Sigmundr y Sinfjǫtli. Las pocas aportaciones sobre este rito de paso han 

                                                 

1 Larrington, 2012, p. 251. 
2 Los poemas Éddicos están preservados principalmente en el manuscrito Codex Regius (ca. 1270), aunque antes 

de que los islandeses desarrollaran las técnicas para escribir, buena parte de estos poemas podrían haber 
circulado previamente de forma oral en el contexto nórdico. Ver Fidjestøl, 1999 y Harris, 2005. Asimismo, 
también en el Skaldskaparmál de la Snorra Edda encontramos versiones similares de la historia aquí presenta-
das. 

3 Guðmundsdóttir, 2012, pp. 75-76. 
4 La variabilidad y las posibles interpretaciones de un mismo hallazgo arqueológico son comunes y no siempre 

generan acuerdo. Staecker, 2006, por ejemplo, sostiene que la piedra pictórica de Ardre VIII en Gotlandia 
alude a motivos representados en Vǫlsunga Saga, aunque la postura hegemónica ha entendido siempre la figura 
central como Óðinn y su caballo Sleipnir. 

5 Sveinsson, 1958. 



LIMINARIDAD Y LICANTROPÍA 

MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 3 

venido marcadas por la fenomenología de Mircea Eliade y de Jens Peter Schjødt, 
mas falta profundidad en el análisis simbólico del suceso que revele los procesos 
internos del ritual y su significado6. No es nuestra intención aplicar modelos clá-
sicos simplemente por el gusto a sus teorías, sino que lo hacemos con el objetivo 
de comprender especialmente la representación de identidades, valores y obliga-
ciones que unifican a un grupo cultural representado en la literatura y las conse-
cuencias que ello conlleva. El punto central de este ritual será la configuración de 
una identidad inseparable del parentesco consanguíneo. Este elemento nos lleva 
necesariamente a profundizar en el fenómeno de licantropía que sucede durante 
el propio ritual. Las posibilidades de análisis que ofrece este caso son tan amplias 
que merece un espacio propio en el presente artículo, sin que por ello se olvide 
la relación de este suceso con el momento en el que se desarrolla. Sea como 
fuere, si el cuerpo es el lugar existencial de la cultura7, uno esperará ver en él el 
reflejo de los ideales centrales en su sociedad. Se demostrará que, una vez pro-
ducida la metamorfosis de los Volsungos, la silueta lupina de Sigmundr y Sinfjǫtli 
acabará representando unas tendencias devoradoras que son motivadas por las 
obligaciones que se desprenden de la estructura de parentesco8. 

Respecto al análisis de la fuente, he utilizado la versión diplomática de 
Grimstad, pero las citas en nórdico antiguo están formalizadas por Finch. Las 
traducciones del nórdico al español son, todas ellas, propias. 

1. SOBRE EL INICIO DEL RITO DE PASO Y LA ESPADA COMO OBJETO INALIENABLE 

Los ritos de paso se componen por una fase de separación, una de margen 
y una de agregación9. Lo fundamental en ellos es la metamorfosis del sujeto y la 
adquisición de una nueva situación culturalmente reconocible, pudiendo esta alu-
dir al estatus, al oficio o incluso a cuestiones físicas o de cariz psicológico y com-
portamental. Estos procesos se verán reflejados en la representación del rito de 
paso que pronto analizaremos, pero previamente tenemos que introducir la si-
tuación que dará origen a dicha práctica para enmarcarla en su debido contexto. 

                                                 

6 Eliade, 2001; Schjødt, 2008. Weiser, 1927 y Höfler, 1934 también han realizado alguna significativa aportación 
sobre este rito de paso en concreto y el episodio de la transformación en lobo.  Lionarons, 1998, pp. 59-62 
ofrece una interesante panorámica de este ritual, pero deja fuera de análisis elementos simbólicos importantes 
y no profundiza en las relaciones entre el rito de paso y la estructura de parentesco. 

7 Csordas, 1990, p. 5. 
8 Algunos han señalado que la relación entre la licantropía y los ritos de iniciación es ciertamente antigua. 

Sundqvist y Hultgård, 2004 puntualizan que esta vinculación encuentra su representación en las inscripciones 
rúnicas de Listerlandet y Blekinge (del periodo 550-650), donde los nombres licantrópicos pueden relacio-
narse además con una ideología heroica y guerrera. 

9 Turner, 1980; Van Gennep, 2008. 



MARIO MARTÍN PÁEZ 

4 MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 

Durante la primera parte de la saga se representa la historia del pasado 
familiar de los Volsungos. En ella, Vǫlsungr organiza un matrimonio entre el rey 
de los Gautas, Siggeirr, y su hija Signý, quien había demostrado inútilmente su 
desacuerdo para casarse con él10. Durante la celebración de la boda, Óðinn se 
presenta en el salón, hinca la espada Gramr en el tronco de un árbol y enuncia:  

Aquel que saque la espada del tronco tendrá que aceptarla como mi regalo, y 
comprobará por sí mismo que nunca habrá blandido una espada en su mano mejor 
que esta» («Sá er þessu sverði bregðr ór stokkinum, þá skal sá þat þiggja at mér at gjǫf, 
ok skal hann þat sjálfr sanna at aldri bar hann betra sverð sér í hendi en þetta er»)11. 

Después de que todos hayan intentado extraer a Gramr sin éxito alguno, 
Sigmundr, hijo de Vǫlsungr, será quien consiga liberarla del tronco del árbol. El 
hecho de poner en circulación la espada en este preciso momento permitirá la 
comparación de la valía no solo entre los individuos presentes, sino entre dos 
grupos familiares distintos. Sigmundr no solo demuestra ser simplemente el más 
capaz de entre todos ellos, sino que también consigue que los Volsungos se sitúen 
por encima de los Gautas. Asimismo, sabemos, que los dones son acompañados 
por la esencia de su primer poseedor12, por lo que la posesión de la espada re-
cordará constantemente a los Volsungos que son descendientes del dios Óðinn. 
En tanto símbolo de la historia familiar, no es sorprendente que este objeto vaya 
a tener un papel fundamental durante el rito de paso, donde los Volsungos nece-
sitarán reafirmar su relación con el dios mediante la posesión de esta espada para 
poder finalizar el rito de paso13. 

Sea como fuere, una vez se hace Sigmundr con la espada, Siggeirr intenta 
negociar con él para hacerse con ella. Pero el Volsungo lo rechaza recriminándole 

                                                 

10 Signý se negó en un principio a casarse con Siggeirr y, avisando a su padre sobre las nefastas consecuencias 
que tendría esta estrategia, Vǫlsungr insiste en arreglar el matrimonio. Este patrón se repetirá más adelante 
en la saga con Guðrún, quien se negará a casar con Atli, pero acaba obedeciendo a su madre. Bajo la repre-
sentación de estos penosos resultados puede encontrarse la influencia de la doctrina cristiana que conside-
raba el consentimiento mutuo entre la pareja un requisito indispensable para conformar un matrimonio. El 
consentimiento paterno era deseable, pero no tenía trascendencia legal. Sobre este tema: Arnórsdóttir, 
2010, pp. 67-77; Korpiola, 1999; Jochens, 1986, 1995, pp. 36-52; Bandlien, 2002. 

11 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 5; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 82. 
12 Mauss, 1925; Godelier, 1998. Esto es más evidente posteriormente en la saga cuando Andvari, una vez que 

los dioses le roban su tesoro, vierte sobre él una maldición que afectará de forma negativa no solo a aquel 
que lo posea, sino directamente a la estructura de parentesco en la que él mismo se posiciona. 

13 La concepción de la espada como símbolo que certifica una relación de parentesco no es exclusiva de Vǫlsu-
nga Saga. En Eyrbyggja saga, Kjartan, quien oficialmente era hijo de Þóroddr, recibe de su verdadero padre 
Bjǫrn Breiðvíkingakappi una espada que reafirmará la relación de parentesco que había entre ellos. Sveinsson 
y Þórðarson, 1935, pp. 176-180. En Hervarar saga, la espada Tyrfingr representa un patrimonio: «not only 
treasures and lands, but family name and ancestral spirit- that each generation must secure for itself and pass 
on to the next». Clover, 1986, p. 38.  



LIMINARIDAD Y LICANTROPÍA 

MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 5 

no haber podido sacarla del árbol en su debido momento. La negación de la 
espada, símbolo central de la identidad de los Volsungos14, conlleva inevitable-
mente la exclusión de Siggeirr de ese sistema de relaciones, a quien se le niega la 
existencia dentro del grupo familiar. Este rechazo ofende a Siggeirr, quien trama 
en consecuencia una estrategia para acabar con la vida de los Volsungos15. 

1.1. De la fase de separación y la pérdida de relaciones 

De forma seguida al conflicto suscitado por la negación de poner en circu-
lación la espada, Siggeirr regresa a su reino junto con su nueva esposa Signý y 
traiciona a los Volsungos, a quienes desea matar. Por tanto, los hijos del rey 
Vǫlsungr son apresados y atados a un poste para extremar su dolor hasta su 
muerte. Cada noche, una loba irá matando uno a uno a todos los hermanos, 
aunque tan solo conseguirá devorar a nueve de ellos. El último, Sigmundr, ayu-
dado por su hermana Signý, conseguirá huir hacia el bosque16. 

Durante este fragmento se conforman estrategias simbólicas para repre-
sentar la separación del individuo de su comunidad y de la posición que ocupaba 
en ella. Se despoja a Sigmundr de las relaciones sociales que mantenía con los 
miembros de su familia mediante el asesinato de sus hermanos. Significativa-
mente, el número de hermanos que son asesinados y devorados por la loba 
(nueve) está profundamente asociado en gran variedad de fuentes nórdicas con 
límites y espacios liminares17. En el Gylfaginning, Freyr tuvo que esperar nueve 
noches para casarse con Gerðr. También son nueve los pasos que da Þórr antes 
de caer muerto por el veneno de la Serpiente de Midgard durante el Ragnarǫk. 
El punto que los une es precisamente un estadio liminar y la situación del indivi-
duo en un espacio fronterizo que lo sitúa entre dos estados existenciales distin-
tos: entre la soltería y el matrimonio en el caso de Freyr, o entre la vida y la 
muerte en el caso de Þórr18. 

                                                 

14 Weiner, 1992, p. 6, señala que hay distintos tipos de bienes cuyos poseedores son reticentes a regalar y 
suelen formar parte central de la identidad de la familia: «there are other possessions that are imbued with 
the intrinsic and ineffable identities of their owners which are not easy to give away. Ideally, these inalienable 
possessions are kept by their owners from one generation to the next within the closed context of family, 
descent group, or dynasty». 

15 Lévi-Strauss, 1969, pp. 107-1088, señaló ya la relación entre el conflicto y el intercambio. En el caso aquí 
tratado, el fenómeno de la guerra suplanta los vínculos de reciprocidad que se han negado. 

16 Vǫlsunga Saga, 1965, pp. 5-8; Vǫlsunga Saga, 2005, pp. 85-90. 
17 Lindow, 1997, p. 116. 
18 Desde una perspectiva psicoanalítica podrá argumentarse de forma especulativa que los procesos del sueño 

(inconscientes y, a fin de cuentas, extrapolables a este caso) tratan «a los números como material para la 
expresión de sus propósitos», despojándolos asimismo de su contexto. Ver Freud, 1990-1991, p. 419. Es 
precisamente en función de los procesos simbólicos de condensación y desplazamiento como el denomina-
dor del número cambia, mas el propio dígito conserva la misma forma en el plano inconsciente que en el 



MARIO MARTÍN PÁEZ 

6 MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 

Sea como fuere, en el caso en que aquí nos ocupa, la separación de 
Sigmundr con sus familiares anuncia la consiguiente situación liminar. 

1.2. Sobre la preparación de los Volsungos y el periodo liminar 

Durante el proceso liminar, el sujeto ritual no se encuentra ni en su situa-
ción social pasada ni en la posición que ocupará en el futuro, ocupando a la vez 
un lugar simbólico entre la vida y la muerte. En la medida en que la definición de 
un sujeto con estas características es contradictoria, la ocultación de estos es 
una estrategia eficaz para representar su estado. Esta naturaleza invisible ―tanto 
estructural como físicamente ― caracterizará a Sigmundr una vez consigue huir 
hacia el bosque. De hecho, el rey de los Gautas, Siggeirr, da por hecho que ya 
había muerto toda la estirpe de los Volsungos («En Siggeirr konungr ætlar at Þeir 
sé allir dauðir Vǫlsungar»)19.  

También se establecen otras estrategias para representar un espacio sim-
bólico liminar situado más allá de lo humanamente conocido. Sigmundr, con la 
ayuda de su hermana Signý, construye un espacio bajo tierra (jarðhús)20, esto es: 
una dimensión ecológica que no es reconocible para la sociedad.  

Este espacio subterráneo presenta claras analogías con el ritual de la her-
mandad de sangre, en el que los participantes construyen con turba un espacio 
que atravesarán para reforzar las relaciones sociales que mantienen entre ellos21. 
Uno de los elementos comunes que aparece en la representación de este tipo 
de ritual en diferentes sagas es la expresión ganga undir jarðarmen22, que hace 
alusión al paso por debajo de la tierra donde los practicantes mezclarán (aunque 
no necesariamente) su sangre. Así, sugiere Lindow, «in this mini-cosmos the par-
ticipants mingle their blood in the earth, thus suggesting a relationship that goes 
back, like that of a real family (de Vries 1928-29), to an ancestor buried in the 
earth»23. 

                                                 

consciente. «Por tanto, nueve años en el sueño muy bien pueden corresponder a nueve meses de la realidad». 
Freud, 1923, p. 91. No resulta extraño bajo esta perspectiva que Óðinn pendiese ahorcado del árbol Yggdra-
sill durante nueve noches para renacer de nuevo con un mayor conocimiento sobre el saber rúnico. Estos 
días aludirían a los meses que el periodo de gestación pudiera durar, enfatizando así el nuevo nacimiento del 
dios.  

19 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 8; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 90. 
20 Veremos a este personaje auxiliando eventualmente a su hermano durante el proceso ritual, algo que podría 

vincularle con la figura del ayudante que acompaña en ocasiones a los individuos y les presta ayuda muchas 
veces indispensable. Schjødt, 2008, p. 312. 

21 Las dinámicas de este ritual pueden verse de forma clara (con algunas diferencias entre ellas) en Gísla saga 
Súrssonar, Fóstbræðra saga y Þorsteins saga Víkingssonar. 

22 Schjødt, 2008, p. 357. 
23 Lindow, 1997, p. 57. 



LIMINARIDAD Y LICANTROPÍA 

MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 7 

La similitud con las dinámicas del rito de paso que atraviesa Sigmundr es 
clara. En ambos casos los individuos cruzan un lugar subterráneo con el objetivo 
de adquirir una nueva posición social. Pero hay otro elemento fundamental que 
une estos dos tipos de rituales: la venganza. Mientras que los hermanos de sangre 
juran cometer venganza contra aquellos que acaben con la vida de su nuevo fa-
miliar, la razón por la que Sigmundr (y posteriormente Sinfjǫtli) atraviesa este 
rito de paso es precisamente para preparar su vindicta contra el rey de los Gautas 
Siggeirr. 

Mas para ello Sigmundr necesitará ayuda y, tan pronto como Signý tuvo 
hijos con Siggeirr, los envió con temprana edad a su hermano para que le ayuda-
ran a tramar la venganza. Los dos fueron sometidos a distintas pruebas. El pri-
mero, de diez años, no consiguió superarlas al asustarse de una serpiente y, por 
orden de Signý, Sigmundr acabará quitándole la vida; escena que se repetirá de 
forma idéntica con el segundo de los hijos. Sucedido lo cual, Signý intercambia su 
apariencia con la de una hechicera (seiðkona) y visitará a su hermano, con quien 
se unirá en el lecho durante tres noches seguidas sin que este supiera la verda-
dera identidad de la persona. Fruto de esta unión nacerá Sinfjǫtli, quien heredará 
por completo el linaje de los Volsungos sin las impurezas que compartían sus 
hermanastros Gautas. Ahora bien, no será hasta que finalice el rito de paso 
cuando Sinfjǫtli conocerá su verdadero parentesco, creyendo por el momento 
que su verdadero padre es Siggeirr24. A diferencia de sus hermanastros, Sinfjǫtli 
conseguirá superar las pruebas y durante ellas minimizará la importancia del do-
lor al que se le sometió: «Este dolor le parecerá insignificante a un Volsungo»  
―«Lítit mundi slíkt sárt Þykkja Vǫlsungi» ―25. Esto demostrará no solamente que 
Sinfjǫtli es válido para cumplir la venganza contra Siggeirr, sino que además se 
enfatizará que la familia volsunga es superior a la de los Gautas. Aguirre sostiene 
que la razón por la que fue el tercer hijo el que superó las pruebas es meramente 
para representar la dificultad de producir una persona merecedora de ser des-
cendiente de la estirpe Volsunga26. No obstante, parece más bien una estrategia 
para comparar dos grupos familiares distintos y presentar a uno de ellos con 
mayor potencia y validez que el otro. 

Sea como fuere, los individuos no estaban todavía listos para cometer ven-
ganza contra Siggeirr y continuaron con un proceso de definición y de aprendi-
zaje. Para ello, los Volsungos deciden dar muerte a todos aquellos con los que se 

                                                 

24 Esto puede compararse con las aportaciones de Godelier sobre la producción de grandes hombres. Entre 
los Baruya, los niños son separados de las madres y de la feminidad (como Sinfjǫtli al ser separado de Signý) 
para iniciarse en la vida adulta e integrarse en un mundo masculino. Godelier, 1986, 47-57. 

25 Vǫlsunga Saga, 1965, pp. 8-10; Vǫlsunga Saga, 2005, pp. 90-94. 
26 Aguirre, 2002. 



MARIO MARTÍN PÁEZ 

8 MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 

encontraban en el bosque. Acaban con la vida de dos príncipes, quienes poseían 
dos pieles de lobo (úlfahamir). Una vez muertos, Sigmundr y Sinfjǫtli se visten con 
ellas. Pero las pieles siguen manteniendo su extraño poder (náttúra) y, aun tra-
tando de quitárselas, sus esfuerzos acaban siendo inútiles. Ahora son capaces de 
aullar como los lobos (vargsrǫddu), aunque siguen entendiéndose entre ellos27. 
De esta forma asimilan en su propio ser un objeto con el que buscan una identi-
ficación28. Así, acuerdan atacar bajo esta nueva forma bestial tan solo a grupos 
de, como máximo, siete hombres, y en el momento en el que uno peligre deberá 
aullar para comunicárselo al otro. De esta manera, cuando Sigmundr divisa siete 
hombres, aulla para llamar a Sinfjǫtli, quien acude en su ayuda y es capaz de ven-
cer él solo a todos los enemigos. Tras este suceso, vuelven a separarse. Esta vez 
Sinfjǫtli divisa a un grupo de once hombres y, sin pedir auxilio, da muerte a todos 
ellos por su propia cuenta. Jactándose de tal hazaña, se vanagloria frente a 
Sigmundr: «Tú recibiste ayuda para matar a siete hombres, pero yo que soy un 
niño a tu lado no he pedido ayuda para matar a once hombres»  ―«Þú þátt lið til 
at drepa sjau menn, en ek em barn at aldri hjá þér, ok kvadda ek eigi liðs at drepa 
ellifu menn»―29. 

Sigmundr reacciona violentamente, derriba a Sinfjǫtli y le muerde la gar-
ganta causándole graves heridas. Mostrando arrepentimiento inmediatamente 
después, Sigmundr trata de curarlo. Un cuervo, animal estrechamente asociado 
a Óðinn, deja caer una hoja que Sigmundr utilizará para curar a Sinfjǫtli, quien se 
levantará completamente recuperado. Posteriormente, vuelven bajo tierra hasta 
que pueden quitarse las pieles de lobo y arrojarlas al fuego30. 

Habiéndose deshecho ya de las pieles, los Volsungos deciden cometer, por 
fin, el acto de venganza. Pero después de adentrarse en los territorios de los 
Gautas, son inmediatamente delatados por otros dos hijos de Signý y Siggeirr. 
Repitiendo la escena anterior, Signý ordena de nuevo a Sigmundr matar a sus 
hijos, aunque recibe por primera vez una respuesta negativa. Es finalmente Sin-
fjǫtli quien demostrará, ahora de forma directa, su superioridad frente al linaje 
de los Gautas y acabará con la vida de sus hermanastros para arrojar posterior-
mente sus cadáveres frente a Siggeirr31. 

                                                 

27 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 11; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 96. 
28 Ver más abajo un análisis sobre el fenómeno de la licantropía. 
29 Vǫlsunga Saga, 1965, pp. 11; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 96. 
30 Vǫlsunga Saga, 1965, pp. 11-12; Vǫlsunga Saga, 2005, pp. 94-96. 
31 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 12; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 100. 



LIMINARIDAD Y LICANTROPÍA 

MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 9 

1.3. De la fase de agregación y la muerte de Siggeirr  

Tanto Sigmundr como Sinfjǫtli no pueden cumplir aún con su propósito y 
son apresados y encerrados en un túmulo de piedras y de turba, donde perma-
necen separados por una losa de piedra. Vemos, por tanto, cómo durante este 
proceso los símbolos que gravitan alrededor de los sujetos liminares aluden cons-
tantemente a procesos biológicos y culturales como el nacimiento y la muerte. 
No por casualidad, es la tierra, que abraza la existencia última del individuo, la 
que toma protagonismo ecológico en esta escena. La razón por la que vuelven a 
ocupar un espacio de tal tipo es porque todavía les falta integrar en su ser algo 
que necesitan para dar por concluido el rito de paso. Ese elemento es precisa-
mente un don divino: la espada Gramr, que será entregada a los Volsungos por 
medio de las artimañas de Signý. Seguidamente, Sigmundr y Sinfjǫtli, utilizando 
conjuntamente la espada, consiguen romper la piedra y escapar del túmulo32. Nos 
encontramos, de nuevo, en una escena de renacimiento, en el que el nuevo ele-
mento que integran los personajes en su ser es un símbolo que marca una rela-
ción de parentesco entre los Volsungos y el dios Óðinn. Así pues, del mismo 
modo que una maorí que expone con orgullo su capa sagrada estaría mostrando 
que ella es algo más que sí misma ―«That she is her ancestors»33―, Sigmundr y 
Sinfjǫtli enfatizan con la espada en su poder la relación de identidad y de paren-
tesco que albergan con el dios, algo sin lo cual no podrían avanzar en el rito de 
paso ni asesinar finalmente al rey Siggeirr. 

Ahora sí, los Volsungos prenden fuego al salón de los Gautas y acaban con 
su vida. No obstante, Signý tiene la posibilidad de salvarse de las llamas del fuego, 
pero decide morir justo después de haber desvelado el verdadero parentesco de 
Sinfjǫtli34. De tal forma se agrega al joven Volsungo no solamente al mundo de 
los adultos ―pasará a ser además un guerrero―, sino que abrazará por fin una 
situación definida dentro de una familia determinada35. Por otro lado, Sigmundr 
será representado con un estatus completamente distinto al que tenía de forma 
previa al rito de paso. Se convertirá en un poderoso rey (ríkr konungr) y será 

                                                 

32 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 13; Vǫlsunga Saga, 2005, pp. 100-102. 
33 Weiner, 1992, p. 6. 
34 Vǫlsunga Saga, 1965, pp. 13-14; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 102. 
35 Aunque la pertenencia del individuo a las familias sea fruto de cuestiones hereditarias, resulta extraño que 

se considere desde el principio al niño como un miembro totalmente completo desde sus comienzos, siendo 
por lo tanto necesario agregarle a la familia mediante rituales. Ver Van Gennep, 2008.  Esto pone en duda 
las tesis de Ariés, quien afirmó que no había en época medieval una conciencia sobre las diferencias entre la 
infancia y la edad adulta: «in medieval society the idea of childhood did not exist», Ariés, 1962, p. 128. Esta 
postura ya ha sido ampliamente criticada en tanto la realidad empírica señala que la infancia se concebía como 
una realidad diferente de la adultez mucho antes del renacimiento: Jakobsson, 2004. 



MARIO MARTÍN PÁEZ 

10 MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 

considerado como un individuo notable (ágætr), sabio (vitr) y de grandes ambi-
ciones (stórráðr)36. Tan solo un proceso ritual ha sido necesario para transformar 
dos individuos distintos y vincularlos a roles y estatus diferentes. Pero no sola-
mente adquieren una nueva posición, sino que adaptan en su ser aprendizajes 
necesarios para cumplir el nuevo rol que se les impone, como el deber de la 
venganza y la subordinación a las obligaciones de parentesco. 

2. LICANTROPÍA, IDENTIDAD Y PARENTESCO 

Uno de los aspectos centrales del presente rito de paso es que en él se 
canalizan por distintos medios el poder de los ancestros sobre sus descendientes. 
No obstante, es la teriantropía uno de los episodios que mejor condensa esta 
influencia y enfatiza la inexorabilidad las obligaciones que se desprenden de la 
estructura de parentesco. De cara a entender este fenómeno, analizaremos pri-
mero a la relación entre la descendencia y la licantropía para continuar poste-
riormente con el significado que revelan los cuerpos transformados en lobo y 
finalizar estableciendo una relación entre los dos puntos anteriores. 

2.1. Sobre la teriantropía y su relación con el linaje 

Un acontecimiento situado en los inicios históricos de la familia de los Vol-
sungos podría pensarse como el origen familiar que influye en el carácter lupino 
de Sigmundr y Sinfjǫtli. Descontando a Óðinn, el primer ancestro de la línea fa-
miliar es Sigi. Comienza la saga representando a este personaje mediante su com-
paración con otro ilustre rey (Skaði), al que no obstante gana en prestigio. Ahora 
bien, el esclavo de Skaði, Breði, supera en habilidades al rey Sigi, algo que le 
costará su propia vida37. Por haber matado y escondido el cadáver del esclavo, 
Sigi será considerado como forajido, y huirá en consecuencia del lugar para fun-
dar otro reino38. La asociación entre los forajidos y el lobo viene enfatizada por 
el concepto empleado para designar a ambos: vargr. Del mismo modo, el con-
cepto vargdropi (hijo de forajido) aparece igualmente vinculado con un compor-
tamiento lupino y de venganza39. Asimismo, aquel asesino que no haya declarado 
la muerte que cometió ―como es el caso de Sigi― es considerado morðvargr, 
lobo asesino. De forma similar, después de que Sigi hubiera cometido el crimen, 

                                                 

36 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 14; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 102. 
37 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 1; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 76. 
38 El forajido se encontraba fuera de la ley en las sociedades nórdicas y podía ser asesinado sin repercusiones 

legales. A pesar de que pueda haber una aparente dicotomía entre el rey, que debe garantizar el cumplimiento 
de la ley, y el forajido, que se encuentra fuera de ella; «the distance between a king (or a noble ruler) and an 
outlaw is not rigid». Ver Polivez, 2018, p. 122; y 2017.  

39 Breen, 1999, pp. 32-33. 



LIMINARIDAD Y LICANTROPÍA 

MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 11 

será considerado como varg í véum, «lobo en espacio sagrado»40. No obstante, 
Robinson apunta que el concepto vargr significaba originariamente criminal o fo-
rajido, siendo posteriormente aplicado al lobo. Así, no es el forajido el que recibe 
connotaciones lupinas, sino el lobo el que es entendido como un criminal41.  

Sea como fuere, los comportamientos criminales de Sigi serán recreados 
durante el rito de paso cuando Sigmundr y Sinfjǫtli son transformados en lobos42, 
algo que podría estar vinculado con la idea del pecado original43. Compartiendo 
con su ancestro tanto suerte como destino, los dos Volsungos incorporan en su 
propio ser la historia de su familia mediante la transformación de sus cuerpos. 
Esta marca afectará también a otros descendientes de la línea Volsunga: el hijo 
de Sigurðr está relacionado con este animal en Vǫlsunga Saga, siendo llamado 
lobezno (úlfhvelp) por parte de Brynhildr44. Guðmundsdóttir propone la posibili-
dad de que Sigurðr guarda también relación con una naturaleza lupina. Se apoya 
en la enigmática respuesta que el héroe da a Fáfnir cuando este le pregunta por 
su nombre. Ocultando su identidad, Sigurðr se llama a sí mismo «bestia noble» 
(gǫfugt dýr)45. Asimismo, Guðmundsdóttir se apoya también en el Reginsmál, 
donde el héroe es llamado «lobo agresivo» (frékan ulf) por parte de Reginn46.  No 
obstante, que el autor de Vǫlsunga Saga omitiese ese insulto parece tener el claro 
objetivo de proteger al héroe frente a caracterizaciones negativas. Además, la 
respuesta de Sigurðr puede interpretarse de forma distinta. Dýr, aparte de bestia, 
puede significar también ciervo. Si tenemos en cuenta que la representación de 

                                                 

40 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 1; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 76. A pesar de no sufrir una transformación física, los actos 
de Sigi le costarán habitar un espacio ideológico asociado a la monstruosidad, ya que esta no se define sobre 
la base de una diferencia física, sino que tiene más en cuenta la transgresión social. Ver Neville, 2001, pp. 
103-122; Olsen, 2001, pp. 138-139; Merkelbach, 2019ª; 2014, p. 23; 2016, pp. 62-65; y 2019b, p. 92. No 
extraña, por tanto, que a los criminales se los asocie con la otredad y ocupen un espacio salvaje alejado de 
la comunidad, algo particularmente claro entre los forajidos (Polivez, 2012 y 2016), y en el caso de licantropía 
de Sigmundr y Sinfjǫtli.  

41 Robinson, 2006. 
42 Esta similitud entre el ancestro y sus descendientes está probablemente conectada con la idea del destino y 

de la suerte, realidades que son igualmente heredadas dentro de una misma familia. Ver Gropper, 2017, p. 
205. Además, conceptos como Gӕfa o hamingja, que aluden a la suerte, se relacionan especialmente con los 
reyes, algo que los vincula con lo sagrado, Sigurðsson, 1999, p. 187 y 2007, pp. 101-102. Contamos también 
con más ejemplos dentro del corpus de las sagas islandesas donde los miembros de una familia (como la de 
Kveld-Úlfr) comparten una extraña naturaleza, Jakobsson, 2011. 

43 En Konungs Skuggsjá, un espejo de príncipes noruego del siglo XIII, la reflexión en torno a la herencia de los 
pecados de Adán y Eva se vincula con la casuística del forajido: los hijos nacidos de aquel que se encuentra 
fuera de la ley no heredarán las propiedades ancestrales (óðal). Ver Bagge, 1987, p. 56.  

44 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 57; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 190. 
45 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 31; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 138. 
46 Guðmundsdóttir, 2007, p. 286. 



MARIO MARTÍN PÁEZ 

12 MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 

este animal se asemejaba a la nobleza e incluso a Cristo47, y que Sigurðr apareció 
en forma de ciervo en los sueños de Guðrún, parece más pertinente considerar 
al héroe como un ciervo entre lobos, algo que ensalzaría a un personaje heroico 
del que la familia regia de Noruega clamaba descender. 

2.2. El significado de la bestia: De la guerra y la voracidad 

Junto con la transformación de Fáfnir en dragón48, la licantropía de 
Sigmundr y de Sinfjǫtli se produce de forma involuntaria en Vǫlsunga Saga. Hay, 
además, otros ejemplos en los que la metamorfosis del cuerpo se hace de forma 
voluntaria. Uno de ellos ha sido nombrado ya: de cara a evitar el incesto, Signý 
cambia su cuerpo por el de una hechicera y se acuesta con su hermano ajeno al 
embuste. Más adelante, Hjǫrdís y su sirvienta intercambian sus ropajes para en-
gañar y ocultar sus verdaderas identidades ante un grupo de vikingos49. En otra 
instancia, Sigurðr cambia su apariencia con la de Gunnarr para engañar a Bryn-
hildr50, que acabará conformando matrimonio con el segundo como resultado de 
este embuste. Estas transformaciones voluntarias comparten varias característi-
cas. La que aquí nos interesa alude al motivo de la transformación: su objetivo es 
ocultar una verdadera identidad para engañar a un determinado individuo o grupo 
social51. Pero la transformación de Sigmundr y Sinfjǫtli en lobos no tiene por 
finalidad ni el embuste ni la ocultación de una identidad, sino que su propósito 
simbólico es precisamente hacer lo contrario: iluminar aquellos comportamien-
tos y valores que no pueden encontrar su representación en el cuerpo ordinario 
del hombre; no se trata de ocultar, sino de revelar52. ¿Qué es, pues, lo que se 
pretende sacar a la luz? En el caso de licantropía que aquí nos ocupa tendremos 
que averiguar cuáles son las concepciones generales del lobo en fuentes afines a 
la saga analizada y dentro de ella misma para responder a esta cuestión. 

El rasgo fundamental en la representación cultural del lobo en el contexto 
aquí tratado alude a su voracidad y comportamiento depredador53. En la poesía 

                                                 

47 Bampi, 2009. 
48 Esta transformación está relacionada con la codicia del personaje por acumular riquezas, Barreiro, 2019. 
49 Vǫlsunga Saga, 1965, pp. 21-22; Vǫlsunga Saga, 2005, pp. 118-120. 
50 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 48-49; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 172. 
51 Otra de las semejanzas es que, excluyendo el caso de Signý en el que es ella misma la que revela el engaño, 

los embustes acaban siendo desenmascarados mediante el descubrimiento de algún elemento apegado a la 
identidad de la persona que oculta su apariencia ―el hábitus en el caso de Hjǫrdís; los ojos en el caso de 
Sigurðr―. Sobre las transformaciones en Vǫlsunga Saga: Martín Páez, 2020a. 

52 Williams, 1996 y Hess, 2003 señalan un constante juego de revelar y ocultar en el fenómeno del shapeshifting. 
Estos estudios pueden compararse con los resultados de otros trabajos sobre Britania e Irlanda, Knight, 
2019. 

53 En un exhaustivo estudio dedicado a las relaciones establecidas entre grupos humanos y los animales en el 
contexto escandinavo, Jennbert, 2011, p. 11 señala que las actitudes hacia los animales están relacionadas 



LIMINARIDAD Y LICANTROPÍA 

MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 13 

nórdica, el lobo, junto con el cuervo y el águila, aparece intrínsicamente conec-
tado a la guerra y la muerte, posicionándose asimismo junto con los Jǫtnar, las 
fuerzas del caos y el Ragnarǫk54. En el Gylfaginning, el Sol y la Luna huyen cons-
tantemente de los lobos Skǫll y Hati, pero serán finalmente devorados por ellos, 
hecho que presagiará el Ragnarǫk y el destino final del orden hasta entonces 
conocido55.  

En la estrofa 38 de la Vǫluspá, un lobo, junto con Níðhǫggr, se alimenta de 
los cadáveres de los muertos y, en la estrofa 44, se usa la figura de los lobos para 
anunciar el fin del mundo56. Uno de los hijos de Loki, el lobo Fenrir, asociado a 
las fuerzas destructoras, desbordantes e imparables de la mitología nórdica57, 
forma parte de los presagios más funestos para los dioses y ejercerá un papel 
fundamental en el Ragnarǫk, donde acabará devorando al dios Óðinn58.  

El lobo no se asocia con Óðinn solamente porque haya sido devorado por 
un animal de tal tipo, sino porque este era también poseedor de Geri y Freki 
―el significado de ambos es «el voraz»59―, dos lobos que serán alimentados por 
él mismo bajo el nombre de Herjafǫðr ―Padre de los ejércitos― en el Grímnis-
mál60. Tanto la subsistencia de Geri y Freki por un lado, como la de Fenrir por 
otro, dependen del señor de la guerra, unos alimentándose de lo que este les da 
y el otro devorando su propio cuerpo, esto es: el lobo depende de la guerra para 
su propia supervivencia. 

                                                 

con su utilidad práctica. Plukowski, 2006 va más allá y sostiene que ciertos patrones comportamentales del 
animal que marcan su relación con la sociedad influyen en la representación cultural que se hace de ellos, lo 
que explicaría que la voracidad sea el elemento central en la representación del lobo. Estas posiciones se 
enmarcan en las propuestas de Tim Ingold. En oposición al constructivismo, que considera que la significación 
que se da a los elementos naturales viene determinada por los esquemas preestablecidos en la cultura, Ingold 
sostiene que es a través de su relación con el medio como el individuo va construyendo una cosmovisión de 
este. Ver Ingold, 1992 y Rye, 2000. Si bien este modelo tendría la virtud de explicar las similitudes de las 
representaciones (del lobo) en distintas sociedades, tiene serias deficiencias al no considerar la influencia 
previa de los sistemas de clasificación en la percepción del individuo. Además, tampoco podría explicar la 
existencia de representaciones que no pueden asociarse en ningún momento a las funciones o características 
del animal representado. Asimismo, en Islandia nunca hubo lobos, ni osos ni serpientes, por lo que sus 
significaciones, tan presentes y centrales en su literatura, difícilmente pueden ser resultado de la observación 
o trato directo con el animal. 

54 Jesch, 2002. 
55 Faulkes, 2005, p. 14. 
56 Kristjánsson y Ólason, 2014, p. 301. 
57 Clunies Ross, 1994. 
58 Kristjánsson y Ólason, 2014, p. 304. 
59 Simek, 2008, pp. 90 y 106. 
60 Kristjánsson y Ólason, 2014, p. 371. Esta asociación entre lobo y el dios se remonta hasta el siglo VIII, así 

atestiguada por la inscripción rúnica de Ribe. Plukowski, 2010, p. 116. 



MARIO MARTÍN PÁEZ 

14 MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 

Estas tendencias voraces primarán igualmente en la fuente que aquí ocupa 
más nuestra atención. Recordemos que fue una loba la que devoró a los herma-
nos Volsungos mientras estos permanecen inmóviles y atados a un poste61. Asi-
mismo, igual que el lobo que se alimenta de cadáveres junto con Níðhǫggr en la 
Vǫluspá, Granmarr echará en cara a Sinfjǫtli no solo el haber matado a sus her-
manos, sino el haberse alimentado de la comida de los lobos (cadáveres)62. Por 
otro lado, enfatizando la peligrosidad del lobo, un pájaro alerta a Sigurðr frente 
a las agresivas pretensiones de Reginn, advirtiéndole: «espero a un lobo cuando 
le veo las orejas» («er mér úlfsins ván er ek eyrun sá»)63. 

En una lógica similar, Guðrún envía a sus hermanos Gunnarr y Hǫgni un 
mensaje junto con un mechón de pelo de lobo para alertarles sobre las intencio-
nes lupinas (úlfshug) de Atli contra ellos64. También Glaumvǫr, la mujer de Gun-
narr, alerta a su marido sobre esta amenaza profetizando un sueño que tuvo en 
el que Gunnarr estaba atravesado por una espada ensangrentada y, a ambos lados 
del arma, se encontraban dos lobos aullando65. 

Los datos anteriormente analizados indican que Sigmundr y Sinfjǫtli, una 
vez se convierten en hombres lobo, han de concebirse como fuerzas destructo-
ras y devoradoras asociadas a la muerte. Sinfjǫtli mata a dos grupos de siete y 
once individuos sin la ayuda de nadie y, posteriormente, Sigmundr muerde la 
garganta de su aliado Sinfjǫtli causándole heridas de muerte66. Precisamente este 
tipo de comportamiento es otro de los elementos que enfatizan las influencias 
dentro de una estructura de parentesco. No hace falta hacer un gran esfuerzo 
para vincular los actos temerarios de Sinfjǫtli y el impulso repentino de Sigmundr 
con el éxtasis o un estado inusitado de furia. Precisamente, el nombre de Óðinn 
deriva del concepto óðr, que puede significar tanto poesía como furor o frenesí67. 

                                                 

61 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 8; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 90. 
62 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 16; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 108. 
63 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 34; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 144. 
64 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 65; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 206. 
65 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 67; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 212. 
66 Este repentino comportamiento puede achacarse a la ideología regia que señala Orning, 2008, en la que la 

impredecibilidad de las acciones del rey jugaba un papel central. Ello se ve más claro en el caso de Óðinn, 
quien pronto muestra preocupación por su descendencia y luego él mismo se encargará libremente de par-
ticipar en la muerte de algunos de sus familiares. Mediante la reacción de Sigmundr se reestablece la subor-
dinación y la verticalidad entre padre e hijo. Algo similar sucede en Egils saga, donde Skalla-Grímr, su hijo 
Egill y el amigo de este último, Þórðr, practicaban el juego de la pelota. Al caer la noche, el carácter lupino 
de Skalla-Grímr se manifestó y asesinó a Þórðr, estando a punto de matar también a su propio hijo. Nordal, 
1933, p. 101. Tulinius, 2012, p. 14 ha apuntado al carácter ambivalente en las relaciones paternofiliales en las 
sagas islandesas y sus resultados aplican también a este ejemplo: El padre se conforma como un modelo a 
seguir, pero es asimismo una figura amenazante que puede dañar a su propio hijo.  

67 La relación entre la poesía y un estado emocional particular viene enfatizada por el uso de hidromiel por 



LIMINARIDAD Y LICANTROPÍA 

MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 15 

También se vincula con el alemán «Wut, excesive anger»68. Sea como fuere, su 
vinculación con el furor viene además enfatizado por su relación con la muerte y 
la guerra, así como por el único elemento del que se alimenta: el vino69. Por tanto, 
la relación entre los Volsungos y el dios viene también marcada por el compor-
tamiento agresivo que mantuvieron durante su estadio lupino. 

2.3. Estructura y voracidad: de la licantropía y las obligaciones de parentesco 

Los comportamientos de Sigmundr y Sinfjǫtli durante su estadio de lican-
tropía no son resultado del arbitrio ni de una mera disposición interna, sino que 
deben su causa a determinantes sociales. Dentro de la sociología del éxtasis se 
ha señalado ya en esta dirección70. Atendiendo a la realidad de diferentes culturas 
―desde el tarantismo en Cerdeña y el sur de Italia hasta el culto a los bori en 
África Occidental pasando por las danzas provocadas por el espíritu «devorador» 
en las Honduras Británicas―, I. M. Lewis muestra que el carácter general en el 
fenómeno de las posesiones espirituales de mujeres es que estas se enmarcan en 
un contexto de protesta contra la dominación masculina71. Si volvemos a nuestro 
contexto, ¿a qué realidad estructural cabe pensar que se imbrica la licantropía y 
los estados que ella conlleva? 

Comparando nuestro caso con otros eventos similares que aparecen en 
Hrólfs saga kraka y en la Gesta Danorum de Saxo Gramático, el elemento común 
que los une es que la asunción de una identidad lupina se produce durante la 
preparación de una venganza por medio de la cual se pretende dar muerte a los 

                                                 

parte de los poetas. Esto además marca de nuevo una relación con Óðinn, pues era él quien decidía a quién 
entregar esta bebida. Clunies Ross, 2005. 

68 Simek, 2008, p. 242. 
69 Kristjánsson y Ólason, 2014, p. 371. 
70 Desde la antropología del experiencialismo viene enfatizándose, asimismo, la relación entre un estado deter-

minado del individuo y los condicionantes culturales contextuales. Lowie, 1936, p. 11 sostiene que entre los 
Indios Cuervo (Apsáalooke), aquellos que tenían alucinaciones o eran visitados por los espíritus experimen-
taban distintas visiones en función de las necesidades y de la posición que ocupaban los peticionarios en la 
sociedad. 

71 Lewis, 2003, pp. 77-78, subraya: «Since the illnesses which they suffer are interpreted as malign possessions 
in which their personality and volition are effaced by those of the spirits, it is obviously not the women 
themselves who make these wearisome and costly demands on men». Significativamente esta tendencia a 
exculpar al individuo apelando a una potencia externa es igualmente claro en el momento en que Sigmundr 
ataca a Sinfjǫtli. El personaje queda en cierto modo excusado en tanto estaba dominado por las pieles del 
lobo. A lo largo de la saga se utilizarán continuos elementos para minimizar la responsabilidad de los indivi-
duos tales como la ingesta de alcohol o el uso de pociones. Tulinius, 2002. Comparativamente, en Konungs 
skuggsjá la noción de intención es una de las virtudes básicas y más valoradas que el rey debe tener en cuenta 
a la hora de hacer justicia para asimilarse al modelo de rex iustus, Bagge, 1987, 2010 y 2014. Ello puede estar 
igualmente relacionado con los primeros pasos que se dieron en el siglo XII con respecto a la reflexión en 
torno a la relación entre el crimen y el pecado, siendo Abelardo la primera persona reconocida en avanzar 
en este campo (Morín, 2007) y quien influirá a posteriores autores como Alano de Lille (Raña Dafonte, 2011) 
y decretistas que considerarán la intención como una parte importante del proceso de justicia. 



MARIO MARTÍN PÁEZ 

16 MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 

asesinos de un antepasado. En Hrólfs saga kraka, Helgi y Hróarr asumen nombres 
de sabuesos durante este proceso, mientras que en la Gesta Danorum los hijos 
del rey Haraldus utilizaron nombres y actuaron como sabuesos, se alimentaron 
como ellos y se pertrecharon con garras de lobo mientras se preparaban para 
matar a Frotho, el asesino de su padre72. En Vǫlsunga Saga la identificación entre 
aquellos que se preparan para vengarse y el lobo se produce de forma igualmente 
ostensible mediante la transformación de Sigmundr y Sinfjǫtli. No obstante, no 
es tan solo este momento el que enfatiza la relación entre la teriantropía y las 
obligaciones de parentesco. 

En esta misma saga, la valkyrja Brynhildr aconsejará al héroe Sigurðr sobre 
una multiplicidad de temas. En uno de ellos le recomienda no confiar en ningún 
familiar de la persona que él mismo haya asesinado, incluyendo también a los 
niños más jóvenes de la progenie, pues «a menudo hay un lobo en un hijo joven» 
(«opt er úlfr í ungum syni»)73. Después se vuelve a enfatizar este tópico en otro 
consejo de Brynhildr, pero esta vez se lo dará a Gunnarr, a quien impele a matar 
no solo a Sigurðr sino también a su propio hijo: «no permitas crecer al lobezno» 
(«al eigi upp úlfhvelpinn»)74. Sabemos que la lógica interna del feud75 está dominada 
por la reciprocidad negativa76, dando lugar a continuas agresiones entre grupos 
que sienten la obligación de corresponder a las agresiones de sus adversarios77. 
Por lo tanto, la peligrosidad de estos parientes con vida, por muy jóvenes que 
sean, reside precisamente en su derecho a cometer venganza contra aquel que 
dio muerte a su antepasado. 

A la luz de los anteriores ejemplos no resultaría aventurado concluir que 
la potencia devoradora característica de los lobos-humanos es motivada por la 
obligación de vengar a los parientes78. La licantropía ―ya sea física o comporta-
mental― no es por tanto el resultado de un sentimiento interno sino el efecto 
de la presión estructural que se ejerce sobre el cuerpo humano. Algo que no le 
es ajeno a los procedimientos corrientes de las tendencias simbólicas79. 

                                                 

72 Breen, 1999, p. 33. 
73 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 40; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 154. 
74 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 57; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 190. 
75 Sobre este fenómeno: Barreiro, 2017 y Büchert y Poulsen, 2007. 
76 Sobre este tema: Sahlins, 1965. 
77 Miller, 1990, pp. 179-220. 
78 La codicia es otro de los elementos a los que se asocia la figura del lobo en la Saga de los Volsungos. Es 

significativo que tanto la avaricia como las obligaciones de parentesco, los dos patrones fundamentales que 
estructuran la saga, converjan en una misma figura. No obstante, la relación entre ambas dimensiones es 
compleja y requeriría un espacio mayor que del que aquí disponemos y serán trabajadas en otros proyectos.  

79 Leach, 1958. 



LIMINARIDAD Y LICANTROPÍA 

MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 17 

CONSIDERACIONES FINALES 

Hemos visto que durante el rito de paso se estructuran relaciones entre 
un mismo grupo que conllevan a su vez una diferenciación con respecto a otro. 
La facticidad del parentesco de los Volsungos es determinante en la definición de 
las relaciones intergrupales, donde la dominación y el poder pasarán a un primer 
plano. Se ha visto que la imposibilidad de los Gautas por conseguir la espada no 
solo les deja en una posición de valor inferior, sino que les excluye de pertenecer 
o ser reconocidos por un grupo identitario determinado. De modo similar, Sin-
fjǫtli, hijo de dos gemelos Volsungos, pone en evidencia la valía de sus hermanas-
tros Gautas, en tanto en cuanto fue solamente él el único capaz de superar las 
pruebas a las que les sometió Sigmundr. Enfatizando esta superioridad, él mismo 
matará a sus otros dos hermanastros antes de ser enterrado junto con su padre 
en el túmulo. Si bien en el fenómeno de la licantropía no se muestran por sí 
mismos patrones que evidencien la superioridad Volsunga frente a la inferioridad 
de los Gautas, sí que se establecen igualmente mecanismos por medio de los 
cuales se instauran diferencias entre los dos grupos familiares. De hecho, me-
diante la licantropía se permite la transformación de un individuo en otra especie 
para facilitar y canalizar la violencia hacia un enemigo80. Si bien no es el enemigo 
el que sufre deformaciones o se asemeja a lo salvaje, es mediante la transforma-
ción del grupo interno como se establece una diferencia y se convierte al con-
trario en un «otro». Modificar una de las dos partes de la balanza conlleva inevi-
tablemente la desfiguración del grupo al que se opone: el agresor se transforma 
en depredador y el enemigo en su presa81. La relación entre depredadores y la 
venganza no es en absoluto exclusiva del contexto nórdico. En la región italiana 
de Údine, durante las matanzas del Carnaval Cruel en 1511,  

killers invested their hunting dogs with their own anger, a process that allowed 
them to see violent human emotions as being like the madness of a rabid dog or 
the wildness of a wolf and thus as something beyond human control. In addition, 
by feeding parts of the bodies of their victims to dogs and treating dead men as 
the objects of a hunt, avengers dehumanized their enemies, making them quite 
literally dog meat82.   

Asimismo, Muir vincula el declive de estas prácticas con la emergencia de 
un estado y de los valores cortesanos, hecho que también comparte con el con-
texto aquí tratado. Después de que en Islandia se aceptara guardar tributo al rey 

                                                 

80 Williams, 2015, p. 178. 
81 Price, 2002, p. 383. 
82 Muir 1998, p. 133. 



MARIO MARTÍN PÁEZ 

18 MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 

de Noruega (1262-1264), las formas en las que se desarrollaba la práctica judicial 
se fueron modificando. Las venganzas privadas fueron encontrando restricciones 
en las nuevas leyes introducidas por Håkon Håkonsson en 1260. Asimismo, cier-
tas formas de llevar a cabo la vindicta fueron moralmente castigadas en obras 
ideológicas tan importantes como el Konungs skuggsjá. De igual manera, la ven-
ganza llegó a prohibirse, aunque con algunas excepciones, en los códigos legales 
que el rey impuso sobre Islandia: Járnsíða (1271) y Jónsbók (1281), siguiendo este 
último el ejemplo de las leyes noruegas del Landslǫg (1274)83. 

Sea como fuere, uno de los puntos centrales que se manifiesta durante el 
rito de paso es la presencia e influencia de los ancestros sobre la vida de sus 
descendientes, hecho que se representará mediante símbolos como la espada o 
la propia teriantropía. Esta realidad acabará siendo integrada por los individuos 
en su propio ser y favorecerá una actitud de subordinación y obediencia que 
caracterizará la relación entre un ancestro y sus descendientes. Los dos Volsun-
gos mostraron depender de la espada ―y por tanto de su relación con su ante-
pasado Óðinn― para salir victoriosos del conflicto contra los Gautas. También 
Sinfjǫtli acabó aceptando su posición de inferioridad con respecto a su padre 
después de que este le hubiera mordido la garganta. Este aprendizaje se manifes-
tará posteriormente en forma de prácticas una vez terminado el rito de paso. El 
éxito de la interiorización de este nuevo saber será tal que ambos personajes no 
dudaron en cumplimentar sus obligaciones aun sabiendo que ello les costará la 
vida. Sinfjǫtli, conociendo las consecuencias desastrosas que conllevaría tomar 
una bebida envenenada, obedeció a su padre e ingirió el bebedizo, hecho que le 
costó la muerte84. Algo similar sucede con Sigmundr, quien sufrió graves heridas 
en una batalla porque Óðinn, su ancestro, le rompió la espada que él mismo le 
había regalado. Después de la batalla y malherido, Sigmundr niega la ayuda de su 
esposa Hjǫrdís y rechaza ser curado85. Morirá, pues, aceptando la voluntad del 
dios.  

BIBLIOGRAFÍA 

Aguirre, Manuel, «Narrative Composition in the Saga of the Volsungs», Saga-Book, 26, 2002, pp. 5-38. 
Ariés, Philippe, Centuries of Childhood. A social history of Family Life, New York, Alfred A. Knopf, 1962. 

                                                 

83 Martín Páez, 2020b, p. 224. 
84 Vǫlsunga Saga, 1965, p. 18; Vǫlsunga Saga, 2005, p. 112. 
85 «Muchos sobreviven con poca esperanza, pero la suerte me ha abandonado, por lo que no deseo reponerme. 

Óðinn no quiere que porte esta espada, y por eso está ahora rota. He batallado mientras él ha querido» 
(«Margr lifnar ór vánum, en horfin eru mér heill, svá at ek eigi láta grœða mik. Vill Óðinn ekki, at vér bregðum sverði, 
síðan er nú brotnaði. Hefi ek haft orrostur, meðan honum líkaði»). Vǫlsunga Saga, 1965, p. 21; Vǫlsunga Saga, 2005, 
p. 118. 



LIMINARIDAD Y LICANTROPÍA 

MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 19 

Arnórsdóttir, Agnes, Property and Virginity: The Christianization of Marriage in Medieval Iceland 1200-1600, Aarhus, 
Aarhus University Press, 2010. 

Bagge, Sverre, The Political Thought of “The King’s Mirror”, Odense, Odense University Press, 1987. 
Bagge, Sverre, From Viking Stronghold to Christian Kingdom: State Formation in Norway c. 900-1350, Copenhagen, 

Museum Tusculanum Press, 2010. 
Bagge, Sverre, Cross and Scepter. The Rise of the Scandinavian Kingdoms from the Vikings to the Reformation, Prince-

ton and Oxford, Princeton University Press, 2014. 
Bampi, Massimiliano, «'Gǫfuct dýr ec heiti': Deer Symbolism in Sigurðr Fáfnisbani?», en  Á austrvega. Saga and 

East Scandinavia: Preprint Papers of the 14th International Saga Conference Uppsala, 9th-15th August 2009, 
ed. Agneta Ney, Henrik Williams y Fredrik Charpentier, Gävle, Gävle University Press, 2009, pp. 78-
84. 

Bandlien, Bjørn, «The Church's Teaching on Women's Consent: A Threat to Parents and Society in Medieval 
Norway and Iceland?», en Family, Marriage and Property Devolution in the Middle Ages, ed. Lars Ivar Han-
sen, Tromsø, Universidad de Tromsø, 2002, pp. 55-79. 

Barreiro, Santiago, «Feud», en The Routledge Research Companion to the Medieval Icelandic Sagas, ed. Ármann 
Jakobsson y Sverrir Jakobsson, London - New York, Routledge, 2017, pp. 292-304. 

Barreiro, Santiago, «The hoard makes the dragon. Fáfnir as a shapeshifter», en Shapeshifters in Medieval North 
Atlantic Literature, ed. Santiago Barreiro y Luciana Cordo Russo, Amsterdam, Amsterdam University 
Press, 2019, pp. 53-82. 

Breen, Gerard, «‘The Wolf Is at the Door’ Outlaws, Assassins, and Avengers Who Cry ‘Wolf!’», Arkiv för nordisk 
filologi, 114, 1999, pp. 31-43. 

Büchert, Jeppe y Bjørn Poulsen (eds.), Feud in Medieval and Early Modern Europe, Aarhus, Aarhus University 
Press, 2007. 

Clover, Carol, «Maiden Warriors and Other Sons», The Journal of English and Germanic Philology, 85, 1, 1986, pp. 
35-49. 

Clunies Ross, Margaret, Prolonged Echoes. Old Norse Myths in Medieval Norhtern Society I, Odense, Odense Uni-
versity Press, 1994. 

Clunies Ross, Margaret, A History of Old Norse Poetry and Poetics, Cambridge, D. S. Brewer, 2005. 
Csordas, Thomas, «Embodiment as a Paradigm for Anthropology», Ethos, 18, 1, 1990, pp. 5-47. 
Eliade, Mircea, Nacimiento y renacimiento. El significado de la iniciación en la cultura humana, Barcelona, Kairós, 

2001. 
Faulkes, Anthony (ed.), Edda: Prologue and Gylfaginning, London, Viking Society for Northern Research, 2005. 
Fidjestøl, Bjarne, The Dating of Eddic Poetry. A Historical Survey and Methodological Investigation, Copenhagen, Reit-

zel, 1999. 
Vǫlsunga Saga, ed. Ronald George Finch, London, Nelson, 1965. 
Freud, Sigmund, Una neurosis demoniaca en el siglo XVII, Buenos Aires, Amorrortu, 1923. 
Freud, Sigmund, La interpretación de los sueños, Buenos Aires, Amorrortu, 1990-1991. 
Godelier, Maurice, La producción de grandes hombres. Poder y dominación masculina entre los Baruya de Nueva 

Guinea, Madrid, Akal, 1986. 
Godelier, Maurice, El enigma del don, Barcelona, Buenos Aires, México, Paidós, 1998. 
Vǫlsunga Saga: The Saga of the Volsungs, ed. Kareen Grimstad, Saarbrücken AQ-Verlag, 2005. 
Gropper, Stefanie, «Fate», en The Routledge Research Companion to the Medieval Icelandic Sagas, ed. Ármann 

Jakobsson y Sverrir Jakobsson, London - New York, Routledge, 2017, pp. 198-209. 
Guðmundsdóttir, Aðalheiður, «The Origin and Development of the Fornaldarsögur as Illustrated by Völsunga 

Saga», en The Legendary Sagas. Origins and Development, ed. Annette Lassen, Agneta Ney y Ármann 
Jakobsson, Reykjavík, University of Iceland Press, 2012, pp. 59-82.  

Guðmundsdóttir, Aðalheiður, «The Werewolf in Medieval Icelandic Literature», The Journal of English and Ger-
manic Philology, 106, 2007, pp. 277–303. 

Harris, Joseph, «Eddic Poetry», en Old Norse Icelandic Literature. A Critical Guide, ed. Carol Clover y John Lindow, 
Toronto, University of Toronto Press, 2005, pp. 68-156. 

Hess, Erika, Literary Hybrids: Cross-dressing, Shapeshifting and Indeterminacy in Medieval & Modern French Narrative, 
London - New York, Routledge, 2003. 

Höfler, Otto, Kultische Geheimbünde der Germanen. I, Frankfurt, M. Diesterweg, 1934. 
Ingold, Tim, «Culture and the perception of the environment», en Bush Base, Forests Farm: Culture, Environment 

and Development, ed. E. Croll y D. Parkkin, London - New York, Routledge, 1992, pp. 39-56. 



MARIO MARTÍN PÁEZ 

20 MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 

Jakobsson, Ármann, «The Hunted children of Kings: a theme in the old Icelandic sagas». Scandinavica, 43, 2004, pp. 
5-27.  

Jakobsson, Ármann, «Beast and Man: Realism and the Occult in Egils saga», Scandinavian Studies, 83, 1, 2011, pp. 
29-44. 

Jakobsson, Ármann, The Troll Inside You: Paranormal Activity in The Medieval North, s. l., Punctum Books, 2017. 
Jennbert, Kristina, Animals and Humans. Recurrent Symbiosis in Archeology and Old Norse Religion, Lund, Nordic 

Academic Press, 2011. 
Jesch, Judith, «Eagles, ravens and wolves: beasts of battle, symbols of victory and death», en The Scandinavians 

from the Vendel Period to the Tenth Century. An Ethnographic Perspective, ed.  Judith Jesch, San Marino, 
The Boydell Press, 2002, pp. 151-80. 

Jochens, Jenny, «Consent in Marriage: Old Norse Law, Life and Literature», Scandinavian Studies, 58, 2, 1986, 
pp. 142-176. 

Jochens, Jenny, Women in Old Norse Society, Ithaca, Cornell University Press, 1995. 
Knight, Gwendolyne, Broken Order: Shapeshifting as Social Metaphor in Early Medieval England and Ireland, Stock-

holm, Stockholm University, 2019. 
Korpiola, Mia, «Controlling Their Children’s Choice: Strategies of Parental Control of Marriage in Medieval 

Europe and Scandinavia», en Ægteskab i Norden fra Saxo til i dag, ed. Kari Melby, Anu Pylkkänen y Benthe 
Rosenbeck, Copenhagen, Nord, 1999, pp. 71-106. 

Kristjánsson, Jónas y Vésteinn Ólasson (eds.), Eddukvædi II. Hetjukvædi. Reykjavík, Hið íslenzka fornritafélag, 
2014. 

Larrington, Carolyne, «Völsunga Saga, Ragnars Saga and Romance in Old Norse: Revisiting Relationships», en 
The Legendary Sagas. Origins and Development, ed. Annette Lassen, Agneta Ney y Ármann Jakobsson, 
Reykjavík, University of Iceland Press, 2012, pp. 251-270. 

Leach, Edmund, «Magical Hair», The Journal of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, 88, 2, 
1958, pp. 147-164. 

Lévi-Strauss, Claude, Las estructuras elementales del parentesco, Buenos Aires, Paidós, 1969. 
Lewis, Ioan, Ecstatic Religion. A Study of Shamanism and Spirit Possession, London - New York, Routledge, 2003. 
Lindow, John, Murder and Vengeance Among the Gods. Baldr in Scandinavian Mythology, Helsinki, Academia Scien-

tiarum Fennica, 1997. 
Lionarons, Joyce, The Medieval Dragon: The Nature of the Beast in Germanic Literature, Enfield Lock, Hisarlik Press, 

1998. 
Lowie, Robert, Primitive Religion, London, George Routledge and Sons, 1936. 
Martín Páez, Mario «La percepción del self a través del shapeshifting: sobre la condición humana en el medievo 

nórdico», Temas Medievales, 28, 2020a, pp. 1-19. 
Martín Páez, Mario, «Sobre el destino, la maldición y la obediencia en el ciclo de los Volsungos: la representación 

de la estructura de parentesco como condena», Revista de Literatura Medieval, 32, 2020b, pp. 215-229. 
Mauss, Marcel, «Essai sur le don: Forme et Raison de l´échange dans las sociétés archaïques», L´Année Sociologi-

que, 1, 1925, pp. 30-179. 
Merkelbach, Rebecca, «The Monster in Me: Social Corruption and the Perception of Monstrosity in the Sagas 

of Icelanders», Quaestio Insularis, 15, 2014, pp. 22-37. 
Merkelbach, Rebecca, «Engi madr skapar sik sjálfr: Fathers, Abuse and Monstrosity in the Outlaw Sagas», en 

Bad Boys and Wicked Women: Antagonists and Troublemakers in Old Norse Literature, ed. Daniela Hahn y 
Andreas Schmidt, Munich, Herbert Utz Verlag, 2016, pp. 59-93. 

Merkelbach, Rebecca, Monsters in Society. Alterity, Transgression, and the Use of the Past in Medieval Iceland, Ber-
lin/Boston, De Gruyter, 2019a. 

Merkelbach, Rebecca, «Eigi i mannligu edli. Shape, Monstrosity and Berserkism in the Islendingasogur», en 
Shapeshifters in Medieval North Atlantic Literature, ed. Santiago Barreiro y Luciana Cordo Russo, Amster-
dam, Amsterdam University Press, 2019b, pp. 83-106. 

Miller, William Ian, Bloodtaking and Peacemaking. Feud, Law and Society in Saga Iceland, Chicago - London, The 
University of Chicago Press, 1990. 

Morín, Alejandro, «Muertos y pecados en Primera Partida: la noción de pecado criminal en Alfonso X», Anuario 
del Centro de Estudios Históricos “Prof. Carlos S. A. Segreti”, 7, 2007, pp. 371-390. 

Muir, Edward, Mad Blood Stirring. Vendetta in Renaissance Italy, Baltimore and London, Johns Hopkins University 
Press, 1998. 



LIMINARIDAD Y LICANTROPÍA 

MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 21 

Neville, Jennifer, «Monsters and Criminals: Defining Humanity in Old English Poetry», en Monsters and the 
Monstrous in Medieval Northwest Europe, ed. Karin Olsen y L. A. Houwen, Leuven, Peeters, 2001, pp. 
103-122. 

Olsen, Karin «Bragi’s Boddason’s Ragnarsdrápa: A Monstrous Poem», en Monsters and the Monstrous in Medieval 
Northwest Europe, ed. Karin Olsen y L. A. Houwen, Leuven, Peeters, 2001, pp. 123-140. 

Orning, Hans Jacob, Unpredictability and Presence: Norwegian Kingship in the High Middle Ages, Leiden, Brill, 2008. 
Plukowski, Aleksander, 2010. «Animal Magic», en Signals of Belief in Early England. Anglo-Saxon Paganism Revisited, 

ed. Martin Carver, Alex Sanmark y Sarah Semple, Oxford and Oakville, Oxbow Books, 2010, pp. 103-
127. 

Plukowski, Aleksander, Wolves and the Wilderness in the Middle Ages, Woodbridge, The Boydell Press, 2006. 
Polivez, Marion, «Access to the Margins: Outlawry and Narrative Spaces in Medieval Icelandic Outlaw Sagas», 

Brathair, 12, 1, 2012, pp. 115-136.  
Polivez, Marion, «Those Who Kill: Wrong Undone in the Sagas of Icelanders», en Bad Boys and Wicked Women: 

Antagonists and Troublemakers in Old Norse Literature, ed. Daniela Hahn y Andreas Schmidt, Munich, 
Herbert Utz Verlag, 2016, pp. 21-58. 

Polivez, Marion, «Outlaws of the Northern Seas: a comparison in the Norse corpus», en Northern Atlantic Islands 
and the Sea: Seascapes and Dreamscapes, ed. Andrew Jennings, Silke Reeploeg y Angela Watt, Cam-
bridge, Cambridge Scholars Publishing, 2017, pp. 97-112. 

Polivez Marion, «A Wolf among wolves. Kings, Outlaws, and Discourse in the Icelandic Sagas», en Aspects of 
Royal Power in Medieval Scandinavia, ed. Jakub Morawiec y Rafał Borysł awski, Katowice, Wydawnictwo 
Uniwersytety Slaskiego, 2018, pp. 113-128. 

Price, Neil, The Viking Way. Religion and War in Late Iron Age Scandinavia, Uppsala, Center for Research Libraries, 
2002. 

Raña Dafonte, César, «Scito te ipsum. La responsabilidad individual y los penitenciales del siglo XII», Revista 
Española de Filosofía Medieval, 18, 2011, pp. 69-80. 

Robinson, Fred, «Germanic *uargaz (OE wearh) and the Finnish Evidence», en Inside Old English. Essays in Honour 
of Bruce Mitchell, ed. John Walmsley, Oxford, Blackwell Publishing, 2006, pp. 242-247. 

Rye, Simon, «Wild Pigs, “Pig-men” and Transmigrants in the Rainforest of Sumatra», en Natural Enemies. People-
wildlife Conflicts in Anthropological Perspectives, ed. John Knught, London - New York, Routledge 2000, 
pp. 104-123. 

Sahlins, Marshall, «On the Sociology of Primitive Exchange», en The relevance of Models for Social Anthropology, 
ed. Michael Banton, London - New York, Routledge, 1965, pp. 139-236. 

Schjødt, Jens Peter, Initiation Between Two Worlds. Structure and Symbolism in pre-Christian Scandinavian Religion, 
Odense, The University Press of Southern Denmark, 2008. 

Sigurðsson, Jón Viðar, Chieftains and Power in the Icelandic Commonwealth, Odense, Odense University Press, 
1999. 

Sigurðsson, Jón Viðar, «The Appearance and Personal Abilities of Goðar, Jarlar, and Konungar: Iceland, Orkney 
and Norway», en West over Sea. Studies in Scandinavian Sea-Borne Expansion and Settlement before 1300, 
ed. Beverly Ballin Smith, Simon Taylor y Gareth Williams, Leiden and Boston, Brill, 2007, pp. 95-110. 

Sigurður, Nordal (ed.), Egils saga Skalla-Grímssonar, Reykjavík, Hið íslenzka fornritafélag, 1993. 
Simek, Rudolf, Dictionary of Northern Mythology, Cambridge, D.S. Brewer, 2008. 
Staecker, Jörn, «Heroes, Kings and Gods: Discovering Sagas on Gotlandic Picture-Stones», en Old Norse Religion 

in Long-Term Perspectives: An International Conference in Lund, Sweden, June 3-7, 2004, ed. Anders Andrén, 
Kristina Jennbert y Catharina Raudvere, Lund, Nordic Academic Press, 2006, pp. 363-368. 

Sundqvist, Olof y Anders Hultgård, «The Lycophoric Names of the 6th to 7th century. Blekinge Rune Stones and 
the Problem of their Ideological Background», en Namenwelten: Orts- und Personennamen in historischer 
Sicht, ed. Astrid van Nahl, Lennart Elmevik y Stefan Brink, Berlin, Walter de Gruyter, 2004, pp. 583-
602. 

Sveinsson, Einar Ól. y Matthías Þórðarson (eds.), Eyrbyggja saga, Reykjavík, Hið íslenzkafornritafélag, 1935. 
Sveinsson, Einar Ol., Dating the Icelandic Sagas: An Essay in Method, London, Viking Society for Northern Re-

search, 1958. 
Tulinius, Torfi H., «Returning Fathers. Sagas, Novels, and the Uncanny», Scandinavian- Canadian Studies, 21, 2012, 

pp. 2-23. 
Tulinius, Torfi H., The Matter of the North: The Rise of Literary Fiction in Thirteenth Century Iceland, Odense, Odense 

University Press, 2002. 



MARIO MARTÍN PÁEZ 

22 MEMORIA Y CIVILIZACIÓN / 2021 

Turner, Victor, La selva de los símbolos, México, Siglo XXI, 1980. 
Van Gennep, Arnold, Los ritos de paso, Madrid, Alianza Editorial, 2008. 
Weiner, Annette, Inalienable Possessions: The Paradox of Keeping-While-Giving, Berkeley, University of California 

Press, 1992. 
Weiser, Lily, Altgermanische Jünglingsweihen und Männerbünde. Ein Beitrag zur deutschen undnordischen Altertums- 

und Volkskunde, Baden, Bühl, 1927. 
Williams, David, Deformed Discourse. The Function of the Monster in Mediaeval Thought and Literature, Exeter, 

University of Exeter Press, 1996. 
Williams, Thomas, «For the Sake of Bravado in the Wilderness: confronting the bestial in Anglo-Saxon warfare», 

en Representing beasts in early medieval England and Scandinavia, ed. Michael Bintley y Thomas Williams, 
Woodbridge, The Boydell Press, 2015, pp. 176-204. 


	Liminaridad y licantropía: sobre los ritos de paso  y la ascendencia en Vǫlsunga Saga0F(
	Introducción
	1. Sobre el inicio del rito de paso y la espada como objeto inalienable
	1.1. De la fase de separación y la pérdida de relaciones
	1.2. Sobre la preparación de los Volsungos y el periodo liminar
	1.3. De la fase de agregación y la muerte de Siggeirr

	2. Licantropía, identidad y parentesco
	2.1. Sobre la teriantropía y su relación con el linaje
	2.2. El significado de la bestia: De la guerra y la voracidad
	2.3. Estructura y voracidad: de la licantropía y las obligaciones de parentesco

	Consideraciones finales
	Bibliografía


