
101

CAPÍTULO 6

TRANSFORMANDO Y TRANSCENDIENDO EL CUERPO:  
UNA APROXIMACIÓN ANTROPOLÓGICA A LOS CAMBIOS  
DE FORMA EN LA EDAD MEDIA NÓRDICA

MARIO MARTÍN PÁEZ

Durante una noche en Islandia a finales del siglo X, nos cuenta 
la Eyrbyggja saga, Torbjörn encontró a su hijo Gunlaug sin co-
nocimiento: su cuerpo estaba sangrando y su carne separada de 
los huesos. Odd acusó falsamente de lo sucedido a la prestigiosa 
hechicera Geirrid, quien habría “cabalgado” sobre su víctima 
(Sveinsson y Þórðarson, 1935: 29). Torbjörn toma por cierta la 
incriminación y se refiere a la hechicera como una “jinete del 
anochecer” (kveldriða). La acusación era clara: durante la no-
che, esta jinete se habría transformado y viajado fuera de su 
cuerpo original para “cabalgar” sobre su víctima y causarle gra-
ves heridas. El asunto se dirimió en la asamblea local con dos 
prestigiosos jefes defendiendo a las partes implicadas. Snorri 
goði ayudó a su cuñado Torbjörn en el pleito, mientras que su 
rival político, el jefe Arnkel, defendió con éxito a su hermana 
Geirrid y amenazó el poder de Snorri.

Este caso ofrece una gran cantidad de aspectos culturales 
analizables: poder, género, parentesco, prácticas religiosas y, 
por supuesto, el propio cuerpo. Desde el trabajo pionero de 
Marcel Mauss (1991[1934]), estudios desarrollados dentro 
de la antropología han evidenciado cómo el cuerpo se consti-
tuye como un instrumento central del individuo que abraza di-
versas expresiones en un mismo contexto social y cómo las téc-
nicas que lo desarrollan y lo reprimen varían históricamente. 

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   101 14/12/23   15:09



102

Durante la Edad Media, apuntan Le Goff y Truong, el cuerpo se 
constituía como un campo de paradojas. Por un lado, era objeto 
de una violencia que buscaba la eterna salvación a través de la 
penitencia y el dolor (Asad, 2009), en contraste con las espiri-
tualidades contemporáneas que muestran un mayor interés por 
la sanación, la felicidad y el cuidado del cuerpo (Cornejo Valle, 
2021; Cornejo Valle et al., 2019). Por otro lado, y especialmen-
te a partir del siglo XIII, el placer que puede sentir el cuerpo 
fue visto también en términos positivos en cuanto contribuye 
al desarrollo de los placeres más puros del espíritu (Le Goff y 
Truong, 2005: 12-13). No obstante, la literatura más reciente ha 
ido más allá de esta mera tensión entre elementos contrapues-
tos. Casos como el de Eleanor Rykener, nacida en Inglaterra en 
el siglo XIV con el nombre de John y juzgada por sus conduc-
tas sexuales por un tribunal incapaz de dictaminar si estaban 
juzgando a un hombre o a una mujer, han sido prolíficamente 
estudiados desde perspectivas queer que ponen de relieve el ca-
rácter fluido de las identidades y su expresión a través del cuer-
po, así como el complejo social y las reacciones institucionales 
frente a la manifestación corporal de dichas identidades (By-
chowski, 2017). 

Mi interés en este capítulo es precisamente el de contribuir 
a este debate desde la antropología explorando las formas en las 
que la realidad del individuo trascendía su cuerpo original du-
rante la Edad Media nórdica. Analizaremos cómo el fenóme-
no del cambiaformismo reafirma el carácter inabarcable de la 
persona y desafía las concepciones que reducen la totalidad del 
individuo a su cuerpo original y a un género hegemónicamente 
definido. Veremos también que la separación tajante entre la 
humanidad y la animalidad no tiene tampoco cabida en el con-
texto analizado. Dependiendo de las habilidades, de los deseos, 
las acciones y las necesidades, así como de la moralidad y de la 
posición que ocupa la persona en la estructura social, su cuerpo 
puede transformarse y adoptar la forma de una entidad social-
mente definida que nos ayuda a entender la nueva, la cambian-
te y fluida realidad del sujeto transformado. Para todo ello, he 

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   102 14/12/23   15:09



103

acudido a las fuentes medievales islandesas, cuyas caracterís-
ticas merecerían mucho más espacio del que disponemos aquí 
para hacerlas justicia. Haciendo uso de tradiciones orales, bue-
na parte de las fuentes a las que acudiremos aquí fueron puestas 
por escrito durante el siglo XIII. Los poemas éddicos, que dan 
cuenta de narraciones religiosas, mitos nórdicos y leyendas, así 
como los distintos géneros de sagas, caracterizadas algunas de 
ellas como un “paraíso antropológico” por Victor Turner (1971: 
361), nos ofrecen la oportunidad de comprender las diversas 
formas de existencia que pueden caracterizar al ser humano en 
función de su situación contextual. Estas fuentes nos revelan 
información sobre actitudes morales, ideologías y preocupa-
ciones sociales que caracterizaron el contexto de producción. 
Pero si se utilizan con debida prudencia también pueden ilu-
minar aspectos culturales que compartían los antepasados que 
precedieron al momento de composición de nuestras fuentes. 
Para este estudio, he analizado estos escritos en su idioma ori-
ginal, nórdico antiguo, y facilitado su entendimiento a través de 
traducciones que intentarán conservar el significado original 
en los términos más amplios posibles. 

1. SOBRE EL VOCABULARIO DEL CAMBIAFORMISMO  
Y EL VIAJE MÁS ALLÁ DEL CUERPO 

Un término central que aparece en las fuentes a la hora de des-
cribir la mutabilidad es el de hamr, que significa forma o piel, 
aunque estudios recientes también vinculan el término con 
dimensiones más cercanas a lo que hoy podríamos denomi-
nar mente o cognición humana (Jakobsson, 2022). Se decía 
que la persona que tenía la capacidad de modificar su cuerpo 
era “fuerte de forma-mente” (hamrammr) o que no era de una 
sola forma-mente (eigi einhamr). Dentro de las fuentes nórdi-
cas podemos dividir las metamorfosis en dos tipos. Por un lado, 
contamos con casos como el que da comienzo a este capítulo, 
los “viajes de la forma-mente” (hamfarir), en los que la persona 

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   103 14/12/23   15:09



104

adquiere una nueva forma y estado emocional al abandonar su 
cuerpo. Por otro lado, durante el otro tipo de transformacio-
nes es el propio cuerpo original del individuo lo que sufre una 
metamorfosis o cambia a través del uso de ropajes o pieles de 
animal. 

En cuanto a los primeros tipos de prácticas, uno de los ca-
sos más ilustrativos aparece en la Ynglinga saga, un escrito que 
da comienzo a la Heimskringla que narra la historia de los reyes 
de Noruega. Aquí, el dios Odín es humanizado a través de inter-
pretaciones evemeristas y tiene el poder de cambiar su forma. 
El proceso, que podría ser comparado con prácticas chamáni-
cas3, es descrito de la siguiente forma: “su cuerpo [el de Odín] 
yacía como si estuviera dormido o muerto, pero él era entonces 
un pájaro o una bestia, pez o serpiente, y viajaba en un momen-
to a tierras distantes por sus asuntos o por los de otros hom-
bres” (Aðalbjarnarson, 1941: 18). 

Usualmente, este tipo de prácticas son desarrolladas a tra-
vés de la magia y suelen ser llevadas a cabo por mujeres, ya 
que se consideraban actos afeminados. De hecho, el término 
ergi suele aparecer en los casos en los que un hombre prac-
tica la hechicería y refiere a la falta de hombría, a la homo-
sexualidad, a la cobardía y a la lujuria femenina. Es por ello 
por lo que la sabiduría sobre la magia recaía especialmente 
sobre las mujeres y las diosas nórdicas, pero, como vemos, 
también era una parte fundamental de la personalidad de 
Odín. Presentado como el “Padre de todos” en los escritos 
de Snorri Sturluson, este dios abraza también una identidad 
queer, algo que no le impide ser venerado por reyes y guerre-
ros (Jakobsson, 2011). 

En cualquier caso, la hechicera que viajaba fuera de su 
cuerpo podía ser también referida con el término de mara, 

 3.  Tolley (1996: 589) sostiene que la representación de estas prácticas puede ser más 
bien el resultado de un uso literario de las tradiciones de los Sami por parte del 
autor de la saga. Analizando el caso de Bǫðvarr en Hrólfs saga kraka —quien perma-
necía inerte alejado de una batalla pero, al mismo tiempo, se encontraba luchando 
en ella en forma de oso—, niega que estos casos reflejen rituales nórdicos antiguos 
y apunta, de nuevo, a una influencia Sami (Tolley, 2007).

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   104 14/12/23   15:09



105

relacionado con la mære anglosajona, de la que deriva la palabra 
inglesa nightmare. En la Eyrbyggja saga, poco antes del ataque a 
Gunlaug descrito al comienzo de este capítulo, Geirrid le aler-
tó sin demasiado éxito diciendo que había una mara en el aire. 
Asimismo, en la Ynglinga saga, la hechicera Huld se transfor-
ma y viaja fuera de su cuerpo como una mara para “pisotear” al 
rey Vanlandi por no cumplir con su promesa de volver a Fin-
landia con su esposa Drífa (Aðalbjarnarson, 1941: 29). Como 
vemos, uno de los objetivos más comunes de estos viajes es el 
de “pisotear” o “cabalgar” sobre un enemigo y causarle daños. 
No sorprende por tanto que el término “jinete” se utilice para 
referir a estas personas4. Además de “jinete del anochecer”, 
en el Hávamál aparece el término “jinete del terreno vallado” 
(túnriða). Significativamente, en la estrofa 155 de este poema 
se muestran conocimientos mágicos para defenderse de estas 
jinetes y extraviarlas de su heimhamr (“forma-mente original”) 
y heimhugr (“mente original”), términos difícilmente traduci-
bles al español. Heim significa “hogar”, hamr, lo hemos visto ya, 
significa “forma” o algo similar a “mente”, mientras que hugr es 
un término complejo que incluye la mente, el temperamento, el 
afecto, el estado de ánimo, el coraje, el deseo y la voluntad. Ello 
muestra que la jinete no solo cambia de forma durante el viaje, 
sino que entra en un estado de trance en el que las disposicio-
nes internas del individuo son distintas a las que originalmente 
tenía. 

Todas estas técnicas del cuerpo son a menudo insepara-
bles de un entramado político. El viaje se realiza no solamente 
para cumplir propósitos personales, sino que se imbrican en 
un sistema de relaciones que mantiene unidos a sus integran-
tes. Los viajes sirven para mantener jerarquías y relaciones de 
poder (Odín ayudando a sus hombres a cambio de servicios), 
marcar límites morales (castigando el incumplimiento de ju-
ramentos) y, algo que recuerda a los estudios sobre la brujería 

 4.  La raíz indoeuropea del término mara (*mer) también está relacionada con accio-
nes como aplastar o presionar (Hall, 2007).

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   105 14/12/23   15:09



106

entre los azande por parte de Evans-Prtichard (1976), pueden 
formar parte también de un sistema de acusaciones que dra-
matiza tensiones políticas y refuerza alianzas. Vemos por tanto 
cómo los cambios corporales sirven, tal y como nos recuerda 
DeMello (2011: 338), para cumplir con las demandas sociales y 
religiosas, así como para crear identidades personales y cultu-
rales. En las transformaciones aquí descritas, no es un espíritu, 
una proyección o la consciencia lo que realiza el viaje fuera de 
su cuerpo, sino la propia persona en sí misma. Ello revela que el 
continente original deja de ser útil para describir al individuo, 
quien reafirma su independencia con respecto a este. La reali-
dad de la persona abarca más de lo que su forma original puede 
expresar, sentir y vivir. Pero en esa forma de expresar, de sentir 
y de vivir, el individuo se encuentra situado social, moral y po-
líticamente, algo que analizaremos de forma más exhaustiva en 
el siguiente apartado.

2. SOBRE EL CAMBIO DE APARIENCIA Y LAS 
TRANSFORMACIONES CORPORALES

No existe cuerpo, decía Thevóz (1984), más que el pintado. Pero 
tanto estas pinturas como las “formas” con las que el individuo 
se identifica no son solamente visibles en la piel o en la super-
ficie del cuerpo: sus raíces llegan profundas hasta los huesos 
(Cockerill y Rodríguez Carballo, 2022) y abarcan la totalidad 
del ser. La persona transformada abraza un nuevo significado y 
adopta nuevos comportamientos, actitudes y emociones. En su 
famoso estudio de la monstruosidad medieval, David Williams 
(1996: 124) señaló cómo la teriantropía presenta un doble jue-
go entre el revelar y el ocultar. Por un lado, el cuerpo original se 
oculta con pieles de animal o una nueva forma, pero es preci-
samente eso lo que revela una nueva identidad y posición en la 
estructura social. La ausencia de una distinción radical entre 
la humanidad y la animalidad permite la confección de identi-
dades que se nutren de ambos dominios. 

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   106 14/12/23   15:09



107

2.1. LA ESTRUCTURA EN EL CUERPO: SOBRE LA CUALIDAD DEL 
LOBO, SU INCORPORACIÓN Y LAS OBLIGACIONES SOCIALES

De forma contraria a las tesis constructivistas que enfatizan 
la importancia de los esquemas culturales a la hora de deter-
minar la significación de los elementos naturales, Tim Ingold 
hace depender la cosmovisión sobre la naturaleza de la relación 
que mantiene el ser humano con ella (Ingold, 1992; Rye, 2000). 
Estas proposiciones pueden dar explicación al porqué de las si-
militudes en la definición de los animales en distintas socieda-
des5, pero puede encontrar dificultades a la hora de explicar la 
influencia previa de los esquemas culturales en la percepción 
del individuo, así como las discordancias entre la concepción 
social del animal y las características o funciones de este. Espe-
cialmente en Islandia, donde nunca convivieron animales tan 
centrales en su cultura como los lobos, las serpientes y los osos, 
la herencia y la transmisión de los saberes culturales priman 
sobre la observación y el trato directo con los animales en su 
significación. 

Sea como fuere, el caso concreto del lobo guarda una pro-
funda vinculación con la muerte y la guerra en la literatura, 
mitología y poesía nórdica. Esa vinculación se enfatiza por la 
voracidad que se atribuye al lobo. No solamente engullen cadá-
veres, sino que también persiguen y devoran todo aquello que 
mantiene la sociedad y hace perdurar el orden natural. Tanto el 
Sol como la Luna huyen sin descanso de los lobos Sköl y Hati, 
aunque acabarán siendo devorados por ellos. Esto era tenido 

 5.  Entre los pastores Sami, sostiene Lindquist: Wolf predation seems excessive and 
wasteful because wolves destroy many more animals than they can eat (Lindquist, 
2000: 179). Este argumento se encuentra también, tal y como ilustra Mette High, 
en Uyanga, una región de Mongolia, donde los pastores conciben a los lobos como 
“malvados”, “egoístas” y “ladrones”, ya que les roban sus animales sin necesitarlos 
al matar más de lo que pueden consumir. No sorprende que a los mineros que 
rompían tabúes y extraían el oro de la tierra y de los espíritus fueran llamados 
gente-loba (chono hün) (High, 2016). En el contexto nórdico, el término frekr se 
utiliza como adjetivo en numerosos dichos y ocasiones para caracterizar al lobo, 
significando tanto “voraz” como “codicioso”. Asimismo, aquel que presente incli-
naciones avaras puede adoptar formas lupinas en sueños y vaticinios (Martín Páez, 
2022: 240-242).

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   107 14/12/23   15:09



108

precisamente como un presagio del Ragnarök, el destino final 
de los dioses (Faulkes, 2005: 14), donde el gran lobo Fenrir de-
vorará al dios Odín. Asimismo, en el poema Grímnismál, Odín 
aparece con el nombre de Herjafǫðr, “Padre de los ejércitos”, 
alimentando a los lobos Geri y Freki (significando ambos nom-
bres “el voraz”). 

La relación entre Odín y el lobo se enfatiza por el estado de 
furia que ambos comparten. El nombre del dios (Óðinn) deriva 
del término óðr, que significa poesía, furor o frenesí y se vincula 
con la palabra alemana wut, furia o rabia. Precisamente, en la 
Ynglinga saga se describe a los hombres de Odín como personas 
tan “locas” como los perros y los lobos que mordían sus escudos 
en batalla. Tampoco les afectaba ni el fuego ni el hierro. A este 
estado particular se le llamaba “volverse berserk”: berserksgan-
gr (Aðalbjarnarson, 1941: 17). Estos berserkir aparecen también 
vinculados con los guerreros úlfheðnar (“pieles de lobo”). Las 
cualidades de Odín y el lobo son incrustadas en el propio cuerpo 
de la persona cuando adopta una forma lupina. En la Egils saga 
Skallagrímssonar, donde se narra la vida del poeta Egil Skalla-
grímsson durante el siglo X, se nos muestra a Skallagrím prac-
ticando el juego de la pelota con su hijo Egil y su amigo Tord. 
Los dos últimos mostraron mayor vigor, pero al caer la noche 
el carácter y estado lupino de Skallagrím, heredado de su an-
tepasado cambiaformas Kveld-Úlfr (“Lobo del Anochecer”) se 
manifestó. De tal forma acabó matando a Tord, aunque también 
estuvo a punto de hacer lo mismo con su propio hijo (Nordal, 
1933: 101).

Todos estos cambios en el cuerpo, en el comportamiento y 
en el estado anímico son necesarios para producir una identi-
dad religiosa y cumplir con las expectativas asignadas al rol de 
la persona. Ciertamente, el cuerpo es un escenario en el que los 
procesos de socialización confluyen (Turner, 1980: 112). Desde 
la antropología del experiencialismo y la sociología del éxtasis 
se apuntó en una dirección similar al subrayar que las visiones 
o el uso del cuerpo varían en función de las necesidades y de la 
posición que ocupa el individuo en la estructura social (Lowie, 

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   108 14/12/23   15:09



109

1936: 11; Lewis, 2003). En el contexto nórdico, los episodios de 
licantropía obedecen no solamente a las obligaciones que se 
desprenden de la consagración a Odín y de la batalla, sino 
también de las exigencias de parentesco, concretamente 
de la demanda de vengar a un familiar. Encontramos así en 
fuentes como la Hrólfs saga kraka y la Gesta Danorum distintos 
personajes que adoptan la forma y comportamientos lupinos 
durante un proceso de venganza (Breen, 1999: 33). Asimis-
mo, en la Vǫlsunga saga a los vengadores o a aquellos de los 
que se espera que cometan venganza en el futuro, aunque se 
trate de niños, se les refiere también como lobos, algo que 
puede verse en el dicho “a menudo hay un lobo en un hijo jo-
ven” (opt er úlfr í ungum syni) (Martín Páez, 2020). La carac-
terización de los vengadores como lobos implica una forma 
de condena de estos mismos actos. Ello puede ir en línea con 
las características sociales del contexto de producción. En el 
caso de la Vǫlsunga saga, escrita entre las décadas de 1250 o 
1260, Islandia se encontraba en un estado de guerra civil en 
el que unas pocas familias poderosas planeaban hacerse con 
el control de la isla, siendo uno de los mensajes de la saga, tal 
y como expone Torfi Tulinius (2002), el de criticar y conde-
nar la absurdez de las venganzas excesivas. Ello va también en 
línea con el desarrollo de figuras e ideologías estatales. Islan-
dia acabó siendo parte del reino Noruega en 1264, y de forma 
paulatina, las venganzas fueron siendo castigadas (Martín Páez, 
2021). La justicia dejó de recaer en las manos de las familias, 
jefes y amigos y pasó a ser un deber del rey quien, siguiendo 
el modelo del Rex Iustus, debería garantizar la paz, la ley y el de 
orden de su reino. 

Vemos que la asociación o la transformación en lobo no 
surge tanto de una bestia interna. Es más bien una respuesta 
a circunstancias sociales particulares y una consecuencia del 
peso que ejerce la moralidad. Poner en riesgo los pilares que 
sostienen la sociedad conlleva una desfiguración del cuerpo 
humano que abraza una nueva forma e identificación. Así, los 
criminales, que reciben el mismo término que los lobos (vargr), 

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   109 14/12/23   15:09



110

siguen las mismas huellas que estos animales e incorporan sus 
tendencias destructivas para transformar el orden humano y 
convertirlo en La Era del Lobo/Criminal (Vargǫld).

2.2. YO, DRAGÓN. SOBRE EL TEMOR  
A LA HUMANIDAD DEL TRANSFORMADO

Radcliffe-Brown sostuvo que las sociedades articulan prohibi-
ciones rituales y reglas de conducta a través de las que el estatus 
ritual de la persona (o colectivo) que transgrede determina-
das normas se ve afectado y puede verse acompañado de algún 
tipo de desgracia (Radcliffe-Brown, 1969: 155). Robin Ridin-
gton muestra cómo entre los dunne-za esas transgresiones de 
tabúes y normas culturales conllevan la transformación del 
cuerpo humano en el Wechuge (relacionado con el Wendigo), 
animales que en tiempos pasados cazaban humanos pero que 
ahora entran en comunicación con ellos a través de las “bús-
quedas de visión”. Tras la ruptura del tabú, el transgresor em-
pezaría a adoptar comportamientos del animal y a devorar sus 
propios labios, haciendo que la comunicación con la sociedad 
sea imposible y convirtiendo a los vecinos en posibles víctimas 
(Ridington, 1976). Esta lógica va en línea con los casos anali-
zados anteriormente. Como el hombre lobo, la transgresión de 
normas sociales pone en peligro la sociedad y activa la mitolo-
gía, haciendo que las bestias que la conforman tengan vida en 
la sociedad al incorporarse en la persona y, por consiguiente, 
convirtiendo al resto de la humanidad en su presa potencial 
(Price, 2002). 

Este procedimiento es igualmente notorio en los numero-
sos casos en los que la persona se transforma en una gran sier-
pe o dragón en las fuentes nórdicas. Tal y como apuntó Tolkien 
(1983: 11), es Fáfnir quien de entre todas las serpientes goza de 
una mayor centralidad en la cultura nórdica. Esta historia cuen-
ta cómo los dioses Odín, Loki y Hœnir se hacen por la fuerza 
con un el tesoro de Andvari, quien lo maldice posteriormente. 
Los dioses entregan el tesoro a Hreidmar, quien fue asesinado 

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   110 14/12/23   15:09



111

por su hijo Fáfnir con el objetivo de quedarse con todo el oro. 
Posteriormente, se convirtió en una gran serpiente/dragón 
(ormr/dreki). 

La tradición académica ha señalado en numerosas ocasio-
nes la relación constante entre la codicia y ciertos dragones, 
cuya función es la de impedir la circulación de un tesoro. Pero 
el miedo puede jugar también un papel importante. Además 
de ser una criatura monstruosa que escupe veneno, Fáfnir 
porta también el “casco del terror” (ægishjálmr) e infundía 
temor a todos aquellos que se lo encontraban (Finch, 1965: 
32). Pero ese temor está también estrechamente relacionado 
con cierto carácter familiar que se puede encontrar en el dra-
gón. En términos más generales, la figura del troll, un término 
utilizado de forma bastante amplia para referir a hechiceros, 
no-muertos y criaturas “paranormales”, always retains a past 
that links it to normality (Jakobsson, 2017: 140). Fáfnir, ha-
biendo sido previamente humano, conserva aún caracterís-
ticas de su pasado: la capacidad del habla y la de desear. Es 
precisamente esta familiaridad, ese deseo por hacer acopio de 
las riquezas lo que está en el origen de la transformación y de 
su condena moral. Esto va en línea con la hipótesis del “va-
lle inquietante/ominoso” (“The Uncanny Valley”) formulada 
por Masahiro Mori (1970) dentro del mundo de la robótica: 
cuanto más humano parezca un robot, más sentimientos de 
inquietud generará en el público. También desde el psicoaná-
lisis se ha señalado cómo realidades concretas que se confor-
man como el origen del horror y la angustia tienen un carác-
ter familiar. Así, define Freud lo ominoso (Das Unheimliche) 
como “aquella variedad de lo terrorífico que se remonta a lo 
consabido de antiguo, a lo familiar desde hace largo tiempo” 
(Freud, 1992: 220). La angustia y el miedo pueden surgir de 
un deseo de cumplimentar una disposición prohibida y con-
denada moralmente, pero que al mismo tiempo no le es ajena 
a la persona. Aunque Freud tiende a reducir este carácter omi-
noso a traumas infantiles supuestamente universales, es con-
gruente pensar que puede relacionarse más bien con ciertos 

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   111 14/12/23   15:09



112

deseos y comportamientos concretos (la avaricia y el acopio, en 
este caso) que son moralmente castigados por una sociedad que 
puede peligrar ante el desarrollo de estos mismos. Significa-
tivamente, una de las virtudes más valoradas y necesarias de 
los jefes islandeses y los reyes noruegos era la de su gene-
rosidad, que debía ser correspondida con servicios. La cir-
culación de riquezas era condición necesaria para el man-
tenimiento del sistema de relaciones. Sin ella, la relación 
entre campesinos y jefes o entre reyes y subordinados caería 
y, junto con ellas, la totalidad del sistema social y político. 
En cuanto el dragón convierte la acumulación de riquezas 
en un bien en sí mismo, genera angustia al poner en riesgo 
este orden social, algo evidentemente condenado en las leyes: 
el Grágás establece que aquel que entierre riquezas para su 
único interés será condenado al exilio por tres años y per-
derá toda su propiedad (Miller y Vogt, 2015: 42). Asimismo, 
aquellos que utilizaban el comercio no para aumentar su es-
tatus social, sino para enriquecerse, eran igualmente defi-
nidos en términos negativos y moralmente condenados. Así, 
estos valores y la moralidad presente en la sociedad fija en 
el cuerpo una marca visible que alerta contra la peligrosidad 
de las transgresiones de ciertas normas de comportamiento, 
certificando la idea de que el cuerpo es el lugar existencial de 
la cultura (Csordas, 1990: 5) y la piel el punto de contacto que 
une a las personas con las fuerzas sociales que les rodean (Stra-
thern, 1975: 348).

2.3. MUJERES GUERRERAS Y TOR VESTIDO DE NOVIA.  
SOBRE LAS TRANSFORMACIONES DE LA APARIENCIA  
A TRAVÉS DE LA VESTIMENTA Y LA DEFINICIÓN  
DE LOS ROLES DE GÉNERO

Hemos señalado más arriba que las prácticas de hechicería se 
vinculaban con el ámbito femenino: el hombre vinculado con 
la magia caería en difamaciones de ergi, esto es, se pondría en 
duda su masculinidad. Jakobsson (2020) sugiere que también 

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   112 14/12/23   15:09



113

puede darse una vinculación entre el cambiaformismo y los in-
sultos de ergi. Curiosamente, en las leyes noruegas del Gulaþing 
se pone al mismo nivel acusar a un hombre de ser un licántropo 
o de convertirse en mujer y dar a luz a un niño, penando ambas 
acciones de la misma forma.

La denigración de la persona por no corresponder a las ex-
pectativas sociales ni adecuarse al rol de género que se le atri-
buye guarda también una estrecha relación con la apariencia y 
las costumbres relacionadas con la vestimenta. Puede que el 
caso de la Edad Media más conocido sea el de Juana de Arco, 
pertrechada con armaduras y armas que eran entendidas 
como parte del mundo masculino. En el juicio que sentenció 
su futuro, se dirimieron asuntos especialmente relacionados 
con su género y vestimenta. Una mujer no podía vestir como 
un hombre ni ser lideresa militar, esto es, acceder al poder 
y desafiar los cánones de género, sin ser considerada here-
je o bruja (Hobbins, 2005). Dentro de la literatura nórdica 
encontramos casos como el de Hervör, quien asume la vesti-
menta y los roles que se entendían dentro del ámbito mascu-
lino (Jónsson y Vilhjálmsson, 1959). La saga cuenta que era 
fuerte “como los hombres” y se ejercitaba en las artes de la 
guerra en lugar de tejer, actividad entendida como más pro-
pia para una mujer. Sin que sorprenda demasiado, Hervör es 
caracterizada en términos negativos, causando y provocan-
do maldades a la gente que la rodeaba. Cuando su padrastro 
le reveló quién era su verdadero padre, Hervör se hizo con 
“indumentarias de hombre” y armas, adoptando también un 
nombre masculino. Su intención era la de buscar las riquezas 
de sus antepasados y heredarlas. Como en casos anteriores, 
esta transformación o cambio de apariencia viene determi-
nada por el rol que le toca ocupar a una persona dentro de 
una estructura determinada. Ante la ausencia de parientes 
masculinos que puedan heredar esos bienes familiares, o 
ante la necesidad de desempeñar un papel que excluyera lo 
que se consideraba femenino, Hervör y las mujeres guerreras 
penetran en un mundo masculinizado igual que Juana de Arco, 

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   113 14/12/23   15:09



114

haciéndose con equipo de guerreros y ocupando puestos de li-
derazgo y de poder6.

Por otro lado, cuando el hombre toma apariencia de mujer 
es igualmente visto como una transgresión y motivo de difama-
ción, algo de lo que tampoco se libran los dioses. En el poema 
Þrymskviða, Trym se hace con el martillo de Tor y exige tener 
a la diosa Freya por esposa. El dios Heimdall propone enga-
ñar a Trym y vestir a Tor de novia: ponerle una toca, el colgante 
de Freya y otras joyas en el pecho, así como atarle las llaves al 
cinto, siendo estas un signo del estatus de esposa de una mu-
jer. Tor accede, aunque se queja de que los dioses le llamarían 
“afeminado”. Cuando Trym ve a su novia, este no ve propios sus 
comportamientos, ya que Tor arrasó con la comida y la bebida 
del banquete (Kristjánsson y Ólasson, 2014: 424-427). En este 
caso no hay una correspondencia entre la forma del individuo 
y las expectativas sociales, pero aun así sirve para definir los 
roles de género y normativizar los comportamientos. Los roles 
de la novia se definen por aquello que no hace Tor, esto es: ni 
comer ni beber en demasía. En este caso, el cambio de vestido 
o de forma no es parejo con un cambio en la identidad, pero 
de esa discordancia es precisamente desde donde se define la 
substancia oculta bajo esa forma y la substancia que se espera 
bajo esa forma. 

Vemos por tanto cómo el cuerpo es un escenario políti-
co en el que, a través de sus vestidos, se controla y se define la 
identidad (Arthur, 1999). Las costumbres sobre la vestimenta, 
la apariencia, los adornos y las formas no son meras cuestiones 
estéticas, sino también formas de establecer normas sociales, 
identidades, roles y comportamientos que limitan o posibilitan 
el acceso a posiciones de poder.

 6.  La ficción contemporánea no se libra tampoco de un juicio estricto de lo que 
debieran ser los roles de género. Galadriel, representada como una guerrera en la 
serie The Lord of the Rings: The Rings of Power, es referida como “Guyladriel” por 
parte de sectores que quieren hacer depender del sexo con el que se nace la posi-
bilidad de portar una espada.

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   114 14/12/23   15:09



115

3. CONCLUSIONES

La condición humana es practicada y definida haciendo uso 
de otros cuerpos o formas distintos al original. La identidad y 
los aspectos del ser son cambiantes y pueden ser envueltos por 
distintas formas que reflejan la transición, la nueva identidad 
y la posición estructural de la persona. Aunque se reclame una 
independencia con el cuerpo original, la realidad del individuo 
acaba siempre manifestándose a través de otros cuerpos que se 
articulan en los sistemas de relaciones. La forma física muestra 
una fluidez acorde con las exigencias sociales y las transforma-
ciones personales. Ciertamente, las fronteras entre los cuerpos 
son abiertas y abrazan el cambio.

Este dinamismo no se pierde en sociedades lejanas ni en 
fenómenos aislados. Las diversas maneras de pensar y sentir 
la relación de la persona con su cuerpo no solamente redefi-
nen las conexiones entre la naturaleza y la cultura o los distintos 
géneros, sino que también ayudan a pensar sobre dimensiones 
tan centrales en la contemporaneidad como el transhumanis-
mo y el mundo virtual. Hay ciertamente un uso cada vez más 
creciente de cuerpos digitales a través de los que los usuarios de 
la tecnología interaccionan, sienten, adquieren conocimientos 
y transforman distintas identidades por medio de los “avatar”, 
que pueden ser entendidos por sus usuarios como entidades 
virtuales que les incorporan a ellos mismos (Boellstorff, 2011: 
504; Doyle, 2009; Bainbridge, 2013: 3) y que les permiten no 
solamente jugar a un videojuego, sino vivir en sus mundos.

Como vemos, el debate sobre las diversas formas en las 
que el individuo puede identificarse o relacionarse con una 
pluralidad de cuerpos en función de su posición social e incli-
naciones personales puede verse enriquecido por el análisis 
antropológico de las fuentes nórdicas medievales. Ello ofrece la 
posibilidad de abrir nuevas líneas de trabajo que no se confor-
men únicamente con alumbrar un contexto específico, sino que 
tengan el objetivo más amplio de iluminar aspectos cruciales y 
cambiantes de la condición humana.

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   115 14/12/23   15:09



116

BIBLIOGRAFÍA

AÐALBJARNARSON, B. (ed.), (1941): Heimskringla I, Reykjavík, Hið íslenzka for-
nritafélag.

ARTHUR, L. B. (1999): Religion, Dress, and the Body, Oxford/New York, Berg.
ASAD, T. (2009): Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in 

Christianity and Islam, Londres, Johns Hopkins University Press.
BAINBRIDGE, W.S. (2013): Egods: Faith Versus Fantasy in Computer Gaming, 

Oxford, Oxford University Press.
BOELLSTORFF, T. (2011): “Virtuality: Placing the Virtual Body: Avatar, Chora, 

Cypherg”, en F. E. Mascia-Lees (ed.), A Companion to the Anthropology of 
the Body and Embodiment, Chichester/Malden, Wiley-Blackwell, pp. 504-
520.

BREEN, G. (1999): “‘The Wolf Is at the Door’ Outlaws, Assassins, and Aven-
gers Who Cry ‘Wolf!’”, Arkiv för nordisk filologi, 114, pp. 31-43.

BYCHOWSKI, G. (2017). Trans Literature: Transgender Histories and Genres of Em-
bodiment, Medieval and Post-Medieval, tesis doctoral, The George Washin-
gton University.

COCKERILL, S. y RODRÍGUEZ CARBALLO, S. (2022): “El astrágalo como un indica-
dor para el estudio de la infancia en las poblaciones prehispánicas de las 
islas Canarias”, Revista española de Antropología Física 46, pp. 40-50.

CORNEJO VALLE, M. (2021): “De cómo la espiritualidad se convirtió en saluda-
ble”, Barcelona Metropolitana 121, pp. 1-14.

CORNEJO VALLE, M. et al. (2019): “El giro saludable: sacrificio, sanación, bien-
estar y su relación con la espiritualidad contemporánea”, Athenea Digital 
19(2), pp. 1-22.

CSORDAS, J. T. (1990): “Embodiment as a Paradigm for Anthropology”, Ethos 
18(1), pp. 5-47.

DEMELLO, M. (2011): “Modification: Blurring the Divide: Human and Ani-
mal Body Modifications”, en F. E. Mascia-Lees (ed.), A Companion to 
the Anthropology of the Body and Embodiment, Chichester/Malden, Wi-
ley-Blackwell, pp. 338-352.

DOYLE, D. (2009): “The body of the avatar: rethinking the mind-body rela-
tionship in virtual world”, Journal of Gaming and Virtual Worlds 1(2), pp. 
131-141.

EVANS-PRITCHARD, E. E. (1976): Brujería, magia y oráculos entre los azande, Bar-
celona, Anagrama.

FAULKES, A. (ed.) (2005): Snorra Edda. Prologue and Gylfaginning, Londres, 
Viking Society for Northern Research.

FINCH, R. G. (ed.) (1965): Vǫlsunga Saga, Londres, Nelson.
FREUD, S. (1992): De la historia de una neurosis infantil y otras obras, Buenos 

Aires, Amorrortu.
HALL, A. (2007): “The Evidence for Maran, the Anglo-Saxon ‘Nightmares’”, 

Neophilologus 91, pp. 299-317.
HIGH, M. (2016): “Human Predation and Animal Sociality: The Transforma-

tional Agency of Wolf People in Mongolia”, en S. Hurn (ed.), Anthropology 

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   116 14/12/23   15:09



117

and Cryptozoology: Researching Encounters with Mysterious Creatures, Lon-
dres, Routledge, pp. 107-119.

HOBBINS, D. (trad.) (2005): The Trial of Joan of Arc, Cambridge/Londres, Har-
vard University Press.

INGOLD, T., (1992): “Culture and the perception of the environment”, en E. 
Croll y D. Parkkin (eds.), Bush Base, Forests Farm: Culture, Environment and 
Development, Londres/Nueva York, Routledge, pp. 39-56. 

JAKOBSSON, A. (2011): “Óðinn as mother: The Old Norse deviant patriarch”, 
Arkiv för nordisk filologi 126, pp. 5-16.

— (2017): The Troll Inside You: Paranormal Activity in The Medieval North, [s. 
l.], Goleta, Punctum Books.

— (2020): “The Flexible Masculinity of Loki”, Limes 13, pp. 16-27.
JÓNSSON, G. y VILHJÁLMSSON, B. (eds.) (1959): Hervarar saga ok Heiðreks, Reyk-

javík, Bókaútgáfan Forni. 
KRISTJÁNSSON, J. y ÓLASSON, V. (eds.) (2014): Eddukvædi I. Goðakvædi, Reykja-

vík, Hið íslenzka fornritafélag.
LE GOFF, J. y TRUONG, N. (2005): Una historia del cuerpo en la Edad Media, Bar-

celona, Buenos Aires y México, Paidós Orígenes.
LEWIS, I. (2003): Ecstatic Religion. A Study of Shamanism and Spirit Possession, 

Londres/Nueva York, Routledge.
LINDQUIST, G. (2000): “The wolf, the Saami and the urban shaman: predator 

symbolism in Sweden”, en J. Knight (ed.), Natural enemies. People-Wildli-
fe Conflicts in Anthropological Perspective, Londres/Nueva York, Routledge, 
pp. 170-188.

LOWIE, R. (1936): Primitive Religion, Londres/Nueva York, Routledge.
MARTÍN PÁEZ, M. (2020): “La percepción del self a través del shapeshifting: 

sobre la condición humana en el medievo nórdico”, Temas Medievales 
28(2): pp. 1-19.

— (2021): “Liminaridad y licantropía: sobre los ritos de paso y la ascenden-
cia en Vǫlsunga saga”, Memoria y civilización, 24, pp. 1- 22.

— (2022): En engi má við skǫpum vinna: La representación de la estructura de 
parentesco como destino en Vǫlsunga saga y su relación con la estructura 
social del Medievo Nórdico, tesis doctoral, Universidad Complutense de 
Madrid.

MAUSS, M. (1991): “Técnicas y movimientos corporales”, en M. Mauss, So-
ciología y Antropología, Madrid, Tecnos, pp. 337-356.

MILLER, W. I. y VOGT, G. (2015): “Finding, sharing and risk of loss: of whales, 
bees and other valuable finds in Iceland, Denmark and Norway”, Compa-
rative Legal History, 3(1), pp. 38-59.

MORI, M. (1970): “The Uncanny Valley”, Energy, 7, pp. 33-35.
NORDAL, S. (ed.) (1933): Egils saga Skalla-Grímssonar, Reykjavík, Hið íslenzka 

fornritafélag.
PRICE, N. (2002): The Viking Way. Religion and War in Late Iron Age Scandina-

via, Uppsala, Center for Research Libraries.
RADCLIFFE-BROWN, A. R. (1969): Estructura y función en la sociedad primitiva, 

Barcelona, Planeta-Agostini.

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   117 14/12/23   15:09



118

RIDINGTON, R. (1976): “Wechuge and Windigo: A Comparison of Cannibal 
Belief among Boreal Forest Athapaskans and Algonkians”, Anthropologica 
18(2), pp. 107-129.

RYE, S. (2000): “Wild Pigs, Pig-men and Transmigrants in the Rainforest of 
Sumatra”, en J. Knight (ed.), Natural Enemies. People-wildlife Conflicts in 
Anthropological Perspectives, Londres/Nueva York Routledge, pp. 104-123.

STRATHERN, A. (1975): “Why is Shame on the Skin?” Ethnology 14(4), pp. 347-
356.

SVEINSSON, E. O. y ÞÓRÐARSON, M. (ed.) (1935): Eyrbyggja Saga, Reykjavík, Hið 
íslenzka fornritafélag.

THEVÓZ, M. (1984): The Painted Body, Nueva York, Rizzoli International.
TOLKIEN, J. R. R. (1983): “Beowulf: The Monsters and the Critics”, en C. Tol-

kien (ed.), The Monsters and the Critics and Other Essays, Londres, George 
Allen and Unwin.

TOLLEY, C. (1996): “Sources for Snorri’s Depiction of Odinn in Ynglinga saga: 
Lappish Shamanism and the Historia Norvegiae”, Maal og Minne, pp. 67-79.

— (2007): “Hrólfs saga Kraka and Sámi Bear rites”, Saga Book 31, pp. 5-38.
TULINIUS, T. H. (2002): The matter of the north: The rise of literary fiction in thir-

teenth century Iceland, Odense, Odense University Press.
TURNER, T. (1980): “The Social Skin”, en J. Cherfas y R. Lewin (eds.), Not 

Work Alone: A Cross-Cultural View of Activities Superfluous to Survival, Thou-
sand Oaks/ Londres, SAGE, pp. 111-140.

— (1971): “An anthropological approach to the Icelandic Saga”, en T. Beidel-
man (ed.), The translation of Culture. Essays to E. E. Evans-Pritchard, Lon-
dres, Tavistock Publications, pp. 349-374.

WILLIAMS, D. (1996): Deformed Discourse. The Function of the Monster in Me-
diaeval Thought and Literature, Exeter, University of Exeter Press.

L030 Cuerpos y diversidades 14x22 (3).indd   118 14/12/23   15:09


