
En este libro se reúnen una serie de investigadores de diferentes 
nacionalidades para reflexionar sobre la religión y la filosofía en   
la Grecia de la Antigüedad. Estos estudiosos del pensamiento anti-
guo han sido convocados por el grupo de investigación brasileño 
Delphos y debaten, en particular, cómo se imbrican mutuamente el 
pensamiento religioso con el filosófico durante este periodo. Entre 
los trabajos reunidos aquí, varios están dedicados a la épica y la 
literatura filosófica anterior a Platón. Los restantes se ocupan, junto 
a este gran filósofo clásico, de Aristóteles y de Filón de Alejandría. 
Estas aportaciones permiten reconocer cómo se entrelaza la visión 
del cosmos, la metafísica y la vida humana en el pensamiento grie-
go. Se hace un recorrido desde la religión griega tradicional a sus 
reinterpretaciones filosóficas, llegando hasta el Dios monoteísta 
del judaísmo dado a conocer en lengua helena. La naturaleza del 
cosmos, investigada científicamente no es extraña a la visión sobre 
lo divino de los griegos, pero tampoco lo es la ética, con todas sus 
exigencias. De tal modo, estos estudios proporcionan una mirada 
caleidoscópica sobre los variados puntos de vista desde los cuales 
son afrontados la naturaleza, la condición humana y la divinidad 
con la mirada de la literatura griega antigua. Filosofía y religión en la Grecia antigua

Directores
Jorge Luis Gutiérrez 

David Torrijos Castrillejo

Fi
lo

so
fía

 y
 r

el
ig

ió
n 

en
 la

 G
re

ci
a 

an
tig

ua

Salamanca
2024

B.S

S.F. 5

D
ir

ec
to

re
s:
 J

or
ge

 L
ui

s 
G

ut
ié

rr
ez

 
D

av
id

 T
or

ri
jo

s 
C

as
tr

ill
ej

o

SALMANTICENSIS
SERIE FILOSOFÍA sindéresiseditorial



Filosofía y religión en la 
Grecia antigua



COLECCIÓN BIBLIOTHECA SALMANTICENSIS  

Serie Filosofía 5 

DIRECCIÓN – COORDINACIÓN     EDITOR-IN-CHEF 

Ana María Andaluz Romanillos – Universidad Pontificia de Salamanca, España 

CONSEJO ACADÉMICO – ACADEMIC ADVISORY BOARD  

Sixto J. Castro (Universidad de Valladolid, España) 

Juan José García Norro (Universidad Complutense de Madrid, España) 

Mauricio Beuchot Puente (UNAM, México)  

Fernando Broncano Rodríguez (Universidad Carlos III de Madrid, España)  

Jesús Conill Sancho (Universidad de Valencia, España)  

Adela Cortina Orts (Universidad de Valencia, España)  

John Cottingham (University of Reading/University of London / Oxford University, Reino Unido) 

Dulce María Granja Castro (UNAM, México)  

Diego Gracia Guillén (Universidad Complutense de Madrid, España)  

Danièle Moyal-Sharrock (University of Hertfordshire, Reino Unido)  

Jesús Padilla Gálvez (Universidad de Castilla La Mancha, España)  

Chon Tejedor (University of Hertfordshire, Reino Unido)  

Nuria Sánchez Madrid (Universidad Complutense de Madrid, España)  

Jesús Vega Encabo (Universidad Autónoma de Madrid, España)  

Nuno Venturinha (Universidade Nova de Lisboa, Portugal) 



B I B L I O T H E C A S A L M A N T I C E N S I S
Serie Filosofía 5

FILOSOFÍA Y RELIGIÓN EN LA 
GRECIA ANTIGUA 

Directores 

JORGE LUIS GUTIÉRREZ 
DAVID TORRIJOS CASTRILLEJO 

Editores 

ANDRE DA PAZ 
LUIZ EDUARDO FREITAS 

PEDRO MAURÍCIO GARCIA DOTTO 

COEDICIÓN 

UPSA EDICIONES 
UNIVERSIDAD PONTIFICIA DE SALAMANCA 

EDITORIAL SINDÉRESIS 

SALAMANCA 
2024 



Esta Editorial es miembro de la Unión de Editoriales Universitarias Españolas (UNE), lo que garantiza la difusión 
y comercialización nacional e internacional de sus publicaciones. 

FILOSOFÍA y religión en la Grecia antigua / directores, Jorge Luis Gutiérrez, David Torri-
jos Castrillejo ; editores, Andrea da Paz, Luiz Eduardo Freitas,  Pedro Maurício Garcia 
Dotto.  –  Salamanca: UPSA Ediciones; Madrid : Sindéresis, 2024.  

  292  p. ; 21 cm. – (Bibliotheca Salmanticensis. Serie Filosofía ; 5) 
  DL S.xx-2024. -- ISBN  xxxxxx 
1. Filosofía antigua. 2. Grecia-Religión. 3. Platón-Crítica e interpretación. 4. Aristóte-

les-Crítica e interpretación. I. Gutiérrez, Jorge Luis. II. Torrijos Castrillejo, David.
III. Paz, Andrea da. III. Freitas, Luiz Eduardo. IV. Dotto, Pedro Maurício Garcia.
V. Serie.

  1(38) 
  2(38) 

© UPSA EDICIONES 

    Universidad Pontificia de Salamanca 

    Compañía, 5 • Teléf. 923 27 71 28 

    publicaciones@upsa.es • www.publicaciones.upsa.es 

Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o transformación de esta obra solo puede ser 
realizada con la autorización de sus titulares, salvo excepción prevista por la ley. Diríjase a CEDRO (Centro Español 
de Derechos Reprográficos) si necesita fotocopiar o escanear algún fragmento de esta obra (www.conlicencia.com 
<http://www.conlicencia.com>; 91 702 19 70 / 93 272 04 47) 

Foto de portada: Die Philosophie: Sokrates und seine Schüler, pintura mural de Gustav Adolph Spangenberg, en el 
edificio principal de la Martin-Luther-Universität de Halle-Wittenberg. Bildarchiv Foto Marburg, Aufnahme-Nr.: 
fmd446031 

I.S.B.N.: 978-84-17601-83-6 

Depósito Legal: S 186-2024 

© 2024, Editorial Sindéresis 

    Calle Princesa, 31, planta 2, puerta 2 – 28008 Madrid, España 

    info@editorialsinderesis.com 

    www.editorialsinderesis.com 

    ISBN: 978-84-10120-38-9 



ÍNDICE 

INTRODUCCIÓN .....................................................................................  9 

PENSAMIENTO GRIEGO TEMPRANO 

Cilento, A. Z. Eros, Dioniso e Apolo: nas transparências do divino .......  13 

Conte, B. L. A Necessidade e outras divindades no poema de 
Parmênides .............................................................................................  29 

Freitas, L. E. Tinham os gregos uma cultura da vergonha? 
Uma breve revisão bibliográfica.............................................................  47 

Galgano, N. S. Do problema do cosmo ao problema do cosmólogo: 
Parmênides observador da mente humana ..............................................  63 

Gutiérrez, J. L. Justicia e injusticia divina en la obra los trabajos 
y los días de Hesíodo: la insolencia (ὕβρις) y la fábula del      
gavilán y el ruiseñor ...............................................................................  79 

Torrijos-Castrillejo, D. Sócrates y la divinidad providente ...................  95

PLATÓN 

Da Paz, A. How to Tame Your Wolf: Socrates vs. Thrasymachus ........  113 

Garcia Dotto, P. M. Do ideal de ομοιοσισ θεω em Platão e 
na tradição platônica ...............................................................................  131 

Jucksch, Y. T. O Timeu e o problema do mal: a imagem do 
caos pré-cósmico e a desordem psíquica ................................................  143 

Mercier Ramos, C. Linguagem Humana e Linguagem 
Divina em Platão ............................................................................  161 



Pitteloud, L. Um ou cinco universo(s), uma hesitação no Timeu ...........  173 

Vella, G. θάνατος e τεθνάναι nella definizione di morte nel 
Fedone (64 c): alcune riflessioni ............................................................  191 

ARISTÓTELES Y MÁS ALLÁ 

Arisó Cruz, A. Aristóteles y el automovimiento .....................................  205 

García-Lorente, J. A. Aristóteles: Deus existe? .....................................  217 

Gómez Pin, V. Tras la física ...................................................................  233 

Gómez Pin, V. Una polaridad aristotélica fertilizada por 
la física contemporánea ..........................................................................  247 

Macedo, D. D. Mímesis e mýthos: um estudo sobre o estatuto 
da representação e do enredo na Poética de Aristóteles .........................  261 

Rodríguez Hevia, T. “Deus semper maior”: El concepto de 
Dios en Filón de Alejandría ....................................................................  269 

Acerca de los autores ............................................................................  287 



INTRODUCCIÓN 

El presente libro reúne algunas de las principales conferencias pronunciadas du-
rante los simposios internacionales organizados por el grupo de investigación Del-
phos, cuyo principal foco de estudio son las relaciones entre filosofía y religión en 
la Grecia antigua. En cada simposio ha sido estudiado un tema específico dentro de 
esta amplia temática. Entendemos por Grecia antigua una entidad territorial e idio-
mática, que se extiende desde los tiempos de Homero hasta el final de la patrística 
expresada en esa misma lengua.  

El grupo Delphos fue creado por el Profesor Dr. Jorge Luis Gutiérrez en la Uni-
versidad Mackenzie de São Paulo (Brasil) en el año 2013, siendo su director hasta 
hoy. Posteriormente se unió a la dirección de los simposios Delphos el profesor Dr. 
David Torrijos de la Universidad San Dámaso. 

Delphos organizó su primer simposio en 2015, con el tema de “La ciudad” (ἡ 
πόλις), haciendo gran énfasis en la filosofía de Aristóteles. Desde entonces hasta el 
año 2023 el grupo ha organizado cinco simposios internacionales, que sirvieron 
como importantes espacios para la difusión y discusión de la ciencia, la educación y 
la cultura sobre la Antigüedad. Cada uno de estos simposios ha estado dedicado, 
respectivamente, a los siguientes tópicos: “La ciudad” (ἡ Πόλις), “El amor” (ὁ 
Ἔρως), “El cielo” (ὁ Οὐρανός), “El alma” (ἡ Ψυχή) y “Lo divino” (τὸ θεῖον).  

Cada uno de estos simposios ha reunido gran variedad de investigadores y ex-
pertos en sus respectivos campos de estudio, de unas 30 universidades internaciona-
les de renombre, que presentaron más de 100 trabajos científicos. 

A lo largo de una década de trayectoria, el grupo de investigación Delphos ha 
contado con el apoyo del Curso de Filosofía de la Universidad Mackenzie de São 
Paulo. Este apoyo institucional ha sido crucial para la creación y el desarrollo del 
grupo, pero hoy el grupo de investigación Delphos es autónomo y se ha convertido 
en una entidad independiente, aunque mantiene una asociación académica y fraterna 
con dicho Curso de Filosofía de la Universidad Mackenzie. 



10   Introducción 

Estos logros subrayan el impacto y la relevancia de la investigación llevada a 
cabo por el grupo de investigación Delphos, así como su capacidad para establecer 
colaboraciones de prestigio con instituciones de renombre en todo el mundo, conso-
lidando su posición como un referente en el campo de los estudios clásicos. 

El presente libro refleja el variado origen de los autores, con secciones redacta-
das en inglés e italiano, pese a destacar las lenguas portuguesa y española. Está dis-
tribuido en tres partes de acuerdo con un orden histórico. Dentro de cada una de estas 
partes, para repartir las contribuciones de los autores se ha atendido a un orden me-
ramente alfabético. 

La primera parte está dedicada a los primeros exponentes del pensamiento 
griego, empezando por Homero y Hesíodo. Ahí aparece también la filosofía llamada 
“presocrática” en la figura de Parménides y se cierra el periodo con la nueva visión 
de la religión de Sócrates. La segunda parte se centra en Platón, un filósofo atendido 
en seis capítulos. Son estudiados diálogos como el Fedón o el Timeo, tocando temas 
como la asimilación del hombre a Dios, el lenguaje de los dioses y los hombres, la 
pluralidad de mundos o la muerte. En la tercera parte destaca Aristóteles como el 
autor más estudiado, pues se ocupan de su pensamiento casi todos los artículos, aun-
que Arisó Cruz y Gómez Pin ponen en diálogo su reflexión sobre la física con la 
ciencia contemporánea. Por lo demás, son estudiadas también su argumentación so-
bre la existencia de Dios así como sus ideas sobre la representación en la Poética. 
Por último, esta sección está también abierta temporalmente, porque se tiene en 
cuenta el pensamiento sobre la divinidad aportado por Filón de Alejandría, el cual 
representa un eminente episodio dentro de la historia de la filosofía griega antigua.  

Jorge Luis Gutiérrez 

David Torrijos Castrillejo 



UM OU CINCO UNIVERSO(S), UMA HESITAÇÃO NO TIMEU 

 

LUCA PITTELOUD* 

 

 

Das muitas justificativas adotadas pelo Demiurgo para criar o melhor universo 
possível, a que diz respeito à sua singularidade tem sido objeto de muitas críticas. Aqui 
está o texto: 

Mas, de fato, estávamos certos ao dizer que o universo era único, ou seria mais 

correto falar de vários mundos, ou até mesmo infinitos? Único, sim! Pelo menos se 

foi feito de acordo com seu modelo. Já que aquilo que envolve todos os seres vivos 

inteligíveis que existem nunca poderia ser, depois de outro, o segundo. Se esse fosse 

o caso, então teríamos que supor um Ser Vivo adicional envolvendo os outros dois, 

que seriam suas partes, e nesse caso seria mais correto dizer que nosso universo se 

assemelha, não a esses dois, mas àquele que os envolve. Para que este mundo 

pudesse se assemelhar ao Ser Vivo completo em sua singularidade, seu criador não 

produziu nem dois nem mesmo um número infinito deles; mas, consequentemente, 

este universo é o único de sua espécie, e assim foi gerado e continuará sendo.1 

O argumento proposto aqui é uma continuação direta daquele que estabeleceu a 
natureza do Modelo e sua singularidade (30c-31a) e levanta a questão de quantos 
mundos são feitos a partir dele: 

Pergunta: Existe apenas um, vários ou uma infinidade de mundos? 

Essa pergunta esgota todas as possibilidades: ou (poteron) existe apenas um 
universo (hena ouranon), ou (ê) vários (pollous). No último caso, duas possibilidades 
devem ser mantidas: ou é possível conceber vários mundos (pollous), por exemplo, 

 

* Profesor de Filosofia Antiga na Universidade Federal do ABC, São Paulo e Investigador María 
Zambrano, Universidad Autónoma de Madrid. Email: luca.pitteloud@ik.me. 

1  31a2-��b�: πότερον ο੣ν ੑρθ૵ς ਪνα οὐρανὸν προσειρήțαμεν� ਲ਼ πολλοઃς țα੿ ਕπεȓρους λȑȖειν 
਷ν ੑρθότερον� ਪνα� ε੅περ țατ੹ τὸ παράįειȖμα įεįȘμιουρȖȘμȑνος ਩σται� τὸ Ȗ੹ρ περιȑχον πάντα ὁπόσα 
νοȘτ੹ ȗ૶α μεθ¶ ਦτȑρου įεȪτερον οὐț ਙν ποτ¶ ε੅Șǜ πάλιν Ȗ੹ρ ਗν ਪτερον εੇναι περ੿ ਥțεȓνω įȑοι ȗ૶ον� ο੤ 
μȑρος ਗν ε੅τȘν ਥțεȓνω� țα੿ οὐț ਗν ਩τι ਥțεȓνοιν ਕλλ¶ ਥțεȓν૳ τ૶ περιȑχοντι τόį¶ ਗν ਕĳωμοιωμȑνον 
λȑȖοιτο ੑρθότερον� ੆να ο੣ν τόįε țατ੹ τ੽ν μόνωσιν ੖μοιον ઝ τ૶ παντελεῖ ȗ૴૳� įι੹ τα૨τα ο੡τε įȪο¶ ο੡τ 
ਕπεȓρους ਥποȓȘσεν ὁ ποι૵ν țόσμους� ਕλλ¶ εੈς οὐρανὸς μονοȖεν੽ς ਩στιν țα੿ ਩τ¶ ਩σται� 



174                                                                                                    Luca Pitteloud 

cinco,2 ou uma infinidade (apeirous). A alusão às cosmogonias pré-socráticas é 
explícita: o argumento buscará excluir não apenas a possibilidade de uma infinidade 
de mundos (como defendido no atomismo de Demócrito por meio da postulação de 
um vazio infinito e de um número ilimitado de átomos), mas também de uma 
pluralidade de mundos (que também pode ser entendida como a sucessão de mundos 
diferentes, como, por exemplo, em Empédocles).3 Essas duas possibilidades devem 
ser levadas em conta: de fato, uma vez que a relação entre o cosmos e seu Modelo é a 
de uma imagem com respeito a um modelo, não é impossível supor que, a partir do 
mesmo modelo, várias imagens sejam geradas, tanto no caso da produção demiúrgica4 
quanto do reflexo em um meio receptivo, uma vez que a relação de uma Forma 
inteligível com os objetos sensíveis que dela participam é sempre a de uma unidade 
com respeito a uma pluralidade. Como, então, a singularidade do universo pode ser 
justificada? Seria suficiente afirmar que o Demiurgo usou toda a matéria disponível 
para a constituição do corpo do mundo? Na verdade, Timeu parece querer propor aqui 
um argumento que liga a unidade do mundo à sua perfeição. Mais adiante (33a), essa 
conexão será reafirmada por meio do seguinte exemplo contrafactual: se o mundo não 
fosse único, então um número de entidades corpóreas existiria fora dele. Os poderes 
dessas últimas poderiam ser uma ameaça à integridade do cosmos. A singularidade do 
universo, que não é garantida a priori no discurso da fabricação demiúrgica, está, 
portanto, ligada à possibilidade de preservar a integridade do universo. Entretanto, o 
argumento selecionado (AUM) propõe outro caminho, ligando a singularidade e a 
beleza do universo, cuja estrutura é a seguinte: 

(P1) : Para qualquer conjunto de Formas F1, F2, F3, F4 (por exemplo, as quatro 

espécies da Forma de Vida), existe uma Forma F, da qual F1, F2, F3, F4 seriam as 

partes. 

(P2) : Se houvesse duas Formas de vida, V1 e V2, então necessariamente existiria 

uma Forma V3, da qual V1 e V2 seriam as partes. 

(C1) : V é único. 

--- 

 

2  Veja 55c4-d6, que mostra que, se houver cinco sólidos perfeitos, então é possível supor que 
haverá cinco mundos, cada um com a estrutura de um sólido. Veja Sedley (2008, 113).. 

3  Veja Cornford (1997, 42-43). 
4  Se o artesão tiver material suficiente, ele poderá produzir várias cópias. No caso do relato do 

Timeu, afirma-se claramente que o artesão usará todo o material disponível para criar um universo. 
Portanto, não há material não utilizado e o corpo do mundo esgota toda a dimensão material do universo 
(32c). 



Um ou cinco universo(s), uma hesitação no Timeu                                                         175 

(P3): (V) é o modelo que o Demiurgo usa para criar o universo, que é uma imagem 

dele. 

(P4*) Se um modelo é único, então sua imagem deve ser única para se assemelhar 

ao modelo o mais possível. 

(P5) : V é único (C1). 

(C2) : O cosmos é único. 

Como as quatro primeiras deduções propostas no discurso de Timeu, (AUM) é 
válida se (P4*) for aceita. Entretanto, essa premissa parece problemática: ela foi muito 
criticada na literatura secundária, a ponto de o Demiurgo ter sido chamado de insano.5 
Antes de examinar a suposta insanidade do Demiurgo, vale a pena avaliar brevemente 
cada uma das premissas de (AUM). Essa inferência é frequentemente associada a dois 
outros argumentos bem conhecidos do leitor dos diálogos: o argumento do Terceiro 
Homem (TH) de Parmênides (132a1-8) e o argumento da Terceira Cama (TC) da 
República (597c7-9). Esses três argumentos implicariam em um uso comum da noção 
de regressão ao infinito.6 No entanto, deve-se notar que, diferentemente de (TH), (TC) 
e (AUM) não se situam no âmbito de uma crítica à teoria das Formas como na primeira 
parte do Parmênides, nem mesmo no âmbito de uma regressão ao infinito gerada pela 
atribuição unívoca da mesma propriedade a uma Forma e aos objetos sensíveis que 
dela participam (a autopredicação). No caso de (AUM), como em (TC), estamos 
lidando com a afirmação da necessidade de postular uma única Forma F acima de duas 
Formas F1 e F2. De maneira diferente do discurso de Timeu, (TC) prevê um artesão 
divino (dêmiourgos, poiêtês, phutourgos), que faria não apenas objetos sensíveis, mas 
também as Formas inteligíveis. Em ambos os casos, a necessidade de postular uma 
única Forma F (a Cama ou o Animal) parece implicar a impossibilidade de uma 
regressão ao infinito.7 (TC) propõe supor que o artesão divino criou duas Camas 
inteligíveis. Nesse caso, de fato, se ele produzisse até mesmo duas delas, 

imediatamente apareceria outra que seria única, cuja forma essas duas possuiriam; a 

cama única seria o que a verdadeira cama é, e não as outras duas.8 

 

 

5  Veja Keyt (1971). 
6  A relação entre esses argumentos foi observada por Proclus (In Timaeum 134F), Keyt (1971, 

36), Cherniss (1944, 296) e Nerlich (1960). 
7  Para uma comparação dos dois argumentos, consulte Fine (1993, 231-238). 
8  República, 597c7-�: ³εੁ įȪο μόνας ποιήσειεν� πάλιν ਗν μȓα ਕναĳανεȓȘ ਸς ਥțεῖναι ਗν α੣ 

ਕμĳότεραι τὸ εੇįος ਩χοιεν� țα੿ ε੅Ș ਗν ੔ ਩στιν țλȓνȘ ਥțεȓνȘ ਕλλ¶ οὐχ αੂ įȪο�´ 



176                                                                                                    Luca Pitteloud 

Estamos, de fato, diante de um argumento reducionista: se um Demiurgo fez duas 
Formas da Cama, (C1) e (C2), então seria necessário postular uma terceira Forma da 
Cama, (C), que seria realmente o que a Cama é, e cuja forma (eidos) (C1) e (C2) 
possuiriam. A semelhança com (AUM) é impressionante.9 Ao contrário de (TH),10 
(AUM) e (TC) parecem se basear na ideia de que, se dois objetos do mesmo nível 
ontológico, duas Formas ((F1) e (F2)), existissem, então uma terceira Forma (F) teria 
de ser postulada, a qual seria realmente a única Forma (F). O que seriam, nesse caso, 
(F1) e (F2)? No caso de (TC), parece plausível que a única Forma inteligível seja (C), 
pois se esta última existe, então de (C1) e (C2) não se pode mais afirmar que são 
Formas inteligíveis (597c9). (AUM) difere, nesse aspecto, de (TC),11 uma vez que V1 
e V2 são descritas como partes da Forma (V). As partes de uma Forma são Formas? 
O argumento anterior (AUM) parecia indicar que essa pergunta deveria ser respondida 
afirmativamente, uma vez que as quatro espécies (D=deuses), (C=animais que voam), 
(T=animais que caminham pela terra) e (A=espécie aquática) foram descritas ali como 
quatro Formas inteligíveis que constituem partes da Forma viva (V). Assim, se for 
assumido que (V1) e (V2) são partes de (V), então elas parecem ser as próprias Formas 
inteligíveis. Assim, a primeira premissa do (AUM), (P1), admite a ideia de que há uma 
relação todo/partes entre uma Forma e partes dessa Forma que também são Formas 
inteligíveis. Em vez de considerar as diferentes espécies que constituem as partes da 
Forma do vivo (V), (AUM) propõe, de forma mais geral, supor que existem duas 
Formas do vivo (V1) e (V2), que seriam partes de (V) (P2). Assim, o argumento é uma 
reductio ad absurdum: não é possível que a Forma do vivo, na medida em que é 
completa, possa ser um constituinte de um par. Em outras palavras, é afirmado em (P2) 

 

9  Veja Patterson (1981, 106-107). Enquanto em um caso a Forma F engloba (periechein) (F1) 
e (F2), cada uma sendo uma parte (meros) de F, no outro, (F1) e (F2) possuem o eidos de (F). Além 
disso, nenhum dos argumentos parece apelar para a autopredicação, pois, se isso acontecesse, seria 
gerada uma regressão infinita. Em nenhum momento é declarado explicitamente que ambas as Formas, 
(F1) e (F1), ou mesmo (F) são f. Parece haver uma diferença entre ser a Forma F e ter o eidos da Forma 
F ou ser partes dela. Assim, (F), por um lado, e (F1) e (F2), por outro, não parecem se qualificar como 
f univocamente. Veja Patterson (1981, 107). 

10  No caso de (TH), há a necessidade de postular uma unidade sobre uma pluralidade (Um sobre 

Muitos) tanto sobre os indivíduos, que possuem uma propriedade em comum, quanto sobre os 
indivíduos e essa Forma (que é qualificada como f), daí a necessidade de postular uma segunda Forma, 
depois uma terceira e assim por diante. 

11  Observe também que há uma segunda diferença entre (TC) e (AUM). O argumento da 
República é precedido por uma declaração explícita da necessidade de postular uma Forma, sempre que 
houver uma pluralidade de objetos com o mesmo nome (596a5-7). (AUM) não introduz uma premissa 
que implica unidade sobre uma pluralidade (Um sobre Muitos), mas parece deduzir a singularidade de 
(V) a partir da necessidade de que ela seja completa, ou seja, que contenha em seu interior todas as 
espécies de animais (30c6 e d1). 



Um ou cinco universo(s), uma hesitação no Timeu                                                         177 

que, se o Modelo (M), que o Demiurgo usa, e que deve ser completo, pudesse ser o 
membro (V1) de um par, então os dois membros desse par (V1 e V2) seriam partes de 
uma terceira Forma completa (V3). Nesse caso, existiria, portanto, outra Forma da 
vida inteligível (V2), ao lado do Modelo inteligível (M = V1), que seria 
necessariamente incompleto. 

De fato, nem (V1) nem (V2) podem corresponder ao Modelo completo (M) usado 
pelo Demiurgo, uma vez que ambos são partes de um todo. Portanto, para que M seja 
realmente completo, ele não pode ser idêntico a (V1) e deve envolver (V1) e (V2), que 
são ambas partes dele. Esse argumento, portanto, não apela para uma regressão ao 
infinito, pois, como vimos, sua estrutura repousa inteiramente no fato de que a Forma 
dos vivos deve ser completa e composta de todas as suas partes. A passagem de (P2) 
para (C1) se dá por meio de uma reductio ad absurdum que se baseia na seguinte 
contradição: não é possível que (M) seja ao mesmo tempo completa e incompleta 
(como parte de um todo (V1)). Assim, se houvesse duas Formas do Vivente (V1 e V2), 
então cada uma delas seria completa (como um Modelo completo escolhido pelo 
Demiurgo) e incompleta (como parte de um par), o que é impossível, e, como tal, o 
Modelo teria que ser identificado com V3, a Forma completa do Vivente (V). 

No entanto, (AUM) não para por aí, pois procura mostrar, em um segundo passo, 
que não apenas o modelo é único, mas sua imagem também é única (C2). Ora, essa 
afirmação é bastante surpreendente, uma vez que, na relação entre o inteligível e o 
sensível, tal como descrita em todos os diálogos que introduzem a hipótese das 
Formas, há sempre uma relação entre uma Forma única (a Forma da cama) e a multidão 
de objetos sensíveis que dela participam (várias camas sensíveis). Por que, então, no 
caso da Forma dos vivos, o Demiurgo faz apenas uma imagem sensível? Por que o 
universo, se é a imagem da Forma inteligível dos vivos (P3), deveria ser a única 
imagem (C2)? A razão dada é que o Demiurgo desejava que esse mundo se 

assemelhasse, por sua singularidade, ao Ser vivo completo. Agora, por trás dessa 
ideia, parece que precisamos acrescentar uma premissa adicional que não está explícita 
no discurso de Timeu: a ideia de que (P4*) se um modelo é único, então sua imagem 

terá de ser única, a fim de se assemelhar ao modelo tanto quanto possível. Como essa 
premissa pode ser justificada? O discurso de Timeu refere-se à constituição do mundo 
descrevendo-o como uma imagem, e isso de duas maneiras diferentes: o universo é de 
fato o produto da fabricação demiúrgica, mas antes que o Demiurgo comece seu 
trabalho de organização, já existe um pré-universo sensível, que é descrito como o 
surgimento das imagens das Formas dos quatro elementos no Receptáculo (52d-53c). 



178                                                                                                    Luca Pitteloud 

Ora, esse caos pré-cósmico é apresentado como uma imagem altamente imperfeita, 
consistindo nos traços (ichnê) dos quatro elementos que aparecem e desaparecem do 
Receptáculo. É importante observar que o universo é descrito primeiramente como um 
reflexo do inteligível (REF) e, em seguida, como uma imagem trabalhada (ART) feita 
por um Demiurgo. Qual é a relação entre esses dois momentos? Eles constituem dois 
períodos na formação do universo (seja temporal ou ontologicamente), ou é possível 
identificar esses dois momentos de alguma forma? No que diz respeito à nossa 
problemática, deve-se observar, com relação a essas duas noções de imagem 
associadas ao universo (REF e ART), que estas últimas não podem, de forma alguma, 
possuir as mesmas propriedades que o Modelo inteligível (seja a Forma dos vivos ou 
as Formas dos quatro elementos).  

De fato, é necessário distinguir as propriedades de uma Forma inteligível, 
enquanto Forma (propriedades eidóticas), daquelas dessa mesma Forma enquanto F 
(propriedades essenciais12). As primeiras são comuns a todas as Formas (identidade, 
perfeição, eternidade, independência e unidade), enquanto as últimas são aquelas que 
descrevem a natureza inteligível de cada Forma (o Belo, o Justo, o Fogo, o Vivo). Ora, 
uma imagem deve, por natureza, imitar as propriedades essenciais e não as 
propriedades eidóticas de seu modelo. Assim, seja uma imagem da Forma do vivo 
(ART) ou dos quatro elementos (REF), como uma imagem, o universo deve ser uma 
tradução sensível das propriedades essenciais dessas Formas. Não se trata, de forma 
alguma, de um artesão que produz cópias exatas em todos os aspectos do modelo 
(como na duplicação de Crátilo no diálogo homônimo (432a-c)). O Demiurgo deve, 
portanto, escolher quais propriedades ele dará ao universo, de modo que ele seja a 
melhor imagem possível do inteligível. Toda a estratégia do discurso de Timeu buscará 
mostrar como o Demiurgo é capaz de persuadir melhor a necessidade usando seu 
intelecto. Os limites impostos pelo Receptáculo implicam que o cosmos é uma imagem 
sensível (no espaço e no tempo) do inteligível, não um segundo inteligível. Agora, 
essas propriedades atribuídas ao sensível são aquelas que caracterizam os traços das 
Formas dos quatro elementos no Receptáculo (REF) e aquelas que o Demiurgo decide 
atribuir ao objeto que ele faz (ART). 

Nesse último caso, imagine um pintor que decide representar um tucano em uma 
tela. O artista terá que decidir quais propriedades do tucano ele atribuirá à sua imagem: 
as cores, certamente, e o tamanho, sem dúvida (se a pintura tiver que ser realista). 

 

12  Para uma distinção semelhante, consulte Parry (1979, 1-10). 



Um ou cinco universo(s), uma hesitação no Timeu                                                         179 

Entretanto, há várias propriedades que o artista não poderá atribuir à pintura, por 
exemplo, a propriedade de ser um tucano, que é reservada ao modelo. Portanto, o 
artista deve encontrar uma maneira de traduzir essa propriedade em seu trabalho para 
produzir a melhor imagem possível. No caso da criação do universo pelo Demiurgo, o 
mesmo procedimento deve ser buscado: quais propriedades devem ser atribuídas ao 
cosmos para torná-lo a melhor imagem possível da Forma dos vivos? Essa tradução 
do inteligível para o sensível implica a atribuição de certas propriedades eidóticas ao 
universo? Ou essas propriedades estão reservadas para as Formas e é um erro no 
raciocínio do Demiurgo atribuí-las ao universo? Uma Forma inteligível é, como tal, 
idêntica a si mesma, única, perfeita, divina, eterna e independente. Se essas 
propriedades são reservadas para o inteligível, não é problemático atribuí-las ao 
universo? Esse parece ser o caso para as duas propriedades declaradas: divindade 
(92c8: theos aisthetos) e unicidade (AUM) e, em menor grau, para a eternidade 
(embora a questão da origem temporal do universo seja debatida, o fato de que ele não 
pode ser destruído e existirá para sempre é explicitamente declarado em 32c2-4). O 
Demiurgo está certo, então, ao criar um único cosmo, de modo que (hina oun: 31a8-
b1) ele se assemelhe ao Modelo em sua singularidade? 

As propriedades eidóticas, tais como divindade, independência e eternidade, não 
são da mesma natureza daquelas atribuídas ao sensível pelo Demiurgo: o cosmos é 
apenas relativamente eterno, divino e autárquico. Por outro lado, sua singularidade 
representa um caso interessante, uma vez que o cosmos é único, no mesmo sentido em 
que a Forma dos vivos é única. Não há necessidade de transpor a propriedade 
inteligível em um equivalente sensível, uma vez que é estritamente a mesma 
propriedade. Mas o Demiurgo não deveria se contentar em transpor as propriedades 
essenciais da Forma dos seres vivos? É o que ele faz, constituindo as quatro espécies 
de seres vivos e atribuindo-lhes propriedades que traduzem que são imagens da Forma 
dos seres vivos, como as capacidades motora, nutritiva, sensitiva e intelectual, 
propriedades que a Forma dos seres vivos obviamente não possui. 

Uma outra distinção deve ser acrescentada: o Demiurgo não apenas parece fazer 
uma imagem da Forma dos vivos, mas também procura produzir a melhor e mais bela 
realização ao ordenar um ambiente caótico em movimento (30a).13 Ora, deve-se notar 
que é esse segundo aspecto que guia as decisões do Demiurgo quando ele decide 
atribuir ao universo certas propriedades geralmente atribuídas a Formas inteligíveis, 

 

13  Sobre essa distinção, consulte Patterson (1981, 113). 



180                                                                                                    Luca Pitteloud 

tais como, por um lado, autossuficiência e independência de toda influência externa 
(33d) e, por outro lado, eternidade (33b). Parece que a singularidade também é 
atribuída ao universo a fim de torná-lo a mais bela realização possível (e não apenas a 
imagem de um modelo). Além disso, outra propriedade parece estar ligada à unidade 
do universo, a saber, sua completude: Timeu deixou claro (30c-31a) que, para que o 
universo fosse o mais semelhante possível à Forma dos vivos, que é o melhor Modelo 
inteligível possível, uma vez que é completo, o Demiurgo constituiu um único ser vivo 

visível, contendo em seu interior todos os seres vivos, que são por natureza 

relacionados a ele. Como, então, essa relação entre beleza, unidade e completude deve 
ser entendida? 

A intenção do Demiurgo é reproduzir, tanto quanto possível, a perfeição do 
Modelo no universo. Agora, essa perfeição do Modelo é descrita como 
necessariamente induzindo a completude do último. Além disso, a completude do 
Modelo implica sua singularidade. Em outras palavras, uma vez que, no nível do 
Modelo, sua perfeição implica sua completude, que, por sua vez, implica sua 
singularidade, então a mesma inferência deve ser feita no nível de sua imagem 
sensível, de modo que esta última seja a melhor realização possível. No que diz 
respeito ao Modelo, sua completude está associada ao fato de que (V) é composto de 
todas as espécies de seres vivos que são quatro em número. (AUM) acrescenta, além 
disso, que uma segunda Forma de seres vivos não pode existir, sob pena de fazer com 
que (V) perca sua completude. Como podemos entender as implicações desse 
argumento para o sensível? 

O que significa a completude do sensível? Em que sentido o universo é completo? 
É porque ele inclui as quatro espécies (D), (C), (T) e (A) (sentido fraco), ou é porque 
ele inclui todos os membros dessas quatro espécies (sentido forte)14? Se a criação de 
um cosmo completo envolvesse apenas a presença das quatro espécies de vida (e não 
de todos os seus membros), então seria obviamente possível ter uma infinidade de 
universos completos, cada um possuindo essas espécies. Parece, portanto, que 
devemos optar pela completude no sentido forte: para que o universo seja completo, 
ele deve conter não apenas as quatro espécies de vida, mas também todos os seus 
membros. Aliás, é isso que 30c8-d1 parece defender, ao afirmar que o ser vivo sensível 
contém, em si, todos os seres vivos, que são, por natureza, relacionados a ele: no nível 

 

14  Essa distinção também é apresentada por Patterson (1981, 115). 



Um ou cinco universo(s), uma hesitação no Timeu                                                         181 

inteligível, quatro Formas compõem (V), no nível sensível, há uma multidão de 
representantes de cada uma dessas espécies.15 

Se o universo é, portanto, único, porque é completo, e se é completo, porque tem 
dentro de si todos os membros das diferentes espécies, duas dificuldades parecem 
surgir. Primeiro, é possível perguntar se o Demiurgo não teria feito melhor em 
constituir um universo com apenas um membro de cada espécie. De fato, se, para ser 
mais perfeito, deveria haver apenas uma cópia sensível da Forma dos vivos, então por 
que não aplicar o mesmo raciocínio às quatro partes dessa Forma, produzindo apenas 
quatro cópias sensíveis? Além disso, é possível imaginar um mundo composto por 
apenas quatro habitantes: Zeus, um tucano, Donald e um peixe. Esse mundo possível 
seria mais perfeito do que o nosso? A pergunta pode parecer surpreendente, na medida 
em que a relação entre o inteligível e o sensível é a de uma unidade com respeito a 
uma pluralidade: há uma forma do tucano para a multidão de tucanos sensíveis que 
participam dela. Como podemos conciliar, por um lado, a necessidade de fazer uma 
única imagem de (V) para conferir a maior perfeição ao universo e, por outro lado, a 
relação entre o inteligível e o sensível, que é sempre a da unidade com respeito à 
pluralidade? A necessidade de criar o mundo mais belo possível entra em conflito com 
a realidade de nosso mundo factual, composto por uma multidão de seres vivos? 

A segunda dificuldade diz respeito à metáfora da criação de imagens. Parece 
legítimo que o uso dessa metáfora não implique qualquer necessidade de completude 
no sentido forte.16 Um pintor que decide criar a mais bela representação do time de 
futebol suíço não deve buscar a completude no sentido forte: sua obra deve conter 
todas as diferentes funções de um time de futebol (com talvez, para cada posição, os 
jogadores míticos que foram membros do time nacional no decorrer de sua história) e 
não todos os jogadores específicos que jogaram, pelo menos uma vez, na seleção 
oficial. Nesse caso, a tela seria muito grande e não seria a melhor imagem possível da 

equipe suíça. A metáfora da imagem, portanto, não parece exigir completude no 
sentido forte. Para resolver essas duas dificuldades, voltemos brevemente à natureza 
do discurso proposto por Timeu, bem como à maneira pela qual o raciocínio do 
Demiurgo é elaborado. 

 

 

15  Veja também as descrições da constituição de todas as partes mortais das almas humanas 
(40d e seguintes), bem como de todos os animais (90e-92d) pelos jovens deuses. 

16  Esse argumento é apresentado por Patterson (1981, 115-116). 



182                                                                                                    Luca Pitteloud 

O DEMIURGO RACIOCINA DE FORMA DEDUTIVA? 

 A primeira parte do discurso de Timeu pode parecer uma sequência dedutiva, 
cujos componentes parecem ser válidos. Certamente, várias premissas implícitas 
devem ser superadas, mas a forma como os argumentos se complementam parecerá 
bastante impressionante: i) O cosmos é um ser vivo dotado de intelecto (30c-31a); ii) 
O Modelo inteligível é a Forma única do ser vivo (30c-d) e iii) (AUM) (o universo é 
único) são17 realmente argumentos dedutivos da forma como descrevemos (AUM)? 
Para alguns, eles são, de fato, raciocínios práticos que não podem reivindicar validade 
dedutiva. Aristóteles dá este exemplo de raciocínio prático: 

³3reciso fazer alJo bom� e uma casa p alJo bom�´ e uma casa p feita 
imediatamente.18 

De acordo com Burnyeat,19 esse é um exemplo de raciocínio prático bastante 
comSaráYel jTuele SroSosto Sor 7imeu: basta substituir ³casa´ Sor ³uniYerso´ e 
obtemos, mais ou menos, o raciocínio de Timeu. Mas esse raciocínio não é válido, pois 
a verdade das premissas não implica necessariamente a verdade da conclusão. De fato, 
no campo do raciocínio prático, a conclusão não pode ser validamente deduzida das 
premissas. Não há necessidade de construir uma casa, se ambas as premissas forem 
admitidas (por que não tirar um cochilo, que também é algo bom?). No caso do 
Demiurgo, o leitor não estaria, portanto, diante de um raciocínio dedutivo, mas prático, 
e teria de julgar as escolhas pelo que elas são, no contexto da melhor explicação que 
Timeu pode fornecer. Dessa forma, o discurso cosmológico seria um eikôs muthos, o 
relato do raciocínio e das escolhas práticas do Demiurgo, cuja plausibilidade viria do 
fato de que o leitor só pode se tornar um conhecedor do universo ao procurar entender 
como nosso cosmos é o resultado das escolhas práticas de uma razão divina.20 

 

17  Veja Burnyeat (2005, 160) que afirma: “What Timaeus gives us in this paragraph is neither a 
deduction by Kim� nor a deduction by tKe &raftsman� but a descriStion of tKe &raftsman¶s Sractical 
reasoning. Reasoning which reveals to us the reasonableness of his creation, both the process and the 
product�´ 

18   De Motu Animalium, 7, 701a16-��: ³ποιȘτȑον μοι ਕȖαθόν� οੁțȓα į¶ ਕȖαθόν ποιεῖ οੁțȓαν 
εὐθȪς�´� 

19  Burnyeat (2005, 159). 
20  Burnyeat (2005, 160) discute assim a noção de raciocínio prático e, portanto, não é 

dedutivamente válido: “(1) (x) (y) (x Kas understandinJ 	 y Kas not) ĺ ([ as a ZKole is finer tKan y as 
a whole). (2) (x) (x Kas understandinJ) ĺ ([ Kas soul)� 1otKinJ folloZs from (�) and (�) about tKe 
cosmos, because they do not so much as mention the cosmos. The conclusion: (3) This cosmos is a 
living creature with soul and understanding, is a conclusion the Craftsman made true, in order that 
(30b5: hopôs) the cosmos would be as good and beautiful as possible�´ 7entamos reconstruir esse 



Um ou cinco universo(s), uma hesitação no Timeu                                                         183 

Assim como os argumentos anteriores, (AUM) também não seria, de acordo com 
Burnyeat, um argumento dedutivo válido, pois a partir das premissas i) o cosmos foi 

construído à imagem de seu Modelo e ii) o Modelo é único, não seria possível deduzir 
a conclusão, o cosmos é único.21 Como vimos, uma vez que todas as Formas são 
únicas, então, seguindo a lógica do argumento, deve haver apenas uma cópia única de 
cada um dos objetos sensíveis dos quais elas são modelos; portanto, é possível 
questionar a validade do argumento. É interessante notar que, embora para Burnyeat 
(AUM) não seja um argumento válido, mas um exemplo do raciocínio prático do 
Demiurgo, esse não é o caso do argumento anterior, que infere validamente a 
singularidade da Forma dos vivos a partir da necessidade de que estes últimos sejam 
completos.22 Por que pensar que apenas alguns dos argumentos propostos por Timeu 
são válidos? Especialmente porque o argumento que se situa antes do início do eikôs 

muthos (27d-28a) só pode ser considerado válido se houver uma premissa que afirme 
que, no contexto do devir do universo, qualquer causa a ser buscada deve ser 
necessariamente demiúrgica. Essa premissa implícita, que, uma vez aceita, justificará 
a exposição do Timeu como um relato da ordenação do universo por um Demiurgo, 
deve ser suplementada ao argumento para torná-lo válido. 

Não seria possível, no caso de (AUM), propor a mesma estratégia? De fato, foi 
isso que sugerimos com a adição de (P4*), que afirma que, se um modelo é único, 

então sua imagem deve ser única, a fim de se assemelhar ao modelo o máximo 

possível. Essa premissa é necessariamente falsa? Provavelmente é possível sugerir que 
o Demiurgo está certo ao criar um único universo, pois seu principal objetivo não é 
produzir a melhor imagem possível do Modelo, no sentido de ser a imagem mais fiel 

 

argumento, acrescentando as premissas implícitas (P5*), (P7*) e (P11*), e parece-nos que, assim que o 
discurso admite a figura de um Demiurgo cuja função é organizar o universo, como uma coisa viva, e 
a partir de um ambiente caótico, então o argumento em questão parece de fato válido: Uma vez que, 
para o ser vivo, o intelecto contribui para o seu mais alto grau de beleza, então, se o Demiurgo deve 
construir o universo (em vez de, digamos, tirar um cochilo), ele terá de dotá-lo de uma alma (e, portanto, 
o ser vivo não pode ser uma realidade puramente material). 

21  Burnyeat (2005, 161). 
22  Nesse sentido, Burnyeat (2005, 161) observa que a presença do hina oun de 31a8-b1 é 

decisiva: “But the next sentence begins hina oun� µto tKe end tKat«¶� not simSly oun. Timaeus does not 
say� µ7Kerefore� of necessity� tKe cosmos is uniTue¶ (or� µKad to be uniTue� on Sain of not beinJ liNe its 
model¶)� He says� µ,n order tKerefore to maNe it liNe its model in respect of uniqueness (kata tên 

monôsin)� Ke made Must one cosmos� not tZo or an infinite number of tKem¶� 7Ke Tuestion Ze KaYe to 
asN as MudJes of 7imaeus¶ cosmic discourse is not µDoes tKat folloZ"¶� but µ:as tKat a reasonable 
cKoice� Zas it for tKe best"¶´ 2 fato de sermos confrontados com as escolKas Sráticas do DemiurJo nmo 
implica necessariamente que o argumento seja inválido. Mais uma vez, reconstruímos (AUM) 
acrescentando uma premissa implícita (P4*), que, se aceita, torna o argumento válido. 



184                                                                                                    Luca Pitteloud 

do Modelo, mas constituir o melhor universo possível, i) usando a Forma dos vivos 
como Modelo e ii) organizando, da melhor maneira possível, um caos preexistente. 
Isso significa, como Lennox observa,23 que o objetivo do Demiurgo não é fazer uma 
imagem da Forma da vida, mas organizar, da melhor maneira possível, um ambiente 

caótico. Ora, tal organização implica, para o Demiurgo, como vimos, que a beleza do 
universo deve estar associada à sua ordem. (AUM) torna possível especificar o 
significado dessa noção de ordem: duas propriedades estão associadas à perfeição de 
um objeto, a saber, sua completude e sua singularidade. Parece plausível que um objeto 
possa ser chamado de organizado se e somente se estiver completo. Por exemplo, um 
carro sem uma peça, como uma roda, não seria capaz de cumprir sua função e não 
constituiria um todo organizado. Nesse sentido, a integridade também parece implicar 
certa unidade: um carro organizado será um todo completo, composto de todas as suas 
partes dispostas de forma a cumprir uma determinada função. No entanto, unidade não 
significa necessariamente singularidade, já que a perfeição vem, no exemplo proposto, 
do fato de o carro ser um todo unificado, e não do fato de ser um exemplar único. 

Portanto, é legítimo associar ao trabalho demiúrgico a atribuição de certas 
propriedades eidóticas que representam a perfeição do inteligível? Certamente, a 
completude e a unidade (no sentido de unificado) são dois exemplos. Outra 
propriedade eidótica também será traduzida para o universo, a saber, sua eternidade.24 
Assim, o Demiurgo não seria tão louco quanto parece. De fato, seu raciocínio parece 
ser válido na medida em que ele deseja conferir a maior perfeição possível à imagem 
que ele constitui, tentando atribuir a ela todas as propriedades que podem ser 
consideradas intrinsecamente boas, que são propriedades comumente atribuídas às 
Formas inteligíveis. A pergunta que o Demiurgo se faz não é como produzir uma 
imagem da Forma dos vivos, mas como implantar o máximo de beleza possível no 
caos pré-cósmico e, como tal, ele decidirá produzir uma cópia da Forma mais 
completa, conferindo a essa imagem ordem, completude, eternidade e unidade. 

 

23  “What the Demiurge aims to do, as we have seen, is to bestow maximum unity, order, and 
persistence on his materials, because this is, in itself, good for those materials´ (/enno[ ����� ���)� 
Veja também, sobre a legitimidade de atribuir as propriedades eidóticas das Formas ao universo, Sedley 
(2008, 112): “[…] we should bear in mind that all tKe SroSerties of )orms� unity included� are in 3lato¶s 
eyes intrinsically good properties [...].´ 9eMa tambpm sobre a leJitimidade de atribuir as SroSriedades 
eidóticas das Formas ao universo, Sedley. “[…] we should bear in mind that all the properties of Forms, 
unity included� are in 3lato¶s eyes intrinsically Jood SroSerties >«@´ (6edley ����� ���)� 

24  Ver 37c6-38c3. 



Um ou cinco universo(s), uma hesitação no Timeu                                                         185 

No entanto, a unidade não é equivalente à singularidade, e é de fato a última 
propriedade que o Demiurgo atribui ao universo. (AUM) parece associar a noção de 
singularidade com a de completude: assim como (V) é completo e, portanto, único, o 
universo deve ser completo e, portanto, único. Essa dedução obviamente deixa em 
aberto a possibilidade de formar vários universos completos: por exemplo, por que o 
Demiurgo não poderia criar vários mundos que seriam todos completos, ou seja, 
compostos pelas quatro espécies de seres vivos? Parece claro que se alguns desses 
mundos possíveis contivessem apenas algumas das espécies (por exemplo, um mundo 
em que houvesse apenas deuses e outro em que houvesse apenas animais terrestres), 
então eles não seriam completos. Entretanto, é bem possível conciliar ordem, 
completude e unidade, por um lado, e a multiplicidade de mundos, por outro. A esse 
respeito, três elementos de resposta devem ser dados. Primeiro, Timeu sente a 
necessidade de fornecer uma razão adicional para a unicidade do mundo: se o 
Demiurgo tivesse feito vários mundos, então o nosso mundo poderia ser ameaçado em 
sua existência (e não ser, em última análise, indestrutível). De fato, se o Demiurgo não 
tivesse feito uso de toda a matéria corpórea disponível para ele (nessa visão, haveria 
um excedente de matéria que poderia ser usado para criar um segundo mundo), então 
o nosso universo poderia ser ameaçado por forças externas (causando, por exemplo, 
doenças) e sujeito à dependência (nutritiva e sensorial). Dessa forma, nosso universo 
terá uma forma esférica, desprovida de quaisquer órgãos e totalmente autossuficiente 
(33b7-34b3).25 Aqui nos deparamos com um raciocínio que parece decorrer da ideia 
de que a eternidade do universo só pode ser garantida se ele for único. 

Em segundo lugar, é possível propor uma resposta teórica à necessidade da 
singularidade do universo: se o Demiurgo tivesse constituído vários mundos, cada um 
deles completo, ele teria feito o melhor trabalho possível? É preciso lembrar que o 
objetivo do Demiurgo era moldar nosso universo sensível, trazendo ordem e harmonia 
a um ambiente caytico� 6e� usando toda a ³matpria´ disSoníYel Sara ele� ele a tiYesse 
organizado em vários mundos completos, mas independentes uns dos outros, seria 
possível pensar que ele não teria feito o melhor trabalho possível, pois teria constituído 

 

25  Veja, a esse respeito, Sedley (2008, 112): “This is one way in which a property initially 
assigned to the world for what we can loosely call aesthetic reasons turns out to be confirmed in addition 
by practical considerations. In addition, the same complete lack of all external organs and other marks 
of biological specialization is what ultimately legitimizes the bizarre-sounding concept of a world 
which is a generic animal, because modelled on the generic Form of Animal, without belonging to any 
animal species (30c2–��a�)�´ De fato� ao Sroduzir o mundo como uma imaJem da )orma do YiYo� este 
último não possuirá nenhum órgão que possa aproximá-lo de uma espécie particular do vivo. 



186                                                                                                    Luca Pitteloud 

conjuntos que permaneceriam sem ordem ou harmonia entre eles.26 Essa possibilidade 
não exclui a possibilidade, como veremos, de imaginar um número limitado de 
mundos organizados em um mesmo todo. 

Terceiro, Timeu não parece de fato descartar a possibilidade de uma pluralidade 
de mundos. Um argumento não é fornecido em detalhes, mas é explicitamente 
sugerido em 55c4-d6. Depois de descrever os cinco sólidos perfeitos e associar quatro 
deles aos quatro elementos (fogo, ar, água e terra), Timeu levanta a questão da função 
do quinto sólido, o dodecaedro regular. Depois de ter levantado a possibilidade, sem 
qualquer justificativa, de que essa forma seja a atribuída ao universo como um todo 
(mesmo que seja a forma esférica que foi dada ao universo), Timeu retorna à 
possibilidade própria (55c7: emmelôs) de uma pluralidade de mundos. Se a 
possibilidade de um número indeterminado (55d1: apeiros) de mundos é considerada 
absurda — é a de quem tem uma opinião indeterminada sobre o que é adequado para 
ser determinado — a de uma pluralidade é descrita como perfeitamente possível: 
devemos afirmar que é verdade que existe apenas um mundo ou cinco27? Timeu admite 
uma dúvida razoável28 sobre essa alternativa, antes de decidir: 

Quanto a nós, declaramos o seguinte: de acordo com a explicação plausível, o mundo 

é, por natureza, um deus único. Entretanto, outra pessoa, observando outras coisas, 

pode formar uma opinião diferente. Mas vamos deixar isso de lado.29 

Essa afirmação é bastante notável, pois vincula explicitamente o status da 
narrativa (55d5: kata ton eikota logon) com a possibilidade de se chegar a uma 
conclusão diferente daquela de Timeu: talvez existam cinco mundos, mas essa 
possibilidade, que não pode ser excluída e poderia ser alcançada por alguém que 
considerasse outros parâmetros, é deixada de lado. Quais são esses outros parâmetros? 
Timeu não especifica, mas reconhece, no início do Crítias, a possibilidade de 
explicações alternativas, no caso de, por falta de conhecimento (106b5: epistêmê), ter 

 

26  Esse argumento é defendido por Lennox (1985, 215): “[…] a good craftsman is out to unify 
and organize his material to the greatest extent possible, and this would not be accomplished by the 
construction of two formally identical but materially distinct universes. It must never be forgotten that 
the materials of this craftsman make up the entire visible flux. If it can become one, unified, bound 
together whole, it will be better than if it remains to whatever extent a plurality�´ 

27  55d2-�: ³πότερον į੻ ਪνα ਲ਼ πȑντε αὐτοઃς ਕλȘθεȓ઺ πεĳυțότας λȑȖειν ποτ੻ προσήțει >«@�´ 
28  55d3-�: ³>«@ μ઼λλον ਗν ταȪτૉ στ੹ς εੁțότως įιαπορήσαι�´ 
29  55d4-�: ³τὸ μ੻ν ο੣ν į੽ παρ¶ ἡμ૵ν ਪνα αὐτὸν țατ੹ τὸν εੁțότα λόȖον πεĳυțότα μȘνȪει θεόν� 

ਙλλος į੻ εੁς ਙλλα πૉ βλȑȥας ਪτερα įοȟάσει� țα੿ το૨τον μεθετȑον >«@�´ 6obre essa construomo e Sara 
uma proposta diferente, ver Petrucci (2021). Para uma análise da hipótese dos cinco mundos em relação 
ao status da matemática em Platão, consulte Rashed (2013). 



Um ou cinco universo(s), uma hesitação no Timeu                                                         187 

cometido uma nota falsa (106b1: para melos). Parece, de fato, ser extremamente difícil 
se colocar no lugar do Demiurgo, e enxergar suas escolhas e algumas das premissas 
que ele adotou. Se (AUM) concluiu a favor de um único universo, Timeu parece 
relutante em excluir completamente a possibilidade da existência de cinco cosmoi. Ele 
não dispõe de nenhuma evidência empírica que lhe permita refutar ou negar essa 
possibilidade. A ideia de que nosso universo é povoado por vários indivíduos de cada 
uma das quatro espécies de seres vivos precisa ser confirmada pela observação 
empírica (mesmo no caso das espécies de deuses visíveis que são assimilados aos 
corpos celestes — os deuses invisíveis são objetos de crença), e o relato de Timeu tem 
como objetivo fornecer uma explicação da constituição de nosso universo. Assim, a 
explicação fornecida terá de dar conta da multiplicidade de indivíduos que povoam 
nosso universo. A explicação alternativa, que conclui que o universo seria habitado 
por quatro indivíduos, um deus, uma vaca, um peixe e um pássaro — a fim de imitar 
a singularidade das quatro Formas que constituem (V) — não seria satisfatória, pois 
não daria conta da multiplicidade que se manifesta em nosso universo. 

Portanto, estamos lidando com um raciocínio a priori cuja conclusão desejada 
deve corresponder aos fatos observáveis em nosso universo. Entretanto, não é possível 
verificar empiricamente o número de universos. A possibilidade defendida pelos 
atomistas de um número infinito de universos é explicitamente rejeitada, mas a 
alternativa da existência de um ou cinco universos não está definitivamente decidida. 
Seria possível, no lugar de (AUM), propor outro argumento, baseado em um arranjo 

diferente das premissas e axiomas propostos: a necessidade de exemplificar a estrutura 
dos cinco sólidos perfeitos, dentro do universo, seria uma possibilidade inteiramente 
consistente. Por que o Demiurgo escolhe, em vez disso, de acordo com Timeu, 
constituir apenas um universo? Talvez porque deseje dar à sua criação a maior unidade 
possível, ele faça a escolha da singularidade. No entanto, teria sido perfeitamente 
legítimo constituir vários universos diferentes, unificados por meio de uma razão de 
proporção entre seus cinco componentes, da mesma forma que os quatro elementos 
são unificados por meio da proporção geométrica, como veremos. De fato, se esta 
última estabelece uma relação proporcional entre quatro membros, temos o direito de 
perguntar se o Demiurgo também poderia tê-la usado na hipótese da existência de 
cinco universos. A solução proposta pelo Demiurgo será engenhosa: quatro dos cinco 
sólidos serão identificados com os quatro elementos — e as quatro espécies de vida — 
e o quinto (o dodecaedro) será associado à forma do universo como um todo. 



188                                                                                                    Luca Pitteloud 

A hesitação de Timeu em rejeitar definitivamente a hipótese dos cinco universos 
deve ser claramente adicionada ao conjunto de observações que ele faz sobre os limites 
de seu discurso, como ele o propõe, sua plausibilidade e a dificuldade inerente de 
descobrir quem é o Demiurgo e qual é seu raciocínio30 . São raciocínios ou, antes, 
escolhas práticas? O exercício proposto por Timeu parece descrever várias escolhas 
feitas pelo divino criador do universo, mas essas escolhas são, a nosso ver, teóricas, na 
medida em que são sempre expressáveis por meio das premissas, às vezes implícitas, 
que constituem uma sequência de argumentos dedutivos válidos. No entanto, Timeu 
admite a possibilidade da existência de outros parâmetros (como a necessidade de 
exemplificar os cinco sólidos perfeitos na macroestrutura do universo), o que levaria a 
explicações diferentes e conclusões alternativas. Ao nos colocarmos no lugar do 
Demiurgo, somos levados a questionar as escolhas que ele fez para traduzir, da melhor 
maneira possível, a perfeição do inteligível para o sensível. Essa tradução foi feita de 
uma determinada maneira, mas poderia ter sido feita de outra.  

É possível, e até mesmo necessário, fazer a pergunta sobre a existência de mundos 

paralelos hipotéticos, em qualquer caso, com relação a questões que abordam dados 
que não podem ser verificados empiricamente (tanto no nível da macroestrutura — o 
número de kosmoi — quanto — do que são feitos os quatro elementos). A 
representação desses mundos possíveis deve nos permitir entender melhor os motivos 
do Demiurgo para fazer uma escolha em vez de outra e, por fim, entender melhor os 
princípios explicativos do universo e como as premissas aceitas podem ser combinadas 
umas com as outras dentro do mesmo quadro mental. O experimento demiúrgico 
permite destacar certas representações (um ou cinco cosmoi), para cada uma das quais 
será necessário examinar as premissas que as sustentam e escolher, finalmente, aquelas 
que parecem mais plausíveis no contexto de uma representação coerente do universo. 
Esse exercício é mais complexo do que parece ao leitor: substituir a si mesmo pelo 

melhor dos seres inteligíveis abrirá um horizonte de possibilidades sobre a maneira 

 

30  Veja Sedley (2008, 133): “Imitating an eternal model is no simple matter, and we can never 
be sure of rediscoYerinJ tKe creator¶s cKoices amonJ comSetinJ alternatiYe liNenesses� and tKe 
reasoning that underlay them. That is why discourse about a mere likeness will never result in more 
than likelihood�´ %urnyeat (����� ���) defende a ideia de Tue o raciocínio do DemiurJo p Srático e nmo 
teórico, também admite que há um limite para a capacidade humana de determinar quais razões levaram 
o Demiurgo a fazer determinadas escolhas em vez de outras: “It is one thing to judge that the reasoning 
7imaeus Suts before us is reasonable� anotKer to MudJe tKat it Zas�is tKe DiYine &raftsman¶s oZn 
reasoninJ� 1one of us can be certain of tKe 0aNer¶s reasons� any more tKan Ze can in tKe 
connoisseurship of ordinary human artistic production�´ 



Um ou cinco universo(s), uma hesitação no Timeu                                                         189 

pela qual o sensível participa do inteligível. O final da história provavelmente não será 
acessível aos seres humanos, cujos limites cognitivos são constantemente lembrados. 

A experiência cosmológica do Timeu é constituída não apenas por argumentos 
dedutivos, que manifestam o uso que o Demiurgo faz da dianoia dos Livros VI e VII 
da República, mas também pela adoção de um ponto de vista divino, permitindo a 
construção de representações mentais, mais ou menos coerentes, por meio desses 
argumentos. Essa abordagem deve possibilitar a obtenção do melhor conhecimento 
possível sobre nosso universo factual. Em suma, a contrafactualidade no relato do 
Timeu se manifesta no reconhecimento da possibilidade de explicações alternativas 
que levariam à hipótese de um ou mais universos, organizados de forma diferente da 
maneira como supomos que nosso cosmos está organizado. Essas explicações 
alternativas devem ser testadas para estabelecer sua aceitação ou rejeição. A maneira 
pela qual essas hipóteses são testadas, combinando o uso de argumentos dedutivos 
com o uso de representações pictóricas, é um processo experimental real baseado na 
produção de diferentes imagens mentais, exemplificando variantes plausíveis do 
arranjo do universo, especialmente com relação a certos dados que não podem ser 
verificados empiricamente. 

Assim, parece que a narrativa do Timeu não pode ser reduzida a uma descrição 
completamente abstrata (argumentos dedutivos, reductio ad absurdum), nem a uma 
representação isenta de validade que só daria conta das escolhas práticas de um artesão 
divino. Eikôs muthos implica não apenas o uso de deduções válidas, mas também a 
adoção de um ponto de vista divino que só pode ser abordado indo além da 
argumentação dedutiva e usando nossa capacidade de representar imagens para nós 
mesmos, testando a plausibilidade de certas hipóteses paralelas sobre o arranjo de 
nosso universo. Embora não se baseie em argumentos práticos, acreditamos que o 
raciocínio do Demiurgo é, antes, uma sequência de argumentos teóricos cuja 
consistência é testada na prática dentro de uma representação mental unificada do 
universo. Seguir os passos do Demiurgo não é um exercício puramente teórico, nem a 
exposição de escolhas práticas, mas um experimento de pensamento que solicita a 
contribuição de várias ferramentas epistemológicas com as quais os seres humanos são 
dotados e, como tal, qualquer hesitação é filosoficamente enriquecedora.31  

 

 

31  Eu gostaria de agradecer aos editores do livro, bem como a Bruno Loureiro Conte pelos seus 
inestimáveis comentários. 



190                                                                                                    Luca Pitteloud 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

Aristote. Œuvres complètes. Édité par Richard Bodéüs et Pierre Pellegrin. Paris: 
Flammarion, 2014. 

%urnyeat� 0yles� ³ǼǿȀȍȈ ȂȊĬΟȈ�´ Rhizai. A Journal for Ancient Philosophy and 

Science 2 (2005): 143-65. 
Cherniss, Harold. Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy. Baltimore, Md.: Johns 

Hopkins Press, 1944. 
Cornford, Francis MacDonald. Plato’s Cosmology: The Timaeus of Plato. London: 

Routledge & Kegan Paul; reprinted, Indianapolis: Hackett Publishing Co., 1997 
[first edition 1937]. 

Fine, Gail. On Ideas: Aristotle’s Criticism of Plato’s Theory of Forms. Oxford: 
Clarendon Press, 1993. 

.eyt� DaYid� ³7Ke 0ad &raftsman of tKe 7imaeus�´ Philosophical Review 80 (1971): 
230-35. 

/enno[� -ames *� ³3lato¶s unnatural teleoloJy�´ ,n Platonic investigations. Edited by 
Dominic - 2¶0eara� ���-218. Washington, D.C.: Catholic University of America 
Press, 1985. 

1erlicK� *raKam� ³5eJress $rJuments in 3lato�´ Mind 69 (1960): 88-90. 
3arry� 5icKard D� ³7Ke 8niTue :orld of tKe 7imaeus�´ Journal of the History of 

Philosophy 17 (1979): 1-10. 
3atterson� 5icKard� ³7Ke 8niTue :orlds of tKe 7imaeus�´ Phoenix 35 (1981): 105-19. 

https://doi.org/10.2307/1087330. 
Petrucci, Federico M. “Divine Confirmation: Plato, Timaeus 55C7–D��´ The Classical 

Quarterly 71 (2021): 886-91. https://doi.org/10.1017/S0009838821000690. 
5asKed� 0arZan� ³3lato¶s )iYe :orlds HySotKesis (7im� ��cd): 0atKematics and 

8niYersals�´ ,n Universals in Ancient Philosophy. A cura di Ricardo Chiaradonna e 
Gabriele Galluzzo, 87-112. Pisa: Edizioni della Normale, 2013. 

Sedley, David. Creationism and Its Critics in Antiquity. Berkeley: University of 
California Press, 2008. 

Shorey, Paul. The Unity of Plato’s Thought. Vol. 6. Chicago: University of Chicago 
Press, 1903. 


	00 PRIMERAS PAGINAS
	01 ANGELA ZAMORA CILENTO
	02 BRUNO LOUREIRO CONTE
	03 LUIZ EDUARDO FREITAS
	04 NICOLA S. GALGANO
	05 JORGE LUIS GUTIÉRREZ
	06 DAVID TORRIJOS-CASTRILLEJO
	07 ANDRE DA PAZ
	08 PEDRO MAURICIO GARCIA DOTTO
	09 YASMIN T. JUCKSCH
	10 CÁSSIO MERCIER RAMOS
	11 LUCA PITTELOUD
	12 GIOVANNI VELLA
	13 ALBERT ARISÓ CRUZ
	14 JOSÉ ANTONIO GARCÍA-LORENTE
	15 VÍCTOR GÓMEZ PIN
	16 VÍCTOR GÓMEZ PIN
	17 DION DAVI MACEDO
	18 TOMÁS RODRÍGUEZ HEVIA
	19 ACERCA DE LOS AUTORES

