


MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 101

UNA FIGURITA DE PLOMO HALLADA EN PAROS  

Y OTRAS FIGURITAS DE MAGIA MALÉFICA 

  

 Amor López Jimeno 

 Universidad de Valladolid 

 amor@fyl.uva.es 

  

   

ABSTRACT .  La autora presenta una figurita de  plomo procedente de  la necrópolis de Paros y la 

compara con otras figuritas mágicas. Sus rasgos, así como el lugar de hallazgo (una tumba) apunta a 

un uso en alguna práctica de magia, probablemente maléfica, como las  mulequitas de voodoo.  

PALABRAS CLAVE / KEY-WORDS . Magic. Voodoo dolls. Damaging practices.  

  

  

  

 En el Museo Arqueológico de Paros se halla expuesta desde hace años una interesantísima 

figurita de plomo, inédita, hallada en el curso de las excavaciones arqueológicas llevadas a cabo en el 

antiguo Cementerio de la polis, situado hoy en día al lado del puerto pesquero, al NE de Parikiá, que 

estuvo en uso desde el siglo VIII a.C. y hasta el III-IV p.C.  

 Las excavaciones, iniciadas en 1960 por Nikos Zafirópulos, entonces Éforo para la época 

Antigua, y continuadas a partir de 1983, han sacado a la luz desde entonces significativas piezas, 

como sarcófagos, estelas y urnas funerarias, piezas de cerámica, ídolos, ánforas y ajuares, además de 

tumbas de cofre y una construcción geométrica con 30 ánforas con huesos humanos incinerados. El 

hallazgo más importante fue una tumba colectiva con varios cadáveres masculinos, presidida por una 

enorme estela funeraria. Se trata de algo inusual y único en el Egeo, que se ha datado a finales del 

periodo geométrico (S. VIII a.C.), lo que la convierte en la tumba colectiva más antigua, anterior a la 

de Maratón. La necrópolis debió de crearse, pues, para acoger a los hombres caídos (ca. 170) en 

alguna batalla a finales del S. VIII a.C. En principio se abrió una sección (4x1,45 m.) donde se 

depositaron 130 urnas funerarias con los huesos incinerados de los guerreros, de edades 

comprendidas entre los16 y los 30 años, y al llenarse se amplió con otra de 6,90x1,20-1,70 m. con 

otras 40, principalmente ánforas, alguna decorada. Ambos enterramientos se cubrieron después con 

placas de mármol.  



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 102

Alrededor de estas tumbas colectivas se encontraron otras, dispuestas por familias o γένος. Se 

trataba del cementerio público, que no el de los notables, que estaba situado en otro lugar. Este 

cementerio arcaico, siguió en uso, como decimos hasta bien entrada la época romana.  

La necrópolis está organizada por secciones pertenecientes a diferentes familias. En la 

sección oriental se concentran las tumbas del periodo arcaico (S VII a.C.), en la central los 

monumentos funerarios de época clásica (S. V y IV) y en la occidental las de época helenística y 

romana, situadas a ambos lados de una calle de 5m. de ancho.  

Hoy día el espacio arqueológico es una plaza vallada pero a la vista del público, integrada en 

el entorno urbano. Está a un nivel inferior al nivel del mar, lo que provocaba de vez en cuando 

inundaciones por aguas subterráneas, que han obligado a instalar un sistema de desagüe constante, 

para evitar daños.  

Vista aérea y situación de la necrópolis. Captura de Google 

Earth. 

Sección central y oriental (al fondo), con la gran estela 

colectiva.

Captura de Google Earth.

Sección noroccidental



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 103

 

 Sección central y oriental (al fondo) 
 

Estelas en la sección central 

  

 

 Urnas funerarias de piedra 
 

Sarcófagos de mármol de época helenística en la sección 

occidental 
 

 

 
Sarcófago de mármol en la sección occidental, hoy fuera del 

recinto vallado 

 

Calle divisoria en la sección occidental. Fotos de la autora.  

 



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 104

 

 Tumba colectiva de finales de época arcaica 

 

Tumba colectiva de finales de época arcaica 

En este cementerio, en un sarcófago de época helenística, se encontró una figurita de plomo, 

que se halla expuesta en el Museo Arqueológico1, junto a otras piezas, como anillos y pulseras, 

componentes de un ajuar funerario (nº de inventario 1880 y 1688).  

 Los rasgos de dicha figurita y el contexto arqueológico de su hallazgo (en una tumba) 

apuntan claramente a un objeto mágico, en concreto de magia negra, similar a otros conocidos no 

sólo de la Grecia antigua, sino también de las utilizadas hasta hoy en el voodoo. No se encontró 

ninguna lámina junto a ella. 

 En primer lugar se trata de una figura humana elaborada en plomo, material propio de los 

rituales de magia maléfica, como atestiguan los miles de láminas de maldición encontradas, tanto 

griegas como latinas, y la astrología. La elección del plomo se debe no sólo a criterios prácticos -

maleabilidad, fácil obtención, bajo precio- sino también supersticiosos: por su frialdad, pesadez y 

color se le asociaba a la muerte y las divinidades infernales. En astrología se le considera regido por 

Crono, planeta maléfico por excelencia. Además, la figura ha sido atravesada por dos clavos, en 

partes estratégicas de su cuerpo: la boca y los genitales, como veremos en otras similares.  

 Además de dichos paralelismos, el contenido de algunos textos ratifica que el uso de tales 

figuritas debía ser mucho más frecuente de lo que los escasos testimonios encontrados podrían 

� 
1 El Museo Arqueológico de Paros fue fundado en 1960 para albergar a los hallazgos de la isla, que hasta entonces se 
albergaban en el Monasterio de Katapolianí, y fue reformado en 1995.  



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 105

hacernos creer. Sin duda en muchos casos se empleaban figuritas de cera, que, obviamente, no se han 

conservado2, y que incluso podrían ser quemadas en el propio ritual, en alguna práctica mágica de 

tipo similia similibus: “así como esta cera arde, así arda también Fulano”.  

 Las figuritas eran de uso común en la Antigüedad con múltiples propósitos, sobre todo en 

prácticas mágicas de tipo erótico o como amuletos. Era habitual resguardar las tumbas de una posible 

profanación mediante maldiciones, pero incluso las poleis utilizaban la maldición como amenaza 

preventiva. Así, conocemos imprecaciones públicas dirigidas contra enemigos reales o hipotéticos de 

la ciudad. En plena época de colonización (finales S VII a.c.), Tera, al enviar a sus colonos, modeló 

figuritas de cera que arrojó al fuego para que “quien no se mantenga fiel y quebrante estos 

juramentos, se derrita y deshaga como estos muñecos, él mismo, su descendencia y su hacienda” 3. 

Platón nos dice que se colocaban en las puertas de las casas, en las encrucijadas o en las tumbas: “no 

se le puede pedir a quien se encuentra figuras de cera en las puertas, encrucijadas o tumbas de sus 

antepasados que no haga caso de estas supercherías” (Leyes 933B).y el orador Libanio atribuyó su 

enfermedad a un encantamiento maligno, que se confirmó al hallar en su aula una figura de camaleón 

con la cabeza cortada y una pata cerrando su boca. Naturalmente sanó al descubrirse y eliminarse la 

figura (Orat. I 245-9).  

 Los papiros mágicos enseñan el uso de figuritas para diversos fines. Por ejemplo, el gran 

papiro mágico PGM IV, 330 ss. recoge la receta para elaborar un φιλτροκατάδεσµος, para el cual 

recomienda elaborar dos figuritas, en cera o barro, una masculina y la otra femenina, e ir grabando 

sobre sus brazos, piernas, cuerpo, diversas fórmulas mágicas, además de que atravesarlas con 13 

agujas, tal y como veremos en un caso práctico. La misma receta recomienda acompañarlas de una 

“ lámina de plomo y graba en ella la misma fórmula y recítala, ata la lámina a las figurillas con un 

hilo sacado de un telar y haz 365 nudos (…)”. En otro lugar (PGM IV 1875 ss.) se recoge un 

“encantamiento amoroso por medio de un perro de cera y resina” supuestamente “muy poderoso” 

que sirve para atraerse a una mujer modelando una figura de un perro: “haz una mezcla con la resina 

y la cera y modela un perro de 8 dedos de largo, con la boca abierta. Mete en su boca un hueso de 

la cabeza de uno que haya muerto violentamente y escribe en los costados del perro los caracteres 

siguientes”, que son signos mágicos. Esta figura se colocará en un trípode junto a una tablilla y al 

recitar la fórmula mágica el perro ha de ladrar, y al abrir la puerta allí estará la mujer. Pero no 

� 
2 Así apunta, por ejemplo, la lámina “A todos éstos yo les hago una atadura mágica (...) con plomo, con cera y con hilo” 
(DTA 55, Atica, finales siglo IV a.C.).  
3 GARCÍA TEIJEIRO, (2006) P. 311. 



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 106

siempre es necesario modelarlas, a veces basta con dibujarlas: “toma una lámina de plomo y graba 

con un calvo su figura” (PGM LXXVIII). 

 El fenómeno se debió de generalizar tanto que en época tardía se refleja en la literatura, tanto 

griega como romana. El más famoso es el Idilio  II de Teócrito, que parafrasea un ritual mágico 

erótico: Simeta pretende recuperar a Delfis mediante un hechizo de tipo “conjuntivo”, (en griego 

αγωγή ο φίλτρον), pues busca la unión de los amantes. La efigie en cera del amado-odiado se derrite 

al fuego, y por analogía, también el malvado amante: "como esta cera (...) yo derrito, así de amor se 

derrita Delfis" (vv. 28-29). Siguiendo su estela, Virgilio lo imita en la Égloga VIII, 74-75 y en la 

Sátira I (30-33) y Horacio en el Epodo XVII (76). También Ovidio (Fast. 2, 575) atestigua su uso.  

 Las figuritas no sólo se empleaban en la magia maléfica, sino también en la llamada magia 

blanca, con fines “positivos”, como favorecer el parto y la fecundidad, la cura y prevención de 

enfermedades o las buenas cosechas, entrando en el terreno de los amuletos, presentes en todas las 

culturas.  

 Dichas figuritas, incluidas las de tipo voodoo, actúan por el principio de la “simpatía” o 

analogía: la figura representa a la persona misma y por analogía, lo que se le haga a su 

representación (que puede ser también un dibujo de la persona u, hoy en día, una fotografía) funciona 

a distancia sobre la persona misma: si la atravesamos el corazón con un alfiler, esa persona sentirá su 

corazón traspasado, morirá. Si congelamos su foto (una de las recetas de la magia actual) la persona 

se congelará, y por tanto, morirá. Es decir, es un tipo de magia que actúa a distancia, a través de una 

representación iconográfica. La magia de contacto, por el contrario, requiere un objeto (un trozo de 

tela, por ejemplo) que haya tocado la víctima, o mejor aún, sus uñas o cabellos, porque se piensa que 

lo que ha estado en contacto sigue unido por lazos invisibles.  

 Hoy día contamos con unos cuantos ejemplares de figuritas antiguas, en diversos materiales, 

empleadas probablemente en rituales de magia maléfica. Como veremos, algunas guardan gran 

similitud con la de Paros. Con frecuencia están intencionadamente mutiladas, tienen la cabeza 

retorcida, las manos atadas a la espalda, y clavos o alfileres en puntos “estratégicos” (boca, ojos, 

órganos sexuales).  

 Dugas (1910) diferencia tres tipos, según tengan atadas las manos, las manos y los pies o 

ningún miembro, y cree que cada tipo correspondería a un ritual distinto.  

A) Figuritas de cera 



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 107

 1. Aunque es un material perecedero, y que, por lo que indican los textos, se quemaba durante 

el ritual, se ha conservado algún ejemplo, como dos parejas halladas en Egipto, abrazadas, una de 

ellas envueltas en un papiro (CI):  

  

 

 

B) de plomo:  

 Como hemos indicado, es el material más apropiado para las prácticas dañinas, y el que nos 

ha dejado más ejemplos, entre ellos la de Paros. Pero hay otros, de diversas épocas:  

 2. SGD 9, Atenas, ca. 400 a.C. figurita de plomo de unos 9 cm., sobre cuya pierna está escrito 

el nombre de Mnesímaco. Hallada dentro de un pequeño sarcófago, de 11.3x6.5 cm., en una tumba 

del Cerámico.  

 En el interior de la cajita de plomo está grabada la maldición, un texto breve, como es 

característico de las maldiciones griegas de época clásica: la lista de las víctimas seguida de una 

explicación, que nos permite saber el motivo de la misma (un juicio que se iba a celebrar). El autor 

pretende inclinar la balanza de la justicia a su favor y recurre a la magia para anular a sus rivales 



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 108

“Babírtides, Jófigo Nicómaco, encoles, Mnesímaco, Cameo, Tisónides, Carisandro, Democles y 

cualquier otro que esté de su parte, sea como defensor, sea como testigo”. El principal enemigo debe 

de ser Mnesímaco, pues éste es el que está representado en la figura que apareció en el interior del 

sarcófago. Este hecho confirma la idea de que la finalidad de la magia maléfica no se reduce a 

silenciar o impedir la declaración de los testigos en el juicio, sino que iba más allá, buscando, si era 

posible, incluso su muerte4. 

La figurita, bastante tosca, representa un hombre desnudo, con las manos a la espalda y 

prominentes nariz y pene, y las piernas separadas. No presenta agujas ni clavos, un procedimiento 

quizás posterior.  

Fotos: A. López 

 Foto F.Costabile (2000) 

interior de la tapa del Sarcófago, con el texto inscrito , Texto inscrito en el interior de la tapa. 

Foto reproducida por F.Costabile (2000) 

3. Atenas, sarcófagos con sendas figuritas de plomo que representan hombres desnudos, con

las manos atadas a la espalda, grandes miembros sexuales, y una de ellas la cabeza retorcida5. 

� 
4 Vid. López Jimeno (1997)
5 Ed.pr. B.SCHLÖRB-VEIRNEISEL, AM 81, (1966), 38.



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 109

3.1. NGCT 11. Atenas, Cerámico. Figurita de plomo de Teozótides, 6 cm. Introducida en un pequeño 

sarcófago, que acompañaba a una lámina de plomo, ppos. S IV a.c. hallada en una tumba. Representa 

un hombre desnudo, con las manos a la espalda, los pies uno delante del otro, pene prominente. 

Nombre gravado en el brazo izquierdo. (F.Costabile (2000)) 

detalle  

Fotos y dibujos F.Costabile (2000)
dibujo de la espalda con 

inscripción

detalle de la cabeza 

dibujo del brazo izdo. con el nombre 

inscrito

3.2. NGCT 12. Atenas. Cerámico. Figurita de plomo de T(e)otocares, 7 cm. que acompañaba a una 

lámina de plomo. (F.Costabile (2000)) Introducida en un pequeño sarcófago con inscripción en el 

interior de la caja. Ppos. S. IV a.c., hallada en una tumba. Representa un hombre desnudo, con las 

manos atadas a la espalda con una gruesa tira de plomo, los pies separados, grandes órganos 

sexuales. Nombre gravado en el brazo izquierdo.  



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 110

detalle de la atadura de las manos 

Fotos: F.Costabile (2000) dibujo de la inscripción del nombre  

en el brazo izquierdo

4. Ática, figura de plomo hallada en una tumba, ca. 6 cm. Representa un hombre desnudo, con

la cabeza cortada, piernas retorcidas hacia atrás, brazos y piernas atados al torso con gruesas tiras de 

plomo, y 2 clavos de hierro atravesándole, pecho, y vientre6.  

Dibujo de Wünsch 1902,

5. Palestina: 16 figuritas de plomo, muy toscas, halladas en 1900 en las excavaciones de una antigua

ciudad helenística, la actual Tell- Sandahannah, algunas con las manos y los pies atados. Dos de ellas 

atravesadas con clavos bajo los brazos. S. II p.c.  

b) De terracota.

6. SGD 152, figurita de terracota Conservada en el Museo del Louvre, Egipto, ca. S. III p.C.

“Amarre” de Sarapamón contra Area, para que ésta no tenga relaciones sexuales de ningún tipo con 

ningún otro hombre. Acompañada de una lámina de plomo, 11x11 cm., que fue doblada e 

introducidas en un recipiente7:  

� 
6 Ed. pr. R.WÜNSCH, Philologus, 1902, p. 26.  
7 Ed.pr. S. KAMBITSIS (1976), p. 212-223 y pl. XXX-XXXI. n. 2. SEG, XXVI, 1717; 



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 111

 ( foto P.du Bourguet, 1975) 

La figurilla, de unos 9 cm de altura, representa, evidentemente, a la víctima, pues se trata de 

una mujer, desnuda, con las manos y los pies atados a la espalda y atravesada por 13 agujas: 1 en la 

cabeza, 2 en los ojos, 2 en las orejas, 1 en la boca, 1 en el corazón, 2 en los genitales, y 2 en las 

manos y otras 2 en las plantas de los pies.  

 Tanto el texto8 como la figurita siguen las prescripciones recogidas en papiros mágicos como 

el PGM IV 296-328. La única diferencia respecto al papiro es que en éste se indica una sola aguja en 

el corazón y otra en las manos, en lugar de 13, como aquí.  

 7. Puteoli, ocho figurillas de terracota, muy toscas, de hombres y mujeres, con los brazos 

miembros pegados al cuerpo, y sus nombres grabados en letras griegas en el pecho y la espalda. Para 

Dugas (1915) la torpe factura sería prueba de que las figuritas eran elaboradas por los propios autores 

de la maldición o magos, en cualquier caso no por manos expertas de artesanos: DT 200, fig. de 5,7 

cm. Agatopo, DT 201, fig. de 7,5 cm. Afrodisia, DT 202. 7,3 cm. Gemelo., DT 203, fig. de 7 cm. 

Pisto, DT 204, fig. de 8,5 cm. Prepusa, DT 205, fig. de 7,8 cm. Filastira (dos veces), DT 206, fig. de 

4,2 cm. Ierax, DT 207, fig. de 4,8 cm. (...)tica (?)  

 8. Delos. En 1909 se encontraron en una casa al oeste de la calle del Teatro varias figuras, 

unas de terracota y otras de bronce, bastante rudimentarias, con las manos atadas a la espalda, y en 

algunos casos, también el cuello. La explicación al insólito lugar de depósito (aunque hay algún 

ejemplo más: SGD 20) es que, o bien se dirigía la maldición contra los habitantes de la casa y fue 

enterrada bajo el suelo o bien, dado que el barrio donde fue hallada está fue construido en época 

helenística, las figuritas remonten a una fecha anterior, y estuvieran ya enterradas cuando se 

levantaron las viviendas. Esta es la hipótesis más convincente, dado que se hallaron fragmentos de 

un vaso funerario, que apunta a la existencia de una necrópolis en el solar.  

� 
8 Otras maldiciones similares de Egipto, que también siguen el PGM IV: SGD 153, Hawara, II-III p.C. SGD 155 y 156, 
Oxyrrinco, III-IV p.C. 



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 112

Figuritas de Delos 

de terracota: 

d) de bronce

9.1. Delos Destaca una figurita de bronce, de ca. 9 cm., con la boca abierta y la lengua fuera, 

mientras que no se representan otros detalles, como orejas u ojos. Como es habitual, tiene las manos 

atadas a la espalda y los pies atados con hilos. Eso la hace única en su especie, y podría apuntar a una 

maldición de las numerosísimas que mencionan la lengua9, para impedir, por ejemplo, que la victima 

preste testimonio en un juicio en contra del autor. La representación de la lengua, una de las partes 

del cuerpo más mencionada en las maldiciones, junto a las manos y pies, y la ausencia intencionada 

de órganos de sentidos como el oído y la vista, son un acto de magia simpatética: la víctima, como la 

figura, no podrá oír, ni ver, ni hablar.  

9.2. Figura de bronce (Museo de Delos, A 2157), de 6 cm. Representa a un hombre con las manos 

atadas a la espalda, los pies atados y una argolla al cuello, de rasgos toscos, sin ojos ni orejas, con 

una prominente nariz y marcado sexo.  

9.3.   Delos, figurita de bronce de unos 6 cm. (Museo de Delos, A 2158). Similar a la anterior, pero 

aquí la misma atadura para las manos y los pies. Se conserva la parte de la cuerda entre la espalda y 

los pies, no así la parte superior, entre las manos y la espalda, que ha desaparecido Argolla alrededor 

del cuello.  

9.4.  Delos, figurita de bronce de unos 7 cm. (Museo de Delos, A 2160). Similar a las anteriores. 

En la parte izquierda del cuerpo se conserva parte de cuerda que ata la pierna izquierda. Es de 

suponer que otra cuerda ataba la mano y pierna derechas  

10. Además, nos constan otras dos figurillas de bronce de Rethimno: que representan hombres

desnudos con las manos atadas a la espalda. En una  falta la cabeza y la espalda, cortados, quizás 

intencionadamente.  

� 
9 entre otras muchas; DTA 96. Pireo, siglo III a.C.: “ A Mición. yo lo cogí y le amarré con un conjuro la lengua y el alma
y las manos y los pies, y si va a pronunciar alguna palabra malvada sobre Filón, que su lengua se convierta en plomo. 
Pínchale además la lengua, (…)”  



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 113

 Evidentemente, el uso de estas figuritas con fines maléficos no era exclusivo del mundo 

griego. También los romanos las conocía, como atestigua la literatura y los hallazgos arqueológicos. 

De hecho, todos los pueblos las utilizan. En el mundo romano, se han encontrado figuras de plomo 

en lugares tan alejados de Roma como la frontera germánica.  

 Así, en Mainz, aparecieron tres figuritas de terracota en el santuario de Isis, una de ellas 

deshecha, y las otras ligeramente cocidas.  

11.1. Dos  figuritas de barro de ca. 130 p.c. halladas juntas, en un pozo. Una se ha deshecho, la otra 

de 10 cm. hallada rota, ha sido reconstruida. Muy tosca, y. Apenas se distingue la cabeza y las 

extremidades, muy cortas, sexo marcado.  

11.2 Figurita de terracota, ca 15 cm. Hallada en un pozo que fue rellenado con trozos de cerámica, 

huesos y otros restos. Cerca de ella fue hallada una lámina enrollada. Hecha a mano, presenta más 

detalles que las dos anteriores, por ejemplo, el pelo marcado, y ojos bien marcados. Enorme pene, 

testículos bien definidos, frente al cuerpo que es un rollo de barro, y las extremidades (sin brazos) 

inferiores, muy cortas. Los brazos y el pene fueron añadidos con posterioridad. Fue atravesada por 5 

alfileres (perdidos) en la cabeza (ojo), el cuello, corazón, estómago, piernas y ano. Por el texto de la 

lámina se trata de un tal “Trutmo Florus, hijo de Clitmo”:  

    dibujo: Witteyer 

 

12. En Alemania conocemos cuatro figuras más, una de Straubing, y otra de Eining, ambas en 

terracota, representando sendos hombres y atravesadas por alfileres10 

13. Roma , Museo de las Termas, solo el torso, con inscripción en latín sobre el pecho. 

14. También conocemos figuritas en el mundo etrusco, de factura similar. Florencia, Museo 

Arqueológico, dos figuras de plomo halladas en una tumba cerca de Sovana (Etruria). Una de un 

� 
10 ed. por K.SPINDLER “Anthropomorphe Terrakotten aus den römischen Lagerdörfen aus Eining und Straubing, 
Niederbayern“ Das Archäologische Jahr in Bayern, 1982, Stuttgart 1983, 113-115. 



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 114

hombre desnudo con los brazos pegados al cuerpo y las manos como si estuvieran atadas. La otra 

idéntica, pero de una mujer desnuda. 

   

LA FIGURITA DE PAROS 

 Se trata de una figurita de plomo de unos 8 cm. de un hombre desnudo, con las manos atadas 

a la espalda, las piernas separadas, una argolla al cuello, con un clavo en la boca y otro en los 

genitales. Los ojos están bien abiertos y muy bien definidos, con dos huecos como si hubiera tenido 

incrustados ojos de cristal, como las estatuas de bronce, y por factura, se puede decir que es una de 

las figuras más “artísticas” y detalladas de cuantas conocemos. Procede de una tumba de época 

helenística del cementerio de Paros (actual Parikiá). 

 Tanto la argolla que rodea su cuello como los dos clavos que atraviesan dos partes 

estratégicas, la boca y los genitales, así como el hecho de que fuera depositada en una tumba, 

apuntan sin duda a su utilización en algún ritual de magia maléfica. Es extraño que no haya 

aparecido alguna lámina de plomo con un texto de maldición junto a la lámina. El material –plomo- 

también apunta hacia un ritual de magia maléfica.  

 A falta de texto, es difícil aventurar el uso exacto, es decir, las razones que motivaron al 

autor, pero, por la posición de los clavos, podemos apuntar algunas hipótesis.  

 El hecho de que uno de ellos le tapone la boca puede ponerse en relación con las maldiciones 

de tipo judicial, que pretenden evitar que la victima pueda hablar en contra del autor en el tribunal. 

Existen numerosísimos ejemplos de maldiciones de carácter judicial en todo el mundo griego. En la 

mayoría de ellos se repiten fórmulas como “que sus lenguas se retuerzan” o “que se olviden de lo 

que van a decir ante el juez” o similares, a menudo con fórmulas similia similibus, con los nombres o 

los textos trastocados. Las maldiciones de carácter judicial son, probablemente, el tipo más 

numeroso, sobre todo en Atenas, pero de momento ésta es la única figurita aparecida en las islas del 

Egeo.  

 El hecho de que el otro clavo atraviese de parte a parte los genitales de la figura parece aludir 

a un ritual de tipo erótico, que, en el caso de las maldiciones, pretenden impedir las relaciones 

sexuales de la víctima con otras personas. También contamos con interesantes ejemplos de este tipo 

de magia, a medio camino entre la maléfica y la erótica, que se inclina hacia la primera por el 

sometimiento que busca de la persona deseada hacia el autor/a. Entre estos hemos visto algunos 



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 115

textos y figuritas de Egipto, y conocemos otros casos de Pella (Macedonia), y Beocia, que buscan 

atraerse al amado/a, evitar que tenga relaciones con otras personas, o que contraigan matrimonio.  

 Pero nos interesan los textos que mencionan explícitamente los órganos sexuales en la 

enumeración de las partes del cuerpo de las víctimas:  

 DT 74. Ática, siglo II p.C. o posterior: “Inscribo y deposito para los ángeles Subterráneos, 

(...).a todos (...) brazos, boca, dientes, manos, hombros, brazos, pecho, estómago, espalda, bajo 

vientre, miembros, pene, (...), vesícula, codos (...).”  

 DT 75. Ática. siglo II p.C. o posterior. “A. Inscribo y deposito para los ángeles Subterráneos, 

(...) la boca y (...). B. Uñas, tetas, (...) pecho, ano, intestinos, (...) pene, bajo vientre” .  

 DTA 77. Ática, siglo III a.C. “A. Amarramos a Calístrata, la mujer de Teofemo, y a Teófilo, 

el padre de Calístrata, y a los hijos de Calístrata, Evergo y su hermano Teofemo. Amarro con un 

conjuro sus almas y sus obras, y a todos ellos y todas sus cosas. B. los glandes de ellos y los coños 

de ellas. Y a Cantáride y a Dionisio, hijo de Cantáride; ellos y sus almas y obras; a todos ellos, 

tanto el glande como el coño impío”  

 DTA 89. Ática, siglo IV a.C. (πυγή) A. Señor, Hermes Retenedor, retén a Frínico y sus 

extremidades (ακροτήρια), los pies, las manos, alma, órganos sexuales (φύσις), el ano, la cabeza, el 

estómago (γαστήρ), la grasa (πιµελής). Señor Hermes. Retenedor, retén a Quito y sus extremidades, 

el alma y las cejas (ỏφρύς), el alma. B. Señor Hermes Retenedor, retén a Querila. Amarro sus 

extremidades. Amarro estos miembros de Querila: amarro las manos, las manos, el intelecto (νου̃ς), 

el alma, la cabeza (κεφαλή), el negocio (ε̉ργασία), el corazón (καρδία), la sustancia mágica11, la 

lengua.  

 DTA 93. Patisia, siglo III a.C. A. “Hermes Retenedor, apodérate del alma de la mujer de 

Pirro, la madre de Hieró, las manos, corazones, la mamá de Hieró B. Amarro con un conjuro a 

(...)lia, la mujer de Pirro alma, pies, manos, cuerpo, corazón, vida, las palabras (...)”  

 DTA 94. Patisia, siglo III a.C. “ Amarro con un conjuro a Diocles (…), la lengua y las 

entrañas (…)”   

 SGD 57. Nemea, 2ª mitad S. IV a.c. Museo de Nemea. Inv. IL 327. “Retuerzo a Eubulas, hijo 

de Eneas, su cara, (πρόσωπος), sus ojos (ο̉φθαλµός), su boca (στόµα), sus pechitos (τιτθίον), su alma 

(ψυχή), su estómago (γαστήρ), su pequeño pene (ψωλίον), su ano (πρώκτος), su cuerpo entero 

(σω̃µα)”.  

� 
11 La llamada ουσία suelen ser cabellos, uñas, un pedazo de tela, cualquier cosa que pertenezca o haya estado en contacto 
directo con la víctima. En la mentalidad mágica se cree que, por la ley de la asociación, algo de la persona existe en esa 
"sustancia" y manipulándola, se opera sobre la persona misma. Probablemente se incluyera junto a la lámina dicha 
"sustancia". Efectivamente, en alguna (SGD 38) incluso ha dejado rastro (los cabellos). 



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 116

SGD 109. Lilibeo, siglo II a.C.?. A. “(…) Inteligentes orejas, hermoso pecho, Prima Alia, 

que posee hermosos cabellos, hermoso rostro, hermosa frente, hermosas cejas, hermosos ojos, dos 

ojos sencillos, las dos fosas nasales, boca, dientes, orejas sencillas, cuello, hombros, extremidades 

(…) B (...)De Alia Prima el hermoso cuello, el bello cuerpo, hermosos muslos, (...) hermosas 

pantorrillas, hermosas extremidades, todo (...) (?) hermoso” 

SGD 161. Egipto, ca. siglo III p.C..“Yo te ato, Teodotis, hija de Eús a la cola de la serpiente y 

(…), y al pene del dios, para que no puedas nunca acostarte con otro hombre, (…) sino sólo 

conmigo, (…), que venga volando (…) y acerque su muslo a mi muslo (µηρός), sus genitales (φύσις) 

a los míos en eterno ayuntamiento (συνουσία), toda su vida. Éstas son las figuras”. (Siguen figuras)  

Cfr. Papiros: PGM VII 260-71 “contra la caída de la matriz “, PGM VII  209-10 “Para la 

inflamación de testículos” PGM LXII 45 “Que se abran el sexo y la matriz de Fulana y se desangre 

noche y día”.  

En definitiva, la figura de Paros, es, sin duda, uno de los mejores ejemplos de figuritas 

mágicas que nos ha legado el mundo griego, que hay que poner en relacion con las numerosísimas 

laminas de “amarre”, y que formaría parte de un ritual de atadura (gr. κατάδεσµος) probablemente de 

tipo erótico, y el único ejemplar en plomo, de momento, hallado en las islas Cícladas.  



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 117

Fotos de la autora

BIBLIOGRAFIA  
COLECCIONES DE TEXTOS 

AUDOLLENT, A., Defixionum tabellae quotquot innotuerunt tam in Graecis Orientis quam in totius Occidentis partibus praeter 
Atticas in CIA editas (Paris 1904) = en lo sucesivo DT. 

DANIEL,  R.W. &  MALTOMINI  F., Supplementum magicum I-II, Opladen 1990-1992. 
JORDAN, D.R., 2000 "New Greek Curse Tablets (1985-2000)," 41 (2000) 5-46 = NGCT  
JORDAN, D.R., 1985 “A Survey of Greek Defixiones Not Included in the Special Corpora” GRBS 26, 151-97. = SGD 
MERKELBACH, R. & TOTTI M., Abrasax. Ausgewählte Papyri religiösen und magischen Inhalts I-III (P.Colon. 17, Opladen 

1990-1992). 
PREISENDANZ K., Papyri Graecae Magicae, die griechischen Zauberpapyri, Leipzig, 1928. 2ª. ed. rev. A.Henrichs, Stuttgart, 

1973, trad.esp. J.L.Calvo, Madrid, Gredos, 1988. = PGM. 
WÜNSCH, R., 1897, Defixionum tabellae Atticae (IG III.3, Berlin) = DTA. 

BIBLIOGRAFÍA ESPECÍFICA . 



MHNH, nº 10, 2010, ISSN: 1578-4517, pp. 101-118. 118

COSTABILE F., MEP 4, 2000, 37-122. 
DUGAS E Ch. “Figurines d'envoûtement trouvées à Délos” BCH 39, 1915, 413-423 on line en 

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/bch_0007-
4217_1915_num_39_1_3112?luceneQuery=%2BauthorId%3A%22auteur+bch_335%22&words=auteur bch_335  

FARAONE, C.A. & OBBINK D., Magica Hiera: Ancient Greek Magic and Religion Oxford/New York, 1991. 
FARAONE, C.A. Talismans, Voodoo Dolls and other Apotropaic Statues in Early Greece (Diss.), Stantfort Ph.D. 1988. 
FARAONE, C.A., “Binding and Burying the Forces of Evil: The Defensive Use of ‘Voodoo Dolls’ in Ancient Greece,” CA 10, 1991 

165-205. 
FARAONE, C.A., “Molten Wax, Spilt Wine and Mutilated Animals: Sympathetic Magic in Near Eastern and Early Greek Oath 

Ceremonies” JHS 113, 1993, 60-80. 
GAGER, J.G. Curse Tablets and Binding Spells from the Ancient World Oxford/New York 1992,.  
GARCIA TEIJEIRO M. “Algunas aportaciones de los textos mágicos griegos” en Koinos Logos. Murcia, 2006, 305-316.  
GRAF., F., La magie dans l’Antiquité gréco-romaine: idéologie et pratique, Paris1994. 
HOPFNER, T., Griechisch-ägyptischer Offenbarungszauber I-II, Leipzig1921-1924. 
JORDAN, D.R., “New Archaeological evidence of the Practice of Magic in Classical Athens” Πρακτικά of the 12th International 

Congress of Classical Archeology, Athens, 4-10 Sept. 1983, Atenas, 1988, 273-77. 
JORDAN, D.R., Contributions to the Study of Greek Defixiones (Diss. Brown Univ.) 1982. 
LÓPEZ JIMENO “La finalidad de las tablillas mágicas de maldición (defixiones)” Eclas 106, 1997,  25-34. 
LUCK G., Arcana Mundi: Magic and the Occult in the Greek and Roman Worlds, Baltimore/London 1985, 
MALTOMINI F, SCO 29, 1979, 94-112.  
SCHLÖRB-VEIRNEISEL AM 81, 1966, 38, n. 6.  
TRUMPF, J., „Fluchtafel und Rachepuppe,” MDAI (A) 73,  1958, 94-102. 
TUPET, A.-M., “Rites magiques dans l’Antiquité romaine,” ANRW II.16.3 1986, 2591-2675. 
VERSNEL H. S., “A Twisted Hermes. Another View of an Enigmatic Spell“ ZPE 72, 1988, 287-292 on line: 

http://www.jstor.org/stable/20186828    
WITTEYER M., “Curse tablets and voodoo dolls from Mainz” MHNH 5, 2005, 105-124.  
WÜNSCH, R., „Eine antike Rachepuppe,” Philologus 61,  1902, 26-31. 
ZAPHIROPOULOU, “Paros, Nuove preziose conoscenze da una essezionale necropoli”, Magna Grecia XXVII, 5-6, 1992,14 ss. 
ZAPHIROPOULOU Ph., “Une necropole a Paros” , en Necropoles et societes antiques (Cahiers du Centre Jean Berard) XVIII , 1994,  

143 ss 
ΖΑΦΕΙΡOΠOΥΛOΥ Φ. Ν., “Tο αρχαίο νεκροταφείο της Πάρου στη γεωµετρική και αρχαϊκή εποχή” Άποψη, 134, 2004.  




