
Francisco Javier CRESPO MUÑOZ
Universidad de Valladolid

Archivo General de Simancas



“Los lazos del Seol me rodeaban, me aguardaban los cepos de la Muerte.

Clamé a Yahveh en mi angustia, a mi Dios invoqué; y escuchó mi voz desde su 
Templo, resonó mi llamada en sus oídos”

Salmo 18



La Fe popular, transmitida de
generación en generación

La devoción manifestada y
escenificada de forma pública y
colectiva

Patrimonio material DEVOCIONAL

Imágenes de devoción, cargadas
de rasgos identitarios

Símbolos, de valor artístico
desigual, representativos de
creencias y piedad populares

Patrimonio inmaterial VIVO



Como ocurre con Cristo, el Cristianismo encarna y se hace presente, hace 
suyos y asume las realidades y los valores del mundo y de la humanidad del 

presente

Los recuerdos y la visión del mundo van siempre unidos a un espacio y a un 
tiempo. 

La Fe y las Creencias sólo son vivenciales cuando están vinculados con el 
espacio y con el tiempo en el que practican. 

Vividas en ritos colectivos, piedad y devoción se hacen populares

La religiosidad popular supone el conjunto de ideas de 
una comunidad sobre los seres sobrenaturales y su influencia en la 
vida (creencias), así como las prácticas mediante las cuales el 
individuo o la colectividad se ponen en relación con estos seres (ritos)



LA CAUTIVIDAD
Se trataba de una realidad vívida y existencial para los españoles de los siglos 
XVI a XVIII, a través del auge de la piratería berberisca y el negocio que 
suponía el tráfico de esclavos y el rescate de cautivos

“(…) de África salían tantos corsarios que 
no se podía navegar ni vivir en las costas 
de España”

Prudencio de Sandoval
Vida y Hechos del Emperador Carlos V

Esencialmente el término “REDENCIÓN”, unido a 
“CAUTIVO”, podía conceptualizarse, aún cuando 
tuviera un sentido más abstracto o espiritual 



Imagen del Cristo de Medinaceli arrastrada por las calles 
de Mequinez (Juan de Valdés Leal, 1681)

La base devocional era el ultraje y milagro relativo la sagrada 
figura cristífera con motivo de la toma del presidio de La 
Mamora (1681) y el posterior traslado de la talla a la capital de 
la Monarquía Hispánica.

La proyectada corporación presentó al Consejo Real 
su propósito de constituciones y su idea de 
agregación con los Trinitarios Descalzos. El alto 
órgano de gobierno de Castilla denegó por dos 
veces la licencia para erigir la congregación, al ser 
un trámite opuesto al fin y espíritu de la circular de 
1783 sobre el arreglo de hermandades.
Archivo Histórico Nacional, Consejos, legajo 1.702, 
expediente 57.

En 1796 (y de nuevo un año después), el marqués de Iniza, junto a un grupo de devotos 
granadinos, trató de crear la Congregación de Esclavos de Nuestro Señor Jesús 
Nazareno en Granada, a semejanza de las homónimas hermandades de Madrid y 
Valencia (con estatutos idénticos a los de esta última).



“Subiste a las alturas, tomaste cautivos, y recibiste hombres en tributo”
Salmo 68, 18

LA CAUTIVIDAD ESPIRITUAL
A través de la experiencia de la cautividad temporal, 
el pueblo de Dios entrevé otro cautiverio, del cual la 
primera viene a ser un símbolo expresivo; se trata de 
la cautividad de los pecados

Los pecadores, cautivos en las redes del Diablo, 
acaban descendiendo al cautiverio eterno del Infierno

“¿Qué quiere decir eso de que «ascendió», sino que también descendió a las 
regiones bajas de la tierra? El que descendió es el mismo que ascendió por encima 
de todos los cielos, para llenarlo todo. ”

Efesios 4, 9-10



El prodigio, el milagro o la actuación portentosa de Cristo, de la Virgen o de los santos en la vida cotidiana, 
desencadenando un hecho de naturaleza extraordinaria, era reconocido con asiduidad pasmosa por las gentes de los siglos 
XVII y XVIII. 

Hombres y mujeres se sentían 
desvalidos y necesitados, y buscaban 
respuestas con los medios que le 
proporcionaba su propia cultura, su 
concepción de lo sagrado y los 
medios para relacionarse con la 
divinidad 

Libro protocolo del convento de la Santísima Trinidad de Granada, de Trinitarios Calzados
(Archivo Histórico Nacional).

En este volumen manuscrito, se apuntan cuestiones tan interesantes como la veneración a Nuestra
Señora de la Visitación por parte de los maestros sastres de la ciudad, constituidos en hermandad, o se
da cuenta del censo de Jacinto López Perucho y Luisa de Quesada, redimido por el hijo de ambos, don
Blas Perucho, que, en 1704, decidió hacerse cargo de la obra de la capilla mayor de la iglesia conventual

Resulta curiosa la narración de los prodigiosos acontecimientos alrededor del cuerpo incorrupto de la
difunta Ana de Córdoba y Ronquillo (fallecida en 1651) y de su asombroso hallazgo (concebido como
milagroso) en el templo trinitario, que generó el habitual revuelo ciudadano frente a estos
extraordinarios hechos



"Restaurar la materialidad es fácil, por eso no se trata solo de recomponer la obra 

de arte, la clave es restaurar la mirada.

La mirada es la espiritualidad de nuestra relación con la obra de arte.

Hay que ser consciente que ante un objeto todos vemos lo mismo, pero lo miramos de 
forma diferente. Solo a través de la mirada podemos entablar diálogo con la obra, y 
con ello conseguiremos que nos conmueva y, en el caso de las obras religiosas, las 

custodiadas por las hermandades, mirar a través de la piedad para escuchar el 
canto espiritual del alma frente al arte".

María Concepción Porras Gil
Directora del Instituto Universitario de Historia Simancas (Universidad de Valladolid)
V Simposio de Historia de la Semana Santa de Granada (2023)

La búsqueda de la tangencialidad de lo 
trascendente, de lo espiritual, de lo 

intangible, dotaba a la imagen 
sacra o devocional de una 
enorme potencia sobrenatural



LA PIEDAD POPULAR

Se considera una virtud inspirada en el pueblo por las creencias en una divinidad

Se sustenta sobre valores universales y se populariza cuando pertenece al pueblo

Es capaz de construir identidades sociales profundas y supone uno de los principios
esenciales en la génesis de la identidad grupal

El desarrollo en común de ritos, procesiones, u obras pías y de beneficencia, une a
los participantes, fortaleciendo la profesión de la fe y la participación en
manifestaciones públicas de índole religiosa; el ser humano se siente integrante de
un grupo, sea este una ciudad entera, una parroquia específica o una hermandad o
cofradía concretas



Tradicionalmente, el Seiscientos y el Setecientos se han percibido como la
época de esplendor de las realidades cofrades, incluido en Granada

Memorias, capellanías o patronatos cobraron una gran fuerza en Granada para asegurar la inmortalidad espiritual,
imbricadas con devociones populares, teniendo consecuencias económicas, artísticas y patrimoniales; no faltaron casos
extraordinarios de piedad para canalizar los anhelos de redención y conexión íntima con la Eternidad

La expresión de las últimas voluntades fue la manifestación esencial de fundaciones, donaciones u obras
pías alrededor de las aspiraciones de salvación

LA PIEDAD DEL ANTIGUO RÉGIMEN

La vivencia religiosa quedó incardinada a través del concepto de “intermediación” de órdenes
religiosas, parroquias, hermandades y cofradías

Se pretendía interceder ante Dios a favor del creyente, haciendo uso de realidades eclesiales y de
mecanismos establecidos para ello. Esta estrategia intermediadora se imbricaba en la concepción
sociológica de la actividad de los llamados “poderes intermedios”: realidades corporativas,
concretamente órdenes religiosas y cofradías (estas últimas más o menos vinculadas al ámbito
gremial), que encuadraban al individuo en una vivencia grupal e identitaria, alimentada por
devociones, manifestaciones, tradiciones y símbolos, a la vez que le proporcionaban soluciones
mediadoras, ya fuera frente a la carestía, la enfermedad o la muerte



LOS TESTAMENTOS
Fijaban la sepultura, en bóvedas o capillas,
describían el sepelio y el acompañamiento
de los restos mortales (por clérigos, por
hermanos de cofradías de pertenencia, etc.),
establecían limosnas y donaciones, y
concretaban las fundaciones piadosas
de capellanías o patronatos.

La información testamentaria de la documentación notarial
se completa con los datos que recogen los libros de
memorias y capellanías de conventos y
monasterios, y los libros de defunciones parroquiales;
los ciclos de misas, las limosnas crematísticas (juros y
censos) o votivas (cera o aceite para lámparas), o las
donaciones de enseres, efectos de culto e incluso obras
pictóricas o escultóricas, reflejaban devociones particulares
(de práctica colectiva) o creencias fúnebres concretas.



Desde el siglo XVI, tanto en la Santísima Trinidad (especialmente)
como luego en el convento de Gracia, los granadinos hicieron
partícipes a los Trinitarios de su “buen morir” y de su tránsito hacia la
Salvación: enterramiento, acompañamiento, etc.

Serán los patronatos de legos, sostenidos en obras pías
mortis causa y sus réditos, los que conectarán de
manera profunda a los fieles con la obra trinitaria.

Los censos de fincas rústicas y urbanas, especialmente
señalados para ello en los testamentos de los
granadinos, se destinaron a la: “redempción de
cautivos christianos en tierras de moros o de
ynfieles”, más allá de costear memorias de misas o la
fábrica de capillas en los templos trinitarios.

Libros de distintos patronatos del Archivo Histórico Provincial de Granada y,
fundamentalmente, del Archivo Histórico Nacional de los conventos trinitarios,
calzados y descalzos.
Libro de hacienda de la redención de cautivos del convento de Nuestra Señora de
Gracia de Granada (1726-1818). (Archivo Histórico Nacional)

Pagando el rescate de un cautivo, contribuían

a su propio rescate, espiritual, el último
rescate



Juro perpetuo de María Sarmiento, duquesa de Sessa, que redundó 
en el ámbito trinitario (inclusive el convento de Gracia), a través de 
manda pía sobre la redención de cautivos.

Archivo Histórico Provincial de Granada

Libro de patronatos diversos que contemplan rentas para la 
redención de cautivos en el ámbito de la Santísima Trinidad.

Archivo Histórico Provincial de Granada



Proyecto
ANÁLISIS DE LAS FUENTES PARA EL ESTUDIO DE 
LAS REALIDADES PATRIMONIALES ENTORNO A LA 

PIEDAD COFRADE EN GRANADA



LA CASA DE LOS 
MARQUESES DE INIZA

Los Rodríguez-Chacón fueron una familia oligárquica 
alpujarreña, cuyo origen primigenio está en Presidio de 

Andarax (actual Fuente Victoria), en la repoblación que siguió a 
la Guerra de las Alpujarras.

Francisco Rodríguez-Chacón y González (Paterna del Río, 
1687-Berja, 1746), capitán de milicia, alcalde noble y regidor 

perpetuo preeminente de Paterna del Río.
El 30 de junio de 1730 pagó 22.000 ducados al monasterio de 

San Isidoro, en León para recibir el título de I marqués de Iniza, 
Aquel año fue nombrado alcalde mayor de Las Alpujarras y 

capitán comandante de las compañías de caballería de la defensa 

de la Costa del Reino de Granada
Por su labor en la defensa costera granadina, obtendría de 
la Corona ascensos miliares para sus hijos y mercedes de 
hábitos de la Orden de Santiago.

La Monarquía Hispánica y el reino de Granada 
superaban la Guerra de Sucesión, y los poderes 
sociopolíticos se posicionaba con la nueva dinastía de 
los Borbones

La noticia del nacimiento real llega a Granada el 11 de abril de 1718, a través de carta del 
procurador de la ciudad, desplazado en la Corte, y es acogida con regocijo y 
predisposición a una fastuosa celebración: varios días de luminarias, y una solemne 
eucaristía de acción de gracias, el 19 de abril, en la iglesia parroquial de Nuestra Señora 
de las Angustias (“ymaxen de la máxima devoción”), con cera, música y coches, todo a 
costa de las rentas de propios granadinos.

Mariana Victoria de Borbón
(Madrid, 31 de marzo de 1718-
Lisboa, 15 de enero de 1781)

Infanta de España, hija mayor del rey Felipe V y 
de su segunda esposa, la reina Isabel de Farnesio

Archivo Municipal de Granada. Libro 
de Actas del Cabildo Municipal 

(1718)



LA CASA DE LOS 
MARQUESES DE INIZA

Francisco Jerónimo Rodríguez-Chacón y González 
I Marqués de Iniza

∞ Ana Moya Alcázar 
(Ugíjar, ¿?-Berja,1754) 

Patronos de capellanía en el convento de San Pascual Bailón de Láujar de Andarax
Impulsores, a través de los V Marqueses de Iniza, de la Congregación de Esclavos de 
Nuestro Señor Jesús Nazareno

LA CASA 
PEREA Y PORRAS
María Melguizo Porras y Guzmán

Patrona del altar de Nuestra Señora del Rosario 
de la iglesia de Albuñuelas

Francisco de Perea y Porras
(Albuñuelas, 1666-Berja, 1733)

Arzobispo de Granada

Juan de Perea y Porras 
Canónigo magistral de Cuenca

Y
José Tomás de Perea y Porras

Inquisidor de Granada

Patrones del altar y capilla de San 
Francisco de Asís de la iglesia de 
Albuñuelas

Patrón del Altar Mayor y del altar de Nuestro Padre 
Jesús Nazareno de Albuñuelas (¿Diego de Mora?, 1715)



Los Rodríguez-Chacón, formando parte de una red de parentela con los Monsalve, 
gestaron su fortuna en el Ejército y en la defensa de la frontera costera granadina.
Estos últimos, se vincularon con los presidios y las armadas de África.

Como los Perea y Porras, participaron de una piedad de “intermediación” propia de su 
tiempo; ésta incluía el mecenazgo religioso, alrededor del enriquecimiento de iglesias y 
capillas, fundamentalmente en el ámbito alpujarreño. 

En todo caso, el círculo artístico era el propio de su 
ámbito geográfico (el reino de Granada) y cronológico 
(primer tercio del siglo XVIII).

Y como se comprueba andado el tiempo, el periplo 
vital de estas redes familiares las imbricó con una 
devoción cuyos fundamentos no les eran ajenos: 



Granada, 24 de enero de 2025


	Número de diapositiva 1
	Número de diapositiva 2
	Número de diapositiva 3
	Número de diapositiva 4
	Número de diapositiva 5
	Número de diapositiva 6
	Número de diapositiva 7
	Número de diapositiva 8
	Número de diapositiva 9
	Número de diapositiva 10
	Número de diapositiva 11
	Número de diapositiva 12
	Número de diapositiva 13
	Número de diapositiva 14
	Número de diapositiva 15
	Número de diapositiva 16
	Número de diapositiva 17
	Número de diapositiva 18
	Número de diapositiva 19

