Universidad de Sevilla
Facultad de Filosofia

Master Universitario en “Filosofia y cultura moderna”

Temporalidad, subjetividad y finitud
a partir de la conferencia de Martin
Heidegger El concepto de Tiempo
(1924).

Trabajo Fin de Master

Fernando Gilabert Bello
Director/Tutor: José Ordonez Garcia

MMXII






A Esther,

Por todo este Tiempo






indice

ResUMEN/ADBSEract. ... 9

INtrOAUGCCION ... 15

1. Contexto de la conferencia de 1924 El concepto
de Tiempo de Martin Heidegger................cccciiiiiiiiiiiiiinnen. 19

1.1. El afio 1924 y sus alrededores. Los afos de la

Republica de Weimar.............ooovvviiiiiiiiiiiee e 22
1.2. El concepto de Tiempo en la obra de Heidegger.
El camino hacia Sery Tiempo ..........cccoueeeeeeviiiiiiiiiiiiii, 26
1.3. Marburgo, entre la teologia y el neokantismo.................... 31
2. Latemporalidad................ooooiiiiiiii e, 35
2.1. Una distincion previa: aeternitas vs.Q&i........ccccueeeeeecunnnne... 37
2.2. A-TREOS TIMES.......ouuiiiiiiiiiiiiiiieeeee e 40
2.3. Una pre-ciencia sobre el concepto Tiempo............c........... 44
2.4. Aristoteles, Einstein y Heidegger ..., 47
2.5. El tiempo y el espiritu de AQUSEIN.........ccooveeeiiiiiiiiiiiiiiies 50

2.6. Y codmo el tiempo se convierte en Dasein.......................... 54



3. La subjetividad ...,
3.1. Para una traduccion de Dasein..............ccccccccuvvvivieeennennenn.
3.2. Las estructuras fundamentales del Dasein........................

3.2.1. El Dasein en tanto que estar-en-el-mundo...................
3.2.2. Estar-en-el-mundo es existir ..........ccccceeeiiiiiiiiiininns
3.2.3. El estar-con-los-0tros ............ccevieiiiiiiiis
3.2.4. Aclaraciones previas a la tercera estructura
fundamental del Dasein. Sobre la traduccion de

Deciry de Hablar.............ccc.uuuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeee e
3.2.5. ELHAbBIAF ........cccoiiiiie e
3.2.6. El Dasein en tanto que dicho Dasein yo

SOY (0 €S0V ) currriiiiiii i —————
3.2.7. El Dasein que no es nadie y es todos a la

vez, siendo por ello o UNO.........cooeiiiiiiiiiiiiiieiiee e,
3.2.8. El Cuidado.........ccueeeeaaie e
3.2.9. El encuentro del Dasein consigo mismo......................
3.2.10. Lo inmediato del Dasein............ccccccccciiiiiiiiniiiiccnnnns

3.3. La posibilidad ultima del Dasein ...........c.ccccccoovveieeeeeennnnnn.

4. Lafinitud ...
4.1. La muerte del otro nunca es la muerte del
DaASEIN .....ccce oo
4.2. Saberse finito sin estarlo todavia: El advenimiento

Ae 1A NAAA ..o



4.3. La finitud como algo propio...........eeeeeeeieieeeeeeeeieeeeeeeeiiiians 99

4.4. El imposible de la muerte...........cccoooveeiiiiiiiiin 102
4.5. El tiempo de la muerte siempre es futuro y el

tiempo del Dasein siempre es pasado............cceeeevveeeeeiiiinnnnnn. 105
4.6. La clave del tiempo: Haber sido y finitud ......................... 108
4.7. Regreso al futuro .........ccccvvvviiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeee e 110

4.8. Tiempo vacio, tiempo de lo cotidiano y, de nuevo,

la pregunta por el tiempo ........cooviiiiiiiii 113
CoNCIUSIONES ... 117
Bibliografia.................coooooo i 121

Obras de Martin Heidegger empleadas en este

ErADAJO .. 121
Estudios sobre Heidegger y El concepto de Tiempo

eMPlEAdOS. ....vueiiiie e 122

Otra bibliografia consultada..................oooeiiiiiicie 122






Resumen

Este trabajo es una investigacion con la que culminan mis estudios
del master de la Universidad de Sevilla Filosofia y cultura moderna del
curso 2011-2012. El propdsito de esta investigacion es exponer las
ideas fundamentales que Martin Heidegger expone en la conferencia
El concepto de Tiempo que impartio en 1924 en la Sociedad Teoldgica
de Marburgo. En dicha conferencia ya se comienzan a ver las ideas
centrales de lo que sera Ser y Tiempo, la obra magna del filésofo
de Friburgo. Por eso, consideramos importante en el pensamiento
heideggeriano las ideas acerca del tiempo y del Dasein que surgen a
raiz de esta conferencia, porque, en cierto modo, allanan el camino
para hacer un estudio sobre Ser y Tiempo.

La idea central que nos ocupa a nosotros es la de la perspectiva
de la realidad a partir del sujeto, que es el garante de dicha realidad.
Dicho sujeto alberga las tres ideas que vamos a destacar, a saber:
la temporalidad, la subjetividad y la finitud. Con dichas ideas, con
dichas caracteristicas, se puede comenzar a trabajar el sujeto, pero
antes de ello, y éste es el tema de este breve trabajo, es mejor hacer
una exposicion determinada de esas tres ideas.

El sujeto es temporal, subjetivo y finito. La clave esta en que
dicho sujeto es quien da origen al tiempo. A partir de este origen
surgen como propias del sujeto estas tres ideas, que se condicionan
entre si en él mismo, estando de este modo interrelacionadas. La



temporalidad indica el estatuto del tiempo dentro del sujeto y como el
sujeto vivencia eso que venimos a llamar tiempo. La subjetividad nos
muestra el concepto fundamental en la filosofia heideggeriana del
Dasein, haciendo de él un analisis pormenorizado de sus estructuras.
La finitud nos muestra la muerte, el fin del sujeto y la necesidad
de que éste tenga un principio y un final. El analisis de estas tres
ideas nos llevara a una mejor comprension de la terminologia que
empleara Heidegger en su pensamiento.

Abstract

This work is an investigation with that my studies of University of
Sevilla’s master Philosophy and Modern Culture of the course
2011-2012 culminate. The intention of investigation is to set out the
fundamental ideas that Martin Heidegger exposes in the conference
The concept of Time that he gave in 1924 in Theological Society of
Marburgo. In this conference they are already begin to see the central
ideas than it will be Being and Time, the great work of the philosoper
of Freiburg. For that reason, we consider important in Heidegger’s
thougth the ideas about the time and the Dasein that they arise as a
result of this conference, because, in certain way, they level off the
way to make an study of Being and Time.

The central idea that it occupies to us is the perspective reality
from the subject, that he’s the guarantor of this reality. This subject
lodges three ideas that we're going to emphasize, that is to say:
temporality, subjectivity and finiteness. With these ideas, with these
characteristics, it's possible begin to work the subject, but before it,
and this is the subject of this short work, it's better make a certain
explanation of those three ideas.

10



Subject is temporary, subjetive and finite. The key is witch this
subject gives rise to time. As of this origin, this three ideas arise like
own from the subject, that they are conditioned to each other in the
same, being in this way interrelated. Temporality indicates the statute
of the time within the subject and like the subject experiences that we
come to call time. The subjectivity show us the fundamental concept
in Heidegger’s philosophy: The Dasein, doing of it a detailed analysis
of its structures. The finiteness show us the death, the subject’s end
and the need that its has a beginning and an end. The analysis of
these three ideas take us to a better understanding of terminology
that Heidegger use in his thought.

11






El hombre no fue hecho en el tiempo, sino con el tiempo

Agustin de Hipona

Porque Dios tiene el tiempo y la eternidad, esas dos
cosas que se escapan a los hombres

Alexandre Dumas






Introduccion

En su magnifica biografia de Heidegger, Rudiger Safranski califica el
pensamiento heideggeriano como una herida abierta en la filosofia
alemana’. Su propdsito, al hacer referencia ala viday al pensamiento
del Maestro en Alemania, es cerrar dicha herida, hacer una lectura
sin prejuicios de la obra y la vida de Heidegger. Nosotros, en el
presente trabajo, tomaremos el modelo de Safranski de hacer una
lectura sin mas prejuicios que los meramente circunstanciales a la
hora de leer el texto. Pero si retomaremos la metafora de la herida,
no con intencion de cerrarla sino mas bien de abrirla aun mas, de
hurgar en ella, de hacerla volver a sangrar. Somos conscientes de
que hay heridas que es mejor que no se cierren, entre ellas la herida,
la brecha que supuso la irrupcion del pensamiento de Heidegger
en el panorama filoséfico de principios del siglo pasado y toda la
influencia posterior que el mismo tuvo. Y no queremos cerrar esta
herida porque no consideramos que el pensamiento de Heidegger
esté cerrado aun, sino que todavia queda mucho por hacer con su
trabajo para que éste cicatrice.

Considerar a Ser y Tiempo como la incisidon principal de esta
herida esta fuera de toda duda. Nuestro interés principal consistira
en saber como se origina esa herida, como se va gestando el

' v. SAFrRANSKI, R. Un maestro de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo. Tr. R.
Gabas. Barcelona, Tusquets, 2007.

15



FERNANDO GILABERT BELLO

camino que el joven Heidegger va construyendo hasta llegar a la
realizacion de dicha obra. Por lo general se ha considerado que
la obra de Heidegger surge con Ser y Tiempo, que todo el ideario
de la fenomenologia existencial que profesa surge como fruto de
afos de pensamiento agrafo. Pero la edicion de las obras completas
de Heidegger y los testimonios a ella anexos nos estan haciendo
comprender que no es una obra surgida solo de la reflexion en
soledad, sino que ya Heidegger expuso pormenorizadamente las
ideas de su obra magna en conferencias y articulos anteriores. Una
de estas conferencias, una de estas “magulladuras” que daran paso
a la apertura de la herida, es la conferencia de la que queremos
hablar: E/ Concepto de Tiempo, conferencia pronunciada ante
la Sociedad Teoldgica de Marburgo en 1924. Creemos que dicha
conferencia es un claro ejemplo de ese pensamiento heideggeriano
anterior a Ser y Tiempo, uno de los escritos preparatorios de tal
obra y en el cual comienza a desplegar las ideas y el vocabulario
filosofico que luego veremos en la citada obra.

De estas ideas desplegadas en la conferencia queremos hacer un
estudio, sobre todo de las tres ideas que dan titulo al presente trabajo,
a saber: la temporalidad, la subjetividad y la finitud. Nos centramos
en estas tres ideas porque las consideramos fundamentales en todo
el pensamiento posterior de Heidegger. Una comprension de esas
tres ideas nos servira para hacer una lectura que pueda relacionarse
con Ser y Tiempo y el vinculo que dicha obra tiene con el sujeto
contemporaneo, que, al fin y al cabo, es a quien Heidegger se refiere
cuando hace alusién al término mas importante de su filosofia:
Dasein, que es el sujeto cuando toma la forma de un yo.

La idea de temporalidad es el principio y el final del proyecto de
Heidegger. Todo remite al tiempo, precisamente porque todo se mira
desde un prisma temporal. Todo es tiempo puesto que el yo, eso que
venimos a llamar Dasein, mira desde el tiempo. El estudio de ese
Dasein nos llevara a la conclusion incluso de que ese tiempo no es

16



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE[:?LEQIS,I\.;IC?EI’:; #ggﬂ.’\!’ gﬁ?g%gfz
so6lo puesto por el sujeto, sino que el sujeto mismo se torna tiempo.
Pero hay mas con respecto al tiempo. El tiempo es la manera que
tiene Heidegger para hacer del sujeto algo trascendente dentro de
su propia inmanencia. El sujeto no es trascendental, no tiene un
vinculo con la divinidad real, sino que este vinculo ha sido forzado
en virtud de la uniéon metafisica que se ha hecho del tiempo humano,
finito, con el tiempo divino, eterno, infinito. No existe un vinculo
inmanente entre lo humano y lo divino, para ello hay que hablar de
trascendentales, lo cual rehuye Heidegger. La conferencia es en si
una provocacion a la teologia, jugando ademas en campo contrario,
en la Sociedad Teoldgica de Marburgo. Pero cuestionar la divinidad
es solo la excusa que pretende Heidegger para hablar de la tercera
idea que desplegaremos aqui: la idea de finitud.

Pero antes de hablar de la idea de finitud, nuestro estudio tomara
primero la idea de subjetividad. En relacion a la subjetividad,
desplegaremos las acepciones fundamentales del término que
emplea Heidegger para hacer referencia al sujeto y del que ya
hemos hecho mencién con anterioridad: Dasein. Que el Dasein, en
tanto que se vivencia siempre en presente, es la pieza clave para
relacionar al tiempo con el sujeto, lo veremos cuando hagamos un
repaso a las estructuras fundamentales de dicho Dasein. En dicho
repaso nos centraremos en la idea de Dasein como elemento finito
y circunstancial, un Dasein que es fruto del instante preciso y que
tiene un proceso de formacion temporal anterior a él y que se diluira
después del mismo, pero que no sera perceptible al estar inmerso
dicho Dasein en la cotidianeidad. Con ello, volveremos de nuevo a la
idea de temporalidad pero le daremos el matiz de finitud.

Con la ultima parte de desarrollo de nuestro trabajo, la que hace
referencia a la idea de finitud, tomaremos la idea del Dasein finito, la
idea de la muerte de dicho Dasein para tomar con ello la percepcion
del instante y hacer un analisis del tiempo, concluyendo con ello
que el Dasein posee una historia y que dicha historia no casa

17



FERNANDO GILABERT BELLO

precisamente con la Historia universal, sino que tiene una historia
propia y paralela a dicha Historia, en la medida que la Historia se
mide y la historia del Dasein es, precisamente, ese instrumento de
medida.

Por ultimo senalar que el presente trabajo esta situado dentro de
los estudios de un Master relacionado con la Filosofia y la Cultura
Moderna, esto es, sobre la Modernidad. Creemos que nuestro
trabajo es idoneo para tal, puesto que creemos firmemente en la
conviccion de que Heidegger es uno de los autores que primeramente
comienza a hacer una nueva propuesta, un nuevo giro en la filosofia,
tras la filosofia de la Modernidad. Con la critica al modelo moderno,
efectuado por Schopenhauer y Nietzsche, Heidegger comienza el
nuevo giro filosofico. Por ello, lo consideraremos el culmen de la
Modernidad asi como el primer paso para una nueva etapa dentro
del saber filosofico.

18



1. Contexto de la conferencia de 1924 E/ concepto
de Tiempo de Martin Heidegger

La conferencia que sirve de eje para nuestra investigacion es la
impartida por Heidegger en 1924 en Marburgo y que lleva por titulo
El concepto de Tiempo. Dicha conferencia, dentro de las obras de
Heidegger, se encuadra en el tomo sexagésimo cuarto de las Obras
Completas de Heidegger, segun la version alemana que de ellas ha
hecho la edicion de Klostermann?. Es resefiable que la version que
da dicha edicion de la conferencia no se extrae de un manuscrito del
propio Heidegger sino que proviene de dos reproducciones realizadas
por asistentes andnimos a la conferencia, las cuales coinciden en
gran medida. Parece que el manuscrito original fue destruido por
Heidegger ya que tenia pensado escribir un tratado de idéntico titulo
pero que tampoco veria la luz hasta mucho tiempo después®. Que
dicho texto entonces refleje fielmente las ideas que Martin Heidegger
quiso exponer ante la sociedad teoldgica de Marburgo esta fuera de
toda duda, ya que esta en la linea de ese conjunto de textos que
hay entre su trabajo de habilitacién de Duns Scoto y la que sera

2 HeipegGer, M. Der begriff der Zeit (1924). GA 64. Hg. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2004. En adelante BZ. Las citas en castellano
las hemos extraido, con modificaciones, de El concepto de Tiempo. Tr. R. Gabas
y J. Adrian. Madrid, Trotta, 2011.
3 Segun el epilogo de Hartmut Tietjen a la edicién de la conferencia Der Begriff der
Zeit. (Tubinga, Niemeyer, 1995).

19



FERNANDO GILABERT BELLO

su obra magna, Ser y Tiempo, y que han sido publicados sélo de
forma péstuma. Dichos textos contienen la base del pensamiento
heideggeriano que culmina en Ser y Tiempo, teniendo entoces la
relevancia de ser escritos introductorios que tendran como colofén
final la mencionada obra.

Dentro del cuerpo de escritos que constituyen esa génesis de
Ser y Tiempo de la que hemos hecho referencia, la conferencia E/
concepto de Tiempo nos introduce en la problematica que conlleva
la temporalidad dentro de la filosofia, ademas de hacer una ruptura
con la teologia, separando a ésta definitivamente de la filosofia.
La conferencia presenta por primera vez en la obra de Heidegger
las estructuras fundamentales del Dasein. Dichas estructuras
fundamentales son evidentemente necesarias para una explicacion
del pensamiento heideggeriano y para exponer la temporalidad
del mencionado Dasein. La temporalidad del Dasein radica en la
anticipacion de su fin como posibilidad de constituirse precisamente
como Dasein. A la vez y con dicha meta, se exponen las citadas
estructuras fundamentales del Dasein.

Ya en 1924 estaba Heidegger trabajando en Ser y Tiempo,
concretamente llevaba trabajando en dicha obra un afo, desde
1923. Invitado por Bultmann a impartir la conferencia el veinticinco
de Julio de 1924, Heidegger quiere evitar centrarse en la teologia, a
pesar de que va impartir una conferencia para tedlogos, entre otras
cosas porque €l ya se siente apartado de la teologia. Comienza,
por ello, acentuando que su conferencia no versara sobre lo divino,
que es lo eterno e infinito, sino mas bien sobre lo humano, esto es,
lo finito, lo que puede morir y por tanto conlleva tiempo, lo que no
goza de eternidad. Porque toda vida, esto es, toda vida humana y
por ende finita, ya que lo divino no tiene esa “vida” al estar siempre
vivo, implica un “pasar la vida”.

Pero Heidegger no piensa la muerte para luego hacer como
hacian los clasicos pensadores sobre la muerte y hacer resurgir con

20



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)
el pensamiento la vida, triunfando sobre la muerte con ello, sino que,
mas bien, lo que hace Heidegger es abrir la puerta al tiempo, a la
temporalidad, esto es, al caracter propio del Dasein, el Ser-Ahi.

Con todo esto, Heidegger expresa un fuerte rechazo a la
tradicién teoldgica y metafisica, que encumbraba aquello que
era suprahumano, dejandolo el de Friburgo en aquello que es lo
mas propio de la humanidad, que es el morir, y quitandole todo lo
trascendente que conlleva dicho morir para solventar las dificultades
que la teologia y la metafisica implicaban al considerar lo universal.
Porque la muerte nunca es de lo universal sino solo de lo concreto.

La teologia consideraba a lo divino como algo que no era tiempo
pero que daba tiempo y, al dar al ser humano dicho tiempo, este
podia sustraerse también del tiempo y ser participe de la eternidad.
Pero esto, para Heidegger, es esquivar la propia temporalidad,
no remontandose mas alla del tiempo el supuesto vinculo con lo
eterno, sino que mas bien, el sujeto retrocede con espanto ante él,
no ampliando las posibilidades del sujeto sino estando por debajo
de ellas.

En el presente capitulo vamos a situar las circunstancias de dicha
conferencia. En primer lugar la ubicaremos en la Historia, unos afios
dificiles para una Alemania que comenzaba a ver una luz, que luego
se demostraria temporal, en medio de una gran crisis en la Europa
de entreguerras. Tras situar el contexto historico, ubicaremos la
conferencia dentro de las obras y la vida de Heidegger y como se
esboza el camino hacia los conceptos fundamentales que desplegara
en Ser y Tiempo, sefalando cuales son las preocupaciones
filésoficas y vitales que abordaban al joven Heidegger. Por ultimo
haremos referencia a la tradicion y al panorama intelectual de
Marburgo, el lugar donde se imparte la conferencia. Es interesante
también conocer dicho contexto histérico-intelectual de Marburgo,
puesto que con su tradicion colisiona el pensamiento de Heidegger,

21



FERNANDO GILABERT BELLO

cuya filosofia es una confrontacién constante con el planteamiento
anterior que se habia hecho en filosofia.

1.1. El aiho 1924 y sus alrededores. Los afos de la Republica de
Weimar.

Heidegger imparte la conferencia El concepto de Tiempo en Julio de
1924. Estamos enlaera Stresemannde laconocidacomolaRepublica
de Weimar, el regimen politico que da nombre al perido historico de
Alemania desde el fin de la Primera Guerra Mundial (1918) hasta al
ascenso del nacionalsocialismo al poder (1933), aunque oficialmente
durd hasta el final de la Segunda Guerra Mundial, cuando se revoca
la Constitucion de 1919. Mientras el mundo occidental estda metido
de lleno en los “felices afos veinte”, sobre todo con el motor de la
economia capitalista de Estados Unidos marcando la pauta de la
economia mundial, Alemania acaba de crear una nueva moneda, el
marco, con la que salir de la crisis econdmica surgida de los costes
de la Gran Guerra y el castigo inflingido por los vencedores de dicha
guerra al Imperio Aleman en el Tratado de Versalles*.

Al final de la Primera Guerra Mundial, Alemania estaba al borde
del colapso militar y econémico, por lo que se pidi6é el armisticio al
considerar la inutilidad de seguir la guerra. En pocos dias se organiz6
un nuevo gobierno parlamentario con Von Baden a la cabeza que
procedié a negociar la paz, teniendo como principal exigencia por
parte de los aliados la transformacién de las instituciones politicas y
militares del Imperio. Pero algunos altos cargos militares no estaban
de acuerdo con la rendicion, por lo que decidieron emprender una
ultima batalla naval en Kiel para salvar el honor. Los marineros se

4 Los detalles de la historia de la Alemania de entreguerras pueden verse en
FuLLerook, M. A History of Germany 1918-2008. Londres, Willey & Sons, 2009.

22



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE’fLEgg,I\.;IC?EI’:; #ggﬂ.’\!’ glﬁfoE(ingz
mostraron en desacuerdo con dicha decision, lo que produjo un
motin que termin6 con marineros y civiles al mando de la base naval
de Kiel, reclamando mejoras, el abandono de la guerra, el sufragio
universal y la abdicacion del Emperador. El nuevo gobierno acerco
postura con los amotinados para evitar la revolucion, ya que el motin
de Kiel habia encendido la revolucion en el resto de Alemania. Von
Baden anuncié la abdicacion de Guillermo Il y, con ello, el fin del
Reich. La toma del poder por las masas tuvo como consecuencia la
entrega del poder politico al socialismo, siendo los socialdemécratas
el partido mas numeroso. Pero dicho partido estaba escindido en
diversas corrientes entre las que algunas rechazaron la democracia,
queriendo implantar la dictadura del proletariado. El gobierno
provisional, constituido por las ramas moderadas de los socialistas
firmd el armisticio de Compiegne y promulgaron un programa de
actuacion politica econémica de cara a la reconstruccion del pais,
confiando el destino de la Republica a la convocatoria de elecciones
para una Asamblea Nacional que dejaba a las clases populares
marginadas de la politica. Esto provocdé que los radicales, los
espartaquistas, iniciaran un levantamiento infructuoso.

Con el Tratado de Versalles se pone definitivamente fin a la
Guerra y se implantan las condiciones que los aliados pretendian,
siendo una de las mas importantes y controvertidas la que requeria
que Alemania y sus aliados aceptasen toda la responsabilidad de
la guerra y desarmarse, realizar concesiones territoriales y pagar
indemnizaciones a los estados vencedores. A partir de dicho Tratado
se pone en marcha, en la ciudad de Weimar, la elaboracién de una
Constitucion.

La Constitucion de Weimar se aprobd el 31 de Julio 1919. En
ella se mostraba el espiritu de concordia y entendimiento. No se
instauré un Estado Nuevo, sino que se dioé al Imperio Aleman una
nueva forma: la Republica. En dicha Constitucion, el pueblo no
participd, imponiéndose la idea de que la Republica suplanté al

23



FERNANDO GILABERT BELLO

Imperio sin que sus principios de gobierno diferieran. Con dicha
falta de apoyo popular ninguna Constitucion democratica hubiera
podido hacer frente a la crisis final y el ascenso al gobierno del
Partido Nacionalsocialista, aunque funcion6é bastante bien en la
era Stresseman, cuando Heidegger imparte la conferencia que
venimos trabajando. Los primeros afios de la Republica de Weimar
fueron afos de crisis politica, crisis econdmica y financiera, intentos
golpistas y separatismos hasta 1923. Sucedieron los acontecimientos
a velocidad de vértigo y la nueva Republica sufrio la hostilidad de
la burguesia nacionalista, del ejército y de los grupos radicales de
derecha e izquierda.

A partir de 1923, con Stresemann al frente del gobierno de la
Republica de Weimar, comienza un periodo de cierta estabilizacion
que durara hasta 1929. A mediados de 1924, se impone el llamado
plan Dawes, plan bajo el auspicio de Estados Unidos con el que se
pretende la estabilidad de Alemania y hacer renacer la confianza
internacional en la economia alemana. A partir de dicho plan, que
al principio tuvo muchas criticas y fue dificil asumir, se incrementa
la produccién industrial y comienzan a aumentar las ganancias de
los obreros a partir de 1926. Pero esto sera sélo un espejismo en la
economia alemana de entreguerras, ya que durara solo hasta 1929,
afo en que fallece Stresseman. Asi, cuando Cassirer ensalza en
1929 los valores de la Republica de Weimar, en el fondo se esta
refiriendo a este periodo y no a todo lo que supuso antes y después
de Stresemann, la dificil economia que tuvo que digerir la Republica
de Weimar®.

Pero 1924, es ademas el afio en que Hitler comienza a escribir
Mein Kampf® durante sus nueve meses de prision de los cinco afos

5ArAmMAYO, R. R. (ed.). Cassirer y su Neo-llustracion. La conferencia sobre Weimar
y el debate de Davos con Heidegger. Madrid, Plaza y Valdés, 2009.

8 v. HITLER, A. Mi lucha. Barcelona, Ojeda, 2004.

24



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE[:?LEgg,I\.;IC?EI’:; #gg% gﬁfgﬁgfﬁ
a los que habia sido condenado el 1 de Abril. En 1923, con las
medidas que habia tomado su gobierno, Stresemann previo que las
fuerzas radicales de la derecha y la izquierda iniciarian una serie de
protestas y disturbios ante las impopulares medidas. Hitler vio este
periodo de inestabilidad politica como la oportunidad para realizar
un golpe de estado como el que habia organizado Mussolini con
los fascistas italianos. La region de Baviera no estaba dispuesta a
aceptar la autoridad central ni las medidas impuestas, colocando al
general von Karh al mando de Baviera, lo que supuso un desaire con
el gobierno central. Hitler, que estaba metido en el asunto, pensé que
Baviera iba a capitular ante el gobierno central por lo que decidio el
secuestro de Kahr y del jefe de la policia regional para convencerlos
de la necesidad de unirse a su bando y marchar a Berlin a derrocar
al gobierno de Stresemann. El 8 de Noviembre de 1923, Hitler y los
suyosirrumpieron en la cerveceria Blirgerbrdukellerde Munich, donde
Karh estaba en una reunion politica, proclamando una revolucion y
anunciado la intencién de constituir un nuevo gobierno. Kahr fingio
ayudar a Hitler pero escap6 y retomé el control. Al dia siguiente,
9 de Noviembre, el ejército roded a los nazis atrincherados en el
Ministerio de la Guerra bavaro, pero Hitler pudo escapar aunque fue
detenido dos dias después. Su jucio atrajo atencion internacional y
le proporciond una plataforma politica. Dicho juicio se celebré desde
finales de febrero y durd todo el mes de Marzo de 1924. Las bases
del sistema politico que cautivo a Heidegger estaban comenzando a
asentarse, aunque por entonces éste aun no tenia un interés factible
en el plano de lo politico.

En el mundo de las Artes y la Letras, la Republica de Weimar fue
una etapa muy creativa. El expresionismo tanto en pintura como en
literatura es su maximo exponente a nivel cultural. Fueron los afios
también del dadaismo, de la pintura acida de George Grosz que
se mofaba de la burguesia, la justicia y los militares. El cine paso
a ser un medio de masas con directores como Fritz Lanz y Robert

25



FERNANDO GILABERT BELLO

Wiene a la cabeza del cine expresionista aleman. En arquitectura, la
Bahaus de Gropius se convirtié en uno de los estilos arquitectonicos
principales del siglo XX. Surgieron autores literarios de la talla de
Brecht, Doblim, Thomas Mann o Stefan Zweig, por citar sélo a unos
pocos. Pero de las obras literarias solo citaremos la aparicidon de la
obra de Thomas Mann La Montafia Magica, publicada en 1924. Si
bien es cierto que Heidegger leyo esta obra de Mann junto a Hanna
Arendt, después de la conferencia de Marburgo, cuando conocio a
Arendt, es decisivo sefalarla por la importancia que tendra esta obra
en el futuro autor de Ser y Tiempo, ya que se comparé a Heidegger
con Leo Naphta, un personaje de esta novela, un jesuita fanatico, un
terrorista metafisico’ que iba contra todo. A partir de la conferencia
de Marburgo, veremos que las suposiciones pueden ser correctas.

1.2. El concepto de Tiempo en la obra de Heidegger: El camino
hacia Ser y Tiempo.

Comenzaremos este capitulo con una larga cita de Raul Gabas
Pallas y Jesus Adrian Escudero:

En un momento de la conversacion imaginaria que
Heidegger sostiene a propdsito de su obra con un
visitante japonés en De un dialogo con el lenguaje, éste
le pregunta a Heidegger el hecho de que permaneciera
en silencio durante doce anos. Evidentemente se refiere
a los afnos que median entre su tesis de habilitacion sobre
Duns Scoto en 1915 y la redaccion final de Ser y Tiempo
en 1927. Durante décadas esta laguna ha difundido la
imagen de una obra sin historia que parece emerger de la
nada. Ahora bien, la publicacion en estos ultimos afios de

7 SAFrANSKI, R. Op.cit. p. 224.

26



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE’fLEgg,I\.;IC?EI’:; #ggﬂ.’\!’ EllﬁgJOE(ngEz
los escritos, las lecciones y las conferencias en el marco
de la edicion completa ha permitido una aproximacion
mucho mas fidedigna y sistematica a las principales
etapas que conforman el recorrido intelectual del joven
Heidegger®.

La conferencia de 1924 EI concepto de Tiempo esta dentro de
las conferencias que Heidegger no publicd en vida. Mas bien lo que
hizo fue destruir, como el resto de sus obras de juventud, el escrito,
teniendo presente escribir un tratado en el mismo afo de idéntico
titulo. Pero este tratado tampoco vio la luz hasta mucho después.
Gabas y Adrian tienen razén cuando hablan del reconocimiento
que se ha tenido de Ser y Tiempo a nivel internacional como una
obra sin historia previa. Pero esto no quiere decir que Heidegger
sacase las ideas de esta obra de la noche a la mafhana. Mas bien,
Ser y Tiempo es un texto trabajado en estos doce afos de presunto
silencio, tomando como referencia la fenomenologia de Husserl pero
sintetizandola con multitud de ideas que influencian el pensamiento
del joven Heidegger como

El cuestionamiento de los fundamentos kantianos, el
distanciamiento del catolicismo, la postura critica ante la
fenomenologia, la apropiacién de motivos de la filosofia
de la vida, el interés por la hermenéutica de Dilthey, la
presencia creciente de Aristoteles®.

Estas influencias que se suceden en Ser y Tiempo ya tienen su
lugar en el texto que trabajamos.

Antes de continuar habremos de hacer referencia a que Otto
Pogeler, en el analisis de la obra heideggeriana, tutorizada por
el propio Heidegger, que hace en El camino del pensar de Martin

8GnaBAs R.; AbRIAN, J. “Prélogo” a El concepto de Tiempo. Op. cit. p. 9.
°Ib. p. 10.

27



FERNANDO GILABERT BELLO

Heidegger'®, no hace alusion a esta conferencia, como tampoco
alude a las pequefas obras de esta época que allanan el camino
para la aparicion de Ser y Tiempo. Solo sefala la importancia que
tuvieron las lecciones que impartié tanto en Friburgo como en
Marburgo para el desarrollo de su obra magna. Pero sin embargo
si sefiala estas influencias que citan Gabas y Adrian, puesto que
advierte de la importancia de la lectura de Dilthey que tuvo en el
pensamiento de Heidegger' y la experiencia de la vida factica a
través del cristianismo. Pero ya no se detiene mas en la formacion
de Heidegger, pasando a hacer un analisis de Ser y Tiempo. Si bien
el trabajo de Poggeler no es una biografia como la de Safranski'®,
si pretende hacer un recorrido de las obras de Heidegger y como
evoluciona su pensamiento, pero obvia toda la parte de la formacion,
aunque en su descargo huelga decir, primero, que las conferencias
que se guardan de esa época son notas sueltas y apuntes de
oyentes de dichas conferencias, y, segundo, que al ser un trabajo
tutorizado por el propio Heidegger es resefiable que se centrase en
sus obras mayores, obviando el material que el mismo destruyé por
considerarlo preludios incompletos de su obra.

Es cierto que el camino de formacion que tuvo Heidegger fue
bastante extenso, prolongandose mas alla del acontecimiento
que supuso escribir Ser y Tiempo. Pero antes de dicho momento,
Heidegger ya fragu6 con sus lecturas y las exégesis que hizo de
éstas lo que mas tarde serian los temas fundamentales de su
filosofia. También nos vale aqui el texto de Gabas y Adrian para
esclarecerlo. La filosofia de Heidegger, temporalmente hablando,
comienza siendo de corte catélico, no obstante se encontraba bajo

0 PoGGELER, O. El camino del pensar de Martin Heidegger. Tr. F. Duque. Madrid,
Alianza, 1993.

"1b. pp. 35y ss.
21b. pp. 44 y ss.
3 SaFraNskI, R. Op.cit.

28



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE[ZEgg/I:c?;; #I-D?EII,\!I IE-IEEOE(Gg;Ez
la tutela de la Iglesia Catdlica, siendo ésta la que le proporcionaba
la ayuda econdmica necesaria para continuar sus estudios, y sus
escritos anteriores a la habilitacién tienen por ello un marcado corte
catdlico, habiendo incluso entrado en el noviciado de la Compairiia
de Jesus, del cual fue expulsado por unas molestias en el corazon,
molestias que luego le saldran también al paso cuando se dispone a
formarse como sacerdote. Porque la intencion primera de Heidegger,
tal vez debido a la influencia catdlica recibida en su entorno familiar
y educacional, es la de seguir el camino religioso, “quizas en esa
ocasién, el corazén se puso en guardia contra los planes de la
cabeza™“.

Pero no fue solo lareligion y el posterior distanciamiento de ésta la
gran influencia del joven Heidegger. Se destaca también la presencia
de figuras filosodficas de la talla de Jaspers y Husserl, siendo éste
ultimo a quien dedica su obra principal y quien es considerado su
maestro, a pesar de que en 1924, cuando imparte la conferencia
El concepto de Tiempo y se encuentra habilitado en Marburgo, ya
estd bastante distanciado de la fenomenologia trascendental de
Husserl y se encamina hacia una fenomenologia de corte existencial
propia. La fenomenologia de Husserl fue esencial para la filosofia de
Heidegger, ya que con ella se toma la actitud de volver a buscar un
acercamiento enteramente a las cosas. La objetividad que persigue
la fenomenologia sobrepasa lo que es meramente humano, porque
lo humano se centra en lo artificial. Dentro de este artificio se
conciben dogmas como el de las dos realidades separadas tales
como lo real y lo aparente, dotandose de valor en la fenomenologia
a este aparecer, puesto que el fendmeno, ese aparecer, también
forma parte de la realidad y es real, siendo la fenomenologia para
Heidegger, el desmontaje de los encubrimientos’, con lo que se

“|b. p. 39.

'® cfr. HEIDEGGER, M. Grundbegriffe (Sommersemester 1941) GA 51. Frankfurt am
Main, Klostermann, 1991.

29



FERNANDO GILABERT BELLO

supera el dualismo entre sujeto y objeto de la teoria del conocimiento,
tanto bajo el aspecto del mundo como bajo el de la conciencia, que
siempre hace referencia al mundo’®.

Pero Heidegger, como hemos dicho anteriormente, ya se va
distanciando poco a poco del pensamiento de Husserl para crear
un pensamiento propio. Heidegger senala los limites husserlianos
porque para Heidegger, Husserl, al salvar los fendbmenos, agudiza
otra vez el sentido para las diversas formas en que nos encontramos
con los entes, pero nunca preguntd en que sentido es ente el
hombre'”. A este divorcio con el maestro lo ayudé la lectura de Dilthey
y Kierkegaard. Heidegger concluye tras leer a Dilthey que la filosofia
de Husserl, en concreto su teoria del yo trascendental, se considera
mas alld de la historia, pero esto no es posible, sino que toda
filosofia ha de enmarcarse histéricamente. Leer a Kierkegaard da a
Heidegger la division entre pensar y existir y la diferencia existente
entre un hombre de pensar y un hombre de realidad, que puede
elegir entre lo pensable'®. Heidegger pretende ir mas alla de Husserl,
Husserl sélo describia las formas en que estaban dadas las cosas
en la conciencia orientada teoréticamente, pero para Heidegger solo
en circunstancias ocasionales adoptamos una actitud téorica, por lo
general nos dedicamos a vivir'®,

La vida factica, esto es, la vida “vivida” y no la teorizada, no puede
ser observada desde fuera porque siempre estamos en su interior,
“viviendo” sus singularidades. Lo caracteristico de esta vida es que
es un “mas aca”?, frente al “mas alla” que defendian la teologia y la
metafisica.

6 SaFrANSKI, R. Op. cit. p. 113.
7.

8 lb. p. 114.

9 b. p. 124.

2 1b. p. 146.

30



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE’fLEgg,I\.;IC?EI’:; #SEI% EIEEOE(GSES
La conferencia El concepto de Tiempo viene a convertirse
entonces en un pequefio compendio donde se esbozaran las ideas
fundamentales de Ser y Tiempo asi como que supone una ruptura
con la fenomenologia husserliana y con la teologia, dando entonces
una fenomenologia existencial en relacién con la vida factica. Es
entonces esta conferencia la que sirve de bisagra entre lo que fueron
sus primeros pensamientos y los pensamientos que le encumbraron
como maestro del siglo XX.

1.3. Marburgo, entre la teologia y el neokantismo.

El lugar donde Heidegger va a impartir la conferencia es Marburgo.
La Universidad de Marburgo habia ofrecido un puesto al joven
Heidegger debido a la fama que estaban alcanzado sus lecciones en
Friburgo. Marburgo era la oportunidad que se le ofrecia a Heidegger
para tener los derechos de un profesor ordinario. Antes, habia tenido
que depender de becas de instituciones catdlicas y del salario de
profesor asistente de Husserl pero ahora ya podia tener algo que le
permitiese alimentar a su familia con cierta holgura. Y precisamente
en Marburgo.

La Universidad de Marburgo, la Philipps-Universitat Marburg
(Ilamada asi por su fundador, Felipe | de Hesse) al poco de llegar
Heidegger en 1923, cumpliria su cuarto centenario (1527-1927)'.
Marburgo es, dentro de las universidades alemanas, conocida por
ser una universidad de estudios de Humanidades. La tradicion habia
convertido a Marburgo en uno de los sitios claves de la teologia
protestante. Dos afios después de la fundacion de la Universidad de
Marburgo, en 1529, Felipe | de Hesse, simpatizante de las tesis de
Zuinglio, promovié un importante encuentro en dicha universidad que

2 |b. p. 162.

31



FERNANDO GILABERT BELLO

tenia como obijetivo lograr la union entre los tedlogos reformadores
alemanes y suizos. A dicha reunion acudieron Lutero, Melanchton
y Zuinglio entre otros. La disputa central entre Lutero y Zuinglio,
que se conoce en la historia del protestantismo como la Disputa
de Marburgo, se baso en el sentido que le daban uno y otro a la
doctrina de la Eucaristia. Mientras Lutero consideraba que no
se podia renunciar a la presencia corporal de Cristo en la cena,
Zuinglio se mostré6 mas flexible al respecto de la Eucaristia. Para
él, la Eucaristia no era sacrificio, sino simple conmemoracion de la
muerte de Cristo. Con semejante acontecimiento, no es de extrafiar
que el ambiente que se respirase en la ciudad fuese inspirado por el
protestantismo?2,

Pero no era solo el protestantismo lo que predominaba en
Marburgo, también existia un grupo que predominaba dentro de
la filosofia de Marburgo: la filosofia neokantista también estaba
presente debido a un grupo que se habia hecho fuerte en Marburgo.
Natorp y Hartmann, lideres de la Escuela, eran los que habian
propuesto a Husserl que Heidegger pasara a filas de la Universidad
de Marburgo. Los neokantistas habian elaborado un analisis de las
obras de Kant buscando reconstruirlas como un todo. Se pretendia
dar una fundamentacion completa de la filosofia de Kant a partir
del idealismo subjetivo. Aunque este era el plan de Natorp, la
Escuela de Marburgo se habia creado a partir de los estudios de
Lange y Liebmann sobre Kant. El interés de estos neokantistas era
de corte epistemoldgico, desarrollando una teoria del conocimiento
fundamentada en lo trascendental de las categorias a partir del
intelecto. Ello dejaba fuera del conocimiento de las cosas al Ser en
si de estas, lo que Kant llamo la “Cosa-en-si”, estando los objetos del
conocimiento situados en el mismo grado del conocer, consistente en
agrupar bajo categorias. El primer autor resefiable de dicha escuela

22\/V.AA. Historia Universal Salvat. 11. Asia Medievaly la Era de los descubrimientos.
Barcelona, Salvat, 1999. pp. 202-205.

32



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE’fLEgg,I\.;IC?EI’:; #gzﬂ.’\!’ gﬁfgﬁgfz
neokantista es Hermann Cohen, fildsofo judio que tomé el trabajo de
Lange y Liebmann para fundar la escuela. Cohen fue el maestro de
la segunda hornada, profesores de ya reconocido prestigio cuando
al joven Heidegger le ofrecen el puesto en Marburgo. Paul Natorp,
al que la historia lo recuerda en su papel de educador, es otro de los
grandes intergrantes del neocriticismo y es quien ofrece el puesto
a Heidegger mediante Husserl tras la lectura que hace del texto de
Heidegger sobre Aristoteles?. Hartmann, de origen leton, imparte
clases de filosofia en Marburgo y es al que, en 1926, Heidegger
sucede en la docencia cuando marcha a Colonia. La filosofia de
Hartmann es sobre todo de corte ético, tratando de aunar las
corrientes de las éticas posteriores a Niezsche con la tradicion ética
platénico-kantiana. Y el ultimo gran representante de la Escuela
Kantiana de Marburgo es Ernst Cassirer. Doctorado en Marburgo
y defensor a ultranza de la democracia y la Republica de Weimar,
no consiguié sin embargo ser docente en Marburgo, por lo que
estuvo impartiendo clases en Berlin y Hamburgo. Ya en Hamburgo
y con la muerte de Natorp, el 17 de Agosto de 1924, poco menos
de un mes después de que Heidegger impartiera la conferencia que
trabajamos, se convierte en el punto central en el que gira la filosofia
postkantista y toda la teoria del Conocimiento. Aflos mas tarde, en
1929, después de estos acontecimientos mantendra un debate en
Davos con Heidegger, para quien la interpretacion que hace de Kant
la Escuela de Marburgo, asi como el resto de los postkantianos, esta
basada en un error de interpretacion?. Para Cassirer, la critica de
la razén kantiana, se convierte en una critica a la cultura, siendo el

2 v. HeibeGGER, M. Phdnomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einfiihrung
in die phdnomenologische Forschung (Wintersemester 1921/22). GA 61. Hg. W.
Brocker y K. Brocker-Oltmanns. Frankfurt am Main, Klostermann, 1985.

2 cfr. ARamavo, R. R. Op. cit.

33



FERNANDO GILABERT BELLO

hombre un animal simbdlico porque utiliza simbolos para configurar
el mundo cultural®.

Y asi tenemos el panorama de tradicidon que habia en 1924
en Marburgo. Es la época en que “Heidegger descubre que él es
Heidegger’?®y se lanza a atacar todo aquello que considera obsoleto
dentro de la filosofia, incluso es cuando comienzan los ataques
a su maestro Edmund Husserl, a pesar de que sigue llamandose
publicamente su discipulo?’. Ademas estaban los rumores de que
Heidegger se habia alejado de la Iglesia y |a fe. La aburrida ciudad de
Marburgo sera para Heidegger lo que le permite estudiar el aspecto
que tiene la nada. Pero dos personas surgen ante Heidegger en
Marburgo, una sera Hanna Arendt y el otro sera Rudolf Bultmann.
No es el texto indicado para hablar de la relacion de Heidegger con
la primera, a pesar de la trascendencia que tiene su relacion en la
vida de Heidegger, pero no sucede lo mismo con Bultmann, ya que
es éste quien invita a Heidegger a impartir la conferencia. Bultmann,
tedlogo, entabla rapidamente amistad con Heidegger. Interesado en
la teologia de Karl Barth, toma muchos elementos del pensamiento
heideggeriano para crear una teologia de la desmitologizacion. Para
Heidegger, y de esto tomo6 buena nota Bultmann, la teologia habia
de encontrar de nuevo la palabra que llamase a la fe y a conservarse
en la fe. La critica a la metafisica de Heidegger es en Bultmann
desmitologizacion. Heidegger acepta la teologia de Bultmann bajo
el presupuesto de que la fe en ningun caso puede ser asunto de
la filosofia. Por invitacion de Bultmann imparte la conferencia E/
concepto de Tiempo el 25 de Julio de 1924. Con esta conferencia,
Heidegger pretende romper el vinculo entre la filosofia y la teologia.

% y. CassIRer. E. An essay of man. Hamburgo, Meiner, 2006.
2 SAFrRANSKY, R. Op. cit. p. 161.
7 1b.

34



2. La temporalidad

Nuestro trabajo consistira en delimitar las tres ideas principales
de la conferencia que queremos trabajar de Martin Heidegger, EI
concepto de Tiempo. La primera de esas ideas que destacaremos
es la que sirve de excusa para plantear dicho escrito: el tiempo, la
temporalidad. El porqué de la pregunta por el tiempo se da en que,
para Heidegger, dicha temporalidad esta fuertemente vinculada a las
otras dos ideas que plantea aqui, a saber, la finitud y la subjetividad,
pudiendo incluso llegar, en el fondo, a ser la misma idea pero
cada una de las versiones que aqui se presentan tiene un matiz
diferenciador en lo cotidiano, resultando que su vinculo inmanente
esta fuera de toda duda una vez analizados dichos matices.

La importancia fundamental del tiempo, el tiempo entendido en
sentido coloquial, es que en él es donde ocurren los acontecimientos.
No sabemos nada del tiempo mas que lo que en él ocurre. El tiempo
es quien viene a nuestro encuentro, no hay un reloj permanente que
es el que nos diga, mas alla de los movimientos fijados por los seres
humanos para delimitar el tiempo, el tiempo. Nosotros, los seres
temporales, lo que hacemos es percatarnos de los cambios y la
duracion de los mismos. Con eso fijamos el tiempo. Podemos decir
entonces que el tiempo no es mas que el cambio, no es mas que
mutaciones en diversas categorias que nos sirven para controlar
un tiempo determinado. Empleamos tiempo determinado y control
aqui como algo hipotético, pero la determinacién del tiempo, y por

35



FERNANDO GILABERT BELLO

ende, el control del mismo, es algo que se nos escapa. Parece que
el tiempo no existe. Si existiera el tiempo, en caso de existir, solo se
veria en el movimiento. No existe una entidad tiempo, sino que éste
es soélo un instrumento para medir. Porque tampoco el tiempo es el
movimiento, sino que intuimos en él, en el movimiento, el tiempo.

La pregunta deberia ser por qué el tiempo se vincula a la
subjetividad y esto es esencialmente porque el tiempo es a los
sujetos lo que el espacio es para la vida. Las cosas tienen un valor
ontoldgico, todo vale ontoloégicamente, pero existen en los sujetos un
limite que implica la finitud de los mismos, este limite es, por un lado,
el nacimiento vy, por el otro extremo, la muerte. Dichas limitaciones
implican una toma de decisiones, una necesidad de elegir. El tiempo
es, debido a esta finitud, una vivencia subjetiva. Para el sujeto
siempre es ahora, importando solo el pasado y el futuro en relacion
a dicho ahora. No importa el tiempo que indique el reloj, da igual
temprano que tarde, porque para el sujeto siempre es ahora.

Que Heidegger plantee una conferencia sobre el tiempo y lo que
conceptualmente significa implica el atrevimiento de cuestionar
que el tiempo sea un asunto de fe. No se niega que no haya cierta
teologia en todo esto, pero la temporalidad que lleva implicita el
sujeto lo es desde el punto de vista de que el sujeto es hombre, por
lo que hacer un analisis del tiempo en clave teoldgica es absurdo,
puesto que a la teologia no le interesa el hombre como hombre sin
mas, sino por la relacion que éste tiene con la divinidad. La divinidad
no necesita teologia, la teologia es algo propiamente humano pero
interesandole unicamente una parte de lo humano, no la totalidad.
Por eso Heidegger suprime la teologia, porque la teologia no debe
hablar del tiempo.

36



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

2.1. Una distincion previa: aeternitas vs. asi.

En la filosofia de Martin Heidegger en general y en el texto que
venimos trabajando, esto es, en E/ concepto de Tiempo, se hace
especial hincapié en la distincidn entre los conceptos que quieren
representar aquello que es lo “siempre” en las culturas latina y
griega. Porque aunque quieran representar unos conceptos que
pueden parecer similares a todas luces, lo cierto es que no lo son,
siendo esa distincidon una de las claves en la conferencia de 1924.

La eternidad, tal y como la conocemos en la tradiccion occidental,
proviene del latin aeternitas, que tiene el caracter de eterno, de
sempiterno, esto es, de perpetuidad sin principio, sucesion ni fin.
Pero el caracter de la aeternitas también implica la inmortalidad. Un
ser eterno, como por ejemplo podria ser la divinidad cristiana, es un
ser inmortal, no tiene un principio y no tiene un fin, pero sin embargo
se encuadra en una temporalidad lineal en tanto que es éste el modo
de concebir el tiempo que tiene la tradicion cristiano-romana.

Pero mientras en la tradicion cristiano-romana el tiempo se concibe
como una linea y es la eternidad la excepcidn a esa linea, puesto
que la eternidad esta en un plano diferente a dicha linea, el tiempo
para los griegos es concebido de manera ciclica, de manera circular,
de modo que principio y fin se conectan en un mismo punto o, mejor
dicho, todo punto de ese circulo del tiempo es a la vez principio y
fin, puesto que no hay un punto claro de inicio y finalidad, sino que
puede ser cualquier punto dentro del circulo vital. De ahi que el dei
se haya de traducir como “lo sido siempre” mas que como “lo eterno”.
Sefiala Heidegger: “Si la eternidad fuera una cosa distinta del vacio
ser siempre, del a&"®. Porque el dei, y este es el argumento que
pretende esgrimir Heidegger en la conferencia de Marburgo, es un

2 “Ewigkeit etwas anderen sein al das leere Immersein, das ds/”. BZ. s. 107, p. 23.

37



FERNANDO GILABERT BELLO

concepto profano frente a la eternidad, a la aeternitas propia de la
teologia.

La teologia pretende dominar el tiempo, pretende darle un
sentido al tiempo desde la eternidad, pero las consideraciones que
Heidegger pretende hacer no tienen que ver con la eternidad puesto
gue no tienen que ver con la divinidad, con la teologia, sino mas bien
con la filosofia. Heidegger dira:

Si nuestro acceso a Dios pasa por la fe y si el entrar en
el tema de la eternidad no es otra cosa que esa fe, en tal
caso, la filosofia jamas tendra acceso a la eternidad v,
por consiguiente, en el plano metodoldgico nunca podra
tomarla como una posible perspectiva para discutir la
cuestion del tiempo®.

Por tanto, la filosofia no puede considerar el tiempo mas que
considerando el @i, aunque tampoco desde él, como mas adelante
vendra a decir Heidegger, siendo necesario una suerte de ciencia
previa que clarifique el dei para asi en adelante poder hacer una
reflexion filoséfica acerca del tiempo. Citemos a Heidegger:

Nuestra reflexion tampoco es filoséfica, pues no
pretende ofrecer una definicién sistematica del tiempo y
universalmente valida del tiempo*°.

2 “Wenn der Zugang zu Gott der Glaube ist und das Sich-einlassen mit der
Ewigkeit nitch anderes als dieser Glaube, dann wird die Philosophie die Ewigkeit
nie haben und diese sonach nie als mégliche Hinsicht fur die Diskussion der Zeit
in methodischen Gebrauch genommen werden konnen”. Ib. s. 107, p. 24.

%0 “Die abhandlung ist aber auch nicht philosophisch, sofern sie nicht beanspruch,
eine allgemein gultige systematische Bestimmung der Zeit herzugeben”. Ib. s.
108, p. 25.

38



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)
Y mas adelante: “Las reflexiones que siguen solo tienen
en comun con la filosofia el hecho de no ser teologia™!.

Por tanto para hacer filosofia y no teologia hemos de considerar
el dei, puesto que este dei sélo tiene dentro de sus definiciones lo
siempre constante, lo sucesivo, simplemente indica que a un punto
en el tiempo le sucede otro, no que ese punto esta al principio y al
fin, sino que ese punto es principio y fin de si mismo a la vez que
algo que ya es y ha sido siempre. Recordemos que la caracterizacion
que le era propia a la aeternitas era que un punto en el tiempo
implicaba que ese punto estuviera a la vez en el principio y en el fin,
asi como en el resto de la linea del tiempo, pero el dei quita toda la
trascendencia teoldgica al tiempo mismo al no considerar lo eterno
mas que como dei xpovog32, esto es, siempre tiempo, eterno. No
deja de ser curioso que la cultura griega para hacer uso de lo eterno
tengan que introducir con ello a una divinidad, a Jronds, a Chronos,
dios del tiempo que reind hasta que fue derrocado por su hijo Zeus.
Para decir que el tiempo es eterno hacen uso de lo divino, pero en
la cultura cristiano-latina ese uso de la divinidad ya va implicito, por
lo que el tiempo en esta ultima no puede sino tener connotaciones
teologicas si se considera la eternidad como tal.

La pregunta seria entonces por qué le interesa a Heidegger hacer
uso de esta separacion entre aeternitas y aesi en la conferencia que
lo distancia definitivamente de la teologia y del catolicismo. La
respuesta la situamos en el contexto de la filosofia heideggeriana
al situar la temporalidad del sujeto como dentro de lo que se
consideraria dei mas que dentro de lo considerado aeternitas. Late
aqui en el fondo la vieja distincion entre lo humano y lo divino, pero
Heidegger quiere romper dicha distincion de modo mas radical. Si

31 “Mit der Philosophie hat die folgende Uberlegung nur so viel gemein, daB sie
nicht Theologie ist”. Ib. s. 108. Ib. p. 27.

32 PaBON S. bE URBINA, J. M. Diccionario Manual Griego Clasico-Espariol. Barcelona,
Vox, 2003. p. 10.

39



FERNANDO GILABERT BELLO

la tradicion ha dado cobijo a lo humano a partir de las categorias de
lo divino, salvo excepciones que consideraban a la divinidad como
producto de lo humano, Heidegger hace la cesura definitiva en favor
de la categoria de lo humano, mas concretamente de un humano
concreto, del sujeto. Dicho sujeto no esta en un plano distinto al de
la divinidad, sino que la divinidad no tiene plano, s6lo esta el plano
de dicho sujeto que, en todo caso y como ultimo resquicio de la
divinidad, es quien hace de lo divino una de sus categorias, pero
dicha categoria no es precisamente la que a Heidegger le interesara
analizar, porque, eso si, dicha categoria es el trabajo del tedlogo y
no del filésofo.

2.2. A-Theos Times.

La pregunta que surge entonces es como el filésofo puede desplegar
un saber acerca del tiempo si el especialista en el tiempo es el
tedlogo. Hemos dicho anteriormente, que la teologia pretende hacer
un dominio del tiempo y con ello darle sentido desde la eternidad,
pero también hemos dicho que Heidegger se aparta de la eternidad,
puesto que sus consideraciones son de corte filosofico y no teoldgico.
Si Heidegger hace uso del d&i y no de la eternidad podriamos
explicarlo alegando la preferencia que siente por lo humano en la
dualidad “teolégica” de lo humano y lo divino. Resaltamos que dicha
dualidad tiene caracter teoldgico porque las disquisiciones de lo
humano y lo divino no tienen una relacién con otras ciencias, sino
so6lo con la teologia por lo que la filosofia debe estar tan alejada de
la divinidad como el resto de la ciencias, no debe situarse en un
plano de relacion con Dios, ya que ese es el trabajo de la teologia.
La filosofia es mas bien otra cosa.

40



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE‘fLEgg,I:Cgﬁ #ggﬂ;{l EIEEOE(G»SZES

La filosofia, al igual que la ciencia, “se mueven en el medio de los

conceptos™?, y de ahi la importancia capital que tiene clarificar el

concepto de tiempo para hacer una filosofia que incluya al tiempo.

La filosofia s6lo puede comprender “el tiempo a partir del tiempo™*.

Pero entonces debemos de preguntarnos qué uso hacia del tiempo
la teologia. Volvamos a desgranar la aeternitas.

La eternidad es el fruto de la fe, donde el ser humano, el hombre,
contempla desde su finitud la infinitud que va mas alla de él. Para
la teologia, yo tengo una vida finita, esto es, una vida terrenal, la
vida que podriamos llamar de alguna manera filosofica, una vida
que comienza con el nacimiento y acaba con la muerte; y una vida
infinita, a la cual podriamos llamar vida teoldgica, una vida mas
alla de la vida que hemos denominado filosofica. La vida finita, la
vida filosoéfica, implica tiempo, mientras que la vida infinita, la vida
teoldgica, implica “no-tiempo”, ausencia de él, puesto que la infinitud
implica eternidad, sin principio ni fin. La vida humana comprende
desde el principio hasta el fin, dos puntos en el tiempo, entendido éste
en sentido teoldgico, que abarcan la totalidad de la vida filosdfica.
Sin embargo, en la vida divina, no existen esos dos puntos, puesto
que la eternidad, la aeternitas, es un tiempo sin tiempo. Un tiempo
donde no tiene lugar la sucesion de puntos temporales y donde
no hay un principio ni un fin, estando conectado todo con todo de
manera temporal, es dificil de considerar tiempo. Y sin embargo, la
teologia habla de tiempo.

El tiempo teoldgico tiene como cuestiéon fundamental un tiempo
que conecte lo humano con lo divino. Al hombre de la teologia le
interesa una busqueda de la conexién que tiene con lo divino. Es el
hombre el motor del tiempo, puesto que la divinidad, que ademas
es eterna, no tiene interés alguno para la teologia en la conexién

3 “Sich im Begriffe bewegen”. BZ. s. 108, p. 27.
34 "Die Zeit aus der Zeit". Ib. s. 108, p. 25.

41



FERNANDO GILABERT BELLO

con lo humano. La teologia es algo propiamente humano, algo que
hace el hombre para sentirse participe de la obra divina, teniendo
para los tedlogos, en muchos casos, dicha participacién en grado
de protagonista y siendo la divinidad el director de la obra. Pero
la divinidad puede existir sin necesidad de recurrir a la obra. No
es lo divino, sino lo humano aquello que busca trascender, porque
la divinidad ya es trascendente, porque sin la obra no existe. El
hombre, mediante el tiempo, conecta su finitud con la infinitud divina
de la totalidad. El tiempo es lo que trasciende siendo algo propio de
lo humano que no de lo divino. Es el tiempo entonces una cuestion
teologica porque implica un trascender de un tiempo a un “no-tiempo”,
porque sin ese “no-tiempo” que implica la aeternitas no tiene sentido
el tiempo finito propio de lo humano. Porque recordemos que es el
ser humano el que necesita de la teologia para saber de la existencia
de la divinidad, “Dios mismo no necesita de una teologia”® para
saber de su existencia.

El otro gran problema que sefala Heidegger tiene que ver con
el acontecer que implica el advenimiento de Cristo, un tiempo que
“Fue el de la plenitud de los tiempos™® y que Heidegger sefiala como
referente las Cartas a los Galatas y Efesios de Pablo de Tarso y el
Evangelio de Marcos. El punto de inflexion de la linea del tiempo que
considera la teologia es este punto en el que Dios se hace hombre,
esto es, algo que acontece en el tiempo y donde se da el intercambio
de tiempo finito, humano, y tiempo eterno, divino o no tiempo.

Pero “el filésofo no cree™. La filosofia es atea porque trata de
conceptos, como el tiempo, que si bien tienen un uso en el orden
de lo teoldgico es una mera “herramienta” linguistica para hacer una
referencia a algo distinto de dicho concepto. La concepcién de la

% “Gott selbst brauch keine Theologie”. Ib. s. 107, p. 24.
% “Da die Zeit erflllet war”. Ib.
87 “Der Philosoph glaub nitch”. Ib. s. 107, p. 25.

42



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE‘fLEgg,I:CZI’:; #SEI{’\!’ EIEEOE(GSZES
filosofia debe ser indepediente de la religiéon puesto que el cometido
filosofico debe ser la “definicion sistematica y universalmente
valida™® de los conceptos y no de la relacion que estos conceptos,
entre ellos el tiempo, tienen con la divinidad. De ahi que la ruptura
que Heidegger hace con lo teoldgico en favor de lo humano concluya
en un antropologia de corte subjetivo, ya que el plano desde donde
se marca toda la teologia es el plano de lo humano, no teniendo
entonces lugar un plano para la divino como no sea “fuera” del
hombre. No es que la divinidad no tenga un plano propio, sino
que ese plano es externo a si mismo y solo se considera desde lo
humano. Pero si el fildsofo no cree no hay entonces lugar para ese
plano externo, se mantiene alejado y cualquier disquisicion sobre el
tiempo entonces ha de estar alejada de Dios.

A partir de aqui veremos como se produce un analisis del tiempo
que se basa en el dei. Este andlisis, que implica una clarificaciéon
de conceptos, para Heidegger tampoco es considerado filosofia,
sino mas bien “una ciencia previa™® cuya “posibilidad consiste
en que cada investigador™?, cientifico o filésofo, “clarifique lo que
comprende y lo que no comprende™'. Para Heidegger a partir
de esta comprension es cuando se puede comenzar a trabajar
filosoficamente. El concepto es previo a toda disquisicion de la
filosofia y de la ciencia pero también es previo a la teologia. Por ello,
cuando Heidegger se plantea al principio de la conferencia “; Qué
es el tiempo?”#? lo que se plantea es por la entidad del tiempo para

% ”Allgemein glltige systematiche Bestimmung”. Ib. s. 108, p. 25.

% "\orwissenschaft” Ib. Aunque literalmente se traduce como “ciencia de delante”,
utilizamos la traduccion empleada por Gabas y Adrian en al edicién castellana.

40 ”Irhe Moglichkeit besthet darin, dap jeder Forscher sich dartiber Aufklart, war er
versteht und war er nich versteht”. Ib. s. 108, p. 27.

41”|ch dartber Aufklart, war er versteht und war er nich versteht”. Ib.
42 “\Wat ist die Zeit?”. Ib. s. 107, p. 23.

43



FERNANDO GILABERT BELLO

ponerse a trabajar con él, ya que si no conoce que significa dicho
concepto no hay manera de hacer una reflexion filoséfica del mismo.

2.3. Una “pre-ciencia” sobre el concepto Tiempo.

“¢Qué es el tiempo?”. Es lo que pretende clarificar Heidegger.
Pero para clarificarlo, segun él, y cdmo hemos visto, no quiere
hacer filosofia, sino mas bien hacer una “pre-ciencia”. Pero dicha
ciencia previa, dicha pre-ciencia no conlleva sino filosofia, las
conclusiones que extrae tienen que ver con un pensar de indole
filosofica. Respetaremos la decision del de Friburgo de llamar a esto
una ciencia previa, pero creemos que es mas adecuado el uso de
“pre-ciencia”. Para desarrollar dicha referencia al tiempo, Heidegger
observa el tiempo de la “vida cotidiana®*. Para la fisica de inicios del
siglo XX, la fisica de Einstein y la teoria de la relatividad, el espacio y
el tiempo no son nada mas que en virtud de lo que en ellos acontece:

El tiempo es nada en si. Solo existe como los
acontecimientos que tienen lugar en el mismo. No hay un
tiempo absoluto, ni una simultaneidad absoluta®.

A diferencia de lo que pregonaba la tradicion, ese tiempo que se
explicaba desde la eternidad, el tiempo no es “medible”, no tiene que
ver con una separacion en segmentos de algo que existe siempre,
esto es, la eternidad. Como hemos explicado con anterioridad, la
eternidad es un tiempo teoldgico, propio de lo divino, estando en la
divinidad pasado, presente y futuro dandose de manera simultanea.

“b.
4 “Alltaglichkeit”. Ib. s. 108, p. 27.

4 ”"Auch die Zeit ist nichts. Sie Besteht nur infolge der sich in ihr abspielenden
Ereignise. Es gibt krinr absolute Zeit, auch keine absolute Gleichzeitigkeit” Ib. s.
109. pp. 28-29.

44



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE‘fLEgg,I:C?EIi #g;'ll.’\!l Ellﬁg}:(ngEz
Pero el hombre no puede alcanzar el tiempo de la divinidad, sino
que ha de separar en orden “cronoldgico” el pasado, el presente
y el futuro, presentandosele entonces el tiempo como una linea
que puede controlar sélo en la medida en que tiene noticias de la
eternidad.

La eternidad es infinita mientras que lo humano es finito. Segun
el esquema teoldgico, el tiempo humano, que no es tiempo eterno
porque no es divino, es finito. Pero Heidegger considera que no hay
tal trascender del tiempo. Eliminado el concepto de lo divino a la hora
de hacer una reflexion filoséfica sobre el tiempo, nos encontramos
ante el problema del tiempo desde la 6ptica del hombre finito sin
mas.

Heidegger, al considerar el tiempo desde la optica del hombre
finito considera entonces el tiempo también como algo finito. Algo
finito es algo con principio y final. EI hombre nace y muere. Con él
nace y muere “su” tiempo. A la temporalidad se le da entonces con
dicho vinculo con lo humano un matiz de mortalidad, esto es, finitud.
Toda finitud lleva consigo ligado el concepto “tiempo”. Hablar de un
principio y un fin, esto es, lo propio de aquello que es finito implica
temporalidad. Y todo lo temporal es finito, puesto que se considera
desde la finitud de aquel que experimenta el tiempo, esto es, alguien
finito.

La filosofia, desde el momento en que se hace desde seres finitos,
esto es, mortales, ha de plantearse el tiempo desde otra perspectiva
distinta a la de la eternidad, concepto teolégico y no filosoéfico. Para
ello necesita de esa “pre-ciencia” que investiga lo que el Dasein, el
nucleo de investigacion de toda ciencia y filosofia, significa. Dicha
“pre-ciencia” previa es la fenomenologia y clarifica los conceptos
a los que dicho Dasein se expone. Con la herramienta de la “pre-
ciencia”, la fenomenologia que sirve para aclarar el concepto, el
filésofo podra comprender el tiempo a partir del tiempo y no a partir
de Dios, es decir, podra comprender el tiempo a partir del deiy no a

45



FERNANDO GILABERT BELLO

partir de la eternidad, porque aunque el &/ contenga connotaciones
de eternidad, no deja de ser un mero derivado de la forma temporal,
finita y limitada.

Por eso la pretension de Martin Heidegger es hacer una referencia
al tiempo de la “vida cotidiana”, alejado de la teologia, un tiempo
inmanente que no trascendente. Porque el tiempo fenomenoldgico
es un tiempo del sujeto, del sujeto que experimenta el fendbmeno del
tiempo, un sujeto que nace y muere, un sujeto que es finito y que,
como hemos visto, dicha finitud implica una temporalidad finita y
acorde a su experiencia como ente temporal.

La teoria de la relatividad desperté un nuevo interés por el tiempo
en la época en que Heidegger escribe este texto, el primer cuarto del
siglo XX. Heidegger no es ajeno a esta nueva vision del tiempo que
acababa con los presupuestos de la base cientifica de la Modernidad,
a saber, la fisica de Newton, la fisica que consideraba al espacio
y al tiempo como algo absolutos, teniendo los demas conceptos
y calculos de dicha disciplina que ser algo relativo en virtud de la
absolutez de espacio y tiempo.

El interés por la cuestion de qué es el tiempo se ha
despertado, nuevamente en la actualidad por el desarrollo
de la investigacion fisica, concretamente en su reflexion
sobre los principios fundamentales acerca de lo que
ella tiene que comprender y definir a este respecto: la
medicion de la naturaleza en el marco de un sistema de
relaciones espacio-temporales?.

Heidegger cita este interés explicitamente en su conferencia
y también la edicion de Klostermann de Friedrich-Wilhem von

4% “Das interesse dafiir, was die zeit sei, ist in der Gegenwart neu geweckt
durch die Entwicklung der physikalischen Forschung in ihrer Bessinung auf
die Grundprinzipien der hier zu vollziehenden Erfassung und Bestimmung: der
Messung der Natur in einem raum-zeitli Bezugssystem”. |b. ss. 108-109, p. 29.

46



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFElfLEgg/I:c?;; #SEI% EIEEOE(GSZEZ
Herrmann incluye como notas al pie las obras donde Albert Einstein
expone la Teoria General de la Relatividad. Pero en fenomenologia,
en esa “ciencia previa” que pretende hacer Heidegger para clarificar
el tiempo también se incluye la relatividad. La diferencia con la fisica
es que en la fenomenologia el tiempo no es relativo en funcion de las
cosas que en el acontecen sino desde el mismo acontecer del tiempo,
esto es, desde el sujeto finito que experimenta la temporalidad. Pero
con Einstein se abre el debate por el tiempo, lo cual, en cierto modo
es del interés de Heidegger, entre otras cosas porque le sirve para
confrontarse con la tradicion, que ya no es una tradicion ancestral
sino una tradicién fundada en la Modernidad.

2.4. Aristételes, Einstein y Heidegger.

Habiamos sefalado entonces que el interés por el tiempo se
despierta en la época de Heidegger por las investigaciones en fisica
de Albert Einstein. Pero este interés por el tiempo que tiene la fisica
es muy distinto al interés que tiene en la fenomenologia. Hemos
sefalado también que la fenomenologia es una ciencia previa con la
que trabajan la filosofia y la ciencia, entre ellas la fisica. Este analisis
del tiempo entonces ha de ser anterior a toda especulacion sobre el
tiempo de la teoria de la relatividad.

Porque para Heidegger, Einstein parece que demuestra mediante
reglas matematicas lo que ya se esboza en la Fisica de Aristételes.
En la teoria fisica aristotélica, el tiempo no es nada en si mismo, sino
gue solo tiene existencia, solo tiene cierta realidad, en funcion de los
acontecimientos que en el mismo acontecen. Dichos acontecimientos
implican un cambio, siendo dicho cambio un cambio en el tiempo.
Sefala Heidegger:

El tiempo es aquello en lo que se producen
acontecimientos. Esto ya lo vio Aristételes en relacidén con

a7



FERNANDO GILABERT BELLO

el modo fundamental de ser de las cosas naturales: el
cambio, el cambio de posicion, el movimiento*’

Y citaen griego la Fisicade Aristoteles: “El tiempo es un movimiento
o algo perteneciente al movimiento™s.

Entonces esta realidad del tiempo soélo tiene, por consiguiente, un
caracter parcial. No hay un tiempo absoluto, no hay una absolutez en
la simultaneidad. El tiempo es en base al movimiento, de no haber
movimiento no habria tiempo. Aristoteles y la Teoria de la Relatividad
coinciden en esto. Con la fisica de Albert Einstein se acaba con las
teorias de Newton. Pero acabar con Newton implica acabar también
con aquello que era lo que predominaba sobre el tiempo en el
ambito filosofico, a saber, con la teologia. Cuando se acaba Newton,
se acaba la teologia. La divinidad y la ciencia moderna se fueron
al traste cuando éstas se dispusieron a plantar cara al tiempo en
sentido ordinario y no metafisico. Pero este descubrimiento no es
posterior a la teologia ni a la fisica de Newton, no es algo que surja
desde la Modernidad para acabar con ella, sino que no es para nada
un descubrimiento nuevo, no lo descubren Heidegger ni Einstein,
sino que ya estaba en Aristoteles. Pero la tradicion lo dejo en el
aire al no atreverse a encarar el problema, buscandole simplemente
unas soluciénes que resultaron no ser validas, esto es, la eternidad
en el ambito de la teologia y el tiempo absoluto en la fisica.

Si quitamos las consecuencias del caracter absoluto del tiempo,
de la “absolutez” del tiempo, vemos que el tiempo en si no es nada,
“el tiempo es nada en si™®°. Lo que hacemos no es sino referencias a

47 "Die Zeit is das, worin sich Ereignisse abspielen. So wird dieses schon von
Aristoteles gesehen in Zusammenhang mit der Grundart des Seins des Naturseins:
der Veranderung, des Platzwechsels, der Fortbewegung”. Ib. s. 109, p. 29.

48 “e1Tel OUV OU KIVNOIG, avaykn TNG KIVNOEWG TI €ival autov”. ARISTOTELES. Physica.
219a. Cit. en BZ. s. 109. Ed. cast. p. 28.

49 ”Auch die Zeit ist nichts”. Ib.

48



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFEé_?LEgg,I:C?;; #g:% gﬁg):ggfz
caracteristicas de los entes, a entes concretos en una determinada
situacion y dicha situacion abarca tanto el espacio como tiempo.
Pero el tiempo es algo mas que el espacio, porque en el espacio las
cosas ya estan dadas mientras que en el tiempo las cosas acontecen,
suceden los hechos. Esto es lo mismo de lo que Aristételes se
percatd en el estudio en el que analiza el movimiento. EI cambio
se da en el espacio en virtud del tiempo. Podemos tener un mundo
estatico, donde los entes de dicho mundo se han de representar de
forma tridimensional. Dicho estatismo representaria lo que hemos
visto que la teologia denominaria eternidad, lo eterno y que a la vez
es inmutable. Pero dicha eternidad, que en la teologia es la clave
del tiempo, no tiene ninguna razon de ser para el tiempo inmanente,
esto es, el tiempo de la filosofia, el tiempo de “la vida cotidiana”.
Dicho tiempo inmanente se percibe conjuntamente con el cambio,
con la mutabilidad, con la ruptura de ese estatismo imperante
en el espacio. Pero sin los entes situados en ese espacio, sin el
movimiento de dichos entes, el tiempo no existe. No es nada. “El
tiempo es nada en si”.

Por eso mismo, porque es nada, no puede existir una absolutez
con respecto del tiempo, sino simplemente una relatividad. El tiempo
parece ser un accidente de los cuerpos, no es el movimiento de
los cuerpos, sino algo que esta relacionado con dicho movimiento,
como pensaba Aristoteles. El cambio, el movimiento, se produce “en”
el tiempo. El modo en que la filosofia, y cuando decimos filosofia
a lo que pretendemos hacer referencia es a los principios por los
que el pensamiento occidental ha estado sometido a la teologia, ha
tratado la mostracion y demostracion del tiempo ha sido mediante
la medicion, esto es, mediante la duracion. La medicion del tiempo

49



FERNANDO GILABERT BELLO

sefala el “Cuando™® y el “Cuanto™, el, en palabras de Heidegger,
“Desde-cuando-hasta-cuando™?; pero no sefiala el “qué”. No nos
dice nada sobre la entidad del tiempo, sino unicamente lo que en él
acontece, pero esto no es tiempo, sino algo, otra cosa, que acontece
‘en” el tiempo.

En el tiempo se puede sefialar un punto determinado, un ahora,
de tal modo que sefalando dos puntos en la linea del tiempo siempre
sucedera que uno de ellos sera anterior y el otro posterior, indicando
con ello que hay un antes y un después y es eso precisamente
lo que “muestra’ el tiempo. Pero no se demuestra, puesto que
ninguno de los puntos de la linea difiere de los demas. Cada punto
que se denomina “ahora”, tiene un antes y un después. El punto
que sefaldabamos como el anterior es a la vez, después para otro
punto mas anterior aun, y de igual modo pasa con los puntos que
suceden después. Al estar todos los puntos de la linea del tiempo
en condiciones de igualdad es posible medir el tiempo. La medida
del tiempo es una simple determinacion con respecto al ahora. Esto
implica que cada “ahora” particular, esto es, cada persona concreta
en un momento determinado, es el tiempo, siendo la relacion con
otros ahoras, también el tiempo.

2.5. El tiempo y el espiritu de Agustin.

La idea central entonces sera que cada uno, cada sujeto, es el tiempo,
“su” tiempo, en tanto que acontece en dicho tiempo “suyo”. Martin

%0 "Wielange”. Ib. s. 110, p. 30. La edicién castellana recoge el vocablo “Cuanto-
tiempo”. Hemos considerado traducirlo Unicamente como “Cuanto” ya que
creemos que también expresa adecuadamente lo que Heidegger queria recoger
cuando hacia referencia a la cantidad de tiempo.

5 “Wann”. Ib.
%2 "\Jon-wann-bis-wann”. Ib. Juego de palabras que emplea Heidegger.

50



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)
Heidegger lo dice claramente cuando responde a las preguntas a las
que su discurso ha llegado:

¢ Qué es el tiempo de este ahora en el que miro el reloj?
Por ejemplo, ahora, en el preciso instante en el que lo
hago; ahora, cuando se apaga la luz. ;Qué es el ahora?
¢Esta el ahora a mi disposicion? ;Soy yo el ahora?
¢ Es cualquier persona el ahora? De ser asi, yo mismo
y cualquier otra persona seria el tiempo. Y en nuestro
ser juntamente con otros seriamos el tiempo-todos y
ninguno®3.

A partir de esto, tenemos motivos para preguntarnos cémo
lo hace Heidegger si soy yo mismo el ahora y mi existencia es el
tiempo. Aunque, como también sefala Heidegger, esto tampoco es
nuevo. Al igual que sucedia en la teoria de la relatividad de Einstein
con la fisica aristotélica, los presupuestos de Heidegger ya se ven
amparados por otro autor clasico de la filosofia: Agustin de Hipona
en el famoso libro XI de sus Confesiones. Cito literalmente la cita
que Heidegger recoge de Agustin de Hipona:

En ti, espiritu mio, mido los tiempos. A ti te mido cuando
mido el tiempo. No te atravieses en mi camino con la
pregunta jcomo es esto? No me induzcas a apartar
la vista de ti a través de una falsa pregunta y tampoco
obstruyas tu camino con la perturbacion de lo que pueda
afectarte. En ti, repito una y otra vez, mido el tiempo. Las
cosas que pasan y te salen al encuentro producen en ti
una afeccidn que permanece, mientras ellas desaparecen.
Mido la afeccion en la existencia presente, no las cosas

53 “Die Zeit jetzt, da ich auf die Uhr sehe: Was ist dieses Jetzt? Jetzt, da ich es tue;
jetzt, da etwa hier das Lich ausgeht. Was ist das Jetzt? Verflige ich Uiber das Jetzt?
Bin ich das Jetzt? Its jeder Andere das Jetzt? Dann ware die Zeit ja ich selbst, und
jeder Andere ware die Zeit. Und in unserem Miteinander waren wir die Zeit - kenier
und jeder”. Ib. ss. 110-111, p. 32.

51



FERNANDO GILABERT BELLO

que pasan produciéndola. Repito que es mi manera de
encontrarme lo que yo mido cuando mido el tiempo®*.

Agustin decia en las Confesiones, como vemos, al hacer
referencia a su espiritu que en él, en el espiritu, media el tiempo.
Pero Agustin parece que deja la pregunta sobre el tiempo en el
aire. No la responde, sino que solo la sefiala. Pero Agustin da las
primeras claves del lugar a donde se quieren encaminar las ideas de
Heidegger en esta conferencia.

La larga cita que hemos senalado de las Confesiones puede
desgranarse en la filosofia de Heidegger. “En ti mido el tiempo”
repite Agustin hasta tres veces haciendo referencia a su espiritu.
El espiritu como instrumento de medida que indica Agustin, es el
espiritu en tanto que Dasein, un término clave en el pensamiento
de Heidegger. Pero el espiritu, al igual que la aeternitas, implica una
serie de connotaciones religiosas e idealistas. Por ello, Heidegger,
al igual que oponia el a¢i a la aeternitas, ha de oponer el Dasein al
Espiritu. El espiritu nunca sera Dasein, esto lo matiza Heidegger no
en esta conferencia, pero si lo hara ya en Ser y Tiempo. En Agustin,
el Dasein se enunciara como tiempo, ya que el término Dasein es
un término aleman que surge en el pensamiento de Heidegger. Para
evitar confundirlo con el espiritu, propio de la teologia, con Heidegger,
matizaremos y haremos referencia al Dasein, no al espiritu. El
espiritu se relaciona con la teologia pero las observaciones que
quiere hacer Heidegger nada tienen que ver con ella. El espiritu es
a la eternidad lo que el Dasein es al aei. Si se quiere evitar toda
connotacion teoldgica del tiempo se deben entonces evitar no sélo

% “In te, anime meus tempora metior; noli mihi obstrepere; quod est; noli tibi
ostrepere turbis affectionum tuarum. In te, imquan, tempora metior; affectionem
quam res praeteruntes in te faciunt, et cum illae praeterierint manet, ipsam metior
praesentem, non eas quae praeterierunt ut fieret: ipsam metior, cum tempora
metior”. AcusTiN DE HipoNA. Confessiones. Ed. bilingiie de A. Custodio. Madrid,
BAC, 2005.

52



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)
las alusiones a la aeternitas, sino también al espiritu, empleando
mejor respectivamente el dei y el Dasein.

Pero la cita de Agustin da mas juego aun. Dice Agustin:

No me induzcas a apartar la vista de ti a través de una
falsa pregunta y tampoco obstruyas tu camino con la
perturbacion de lo que pueda afectarte,

y mas adelante: “Las cosas que pasan y te salen al encuentro
producen en ti una afeccion que permanece, mientras ellas
desaparecen”, y, de nuevo:

Mido la afeccion en la existencia presente, no las cosas
que pasan produciéndola. Repito que es mi manera de
encontrarme lo que yo mido cuando mido el tiempo.

El espiritu de Agustin, y al que vamos a identificar, como hemos
dicho, con el Dasein, es de caracter caprichoso y afectivo y se
muestra esquivo a la hora de tratar de aprehenderlo. El espiritu
agustiniano (que es Dasein y no espiritu) no se deja aprehender,
utilizando para su evasion los acertijos que rodean la existencia. Ala
existencia la envuelve el tiempo, tal vez, porque el tiempo mismo sea
la existencia. Los accidentes que acontecen al espiritu (de nuevo
recordar que es Dasein) quedan impresos en él, las circunstancias
son las que construyen dicho espiritu (Dasein). Cuando mido el
tiempo, me enfrento a mi mismo, a mi mismidad, a mi yo, en tanto
que mi yo es mi Dasein.

Lo que nos queda claro con la lectura que hacemos de Agustin
es que el tiempo requiere Dasein, porque dicho Dasein es lo que
permite distinguir los distintos modos de la temporalidad, o, dicho de
otra forma, los modos del “estar”. Lo que la tradicion surgida a partir
de la Modernidad habia seguido para la explicacion del tiempo era
una secularizacion del tiempo teoldgico, esto es, una explicacion del
tiempo natural basada en la fisica de Newton, un tiempo absoluto.
Asi la aeternitas se transformo en el paradigma, del mismo modo

53



FERNANDO GILABERT BELLO

que lo fue el tiempo absoluto de la fisica moderna, pero siguio siendo
el mismo tiempo en esencia, un tiempo que no daba lugar al sujeto
mas que cémo participe de él, en lugar de hacer al sujeto mismo el
tiempo. Este tiempo absoluto, esta aeternitas, no es el tiempo del
sujeto en tanto que dicho sujeto es un estar, porque dicho estar es el
reflejo inmediato que tiene el sujeto de su ser. Por tanto, el sujeto es
temporal en tanto que esta, en tanto que “esta-ahi” (Dasein). El ser
temporal es el ser fundamental sobre el Dasein en lo que se refiere a
su ser. Ya tenemos entonces que es el Dasein del sujeto el que nos
permitira alcanzar las claves para la comprension y la aprehension
del tiempo.

2.6. Y como el tiempo se convierte en Dasein.

Cuando hablamos de la filosofia de Heidegger lo que nos viene a la
cabeza es la diferencia que éste hace entre ser en tanto que ente y
ser en tanto ser, en tanto que ser mismo. Esta diferencia fundamental
y por la que se reconoce la filosofia de Heidegger nos viene al caso
para enlazar nuestra pregunta por la temporalidad con la pregunta
por la subjetividad. La diferencia sefialada en entre el ser en tanto
que ente y el ser en tanto que ser es la misma diferencia que existe
entre ser el tiempo y ser en el tiempo. Podemos decir entonces
que una cosa es la temporalidad, esto es el tiempo mismo, y otra
muy distintas las cosas que en el tiempo pasan, los hechos que
suceden en el tiempo. Tenemos entonces como clave fundamental
la temporalidad del sujeto. El sujeto pone tiempo, no sefialamos al
sujeto en el tiempo, sino que, como veremos, es el tiempo mismo.
El tiempo no puede estar mas alla del sujeto y este ubicarse en el
tiempo, como un objeto mas. Si colocamos el tiempo mas alla del
sujeto volvemos a caer en la metafisica, pero Heidegger pretende
precisamente erradicar esta metafisica para no volver a caer en la

54



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)
trampa que cae toda metafisica: la teologia, precisamente aquello
que pretende aislar en esta conferencia del concepto tiempo.

Para Heidegger la esencia del sujeto es la temporalidad, la
afirmacion basica de éste. El sujeto es tiempo, no esta en el tiempo.
El tiempo es puesto por el sujeto. Ahora cabria preguntarnos que
seria lo caracteristico de este sujeto. Heidegger responde a esta
pregunta a las claras: Lo propio del ser humano, lo caracteristico de
lo humano es que muere. Es la muerte aquello que pone el acento
en lo humano, lo que condiciona a todo el Dasein. Pero hay que
tener en cuenta que esta muerte, esta finitud de dicho Dasein se
experimenta como propia, no como muerte de lo ajeno, sino de si
mismo. Esto lo veremos en lo tocante a la finitud.

No adelantemos acontecimientos. Lo que sefalaremos es que
el sujeto tiene como espacio un mundo, un mundo que tiene como
base y caracteristica principal que esta en el tiempo. Nosotros, como
sujetos, estamos en ese mundo pero los hechos de ese mundo
pasan en algo que pone el sujeto. Tenemos conciencia de mundo,
dicho mundo no es un mundo natural. La naturaleza humana no
es una naturaleza como tal, sino que es un constructo cultural. En
dicho constructo lo primero que existe es la actitud. Luego a dicha
actitud se le ponen adjetivos. Con esto queremos decir que no existe
la mecanica fisica o la filosofia al principio de los tiempos, sino que
esto siempre viene después. Lo que surge en este mundo es alguien
que hace cosas, que piensa cosas, cualquier cosa, algo. Luego a
esa accion y a los pensamientos que van relacionados con dicha
accion toma un nombre que se da de acuerdo a dicha accién. Asi
surge la técnica. La técnica es un medio de dominio para dominar el
mundo, que es aquello por lo que uno se siente dominado.

La técnica entonces da un nombre al sujeto, le hace ser algo,
ser técnico de algo. El propio hombre ya es técnica puesto que se
caracteriza por hacer, por realizar. Ese hacer implica un “ser” (o un

55



FERNANDO GILABERT BELLO

“estar”). Lo propio del sujeto esta precisamente en que dicho sujeto

13 ”

es .

56



3. La subjetividad

Encualquierestudiooinvestigacién que se haga sobre el pensamiento
de Martin Heidegger es una necesidad inexcusable relacionar la
subjetividad con el Dasein. Tradicionalmente el Dasein alude a la
existencia. En Heidegger esa existencia se presenta desde una
dptica subjetiva. Existe el sujeto. Este es el motor de toda la realidad
en tanto que toda esa realidad existe por y para €l. Pero ese sujeto
nunca es un sujeto ajeno, nunca es una segunda o tercera persona,
sino que se vivencia unica y exclusivamente desde la vision de un
yo, esto es, desde la subjetividad mas radical. Con el analisis del
Dasein, Heidegger persigue un analisis del yo. Pero este analisis no
se puede entender unicamente como un analisis de aquello que el
sujeto es, de lo que yo soy, sino que responde a una necesidad de
ubicar ese yo-soy en un momento concreto: el presente, el ahora.
Ese ahora nos dara las pautas para saber lo que yo-soy-ahora, pero
no antes ni despueés, sino en este preciso instante que recoge mi
historia como Dasein, esto es, mi pasado, y me proyecta hacia mi
futuro, que Heidegger denominara, como veremos mas adelante,
como un anticipar.

Queda entonces con esto claro el matiz que toma la segunda
idea que analizamos en este estudio, la idea de subjetividad. Como
venimos anunciando, esa subjetividad, en clave heideggeriana,
se vincula al tiempo, mas concretamente a la idea de tiempo que
venimos defendiendo, es decir, un tiempo que se vincula a un ahora

57



FERNANDO GILABERT BELLO

y en cuyo ahora se desglosa el caracter subjetivo de la temporalidad.
Sélo nos queda entonce el hacer referencia a la finitud. Dicha finitud
supone que el sujeto muere y ese morir es el que da la clave definitiva
del sujeto y, con él, del tiempo.

3.1. Para una traduccion de Dasein.

Sihay un concepto que crea controversias en la filosofia de Heidegger
es el Dasein. El Dasein se ha traducido en nuestro idioma como
“Ser-Ahi” o como “el Ser”, incluso en la edicion de Ser y Tiempo
que tomaremos como referencia en castellano®® se utiliza el propio
vocablo aleman que emple6 Heidegger: Dasein. La traducciéon que
emplean Raul Gabas y Jesus Adrian de Dasein es la de “Ser-ahi”.
Nosotros emplearemos en lo sucesivo como traduccién de Dasein el
término “Estar-ahi” o sencillamente “Estar”, puesto que todo “Estar”
implica un “ahi”.

En aleman, idioma en que escribié y publicé Heidegger, el verbo
Sein se puede traducir como “Ser” o como “Estar” pero también
como “Existir’, al igual que sucede en inglés con el verbo To Be
o en lengua francesa con el verbo Etre. Esto es, tenemos dos
vocablos, dos conceptos distintos, que en varios idiomas se utilizan
como uno solo de manera indisoluble. “Ser” y “Estar” implican un
“Existir”. Si digo que yo soy o digo que yo estoy, vengo a decir
que yo existo, porque de no existir no podria ni ser ni estar. “Ser”
y “Estar” se coimplican con “Existir’. Pero no sucede lo mismo con
“Ser” y “Estar” entendidos éstos en castellano. Suele entenderse
“Ser” como esencia y “Estar” como lugar, situacién o estado. “Ser”
haria entonces referencia a lo que permanece siempre como algo
inalterable e inmutable en alguna cosa mientras que “Estar” hace

% HeibeGGER, M. Ser y Tiempo. Tr. J. E. Rivera. Madrid, Trotta, 2009.

58



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE’fLEgg,I:Cgﬁ #ggﬂ:] g[ﬁ?:(ngEz
referencia a lo que es una cosa cada momento y lugar. “Ser” es un
verbo auxiliar que afirma de un sujeto aquello que es su atributo.
Por ejemplo, si yo digo “Yo soy médico” o “Pedro es rubio” estoy
afirmando ciertos rasgos, caracteres, atributos de mi vida que me
pueden definir como tal. Pero el “Estar” implica un hallarse, bien en
una localizacion, bien en una situacion, bien en una condicién o bien
“en un modo actual del ser”®. Ese hallarse es lo que lo hace distinto
al “Ser”. El “Estar” sefala entonces algo que tiene caracter temporal,
algo que es meramente circunstancial, porque yo estoy aqui pero
luego puedo estar alli y aunque pueda estar tanto aqui como alli
en algun lugar de ese espacio que pretendo denominar “casa” u
“oficina”, también es cierto que puedo abandonar esos lugares, al
igual que puedo estar enfermo o estar triste y aunque puede que
mi tristeza sea fruto de mi enfermedad, si es cierto que mi estado
de animo puede variar y luego puedo estar enfermo pero mejor de
animo y mafana puedo estar completamente recuperado. Todo
“Estar” implica, digamoslo de una vez, temporalidad.

Ahora bien, la filosofia de Heidegger quiere dar prioridad a la
existencia y ésta, en su filosofia, se entiende de modo temporal, no
es lo que permanece como sucedia en Aristoteles®’, sino que, para
Heidegger, la sustancialidad que le era propia al “Ser” cambia en
Heidegger de categoria, pasando a la temporalidad que implica el
“Estar”. Creemos mas adecuado referirnos entonces al Dasein como
“Estar-ahi”, puesto que pretende senalar al ente en el respectivo
instante de su ser, esto es, su “Estar”. El ente que somos cada cual y
al que apuntamos cuando decimos “yo soy” es mas bien un “yo estoy”,
puesto que mi ser es circunstancial. Si bien puedo decir usando los
ejemplos que antes usamos “Yo soy médico”, pero es que hubo un
tiempo en que antes de empezar a ejercer la medicina, incluso antes

56 ReaL AcapemIA EsparoLA DE LA LENGUA. Diccionario de la Real Academia Espaniola.
Espasa, Madrid, 2014.

57 cfr. ARISTOTELES. Metaphysica.

59



FERNANDO GILABERT BELLO

de mi formaciéon como médico, yo no sabia nada de medicina, por
lo que el “soy médico” es algo de ahora, ahora estoy ejerciendo de
médico pero también teniendo formacion y titulo en medicina puedo
ejercer otros roles que no tengan nada que ver con la medicina,
puedo ser meédico en Espafia pero es posible que me vaya a vivir
a otro pais donde mi titulo de médico no esté homologado o puedo
recibir una oferta de empleo mejor que la de ejercer de médico y
dedicarme a otra cosa. Y aunque lo ejerza y esté en este momento
en consulta, puede telefonearme mi mujer y pedirme que recoja a
mis hijos y ejerza de padre (y no de médico). Por eso es mas bien
“‘yo estoy” que “yo soy”. Con el siguiente ejemplo esto se ve mejor:
Yo puedo ser padre, pero también hijo de manera simultanea, si
tengo junto a mi a mi progenitor y a mi vastago ¢ quién soy? ¢;padre
o hijo?. Es mas propio decir estoy como hijo para... y como padre
para... De igual modo es mas propio regirse por el “Estar” ala hora de
calificar nuestras cualidades y atributos puesto que al ser efimeras
se pueden perder.

Con otro ejemplo que he puesto antes, es mas complicado pero
se puede resolver también con la temporalidad. Si digo que yo soy
rubio implica que mi pelo no es oscuro, sino claro, y eso es algo
que parece que tengo siempre, pero hubo un momento en que no
tenia pelo? Puedo modificar el color de éste o puedo perderlo. No lo
sabré, pero si esta sujeto al cambio de la temporalidad. Puede ser
que sea rubio mientras ejerzo la medicina y esto no va a cambiar
mientras ejerzo la paternidad, seguiré siendo rubio. Pero habra un
momento en que ya no lo sea. Puede que debido a un tratamiento
de quimioterapia no me crezca mas ningun pelo en el cuerpo, por
lo que dejaré de ser rubio y seré otra cosa, pero no rubio. Dejaré de
estar rubio y estaré de otro modo. También aqui el “Estar” es mas
util que el “Ser”.

Y en ultimo lugar, para esta diatriba entre el “Ser” y el “Estar”,
tenemos la animosidad, que es un concepto bastante importante

60



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFEé_?LEgg,I\.;IC?EI’:; #ggﬂ.’\!’ Ellﬁfg(ngEz
también en la filosofia de Heidegger. La animosidad siempre es
temporal. Hoy puede estar alegre y pasar a estar triste en breves
instantes. La animosidad nos indica que predomina el “Estar” sobre
el “Ser” porque el animo se mide en “estados”. Siempre estamos de
una manera u otra, no somos tristes o alegres. Los alegres también
lloran de tristeza a veces y, a veces, los tristes tienen momentos de
alegria. Todo animo es un estado, esto es, un “Estar” y no un “Ser”.

Por todo ello vamos a convenir en la traduccién de Dasein como
“Estar-ahi”. Da-Sein. Todo “Estar” implica un “ahi”, ese “ahi” es el
que indica el momento presente en que se analiza al sujeto en su
relacion con el tiempo. Todo tiempo es un “ahi” donde esta situado el
sujeto. La concreccion la da el momento presente. Mi “estar-ahi”, mi
Dasein, es algo cambiante que s6lo tendra un momento en el que se
pueda decir de algo que es en el momento de la finitud de ese algo
y siempre desde la finitud para mi, esto es, desde mi propia finitud.

3.2. Las estructuras fundamentales del Dasein.

El texto de la conferencia El concepto de Tiempo presenta la
curiosidad de que en él se hace una exposicion breve de las
estructuras fundamentales de eso que venimos a llamar Dasein.
Nuestro trabajo sobre laidea de subjetividad que Heidegger despliega
en dicha conferencia y que supondra la antesala de un desarrollo
mas elaborado en Ser y Tiempo va a centrarse en esas pautas
que Heidegger desarrolla brevemente. En la edicion de las obras
completas de Heidegger en aleman, son sélo un par de paginas®.
Nosotros trabajaremos ese par de paginas para desarrollar nuestra
la idea de subjetividad y la conexion que se extrae de dicha idea con

58 BZ. ss. 113-114, pp. 36-40.

61



FERNANDO GILABERT BELLO

las otras dos ideas con la que pretendemos relacionar este trabajo,
a saber, la idea de temporalidad y la idea de finitud.

Heidegger enumera ocho estructuras fundamentales. Nosotros
nos guiaremos en principio por la pauta elegida por el filosofo de
Friburgo para separar entre si dichas estructuras pero en algunos
casos nos veremos obligados debido a los distintos matices que
toman determinadas estructuras a desdoblar en dos partes los
desarrollos de algunas de las mismas.

3.2.1. El Dasein en tanto que “Estar-en-el-mundo”.

La primera de las estructuras fundamentales del Dasein que vamos
a analizar es la estructura del mismo en tanto que In-der-Welt-sein,
que suele traducirse como “Ser-en-el-mundo” o como “Estar-en-el-
mundo” segun la traduccion que hemos propuesto con anterioridad.
A partir de aqui cobra sentido nuestra traduccion del Dasein como
“Estar-ahi”, puesto que ser en un mundo cualquiera implica un estar
en dicho mundo.

Dice en dicho paragrafo Heidegger cuando hace referencia al In-
der-Welt-sein: “La vida humana no es algo asi como un sujeto que
haya de realizar alguna hazafa habilidosa para llegar al mundo™®.
Efectivamente. Estamos arrojados al mundo. Estamos en el mundo.
Para ello no hemos tenido que hacer no ya una “hazafa habilidosa”
sino que ni siquiera el minimo acto. Ni siquiera nacer, puesto que
nuestro nacimiento y nuestra concepcion no son obra nuestra,
sino de nuestros progenitores. El verbo “nacer” pierde entonces
su caracter activo. Uno nace pero no nace activamente, sino que
es mas bien “nacido”. Uno es (esta) “nacido”. No hay que hacer

% “Das menschliche Leben ist nich irgendein Subjekt, das irgendein Kunstiick
mache muB, um die Welt zu kommen”. Ib. s. 112, p. 36.

62



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE’fLEgg,I\.;ICL;)EII:; #ggﬂ.’\!’ gnifoE(ingz
nada para nacer y por eso uno se ve arrojado al mundo sin haberlo
deseado. Uno se haya encontrado en el mundo. Esta en el mundo
y ese es el verdadero inicio de todo. El sujeto “esta-en-el-mundo”.
A partir de aqui, tenemos la base con la que todo filosofar se ha de
ver: la circunstancia de un “Estar”. Todo sujeto, sujeto que filosofe o
no, se haya inmerso en una situacion, en un caso, y dicho caso se
haya en un mundo, por tanto, el primer rasero que debe solventar
todo pensar acerca del Dasein es que este se encuentra inmerso en
algun lugar y circunstancia, es que “esta”.

ElDasein,siconsideramoslodichoanteriormenteyloconsideramos
como un “estar-en-el-mundo”, implica “ser (estar) de tal manera en
el mundo, que este ser (estar) implica manejarse en el mundo”®®,
Cuando uno se haya en una situacion ha de saber desenvolverse en
dicha situacion. El “Estar” implica un desenvolvimiento que es a la
vez actuacion y padecimiento. Actuo en tanto que estoy. A pesar de
gue uno no elige estar o no estar en tanto que “estar-en-el-mundo”,
uno parece que cuando esta haciendo o actuando o, incluso,
sufriendo, tiene con ello el don de la accion, la perifrasis verbal del
gerundio (verbo “estar” sumado al gerundio) da lugar a una voz
activa mientras que con el verbo “ser” se construye la voz pasiva.
El “Estar” implica accion aunque la accion no se realice, pero da la
opcidn de realizarla. No hacer nada es una actividad, o la negacion
de una actividad pero que no tiene sentido si no se contempla la
posibilidad de dicha actividad. Asi estamos dando paso a la primera
forma de entender la nada, esto es, como negacion de algo que es,
pero que sin embargo no es nada sino que es algo.

Un sujeto que se encuentra, que esta, en el mundo, aunque no
haya elegido dicho “Estar”, por el mero hecho de estar, ya “esta”. Y
dicho “Estar” implica accion, por lo que el sujeto es agente en tanto
que “esta”. Podemos decir que todo sujeto es ademas paciente en

80 “In der Weise in der Welt sein, daB dieses Sein besagt: mit der umgehen”. Ib.

63



FERNANDO GILABERT BELLO

tanto que “esta”, puesto que también es victima de las circunstancias,
pero el existencialismo de Heidegger se muestra muy alejado del
existencialismo francés, ya que mientras Sartre, como ejemplo de
dicho existencialismo, se declina hacia un existencialismo pasivo
donde el estar en el mundo es en cierto modo una “condena™’, el
existencialismo de Heidegger pretende alzar la voz precisamente
desde el arrojo del mundo, desde el mismo “Estar’, siendo dicho
“Estar” precisamente la base del filosofar, que ya implica un modo
de actuar.

Dice Heidegger cuando explica el In-der-Welt-sein:

El Dasein, entendido como “Estar-en-el-mundo”, significa
Ser (Estar) de tal manera en el mundo que este Ser
(Estar) implica manejarse en el mundo; demorarse a
manera de un ejecutar, de un realizar y llevar a cabo, y
también a manera de un contemplar, de un interrogar, de
un determinar considerando y contemplando”™?.

En ese ejecutar, en ese realizar y llevar a cabo, en ese contemplar,
interrogar y determinar, es donde se haya esa actividad, ese manejo
del mundo que implica la actividad y que no es otra cosa que un
hacer, dicho hacer surge del mismo hecho de que se esta, del mismo
“Estar”. A partir de que uno esta puede hacer, puede actuar. Pero
ese actuar, ademas de un hacer, implica una actividad ulterior que
conlleva todo hacer y que tiene relevancia en la obra postrera de
Heidegger, de ahi la importancia que empleamos en destacar estas
estructuras fundamentales del Dasein en la presente conferencia.

81 v. SARTRE, J.-P. L’existentialisme est un humanisme. Paris, Gallimard, 1996.

52 "Dasein als In-der-Welt-sein meint: in der Weisen in der Welt sein, daB dieses
Sein besagt: mit der Welt umgehen; beiihr verweilen in einer Weise des Verrichtens,
der Bewerkstellingens, des Erledigens, aber auch der Betrachtung, des Befragens,
der betrachtenden, vergleichenden Bestimmens”. BZ. s. 112, p. 36.

64



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE’fLEgg,I:C?EIi #SEI{’\!’ Ellﬁfg(ngEz
Todo hacer implica para Heidegger un “cuidar”. Heidegger lo dice
claramente: “El Ser-en-el-mundo se caracteriza por un cuidar.
Por dicho cuidar podemos entender un hacer. Los traductores al
castellano suelen traducir Besorgen, que es el término que emplea
Heidegger como “cuidar” pero dicho verbo aleman también tiene una
consideracion de actuacion por lo que puede traducirse propiamente
como “hacer”. Esto corrobora lo que venimos defendiendo de que el
Estar ya implica un desenvolvimiento en las circunstancias, implica
un hacer.

3.2.2. Estar-en-el-mundo es existir.

Dentro de la filosofia de Heidegger, “Estar-en-el-mundo” puede
considerarse la existencia del propio Dasein. De ahi que sea la
estructura primordial del mismo el hecho de “Estar-en-el-mundo”.
Toda existencia, todo Dasein, se encuentra en el mundo, esta en el
mundo. Este mundo es anterior a todo Dasein pero sin embargo el
Dasein se mantiene ajeno a esta anterioridad puesto que él mismo
es quien situa “su” mundo. El sujeto finito, el Dasein, es quien
implementa el inicio de su “estar” en el citado mundo. Antes de ese
inicio (y después del fin de dicho “estar”) el mundo no tiene validez
ontoldgica para el sujeto, para el Dasein. En todo caso el mundo
tiene historia, una historia que condiciona al Dasein, pero que la
condiciona desde su propia subjetividad, esto es, desde el mismo
momento en que el Dasein siente que hay otros Daseins que con él
interactuan y que estuvieron antes que él y, posiblemente, estaran
después. Pero se da la paradoja de que lo que le ocurre a estos otros
Daseins no es lo que le ocurre al Dasein, con lo que de ello resulta
que la Historia no es mas que un convenio dentro de la cultura donde

83 “Das In-der-Welt-sein ist charakterisiert als Besorgen”. Ib.

65



FERNANDO GILABERT BELLO

habita el Dasein, donde el Dasein desarrolla su existencia, donde el
Dasein “es-(esta)-en-el-mundo”.

“Ser-(estar)-en-el-mundo” implica una serie de categorias
circunstanciales en las cuales se halla el sujeto, el Dasein que
se halla arrojado al mundo. Dichas circunstancias estan fuera del
control del Dasein, puesto que el mundo tiene infinidad de cosas
que el sujeto no ha elegido. La existencia y las circunstancias en que
ésta se da determinan nuestras posibilidades, posibilidades no sélo
de conocer aquello que nos rodea y asi tratar de dominarlo, sino
que determinan todo tipo de posibilidades propias de lo humano.
Dichas posibilidades las da el entorno en que se halla la existencia,
las circunstancias que la rodean, por lo que todo ser humano, todo
Dasein, en mayor o menor medida, esta conformado con respecto a
la cultura en la que vive, con respecto a la cultura en la que “existe”.
Como el Dasein, el sujeto, no puede controlar las circunstancias en
las que se halla sometido porque no puede modificar en gran parte
y radicalmente el entorno social en el que se mueve, condicionamos
todos nuestros aspectos con respecto a dicha cultura en la que nos
vemos inmersos. Vivimos “arrojados” a una cultura, una cultura de la
que aprendemos todos los comportamientos que hacen que seamos
un Dasein, un sujeto.

Lo que uno hace, lo que un Dasein, un sujeto, hace esta regulado
de antemano por su entorno social, por su cultura. No hay nada que
un sujeto pueda hacer de particular, no habiendo una autonomia
propia para ningun Dasein. Dicho Dasein esta en un mundo, no
teniendo una via de escape de dicho mundo, no pudiendo trascender
de él para lograr la existencia libre de manera individual. Cada sujeto
es esclavo de sus circunstancias.

Pero cada mundo se ve compuesto de muchos factores, no siendo
igual el mundo de un Dasein, esto es, las circunstancias en que vive
un sujeto, al mundo de otro Dasein, las circunstancias en las que
se halla otro semejante. Cada mundo se divide en otros mundos

66



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE[:?LEQISII\.;ICZI,:; #lggﬂ.’\!’ gﬁ?;‘(iﬁiz
menores que a su vez dan una definicibn mas concreta que sirve
para identificar al Dasein de manera cada vez mas especifica, esto
es, situando cada vez mas las particularidades de un sujeto en unas
circunstancias concretas. Segun las circunstancias, el mundo o los
mundos, en que un sujeto, un Dasein, se vea envuelto, los factores
que dan estas circunstancias adquiriran mayor 0 menor importancia
a la hora de labrar la constitucion propia del Dasein. El Dasein,
el sujeto, se define por la participacion en diversos “mundos”, en
diversas circunstancias.

El Dasein mismo, esto es, aquellos seres que calificamos como
humanos, estan posibilitados en la medida en que “estan” en el
mundo. Por eso el Dasein se exhibe a la vez como un ser que esta
en el mundo pero que al mismo tiempo es (o esta) gracias al mundo
mismo al que pertenece. Con ello, hallamos que el Dasein, su ser,
se halla unido al estar en el mundo, lo cual posibilita unicamente
su comprension solo desde el momento en que se aclaren las
estructuras fundamentales y basicas de aquello que posibilita la
unién del mismo Dasein, del mismo sujeto, con su mundo, esto
es, con su “estar” mismo. Esto implica que el Dasein, en la medida
que representa un “estar-en-el-mundo”, al estar involucrado en un
sistema de relaciones es el entendimiento practico el primer tipo
de entendimiento, anterior a la ciencia y a la metafisica. Porque el
Dasein no es un observador desapegado del mundo ni ajeno a él,
sino que esta completamente inmerso en él. Por ello consideramos
que, de las estructuras fundamentales del Dasein, la mas importante
y la que condiciona el resto de estructuras es esta estructura de
“ser(estar)-en-el-mundo”, lo cual nos llevara a un giro en la historia
del pensamiento.

67



FERNANDO GILABERT BELLO

3.2.3. El Estar-con-los-otros.

La primera estructura fundamental del Dasein hemos visto que era
la estructura del Dasein en tanto que “Ser(Estar)-en-el-mundo”.
Justamente a partir de que el Dasein se halla en un mundo, dicho
Dasein se interrelaciona con otros semejantes. Por eso, la segunda
estructura fundamental del Dasein a la que Heidegger hace alusién
es la del Dasein en tanto que “Ser-con”. “El Dasein, en tanto que
‘Ser-en-el-mundo’, es justamente un ‘Ser-con’, un ser con otros”®.

El término que emplea Heidegger exactamente es Mit-Einander-
Sein. Una traduccion literal seria algo asi como “Ser-(o estar)-uno-
con-el-otro”. La traduccion al castellano realizada por Gabas y Adrian
reduce el término a “Ser-con”. Aceptaremos la version castellana
dada previamente a la nuestra puesto que se presupone que todo
‘con” es una proposicién propia que denota contenido o adherencia.
Se entiende asi que todo “con” implica un alguien o, lo que puede
ser mas sugerente para nuestro proposito, un algo. Porque aunque
Heidegger dice un ser con otros, mit Anderen sein, esto es, un ser
con los demas, esos demas estan bajo la influencia del Dasein, que
es quien es o esta con ellos. Si bien el “con” parece tener caracter
de reciprocidad, desde la perspectiva de Heidegger, lo otro, lo que
es con el Dasein tiene un papel secundario, siendo el principal
agente de ese con el mismo Dasein, que es la parte implicada que
interesa analizar, sea éste activo o pasivo en dicho “con”, ya que es
el “motivo” principal por el cual lo otro puede adherirse a ese “con”.

Este “Ser-con”, esta segunda estructura fundamental del Dasein,
tiene una alusion directa a la idea que venimos desarrollando de
traducir Dasein como “Estar-ahi”. Traduciremos entonces el Mit-
einander-sein como un “estar-con-otros” o, simplemente, “estar-con”.

64 “Das Dasein als dieses In-der-Welt-sein ist in eins damit Mit-einander-sein, mit
Anderen sein”. Ib. s. 113, p. 36.

68



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE[:?LEgg,I\.;IC?EI’:; #ggﬂ.’\!’ gﬁ?:ggfz
Si hacemos referencia a la cita que hemos hecho de Heidegger al
comienzo del presente capitulo: “El Dasein, en tanto que ‘Ser-en-el-
mundo’, es justamente un ‘Ser-con’, un ser con otros”, vemos que
la categoria donde se ubica ese con se adecua mas a un “Estar”
que a un “Ser”. Y esto es porque el “Estar” se vincula mas al hecho
de situarse en el mismo mundo, esto es, compartir con los demas
una serie de circunstancias. Dicho hecho permite vincular al Dasein
con lo otro. Pero el vinculo mas efectivo entre el Dasein y lo otro se
analizara en la proxima estructura fundamental que veremos.

Para Heidegger, el significado de este Mit-einander-sein es “tener
con otros el mismo mundo, encontrarse reciprocamente, ser con
otros en el modo del ‘Ser-uno-para-otro”®®. Con ello nos damos
cuenta de que esta estructura fundamental del Dasein que estamos
analizando, que este “Estar-con”, como hemos decidido llamarlo,
alberga en su interior lo que podriamos llamar un compartir. Dicho
compartir esta muy alejado del caracter de voluntariedad, mas bien
se refleja en el caracter del Dasein en tanto que arrojado al mundo. Al
igual que sucedia con el In-der-Welt-sein, esta estructura del Dasein
que reconstruye su caracter en tanto que Mit-einander-sein, no
puede elegir ese compartir, sino que se ve abocado a ese compartir
por las propias circunstancias que comparte. EI compartir aqui no
es voluntario sino que es fruto de la necesidad. Dicha necesidad
podra tener en cuenta una infinidad de caracteres pero no incluye el
de la voluntariedad. Si el Dasein comparte terreno con lo otro no es
por pura eleccion, al igual que tampoco hay eleccion en el hecho de
“estar-en-el-mundo”, sino que es una consecuencia directa del estar
arrojado al mundo.

El In-der-Welt-sein, el “Estar-en-el-mundo”, lleva consigo implicito
el Mit-einander-sein, el “Estar-con”. Esto se debe a que el mundo

8 “Mit Anderen dieselbe welt dahaben, einander begegnen, miteinander sein der
Weise des Fur-einander-seins”. Ib. s. 113, pp. 36-37.

69



FERNANDO GILABERT BELLO

en el que uno esta, en el que uno nace o cae, el mundo al que
se ve arrojado al Dasein, es un mundo poblado, un mundo que ya
alberga una serie de objetos que interaccionan con el Dasein a lo
largo de su vida. Que esos objetos estan ahi por y para el Dasein
no es contemplado por Heidegger. Mas bien esos objetos estan
“con” el Dasein. Que dichos otros objetos pueden constituirse en
otros Dasein es posible, pero siempre desde su propia Optica y
no la optica del Dasein mismo, del Dasein propio. Un sujeto sélo
puede meter dentro de la categoria de sujeto a si mismo, a la propia
subjetividad. No puede contemplar subjetividades exteriores mas
que como meras opiniones de la variedad circundante. Esto es que,
para el Dasein, el resto, los demas, se autoproclamen estos o no
como Dasein, n0 son mas que cosas.

Pero no existe un Dasein unico, Heidegger no es tan ingenuo para
caer en la trampa del solipsismo. La respuesta ya viene dada por el
mero In-der-Welt-sein, por el simple hecho de estar en el mundo, que
ademas implica que dicho mundo esté ya habitado. Hay otros Dasein
pero estos Dasein contemplan al propio Dasein del mismo modo en
que éste los contempla a ellos, esto es, los contempla en tanto que
cosas. El Dasein objetualiza todos los objetos del mundo, incluido
el propio mundo, incluido los otros Dasein que no son considerados
como tal desde la perspectiva del Dasein propio. Sélo hay un sujeto,
un solo Dasein, desde la perspectiva del Dasein. Pero los diferentes
Dasein cohabitan en el mundo pero sélo son meros objetos para el
Dasein que contempla. Heidegger lo clarifica en la siguiente cita: “

Pero a la vez este Dasein esta presente antes los otros
como si fuera una cosa, a la manera de una piedra que
esta ahi sin tener un mundo ni cuidarse de éI°®.

% “Aber dieses Dasein ist zugleich Vorhandensein fir Andere, ndmlich auch so,
wie ein Stein da ist, der keine Welt da hat und bersorgt”. Ib. s. 113, p. 37.

70



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFElfLEgg/I:c?;; #lgzﬂ.’\!’ gﬁ?gﬁgfﬁ
Los otros Dasein no son mas que cosas para el propio Dasein
pero a la vez este Dasein es una cosa para otro Dasein cualquiera.
El mundo es para cada uno, para cada sujeto, para cada Dasein, lo
otro ya estaba dado con el mundo, no puede contemplarlo desde
la perspectiva del Dasein. Hay que tener cuidado con esto porque
puede caerse en el error de la intersubjetividad, un error que, para
Heidegger, puede tener las mismas consecuencias fatales y puede
ser tan comun como lo es el caer en el error del solipsismo.

3.2.4. Aclaraciones previas a la tercera estructura fundamental
del Dasein. Sobre la traduccién de Decir y de Hablar.

La tercera estructura fundamental del Dasein, el Sprechen tiene la
particularidad de que puede ser traducido tanto por “Hablar” como
por “Decir’. Si nos atenemos al Diccionario de la Real Academia
Espariola, la primera acepcion que se recoge de “Hablar’ es la de
“Articular, proferir palabras para darse a entender”. Pero también
vemos acepciones tales como “Comunicarse con otra u otras por
medio de palabras”, “Tratar, convenir, concertar’, “Pronunciar un
discurso”, “Expresarse de uno u otro modo”, “Dirigir la palabra a
alguien”, “Comunicarse, tratarse de palabra con alguien” e incluso
“Estar hablando alguien entre si, hablar consigo”. El origen de
la palabra “Hablar”, proviene del término latino Fabula, relato,
conversacion o rumor (Fablar, hablar, esa seria la evolucién en
castellano del término). Parece que el “Hablar” viene dado como una
actividad que hay que hacer con los otros, que hay que compartir,
recordando nuestra segunda estructura fundamental del Dasein,
el Mit-Einander-Sein, que traducimos como “Estar(Ser)-con-los-
demas”.

Por su parte, el término “Decir’, que deriva también del latin, en
este caso del verbo Dicere, el Diccionario de la Academia le da como

71



FERNANDO GILABERT BELLO

primera acepcion “Manifestar con palabras el pensamiento”, pero
también lo nutre con los significados de “Asegurar, sostener, opinar”,
“‘Nombrar o llamar” o “Denotar algo o dar muestras de ello”. Parece
aqui que “Decir” tiene que ver mas bien con las caracteristicas de la
primera estructura fundamental del Dasein, esto es, el “In-der-Welt-
sein”, el “Estar-en-el-mundo”.

Todo lo relacionado con el “Decir” parece que proviene de la
propia conciencia de si en tanto que “Dasein”, en tanto que éste
se halla ubicado en una circunstancia de la que dice algo, de la
que expresa su opinion siempre de indole circunstancial, mientras
que lo relacionado con el “Hablar” parece que hace una referencia a
una expresiéon que va dirigida hacia un otro, parece que el “Hablar”
tiene mas que ver con el didlogo, con la conversacion mientras que
el “Decir” se relaciona con lo que uno expresa simplemente, no
teniendo nada que ver con la réplica que se espera que suceda tras
el “Hablar”. El “Decir” es algo que viene de uno y en uno se queda.
Yo digo esto o aquello sobre esto o aquello, mientras que si hablo de
esto o aquello si espero que un otro, que bien puede ser el mismo
esto o aquello, me de réplica, favorable o no, a lo pronunciado por
mi, esto es, espero que se me vuelva a “Hablar”, habiendo indicios
de reciprocidad entonces en el citado “Hablar”.

La pregunta entonces seria como traducir el Sprechen que emplea
Heidegger para definir la tercera estructura fundamental del Dasein
que presenta en la conferencia El concepto de Tiempo. La traduccion
que manejamos en el presente trabajo lo traduce como “Hablar” y
es el término que en principio emplearemos, pero debemos de tener
en cuenta la doble acepcion que le da el original aleman cuando
hagamos referencia a dicho término. No sélo aplicaremos entonces
el matiz que implica el “Hablar” en nuestra lengua, que parece ser
que es un vinculo que nos conecta con lo otro, con todo aquello
gque no somos ni estamos, sino que también hemos de tener en
cuenta el matiz expresivo que conlleva el “Decir’, puesto que éste

72



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFElfLEgg/I:c?;’;:; #}D?EII.’\!I 215?:(61?55
surge del propio Dasein y es lo que en cierto modo sirve para la
autocomprension y para reflejar en el Dasein la circunstancia que lo
rodea en tanto que dicho Dasein expresa con palabras lo percibido
en el mundo.

3.2.5. El Hablar.

La tercera estructura fundamental que presenta Heidegger en El
concepto de Tiempo es aquella estructura que permite precisamente
que el Dasein comparta su mundo con los otros. Esta estructura,
que resultara fundamental para entender toda la filosofia posterior
de Heidegger, es la denominada Sprechen (Hablar). El “Hablar” es
clave para entender que el Dasein “es(esta)-en-el-mundo” (/n-der-
Welt-sein), con lo que tenemos que, hasta ahora, tanto la segunda
estructura fundamental del Dasein como ésta, la tercera de la
misma, se ven condicionadas por la primera estructura fundamental
del Dasein, que es la citada del In-der-Welt-sein (Estar-en-el-
mundo). Heidegger dice textualmente: “Sobre todo en el ‘Hablar’
esta en juego el ‘Ser/Estar-en-el-mundo’ del hombre™®. Ello indica
la posibilidad de que el “Hablar” sea lo que permita establecerse
al Dasein como punto central del mundo que habita al ser dicho
“Hablar” el modo de interaccionar con dicho mundo, siendo entonces
el elemento linguistico, esto es, lo que surge del “Hablar’ y que, a la
vez, condiciona el mismo “Hablar”, aquel objeto que hay que analizar
para clarificar la relacion del Dasein con su mundo.

Queremos destacar aqui que estamos considerando el lenguaje
como objeto del Dasein. Puede parecer que estamos considerando
al lenguaje como un instrumento, una herramienta que usa el Dasein
para interactuar con el mundo en la medida en que habita en éste, en

57 “Im Sprechen spielt sich vorwiegend das In-der-Welt-sein des Menschen ab”. Ib.

73



FERNANDO GILABERT BELLO

la medida en que “esta-en-el-mundo” (In-der-Welt-sein). Parece que
efectivamente es un instrumento si consideramos al Dasein como
en la antigua teologia se consideraba el alma, pero el propésito
de Heidegger es precisamente separar al Dasein como algo que
no trasciende y algo propio de la investigacion fenomenoldgica y
filosofica de los estudios que se habrian hecho del tiempo y del
sujeto como algo que tenia que ver con el plan de la divinidad, uno
de cuyos instrumentos era, en cierto modo, la eternidad. Pero, para
Heidegger, el “Hablar’ es una de las estructuras fundamentales del
Dasein, esto es, es algo inherente a él mismo, no es un objeto que
pueda tomar o dejar a voluntad, no es algo de lo que pueda hacer
uso cuando le surja la necesidad. Precisamente porque la necesidad
del uso del lenguaje va siempre inherente al Dasein es por lo que
el lenguaje siempre va inherente al mismo. No es posible un Dasein
sin “Hablar” del mismo modo que no es posible una existencia sin un
“Estar” y sin un “Compartir” (nos referimos, claro esta, a la primera
y a la segunda estructuras fundamentales del Dasein, esto es, al
In-der-Welt-sein y al Mit-Einander-sein). Pero todavia parece que el
“Hablar” es algo mas puesto que, como hemos sefalado, Heidegger
parece priorizarlo. Recordemos: “Sobre todo en el Hablar esta en
juego el ‘Ser/Estar-en-el-mundo’ del hombre”. Y esto se debe ya
no sélo a la importancia citada del Sprechen (Hablar) en relacion
con el In-der-Welt-sein (Ser/Estar-en-el-mundo) sino también a que
dicho In-der-Welt-sein (Estar/Ser-en-el-mundo) se condiciona por
el Mit-Einander-sein (Ser-con-los-otros). Es por ello que el “Hablar”
(Sprechen) no es un instrumento entonces del Dasein sino que es
una estructura fundamental del mismo, es algo inherente a él ya
que dicho Sprechen (Hablar) condiciona el “Estar-en-el-mundo” de
dicho Dasein y su relacién con aquello que comparte su “Estar-en-
el-mundo”, los demas.

El “Hablar” (Sprechen) es algo determinado ontolégicamente.
Para Heidegger, la ontologia es algo que hace referencia a las

74



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE[ZEgg/I:c?;ﬁ #g:% gﬁ?g(iﬁiz
condiciones de posibilidad de las existencias o al propio Ser/Estar en
su apertura originaria®. Si el “Hablar” es algo que tiene que ver con
la ontologia entonces corrobora nuestra idea de que esta vinculado
a la existencia, esto es, a nuestro “Ser/Estar-en-el-mundo”. A la vez
eso condiciona su vinculo con los otros, primero porque esta en el
mundo y segundo porque esta con los otros.

Tenemos entonces que el “Hablar’ (Sprechen) tiene por asi
decirlo dos dimensiones, una vinculada a la primera estructura
fundamental, esto es, el “Ser/Estar-en-el-mundo” (In-der-welt-sein)
y otra vinculada a la segunda, el “Ser/Estar-con” (Mit-Einander-
Sein). La primera de estas dimensiones implica que el “Hablar” es
el instrumento de autocomprensién del Dasein en la medida en que
éste “esta-en-el-mundo”. Heidegger dira:

En la manera como el Dasein habla en su mundo sobre la
forma de tratar con su mundo esta dada juntamente una
interpretacion del Dasein acerca de si mismo*®®.

Esto indica que para la autocomprension del Dasein existe la
necesidad entonces de las circunstancias que rodean a dicho
Dasein y de la hermenéutica que éste hace de las mismas. Sélo en
la medida en que el Dasein emite un veredicto de las circunstancias
en las que se ve envuelto en su cotidianeidad, esto es, solo en la
medida en que interpreta lo que ocurre en su propio “Estar”, sélo en
la medida que habla, que hace uso del lenguaje a él inherente, es
decir, un lenguaje desde su subjetividad, en relacion con los objetos
del mundo, es como el Dasein puede tomar conciencia de si.

Esto mismo que hemos dicho acerca de la relacion del “Hablar”
(Sprechen) con el “Estar-en-el-mundo” (In-der-Welt-sein) puede ser

%8 Heidegger, M. “Was ist Metaphysics?. En Wegmarken (1919-1961). GA9. Hg. F.
-W. von Herrmann. Frankfurt am Main, Klostermann, 1976.

% “In dem, wie das Dasein in seiner Welt Uber die Weise des Umgangs mit seiner
Welt spritch, ist, mitgegeben eine Selbstauslegung des Daseins”. BZ. s. 113, p. 37.

75



FERNANDO GILABERT BELLO

tomado a la hora de tratar con los otros, aquellos objetos que pueden
situarse en las mismas circunstancias del Dasein aunque no dejan
de ser objetos para el Dasein. Dice Heidegger:

En el hablar uno con otro, en aquello que se comenta,
late en cada caso la auto-interpretacion del presente, que
se demora en este dialogo™.

Con esto, Heidegger nos sefala el camino que va de la subjetividad
al tiempo y que este camino pasa precisamente por todo lo otro
que no es el Dasein, esto es, los objetos, que responden al Dasein
solo en la medida en que estan envueltos en sus circunstancias.
La segunda dimension, la vinculada con el Mit-Einander-sein (Estar-
con-los-demas), le sirve al Dasein para tomar como si de un reflejo
se tratase aquello que él mismo es y en que momento y lugar se
encuentra, conviniendo con ello que entonces el Dasein siempre se
halla en presente, puesto que las respuesta siempre tiene caracter
momentaneo y circunstancial, nunca definitivo, con lo cual pierde del
todo el sentido de la eternidad divina, siendo lo propio de lo humano,
entonces, esa afeccion temporal que nada tiene que ver con lo
eterno, sino sélo con lo siempre presente, lo circunstancial, el daei.

3.2.6. El Dasein en tanto que dicho Dasein yo soy (o estoy).

La siguiente estructurafundamental del Dasein que sefiala Heidegger
en la conferencia que venimos trabajando es la de la consideracién
de dicho Dasein en tanto que ente que se determina por el mero
hecho de ser lo que es uno mismo o estar en la circunstancia en
que uno mismo esta. Heidegger dice: “El Dasein es un ente que se

0 “Im Miteinandersprechen, in dem, was man so herumspricht, liegt jeweils die
Selbstauslegung der Gegenwart, die in diesem Gesprach sich aufhalt”. Ib. s. 113,
p. 37.

76



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)
determina como yo soy”’'. Esto es, el rasgo esencial de mi Dasein
es lo que soy y en tanto que soy, a la vez, estoy.

Esta estructura fundamental del Dasein es de radical importancia
para nuestro propdsito de sefalar a esa entidad que se denomina
Dasein como el producto mas puro de la subjetividad, o, mejor dicho,
como que es propiamente la subjetividad. Pero con la subjetividad
volvemos a encontrarnos de nuevo con el problema de la traducién
del Sein del Da-sein. Si recordamos la traduccion que hemos hecho
de Dasein como “Estar-ahi”, vemos que ese Sein implica un “Estar”
mas que un “Ser,” porque todo “Estar” implica la circunstancia
temporal en la que uno se ve envuelto. Con esto como base podemos
indicar que nuestro yo es temporal, extrayendo con ello el punto de
partida de nuestro objetivo en tanto que éste sea la identificacion del
Dasein con el tiempo, de la subjetividad con el tiempo.

El Dasein es, en definitiva, la identidad de cada uno, pero no
es tanto la identidad que uno ve de si mismo o la que proyecta
en los demas, sino la identidad de lo que realmente es uno. Que
la mencionada identidad es mas propia de un “Estar’” que de un
“Ser” es volver a remitirnos a lo dicho anteriormente sobre como
puede ser traducido dicho Dasein. Toda identidad tiene un caracter
temporal en tanto que dicha identidad se configura en funcion de
las circunstancias y el rol que cumpla el sujeto en una situacion
especifica.

Dicha identidad se cataloga en lenguaje coloquial como “yo soy”
(Ich bin). Heidegger considera que “Para el Dasein, es constitutivo el
caracter respectivo de cada uno que va inherente al yo soy””2. Todo lo
que uno es, es de lo que se impregna el Dasein, por tanto la identidad
se consuma con respecto a lo que el Dasein es en tanto que uno
mismo. No obstante Heidegger dice “El Dasein, tan primariamente

”Das Dasein ist ein Seiendes, das sich bestimmt als ‘Ich bin™. Ib.
2 “Flr Dasein ist die Jeweiligkeit des “Ich bin” konstitutiv”. Ib.

77



FERNANDO GILABERT BELLO

como es(esta)-en-el-mundo, es también mi Dasein’”®. Esto nos dice
que, para Heidegger, las circunstancias que rodean al Dasein son lo
que precisamente constituyen al Dasein, no pudiendo obviarse por
tanto las estructuras primera y segunda que con anterioridad hemos
analizado. Tenemos con ello que el Dasein configura la identidad
con respecto a las circunstancias que lo rodean de modo temporal,
no habiendo con ello un Dasein definitivo que se determine en un
momento preciso de la historia de dicho Dasein, sino que éste va
cambiando su configuracion a lo largo de la historia de dicho Dasein.

Heidegger insiste en que cada Dasein es propio de la subjetividad
de cada uno, cada uno mismo es su Dasein, podriamos decir que
yo soy mi yo soy, esto es, mi Dasein, mas concrétamente el Dasein,
puesto que yo siempre soy ese “Estar-ahi”, s6lo momento presente,
configurado por las circunstancias que me han venido acaeciendo
a lo largo de mi historia y por las circunstancias en las que me hallo
presente, pero no sabré como soy mafiana o como estoy el martes,
puedo planear como seré o estaré, pero no sé en este momento lo
que seré. De igual modo sucede con el pasado, puedo recordar las
circunstancias en las que me vi envuelto, pero ya les daré un matiz
desde la optica del momento presente que configurara mi relacion
con ese pasado, pudiendo obviarse en la memoria muchos hechos
que rodeaban la situacion de aquel entonces.

Pero no adelantemos acontecimientos. Centrémonos en la idea
que Heidegger quiere exponer en esta cuarta estructura fundamental.
El Dasein “es en cada caso propio, y, como propio, respectivo
de cada uno”™. La idea central seria entonces la individualidad y
el vinculo de la subjetividad de cada uno y que esto sea la base
constitutiva del Dasein, no pudiendo ser el Dasein extrapolable a los

3 “Dasein its also ebenso primar, wie es In-der-Welt-sein ist, auch mein Dasein”.
Ib.

74 “Est ist je eigenes und als eigenes jeweiliges” Ib. s. 113, pp. 37-38.

78



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE’fLEgg,I\.;IC?EI’:; #gzﬂ.’\!’ gﬁfg%ﬁiz
otros, sino solo pudiéndose contemplar desde la propia subjetividad,
esto es, contemplar la subjetividad siempre desde el plano de la
misma subjetividad, siendo el sujeto efecto y resultado de esa
contemplacion.

3.2.7. El Dasein que no es nadie y es todo a la vez, siendo por
ello lo Uno.

La siguiente estructura del Dasein que menciona Heidegger parece
en un primer momento que viene a contradecir lo dicho anteriormente.
Pero muy lejos de ser contradictorio lo que hace es completarlo.
Heidegger dice al respecto:

En tanto el Dasein es un ente al que va anejo el yo soy
(o estoy) y a la vez esta determinado como Ser/Estar-
juntamente-con-otros, mayormente y como término
medio no soy yo mismo mi Dasein, sino que lo son los
otros, yo soy con los otros, y los otros son igualmente con
los otros™.

Heidegger dice que un Dasein no es Dasein por si mismo, sino
que son los demas los que configuran a dicho Dasein, ese reflejo de
las circunstancias que vivencia el Dasein.

Esto, lejos de tornarse en contradiccion con la estructura que
hemos visto inmediatamente antes, la completa de modo que si bien
yo, en tanto que Dasein, soy, pero soy un reflejo de aquello que me
rodea, en funcion de la imagen que los demas me hacen a mi mismo
configurarme de mi. Un sujeto, un Dasein, es algo que se considera
como tal en funcion de lo que recibe del exterior. Este exterior es lo

s “Sofern das Dasein ein Seiendes ist, das ich bin, und zugleich bestimmt ist als
Mit-Einander-sein, bin ich mein Dasein zumeist un durchschnittilch nicht selbs,
sondern die Anderen mit den Anderen ebenso”. Ib. s. 113, p. 38.

79



FERNANDO GILABERT BELLO

que da sentido al Dasein y lo convierte en tal. Heidegger no puede
considerar al Dasein simplemente como una conciencia que esta
en un mundo y lo percibe y tiene relaciones con los demas, puesto
que de ese modo, la conciencia puede llegar a pensar que todo es
un engafo de los sentidos y que la realidad que esta viviendo no
es una realidad real. Para evitar la trampa del solipsismo considera
la existencia de un Dasein pero solo desde el punto de vista de
este mismo Dasein, los otros Dasein no importan para el Dasein
excepto en la medida en que se tornan objetos del mundo en que
habita el Dasein, esto es, en la medida en que el Dasein “esta-en-
el-mundo” (In-der-Welt-sein) y “esta-con-los-demas” (Mit-Einander-
sein), tomando de nuevo como principales circunstancias del sujeto
las dos primeras estructuras fundamentales del Dasein.

En esta estructura tiene radical importancia que Heidegger sefiale
lo siguiente: “Nadie es él mismo en la cotidianeidad”’®. Heidegger
nos indica con esto que el Dasein, eso que es cada uno, puede ser
analizado por separado en la vida cotidiana, s6lo mediante el trato
con el resto de aquello de lo que existe. No hay un Dasein unico que
se convierte en el sujeto de todo conocimiento, sino que €l mismo,
para analizarse, para conocerse como sujeto, ha de objetualizarse,
perdiendo con ello la categoria de sujeto. Analizar al Dasein desde
la perspectiva misma de su “Estar” o de su “Ser” es imposible desde
el momento en que dicho Dasein ha de tornarse objeto para el
conocimiento y con ello perdiendo la principal propiedad que le es
inherente, a saber, perdiendo la propia subjetividad. Tenemos aqui
reminiscencias de lo que Arthur Schopenhauer dijo ciento cinco afios
antes en su obra capital, El mundo como voluntad y representacion:
“El sujeto es aquello que lo conoce todo y no es conocido por nadie”””.

76 “Keiner ist in der Alltaglichkeit er selbst”. Ib.

77 “Dasjenige, was Alles erkennt und von Keinem erkannt wird, ist das Subjekt”.
ScHorPeNHAUER, A. Die Welt als Wille und Vorstellung. Hg. J. Frauenstadt; A.
Hubscher. Wiesbadem, Brockhaus, 1966. s. 5.

80



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE,ZEggﬁc[Eﬁ #io?;ll.’\!l gﬁfg?g?z

Heidegger nos dice consecuentemente que para hacer dicho

analisis del Dasein no se puede hacer de modo individual, sino mas

bien desde la mera colectividad que implica el “Estar-en-el-mundo”

(In-der-Welt-sein) 'y “Estar-con-los-otros” (Mit-Einander-Sein).
Sefialamos la siguiente cita:

Lo que alli es y como es alguien presenta la faz de nadie:
nadie y, sin embargo, todos juntamente. Todos coinciden
en no ser él mismo’®,

No hay entonces un sujeto individual, no hay un Dasein exclusivo
sino que este toma la forma de la pluralidad.

Al tomar la forma de la pluralidad, toma la forma de la
impersonalidad. El sujeto se torna impersonal, no hay un Dasein
mas que en las circunstancias donde se ha de tratar de analizar al
Dasein que a la postre es inanalizable. De este sujeto, que es nadie,
Heidegger dice “Este nadie, que nos vive en la cotidianidad es el
Uno””®. Traducimos por “el Uno”, el das Man que emplea Heidegger,
que si bien puede traducirse por “el Uno”, también puede traducirse
por el “Se” reflexivo impersonal y que en castellano se utiliza como
pronombre personal que sirve para formar oraciones en pasiva
refleja. Continua Heidegger:

En la obstinacién del dominio de este Uno descansan las
posibilidades de mi Dasein, y a partir de esta nivelacion
es posible mi yo soy®.

8 “\Was er ist und wie er ist, das ist niemand: keiner und doch alle miteinander. Alle
sind nicht sie selbst”. BZ. s. 113, p. 38.

¢ “Dieser Niemand, von dem wir selbst in der Alltaglichkeit gelebt werden, ist das
Man”. Ib.

8 ”In der Hartnackigeit der Herrschaft diese Man liegen die Moglichkeit meines
Daseins, und aus dieser Einebnung heraus its das Ich Bin méglich”. Ib. ss. 113-
114, p. 38

81



FERNANDO GILABERT BELLO

Con esto tenemos que el modo de romper la paradoja que
implica que el Dasein sea sujeto alld donde no hay sujeto, que se
mantenga como Dasein en la medida en que se puede analizar
las consecuencias de las actividades de un Dasein impersonal, de
un sujeto que no es el mismo sujeto que analiza pero que no se
objetualiza al ser analizable desde la propia perspectiva del sujeto
porque estamos hablando de posibilidad mas que de realidad, en
esa posibilidad esta la clave del analisis que hace Heidegger del
Dasein, al tornar el ente impersonal en el ente que se es (o estd) en
Dasein para dotar de sujeto, y con ello de sentido, al mismo Dasein
en tanto que éste posibilita el reconocerse a si mismo como Dasein.
“Un ente que es la posibilidad del yo soy, es como tal generalmente
un ente que uno es”®.

3.2.8. El Cuidado.

Heidegger despliega al Dasein en la siguiente estructura por
él analizada como un “Cuidar’, como un procurar. De nuevo
encontramos en otra estructura fundamental del Dasein, una
referencia a la primera estructura, a la estructura de “Estar-en-el-
mundo”, al In-der-Welt-sein. No se puede obviar ya a estas alturas
que el sujeto esta siempre enmarcado en unas circunstancias, no
siendo trascendente sino inmanente, por lo que el analisis que se
haga de dicho sujeto siempre ha de ser inmanente, esto es, ha de
ser un analisis que se haga desde la propia circunstancia en la que
se vea envuelto el sujeto, desde el propio mundo en el que esta el
Dasein.

8 "Ein Seiendes, das die Mdglichkeit des Ich bin ist, ist als solches zumeist ein
Seiendes, das Man ist”. Ib. s. 114, p. 38.

82



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE’fLEgg,I\.;ICL;)EI’:; #ggﬂ.’\!’ EIEEOE(GSZES
El ente que representa al Dasein, ese ente que hemos calificado
bajo el término genérico de “lo Uno” (das Man), esta de tal modo
configurado que su cotidianeidad le hace ser participe de su “Ser”,
0, de otro modo, estar participando de su “Estar”. Sefiala Heidegger
al comienzo de hacer referencia a esta estructura fundamental del
Dasein y sefalando a ese mismo ente reconocido como “lo Uno”:
“El ente asi caracterizado es tal que en su cotidiano y especifico
Estar-en-el-mundo le va su estar’?. Con esto Heidegger hace una
doble jugada de ubicacion de su Dasein en tanto que éste “esta-
en-el-mundo”. Por un lado sefala que el lugar del Dasein es lo
cotidiano, su hoy por hoy. Esto de lo cotidiano indica inmanencia
y no trascendencia del Dasein, presentando a dicho Dasein como
algo del todo inmanente en tanto que no puede ser separado de su
cotidianeidad y por tanto de su “Estar-en-el-mundo”. Por otro lado,
Heidegger parece rematar lo dicho anteriormente con el hecho de
que si el Dasein esta inmerso en la vida cotidiana, se presentan
con él anexas unas circunstancias en las que el propio Dasein se
despliega como tal, ubicando con ello al Dasein precisamente como
un “Estar-en-el-mundo” (In-der-Welt-sein) en la medida en que dicho
mundo implica siempre unas circunstancias.

Pero lo decisivo de esta estructura fundamental del Dasein que
presenta Heidegger no es que dicha estructura primera de “Estar-
en-el-mundo” (/n-der-Welt-sein) sea el condicionante necesario en
tanto que éste implica las circunstancias que hacen al Dasein ser tal,
sino que eso ya lo sefialé Heidegger con anterioridad. Lo decisivo
de esta estructura, la sexta que presenta, es que la cotidianeidad en
la que se sumerge el Dasein implica un “Cuidado” (Besorge) de las
cosas que componen esas circunstancias en tanto que es conciente
de que dichas circunstancias, o circunstancia a nivel general, puesto
que constituyen como hemos dicho un todo, siendo dicho todo “lo

8 “Das so charakterisierte Seiende ist ein solches, dem es in seinem alltéglichen
und jeweiligen In-der-Welt-sein auf sein Sein ankommt”. Ib. s. 114, p. 39.

83



FERNANDO GILABERT BELLO

Uno”, son lo que precisamente constituye al Dasein. El Dasein es el
ente que esta inmerso en un mundo de entes objetuales, es un ente
mas pero en la medida en que se sabe ente es distinto y, con ello,
al saberse ente, al ser consciente de su pertenencia al reino de lo
ontico, puede hacer un analisis que le permite escapar de lo 6ntico
y llegar a lo ontoldgico. Con la ontologia, vemos que el Dasein, aun
siendo ente, posee un “Estar” que el resto de las cosas no tienen en
la medida en que es conciente de dicho “Estar”.

El “Estar” que hace posible que el Dasein lo sea en tanto que tal
es siempre un “Estar-en-el-mundo” (In-der-Welt-sein) y dicho “Estar-
en-el-mundo” lleva implicito un “Cuidado” (Besorge) de dicho mundo
porque éste mundo es el que le otorga al Dasein la categoria de tal.
Dice Heidegger: “Toda actividad de procurarnos cosas es un cuidarse
del Estar del Dasein”®. Con esto Heidegger nos sefiala que el camino
para conocer al Dasein pasa por las circuntancias que rodean a éste
en la medida en que dicho Dasein esta del todo vinculado a los
objetos que le rodean, incluyendo lo que coloquialmente se viene a
llamar los otros.

Heidegger sefala que:

Las ocupaciones del Dasein han puesto en cada caso el
Ser (Estar) en el cuidado, cosa que en el fondo conoce y
comprende la interpretacion dominante del Dasein®.

Que el mero hecho de realizar actividades y que el Dasein, el
sujeto, se preocupe de realizarlas implica que dicho Dasein es activo,
desencadenando con ello, un hacer al que el Dasein esta sujeto y
que por ello ha de realizar meramente como sujeto. De ello resulta
de nuevo que lo que es propio del Dasein es “Estar-en-el-mundo”,
puesto que dicho “Estar” implica esa actividad que conlleva el Hacer.

8 “Alles besorgende Umgehen ein Besorgen des Seins das Daseins”. Ib.

8 “Die sorge um das Dasein hat jeweils das Sein in die Sorge gestellt, wie es in
derr herrschenden Auslegung des Daseins bekannt und verstanden ist”. Ib.

84



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

3.2.9. El encuentro del Dasein consigo mismo.

Heidegger responde a la pregunta por el lugar dénde se halla el yo
del Dasein con la estructura fundamental del mismo que analizamos
a continuacion. Que yo y Dasein, vienen a ser lo mismo se responde
por lo que hemos visto en el paragrafo 3.2.6. Ahora bien, el lugar
donde ubicar dicha relacion es, para Heidegger, el mismo Dasein. El
Dasein no puede prescindir de si mismo. Aunque en la cotidianeidad
el Dasein no se pregunta por su yo en tanto que éste es es si mismo
no puede evitar encontrarlo en si cuando hace cualquier actividad
de la que se muestra sujeto agente. Para Heidegger

en el término medio del Dasein cotidiano no se da ninguna
reflexion sobre el yo y la mismidad; y a pesar de esto, el
Dasein se tiene a si mismo®°.

Que el Dasein se tiene a si mismo no es producto de una reflexion
elaborada sobre el yo en el que se llegue a la conclusion que yo y
Dasein se hallan al mismo tiempo en el mismo lugar por una serie
de conexiones metafisicas, sino que en el mismo hacer que lleva
a cabo el sujeto se convierte en ese yo agente. En una oracion
comun en voz activa tenemos un sujeto y un predicado. El sujeto
es quien realiza la accidon en dicha oracién. Por ejemplo, “Heidegger
escribié Ser y Tiempo”. En dicha oracion “Heidegger” sera el sujeto
y el resto el predicado. Identificamos que un otro, en este caso
“Heidegger”, hizo algo. Pero cuando es el Dasein quien lleva a cabo
la accion, el predicado, es a la vez el propio yo quien lo realiza.
Como ejemplo daré la oracién de que mi “Dasein escribe un trabajo
sobre Heidegger”, pero es que ese “Dasein” precisamente soy yo.
Es lo mismo mi Dasein que aquello que soy. El Dasein se convierte
asi en mi identidad en tanto que somos lo mismo.

8 “In der Durschnittlichkeit des alltédglichen Daseins liegt keine Reflexion auf das
Ich un das Selbst, und doch hat sich das Dasein selbst”. Ib.

85



FERNANDO GILABERT BELLO

En esta séptima estructura fundamental del Dasein, Heidegger no
hace sino matizar el caracter de identidad que ya vimos en la cuarta.
Sin embargo, Heidegger le afiade en esta un matiz que debemos
considerar. Dicho matiz es el matiz de la accidén. Heidegger sefiala
que el Dasein, el yo, el sujeto “se encuentra consigo mismo. Da
consigo en aquello de lo que normalmente se ocupa”®®. El lugar
donde se vislumbra que yo y Dasein son una y la misma cosa es
en la accion, como hemos expuesto anteriormente. Es en el “Hacer”
donde se encuentran, descubriéndose con ello que no estuvieron
separados con anterioridad por lo que no podriamos decir que se
trata de un encuentro si no mas bien de un descubrimiento.

3.2.10. Lo inmediato del Dasein.

Y con esto llegamos por fin a la que es, para Heidegger, la ultima
estructura fundamental del Dasein. En esta ultima estructura
Heidegger quiere hacer patente que el Dasein posee un caracter
inmediato, no siendo algo fruto de una contemplacion alejada y
trascendental, sino algo que es inmanente y sujeto al mismo sujeto.

La diferencia fundamental del Dasein con el resto de los entes
es que no puede demostrarse su existencia como si fuera uno de
estos, no puede demostrarse como se muestra un ente cualquiera.
Pero es que ademas no puede ni siquiera mostrarse, puesto que el
Dasein no es algo que meramente se contempla de manera externa.
Dice Heidegger al respecto que “El Dasein no puede demostrarse
a manera de un ente; tampoco podemos mostrarlo™’. Y un poco

8 “Es befindet sich bei sich selbst. Es trifft sich da selbst an, womit es gemeinhin
umgeth”. Ib. s. 114, p. 40.

87 "Das Dasein ist als Seiendes nicht ze beweisen, nicht einmal aufzuweisen”. Ib.

86



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)
mas adelante dice: “La relacion primaria con el Dasein no es la de la
contemplacién, sino la de serlo™.

Ya hemos explicado con anterioridad el caracter inmanente del
Dasein, pero es que aqui Heidegger lo matiza al decirnos que lo
propio del Dasein es, precisamente, ser Dasein. Si el Dasein es
un sujeto, su funcidon primordial sera la de objetualizar el resto
de las cosas para saber de esas cosas, para pensar sobre esas
cosas. Pero si para conocer el sujeto ha de objetualizar, si quiere
conocer al propio sujeto habra entonces de objetualizar al Dasein,
encontrandose con ello el obstaculo de que el Dasein no puede
reducirse a un mero objeto, puesto que una de sus caracteristicas
primordiales esta precisamente en estar opuesto siempre al objeto,
en ser siempre aquello que no es objeto sino sujeto, al igual que los
objetos son, precisamente y, en el fondo, como consecuencia de
esta oposicion, todo aquello que no es Dasein.

El mundo de los objetos puede ser contemplado. A partir de esa
contemplacion uno puede actuar, puede hacer y puede pensar al
respecto de las cosas mundanas, pero no puede hacer lo mismo
con respecto al sujeto. El Dasein “esta-en-el-mundo” (In-der-Welt-
sein) y en la medida en que esta en ese mundo forma parte de
él. Sin embargo, no puede analizarse a si mismo como un objeto
de dicho mundo, tampoco puede analizarse en tanto que “esta-con-
los-otros” (Mit-Einderen-sein) puesto que como ya vimos antes, esa
reciprocidad del “Estar” conjuntamente solo puede ser apreciada
desde el propio Dasein. Nos queda entonces que solo puede
analizarse desde su peculiaridad de estar precisamente ubicado
como lo mas “a la mano”, lo mas inmanente y, a la vez, desde la
perspectiva de que es precisamente lo cognoscente, mas que lo
conocido.

8 "Der primare bezug zum Dasein ist nicht die Betrachtung, sonder das es seine”.
Ib.

87



FERNANDO GILABERT BELLO

La contemplaciéon de si mismo, esto es, todo aquello que viene a
resultar del analisis del Dasein entanto que objeto, no es mas que algo
momentaneo, algo que esta condicionado por las circunstancias en
las que el Dasein se ve inmerso en cada preciso instante. Heidegger
dice exactamente al respecto:

El experimentarse, el hablar sobre si mismo o la
autointerpretacion, sélo es un modo particular y
determinado en que el Dasein se tiene en cada caso a si
mismo®°.

El Dasein no puede desprenderse en ningun caso de ser un
Dasein, de su Daseinidad, por crear un neologismo heideggeriano
al respecto. La Daseinidad, esto es, o que hace que el Dasein sea
Dasein, puede contemplarse pero siempre teniendo en cuenta que
esta Daseinidad es circunstancial, que esta contenida en el momento
en que se hace el andlisis pretendido del Dasein y que una vez que
pase el momento del analisis puede diluirse al igual que se diluye
el momento con el paso del tiempo. Que la Daseinidad no sea algo
permanente excluye al Dasein de la categoria de los objetos, de
los entes, que si tienen un algo que los hace identificarlos como
situados en tal o cual categoria. La consecuencia de esto es que
entonces el Dasein siempre ha de estar en permanente analisis
puesto que puede variar en funcion de las circunstancias, las cuales
siempre estan en continuo cambio y, por ende, siempre estara el
Dasein mutando.

Tenemos entonces que el oraculo délfico, aquel que en la antigua
Grecia enunciaba el mandato del autoconocimiento, lo que hacia no
era sino ordenar una ardua tarea, puesto que se habria de estar en

8 “Das sich-erfahren wie das Uber-sich-sprechen, die Selbstauslegung, ist nur
eine bestimmte ausgezeichnete Weise, in der das Dasein sich selbst jeweils hat”.
Ib.

88



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)
perpetuo analisis: yvw6 ogeautdv, Condcete a ti mismo. Heidegger
lo sefala claramente:

Como término medio la interpretacion del Dasein esta
dominada por la cotidianeidad, por aquello que se
acostumbra a decir sobre el Dasein y la vida humana,
esta dominada por lo Uno y por la tradicion®.

Las circunstancias marcan el caracter del Dasein. Por eso
volvemos una vez mas a la primera estructura fundamental que
hemos analizado, a saber, la estructura por la cual el Dasein “esta-
en-el-mundo” (In-der-Welt-sein), lo cual no puede dejar de significar
que el Dasein existe y que su existencia lleva impreso ese “Estar’
en unas circunstancias. Esas circunstancias no estan nunca bajo
el control del Dasein, sino que ya vienen dadas de antemano en
muchos casos por la tradicion, por las costumbres que se tienen en
el mundo y las circunstancias fisico-naturales en las que el sujeto se
ve envuelto.

3.3. La posibilidad ultima del Dasein.

Las estructuras fundamentales del Dasein que hemos expuesto con
anterioridad se asientan sobre la base de que a dicho Dasein se
puede acceder por una autocomprension desde el propio “Estar’
en que se halle en cada momento. Pero esto entrafia la dificultad
de que siempre, cada instante, pasa de continuo, siendo asi que,
cada momento que se analiza del Dasein, hace que éste ya sea
pasado y nunca un Dasein en el momento presente que se quiera
analizar. Ya no es lo analizado, sino otra cosa que ha cambiado,

% “Durchscnittlich ist die Auslegung des Daseins von der Alltaglichkeit beherrscht,
von dem, was man so Uber das Dasein und das mensliche Leben Uberlieferter
meint, vom Man, von der Tradition”. Ib.

89



FERNANDO GILABERT BELLO

puede poseer caracteristicas similares a lo analizado pero siempre
tendra algo nuevo que no tiene el Dasein analizado, aunque sea el
conocimiento de ese Dasein que se analiza. Esto crea perplejidad,
pero es precisamente esta perplejidad de la que surge aquello
que nos puede dar las claves del Dasein al enunciarnos lo que es
precisamente propio del Dasein, aquello que le es caracteristico y
singular. Heidegger senala:

Precisamente el hecho de que sea imposible eludir la
perplejidad nos pondra ante la posibilidad de aprehender
el Dasein en la propiedad de su “Estar™’.

Tenemos entonces que las estructuras fundamentales
anteriormente desplegadas y que constituian la subjetividad del
Dasein no son mas que medios para conocer al Dasein de manera
provisional puesto que para realizar un conocimiento profundo del
Dasein, esto es, para conocer aquello que le es verdaderemente
propio y caracteristico necesitamos algo que “frene”, por decirlo de
alguna manera, el instante en que se analiza el Dasein. Pero es que
esta detencion del instante no puede darnos mas que una version
parcial de lo que es el Dasein. Si bien es cierto que las estructuras
fundamentales que dan lugar a la subjetividad del Dasein no son
algo que sirva unica y exclusivamente para el instante en que se
analiza el Dasein, sino que mas bien dichas estructuras perduran y
someten a todo instante del Dasein bajo su categorizacién, también
lo es que no revelan nada del propio “Estar” del Dasein en tanto que
lo Unico que revelan es su caracter temporal y, por ende, efimero.

Para captar entonces aquello que es verdadéramente el Dasein,
captar la totalidad de lo que el mencionado Dasein es, se habra
entonces de recurrir a algo que incluya todas las posibilidades en las

° “Daf wir gerade in dem Nitch-ausweichen vor der Verlegenheit uns in die
Maoglichkeit bringen, das Dasein in der Eigentlichkeit seines Seins zu ergreifen”.
Ib. s. 115, pp. 40-41.

90



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE[ZEgg/I:c?;i #gg% gﬁfgﬁgfﬁ
que el Dasein se sumerge a lo largo de su historia como Dasein. Si
tenemos que cada instante del Dasein, al igual que sucedia con la
sucesion del tiempo, incluye lo que ya habia en el instante anterior,
tenemos entonces que el instante donde se halla todo aquello que
es el Dasein es el instante ultimo de éste, el instante de su muerte
que se convierte asi en su extrema posibilidad. Heidegger lo dice
asi: “La propiedad del Dasein es aquello que constituye su suprema
posibilidad de Ser/Estar’2. Y continua:

La propiedad como la suprema posibilidad de Ser/Estar
que tiene el Dasein, es la determinacion ontoldgica en la
que todos los caracteres anteriormente mencionados son
lo que son®.

Traducimos el término aleman que emplea Heidegger,
Eigentlichkeit, como “propiedad” siguiendo la traducién de Gabas
y Adrian, quienes hacen referencia que dicho término en otras
traducciones se ha utilizado como autenticidad. Sin embargo,
queremos refererir que dicho término hace alusion a aquello que
es caracteristico o propio, pudiéndose traducir también como
“singularidad” o simplemente como “caracteristica”.

Resaltamos de nuevo que lo que Heidegger sefala como culmen
de la historia del Dasein es la muerte, ya que en ella se da el instante
definitivo en el cual el Dasein puede reconocerse como tal. Dicha
cuestion sobre la finitud del Dasein sera el motor que nos guie en el
siguiente apartado de nuestro estudio.

9 “Die Eigentlichkeit des Daseins ist das, was seine duBerste Seinsmdglichkeit
des Daseins ist das Daseins primar bestimmt”. Ib. s. 115, p. 41.

% “Die Eigentlichkeit als auBerste Moglichkeit des Seins des Daseins ist die
Seinsbestimmung, in der alle vorgennaten Charaktere das sind, was sie sind”. Ib.

91






4. La finitud

En la obra magna de Heidegger, Ser y Tiempo, se hacen una
serie de reflexiones inquietantes en los paragrafos que van del
cuadragésimo sexto al quincuagésimo tercero sobre el tema de la
muerte® que, al igual que sucedia con el tema de las estructuras
fundamentales del Dasein, ya estan desplegadas las ideas centrales
que Martin Heidegger tiene del asunto en la conferencia que venimos
trabajando, El concepto de Tiempo.

Las ideas acerca de la muerte en Heidegger estan vinculadas
al concepto de angustia que da el “saber” sobre la muerte. Pero
este “saber” es a la vez un “no saber”. El Dasein sabe de su fin, se
sabe finito, pero sobre dicha finitud no sabe cuando ocurrira ni el
modo en que se producira. No hay certezas sobre la muerte mas
que la propia realidad de la muerte y que ella supone el fin. Si el
Dasein so6lo puede ser captado en su totalidad cuando llega a su fin
es de gran importancia entonces tratar el tema de la muerte. Pero la
muerte presenta la paradoja de que cuando ocurre el Dasein deja de
ser Dasein, deja de existir. La posibilidad ultima del Dasein se diluye
a la vez que ocurre la muerte, quedando la nada.

Dasein y nada. En la muerte se da la paradoja de situar lo que
deja de estar. El Dasein cumple su ultima posibilidad, su posibilidad
extrema, que es la muerte, pero arrastra con ella el resto de

9 cfr. HEIbEGGER, M. Sein und Zeit. Op. cit.

93



FERNANDO GILABERT BELLO

posibilidades y con ello arrastra al propio Dasein, no dejando sino
unos restos que ya no son Dasein, y que ni siquiera tienen valor
para ser otra cosa, puesto que lo que el Dasein sabe de si mismo 'y
del mundo en el que esta, se pierde al morir el Dasein. No hay nada
mas alla del Dasein. Al llegar la muerte, llega la nada. Se acabo
el Dasein y con él las posibilidades de ser Dasein y cualquier otra
cosa, porque ya no hay nada para el Dasein.

Nuestro propdsito entonces sera concluir nuestro analisis de la
conferencia de Heidegger El concepto de Tiempo con el analisis del
fin del Dasein, de la muerte de éste que supone con ello el fin del
tiempo en tanto que el tiempo lo pone dicho Dasein y es de indole
subjetiva. Con el fin del Dasein llega el fin del sujeto y del tiempo.
Veremos entonces la relacion que tiene dicho sujeto con el tiempo y
cdmo este comienza y acaba con el mismo.

4.1. La muerte del Otro nunca es la muerte del Dasein.

Dejemos claro antes que nada que la muerte supone el fin del
Dasein y con dicho fin se acaba todo, incluido el tiempo. La linea del
tiempo no sigue una vez que ha muerto el Dasein, no se prolonga
por obra y gracia de la humanidad que rodea a dicho Dasein en la
muerte. El tiempo y el mundo de las cosas no sobreviven a la muerte
del Dasein. Pueden llegar a formar una historia, una tradicion, los
objetos que fallecieron o desaparecieron antes de la existencia del
Dasein, pero eso concluye también cuando el Dasein llega a su fin.
El mundo de los objetos, ese mundo en el que esta el Dasein finaliza
al no tener al sujeto, que es el Dasein.

Puede hacerse referencia a que el mundo de los objetos, las
cosas, perduren mas alla del Dasein, pero esto no es mas que un
error que nos saca de nuestro propdésito y nos introduce en el campo
de la especulacién fisica y cientifica. Una vez que se acaba el

94



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE’fLEgg,I\.;IC?EI’:; #s;ll.’\!l SEEOE(GSES
Dasein y siempre que, siguiendo las pautas que venimos marcando,
consideremos que dicho Dasein sea el sujeto, no tiene sentido
hablar de objetos que no sean sino para el sujeto. Es aqui bastante
importante recordar que Heidegger habla como fenomendlogo,
habla a partir de esa ciencia previa que es necesaria para comenzar
a filosofar y a hacer ciencia, claro que con los matices necesarios
para diferenciar a Heidegger de Husserl.

Por eso es un gran error sefialar que el mundo puede continuar sin
el Dasein, no tiene sentido decir que otros Daseins pueden sustituir
al Dasein en el mundo, porque el Dasein es unico, es lo que yo soy
y lo que yo soy nunca son los otros, todo aquello que provenga de
un Dasein que no sea el mio propio, esto es, el Dasein propiamente
dicho, posee cierto caracter erroneo, ya que esos otros Dasein, a
pesar de que tienen el mismo sentido para cada uno como el que yo
tengo de mi propio Dasein, no dejan de pertenecer al mundo en el
que esta (In-der-Welt-sein) a la vez que forman parte de todo aquello
que esta con el Dasein (Mit-Einander-Sein). Heidegger advierte esto
del siguiente modo:

¢No puede el Dasein de los otros sustituir al Dasein en
sentido propio? La informacion sobre el Dasein de los
otros, que estuvieron conmigo y que llegaron al fin, es
una mala informacién. De pronto su Dasein ya no es. Su
fin seria, en realidad, la nada. Por esto el Dasein de los
otros es incapaz de sustituir al Dasein en sentido propio,
si el respectivo estar de cada uno ha de entenderse como
mio. Nunca tengo el Dasein del otro en la forma originaria,
el unico modo apropiado del tener del Dasein: Yo nunca
soy el otro®.

% “Vermag das Dasein der Anderen Dasein im eigentlichen Sinne nicht zu ersetzen?
Die Auskunft auf das Dasein Anderer, die mit mir waren und die zu Ende gekommen
sind, ist eine schlechte Auskunft. Einmal ist es nicht mehr. Sein Ende wére ja das
Nichts. Darum vermag das Dasein der Anderen nicht Dasein im eigentlichen Sinne

95



FERNANDO GILABERT BELLO

Hemos reproducido la totalidad del parrafo para exponer todos los
matices que Heidegger quiere hacer constar para evitar la confusion
que supone considerar el Dasein del otro como si fuera un elemento
continuador de la historia de mi propio Dasein, que a su vez es un
elemento continuador de la tradicion del mundo en el que “esta” (In-
der-Welt-sein). Pero nada mas lejos de la realidad. La tradicion en la
que esta inmerso el Dasein es un hecho que se recoge en el mundo
pero no es anterior al Dasein, son las circunstancias en las que se
ve inmerso, las caracteristicas propias de ese mundo de los objetos
para los cuales el Dasein es el sujeto, o mejor dicho, al revés, el
Dasein es el sujeto que le da sentido a ese mundo de objetos que
estan en dicho mundo por tradicion. Pero antes y después de la
historia propia del Dasein no hay nada.

Conlafinitud del Dasein se entra de lleno en el problema de la nada.
Lo otro, ese mundo de los objetos en el que el Dasein se ve inmerso
y que abarca también a todos esos otros que podemos considerar
que poseen las caracteristicas y estructuras fundamentales del
Dasein pero que, no por ello, son el Dasein en la medida en que
estan diametralmente opuestos al Dasein en tanto que éste es el
sujeto y los otros no dejan de formar parte del mundo de objetos
que resulta para éste sujeto; decimos, lo otro empieza y acaba con
el Dasein. No hay nada antes ni despues. Antes del Dasein esta la
nada, después también esta la nada. Nada es ni esta para el Dasein
salvo en la historia propia del Dasein. Los otros, entonces, una vez
concluido la historia del Dasein también son nada, no son. No hay
nada mas que el sujeto, que ese Dasein y cuando ese Dasein llega
a su fin el mundo de los objetos deja de tener sentido para el Dasein
en tanto que este no existe en él. Los otros se diluyen con el Dasein.

zu ersetzen, wenn anders die Jeweiligkeit als meininge festgehalten werden soll.
Das Dasein des Anderen habe ich nie in der urspringlichen Weise, der einzig
angemessenen Art des Habens von Dasein: Den Anderen bin ich nie”. BZ. s. 108,
p. 42.

96



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE’fLEgg,I\.;IC?EI’:; #ggﬂ.’\!’ gﬁ?:?gfz
Pueden los otros lamentar mi pérdida, decir adios a mi Dasein, pero
una vez ocurrido el fin, nada habra para el Dasein, no teniendo
sentido mi herencia en el mundo ni mi participacion en la tradicion,
en tanto que con el fin del Dasein llega la nada.

4.2. Saberse finito sin estarlo todavia: el advenimiento de la
nada.

Analizar la muerte del Dasein implica consigo una certeza
indeterminada. La unica certeza que tiene el Dasein es su propio
fin. El Dasein se sabe finito. Lo que no sabe es cuando ocurrira
pero si que ocurrird. La muerte no es algo que sucede bruscamente
e interrumpe la historia del Dasein, dejando proyectos inacabados
que éste Dasein pretendia realizar, sino que todos esos proyectos
acaban cuando acaba el Dasein, no siendo la muerte una interrupcion
sino una posibilidad extrema que el Dasein reconoce como tal. Dice
Heidegger:

Esta posibilidad mas extrema de ser tiene el caracter
de lo que se aproxima con certeza, y esta certeza esta
caracterizada a su vez por una indeterminacion absoluta®.

Lo ultimo que le ocurre al Dasein siempre sera la muerte. Con ella,
todo lo que le ocurre al Dasein dejara de ocurrirle. Es la posibilidad
extrema, la que hace que con ella concluya toda posibilidad posible,
el fin de las posibilidades.

La historia del Dasein es la historia de las posibilidades de ese
Dasein, algunas se ven realizadas, y entonces dejan de ser una
mera posibilidad para tornarse hechos, y otras se quedan en

% “Diese auferte Seinsmoglichkeit ist von Charakter des Bevorstehens in
GewiBheit, und diese Gewipheit ist ihrerseits charakterisiert durch eine voéllige
Unbestimmtheit”. Ib. s. 116, p. 43.

97



FERNANDO GILABERT BELLO

simples posibilidades, las cuales en muchos casos ni siquieran
son contempladas por el propio Dasein para que se produzca un
trasvase de la posibilidad a la realidad, quedando en el plano de la
imaginacion o, incluso, fuera de las expectativas del Dasein.

La posibilidad mas extrema del Dasein, como hemos dicho, es la
muerte. Sefiala Heidegger al respecto:

La propia intepretacion del Dasein, que sobrepasa a
cualquier otra en certeza y propiedad, es la interpretacion
de cara a su muerte, la certeza indeterminada de la mas
propia posibilidad de ser relativamente al fin’.

Sé que me voy a morir, pero no se ni cuando ni como. El Dasein
sabe de su muerte pero no conoce las circunstancias en las que
ésta ocurrira. Sabe de su muerte pero no sabe “qué” es su muerte,
tampoco sabe “como” es su muerte. Sabe de la muerte sin saber
nada de ella. Solo sabe que es su ultima posibilidad, su ultimo
instante, aquel instante que recoge todas las posibilidades.

Hemos venido a decir anteriormente que al Dasein sélo se puede
aprehenderle en su mayor singularidad, su caracteristica esencial:
su suprema posibilidad de “Ser/Estar”. Dicha suprema posibilidad
es la finitud. El maximo exponente es el fin, donde ya un Dasein es
pleno, puesto que todos los caracteres en la muerte han sido lo que
son. Con el Dasein se esta siempre en camino. Cita Heidegger asi:

El hecho es que yo siempre estoy en camino con mi
Dasein. Siempre hay algo que todavia no ha terminado.
Al final, cuando ese algo no falta, el Dasein ya no esta®.

% “Die Selbstauslegung des Daseins, die jede andere Aussage an GewiBheit
und Eigentlichkeit Uberrag, ist die Auslegung auf seinen Tod, die unbestimmte
Gewifheit der eigensten Méglichkeit des Zu-ende-seins”. Ib.

% “Bin ich doch mit meinem Dasein immer noch unterwegs. Es ist inmmer noch
etwas, was noch nicht zuende ist. Am ende, wenn es soweit ist, ist es gerade nicht
mehr”. Ib. s. 115, p. 42.

98



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE[:?LEgg,I\.;IC?EI’:; #gzﬂ.’\!’ gﬁg):ggfz
Cuando el Dasein falta, cuando se supone que deberia ser pleno
dicho Dasein, el Dasein ya no esta, puesto que sobreviene la muerte.
Ya no hay Dasein, ya no hay nada. La nada adviene al Daseiny con
ello se suprime el Dasein. Solo queda la nada y, por tanto, no queda
nada. Repetimos una vez mas que la muerte no es algo que ocurra
de repente, sino que es una posibilidad conocida de alguna u otra
manera por el Dasein. Sé que me voy a morir pero no cuando ni qué
es la muerte. La muerte es indeterminada pero se tiene certeza de
ella. El Dasein sabe de su muerte, incluso cuando no quiere saber
de ella.

Como también hemos visto, todo esto para Heidegger se expresa
en las condiciones de posibilidad, siendo con ello el Dasein una
posibilidad indeterminada que soélo conoce su finitud, pero no las
caracteristicas de la misma. Solo hay certezas del advenimiento de
la nada. Este advenimiento de la nada nos vuelve a meter de lleno
en el problema del tiempo, ya que todo advenimiento ocurrira en el
tiempo, no ha ocurrido aun pero ocurrira. Eladvenimiento anuncia una
llegada en el tiempo y no en el espacio, aunque dicho advenimiento
suponga el fin de todo tiempo precisamente por el hecho de que
después ya no haya tiempo, de que el tiempo se disuelva con él.

4.3. La finitud como algo propio.

Cuando uno se hace cargo de su propia muerte, es cuando
comienza tomar consecuencias sobre ella, comienza a elegir. El
Dasein sabe que, tarde o temprano, muere. Ese saber, a pesar de
que, como hemos dicho, implica también un no-saber, lleva consigo
una situacion que desemboca en el “Cuidado” (Besorge) del que
hablabamos con anterioridad. “El Uno” impersonal (das Man) nunca
muere, lo que muere siempre es el si mismo, el sujeto, el Dasein.
No muere el mundo, muere uno mismo. El resto del mundo deja de

99



FERNANDO GILABERT BELLO

existir para mi, para el Dasein, pero no por ello muere, simplemente
deja de tener sentido al no tener un sujeto que le de sentido como tal.
No hay cosas puesto que no hay sujeto que las pueda aprehender.

La posibilidad entonces que al respecto de la propia muerte,
entendiendo esta como posibilida extrema, posee cada cual se
convierte en absoluto, ya que esto precisamente es lo que diferencia
a cada uno. Aceptamos que cada cual tiene un Dasein que le es
propio pero este Dasein tiene una serie de hechos y posibilidades
que constituyen su historia. Esta historia es para cada Dasein,
no pudiendo extrapolarse a otros Daseins presuntos de los que
el Dasein solo tiene ciertas nociones desde el momento en que
pretende objetivar a esos otros Daseins. Pero no puede considerar
a esos presuntos Daseins como aquello que es sujeto porque no lo
experimenta como tal, no lo experimenta como sujeto, sino como a
un otro, como algo externo y del que sélo tiene experiencia como
algo cosificado, objetualizado.

De la muerte, como también venimos diciendo no sabemos nada,
no sabemos nada de aquello que “no es” o “no esta”. Sabemos
de lo que es y de lo que esta, de lo que experimentamos en tanto
que sujeto. La muerte nunca la experimentamos como propia,
experimentamos la muerte del otro, pero no nuestra muerte, porque
cuando morimos dejamos de experimentar. S6lo podemos saber
de aquello que vivimos, que experienciamos. Podemos saber de
aquello que llamamos Ser pero no lo sabremos todo. Sin embargo
de la muerte (propia) no se sabe nada, precisamente porque es
nada. Lo que no es, lo que no esta, esta mas alla del Dasein y si
todo lo que puede ser conocido esta dentro de dicho Dasein al estar
mas alla la muerte no se puede conocer.

La muerte supone el fin del Dasein, después no hay nada. Pero
es que ocurre de igual modo con lo que habia antes del Dasein.
Como hemos venido diciendo con anterioridad, el sujeto, el Dasein,
“esta-en-el-mundo” (In-der-Welt-sein) y se siente inmerso en una

100



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE‘fLEgg,I:C?EI’:; #szﬂ;{l Elsﬁ):ggfz
tradicion y en unas circunstancias que estan parejas a €l en muchos
casos porque dichas circunstancias ya estaban dadas o estaba
dado el origen de las mismas. Pero tampoco tiene sentido decir que
habia algo antes del Dasein. Antes del Dasein no habia tampoco
nada, porque por la misma regla de finitud que aplicamos a lo que
ocurre con posterioridad al Dasein, a saber, que lo que sucede con
anterioridad al Dasein esta mas alla del Dasein en tanto que no
esta dentro del Dasein y por tanto este no puede conocer sino solo
especular, pero nunca experienciarlo. De este modo, origen vy final
se dan la mano y se tornan en lo que es trascendente al coronarse
como el horizonte del Dasein, esto es, de aquello que es o esta,
suponiendo su limite y marcando asi su caracter finito. Origen y final
estan mas alla del sujeto. Principio y fin se dan la mano en tanto que
“no-son”. Antes y después del sujeto no hay nada y esto es lo que le
permite a éste sefalar la finitud como algo propio.

La experiencia de lamuerte, y en este caso nos estamos refieriendo
a la muerte de aquello que nos rodea, no a la muerte de si mismo, de
la cual no se tiene experiencia salvo al final y sera una experiencia
que no se podra narrar dado el caso, implica un conocimiento que
nos ayuda a explicar la idea que venimos defendiendo de traducir el
verbo aleman Sein mas propiamente en el lenguaje heideggeriano
como “Estar” mas que como “Ser”. Experimentar que las cosas
mueren implican un conocimiento de que las mismas no son, estan.
Saberme finito me pone en la misma categoria que esos objetos. Es
el unico modo de objetualizar aquello que no puede ser objetualizado,
que es el Dasein, el sujeto, porque hacen a éste sentirse, al igual
que los objetos, finito.

Pero la muerte implica ademas una doble categoria que de nuevo
tiene relacién con la teologia, sobre todo con lo que hemos visto casi
al principio en relacion al tema de la eternidad como algo propio de
lo divino. La muerte posee la capacidad de poner los pies en el suelo
a la humanidad porque con ella, y aqui si, se da la doble acepcion

101



FERNANDO GILABERT BELLO

que implica el verbo Sein: La muerte es dejar de “Ser”, pero también
es dejar de “Estar”. Los seres humanos tenemos conciencia de que
estamos, pero también poseemos la intuicion de que somos. En
esto consiste la grandeza humana y lo que permite el origen de la
teologia: El ser humano “esta” pero quiere también “ser”.

4.4. El imposible de la muerte.

Que la muerte es la posibilidad mas extrema, mas absoluta, lo
sabemos en tanto que no deja margen para que haya ninguna
otra posibilidad. Pero a la vez resulta que la muerte es, en cierto
modo lo imposible, pero de modo que dicho imposible se posibilita.
La muerte ocurre, pero siempre ocurre de manera ajena, nunca de
nosotros. Nuestra muerte es el fin y es una posibilidad que nunca
ocurre puesto que cuando esto sucede, cuando esto ocurre, ya se
ha disuelto toda posibilidad, incluido esta ultima posibilidad. Al llegar
la muerte se disuelven todas las posibilidades, incluida la posibilidad
extrema que, al suceder pero desvanecerse con dicho suceso, se
torna imposible.

Pero el Dasein se halla en confrontacion con la muerte en tanto
que esta es una posibilidad que se hace imposible. El Dasein no
puede abarcar lo imposible puesto que, como hemos dicho en
repetidas ocasiones, el Dasein es precisamente sus posibilidades.
La muerte escapa a la posibilidad del Dasein, se torna como algo
distinto del Dasein en tanto que implica aquello con lo que finaliza el
Dasein. ¢ Qué sucede entonces en el Dasein cuando se halla frente
a esto? Que sé de mi muerte, pero no quiero saberlo. Me encuentro
con un no querer saber pero que, sin embargo, soy conciente de que
sé. Puedo fingir que no lo sé, que no sé del devenir y a lo mejor estoy
en la categoria de lo eterno, incluso puedo hacerme la vana ilusion
de, una vez muerto, pasar a otra vida, siempre con la esperanza de

102



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE;EQISZAC?EI’:; #gg% gﬁ?g?gfz
gue esa vida sea mucho mejor (porque nunca pensaremos que nos
toque otra peor, para eso es mejor no pensar que hay mas vidas).
Pero esa misma experiencia que tengo de la muerte de los otros, ese
ver que aquellos que causaban las dudas y el problema de “Estar-
con-los-otros” (Mit-Einderen-Sein) son los que me hacen ver que el
Dasein muere. Pensar que soy imperecedero me hara caer en el
error del solipsismo, en hacerme especial no desde mi Optica, sino
desde una optica que englobe el mundo de los objetos. En tanto que
Dasein, en tanto que sujeto, no soy un objeto, no soy una cosa, pero
no puedo separar esta perspectiva subjetiva de mi mismo y hacerla
trascendental proponiéndola como verdad universal mas alla de mi
subjetividad.

Por tanto he de reconocerme, el Dasein se reconoce como finito a
Su pesar porque se sabe como tal, sabe de la muerte aunque sea en
elinsconciente, aunque no quiera saberlo concientemente. La muerte
es lo que no quiero saber y, de algun modo, aunque sea inconciente
sé. Apartir de aqui el Dasein tiene dos alternativas. O bien pretendera
olvidar la muerte, cosa que tarde o temprano recordaré, saldra de
nuevo a la luz puesto que sé que me voy a morir y la reminiscencia
esta ahi, siempre vuelve, o bien tendré que hacer trascender la vida,
buscar algo que me haga infinito, que sobrepase la muerte y que
quede mas alla. Hacer que mi Dasein sea eterno, que entre dentro
de la categoria de lo teoldgico y sobrepase lo meramente humano.
Pretendo no ser como Dios, sino simplemente “Ser”, como Dios.
Mientras vivo no “soy”, sino que mas bien “estoy”, como es la idea
qgque hemos venido defendiendo en nuestra traduccién del término
Sein. Pero cuando muero dejo de “Estar” y pretendo ser lo que no
pude ser en vida, pretendo “Ser” y no “Estar”. O, mejor explicado,
pretendo que mi estado sea lo sido pero de manera completa, no
aquello que soy en funcién de lo que he sido, sino aquello que soy
en funcion de lo que soy, eterno e inmutable.

103



FERNANDO GILABERT BELLO

Pero de este modo lo unico que entonces realmente “es” y no
‘esta” es la muerte. La muerte no esta nunca, la muerte sucede,
acaece cuando ya se deja de “Estar”, pero no “esta”. Al ser la
posibilidad imposible no esta nunca... pero, sin embargo, “es”. El
“Ser”, y no el “Estar”, es la muerte, puesto que no es lo mutable,
sino lo que permanece eterno e inmutable. La muerte iguala a todos
en tanto que lo convierte todo en nada. Esa nada es siempre igual
y siempre es eterna. Es lo Unico que puede realmente “Ser”, y, sin
embargo, nunca “esta”.

A partir de esto que venimos explicando, de como las cosas
perecen y el Dasein, cosificado, también perece, quiera o no
reconocerlo, vemos como, para Heidegger, toda actividad se
convierte en nada. Y se convierte en nada en tanto que se vuelve
precisamente “Ser”. Porque la muerte es nada. La nada es lo unico
que puede “Ser”, al ser siempre igual y eterna pero encierra a la
vez la paradoja de que “no es”, como la muerte implica la paradoja
de ser la posibilidad imposible o la imposibilidad de posibilidades.
Todo esto lleva consigo el relativismo de todo cuanto sucede porque
todo lo que sucede en cierto modo esta pero implica que dejara de
estarlo, implica una busqueda de “Ser” pero ese “Ser” nunca “es”
sino cuando deja, precisamente, de ser. A todo aquello a lo que doy
categoria de “Ser” se lo otorgo falsamente puesto que he de saber
que en el fondo nada “es”. Pero lo hago por rechazo a la nada, a
la muerte, porque esta nada no entra dentro de mis posibilidades
como Dasein, se escapa de mi Dasein. La historia de mi Dasein no
incluye a la nada porque ésta tiene lugar fuera de mi Dasein, al final
de éste, precisamente cuando deja de “Estar ahi”, cuando deja de
“Ser”, cuando se torna nada.

104



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)
4.5. El tiempo de la muerte siempre es futuro y el tiempo del
Dasein siempre es pasado.

Venimos defendiendo la idea de que la muerte nunca es posible de
experimentar por el sujeto hasta el mismo momento en que llega
y, cuando esto ocurre, entonces deja de experimentarse no solo la
muerte como tal sino todo lo experimentable para el sujeto. Con la
muerte, el sujeto deja de tener experiencias en la medida en que
deja, precisamente, de ser sujeto. Adviene la nada.

Por todo ello, la muerte siempre es, para el sujeto, un hecho futuro,
esta por venir. Pero el saber acerca de lo que adviene crea dudas.
Esas dudas nos hacen albergar entonces esperanzas tales como la
eternidad, o, lo que es lo mismo, el “no-morir’, que no me llegue la
muerte. En esas dudas ni siquiera contemplo la muerte de los otros,
ya que veo que estan vivos y pienso que asi lo seguiran estando.
Dice Heidegger: “El Dasein tiene incluso la posibilidad de andar con
evasivas ante su muerte™®. Y esto es debido a la incertidumbre que
produce el futuro. La muerte propia siempre esta en el futuro. Nunca
en el presente ni en el pasado. Esto contrasta con la propia historia
del Dasein. La historia del Dasein, como la otra Historia, la que se
escribe con mayusculas y narra los hechos de la humanidad o de
tal o cual civilizacién; es una historia que siempre hace referencia al
pasado desde la optica de un presente que se diluye de continuo.
La historia del Dasein es una historia pasada que toma siempre la
forma de un “haber sido” o un “haber estado” (Vorbei).

El término aleman Vorbei se traduce como “Pasado”. A nosotros
nos interesa seguir la traduccion de Gabas y Adrian para nuestros
propdésitos ya que creemos que dicho “haber estado”, tal y como lo
traducimos, respresenta el caracter de finitud del Dasein del que

% “Das Dasein hat selbst die Mdglichkeit, seinem Tod auszuweichen”. Ib. s. 116,
p. 44.

105



FERNANDO GILABERT BELLO

queremos hacer hincapié. Heidegger ya nos da la clave de este
matiz cuando dice

Este haber sido, como aquello a lo que me encamino
anticipadamente hace un descubrimiento en ese caminar
mio hacia él: es el haber sido de mi mismo'®.

El mismo matiz que destacamos y al que hace alusién Heidegger
nos da la clave: todo lo ocurrido al Dasein no es sino pasado. A la
hora de hacer una conclusion sobre la historia de dicho Dasein no
puede hacerse sino desde un momento ultimo que se ve sefialado
por la muerte, la muerte del Dasein. La muerte sefala al Dasein
desde una retrospectiva, marca su limite y con dicho limite se
pueden establecer juicios acerca de lo que dicho Dasein ha hecho.
Pero claro, el propio Dasein, en el memento mori no puede juzgar,
puesto que ya ha dejado de “Ser”, ha dejado de “Estar”, ha muerto y
por tanto no puede juzgar.

Sucede entonces con ello que el Dasein solo se puede juzgar
en las condiciones que da el presente. No hay un pasado sino un
recuerdo de lo que fui. Un recuerdo que siempre es presente no una
vivencia como tal del pasado. La vivencia siempre es presente, no
pasada, pero tampoco futura. Con ello, no se puede interrogar al
pasado por lo que soy, solo puedo hacerle esa pregunta al presente.
Al cambiar de tiempo, al cambiar el pasado por el presente, la
pregunta cambia: No se ha de preguntar entonces por “qué” es mi
pasado, sino “como” fue mi pasado, no pregunto por mi historia, la
pregunta que hago es como esa historia condiciona mi presente.
Heidegger sefiala que

Este haber sido no es ningun qué, sino un como; es el
como propio de mi existencia. Este haber sido hacia el que

100 “Dieses Vorbei, als zu welchen ich vorlaufe, macht in diesem meinem Vorlaufen
zu ihm eine Entdeckung: es ist das Vorbei von mir”. |b. s. 116, pp. 44-45.

106



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)
puedo encaminarme anticipadamente como el mio, no es
un qué sino el como de mi Dasein por antonomasia'®'.

Lo que uno es so6lo se ve analizando el pasado, pero ese pasado
no tiene un valor eidético mas alla del presente. No tiene un valor
por delante, de forma pasada, ni por detras, de forma futura. Sélo
condiciona el tiempo actual y el pasado tiene valor en cierto modo
como proceso de formacion de la situacion actual.

El ejemplo es que estoy sentado frente al ordenador exponiendo
estas ideas. Estas ideas no podrian surgir si antes no hubiese hecho
unas lecturas de Heidegger, no hubiese conocido a gente que me
ha influido en el desarrollo de estas ideas e incluso si no me hubiese
levantado hoy de la cama. No estaria en este momento escribiendo
esto. Estaria haciendo otra cosa a lo mejor, pero no esto, que es
mi momento presente. Lo que yo soy ahora mismo es lo que estoy
reflejando en estas lineas pero para llegar a estas lineas se ha
recorrido un camino. Ese camino es todo el pasado de mi Dasein
y es lo que condiciona mi momento presente. Yo ahora estoy en el
punto donde confluye todo lo que fui y todos los estados en los que
estuve. Por eso mi Dasein es el reflejo de mi pasado, de todo ese
como.

Heidegger senala: “El Dasein mismo se hace visible en su
coémo”™'%2, Tener conciencia de todo lo que ha pasado, de todo lo que
uno ha sido, o como ha estado es la clave que permite entender el
presente del Dasein y como llega a ser lo que es, como llega a estar
donde esta. Sefala Heidegger que:

El encaminarse al haber sido es el arranque del Dasein
frente a su posibilidad mas extrema; y en tanto este

01 "Dieses Vorbei ist kein Was, sondern ein Wie, und zwar das eigentliche Wie
meines Daseins. Dieses Vorbei, zu dem ich als dem meinigem vorlaufen kann, ist
kein Was, sondern das Wie meines Daseins schlechtin”. Ib. s. 117, p. 45.

102 "\Wir das Dasein selbst sichtbar in seinem Wie”. Ib.

107



FERNANDO GILABERT BELLO

arrancar frente va en serio, el Dasein en esa carrera es
arrojado de nuevo al Dasein de si mismo'®,

Lo unico que permite al Dasein entenderse como tal es saber lo
que uno ha sido, saber que uno mismo se encamina a morir y que
con ello concluira se puede sobrellevar sabiendo lo que se es en
el instante presente. Conocer al Dasein en su pasado, presente y
futuro, conocer desde la 6ptica del presente lo que el Dasein supone,
tanto a nivel de lo que ha sido como de lo que sera, le permite al
Dasein volver a lo cotidiano, esto es, todo lo que el Dasein “es” (o
“esta”) en el momento presente.

4.6. La clave del tiempo: Haber sido y finitud.

Elhechode conocerel “como” del Daseinimplica el autoconocimiento.
El “haber sido” (Vorbei) implica todo lo que se “es”, implica llegar
a como uno “esta”. Como estoy, de un modo u otro, como esta el
Dasein, es un reflejo de todo lo que fui, de todo lo que he sido, de
todos las maneras en que he estado. Este “como” muestra la finitud
del Dasein, puesto que le sefiala su extrema posibilidad, esto es, la
muerte. Pero a la vez, dicho saber de la muerte, de la propia muerte,
es lo que sefala al Dasein en saberse temporal.

Tratemos de aclarar lo que Heidegger nos dice de manera criptica:
“El haber sido tiene la fuerza de situar al Dasein ante lo acongojante
en medio de su grandiosa cotidianeidad”'®*. Todo lo que indica que
el Dasein, como ente finito, o sea, temporal, hace que éste salga

193 “Das Vorlaufen zu dem Vorbei ist das Anlaufen des Daseins gegen seine
auPerste Maoglichkeit; und soffern dieses Anlaufen gegen ernst ist, wird es in
diesem Laufen zuriickgeworfen in das Noch-dasein seiner selbst”. |b.

%4 “Dieses Vorbei vermag, das Dasein inmitten der Herrlichkeit seiner Alltaglichkeit
in die Unheimlichkeit zu stellen”. Ib. s. 117, p. 46.

108



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE,ZEggﬁCEEﬁ #gg% gﬁ?gﬁgfz
de lo comodo de lo cotidiano, de aquello en lo que gasta sus dias,
de aquello que le hace sentirse eterno, inmortal. Pero cuando el
Dasein se revela para si mismo como ente finito, como mortal y
temporal, llega la angustia. Dicha angustia surge frente a la nada,
a aquello que parece que habra cuando ya no haya Dasein pero
gue no puede tomar forma alguna porque precisamente es nada. En
la vida cotidiana podemos asumir nuestra muerte, nuestra finitud,
pero siempre imaginamos lo que sucede después, o incluso lo que
ocurrié fuera de lo vivenciado por el Dasein, pero siempre toma la
imagen de una escena de la que el Dasein es un espectador. No se
asume un mundo sin Dasein precisamente porque ese Dasein es el
que le da sentido a todo ese mundo. Por eso, una vez que concluye
el Dasein, que se cumple la posibilidad extrema del Dasein, deja de
tener sentido el mundo, lo cual produce angustia, la angustia de un
mundo sin sentido y en el que uno no puede decidir ni juzgar acerca
de ese mundo.

Tenemos entonces que este “haber sido” del Dasein es lo que
nos da la clave para la anticipacion, para saber del futuro a la vez
que nos retrotae a todo lo pasado. Este antes y después del Dasein,
entendido siempre como un “ahora”, nos conecta de nuevo a la
pregunta por el tiempo. El Dasein por todo lo dicho con anterioridad
no puede entonces estar en el tiempo, sino que tiene que ser el tiempo
mismo. Heidegger lo sefala literalmente: “El Dasein, concebido en
su posibilidad mas extrema de ser, no es en el tiempo, sino que
es el tiempo mismo”%. No se situa como los demas entes en una
linea temporal de antes o después, sino que al ser ahora, abarca la
totalidad de los entes que se dan en ese ahora, es el Dasein y los
entes por el captados, entre ellos el propio ente que constituye su
ser. La temporalidad de dicho Dasein es lo que permite ubicar las
cosas en el tiempo, ser la unidad de referencia, de medida de los

% “Das Dasein, begriffen in seiner duBersten Seinsmoglichkeit, ist die Zeit selbst,
nich in der Zeit”. Ib. s. 118,. p. 47.

109



FERNANDO GILABERT BELLO

sucesos, siempre desde la 6ptica que el tiempo lo da él mismo. Pero
como tal unidad de medida no puede medirse porque constituye
en si la misma medida, no puede ser un ente en el tiempo, para
ello habria que trascender al tiempo mismo con un tiempo de otra
categoria y esto es lo que supuso el fallo de la teologia al considerar
un tiempo supratemporal que tomoé el nombre de eternidad y que
se encontraba totalmente alejado de lo que en definitiva venia a
suponer el tiempo mismo.

4.7. Regreso al futuro.

Vamos a volver a tomar lo que ya hemos dicho con anterioridad de
que el tiempo de la muerte del Dasein siempre es un tiempo futuro,
siempre esta por llegar. La finitud parece saberse a posteriori y, sin
embargo, sabemos que esto es imposible. Que uno es finito se sabe
a priori, pero el esquivar la propia muerte hace que el reconocimiento
de la misma de la sensacion de presentarse a posteriori. No hay
nada mas ilogico pero a la vez nada mas real. Yo sé de mi muerte,
pero no he muerto. Quiero la eternidad y busco lo que hay tras la
muerte, pero tras la muerte me queda la nada. Quiero pensar la
nada y la lleno de cosas, de cosas que ocurriran cuando ya yo no
esté, cuando haya dejado de ser lo que soy y de estar como estoy.
Todo entonces deja de ser la nada, porque esa nada tiene algo, yo
le doy contenido en la medida en que miro esa nada, dejando ésta
de ser nada para ser algo. Y ese algo tiene sentido porque hay un
sujeto (yo) que le da dicho sentido. Pero sin ese sujeto, sin ese
Dasein, después del morir del mismo no se le puede dar sentido
aunque nos anticipemos y afirmemos que si. Creemos saber a priori
lo que ocurrira a posteriori, creemos conocer la muerte a posteriori
cuando realmente sélo sabemos de ella a priori, no sabiendo mas

110



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)
que el nombre de la misma, mas que el mero acto, pero no el modo
ni las circunstancias de dicha muerte.

Saber de la muerte nos da la clave del tiempo: el futuro. El futuro
es el desconocido del tiempo mientras que el pasado se conoce,
se ha experienciado. Pero el futuro es siempre una incognita. Para
Heidegger “el fendmeno fundamental del tiempo es el futuro™.
Dicho futuro permite al tiempo anticipar, esto es, prever, ver a
priori lo que ocurrira a posteriori. El tiempo entonces deja de tener
el sentido de ser un medir, “con ello se hace patente que el modo
originario de comportarse con el tiempo no es ningdn medir’%,
Medir el tiempo es lo que se hace con respecto al pasado pero no
con respecto al anticipar. Heidegger utiliza los términos “cuando”
(Wann) y “cuanto-durara-todavia” (Wie-lange-noch) como aquellos
términos que hacen referencia a un tiempo conocido y, por tanto,
medible, esto es, un tiempo pasado, el tiempo del “haber sido”
(Vorbei). Pero preguntar con esa terminologia lo que hace no es sino
volver a esquivar el tiempo mismo en la medida en que se pretende
determinar lo indeterminado, en pretender concretar aquello que no
es concretable de manera externa al propio Dasein.

Dice Heidegger: “La anticipacidén aprehende el haber sido como
una posibilidad propia de cada instante, como lo que es seguro
ahora”'®®, La unica realidad posible parece ser que es el instante, el
pasado ya no es, como explicamos con anterioridad. No queda mas
que el futuro y éste da tiempo “porque es el tiempo mismo”'®°. El
hecho de que el futuro sea el tiempo mismo impide que dicho tiempo
tenga un caracter de medicidn, entre otras cosas porque sobrepasa

1% “Das Grundphanomen der Zeit ist die Zukunft”. Ib.

97 “Dabei offenbart sich: der urspriingliche Umgang mit der Zeit ist kein Messen”.
Ib. s. 118, pp. 47-48.

% “Das Vorlaufen ergreit das Vorbei als eiglentiche Moglichkeit jedes Augenblicks,
als das jetzt Gewisse”. Ib. s. 119, p. 49.

109 “Neil es die Zeit selbst ist”. Ib.

111



FERNANDO GILABERT BELLO

siempre los instantes que quieren medirse. Pero la pregunta que se
hace el Dasein por el tiempo le hace plantearse la necesidad de un
instrumento de medida, algo externo, sin percatarse de que dicho
instrumento de medida es el propio Dasein. EI mismo preguntar por
el tiempo le hace al Dasein ignorar que la respuesta al tiempo esta
mas alla del propio Dasein puesto que el Dasein siempre pregunta
desde el presente y no en el futuro. La pregunta por el “cuanto” del
tiempo implica volver al presente, cuanto tiempo queda del mismo
presente, pero no cuanto tiempo viene después del cambio que de
continuo se produce, siempre es una medicidon en relacion al pasado
pero nunca en relacion al futuro, se mide con el presupuesto del
“haber sido” pero no con lo que ocurrira.

Esto ocurre asi porque el Dasein, como hemos visto con
anterioridad y no nos cansaremos de repetir, vive en eterno
presente. Siempre esta experienciando un ahora y en ese ahora
hay un rastro de pasado, de haber sido, pero no el futuro, porque el
mismo futuro lo pone el Dasein a partir del ahora. Pero aunque se
vivencia como un ahora, aunque no vivencia el pasado ni el futuro
todo el Dasein sefiala el tiempo completo, incluyendo el pasado y el
futuro, marcando, como instrumento de medida que es, el haber sido
(Vorbei) y lo por venir. No puede deshacerse del futuro al igual que
no puede deshacerse del pasado. Lo futuro se indica incluso en la
estructura fundamental del Dasein que implica al cuidado (Besorge).
Pero ese futuro no es el futuro del pasado sino del presente mismo,
no es el del haber sido sino que es el futuro del ahora, y aunque ese
ahora incluye al futuro este no puede materializarse en dicho ahora,
puesto que seria entonces nada. Para Heidegger: “El futuro del que
esta pendiente el cuidado es tal por mor del presente”°.

"0 “Die Zukunftigkeit, in der Sorge hangt, ist solche von Gnaden der Gegenwart”.
Ib.s. 120, p. 51.

112



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)
4.8. Tiempo vacio, tiempo de lo cotidiano y, de nuevo, la pregunta
por el tiempo.

Defendemos la idea que suscribe que el hecho fundamental del
tiempo es el futuro, esto es, la anticipacion de todos los hechos,
un hecho que prevé todos los demas hechos, de igual modo que la
extrema posibilidad del Dasein ha abarcado a todas las posibilidades
anteriores. En el Dasein se dan pasado y futuro, en cierto modo,
de forma simultanea en la medida en que dicho Dasein siempre es
presente. El Dasein abarca un “Estar’ que conlleva todo lo anterior,
todo lo pretérito, pero a la vez implica la apertura a las posibilidades
consecuentes, en tanto que todos los hechos que deriven del hecho
en que se encuentra el Dasein no estan salvo como proyectos, es
decir, solo se sabe de dichas posibilidades si de las mismas se hace
una anticipacion.

Preguntarse entonces por el tiempo,

Preguntarse por el cuando del indeterminado haber
sido y, en general, la pregunta por el cuanto del tiempo,
equivale a la cuestidon de lo que todavia me queda, de lo
que todavia me queda presente'".

Porque el Dasein siempre es presente, no le preocupa mas que
conservarse en dicho presente, el futuro no es sino para el Dasein una
prolongacion de este presente en la medida en que su anticipacion
de los proximos hechos solo tienen un vinculo relacionado con los
hechos vividos en el presente. Ese anticipar mismo nunca es futuro,
sino que solo esta siempre en presente.

™ “Die frage nach dem Wann des ubbestimmten Vorbei und Uberhaupt nach
dem Wieviel der Zeit ist die Frage nach dem, was mir noch bleibt, noch bleibt als
Gegenwart”. Ib. s. 119,. p. 50.

113



FERNANDO GILABERT BELLO

Pero la pregunta por el tiempo lleva entonces al vacio. El tiempo
se vuelve vacio por el mismo preguntar, ya que, en palabras de
Heidegger, “el tiempo se vuelve vacio, y se hace vacio porque de
antemano el Dasein ha hecho largo el tiempo en la pregunta por
el cuanto”?. La manera de escapar a este vacio que conlleva el
aburrimiento es sumergirse en el tiempo de lo cotidiano, ese tiempo
de lo cotidiano que vive inmerso en el ahora. Ese tiempo cotidiano
no es un tiempo en el cual yo estoy, sino que es el tiempo en el cual
uno esta, es el tiempo del Dasein dado con todas las estructuras
fundamentales de dicho Dasein y a partir de las cuales se derivan
los hechos fundamentales del presente y de la cotidianeidad, una
cotidianeidad que se da en el mundo en que uno esta y con los otros
que estan en dicho mundo. De nuevo son fundamentales la primera
y la segunda estructuras del Dasein: “Estar-en-el-mundo” (In-der-
Welt-sein) y “Estar-con-los-demas” (Mit-einander-Sein).

Desde lo cotidiano, volvemos una y otra vez al tiempo, pero
siempre entendemos a éste como presente, siendo “el pasado
interpretado como ya-no-mas-presente y el futuro como un
indeterminado todavia-no-presente”"'3. El pasado es irreversible y
el futuro indeterminado, siendo el ahora, ese momento presente,
el punto algido de la temporalidad. Dicho ahora esta totalmente
vinculado al propio Dasein, puesto que dicho Dasein siempre es
ahora, y, por tanto, de alguna forma u otra, tiempo.

Heidegger equipara el tiempo al Dasein: “El tiempo es equiparable
al Dasein”"'*. El Dasein siempre se halla de modo temporal con
su posibilidad, siendo esa posibilidad su ahora. Por ello el Dasein
es el tiempo mismo pero entendido este tiempo mismo como la

"2 “Die Zeitn wird leer, weil das Dasein die Zeit in der Frage nach diem Wieviel im
vorhineim lang gemacht hat”. Ib. s. 120, p. 51.

"3 “Vergangenheit ist interpretiert als Nicht-mehr-Gegenwart, Zukunft als
unbestimmte Noch-nicht-Gegenwart”. Ib. s. 121. p. 53.

"4 “Zeit is Dasein”. Ib. s. 123, p. 58.

114



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE]?LEQISZIC?EI’:; #szﬂ;{l gﬁ?g?g?z
propia temporalidad. Todo tiempo es temporal en tanto que dicha
temporalidad marca la pauta del Dasein para ese tiempo. No es una
tautologia, sino que mas bien es una superacién del tiempo por el
propio tiempo. Con esto, concluimos en que el tiempo es lo propio de
cada Dasein, “el tiempo es el genuino principium individuationis™ .
Con esto transformamos la pregunta de ;Qué es el tiempo?, la
pregunta que Heidegger quiere resolver al principio de la conferencia
por la pregunta de ¢Quién es el tiempo? o mas concretamente y
como dice Heidegger “;Soy yo mi tiempo?”¢. Al enfocar asi la
pregunta, concluimos en una manera mas adecuada de acercarnos
al tiempo. La respuesta a la nueva pregunta ya Heidegger la ha
respondido mucho antes de formularla, al cambiar ademas el nucleo
de la pregunta por la pregunta por el Dasein.

"% ”Die Zeit ist das rechte principium individuationis”. Ib. s. 124, p. 59.
16 “Bin ich meine Zeit?”. Ib. P. 125. Ed. cast. p. 60.

115






Conclusiones

No queremos acabar nuestra investigacion sin exponer una serie de
conclusiones que posibilitaran una serie de herramientas que nos
marcaran las pautas para trabajos posteriores sobre el pensamiento
de Martin Heidegger. Dichas conclusiones ya se han podido entrever
durante el desarrollo de todo lo que precede, pero es aqui donde las
expondremos de manera resumida y, de paso, nos serviran para dar
el remate final a nuestro trabajo.

1) La primera conclusion que sacamos de la conferencia de
1924 El concepto de Tiempo esta relacionada con las estructuras
fundamentales del Dasein. A dicho Dasein le consideramos sujeto.
Pues bien, todas las estructuras fundamentales que entran dentro
de la categoria del sujeto estan condicionas por la primera de estas
estructuras, a saber, la estructura de “Ser/Estar-en-el-mundo” (In-der-
Welt-sein). Para Heidegger dicha estructura primera es la que marca
la pauta del resto de estructuras. No podria considerarse al Dasein
en funcion de, por ejemplo, la segunda estructura, aquella que definia
al Dasein como un “Estar-con-los-demas” (Mit-einander-sein), si no
hubiese antes una primera estructura donde, precisamente, “Estar”.
De igual modo ocurre con el resto de estructuras fundamentales.
El Dasein necesita estar ubicado en el mundo, necesita “Ser-en-el-
mundo” para desplegar el resto de sus estructuras fundamentales. Lo
que hay que tener en cuenta es que estas estructuras fundamentales
siguientes no son un mero derivado de la primera estructura, sino

117



FERNANDO GILABERT BELLO

que se dan conjuntamente. No hay que caer en el error de que las
siguientes estructuras son opcionales, sino que se dan si o si por el
hecho de “Estar-en-el-mundo”, van implicitas en ese “Estar”.

2) La segunda conclusion que sacamos a la luz es, precisamente,
el objetivo que persigue el propio Heidegger en esta conferencia:
sefalar que es el sujeto quien marca la pauta del tiempo, identificando
el “Estar” del Dasein con el propio tiempo. El sujeto se considera
temporal y se marca en funcion de su ahora. Este ahora es lo que
realmente “es” el sujeto, no “es” antes ni después. No “esta” en el
pasado ni en el futuro, todo lo mas, recordara ese pasado desde el
ahora como que “estuvo” o proyectara su futuro como un “estard”,
pero solo “estd” en aquello que existe y sélo existe en el ahora. Esa
temporalidad es la que lleva al sujeto a poner “su” tiempo ya que
situa los acontecimientos que le suceden en funcion precisamente
de su ahora.

3) Oftra conclusion que extraemos de nuestra investigacion es
que el tiempo y el lenguaje no son meros instrumentos del sujeto,
no son unas herramientas que se hayan apartadas del sujeto y que
éste toma para relacionarse con el mundo. Mas bien, el tiempo y
el lenguaje son una especie de caracteristicas propias, algo que el
propio sujeto posee de si y le permite relacionarse con el mundo,
pero que, a diferencia de lo que podriamos llamar herramientas, son
precisamente la esencia que constituye al Dasein. Esa temporalidad
y ese lenguaje son lo que constituyen al sujeto. Hay que tener en
cuenta que tiempo y lenguaje son objetos para el sujeto pero nada
mas que para él, no siendo por tanto objetos mundanos, sino algo
que constituye precisamente la base de la subjetividad.

4) La siguiente conclusion que nos resulta del pensamiento
heideggeriano se relaciona con la identidad del Dasein. La pregunta
que se hace Heidegger en toda su obra es la pregunta por el Dasein
pero ¢ Qué es dicho Dasein? El Dasein es en si la propia subjetividad.
El sujeto es Dasein en tanto que el sujeto “es” 0 “esta”. Pero el sujeto,

118



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFE[:?LEQISZIC?EI’:; #gg% gﬁ?g?g?z
y he aqui la clave de ese Dasein, no es nunca una tercera persona,
por lo que, en el fondo, no es correcto decir que el Dasein “es” o
‘esta”, sino que el Dasein “soy” o “estoy”, o “soy” y “estoy”, porque
siempre que “soy”, “estoy”. El Dasein, y esto lo dice Heidegger en
la conferencia que nos sirve de base para nuestra investigacion, es
precisamente lo que uno “es”. Yo soy mi Dasein y ello es desde el
momento en que centro mi Optica desde mi subjetividad y no puedo
hacerlo de otra manera. Analizar al Dasein es entonces el analisis
de uno mismo, de si mismo, en funcioén de la propia subjetividad.

5) Por ultimo, sefialar como ultima conclusién algo en relacién
con la finitud y que hemos dado por supuesto desde el inicio de este
trabajo, a saber, que el Dasein posee una historia que sobrepasa
en cierto modo a la Historia, entendida ésta como el conjunto de
hechos de la humanidad o cierto grupo social o étnico. Esta historia
particular del Dasein es la que precisamente marca la pauta antes
sefalada de la temporalidad como fruto del propio Dasein. Al ser el
sujeto finito consta de un principio y un fin pero siempre se relaciona
desde la optica del ahora. Dicho ahora se pretende ubicar en un
tiempo desde la cotidianeidad. Esa ubicacién en la temporalidad
hacer necesario la resefia a una historia del sujeto, a una historia del
Dasein, opuesta a la Historia y que situe al sujeto en la temporalidad
en funcién de su ahora.

119






Bibliografia

Obras de Martin Heidegger empleadas en este trabajo

- Der Begriff der Zeit (1924). GA 64. Hg. F.-W, von Herrmann.
Frankfurt an Main, Klostermann, 2004.

- Der Begriff der Zeit. Hg. H. Tietjen. Tubinga, Niemeyer, 1995.

[ El concepto de tiempo. Tr. R. Gabas y J. Adrian. Madrid,
Trotta, 2011 ].

- Sein und Zeit. Tubinga, Niemeyer, 2006
[ Ser y Tiempo. Tr. J. E. Rivera. Madrid, Trotta, 2009 ].

- Phédnomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einfiihrung
in die phdnomenologische Forschung (Wintersemester 1921/22).
GA 61. Hg. W. Brocker u. K. Brocker-Oltmanns, Frankfurt an Main,
Klostermann., 1994.

- Grundbegriffe (Sommersemester 1941). GA 51. Hg. P. Jaeger.
Frankfurt an Main, Klostermann, 1991.

- Wegmarken (1919-1961). GA 9. Frankfurt an Main, Klostermann,
1976.

121



FERNANDO GILABERT BELLO

Estudios sobre Heidegger y El concepto de tiempo empleados.

- ARamMAYO, R. R. (ed.). Cassirer y su Neo-llustracion. La conferencia
sobre Weimar y el debate de Davos con Heidegger. Madrid, Plaza y
Valdés, 20009.

- PoGGELER, O. El camino del pensar de Martin Heidegger. Tr. F.
Duque. Madrid, Alianza, 1993.

- SAFRANSKI, R. Un maestro de Alemania. Martin Heidegger y su
tiempo. Tr. R. Gabas. Barcelona, Tusquets, 2007.

Otra bibliografia consultada.

- AcusTin DE HipoNA. Confessiones. Ed. bilingie de A. Custodio.
Madrid, BAC, 2005.

- ARrisTOTELES. Metaphysica. Hg. A. |. Bekker. Berlin, Acaddemia
Regia Borusica, 1837.

- ArisTOTELES. Physica. Hg. A. |. Bekker. Berlin, Acaddemia Regia
Borusica, 1831.

- Cassirer. E. An essay of man. Hamburgo, Meiner, 2006.

- FuLLerook, M. A History of Germany 1918-2008. Londres, Willey &
Sons, 2009.

- HITLER, A. Mi lucha. Barcelona, Ojeda, 2004.

- PaBoN S. pe URrsINA, J. M. Diccionario Manual Griego Clasico-
Espariol. Barcelona, Vox, 2003.

- ReaL Acabemia EspaNoLAa DE LA LENGUA. Diccionario de la Real
Academia Espafiola. Espasa, Madrid, 2014.

- SARTRE, J.-P. L’existentialisme est un humanisme. Paris, Gallimard,
1996.

122



TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

- ScHOPENHAUER, A. Die Welt als Wille und Vorstellung. Hg. J.
Frauenstadt; A. Hibscher. Wiesbadem, Brockhaus, 1966.

- VV. AA. Historia Universal Salvat. 11. Asia Medieval y la Era de los
descubrimientos. Barcelona, Salvat, 1999. pp. 202-205.

123






