
 

Universidad de Sevilla
Facultad de Filosofía

Máster Universitario en “Filosofía y cultura moderna”

Temporalidad, subjetividad y finitud 
a partir de la conferencia de Martin 
Heidegger El concepto de Tiempo 

(1924). 

Trabajo Fin de Máster

Fernando Gilabert Bello
Director/Tutor: José Ordóñez García

MMXII





 

A Esther,

Por todo este Tiempo





 

Índice

Resumen/Abstract .......................................................................9

Introducción ...............................................................................15

1. Contexto de la conferencia de 1924 El concepto 

de Tiempo de Martin Heidegger ...............................................19

1.1. El año 1924 y sus alrededores. Los años de la 

República de Weimar ................................................................22

1.2. El concepto de Tiempo en la obra de Heidegger.

El camino hacia Ser y Tiempo ..................................................26

1.3. Marburgo, entre la teología y el neokantismo ....................31

2. La temporalidad .....................................................................35

2.1. Una distinción previa: aeternitas vs.ἀεί ..............................37

2.2. A-Theos Times ...................................................................40

2.3. Una pre-ciencia sobre el concepto Tiempo ........................44

2.4. Aristóteles, Einstein y Heidegger .......................................47

2.5. El tiempo y el espíritu de Agustín .......................................50

2.6. Y cómo el tiempo se convierte en Dasein ..........................54



3. La subjetividad ......................................................................57

3.1. Para una traducción de Dasein ..........................................58

3.2. Las estructuras fundamentales del Dasein ........................61

3.2.1. El Dasein en tanto que estar-en-el-mundo ...................62

3.2.2. Estar-en-el-mundo es existir ........................................65

3.2.3. El estar-con-los-otros ...................................................68

3.2.4. Aclaraciones previas a la tercera estructura

fundamental del Dasein. Sobre la traducción de

Decir y de Hablar ....................................................................71

3.2.5. El Hablar .......................................................................73

3.2.6. El Dasein en tanto que dicho Dasein yo

soy (o estoy) ...........................................................................76

3.2.7. El Dasein que no es nadie y es todos a la 

vez, siendo por ello lo Uno .....................................................79

3.2.8. El Cuidado ....................................................................82

3.2.9. El encuentro del Dasein consigo mismo ......................85

3.2.10. Lo inmediato del Dasein .............................................86

3.3. La posibilidad última del Dasein ........................................89

4. La finitud ................................................................................93

4.1. La muerte del otro nunca es la muerte del 

Dasein .......................................................................................94

4.2. Saberse finito sin estarlo todavía: El advenimiento

de la nada .................................................................................97



4.3. La finitud como algo propio ................................................99

4.4. El imposible de la muerte .................................................102

4.5. El tiempo de la muerte siempre es futuro y el

tiempo del Dasein siempre es pasado ....................................105

4.6. La clave del tiempo: Haber sido y finitud .........................108

4.7. Regreso al futuro .............................................................110

4.8. Tiempo vacío, tiempo de lo cotidiano y, de nuevo,

la pregunta por el tiempo ........................................................113

Conclusiones ...........................................................................117

Bibliografía ...............................................................................121

Obras de Martin Heidegger empleadas en este

trabajo .....................................................................................121

Estudios sobre Heidegger y El concepto de Tiempo

empleados. .............................................................................122

Otra bibliografía consultada ....................................................122





9 

Resumen

Este trabajo es una investigación con la que culminan mis estudios 
del máster de la Universidad de Sevilla Filosofía y cultura moderna del 
curso 2011-2012. El propósito de esta investigación es exponer las 
ideas fundamentales que Martin Heidegger expone en la conferencia 
El concepto de Tiempo que impartió en 1924 en la Sociedad Teológica 
de Marburgo. En dicha conferencia ya se comienzan a ver las ideas 
centrales de lo que será Ser y Tiempo, la obra magna del filósofo 
de Friburgo. Por eso, consideramos importante en el pensamiento 
heideggeriano las ideas acerca del tiempo y del Dasein que surgen a 
raíz de esta conferencia, porque, en cierto modo, allanan el camino 
para hacer un estudio sobre Ser y Tiempo.

La idea central que nos ocupa a nosotros es la de la perspectiva 
de la realidad a partir del sujeto, que es el garante de dicha realidad. 
Dicho sujeto alberga las tres ideas que vamos a destacar, a saber: 
la temporalidad, la subjetividad y la finitud. Con dichas ideas, con 
dichas características, se puede comenzar a trabajar el sujeto, pero 
antes de ello, y éste es el tema de este breve trabajo, es mejor hacer 
una exposición determinada de esas tres ideas.

El sujeto es temporal, subjetivo y finito. La clave está en que 
dicho sujeto es quien da origen al tiempo. A partir de este origen 
surgen como propias del sujeto estas tres ideas, que se condicionan 
entre sí en él mismo, estando de este modo interrelacionadas. La 



10 

temporalidad indica el estatuto del tiempo dentro del sujeto y como el 
sujeto vivencia eso que venimos a llamar tiempo. La subjetividad nos 
muestra el concepto fundamental en la filosofía heideggeriana del 
Dasein, haciendo de él un análisis pormenorizado de sus estructuras. 
La finitud nos muestra la muerte, el fin del sujeto y la necesidad 
de que éste tenga un principio y un final. El análisis de estas tres 
ideas nos llevará a una mejor comprensión de la terminología que 
empleará Heidegger en su pensamiento.

Abstract

This work is an investigation with that my studies of University of 
Sevilla’s master Philosophy and Modern Culture of the course 
2011-2012 culminate. The intention of investigation is to set out the 
fundamental ideas that Martin Heidegger exposes in the conference 
The concept of Time that he gave in 1924 in Theological Society of 
Marburgo. In this conference they are already begin to see the central 
ideas than it will be Being and Time, the great work of the philosoper 
of Freiburg. For that reason, we consider important in Heidegger’s 
thougth the ideas about the time and the Dasein that they arise as a 
result of this conference, because, in certain way, they level off the 
way to make an study of Being and Time. 

The central idea that it occupies to us is the perspective reality 
from the subject, that he’s the guarantor of this reality. This subject 
lodges three ideas that we’re going to emphasize, that is to say:  
temporality, subjectivity and finiteness. With these ideas, with these 
characteristics, it’s possible begin to work the subject, but before it, 
and this is the subject of this short work, it’s better make a certain 
explanation of those three ideas.



11 

Subject is temporary, subjetive and finite. The key is witch this 
subject gives rise to time. As of this origin, this three ideas arise like 
own from the subject, that they are conditioned to each other in the 
same, being in this way interrelated. Temporality indicates the statute 
of the time within the subject and like the subject experiences that we 
come to call time. The subjectivity show us the fundamental concept 
in Heidegger’s philosophy: The Dasein, doing of it a detailed analysis 
of its structures. The finiteness show us the death, the subject’s end 
and the need that its has a beginning and an end. The analysis of 
these three ideas take us to a better understanding of terminology 
that Heidegger use in his thought.





 

El hombre no fue hecho en el tiempo, sino con el tiempo

Agustín de Hipona

Porque Dios tiene el tiempo y la eternidad, esas dos 
cosas que se escapan a los hombres

Alexandre Dumas





15 

Introducción

En su magnífica biografía de Heidegger, Rüdiger Safranski califica el 
pensamiento heideggeriano como una herida abierta en la filosofía 
alemana1. Su propósito, al hacer referencia a la vida y al pensamiento 
del Maestro en Alemania, es cerrar dicha herida, hacer una lectura 
sin prejuicios de la obra y la vida de Heidegger. Nosotros, en el 
presente trabajo, tomaremos el modelo de Safranski de hacer una 
lectura sin más prejuicios que los meramente circunstanciales a la 
hora de leer el texto. Pero sí retomaremos la metáfora de la herida, 
no con intención de cerrarla sino más bien de abrirla aún más, de 
hurgar en ella, de hacerla volver a sangrar. Somos conscientes de 
que hay heridas que es mejor que no se cierren, entre ellas la herida, 
la brecha que supuso la irrupción del pensamiento de Heidegger 
en el panorama filosófico de principios del siglo pasado y toda la 
influencia posterior que el mismo tuvo. Y no queremos cerrar esta 
herida porque no consideramos que el pensamiento de Heidegger 
esté cerrado aún, sino que todavía queda mucho por hacer con su 
trabajo para que éste cicatrice.

Considerar a Ser y Tiempo como la incisión principal de esta 
herida está fuera de toda duda. Nuestro interés principal consistirá 
en saber cómo se origina esa herida, cómo se va gestando el 

1 v. SafranSki, R. Un maestro de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo. Tr. R. 
Gabás. Barcelona, Tusquets, 2007.



16 

FERNANDO GILABERT BELLO

camino que el joven Heidegger va construyendo hasta llegar a la 
realización de dicha obra. Por lo general se ha considerado que 
la obra de Heidegger surge con Ser y Tiempo, que todo el ideario 
de la fenomenología existencial que profesa surge como fruto de 
años de pensamiento ágrafo. Pero la edición de las obras completas 
de Heidegger y los testimonios a ella anexos nos están haciendo 
comprender que no es una obra surgida sólo de la reflexión en 
soledad, sino que ya Heidegger expuso pormenorizadamente las 
ideas de su obra magna en conferencias y artículos anteriores. Una 
de estas conferencias, una de estas “magulladuras” que darán paso 
a la apertura de la herida, es la conferencia de la que queremos 
hablar: El Concepto de Tiempo, conferencia pronunciada ante 
la Sociedad Teológica de Marburgo en 1924. Creemos que dicha 
conferencia es un claro ejemplo de ese pensamiento heideggeriano 
anterior a Ser y Tiempo, uno de los escritos preparatorios de tal 
obra y en el cual comienza a desplegar las ideas y el vocabulario 
filosófico que luego veremos en la citada obra.

De estas ideas desplegadas en la conferencia queremos hacer un 
estudio, sobre todo de las tres ideas que dan título al presente trabajo, 
a saber: la temporalidad, la subjetividad y la finitud. Nos centramos 
en estas tres ideas porque las consideramos fundamentales en todo 
el pensamiento posterior de Heidegger. Una comprensión de esas 
tres ideas nos servirá para hacer una lectura que pueda relacionarse 
con Ser y Tiempo y el vínculo que dicha obra tiene con el sujeto 
contemporáneo, que, al fin y al cabo, es a quien Heidegger se refiere 
cuando hace alusión al término más importante de su filosofía: 
Dasein, que es el sujeto cuando toma la forma de un yo.

La idea de temporalidad es el principio y el final del proyecto de 
Heidegger. Todo remite al tiempo, precisamente porque todo se mira 
desde un prisma temporal. Todo es tiempo puesto que el yo, eso que 
venimos a llamar Dasein, mira desde el tiempo. El estudio de ese 
Dasein nos llevará a la conclusión incluso de que ese tiempo no es 



17 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

sólo puesto por el sujeto, sino que el sujeto mismo se torna tiempo. 
Pero hay más con respecto al tiempo. El tiempo es la manera que 
tiene Heidegger para hacer del sujeto algo trascendente dentro de 
su propia inmanencia. El sujeto no es trascendental, no tiene un 
vínculo con la divinidad real, sino que este vínculo ha sido forzado 
en virtud de la unión metafísica que se ha hecho del tiempo humano, 
finito, con el tiempo divino, eterno, infinito. No existe un vínculo 
inmanente entre lo humano y lo divino, para ello hay que hablar de 
trascendentales, lo cual rehuye Heidegger. La conferencia es en sí 
una provocación a la teología, jugando además en campo contrario, 
en la Sociedad Teológica de Marburgo. Pero cuestionar la divinidad 
es sólo la excusa que pretende Heidegger para hablar de la tercera 
idea que desplegaremos aquí: la idea de finitud.

Pero antes de hablar de la idea de finitud, nuestro estudio tomará 
primero la idea de subjetividad. En relación a la subjetividad, 
desplegaremos las acepciones fundamentales del término que 
emplea Heidegger para hacer referencia al sujeto y del que ya 
hemos hecho mención con anterioridad: Dasein. Que el Dasein, en 
tanto que se vivencia siempre en presente, es la pieza clave para 
relacionar al tiempo con el sujeto, lo veremos cuando hagamos un 
repaso a las estructuras fundamentales de dicho Dasein. En dicho 
repaso nos centraremos en la idea de Dasein como elemento finito 
y circunstancial, un Dasein que es fruto del instante preciso y que 
tiene un proceso de formación temporal anterior a él y que se diluirá 
después del mismo, pero que no será perceptible al estar inmerso 
dicho Dasein en la cotidianeidad. Con ello, volveremos de nuevo a la 
idea de temporalidad pero le daremos el matiz de finitud.

Con la última parte de desarrollo de nuestro trabajo, la que hace 
referencia a la idea de finitud, tomaremos la idea del Dasein finito, la 
idea de la muerte de dicho Dasein para tomar con ello la percepción 
del instante y hacer un análisis del tiempo, concluyendo con ello 
que el Dasein posee una historia y que dicha historia no casa 



18 

FERNANDO GILABERT BELLO

precisamente con la Historia universal, sino que tiene una historia 
propia y paralela a dicha Historia, en la medida que la Historia se 
mide y la historia del Dasein es, precisamente, ese instrumento de 
medida.

Por último señalar que el presente trabajo está situado dentro de 
los estudios de un Máster relacionado con la Filosofía y la Cultura 
Moderna, esto es, sobre la Modernidad. Creemos que nuestro 
trabajo es idóneo para tal, puesto que creemos firmemente en la 
convicción de que Heidegger es uno de los autores que primeramente 
comienza a hacer una nueva propuesta, un nuevo giro en la filosofía, 
tras la filosofía de la Modernidad. Con la crítica al modelo moderno, 
efectuado por Schopenhauer y Nietzsche, Heidegger comienza el 
nuevo giro filosófico. Por ello, lo consideraremos el culmen de la 
Modernidad así como el primer paso para una nueva etapa dentro 
del saber filosófico.



19 

1. Contexto de la conferencia de 1924 El concepto 
de Tiempo de Martin Heidegger

La conferencia que sirve de eje para nuestra investigación es la 
impartida por Heidegger en 1924 en Marburgo y que lleva por título 
El concepto de Tiempo. Dicha conferencia, dentro de las obras de 
Heidegger, se encuadra en el tomo sexagésimo cuarto de las Obras 
Completas de Heidegger, según la versión alemana que de ellas ha 
hecho la edición de Klostermann2. Es reseñable que la versión que 
da dicha edición de la conferencia no se extrae de un manuscrito del 
propio Heidegger sino que proviene de dos reproducciones realizadas 
por asistentes anónimos a la conferencia, las cuales coinciden en 
gran medida. Parece que el manuscrito original fue destruído por 
Heidegger ya que tenía pensado escribir un tratado de idéntico título 
pero que tampoco vería la luz hasta mucho tiempo después3. Que 
dicho texto entonces refleje fiélmente las ideas que Martin Heidegger 
quiso exponer ante la sociedad teológica de Marburgo está fuera de 
toda duda, ya que está en la línea de ese conjunto de textos que 
hay entre su trabajo de habilitación de Duns Scoto y la que será 

2 Heidegger, M. Der begriff der Zeit (1924). GA 64. Hg. F.-W. von Herrmann. 
Frankfurt am Main, Klostermann, 2004. En adelante BZ. Las citas en castellano 
las hemos extraído, con modificaciones, de El concepto de Tiempo. Tr. R. Gabás 
y J. Adrián. Madrid, Trotta, 2011.
3 Según el epílogo de Hartmut Tietjen a la edición de la conferencia Der Begriff der 
Zeit. (Tubinga, Niemeyer, 1995).



20 

FERNANDO GILABERT BELLO

su obra magna, Ser y Tiempo, y que han sido publicados sólo de 
forma póstuma. Dichos textos contienen la base del pensamiento 
heideggeriano que culmina en Ser y Tiempo, teniendo entoces la 
relevancia de ser escritos introductorios que tendrán como colofón 
final la mencionada obra.

Dentro del cuerpo de escritos que constituyen esa génesis de 
Ser y Tiempo de la que hemos hecho referencia, la conferencia El 
concepto de Tiempo nos introduce en la problemática que conlleva 
la temporalidad dentro de la filosofía, además de hacer una ruptura 
con la teología, separando a ésta definitivamente de la filosofía. 
La conferencia presenta por primera vez en la obra de Heidegger 
las estructuras fundamentales del Dasein. Dichas estructuras 
fundamentales son evidentemente necesarias para una explicación 
del pensamiento heideggeriano y para exponer la temporalidad 
del mencionado Dasein. La temporalidad del Dasein radica en la 
anticipación de su fin como posibilidad de constituirse precisamente 
como Dasein. A la vez y con dicha meta, se exponen las citadas 
estructuras fundamentales del Dasein.

Ya en 1924 estaba Heidegger trabajando en Ser y Tiempo, 
concretamente llevaba trabajando en dicha obra un año, desde 
1923. Invitado por Bultmann a impartir la conferencia el veinticinco 
de Julio de 1924, Heidegger quiere evitar centrarse en la teología, a 
pesar de que va impartir una conferencia para teólogos, entre otras 
cosas porque él ya se siente apartado de la teología. Comienza, 
por ello, acentuando que su conferencia no versará sobre lo divino, 
que es lo eterno e infinito, sino más bien sobre lo humano, esto es, 
lo finito, lo que puede morir y por tanto conlleva tiempo, lo que no 
goza de eternidad. Porque toda vida, esto es, toda vida humana y 
por ende finita, ya que lo divino no tiene esa “vida” al estar siempre 
vivo, implica un “pasar la vida”.

Pero Heidegger no piensa la muerte para luego hacer como 
hacían los clásicos pensadores sobre la muerte y hacer resurgir con 



21 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

el pensamiento la vida, triunfando sobre la muerte con ello, sino que, 
más bien, lo que hace Heidegger es abrir la puerta al tiempo, a la 
temporalidad, esto es, al carácter propio del Dasein, el Ser-Ahí. 

Con todo esto, Heidegger expresa un fuerte rechazo a la 
tradición teológica y metafísica, que encumbraba aquello que 
era suprahumano, dejándolo el de Friburgo en aquello que es lo 
más propio de la humanidad, que es el morir, y quitándole todo lo 
trascendente que conlleva dicho morir para solventar las dificultades 
que la teología y la metafísica implicaban al considerar lo universal. 
Porque la muerte nunca es de lo universal sino sólo de lo concreto.

La teología consideraba a lo divino como algo que no era tiempo 
pero que daba tiempo y, al dar al ser humano dicho tiempo, este 
podía sustraerse también del tiempo y ser partícipe de la eternidad. 
Pero esto, para Heidegger, es esquivar la propia temporalidad, 
no remontándose más allá del tiempo el supuesto vínculo con lo 
eterno, sino que más bien, el sujeto retrocede con espanto ante él, 
no ampliando las posibilidades del sujeto sino estando por debajo 
de ellas.

En el presente capítulo vamos a situar las circunstancias de dicha 
conferencia. En primer lugar la ubicaremos en la Historia, unos años 
difíciles para una Alemania que comenzaba a ver una luz, que luego 
se demostraría temporal, en medio de una gran crisis en la Europa 
de entreguerras. Tras situar el contexto histórico, ubicaremos la 
conferencia dentro de las obras y la vida de Heidegger y cómo se 
esboza el camino hacia los conceptos fundamentales que desplegará 
en Ser y Tiempo, señalando cuáles son las preocupaciones 
filósoficas y vitales que abordaban al joven Heidegger. Por último 
haremos referencia a la tradición y al panorama intelectual de 
Marburgo, el lugar donde se imparte la conferencia. Es interesante 
también conocer dicho contexto histórico-intelectual de Marburgo, 
puesto que con su tradición colisiona el pensamiento de Heidegger, 



22 

FERNANDO GILABERT BELLO

cuya filosofía es una confrontación constante con el planteamiento 
anterior que se había hecho en filosofía.

1.1. El año 1924 y sus alrededores. Los años de la República de 
Weimar.

Heidegger imparte la conferencia El concepto de Tiempo en Julio de 
1924. Estamos en la era Stresemann de la conocida como la República 
de Weimar, el regimen político que da nombre al perido histórico de 
Alemania desde el fin de la Primera Guerra Mundial (1918) hasta al 
ascenso del nacionalsocialismo al poder (1933), aunque oficialmente 
duró hasta el final de la Segunda Guerra Mundial, cuando se revoca 
la Constitución de 1919. Mientras el mundo occidental está metido 
de lleno en los “felices años veinte”, sobre todo con el motor de la 
economía capitalista de Estados Unidos marcando la pauta de la 
economía mundial, Alemania acaba de crear una nueva moneda, el 
marco, con la que salir de la crisis económica surgida de los costes 
de la Gran Guerra y el castigo inflingido por los vencedores de dicha 
guerra al Imperio Alemán en el Tratado de Versalles4.

Al final de la Primera Guerra Mundial, Alemania estaba al borde 
del colapso militar y económico, por lo que se pidió el armisticio al 
considerar la inutilidad de seguir la guerra. En pocos días se organizó 
un nuevo gobierno parlamentario con Von Baden a la cabeza que 
procedió a negociar la paz, teniendo como principal exigencia por 
parte de los aliados la transformación de las instituciones políticas y 
militares del Imperio. Pero algunos altos cargos militares no estaban 
de acuerdo con la rendición, por lo que decidieron emprender una 
última batalla naval en Kiel para salvar el honor. Los marineros se 

4 Los detalles de la historia de la Alemania de entreguerras pueden verse en 
Fullbrook, M. A History of Germany 1918-2008. Londres, Willey & Sons, 2009.



23 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

mostraron en desacuerdo con dicha decisión, lo que produjo un 
motín que terminó con marineros y civiles al mando de la base naval 
de Kiel, reclamando mejoras, el abandono de la guerra, el sufragio 
universal y la abdicación del Emperador. El nuevo gobierno acercó 
postura con los amotinados para evitar la revolución, ya que el motín 
de Kiel había encendido la revolución en el resto de Alemania. Von 
Baden anunció la abdicación de Guillermo II y, con ello, el fin del 
Reich. La toma del poder por las masas tuvo como consecuencia la 
entrega del poder político al socialismo, siendo los socialdemócratas 
el partido más numeroso. Pero dicho partido estaba escindido en 
diversas corrientes entre las que algunas rechazaron la democracia, 
queriendo implantar la dictadura del proletariado. El gobierno 
provisional, constituido por las ramas moderadas de los socialistas 
firmó el armisticio de Compiegne y promulgaron un programa de 
actuación política económica de cara a la reconstrucción del país, 
confiando el destino de la República a la convocatoria de elecciones 
para una Asamblea Nacional que dejaba a las clases populares 
marginadas de la política. Esto provocó que los radicales, los 
espartaquistas, iniciaran un levantamiento infructuoso.

Con el Tratado de Versalles se pone definitivamente fin a la 
Guerra y se implantan las condiciones que los aliados pretendían, 
siendo una de las más importantes y controvertidas la que requería 
que Alemania y sus aliados aceptasen toda la responsabilidad de 
la guerra y desarmarse, realizar concesiones territoriales y pagar 
indemnizaciones a los estados vencedores. A partir de dicho Tratado 
se pone en marcha, en la ciudad de Weimar, la elaboración de una 
Constitución.

La Constitución de Weimar se aprobó el 31 de Julio 1919. En 
ella se mostraba el espíritu de concordia y entendimiento. No se 
instauró un Estado Nuevo, sino que se dió al Imperio Alemán una 
nueva forma: la República. En dicha Constitución, el pueblo no 
participó, imponiéndose la idea de que la República suplantó al 



24 

FERNANDO GILABERT BELLO

Imperio sin que sus principios de gobierno diferieran. Con dicha 
falta de apoyo popular ninguna Constitución democrática hubiera 
podido hacer frente a la crisis final y el ascenso al gobierno del 
Partido Nacionalsocialista, aunque funcionó bastante bien en la 
era Stresseman, cuando Heidegger imparte la conferencia que 
venimos trabajando. Los primeros años de la República de Weimar 
fueron años de crisis política, crisis económica y financiera, intentos 
golpistas y separatismos hasta 1923. Sucedieron los acontecimientos 
a velocidad de vértigo y la nueva República sufrió la hostilidad de 
la burguesía nacionalista, del ejército y de los grupos radicales de 
derecha e izquierda.

A partir de 1923, con Stresemann al frente del gobierno de la 
República de Weimar, comienza un periodo de cierta estabilización 
que durará hasta 1929. A mediados de 1924, se impone el llamado 
plan Dawes, plan bajo el auspicio de Estados Unidos con el que se 
pretende la estabilidad de Alemania y hacer renacer la confianza 
internacional en la economía alemana. A partir de dicho plan, que 
al principio tuvo muchas críticas y fue difícil asumir, se incrementa 
la producción industrial y comienzan a aumentar las ganancias de 
los obreros a partir de 1926. Pero esto será sólo un espejismo en la 
economía alemana de entreguerras, ya que durará sólo hasta 1929, 
año en que fallece Stresseman. Así, cuando Cassirer ensalza en 
1929 los valores de la República de Weimar, en el fondo se está 
refiriendo a este periodo y no a todo lo que supuso antes y después 
de Stresemann, la difícil economía que tuvo que digerir la República 
de Weimar5.

Pero 1924, es además el año en que Hitler comienza a escribir 
Mein Kampf6 durante sus nueve meses de prisión de los cinco años 

5 ArAmAyo, R. R. (ed.). Cassirer y su Neo-Ilustración. La conferencia sobre Weimar 
y el debate de Davos con Heidegger. Madrid, Plaza y Valdés, 2009.
6 v. Hitler, A. Mi lucha. Barcelona, Ojeda, 2004.



25 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

a los que había sido condenado el 1 de Abril. En 1923, con las 
medidas que había tomado su gobierno, Stresemann previó que las 
fuerzas radicales de la derecha y la izquierda iniciarían una serie de 
protestas y disturbios ante las impopulares medidas. Hitler vio este 
periodo de inestabilidad política como la oportunidad para realizar 
un golpe de estado como el que había organizado Mussolini con 
los fascistas italianos. La región de Baviera no estaba dispuesta a 
aceptar la autoridad central ni las medidas impuestas, colocando al 
general von Karh al mando de Baviera, lo que supuso un desaire con 
el gobierno central. Hitler, que estaba metido en el asunto, pensó que 
Baviera iba a capitular ante el gobierno central por lo que decidió el 
secuestro de Kahr y del jefe de la policia regional para convencerlos 
de la necesidad de unirse a su bando y marchar a Berlin a derrocar 
al gobierno de Stresemann. El 8 de Noviembre de 1923, Hitler y los 
suyos irrumpieron en la cervecería Bürgerbräukeller de Munich, donde 
Karh estaba en una reunión política, proclamando una revolución y 
anunciado la intención de constituir un nuevo gobierno. Kahr fingió 
ayudar a Hitler pero escapó y retomó el control. Al día siguiente, 
9 de Noviembre, el ejército rodeó a los nazis atrincherados en el 
Ministerio de la Guerra bávaro, pero Hitler pudo escapar aunque fue 
detenido dos días después. Su jucio atrajo atención internacional y 
le proporcionó una plataforma política. Dicho juicio se celebró desde 
finales de febrero y duró todo el mes de Marzo de 1924. Las bases 
del sistema político que cautivó a Heidegger estaban comenzando a 
asentarse, aunque por entonces éste aún no tenía un interés factible 
en el plano de lo político.

En el mundo de las Artes y la Letras, la República de Weimar fue 
una etapa muy creativa. El expresionismo tanto en pintura como en 
literatura es su máximo exponente a nivel cultural. Fueron los años 
también del dadaismo, de la pintura ácida de George Grosz que 
se mofaba de la burguesía, la justicia y los militares. El cine pasó 
a ser un medio de masas con directores como Fritz Lanz y Robert 



26 

FERNANDO GILABERT BELLO

Wiene a la cabeza del cine expresionista alemán. En arquitectura, la 
Bahaus de Gropius se convirtió en uno de los estilos arquitectónicos 
principales del siglo XX. Surgieron autores literarios de la talla de 
Brecht, Döblim, Thomas Mann o Stefan Zweig, por citar sólo a unos 
pocos. Pero de las obras literarias sólo citaremos la aparición de la 
obra de Thomas Mann La Montaña Mágica, publicada en 1924. Si 
bien es cierto que Heidegger leyó esta obra de Mann junto a Hanna 
Arendt, después de la conferencia de Marburgo, cuando conoció a 
Arendt, es decisivo señalarla por la importancia que tendrá esta obra 
en el futuro autor de Ser y Tiempo, ya que se comparó a Heidegger 
con Leo Naphta, un personaje de esta novela, un jesuita fanático, un 
terrorista metafísico7 que iba contra todo. A partir de la conferencia 
de Marburgo, veremos que las suposiciones pueden ser correctas.

1.2. El concepto de Tiempo en la obra de Heidegger: El camino 
hacia Ser y Tiempo.

Comenzaremos este capítulo con una larga cita de Raúl Gabás 
Pallás y Jesús Adrián Escudero:

En un momento de la conversación imaginaria que 
Heidegger sostiene a propósito de su obra con un 
visitante japonés en De un diálogo con el lenguaje, éste 
le pregunta a Heidegger el hecho de que permaneciera 
en silencio durante doce años. Evidentemente se refiere 
a los años que median entre su tesis de habilitación sobre 
Duns Scoto en 1915 y la redacción final de Ser y Tiempo 
en 1927. Durante décadas esta laguna ha difundido la 
imagen de una obra sin historia que parece emerger de la 
nada. Ahora bien, la publicación en estos últimos años de 

7 SAFrAnSki, R. Op.cit. p. 224.



27 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

los escritos, las lecciones y las conferencias en el marco 
de la edición completa ha permitido una aproximación 
mucho más fidedigna y sistemática a las principales 
etapas que conforman el recorrido intelectual del joven 
Heidegger8. 

La conferencia de 1924 El concepto de Tiempo está dentro de 
las conferencias que Heidegger no publicó en vida. Más bien lo que 
hizo fue destruir, como el resto de sus obras de juventud, el escrito, 
teniendo presente escribir un tratado en el mismo año de idéntico 
título. Pero este tratado tampoco vio la luz hasta mucho después. 
Gabás y Adrián tienen razón cuando hablán del reconocimiento 
que se ha tenido de Ser y Tiempo a nivel internacional como una 
obra sin historia previa. Pero esto no quiere decir que Heidegger 
sacase las ideas de esta obra de la noche a la mañana. Más bien, 
Ser y Tiempo es un texto trabajado en estos doce años de presunto 
silencio, tomando como referencia la fenomenología de Husserl pero 
sintetizándola con multitud de ideas que influencian el pensamiento 
del joven Heidegger como

El cuestionamiento de los fundamentos kantianos, el 
distanciamiento del catolicismo, la postura crítica ante la 
fenomenología, la apropiación de motivos de la filosofía 
de la vida, el interés por la hermenéutica de Dilthey, la 
presencia creciente de Aristóteles9.

Estas influencias que se suceden en Ser y Tiempo ya tienen su 
lugar en el texto que trabajamos.

Antes de continuar habremos de hacer referencia a que Otto 
Pögeler, en el análisis de la obra heideggeriana, tutorizada por 
el propio Heidegger, que hace en El camino del pensar de Martin 

8 gAbáS R.; Adrián, J. “Prólogo” a El concepto de Tiempo. Op. cit. p. 9.
9 Ib. p. 10.



28 

FERNANDO GILABERT BELLO

Heidegger10, no hace alusión a esta conferencia, como tampoco 
alude a las pequeñas obras de esta época que allanan el camino 
para la aparición de Ser y Tiempo. Sólo señala la importancia que 
tuvieron las lecciones que impartió tanto en Friburgo como en 
Marburgo para el desarrollo de su obra magna. Pero sin embargo 
si señala estas influencias que citan Gabás y Adrián, puesto que 
advierte de la importancia de la lectura de Dilthey que tuvo en el 
pensamiento de Heidegger11 y la experiencia de la vida fáctica a 
través del cristianismo12. Pero ya no se detiene más en la formación 
de Heidegger, pasando a hacer un análisis de Ser y Tiempo. Si bien 
el trabajo de Pöggeler no es una biografía como la de Safranski13, 
si pretende hacer un recorrido de las obras de Heidegger y como 
evoluciona su pensamiento, pero obvia toda la parte de la formación, 
aunque en su descargo huelga decir, primero, que las conferencias 
que se guardan de esa época son notas sueltas y apuntes de 
oyentes de dichas conferencias, y, segundo, que al ser un trabajo 
tutorizado por el propio Heidegger es reseñable que se centrase en 
sus obras mayores, obviando el material que el mismo destruyó por 
considerarlo preludios incompletos de su obra. 

Es cierto que el camino de formación que tuvo Heidegger fue 
bastante extenso, prolongándose más allá del acontecimiento 
que supuso escribir Ser y Tiempo. Pero antes de dicho momento, 
Heidegger ya fraguó con sus lecturas y las exégesis que hizo de 
éstas lo que más tarde serían los temas fundamentales de su 
filosofía. También nos vale aquí el texto de Gabás y Adrián para 
esclarecerlo. La filosofía de Heidegger, temporalmente hablando, 
comienza siendo de corte católico, no obstante se encontraba bajo 

10 Pöggeler, O. El camino del pensar de Martin Heidegger. Tr. F. Duque. Madrid, 
Alianza, 1993.
11 Ib. pp. 35 y ss.
12 Ib. pp. 44 y ss.
13 SAFrAnSki, R. Op.cit.



29 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

la tutela de la Iglesia Católica, siendo ésta la que le proporcionaba 
la ayuda económica necesaria para continuar sus estudios, y sus 
escritos anteriores a la habilitación tienen por ello un marcado corte 
católico, habiendo incluso entrado en el noviciado de la Compañía 
de Jesús, del cual fue expulsado por unas molestias en el corazón, 
molestías que luego le saldrán también al paso cuando se dispone a 
formarse como sacerdote. Porque la intención primera de Heidegger, 
tal vez debido a la influencia católica recibida en su entorno familiar 
y educacional, es la de seguir el camino religioso, “quizas en esa 
ocasión, el corazón se puso en guardia contra los planes de la 
cabeza”14.

Pero no fue sólo la religión y el posterior distanciamiento de ésta la 
gran influencia del joven Heidegger. Se destaca también la presencia 
de figuras filosóficas de la talla de Jaspers y Husserl, siendo éste 
último a quien dedica su obra principal y quien es considerado su 
maestro, a pesar de que en 1924, cuando imparte la conferencia 
El concepto de Tiempo y se encuentra habilitado en Marburgo, ya 
está bastante distanciado de la fenomenología trascendental de 
Husserl y se encamina hacia una fenomenología de corte existencial 
propia. La fenomenología de Husserl fue esencial para la filosofía de 
Heidegger, ya que con ella se toma la actitud de volver a buscar un 
acercamiento enteramente a las cosas. La objetividad que persigue 
la fenomenología sobrepasa lo que es meramente humano, porque 
lo humano se centra en lo artificial. Dentro de este artificio se 
conciben dogmas como el de las dos realidades separadas tales 
como lo real y lo aparente, dotándose de valor en la fenomenología 
a este aparecer, puesto que el fenómeno, ese aparecer, también 
forma parte de la realidad y es real, siendo la fenomenología para 
Heidegger, el desmontaje de los encubrimientos15, con lo que se 

14 Ib. p. 39.
15 cfr. Heidegger, M. Grundbegriffe (Sommersemester 1941) GA 51. Frankfurt am 
Main, Klostermann, 1991.



30 

FERNANDO GILABERT BELLO

supera el dualismo entre sujeto y objeto de la teoría del conocimiento, 
tanto bajo el aspecto del mundo como bajo el de la conciencia, que 
siempre hace referencia al mundo16.

Pero Heidegger, como hemos dicho anteriormente, ya se va 
distanciando poco a poco del pensamiento de Husserl para crear 
un pensamiento propio. Heidegger señala los límites husserlianos 
porque para Heidegger, Husserl, al salvar los fenómenos, agudiza 
otra vez el sentido para las diversas formas en que nos encontramos 
con los entes, pero nunca preguntó en que sentido es ente el 
hombre17. A este divorcio con el maestro lo ayudó la lectura de Dilthey 
y Kierkegaard. Heidegger concluye tras leer a Dilthey que la filosofía 
de Husserl, en concreto su teoría del yo trascendental, se considera 
más allá de la historia, pero esto no es posible, sino que toda 
filosofía ha de enmarcarse históricamente. Leer a Kierkegaard da a 
Heidegger la división entre pensar y existir y la diferencia existente 
entre un hombre de pensar y un hombre de realidad, que puede 
elegir entre lo pensable18. Heidegger pretende ir más allá de Husserl, 
Husserl sólo describía las formas en que estaban dadas las cosas 
en la conciencia orientada teoréticamente, pero para Heidegger sólo 
en circunstancias ocasionales adoptamos una actitud téorica, por lo 
general nos dedicamos a vivir19.

La vida fáctica, esto es, la vida “vivida” y no la teorizada, no puede 
ser observada desde fuera porque siempre estamos en su interior, 
“viviendo” sus singularidades. Lo característico de esta vida es que 
es un “más acá”20, frente al “más allá” que defendían la teología y la 
metafísica.

16 SAFrAnSki, R. Op. cit. p. 113.
17 Ib.
18 Ib. p. 114.
19 Ib. p. 124.
20 Ib. p. 146.



31 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

La conferencia El concepto de Tiempo viene a convertirse 
entonces en un pequeño compendio donde se esbozaran las ideas 
fundamentales de Ser y Tiempo así como que supone una ruptura 
con la fenomenología husserliana y con la teología, dando entonces 
una fenomenología existencial en relación con la vida fáctica. Es 
entonces esta conferencia la que sirve de bisagra entre lo que fueron 
sus primeros pensamientos y los pensamientos que le encumbraron 
como maestro del siglo XX.

1.3. Marburgo, entre la teología y el neokantismo.

El lugar donde Heidegger va a impartir la conferencia es Marburgo. 
La Universidad de Marburgo había ofrecido un puesto al joven 
Heidegger debido a la fama que estaban alcanzado sus lecciones en 
Friburgo. Marburgo era la oportunidad que se le ofrecía a Heidegger 
para tener los derechos de un profesor ordinario. Antes, había tenido 
que depender de becas de instituciones católicas y del salario de 
profesor asistente de Husserl pero ahora ya podía tener algo que le 
permitiese alimentar a su familia con cierta holgura. Y precisamente 
en Marburgo.

La Universidad de Marburgo, la Philipps-Universität Marburg 
(llamada así por su fundador, Felipe I de Hesse) al poco de llegar 
Heidegger en 1923, cumpliría su cuarto centenario (1527-1927)21. 
Marburgo es, dentro de las universidades alemanas, conocida por 
ser una universidad de estudios de Humanidades. La tradición había 
convertido a Marburgo en uno de los sitios claves de la teología 
protestante. Dos años después de la fundación de la Universidad de 
Marburgo, en 1529, Felipe I de Hesse, simpatizante de las tesis de 
Zuinglio, promovió un importante encuentro en dicha universidad que 

21 Ib. p. 162.



32 

FERNANDO GILABERT BELLO

tenía como objetivo lograr la unión entre los teólogos reformadores 
alemanes y suizos. A dicha reuníon acudieron Lutero, Melanchton 
y Zuinglio entre otros. La disputa central entre Lutero y Zuinglio, 
que se conoce en la historia del protestantismo como la Disputa 
de Marburgo, se basó en el sentido que le daban uno y otro a la 
doctrina de la Eucaristía. Mientras Lutero consideraba que no 
se podía renunciar a la presencia corporal de Cristo en la cena, 
Zuinglio se mostró más flexible al respecto de la Eucaristía. Para 
él, la Eucaristía no era sacrificio, sino simple conmemoración de la 
muerte de Cristo. Con semejante acontecimiento, no es de extrañar 
que el ambiente que se respirase en la ciudad fuese inspirado por el 
protestantismo22.

Pero no era sólo el protestantismo lo que predominaba en 
Marburgo, también existía un grupo que predominaba dentro de 
la filosofía de Marburgo: la filosofía neokantista también estaba 
presente debido a un grupo que se había hecho fuerte en Marburgo. 
Natorp y Hartmann, líderes de la Escuela, eran los que habían 
propuesto a Husserl que Heidegger pasara a filas de la Universidad 
de Marburgo. Los neokantistas habían elaborado un análisis de las 
obras de Kant buscando reconstruirlas como un todo. Se pretendía 
dar una fundamentación completa de la filosofía de Kant a partir 
del idealismo subjetivo. Aunque este era el plan de Natorp, la 
Escuela de Marburgo se había creado a partir de los estudios de 
Lange y Liebmann sobre Kant. El interés de estos neokantistas era 
de corte epistemológico, desarrollando una teoría del conocimiento 
fundamentada en lo trascendental de las categorías a partir del 
intelecto. Ello dejaba fuera del conocimiento de las cosas al Ser en 
sí de estas, lo que Kant llamó la “Cosa-en-sí”, estando los objetos del 
conocimiento situados en el mismo grado del conocer, consistente en 
agrupar bajo categorías. El primer autor reseñable de dicha escuela 

22 VV.AA.  Historia Universal Salvat. 11. Asia Medieval y la Era de los descubrimientos. 
Barcelona, Salvat, 1999. pp. 202-205.



33 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

neokantista es Hermann Cohen, filósofo judío que tomó el trabajo de 
Lange y Liebmann para fundar la escuela. Cohen fue el maestro de 
la segunda hornada, profesores de ya reconocido prestigio cuando 
al joven Heidegger le ofrecen el puesto en Marburgo. Paul Natorp, 
al que la historia lo recuerda en su papel de educador, es otro de los 
grandes intergrantes del neocriticismo y es quien ofrece el puesto 
a Heidegger mediante Husserl tras la lectura que hace del texto de 
Heidegger sobre Aristóteles23. Hartmann, de origen letón, imparte 
clases de filosofía en Marburgo y es al que, en 1926, Heidegger 
sucede en la docencia cuando marcha a Colonia. La filosofía de 
Hartmann es sobre todo de corte ético, tratando de aunar las 
corrientes de las éticas posteriores  a Niezsche con la tradición ética 
platónico-kantiana. Y el último gran representante de la Escuela 
Kantiana de Marburgo es Ernst Cassirer. Doctorado en Marburgo 
y defensor a ultranza de la democracia y la República de Weimar, 
no consiguió sin embargo ser docente en Marburgo, por lo que 
estuvo impartiendo clases en Berlin y Hamburgo. Ya en Hamburgo 
y con la muerte de Natorp, el 17 de Agosto de 1924, poco menos 
de un mes después de que Heidegger impartiera la conferencia que 
trabajamos, se convierte en el punto central en el que gira la filosofía 
postkantista y toda la teoría del Conocimiento. Años más tarde, en 
1929, después de estos acontecimientos mantendrá un debate en 
Davos con Heidegger, para quien la interpretación que hace de Kant 
la Escuela de Marburgo, así como el resto de los postkantianos, está 
basada en un error de interpretación24. Para Cassirer, la crítica de 
la razón kantiana, se convierte en una crítica a la cultura, siendo el 

23 v. Heidegger, M. Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung 
in die phänomenologische Forschung (Wintersemester 1921/22). GA 61. Hg. W. 
Bröcker y K. Bröcker-Oltmanns. Frankfurt am Main, Klostermann, 1985.
24 cfr. ArAmAyo, R. R. Op. cit. 



34 

FERNANDO GILABERT BELLO

hombre un animal simbólico porque utiliza símbolos para configurar 
el mundo cultural25.

Y así tenemos el panorama de tradición que había en 1924 
en Marburgo. Es la época en que “Heidegger descubre que él es 
Heidegger”26 y se lanza a atacar todo aquello que considera obsoleto 
dentro de la filosofía, incluso es cuando comienzan los ataques 
a su maestro Edmund Husserl, a pesar de que sigue llamándose 
públicamente su discípulo27. Además estaban los rumores de que 
Heidegger se había alejado de la Iglesia y la fe. La aburrida ciudad de 
Marburgo será para Heidegger lo que le permite estudiar el aspecto 
que tiene la nada. Pero dos personas surgen ante Heidegger en 
Marburgo, una será Hanna Arendt y el otro será Rudolf Bultmann. 
No es el texto indicado para hablar de la relación de Heidegger con 
la primera, a pesar de la trascendencia que tiene su relación en la 
vida de Heidegger, pero no sucede lo mismo con Bultmann, ya que 
es éste quien invita a Heidegger a impartir la conferencia. Bultmann, 
teólogo, entabla rápidamente amistad con Heidegger. Interesado en 
la teología de Karl Barth, toma muchos elementos del pensamiento 
heideggeriano para crear una teología de la desmitologización. Para 
Heidegger, y de esto tomó buena nota Bultmann, la teología había 
de encontrar de nuevo la palabra que llamase a la fe y a conservarse 
en la fe. La crítica a la metafísica de Heidegger es en Bultmann 
desmitologización. Heidegger acepta la teología de Bultmann bajo 
el presupuesto de que la fe en ningún caso puede ser asunto de 
la filosofía. Por invitación de Bultmann imparte la conferencia El 
concepto de Tiempo el 25 de Julio de 1924. Con esta conferencia, 
Heidegger pretende romper el vínculo entre la filosofía y la teología.

25 v. CASSirer. E. An essay of man. Hamburgo, Meiner, 2006.
26 SAFrAnSky, R. Op. cit. p. 161.
27 Ib. 



35 

2. La temporalidad

Nuestro trabajo consistirá en delimitar las tres ideas principales 
de la conferencia que queremos trabajar de Martin Heidegger, El 
concepto de Tiempo. La primera de esas ideas que destacaremos 
es la que sirve de excusa para plantear dicho escrito: el tiempo, la 
temporalidad. El porqué de la pregunta por el tiempo se da en que, 
para Heidegger, dicha temporalidad está fuertemente vinculada a las 
otras dos ideas que plantea aquí, a saber, la finitud y la subjetividad, 
pudiendo incluso llegar, en el fondo, a ser la misma idea pero 
cada una de las versiones que aquí se presentan tiene un matiz 
diferenciador en lo cotidiano, resultando que su vínculo inmanente 
está fuera de toda duda una vez analizados dichos matices.

La importancia fundamental del tiempo, el tiempo entendido en 
sentido coloquial, es que en él es donde ocurren los acontecimientos. 
No sabemos nada del tiempo más que lo que en él ocurre. El tiempo 
es quien viene a nuestro encuentro, no hay un reloj permanente que 
es el que nos diga, más allá de los movimientos fijados por los seres 
humanos para delimitar el tiempo, el tiempo. Nosotros, los seres 
temporales, lo que hacemos es percatarnos de los cambios y la 
duración de los mismos. Con eso fijamos el tiempo. Podemos decir 
entonces que el tiempo no es más que el cambio, no es más que 
mutaciones en diversas categorías que nos sirven para controlar 
un tiempo determinado. Empleamos tiempo determinado y control 
aquí como algo hipotético, pero la determinación del tiempo, y por 



36 

FERNANDO GILABERT BELLO

ende, el control del mismo, es algo que se nos escapa. Parece que 
el tiempo no existe. Si existiera el tiempo, en caso de existir, sólo se 
vería en el movimiento. No existe una entidad tiempo, sino que éste 
es sólo un instrumento para medir. Porque tampoco el tiempo es el 
movimiento, sino que intuímos en él, en el movimiento, el tiempo.

La pregunta debería ser por qué el tiempo se vincula a la 
subjetividad y esto es esencialmente porque el tiempo es a los 
sujetos lo que el espacio es para la vida. Las cosas tienen un valor 
ontológico, todo vale ontológicamente, pero existen en los sujetos un 
límite que implica la finitud de los mismos, este límite es, por un lado, 
el nacimiento y, por el otro extremo, la muerte. Dichas limitaciones 
implican una toma de decisiones, una necesidad de elegir. El tiempo 
es, debido a esta finitud, una vivencia subjetiva. Para el sujeto 
siempre es ahora, importando sólo el pasado y el futuro en relación 
a dicho ahora. No importa el tiempo que indique el reloj, da igual 
temprano que tarde, porque para el sujeto siempre es ahora.

Que Heidegger plantee una conferencia sobre el tiempo y lo que 
conceptualmente significa implica el atrevimiento de cuestionar 
que el tiempo sea un asunto de fe. No se niega que no haya cierta 
teología en todo esto, pero la temporalidad que lleva implícita el 
sujeto lo es desde el punto de vista de que el sujeto es hombre, por 
lo que hacer un análisis del tiempo en clave teológica es absurdo, 
puesto que a la teología no le interesa el hombre como hombre sin 
más, sino por la relación que éste tiene con la divinidad. La divinidad 
no necesita teología, la teología es algo propiamente humano pero 
interesándole únicamente una parte de lo humano, no la totalidad. 
Por eso Heidegger suprime la teología, porque la teología no debe 
hablar del tiempo.



37 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

2.1. Una distinción previa: aeternitas vs. ἀεί.

En la filosofía de Martín Heidegger en general y en el texto que 
venimos trabajando, esto es, en El concepto de Tiempo, se hace 
especial hincapié en la distinción entre los conceptos que quieren 
representar aquello que es lo “siempre” en las culturas latina y 
griega. Porque aunque quieran representar unos conceptos que 
pueden parecer similares a todas luces, lo cierto es que no lo son, 
siendo esa distinción una de las claves en la conferencia de 1924.

La eternidad, tal y como la conocemos en la tradicción occidental, 
proviene del latín aeternitas, que tiene el carácter de eterno, de 
sempiterno, esto es, de perpetuidad sin principio, sucesión ni fin. 
Pero el carácter de la aeternitas también implica la inmortalidad. Un 
ser eterno, como por ejemplo podría ser la divinidad cristiana, es un 
ser inmortal, no tiene un principio y no tiene un fin, pero sin embargo 
se encuadra en una temporalidad lineal en tanto que es éste el modo 
de concebir el tiempo que tiene la tradición cristiano-romana.

Pero mientras en la tradición cristiano-romana el tiempo se concibe 
como una línea y es la eternidad la excepción a esa línea, puesto 
que la eternidad está en un plano diferente a dicha línea, el tiempo 
para los griegos es concebido de manera cíclica, de manera circular, 
de modo que principio y fin se conectan en un mismo punto o, mejor 
dicho, todo punto de ese círculo del tiempo es a la vez principio y 
fin, puesto que no hay un punto claro de inicio y finalidad, sino que 
puede ser cualquier punto dentro del círculo vital. De ahí que el ἀεί 
se haya de traducir como “lo sido siempre” más que como “lo eterno”. 
Señala Heidegger: “Si la eternidad fuera una cosa distinta del vacío 
ser siempre, del ἀεί”28. Porque el ἀεί, y este es el argumento que 
pretende esgrimir Heidegger en la conferencia de Marburgo, es un 

28 “Ewigkeit etwas anderen sein al das leere Immersein, das ἀεί”. BZ. s. 107, p. 23.



38 

FERNANDO GILABERT BELLO

concepto profano frente a la eternidad, a la aeternitas propia de la 
teología.

La teología pretende dominar el tiempo, pretende darle un 
sentido al tiempo desde la eternidad, pero las consideraciones que 
Heidegger pretende hacer no tienen que ver con la eternidad puesto 
que no tienen que ver con la divinidad, con la teología, sino más bien 
con la filosofía. Heidegger dirá:

Si nuestro acceso a Dios pasa por la fe y si el entrar en 
el tema de la eternidad no es otra cosa que esa fe, en tal 
caso, la filosofía jamás tendrá acceso a la eternidad y, 
por consiguiente, en el plano metodológico nunca podrá 
tomarla como una posible perspectiva para discutir la 
cuestión del tiempo29.

Por tanto, la filosofía no puede considerar el tiempo más que 
considerando el ἀεί, aunque tampoco desde él, como más adelante 
vendrá a decir Heidegger, siendo necesario una suerte de ciencia 
previa que clarifique el ἀεί para así en adelante poder hacer una 
reflexión filosófica acerca del tiempo. Citemos a Heidegger: 

Nuestra reflexión tampoco es filosófica, pues no 
pretende ofrecer una definición sistemática del tiempo y 
universálmente válida del tiempo30. 

29 “Wenn der Zugang zu Gott der Glaube ist und das Sich-einlassen mit der 
Ewigkeit nitch anderes als dieser Glaube, dann wird die Philosophie die Ewigkeit 
nie haben und diese sonach nie als mögliche Hinsicht für die Diskussion der Zeit 
in methodischen Gebrauch genommen werden konnen”. Ib. s. 107, p. 24.
30 “Die abhandlung ist aber auch nicht philosophisch, sofern sie nicht beanspruch, 
eine allgemein gültige systematische Bestimmung der Zeit herzugeben”. Ib. s. 
108, p. 25.



39 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

Y más adelante: “Las reflexiones que siguen sólo tienen 
en común con la filosofía el hecho de no ser teología”31.

Por tanto para hacer filosofía y no teología hemos de considerar 
el ἀεί, puesto que este ἀεί sólo tiene dentro de sus definiciones lo 
siempre constante, lo sucesivo, simplemente indica que a un punto 
en el tiempo le sucede otro, no que ese punto está al principio y al 
fin, sino que ese punto es principio y fin de sí mismo a la vez que 
algo que ya es y ha sido siempre. Recordemos que la caracterización 
que le era propia a la aeternitas era que un punto en el tiempo 
implicaba que ese punto estuviera a la vez en el principio y en el fín, 
así como en el resto de la línea del tiempo, pero el ἀεί quita toda la 
trascendencia teológica al tiempo mismo al no considerar lo eterno 
más que como ἀεί χρόνος32, esto es, siempre tiempo, eterno. No 
deja de ser curioso que la cultura griega para hacer uso de lo eterno 
tengan que introducir con ello a una divinidad, a Jronós, a Chronos, 
dios del tiempo que reinó hasta que fue derrocado por su hijo Zeus. 
Para decir que el tiempo es eterno hacen uso de lo divino, pero en 
la cultura cristiano-latina ese uso de la divinidad ya va implícito, por 
lo que el tiempo en esta última no puede sino tener connotaciones 
teológicas si se considera la eternidad como tal.

La pregunta sería entonces por qué le interesa a Heidegger hacer 
uso de esta separación entre aeternitas y ἀεί en la conferencia que 
lo distancia definitivamente de la teología y del catolicismo. La 
respuesta la situamos en el contexto de la filosofía heideggeriana 
al situar la temporalidad del sujeto como dentro de lo que se 
consideraría ἀεί más que dentro de lo considerado aeternitas. Late 
aquí en el fondo la vieja distinción entre lo humano y lo divino, pero 
Heidegger quiere romper dicha distinción de modo más radical. Si 

31 “Mit der Philosophie hat die folgende Überlegung nur so viel gemein, daβ sie 
nicht Theologie ist”. Ib. s. 108. Ib. p. 27.
32 Pabón S. de Urbina, J. M. Diccionario Manual Griego Clásico-Español. Barcelona, 
Vox, 2003. p. 10.



40 

FERNANDO GILABERT BELLO

la tradición ha dado cobijo a lo humano a partir de las categorías de 
lo divino, salvo excepciones que consideraban a la divinidad como 
producto de lo humano, Heidegger hace la cesura definitiva en favor 
de la categoría de lo humano, más concretamente de un humano 
concreto, del sujeto. Dicho sujeto no está en un plano distinto al de 
la divinidad, sino que la divinidad no tiene plano, sólo está el plano 
de dicho sujeto que, en todo caso y como último resquicio de la 
divinidad, es quien hace de lo divino una de sus categorías, pero 
dicha categoría no es precisamente la que a Heidegger le interesará 
analizar, porque, eso sí, dicha categoría es el trabajo del teólogo y 
no del filósofo.

2.2. A-Theos Times.

La pregunta que surge entonces es cómo el filósofo puede desplegar 
un saber acerca del tiempo si el especialista en el tiempo es el 
teólogo. Hemos dicho anteriormente, que la teología pretende hacer 
un dominio del tiempo y con ello darle sentido desde la eternidad, 
pero también hemos dicho que Heidegger se aparta de la eternidad, 
puesto que sus consideraciones son de corte filosófico y no teológico. 
Si Heidegger hace uso del ἀεί y no de la eternidad podríamos 
explicarlo alegando la preferencia que siente por lo humano en la 
dualidad “teológica” de lo humano y lo divino. Resaltamos que dicha 
dualidad tiene carácter teológico porque las disquisiciones de lo 
humano y lo divino no tienen una relación con otras ciencias, sino 
sólo con la teología por lo que la filosofía debe estar tan alejada de 
la divinidad como el resto de la ciencias, no debe situarse en un 
plano de relación con Dios, ya que ese es el trabajo de la teología. 
La filosofía es más bien otra cosa.



41 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

La filosofía, al igual que la ciencia, “se mueven en el medio de los 
conceptos”33, y de ahí la importancia capital que tiene clarificar el 
concepto de tiempo para hacer una filosofía que incluya al tiempo. 
La filosofía sólo puede comprender “el tiempo a partir del tiempo”34. 
Pero entonces debemos de preguntarnos qué uso hacia del tiempo 
la teología. Volvamos a desgranar la aeternitas.

La eternidad es el fruto de la fe, donde el ser humano, el hombre, 
contempla desde su finitud la infinitud que va más allá de él. Para 
la teología, yo tengo una vida finita, esto es, una vida terrenal, la 
vida que podríamos llamar de alguna manera filosófica, una vida 
que comienza con el nacimiento y acaba con la muerte; y una vida 
infinita, a la cual podríamos llamar vida teológica, una vida más 
allá de la vida que hemos denominado filosófica. La vida finita, la 
vida filosófica, implica tiempo, mientras que la vida infinita, la vida 
teológica, implica “no-tiempo”, ausencia de él, puesto que la infinitud 
implica eternidad, sin principio ni fin. La vida humana comprende 
desde el principio hasta el fín, dos puntos en el tiempo, entendido éste 
en sentido teológico, que abarcan la totalidad de la vida filosófica. 
Sin embargo, en la vida divina, no existen esos dos puntos, puesto 
que la eternidad, la aeternitas, es un tiempo sin tiempo. Un tiempo 
donde no tiene lugar la sucesión de puntos temporales y donde 
no hay un principio ni un fin, estando conectado todo con todo de 
manera temporal, es difícil de considerar tiempo. Y sin embargo, la 
teología habla de tiempo.

El tiempo teológico tiene como cuestión fundamental un tiempo 
que conecte lo humano con lo divino. Al hombre de la teología le 
interesa una búsqueda de la conexión que tiene con lo divino. Es el 
hombre el motor del tiempo, puesto que la divinidad, que además 
es eterna, no tiene interés alguno para la teología en la conexión 

33 “Sich im Begriffe bewegen”. BZ. s. 108, p. 27.
34 ”Die Zeit aus der Zeit”. Ib. s. 108, p. 25.



42 

FERNANDO GILABERT BELLO

con lo humano. La teología es algo propiamente humano, algo que 
hace el hombre para sentirse partícipe de la obra divina, teniendo 
para los teólogos, en muchos casos, dicha participación en grado 
de protagonista y siendo la divinidad el director de la obra. Pero 
la divinidad puede existir sin necesidad de recurrir a la obra. No 
es lo divino, sino lo humano aquello que busca trascender, porque 
la divinidad ya es trascendente, porque sin la obra no existe. El 
hombre, mediante el tiempo, conecta su finitud con la infinitud divina 
de la totalidad. El tiempo es lo que trasciende siendo algo propio de 
lo humano que no de lo divino. Es el tiempo entonces una cuestión 
teológica porque implica un trascender de un tiempo a un “no-tiempo”, 
porque sin ese “no-tiempo” que implica la aeternitas no tiene sentido 
el tiempo finito propio de lo humano. Porque recordemos que es el 
ser humano el que necesita de la teología para saber de la existencia 
de la divinidad, “Dios mismo no necesita de una teología”35 para 
saber de su existencia.

El otro gran problema que señala Heidegger tiene que ver con 
el acontecer que implica el advenimiento de Cristo, un tiempo que 
“Fue el de la plenitud de los tiempos”36 y que Heidegger señala como 
referente las Cartas a los Gálatas y Efesios de Pablo de Tarso y el 
Evangelio de Marcos. El punto de inflexión de la línea del tiempo que 
considera la teología es este punto en el que Dios se hace hombre, 
esto es, algo que acontece en el tiempo y donde se da el intercambio 
de tiempo finito, humano, y tiempo eterno, divino o no tiempo. 

Pero “el filósofo no cree”37. La filosofía es atea porque trata de 
conceptos, como el tiempo, que si bien tienen un uso en el orden 
de lo teológico es una mera “herramienta” lingüística para hacer una 
referencia a algo distinto de dicho concepto. La concepción de la 

35 “Gott selbst brauch keine Theologie”. Ib. s. 107, p. 24.
36 “Da die Zeit erfüllet war”. Ib.
37 “Der Philosoph glaub nitch”. Ib. s. 107, p. 25.



43 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

filosofía debe ser indepediente de la religión puesto que el cometido 
filosófico debe ser la “definición sistemática y universalmente 
válida”38 de los conceptos y no de la relación que estos conceptos, 
entre ellos el tiempo, tienen con la divinidad. De ahí que la ruptura 
que Heidegger hace con lo teológico en favor de lo humano concluya 
en un antropología de corte subjetivo, ya que el plano desde donde 
se marca toda la teología es el plano de lo humano, no teniendo 
entonces lugar un plano para la divino como no sea “fuera” del 
hombre. No es que la divinidad no tenga un plano propio, sino 
que ese plano es externo a sí mismo y sólo se considera desde lo 
humano. Pero si el filósofo no cree no hay entonces lugar para ese 
plano externo, se mantiene alejado y cualquier disquisición sobre el 
tiempo entonces ha de estar alejada de Dios.

A partir de aquí veremos como se produce un análisis del tiempo 
que se basa en el ἀεί. Este análisis, que implica una clarificación 
de conceptos, para Heidegger tampoco es considerado filosofía, 
sino más bien “una ciencia previa”39, cuya “posibilidad consiste 
en que cada investigador”40, científico o filósofo, “clarifique lo que 
comprende y lo que no comprende”41. Para Heidegger a partir 
de esta comprensión es cuando se puede comenzar a trabajar 
filosóficamente. El concepto es previo a toda disquisición de la 
filosofía y de la ciencia pero también es previo a la teología. Por ello, 
cuando Heidegger se plantea al principio de la conferencia “¿Qué 
es el tiempo?”42 lo que se plantea es por la entidad del tiempo para 

38 ”Allgemein gültige systematiche Bestimmung”. Ib. s. 108, p. 25.
39 ”Vorwissenschaft” Ib. Aunque literalmente se traduce como “ciencia de delante”, 
utilizamos la traducción empleada por Gabás y Adrián en al edición castellana.
40 ”Irhe Möglichkeit besthet darin, daβ jeder Forscher sich darüber Aufklart, war er 
versteht und war er nich versteht”. Ib. s. 108, p. 27.
41 ”Ich darüber Aufklart, war er versteht und war er nich versteht”. Ib.
42 “Wat ist die Zeit?”. Ib. s. 107, p. 23.



44 

FERNANDO GILABERT BELLO

ponerse a trabajar con él, ya que si no conoce que significa dicho 
concepto no hay manera de hacer una reflexión filosófica del mismo. 

2.3. Una “pre-ciencia” sobre el concepto Tiempo.

“¿Qué es el tiempo?”43. Es lo que pretende clarificar Heidegger. 
Pero para clarificarlo, según él, y cómo hemos visto, no quiere 
hacer filosofía, sino más bien hacer una “pre-ciencia”. Pero dicha 
ciencia previa, dicha pre-ciencia no conlleva sino filosofía, las 
conclusiones que extrae tienen que ver con un pensar de índole 
filosófica. Respetaremos la decisión del de Friburgo de llamar a esto 
una ciencia previa, pero creemos que es más adecuado el uso de 
“pre-ciencia”. Para desarrollar dicha referencia al tiempo, Heidegger 
observa el tiempo de la “vida cotidiana”44. Para la física de inicios del 
siglo XX, la física de Einstein y la teoría de la relatividad, el espacio y 
el tiempo no son nada más que en virtud de lo que en ellos acontece: 

El tiempo es nada en sí. Sólo existe como los 
acontecimientos que tienen lugar en el mismo. No hay un 
tiempo absoluto, ni una simultaneidad absoluta45.

A diferencia de lo que pregonaba la tradición, ese tiempo que se 
explicaba desde la eternidad, el tiempo no es “medible”, no tiene que 
ver con una separación en segmentos de algo que existe siempre, 
esto es, la eternidad. Como hemos explicado con anterioridad, la 
eternidad es un tiempo teológico, propio de lo divino, estando en la 
divinidad pasado, presente y futuro dándose de manera simultánea. 

43 Ib.
44 “Alltäglichkeit”. Ib. s. 108, p. 27.
45 ”Auch die Zeit ist nichts. Sie Besteht nur infolge der sich in ihr abspielenden 
Ereignise. Es gibt krinr absolute Zeit, auch keine absolute Gleichzeitigkeit” Ib. s. 
109. pp. 28-29.



45 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

Pero el hombre no puede alcanzar el tiempo de la divinidad, sino 
que ha de separar en orden “cronológico” el pasado, el presente 
y el futuro, presentándosele entonces el tiempo como una línea 
que puede controlar sólo en la medida en que tiene noticias de la 
eternidad.

La eternidad es infinita mientras que lo humano es finito. Según 
el esquema teológico, el tiempo humano, que no es tiempo eterno 
porque no es divino, es finito. Pero Heidegger considera que no hay 
tal trascender del tiempo. Eliminado el concepto de lo divino a la hora 
de hacer una reflexión filosófica sobre el tiempo, nos encontramos 
ante el problema del tiempo desde la óptica del hombre finito sin 
más. 

Heidegger, al considerar el tiempo desde la óptica del hombre 
finito considera entonces el tiempo también como algo finito. Algo 
finito es algo con principio y final. El hombre nace y muere. Con él 
nace y muere “su” tiempo. A la temporalidad se le da entonces con 
dicho vínculo con lo humano un matiz de mortalidad, esto es, finitud. 
Toda finitud lleva consigo ligado el concepto “tiempo”. Hablar de un 
principio y un fin, esto es, lo propio de aquello que es finito implica 
temporalidad. Y todo lo temporal es finito, puesto que se considera 
desde la finitud de aquel que experimenta el tiempo, esto es, alguien 
finito.

La filosofía, desde el momento en que se hace desde seres finitos, 
esto es, mortales, ha de plantearse el tiempo desde otra perspectiva 
distinta a la de la eternidad, concepto teológico y no filosófico. Para 
ello necesita de esa “pre-ciencia” que investiga lo que el Dasein, el 
núcleo de investigación de toda ciencia y filosofía, significa. Dicha 
“pre-ciencia” previa es la fenomenología y clarifica los conceptos 
a los que dicho Dasein se expone. Con la herramienta de la “pre-
ciencia”, la fenomenología que sirve para aclarar el concepto, el 
filósofo podrá comprender el tiempo a partir del tiempo y no a partir 
de Dios, es decir, podrá comprender el tiempo a partir del ἀεί y no a 



46 

FERNANDO GILABERT BELLO

partir de la eternidad, porque aunque el ἀεί contenga connotaciones 
de eternidad, no deja de ser un mero derivado de la forma temporal, 
finita y limitada.

Por eso la pretensión de Martin Heidegger es hacer una referencia 
al tiempo de la “vida cotidiana”, alejado de la teología, un tiempo 
inmanente que no trascendente. Porque el tiempo fenomenológico 
es un tiempo del sujeto, del sujeto que experimenta el fenómeno del 
tiempo, un sujeto que nace y muere, un sujeto que es finito y que, 
como hemos visto, dicha finitud implica una temporalidad finita y 
acorde a su experiencia como ente temporal. 

La teoría de la relatividad despertó un nuevo interés por el tiempo 
en la época en que Heidegger escribe este texto, el primer cuarto del 
siglo XX. Heidegger no es ajeno a esta nueva visión del tiempo que 
acababa con los presupuestos de la base científica de la Modernidad, 
a saber, la física de Newton, la física que consideraba al espacio 
y al tiempo como algo absolutos, teniendo los demás conceptos 
y cálculos de dicha disciplina que ser algo relativo en virtud de la 
absolutez de espacio y tiempo.

El interés por la cuestión de qué es el tiempo se ha 
despertado, nuevamente en la actualidad por el desarrollo 
de la investigación física, concretamente en su reflexión 
sobre los principios fundamentales acerca de lo que 
ella tiene que comprender y definir a este respecto: la 
medición de la naturaleza en el marco de un sistema de 
relaciones espacio-temporales46.

Heidegger cita este interés explícitamente en su conferencia 
y también la edición de Klostermann de Friedrich-Wilhem von 

46 “Das interesse dafür, was die zeit sei, ist in der Gegenwart neu geweckt 
durch die Entwicklung der physikalischen Forschung in ihrer Bessinung auf 
die Grundprinzipien der hier zu vollziehenden Erfassung und Bestimmung: der 
Messung der Natur in einem raum-zeitli Bezugssystem”. Ib. ss. 108-109, p. 29.



47 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

Herrmann incluye como notas al pie las obras donde Albert Einstein 
expone la Teoría General de la Relatividad. Pero en fenomenología, 
en esa “ciencia previa” que pretende hacer Heidegger para clarificar 
el tiempo también se incluye la relatividad. La diferencia con la física 
es que en la fenomenología el tiempo no es relativo en función de las 
cosas que en el acontecen sino desde el mismo acontecer del tiempo, 
esto es, desde el sujeto finito que experimenta la temporalidad. Pero 
con Einstein se abre el debate por el tiempo, lo cual, en cierto modo 
es del interés de Heidegger, entre otras cosas porque le sirve para 
confrontarse con la tradición, que ya no es una tradición ancestral 
sino una tradición fundada en la Modernidad.

2.4. Aristóteles, Einstein y Heidegger.

Habíamos señalado entonces que el interés por el tiempo se 
despierta en la época de Heidegger por las investigaciones en física 
de Albert Einstein. Pero este interés por el tiempo que tiene la física 
es muy distinto al interés que tiene en la fenomenología. Hemos 
señalado también que la fenomenología es una ciencia previa con la 
que trabajan la filosofía y la ciencia, entre ellas la física. Este análisis 
del tiempo entonces ha de ser anterior a toda especulación sobre el 
tiempo de la teoría de la relatividad.

Porque para Heidegger, Einstein parece que demuestra mediante 
reglas matemáticas lo que ya se esboza en la Física de Aristóteles. 
En la teoría física aristotélica, el tiempo no es nada en sí mismo, sino 
que sólo tiene existencia, sólo tiene cierta realidad, en función de los 
acontecimientos que en el mismo acontecen. Dichos acontecimientos 
implican un cambio, siendo dicho cambio un cambio en el tiempo. 
Señala Heidegger: 

El tiempo es aquello en lo que se producen 
acontecimientos. Esto ya lo vio Aristóteles en relación con 



48 

FERNANDO GILABERT BELLO

el modo fundamental de ser de las cosas naturales: el 
cambio, el cambio de posición, el movimiento47

Y cita en griego la Física de Aristóteles: “El tiempo es un movimiento 
o algo perteneciente al movimiento”48.

Entonces esta realidad del tiempo sólo tiene, por consiguiente, un 
carácter parcial. No hay un tiempo absoluto, no hay una absolutez en 
la simultaneidad. El tiempo es en base al movimiento, de no haber 
movimiento no habría tiempo. Aristóteles y la Teoría de la Relatividad 
coinciden en esto. Con la física de Albert Einstein se acaba con las 
teorías de Newton. Pero acabar con Newton implica acabar también 
con aquello que era lo que predominaba sobre el tiempo en el 
ámbito filosófico, a saber, con la teología. Cuando se acaba Newton, 
se acaba la teología. La divinidad y la ciencia moderna se fueron 
al traste cuando éstas se dispusieron a plantar cara al tiempo en 
sentido ordinario y no metafísico. Pero este descubrimiento no es 
posterior a la teología ni a la física de Newton, no es algo que surja 
desde la Modernidad para acabar con ella, sino que no es para nada 
un descubrimiento nuevo, no lo descubren Heidegger ni Einstein, 
sino que ya estaba en Aristóteles. Pero la tradición lo dejó en el 
aire al no atreverse a encarar el problema, buscándole simplemente 
unas soluciónes que resultaron no ser válidas, esto es, la eternidad 
en el ámbito de la teología y el tiempo absoluto en la física.

Si quitamos las consecuencias del carácter absoluto del tiempo, 
de la “absolutez” del tiempo, vemos que el tiempo en sí no es nada, 
“el tiempo es nada en sí”49. Lo que hacemos no es sino referencias a 

47 ”Die Zeit is das, worin sich Ereignisse abspielen. So wird dieses schon von 
Aristoteles gesehen in Zusammenhang mit der Grundart des Seins des Naturseins: 
der Veränderung, des Platzwechsels, der Fortbewegung”. Ib. s. 109, p. 29.
48 “επει ουν ου κινησις, αναγκη της κινησεως τι ειναι αυτον”. ariStóteleS. Physica. 
219a. Cit. en BZ. s. 109. Ed. cast. p. 28.
49 ”Auch die Zeit ist nichts”. Ib. 



49 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

características de los entes, a entes concretos en una determinada 
situación y dicha situación abarca tanto el espacio como tiempo. 
Pero el tiempo es algo más que el espacio, porque en el espacio las 
cosas ya están dadas mientras que en el tiempo las cosas acontecen, 
suceden los hechos. Esto es lo mismo de lo que Aristóteles se 
percató en el estudio en el que analiza el movimiento. El cambio 
se da en el espacio en virtud del tiempo. Podemos tener un mundo 
estático, donde los entes de dicho mundo se han de representar de 
forma tridimensional. Dicho estatismo representaría lo que hemos 
visto que la teología denominaría eternidad, lo eterno y que a la vez 
es inmutable. Pero dicha eternidad, que en la teología es la clave 
del tiempo, no tiene ninguna razón de ser para el tiempo inmanente, 
esto es, el tiempo de la filosofía, el tiempo de “la vida cotidiana”. 
Dicho tiempo inmanente se percibe conjuntamente con el cambio, 
con la mutabilidad, con la ruptura de ese estatismo imperante 
en el espacio. Pero sin los entes situados en ese espacio, sin el 
movimiento de dichos entes, el tiempo no existe. No es nada. “El 
tiempo es nada en sí”.

Por eso mismo, porque es nada, no puede existir una absolutez 
con respecto del tiempo, sino simplemente una relatividad. El tiempo 
parece ser un accidente de los cuerpos, no es el movimiento de 
los cuerpos, sino algo que está relacionado con dicho movimiento, 
como pensaba Aristóteles. El cambio, el movimiento, se produce “en” 
el tiempo. El modo en que la filosofía, y cuando decimos filosofía 
a lo que pretendemos hacer referencia es a los principios por los 
que el pensamiento occidental ha estado sometido a la teología, ha 
tratado la mostración y demostración del tiempo ha sido mediante 
la medición, esto es, mediante la duración. La medición del tiempo 



50 

FERNANDO GILABERT BELLO

señala el “Cuándo”50 y el “Cuánto”51, el, en palabras de Heidegger, 
“Desde-cuando-hasta-cuando”52; pero no señala el “qué”. No nos 
dice nada sobre la entidad del tiempo, sino únicamente lo que en él 
acontece, pero esto no es tiempo, sino algo, otra cosa, que acontece 
“en” el tiempo.

En el tiempo se puede señalar un punto determinado, un ahora, 
de tal modo que señalando dos puntos en la línea del tiempo siempre 
sucederá que uno de ellos será anterior y el otro posterior, indicando 
con ello que hay un antes y un después y es eso precisamente 
lo que “muestra” el tiempo. Pero no se demuestra, puesto que 
ninguno de los puntos de la línea difiere de los demás. Cada punto 
que se denomina “ahora”, tiene un antes y un después. El punto 
que señalábamos como el anterior es a la vez, después para otro 
punto más anterior aún, y de igual modo pasa con los puntos que 
suceden después. Al estar todos los puntos de la línea del tiempo 
en condiciones de igualdad es posible medir el tiempo. La medida 
del tiempo es una simple determinación con respecto al ahora. Esto 
implica que cada “ahora” particular, esto es, cada persona concreta 
en un momento determinado, es el tiempo, siendo la relación con 
otros ahoras, también el tiempo. 

2.5. El tiempo y el espíritu de Agustín.

La idea central entonces será que cada uno, cada sujeto, es el tiempo, 
“su” tiempo, en tanto que acontece en dicho tiempo “suyo”. Martin 

50 ”Wielange”. Ib. s. 110, p. 30. La edición castellana recoge el vocablo “Cuanto-
tiempo”. Hemos considerado traducirlo únicamente como “Cuanto” ya que 
creemos que también expresa adecuádamente lo que Heidegger quería recoger 
cuando hacía referencia a la cantidad de tiempo.
51 “Wann”. Ib.
52 ”Von-wann-bis-wann”. Ib. Juego de palabras que emplea Heidegger.



51 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

Heidegger lo dice claramente cuando responde a las preguntas a las 
que su discurso ha llegado:

¿Qué es el tiempo de este ahora en el que miro el reloj? 
Por ejemplo, ahora, en el preciso instante en el que lo 
hago; ahora, cuando se apaga la luz. ¿Qué es el ahora? 
¿Está el ahora a mi disposición? ¿Soy yo el ahora? 
¿Es cualquier persona el ahora? De ser así, yo mismo 
y cualquier otra persona sería el tiempo. Y en nuestro 
ser juntamente con otros seríamos el tiempo-todos y 
ninguno53.

A partir de esto, tenemos motivos para preguntarnos cómo 
lo hace Heidegger si soy yo mismo el ahora y mi existencia es el 
tiempo. Aunque, como también señala Heidegger, esto tampoco es 
nuevo. Al igual que sucedía en la teoría de la relatividad de Einstein 
con la física aristotélica, los presupuestos de Heidegger ya se ven 
amparados por otro autor clásico de la filosofía: Agustín de Hipona 
en el famoso libro XI de sus Confesiones. Cito literalmente la cita 
que Heidegger recoge de Agustín de Hipona: 

En tí, espíritu mío, mido los tiempos. A tí te mido cuando 
mido el tiempo. No te atravieses en mi camino con la 
pregunta ¿cómo es esto? No me induzcas a apartar 
la vista de tí a través de una falsa pregunta y tampoco 
obstruyas tu camino con la perturbación de lo que pueda 
afectarte. En tí, repito una y otra vez, mido el tiempo. Las 
cosas que pasan y te salen al encuentro producen en ti 
una afección que permanece, mientras ellas desaparecen. 
Mido la afección en la existencia presente, no las cosas 

53 “Die Zeit jetzt, da ich auf die Uhr sehe: Was ist dieses Jetzt? Jetzt, da ich es tue; 
jetzt, da etwa hier das Lich ausgeht. Was ist das Jetzt? Verfüge ich über das Jetzt? 
Bin ich das Jetzt? Its jeder Andere das Jetzt? Dann wäre die Zeit ja ich selbst, und 
jeder Andere wäre die Zeit. Und in unserem Miteinander wären wir die Zeit - kenier 
und jeder”. Ib. ss. 110-111, p. 32.



52 

FERNANDO GILABERT BELLO

que pasan produciéndola. Repito que es mi manera de 
encontrarme lo que yo mido cuando mido el tiempo54.

Agustín decía en las Confesiones, como vemos, al hacer 
referencia a su espíritu que en él, en el espíritu, medía el tiempo. 
Pero Agustín parece que deja la pregunta sobre el tiempo en el 
aire. No la responde, sino que sólo la señala. Pero Agustín da las 
primeras claves del lugar a donde se quieren encaminar las ideas de 
Heidegger en esta conferencia.

La larga cita que hemos señalado de las Confesiones puede 
desgranarse en la filosofía de Heidegger. “En ti mido el tiempo” 
repite Agustín hasta tres veces haciendo referencia a su espíritu. 
El espíritu como instrumento de medida que indica Agustín, es el 
espíritu en tanto que Dasein, un término clave en el pensamiento 
de Heidegger. Pero el espíritu, al igual que la aeternitas, implica una 
serie de connotaciones religiosas e idealistas. Por ello, Heidegger, 
al igual que oponía el ἀεί a la aeternitas, ha de oponer el Dasein al 
Espíritu. El espíritu nunca será Dasein, esto lo matiza Heidegger no 
en esta conferencia, pero si lo hará ya en Ser y Tiempo. En Agustín, 
el Dasein se enunciará como tiempo, ya que el término Dasein es 
un término alemán que surge en el pensamiento de Heidegger. Para 
evitar confundirlo con el espíritu, propio de la teología, con Heidegger, 
matizaremos y haremos referencia al Dasein, no al espíritu. El 
espíritu se relaciona con la teología pero las observaciones que 
quiere hacer Heidegger nada tienen que ver con ella. El espíritu es 
a la eternidad lo que el Dasein es al ἀεί. Si se quiere evitar toda 
connotación teológica del tiempo se deben entonces evitar no sólo 

54 “In te, anime meus tempora metior; noli mihi obstrepere; quod est; noli tibi 
ostrepere turbis affectionum tuarum. In te, imquan, tempora metior; affectionem 
quam res praeteruntes in te faciunt, et cum illae praeterierint manet, ipsam metior 
praesentem, non eas quae praeterierunt ut fieret: ipsam metior, cum tempora 
metior”. agUStín de HiPona. Confessiones. Ed. bilingüe de A. Custodio. Madrid, 
BAC, 2005.



53 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

las alusiones a la aeternitas, sino también al espíritu, empleando 
mejor respectivamente el ἀεί y el Dasein. 

Pero la cita de Agustín da mas juego aún. Dice Agustín: 

No me induzcas a apartar la vista de tí a través de una 
falsa pregunta y tampoco obstruyas tu camino con la 
perturbación de lo que pueda afectarte, 

y más adelante: “Las cosas que pasan y te salen al encuentro 
producen en ti una afección que permanece, mientras ellas 
desaparecen”, y, de nuevo: 

Mido la afección en la existencia presente, no las cosas 
que pasan produciéndola. Repito que es mi manera de 
encontrarme lo que yo mido cuando mido el tiempo. 

El espíritu de Agustín, y al que vamos a identificar, como hemos 
dicho, con el Dasein, es de carácter caprichoso y afectivo y se 
muestra esquivo a la hora de tratar de aprehenderlo. El espíritu 
agustiniano (que es Dasein y no espíritu) no se deja aprehender, 
utilizando para su evasión los acertijos que rodean la existencia. A la 
existencia la envuelve el tiempo, tal vez, porque el tiempo mismo sea 
la existencia. Los accidentes que acontecen al espíritu (de nuevo 
recordar que es Dasein) quedan impresos en él, las circunstancias 
son las que construyen dicho espíritu (Dasein). Cuando mido el 
tiempo, me enfrento a mí mismo, a mi mismidad, a mi yo, en tanto 
que mi yo es mi Dasein.

Lo que nos queda claro con la lectura que hacemos de Agustín 
es que el tiempo requiere Dasein, porque dicho Dasein es lo que 
permite distinguir los distintos modos de la temporalidad, o, dicho de 
otra forma, los modos del “estar”. Lo que la tradición surgida a partir 
de la Modernidad había seguido para la explicación del tiempo era 
una secularización del tiempo teológico, esto es, una explicación del 
tiempo natural basada en la física de Newton, un tiempo absoluto. 
Así la aeternitas se transformó en el paradigma, del mismo modo 



54 

FERNANDO GILABERT BELLO

que lo fue el tiempo absoluto de la física moderna, pero siguió siendo 
el mismo tiempo en esencia, un tiempo que no daba lugar al sujeto 
más que cómo partícipe de él, en lugar de hacer al sujeto mismo el 
tiempo. Este tiempo absoluto, esta aeternitas, no es el tiempo del 
sujeto en tanto que dicho sujeto es un estar, porque dicho estar es el 
reflejo inmediato que tiene el sujeto de su ser. Por tanto, el sujeto es 
temporal en tanto que está, en tanto que “está-ahí” (Dasein). El ser 
temporal es el ser fundamental sobre el Dasein en lo que se refiere a 
su ser. Ya tenemos entonces que es el Dasein del sujeto el que nos 
permitirá alcanzar las claves para la comprensión y la aprehensión 
del tiempo.

2.6. Y como el tiempo se convierte en Dasein.

Cuando hablamos de la filosofía de Heidegger lo que nos viene a la 
cabeza es la diferencia que éste hace entre ser en tanto que ente y 
ser en tanto ser, en tanto que ser mismo. Esta diferencia fundamental 
y por la que se reconoce la filosofía de Heidegger nos viene al caso 
para enlazar nuestra pregunta por la temporalidad con la pregunta 
por la subjetividad. La diferencia señalada en entre el ser en tanto 
que ente y el ser en tanto que ser es la misma diferencia que existe 
entre ser el tiempo y ser en el tiempo. Podemos decir entonces 
que una cosa es la temporalidad, esto es el tiempo mismo, y otra 
muy distintas las cosas que en el tiempo pasan, los hechos que 
suceden en el tiempo. Tenemos entonces como clave fundamental 
la temporalidad del sujeto. El sujeto pone tiempo, no señalamos al 
sujeto en el tiempo, sino que, como veremos, es el tiempo mismo. 
El tiempo no puede estar más allá del sujeto y este ubicarse en el 
tiempo, como un objeto más. Si colocamos el tiempo más allá del 
sujeto volvemos a caer en la metafísica, pero Heidegger pretende 
precisamente erradicar esta metafísica para no volver a caer en la 



55 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

trampa que cae toda metafísica: la teología, precisamente aquello 
que pretende aislar en esta conferencia del concepto tiempo.

Para Heidegger la esencia del sujeto es la temporalidad, la 
afirmación básica de éste. El sujeto es tiempo, no está en el tiempo. 
El tiempo es puesto por el sujeto. Ahora cabría preguntarnos que 
sería lo característico de este sujeto. Heidegger responde a esta 
pregunta a las claras: Lo propio del ser humano, lo característico de 
lo humano es que muere. Es la muerte aquello que pone el acento 
en lo humano, lo que condiciona a todo el Dasein. Pero hay que 
tener en cuenta que esta muerte, esta finitud de dicho Dasein se 
experimenta como propia, no como muerte de lo ajeno, sino de sí 
mismo. Esto lo veremos en lo tocante a la finitud. 

No adelantemos acontecimientos. Lo que señalaremos es que 
el sujeto tiene como espacio un mundo, un mundo que tiene como 
base y característica principal que está en el tiempo. Nosotros, como 
sujetos, estamos en ese mundo pero los hechos de ese mundo 
pasan en algo que pone el sujeto. Tenemos conciencia de mundo, 
dicho mundo no es un mundo natural. La naturaleza humana no 
es una naturaleza como tal, sino que es un constructo cultural. En 
dicho constructo lo primero que existe es la actitud. Luego a dicha 
actitud se le ponen adjetivos. Con esto queremos decir que no existe 
la mecánica física o la filosofía al principio de los tiempos, sino que 
esto siempre viene después. Lo que surge en este mundo es alguien 
que hace cosas, que piensa cosas, cualquier cosa, algo. Luego a 
esa acción y a los pensamientos que van relacionados con dicha 
acción toma un nombre que se da de acuerdo a dicha acción. Así 
surge la técnica. La técnica es un medio de dominio para dominar el 
mundo, que es aquello por lo que uno se siente dominado.

La técnica entonces da un nombre al sujeto, le hace ser algo, 
ser técnico de algo. El propio hombre ya es técnica puesto que se 
caracteriza por hacer, por realizar. Ese hacer implica un “ser” (o un 



56 

FERNANDO GILABERT BELLO

“estar”). Lo propio del sujeto está precisamente en que dicho sujeto 
“es”.



57 

3. La subjetividad

En cualquier estudio o investigación que se haga sobre el pensamiento 
de Martin Heidegger es una necesidad inexcusable relacionar la 
subjetividad con el Dasein. Tradicionalmente el Dasein alude a la 
existencia. En Heidegger esa existencia se presenta desde una 
óptica subjetiva. Existe el sujeto. Éste es el motor de toda la realidad 
en tanto que toda esa realidad existe por y para él. Pero ese sujeto 
nunca es un sujeto ajeno, nunca es una segunda o tercera persona, 
sino que se vivencia única y exclusivamente desde la visión de un 
yo, esto es, desde la subjetividad más radical. Con el análisis del 
Dasein, Heidegger persigue un análisis del yo. Pero este análisis no 
se puede entender únicamente como un análisis de aquello que el 
sujeto es, de lo que yo soy, sino que responde a una necesidad de 
ubicar ese yo-soy en un momento concreto: el presente, el ahora. 
Ese ahora nos dará las pautas para saber lo que yo-soy-ahora, pero 
no antes ni después, sino en este preciso instante que recoge mi 
historia como Dasein, esto es, mi pasado, y me proyecta hacia mi 
futuro, que Heidegger denominará, como veremos más adelante, 
como un anticipar.

Queda entonces con esto claro el matiz que toma la segunda 
idea que analizamos en este estudio, la idea de subjetividad. Como 
venimos anunciando, esa subjetividad, en clave heideggeriana, 
se vincula al tiempo, más concretamente a la idea de tiempo que 
venimos defendiendo, es decir, un tiempo que se vincula a un ahora 



58 

FERNANDO GILABERT BELLO

y en cuyo ahora se desglosa el carácter subjetivo de la temporalidad. 
Sólo nos queda entonce el hacer referencia a la finitud. Dicha finitud 
supone que el sujeto muere y ese morir es el que da la clave definitiva 
del sujeto y, con él, del tiempo.

3.1. Para una traducción de Dasein.

Si hay un concepto que crea controversias en la filosofía de Heidegger 
es el Dasein. El Dasein se ha traducido en nuestro idioma como 
“Ser-Ahí” o como “el Ser”, incluso en la edición de Ser y Tiempo 
que tomaremos como referencia en castellano55 se utiliza el propio 
vocablo alemán que empleó Heidegger: Dasein. La traducción que 
emplean Raúl Gabás y Jesús Adrián de Dasein es la de “Ser-ahí”. 
Nosotros emplearemos en lo sucesivo como traducción de Dasein el 
término “Estar-ahí” o sencillamente “Estar”, puesto que todo “Estar” 
implica un “ahí”.

En alemán, idioma en que escribió y publicó Heidegger, el verbo 
Sein se puede traducir como “Ser” o como “Estar” pero también 
como “Existir”, al igual que sucede en inglés con el verbo To Be 
o en lengua francesa con el verbo Être. Esto es, tenemos dos 
vocablos, dos conceptos distintos, que en varios idiomas se utilizan 
como uno sólo de manera indisoluble. “Ser” y “Estar” implican un 
“Existir”. Si digo que yo soy o digo que yo estoy, vengo a decir 
que yo existo, porque de no existir no podría ni ser ni estar. “Ser” 
y “Estar” se coimplican con “Existir”. Pero no sucede lo mismo con 
“Ser” y “Estar” entendidos éstos en castellano. Suele entenderse 
“Ser” como esencia y “Estar” como lugar, situación o estado. “Ser” 
haría entonces referencia a lo que permanece siempre como algo 
inalterable e inmutable en alguna cosa mientras que “Estar” hace 

55 Heidegger, M. Ser y Tiempo. Tr. J. E. Rivera. Madrid, Trotta, 2009.



59 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

referencia a lo que es una cosa cada momento y lugar. “Ser” es un 
verbo auxiliar que afirma de un sujeto aquello que es su atributo. 
Por ejemplo, si yo digo “Yo soy médico” o “Pedro es rubio” estoy 
afirmando ciertos rasgos, caracteres, atributos de mi vida que me 
pueden definir como tal. Pero el “Estar” implica un hallarse, bien en 
una localización, bien en una situación, bien en una condición o bien 
“en un modo actual del ser”56. Ese hallarse es lo que lo hace distinto 
al “Ser”. El “Estar” señala entonces algo que tiene carácter temporal, 
algo que es meramente circunstancial, porque yo estoy aquí pero 
luego puedo estar allí y aunque pueda estar tanto aquí como allí 
en algún lugar de ese espacio que pretendo denominar “casa” u 
“oficina”, también es cierto que puedo abandonar esos lugares, al 
igual que puedo estar enfermo o estar triste y aunque puede que 
mi tristeza sea fruto de mi enfermedad, si es cierto que mi estado 
de ánimo puede variar y luego puedo estar enfermo pero mejor de 
ánimo y mañana puedo estar completamente recuperado. Todo 
“Estar” implica, digámoslo de una vez, temporalidad.

Ahora bien, la filosofía de Heidegger quiere dar prioridad a la 
existencia y ésta, en su filosofía, se entiende de modo temporal, no 
es lo que permanece como sucedía en Aristóteles57,  sino que, para 
Heidegger, la sustancialidad que le era propia al “Ser” cambia en 
Heidegger de categoría, pasando a la temporalidad que implica el 
“Estar”. Creemos más adecuado referirnos entonces al Dasein como 
“Estar-ahí”, puesto que pretende señalar al ente en el respectivo 
instante de su ser, esto es, su “Estar”. El ente que somos cada cual y 
al que apuntamos cuando decimos “yo soy” es más bien un “yo estoy”, 
puesto que mi ser es circunstancial. Si bien puedo decir usando los 
ejemplos que antes usamos “Yo soy médico”, pero es que hubo un 
tiempo en que antes de empezar a ejercer la medicina, incluso antes 

56 real academia española de la lengua. Diccionario de la Real Academia Española. 
Espasa, Madrid, 2014.
57 cfr. aristóteles. Metaphysica.



60 

FERNANDO GILABERT BELLO

de mi formación como médico, yo no sabía nada de medicina, por 
lo que el “soy médico” es algo de ahora, ahora estoy ejerciendo de 
médico pero también teniendo formación y título en medicina puedo 
ejercer otros roles que no tengan nada que ver con la medicina, 
puedo ser médico en España pero es posible que me vaya a vivir 
a otro país donde mi título de médico no esté homologado o puedo 
recibir una oferta de empleo mejor que la de ejercer de médico y 
dedicarme a otra cosa. Y aunque lo ejerza y esté en este momento 
en consulta, puede telefonearme mi mujer y pedirme que recoja a 
mis hijos y ejerza de padre (y no de médico). Por eso es más bien 
“yo estoy” que “yo soy”. Con el siguiente ejemplo esto se ve mejor: 
Yo puedo ser padre, pero también hijo de manera simultánea, si 
tengo junto a mí a mi progenitor y a mi vástago ¿quién soy? ¿padre 
o hijo?. Es más propio decir estoy como hijo para... y como padre 
para... De igual modo es más propio regirse por el “Estar” a la hora de 
calificar nuestras cualidades y atributos puesto que al ser efímeras 
se pueden perder.

Con otro ejemplo que he puesto antes, es más complicado pero 
se puede resolver también con la temporalidad. Si digo que yo soy 
rubio implica que mi pelo no es oscuro, sino claro, y eso es algo 
que parece que tengo siempre, pero ¿hubo un momento en que no 
tenía pelo? Puedo modificar el color de éste o puedo perderlo. No lo 
sabré, pero si está sujeto al cambio de la temporalidad. Puede ser 
que sea rubio mientras ejerzo la medicina y esto no va a cambiar 
mientras ejerzo la paternidad, seguiré siendo rubio. Pero habrá un 
momento en que ya no lo sea. Puede que debido a un tratamiento 
de quimioterapia no me crezca más ningún pelo en el cuerpo, por 
lo que dejaré de ser rubio y seré otra cosa, pero no rubio. Dejaré de 
estar rubio y estaré de otro modo. También aquí el “Estar” es más 
útil que el “Ser”.

Y en último lugar, para esta diatriba entre el “Ser” y el “Estar”, 
tenemos la animosidad, que es un concepto bastante importante 



61 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

también en la filosofía de Heidegger. La animosidad siempre es 
temporal. Hoy puede estar alegre y pasar a estar triste en breves 
instantes. La animosidad nos indica que predomina el “Estar” sobre 
el “Ser” porque el ánimo se mide en “estados”. Siempre estamos de 
una manera u otra, no somos tristes o alegres. Los alegres también 
lloran de tristeza a veces y, a veces, los tristes tienen momentos de 
alegría. Todo ánimo es un estado, esto es, un “Estar” y no un “Ser”.

Por todo ello vamos a convenir en la traducción de Dasein como 
“Estar-ahí”. Da-Sein. Todo “Estar” implica un “ahí”, ese “ahí” es el 
que indica el momento presente en que se analiza al sujeto en su 
relación con el tiempo. Todo tiempo es un “ahí” donde está situado el 
sujeto. La concrección la da el momento presente. Mi “estar-ahí”, mi 
Dasein, es algo cambiante que sólo tendrá un momento en el que se 
pueda decir de algo que es en el momento de la finitud de ese algo 
y siempre desde la finitud para mí, esto es, desde mi propia finitud.

3.2. Las estructuras fundamentales del Dasein.

El texto de la conferencia El concepto de Tiempo presenta la 
curiosidad de que en él se hace una exposición breve de las 
estructuras fundamentales de eso que venimos a llamar Dasein. 
Nuestro trabajo sobre la idea de subjetividad que Heidegger despliega 
en dicha conferencia y que supondrá la antesala de un desarrollo 
más elaborado en Ser y Tiempo va a centrarse en esas pautas 
que Heidegger desarrolla brevemente. En la edición de las obras 
completas de Heidegger en alemán, son sólo un par de páginas58. 
Nosotros trabajaremos ese par de páginas para desarrollar nuestra 
la idea de subjetividad y la conexión que se extrae de dicha idea con 

58 BZ. ss. 113-114, pp. 36-40.



62 

FERNANDO GILABERT BELLO

las otras dos ideas con la que pretendemos relacionar este trabajo, 
a saber, la idea de temporalidad y la idea de finitud. 

Heidegger enumera ocho estructuras fundamentales. Nosotros 
nos guiaremos en principio por la pauta elegida por el filósofo de 
Friburgo para separar entre sí dichas estructuras pero en algunos 
casos nos veremos obligados debido a los distintos matices que 
toman determinadas estructuras a desdoblar en dos partes los 
desarrollos de algunas de las mismas.

3.2.1. El Dasein en tanto que “Estar-en-el-mundo”.

La primera de las estructuras fundamentales del Dasein que vamos 
a analizar es la estructura del mismo en tanto que In-der-Welt-sein, 
que suele traducirse como “Ser-en-el-mundo” o como “Estar-en-el-
mundo” según la traducción que hemos propuesto con anterioridad. 
A partir de aquí cobra sentido nuestra traducción del Dasein como 
“Estar-ahí”, puesto que ser en un mundo cualquiera implica un estar 
en dicho mundo. 

Dice en dicho parágrafo Heidegger cuando hace referencia al In-
der-Welt-sein: “La vida humana no es algo así como un sujeto que 
haya de realizar alguna hazaña habilidosa para llegar al mundo”59. 
Efectivamente. Estamos arrojados al mundo. Estamos en el mundo. 
Para ello no hemos tenido que hacer no ya una “hazaña habilidosa” 
sino que ni siquiera el mínimo acto. Ni siquiera nacer, puesto que 
nuestro nacimiento y nuestra concepción no son obra nuestra, 
sino de nuestros progenitores. El verbo “nacer” pierde entonces 
su carácter activo. Uno nace pero no nace activamente, sino que 
es más bien “nacido”. Uno es (está) “nacido”. No hay que hacer 

59 “Das menschliche Leben ist nich irgendein Subjekt, das irgendein Kunstück 
mache muB, um die Welt zu kommen”. Ib. s. 112, p. 36.



63 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

nada para nacer y por eso uno se ve arrojado al mundo sin haberlo 
deseado. Uno se haya encontrado en el mundo. Está en el mundo 
y ese es el verdadero inicio de todo. El sujeto “está-en-el-mundo”. 
A partir de aquí, tenemos la base con la que todo filosofar se ha de 
ver: la circunstancia de un “Estar”. Todo sujeto, sujeto que filosofe o 
no, se haya inmerso en una situación, en un caso, y dicho caso se 
haya en un mundo, por tanto, el primer rasero que debe solventar 
todo pensar acerca del Dasein es que este se encuentra inmerso en 
algún lugar y circunstancia, es que “está”.

El Dasein, si consideramos lo dicho anteriormente y lo consideramos 
como un “estar-en-el-mundo”, implica “ser (estar) de tal manera en 
el mundo, que este ser (estar) implica manejarse en el mundo”60. 
Cuando uno se haya en una situación ha de saber desenvolverse en 
dicha situación. El “Estar” implica un desenvolvimiento que es a la 
vez actuación y padecimiento. Actúo en tanto que estoy. A pesar de 
que uno no elige estar o no estar en tanto que “estar-en-el-mundo”, 
uno parece que cuando está haciendo o actuando o, incluso, 
sufriendo, tiene con ello el don de la acción, la perifrasis verbal del 
gerundio (verbo “estar” sumado al gerundio) da lugar a una voz 
activa mientras que con el verbo “ser” se construye la voz pasiva. 
El “Estar” implica acción aunque la acción no se realice, pero da la 
opción de realizarla. No hacer nada es una actividad, o la negación 
de una actividad pero que no tiene sentido si no se contempla la 
posibilidad de dicha actividad. Así estamos dando paso a la primera 
forma de entender la nada, esto es, como negación de algo que es, 
pero que sin embargo no es nada sino que es algo. 

Un sujeto que se encuentra, que está, en el mundo, aunque no 
haya elegido dicho “Estar”, por el mero hecho de estar, ya “está”. Y 
dicho “Estar” implica acción, por lo que el sujeto es agente en tanto 
que “está”. Podemos decir que todo sujeto es además paciente en 

60 “In der Weise in der Welt sein, daB dieses Sein besagt: mit der umgehen”. Ib.



64 

FERNANDO GILABERT BELLO

tanto que “está”, puesto que también es víctima de las circunstancias, 
pero el existencialismo de Heidegger se muestra muy alejado del 
existencialismo francés, ya que mientras Sartre, como ejemplo de 
dicho existencialismo, se declina hacia un existencialismo pasivo 
donde el estar en el mundo es en cierto modo una “condena”61, el 
existencialismo de Heidegger pretende alzar la voz precisamente 
desde el arrojo del mundo, desde el mismo “Estar”, siendo dicho 
“Estar” precisamente la base del filosofar, que ya implica un modo 
de actuar. 

Dice Heidegger cuando explica el In-der-Welt-sein:

El Dasein, entendido como “Estar-en-el-mundo”, significa 
Ser (Estar) de tal manera en el mundo que este Ser 
(Estar) implica manejarse en el mundo; demorarse a 
manera de un ejecutar, de un realizar y llevar a cabo, y 
también a manera de un contemplar, de un interrogar, de 
un determinar considerando y contemplando”62.

En ese ejecutar, en ese realizar y llevar a cabo, en ese contemplar, 
interrogar y determinar, es donde se haya esa actividad, ese manejo 
del mundo que implica la actividad y que no es otra cosa que un 
hacer, dicho hacer surge del mismo hecho de que se está, del mismo 
“Estar”. A partir de que uno está puede hacer, puede actuar. Pero 
ese actuar, además de un hacer, implica una actividad ulterior que 
conlleva todo hacer y que tiene relevancia en la obra postrera de 
Heidegger, de ahí la importancia que empleamos en destacar estas 
estructuras fundamentales del Dasein en la presente conferencia.

61 v. sartre, J.-P. L’existentialisme est un humanisme. París, Gallimard, 1996.
62 ”Dasein als In-der-Welt-sein meint: in der Weisen in der Welt sein, daB dieses 
Sein besagt: mit der Welt umgehen; bei ihr verweilen in einer Weise des Verrichtens, 
der Bewerkstellingens, des Erledigens, aber auch der Betrachtung, des Befragens, 
der betrachtenden, vergleichenden Bestimmens”. BZ. s. 112, p. 36.



65 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

Todo hacer implica para Heidegger un “cuidar”. Heidegger lo dice 
claramente: “El Ser-en-el-mundo se caracteriza por un cuidar”63. 
Por dicho cuidar podemos entender un hacer. Los traductores al 
castellano suelen traducir Besorgen, que es el término que emplea 
Heidegger como “cuidar” pero dicho verbo alemán también tiene una 
consideración de actuación por lo que puede traducirse propiamente 
como “hacer”. Esto corrobora lo que venimos defendiendo de que el 
Estar ya implica un desenvolvimiento en las circunstancias, implica 
un hacer.

3.2.2. Estar-en-el-mundo es existir.

Dentro de la filosofía de Heidegger, “Estar-en-el-mundo” puede 
considerarse la existencia del propio Dasein. De ahí que sea la 
estructura primordial del mismo el hecho de “Estar-en-el-mundo”. 
Toda existencia, todo Dasein, se encuentra en el mundo, está en el 
mundo. Este mundo es anterior a todo Dasein pero sin embargo el 
Dasein se mantiene ajeno a esta anterioridad puesto que él mismo 
es quien sitúa “su” mundo. El sujeto finito, el Dasein, es quien 
implementa el inicio de su “estar” en el citado mundo. Antes de ese 
inicio (y después del fin de dicho “estar”) el mundo no tiene validez 
ontológica para el sujeto, para el Dasein. En todo caso el mundo 
tiene historia, una historia que condiciona al Dasein, pero que la 
condiciona desde su propia subjetividad, esto es, desde el mismo 
momento en que el Dasein siente que hay otros Daseins que con él 
interactúan y que estuvieron antes que él y, posiblemente, estarán 
después. Pero se da la paradoja de que lo que le ocurre a estos otros 
Daseins no es lo que le ocurre al Dasein, con lo que de ello resulta 
que la Historia no es más que un convenio dentro de la cultura donde 

63 “Das In-der-Welt-sein ist charakterisiert als Besorgen”. Ib.



66 

FERNANDO GILABERT BELLO

habita el Dasein, donde el Daseín desarrolla su existencia, donde el 
Dasein “es-(está)-en-el-mundo”.

“Ser-(estar)-en-el-mundo” implica una serie de categorías 
circunstanciales en las cuales se halla el sujeto, el Dasein que 
se halla arrojado al mundo. Dichas circunstancias están fuera del 
control del Dasein, puesto que el mundo tiene infinidad de cosas 
que el sujeto no ha elegido. La existencia y las circunstancias en que 
ésta se da determinan nuestras posibilidades, posibilidades no sólo 
de conocer aquello que nos rodea y así tratar de dominarlo, sino 
que determinan todo tipo de posibilidades propias de lo humano. 
Dichas posibilidades las da el entorno en que se halla la existencia, 
las circunstancias que la rodean, por lo que todo ser humano, todo 
Dasein, en mayor o menor medida, está conformado con respecto a 
la cultura en la que vive, con respecto a la cultura en la que “existe”. 
Como el Dasein, el sujeto, no puede controlar las circunstancias en 
las que se halla sometido porque no puede modificar en gran parte 
y radicálmente el entorno social en el que se mueve, condicionamos 
todos nuestros aspectos con respecto a dicha cultura en la que nos 
vemos inmersos. Vivimos “arrojados” a una cultura, una cultura de la 
que aprendemos todos los comportamientos que hacen que seamos 
un Dasein, un sujeto.

Lo que uno hace, lo que un Dasein, un sujeto, hace está regulado 
de antemano por su entorno social, por su cultura. No hay nada que 
un sujeto pueda hacer de particular, no habiendo una autonomía 
propia para ningún Dasein. Dicho Dasein está en un mundo, no 
teniendo una vía de escape de dicho mundo, no pudiendo trascender 
de él para lograr la existencia libre de manera individual. Cada sujeto 
es esclavo de sus circunstancias.

Pero cada mundo se ve compuesto de muchos factores, no siendo 
igual el mundo de un Dasein, esto es, las circunstancias en que vive 
un sujeto, al mundo de otro Dasein, las circunstancias en las que 
se halla otro semejante. Cada mundo se divide en otros mundos 



67 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

menores que a su vez dan una definición más concreta que sirve 
para identificar al Dasein de manera cada vez más específica, esto 
es, situando cada vez más las particularidades de un sujeto en unas 
circunstancias concretas. Según las circunstancias, el mundo o los 
mundos, en que un sujeto, un Dasein, se vea envuelto, los factores 
que dan estas circunstancias adquiriran mayor o menor importancia 
a la hora de labrar la constitución propia del Dasein. El Dasein, 
el sujeto, se define por la participación en diversos “mundos”, en 
diversas circunstancias.

El Dasein mismo, esto es, aquellos seres que calificamos como 
humanos, están posibilitados en la medida en que “están” en el 
mundo. Por eso el Dasein se exhibe a la vez como un ser que está 
en el mundo pero que al mismo tiempo es (o está) gracias al mundo 
mismo al que pertenece. Con ello, hallamos que el Dasein, su ser, 
se halla unido al estar en el mundo, lo cual posibilita únicamente 
su comprensión sólo desde el momento en que se aclaren las 
estructuras fundamentales y básicas de aquello que posibilita la 
unión del mismo Dasein, del mismo sujeto, con su mundo, esto 
es, con su “estar” mismo. Esto implica que el Dasein, en la medida 
que representa un “estar-en-el-mundo”, al estar involucrado en un 
sistema de relaciones es el entendimiento práctico el primer tipo 
de entendimiento, anterior a la ciencia y a la metafísica. Porque el 
Dasein no es un observador desapegado del mundo ni ajeno a él, 
sino que está completamente inmerso en él. Por ello consideramos 
que, de las estructuras fundamentales del Dasein, la más importante 
y la que condiciona el resto de estructuras es esta estructura de 
“ser(estar)-en-el-mundo”, lo cual nos llevará a un giro en la historia 
del pensamiento.



68 

FERNANDO GILABERT BELLO

3.2.3. El Estar-con-los-otros.

La primera estructura fundamental del Dasein hemos visto que era 
la estructura del Dasein en tanto que “Ser(Estar)-en-el-mundo”. 
Justamente a partir de que el Dasein se halla en un mundo, dicho 
Dasein se interrelaciona con otros semejantes. Por eso, la segunda 
estructura fundamental del Dasein a la que Heidegger hace alusión 
es la del Dasein en tanto que “Ser-con”. “El Dasein, en tanto que 
‘Ser-en-el-mundo’, es justamente un ‘Ser-con’, un ser con otros”64.

El término que emplea Heidegger exactamente es Mit-Einander-
Sein. Una traducción literal sería algo así como “Ser-(o estar)-uno-
con-el-otro”. La traducción al castellano realizada por Gabás y Adrián 
reduce el término a “Ser-con”. Aceptaremos la versión castellana 
dada previamente a la nuestra puesto que se presupone que todo 
“con” es una proposición propia que denota contenido o adherencia. 
Se entiende así que todo “con” implica un alguien o, lo que puede 
ser más sugerente para nuestro propósito, un algo. Porque aunque 
Heidegger dice un ser con otros, mit Anderen sein, esto es, un ser 
con los demás, esos demás están bajo la influencia del Dasein, que 
es quien es o está con ellos. Si bien el “con” parece tener carácter 
de reciprocidad, desde la perspectiva de Heidegger, lo otro, lo que 
es con el Dasein tiene un papel secundario, siendo el principal 
agente de ese con el mismo Dasein, que es la parte implicada que 
interesa analizar, sea éste activo o pasivo en dicho “con”, ya que es 
el “motivo” principal por el cual lo otro puede adherirse a ese “con”.

Este “Ser-con”, esta segunda estructura fundamental del Dasein, 
tiene una alusión directa a la idea que venimos desarrollando de 
traducir Dasein como “Estar-ahí”. Traduciremos entonces el Mit-
einander-sein como un “estar-con-otros” o, simplemente, “estar-con”. 

64 “Das Dasein als dieses In-der-Welt-sein ist in eins damit Mit-einander-sein, mit 
Anderen sein”. Ib. s. 113, p. 36.



69 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

Si hacemos referencia a la cita que hemos hecho de Heidegger al 
comienzo del presente capítulo: “El Dasein, en tanto que ‘Ser-en-el-
mundo’, es justamente un ‘Ser-con’, un ser con otros”, vemos que 
la categoría donde se ubica ese con se adecua más a un “Estar” 
que a un “Ser”. Y esto es porque el “Estar” se vincula más al hecho 
de situarse en el mismo mundo, esto es, compartir con los demás 
una serie de circunstancias. Dicho hecho permite vincular al Dasein 
con lo otro. Pero el vínculo más efectivo entre el Dasein y lo otro se 
analizará en la próxima estructura fundamental que veremos.

Para Heidegger, el significado de este Mit-einander-sein es “tener 
con otros el mismo mundo, encontrarse recíprocamente, ser con 
otros en el modo del ‘Ser-uno-para-otro’”65. Con ello nos damos 
cuenta de que esta estructura fundamental del Dasein que estamos 
analizando, que este “Estar-con”, como hemos decidido llamarlo, 
alberga en su interior lo que podríamos llamar un compartir. Dicho 
compartir está muy alejado del caracter de voluntariedad, más bien 
se refleja en el carácter del Dasein en tanto que arrojado al mundo. Al 
igual que sucedía con el In-der-Welt-sein, esta estructura del Dasein 
que reconstruye su carácter en tanto que Mit-einander-sein, no 
puede elegir ese compartir, sino que se ve abocado a ese compartir 
por las propias circunstancias que comparte. El compartir aquí no 
es voluntario sino que es fruto de la necesidad. Dicha necesidad 
podrá tener en cuenta una infinidad de caracteres pero no incluye el 
de la voluntariedad. Si el Dasein comparte terreno con lo otro no es 
por pura elección, al igual que tampoco hay elección en el hecho de 
“estar-en-el-mundo”, sino que es una consecuencia directa del estar 
arrojado al mundo.

El In-der-Welt-sein, el “Estar-en-el-mundo”, lleva consigo implícito 
el Mit-einander-sein, el “Estar-con”. Esto se debe a que el mundo 

65 “Mit Anderen dieselbe welt dahaben, einander begegnen, miteinander sein der 
Weise des Für-einander-seins”. Ib. s. 113, pp. 36-37.



70 

FERNANDO GILABERT BELLO

en el que uno está, en el que uno nace o cae, el mundo al que 
se ve arrojado al Dasein, es un mundo poblado, un mundo que ya 
alberga una serie de objetos que interaccionan con el Dasein a lo 
largo de su vida. Que esos objetos están ahí por y para el Dasein 
no es contemplado por Heidegger. Más bien esos objetos están 
“con” el Dasein. Que dichos otros objetos pueden constituirse en 
otros Dasein es posible, pero siempre desde su propia óptica y 
no la óptica del Dasein mismo, del Dasein propio. Un sujeto sólo 
puede meter dentro de la categoría de sujeto a sí mismo, a la propia 
subjetividad. No puede contemplar subjetividades exteriores más 
que como meras opiniones de la variedad circundante. Esto es que, 
para el Dasein, el resto, los demás, se autoproclamen estos o no 
como Dasein, no son más que cosas.

Pero no existe un Dasein único, Heidegger no es tan ingenuo para 
caer en la trampa del solipsismo. La respuesta ya viene dada por el 
mero In-der-Welt-sein, por el simple hecho de estar en el mundo, que 
además implica que dicho mundo esté ya habitado. Hay otros Dasein 
pero estos Dasein contemplan al propio Dasein del mismo modo en 
que éste los contempla a ellos, esto es, los contempla en tanto que 
cosas. El Dasein objetualiza todos los objetos del mundo, incluído 
el propio mundo, incluído los otros Dasein que no son considerados 
como tal desde la perspectiva del Dasein propio. Sólo hay un sujeto, 
un sólo Dasein, desde la perspectiva del Dasein. Pero los diferentes 
Dasein cohabitan en el mundo pero sólo son meros objetos para el 
Dasein que contempla. Heidegger lo clarifica en la siguiente cita: “

Pero a la vez este Dasein está presente antes los otros 
como si fuera una cosa, a la manera de una piedra que 
está ahí sin tener un mundo ni cuidarse de él66. 

66 “Aber dieses Dasein ist zugleich Vorhandensein für Andere, nämlich auch so, 
wie ein Stein da ist, der keine Welt da hat und bersorgt”. Ib. s. 113, p. 37.



71 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

Los otros Dasein no son más que cosas para el propio Dasein 
pero a la vez este Dasein es una cosa para otro Dasein cualquiera. 
El mundo es para cada uno, para cada sujeto, para cada Dasein, lo 
otro ya estába dado con el mundo, no puede contemplarlo desde 
la perspectiva del Dasein. Hay que tener cuidado con esto porque 
puede caerse en el error de la intersubjetividad, un error que, para 
Heidegger, puede tener las mismas consecuencias fatales y puede 
ser tan común como lo es el caer en el error del solipsismo.

3.2.4. Aclaraciones previas a la tercera estructura fundamental 
del Dasein. Sobre la traducción de Decir y de Hablar.

La tercera estructura fundamental del Dasein, el Sprechen tiene la 
particularidad de que puede ser traducido tanto por “Hablar” como 
por “Decir”. Si nos atenemos al Diccionario de la Real Academia 
Española, la primera acepción que se recoge de “Hablar” es la de 
“Articular, proferir palabras para darse a entender”. Pero también 
vemos acepciones tales como “Comunicarse con otra u otras por 
medio de palabras”, “Tratar, convenir, concertar”, “Pronunciar un 
discurso”, “Expresarse de uno u otro modo”, “Dirigir la palabra a 
alguien”, “Comunicarse, tratarse de palabra con alguien” e incluso 
“Estar hablando alguien entre sí, hablar consigo”. El origen de 
la palabra “Hablar”, proviene del término latino Fabula, relato, 
conversación o rumor (Fablar, hablar, esa sería la evolución en 
castellano del término). Parece que el “Hablar” viene dado como una 
actividad que hay que hacer con los otros, que hay que compartir, 
recordando nuestra segunda estructura fundamental del Dasein, 
el Mit-Einander-Sein, que traducimos como “Estar(Ser)-con-los-
demás”.

Por su parte, el término “Decir”, que deriva también del latín, en 
este caso del verbo Dicere, el Diccionario de la Academia le da como 



72 

FERNANDO GILABERT BELLO

primera acepción “Manifestar con palabras el pensamiento”, pero 
también lo nutre con los significados de “Asegurar, sostener, opinar”, 
“Nombrar o llamar” o “Denotar algo o dar muestras de ello”. Parece 
aquí que “Decir” tiene que ver más bien con las características de la 
primera estructura fundamental del Dasein, esto es, el “In-der-Welt-
sein”, el “Estar-en-el-mundo”. 

Todo lo relacionado con el “Decir” parece que proviene de la 
propia conciencia de sí en tanto que “Dasein”, en tanto que éste 
se halla ubicado en una circunstancia de la que dice algo, de la 
que expresa su opinión siempre de índole circunstancial, mientras 
que lo relacionado con el “Hablar” parece que hace una referencia a 
una expresión que va dirigida hacia un otro, parece que el “Hablar” 
tiene más que ver con el diálogo, con la conversación mientras que 
el “Decir” se relaciona con lo que uno expresa simplemente, no 
teniendo nada que ver con la réplica que se espera que suceda tras 
el “Hablar”. El “Decir” es algo que viene de uno y en uno se queda. 
Yo digo esto o aquello sobre esto o aquello, mientras que si hablo de 
esto o aquello si espero que un otro, que bien puede ser el mismo 
esto o aquello, me de réplica, favorable o no, a lo pronunciado por 
mí, esto es, espero que se me vuelva a “Hablar”, habiendo indicios 
de reciprocidad entonces en el citado “Hablar”.

La pregunta entonces sería como traducir el Sprechen que emplea 
Heidegger para definir la tercera estructura fundamental del Dasein 
que presenta en la conferencia El concepto de Tiempo. La traducción 
que manejamos en el presente trabajo lo traduce como “Hablar” y 
es el término que en principio emplearemos, pero debemos de tener 
en cuenta la doble acepción que le da el original alemán cuando 
hagamos referencia a dicho término. No sólo aplicaremos entonces 
el matiz que implica el “Hablar” en nuestra lengua, que parece ser 
que es un vínculo que nos conecta con lo otro, con todo aquello 
que no somos ni estamos, sino que también hemos de tener en 
cuenta el matiz expresivo que conlleva el “Decir”, puesto que éste 



73 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

surge del propio Dasein y es lo que en cierto modo sirve para la 
autocomprensión y para reflejar en el Daseín la circunstancia que lo 
rodea en tanto que dicho Dasein expresa con palabras lo percibido 
en el mundo.

3.2.5. El Hablar.

La tercera estructura fundamental que presenta Heidegger en El 
concepto de Tiempo es aquella estructura que permite precísamente 
que el Dasein comparta su mundo con los otros. Esta estructura, 
que resultará fundamental para entender toda la filosofía posterior 
de Heidegger, es la denominada Sprechen (Hablar). El “Hablar” es 
clave para entender que el Dasein “es(está)-en-el-mundo” (In-der-
Welt-sein), con lo que tenemos que, hasta ahora, tanto la segunda 
estructura fundamental del Dasein como ésta, la tercera de la 
misma, se ven condicionadas por la primera estructura fundamental 
del Dasein, que es la citada del In-der-Welt-sein (Estar-en-el-
mundo). Heidegger dice textualmente: “Sobre todo en el ‘Hablar’ 
está en juego el ‘Ser/Estar-en-el-mundo’ del hombre”67. Ello indica 
la posibilidad de que el “Hablar” sea lo que permita establecerse 
al Dasein como punto central del mundo que habita al ser dicho 
“Hablar” el modo de interaccionar con dicho mundo, siendo entonces 
el elemento lingüístico, esto es, lo que surge del “Hablar” y que, a la 
vez, condiciona el mismo “Hablar”, aquel objeto que hay que analizar 
para clarificar la relación del Dasein con su mundo.

Queremos destacar aquí que estamos considerando el lenguaje 
como objeto del Dasein. Puede parecer que estamos considerando 
al lenguaje como un instrumento, una herramienta que usa el Dasein 
para interactuar con el mundo en la medida en que habita en éste, en 

67 “Im Sprechen spielt sich vorwiegend das In-der-Welt-sein des Menschen ab”. Ib.



74 

FERNANDO GILABERT BELLO

la medida en que “está-en-el-mundo” (In-der-Welt-sein). Parece que 
efectivamente es un instrumento si consideramos al Dasein como 
en la antigua teología se consideraba el alma, pero el propósito 
de Heidegger es precisamente separar al Dasein como algo que 
no trasciende y algo propio de la investigación fenomenológica y 
filosófica de los estudios que se habrían hecho del tiempo y del 
sujeto como algo que tenía que ver con el plan de la divinidad, uno 
de cuyos instrumentos era, en cierto modo, la eternidad. Pero, para 
Heidegger, el “Hablar” es una de las estructuras fundamentales del 
Dasein, esto es, es algo inherente a él mismo, no es un objeto que 
pueda tomar o dejar a voluntad, no es algo de lo que pueda hacer 
uso cuando le surja la necesidad. Precisamente porque la necesidad 
del uso del lenguaje va siempre inherente al Dasein es por lo que 
el lenguaje siempre va inherente al mismo. No es posible un Dasein 
sin “Hablar” del mismo modo que no es posible una existencia sin un 
“Estar” y sin un “Compartir” (nos referimos, claro está, a la primera 
y a la segunda estructuras fundamentales del Dasein, esto es, al 
In-der-Welt-sein y al Mit-Einander-sein). Pero todavía parece que el 
“Hablar” es algo más puesto que, como hemos señalado, Heidegger 
parece priorizarlo. Recordemos: “Sobre todo en el Hablar está en 
juego el ‘Ser/Estar-en-el-mundo’ del hombre”. Y esto se debe ya 
no sólo a la importancia citada del Sprechen (Hablar) en relación 
con el In-der-Welt-sein (Ser/Estar-en-el-mundo) sino también a que 
dicho In-der-Welt-sein (Estar/Ser-en-el-mundo) se condiciona por 
el Mit-Einander-sein (Ser-con-los-otros). Es por ello que el “Hablar” 
(Sprechen) no es un instrumento entonces del Dasein sino que es 
una estructura fundamental del mismo, es algo inherente a él ya 
que dicho Sprechen (Hablar) condiciona el “Estar-en-el-mundo” de 
dicho Dasein y su relación con aquello que comparte su “Estar-en-
el-mundo”, los demás. 

El “Hablar” (Sprechen) es algo determinado ontológicamente. 
Para Heidegger, la ontología es algo que hace referencia a las 



75 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

condiciones de posibilidad de las existencias o al propio Ser/Estar en 
su apertura originaria68. Si el “Hablar” es algo que tiene que ver con 
la ontología entonces corrobora nuestra idea de que está vinculado 
a la existencia, esto es, a nuestro “Ser/Estar-en-el-mundo”. A la vez 
eso condiciona su vínculo con los otros, primero porque está en el 
mundo y segundo porque está con los otros.

Tenemos entonces que el “Hablar” (Sprechen) tiene por así 
decirlo dos dimensiones, una vinculada a la primera estructura 
fundamental, esto es, el “Ser/Estar-en-el-mundo” (In-der-welt-sein) 
y otra vinculada a la segunda, el “Ser/Estar-con” (Mit-Einander-
Sein). La primera de estas dimensiones implica que el “Hablar” es 
el instrumento de autocomprensión del Dasein en la medida en que 
éste “está-en-el-mundo”. Heidegger dirá: 

En la manera como el Dasein habla en su mundo sobre la 
forma de tratar con su mundo está dada juntamente una 
interpretación del Dasein acerca de sí mismo69.

Esto indica que para la autocomprensión del Dasein existe la 
necesidad entonces de las circunstancias que rodean a dicho 
Dasein y de la hermenéutica que éste hace de las mismas. Sólo en 
la medida en que el Dasein emite un veredicto de las circunstancias 
en las que se ve envuelto en su cotidianeidad, esto es, sólo en la 
medida en que interpreta lo que ocurre en su propio “Estar”, sólo en 
la medida que habla, que hace uso del lenguaje a él inherente, es 
decir, un lenguaje desde su subjetividad, en relación con los objetos 
del mundo, es como el Dasein puede tomar conciencia de sí.

Esto mismo que hemos dicho acerca de la relación del “Hablar” 
(Sprechen) con el “Estar-en-el-mundo” (In-der-Welt-sein) puede ser 

68 Heidegger, M. “Was ist Metaphysics?. En Wegmarken (1919-1961). GA 9. Hg. F. 
-W. von Herrmann. Frankfurt am Main, Klostermann, 1976.
69 “In dem, wie das Dasein in seiner Welt über die Weise des Umgangs mit seiner 
Welt spritch, ist, mitgegeben eine Selbstauslegung des Daseins”. BZ. s. 113, p. 37.



76 

FERNANDO GILABERT BELLO

tomado a la hora de tratar con los otros, aquellos objetos que pueden 
situarse en las mismas circunstancias del Dasein aunque no dejan 
de ser objetos para el Dasein. Dice Heidegger: 

En el hablar uno con otro, en aquello que se comenta, 
late en cada caso la auto-interpretación del presente, que 
se demora en este diálogo70. 

Con esto, Heidegger nos señala el camino que va de la subjetividad 
al tiempo y que este camino pasa precísamente por todo lo otro 
que no es el Dasein, esto es, los objetos, que responden al Dasein 
sólo en la medida en que están envueltos en sus circunstancias. 
La segunda dimensión, la vinculada con el Mit-Einander-sein (Estar-
con-los-demás), le sirve al Dasein para tomar como si de un reflejo 
se tratase aquello que él mismo es y en que momento y lugar se 
encuentra, conviniendo con ello que entonces el Dasein siempre se 
halla en presente, puesto que las respuesta siempre tiene carácter 
momentáneo y circunstancial, nunca definitivo, con lo cual pierde del 
todo el sentido de la eternidad divina, siendo lo propio de lo humano, 
entonces, esa afección temporal que nada tiene que ver con lo 
eterno, sino sólo con lo siempre presente, lo circunstancial, el ἀεί.

3.2.6. El Dasein en tanto que dicho Dasein yo soy (o estoy).

La siguiente estructura fundamental del Dasein que señala Heidegger 
en la conferencia que venimos trabajando es la de la consideración 
de dicho Dasein en tanto que ente que se determina por el mero 
hecho de ser lo que es uno mismo o estar en la circunstancia en 
que uno mismo está. Heidegger dice: “El Dasein es un ente que se 

70 “Im Miteinandersprechen, in dem, was man so herumspricht, liegt jeweils die 
Selbstauslegung der Gegenwart, die in diesem Gesprach sich aufhält”. Ib. s. 113, 
p. 37.



77 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

determina como yo soy”71. Esto es, el rasgo esencial de mi Dasein 
es lo que soy y en tanto que soy, a la vez, estoy.

Esta estructura fundamental del Dasein es de radical importancia 
para nuestro propósito de señalar a esa entidad que se denomina 
Dasein como el producto más puro de la subjetividad, o, mejor dicho, 
como que es propiamente la subjetividad. Pero con la subjetividad 
volvemos a encontrarnos de nuevo con el problema de la tradución 
del Sein del Da-sein. Si recordamos la traducción que hemos hecho 
de Dasein como “Estar-ahí”, vemos que ese Sein implica un “Estar” 
más que un “Ser,” porque todo “Estar” implica la circunstancia 
temporal en la que uno se ve envuelto. Con esto como base podemos 
indicar que nuestro yo es temporal, extrayendo con ello el punto de 
partida de nuestro objetivo en tanto que éste sea la identificación del 
Dasein con el tiempo, de la subjetividad con el tiempo.

El Dasein es, en definitiva, la identidad de cada uno, pero no 
es tanto la identidad que uno ve de sí mismo o la que proyecta 
en los demás, sino la identidad de lo que realmente es uno. Que 
la mencionada identidad es más propia de un “Estar” que de un 
“Ser” es volver a remitirnos a lo dicho anteriormente sobre como 
puede ser traducido dicho Dasein. Toda identidad tiene un carácter 
temporal en tanto que dicha identidad se configura en función de 
las circunstancias y el rol que cumpla el sujeto en una situación 
específica.

Dicha identidad se cataloga en lenguaje coloquial como “yo soy” 
(Ich bin). Heidegger considera que “Para el Dasein, es constitutivo el 
carácter respectivo de cada uno que va inherente al yo soy”72. Todo lo 
que uno es, es de lo que se impregna el Dasein, por tanto la identidad 
se consuma con respecto a lo que el Dasein es en tanto que uno 
mismo. No obstante Heidegger dice “El Dasein, tan primariamente 

71 ”Das Dasein ist ein Seiendes, das sich bestimmt als ‘Ich bin’”. Ib.
72 “Für Dasein ist die Jeweiligkeit des “Ich bin” konstitutiv”. Ib.



78 

FERNANDO GILABERT BELLO

como es(está)-en-el-mundo, es también mi Dasein”73. Esto nos dice 
que, para Heidegger, las circunstancias que rodean al Dasein son lo 
que precisamente constituyen al Dasein, no pudiendo obviarse por 
tanto las estructuras primera y segunda que con anterioridad hemos 
analizado. Tenemos con ello que el Dasein configura la identidad 
con respecto a las circunstancias que lo rodean de modo temporal, 
no habiendo con ello un Dasein definitivo que se determine en un 
momento preciso de la historia de dicho Dasein, sino que éste va 
cambiando su configuración a lo largo de la historia de dicho Dasein.

Heidegger insiste en que cada Dasein es propio de la subjetividad 
de cada uno, cada uno mismo es su Dasein, podríamos decir que 
yo soy mi yo soy, esto es, mi Dasein, mas concrétamente el Dasein, 
puesto que yo siempre soy ese “Estar-ahí”, sólo momento presente, 
configurado por las circunstancias que me han venido acaeciendo 
a lo largo de mi historia y por las circunstancias en las que me hallo 
presente, pero no sabré como soy mañana o cómo estoy el martes, 
puedo planear como seré o estaré, pero no sé en este momento lo 
que seré. De igual modo sucede con el pasado, puedo recordar las 
circunstancias en las que me vi envuelto, pero ya les daré un matiz 
desde la óptica del momento presente que configurará mi relación 
con ese pasado, pudiendo obviarse en la memoria muchos hechos 
que rodeaban la situación de aquel entonces.

Pero no adelantemos acontecimientos. Centrémonos en la idea 
que Heidegger quiere exponer en esta cuarta estructura fundamental. 
El Dasein “es en cada caso propio, y, como propio, respectivo 
de cada uno”74. La idea central sería entonces la individualidad y 
el vínculo de la subjetividad de cada uno y que esto sea la base 
constitutiva del Dasein, no pudiendo ser el Dasein extrapolable a los 

73 “Dasein its also ebenso primär, wie es In-der-Welt-sein ist, auch mein Dasein”. 
Ib.
74 “Est ist je eigenes und als eigenes jeweiliges” Ib. s. 113, pp. 37-38.



79 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

otros, sino sólo pudiéndose contemplar desde la propia subjetividad, 
esto es, contemplar la subjetividad siempre desde el plano de la 
misma subjetividad, siendo el sujeto efecto y resultado de esa 
contemplación.

3.2.7. El Dasein que no es nadie y es todo a la vez, siendo por 
ello lo Uno.

La siguiente estructura del Dasein que menciona Heidegger parece 
en un primer momento que viene a contradecir lo dicho anteriormente. 
Pero muy lejos de ser contradictorio lo que hace es completarlo. 
Heidegger dice al respecto:

En tanto el Dasein es un ente al que va anejo el yo soy 
(o estoy) y a la vez está determinado como Ser/Estar-
juntamente-con-otros, mayormente y como término 
medio no soy yo mismo mi Dasein, sino que lo son los 
otros, yo soy con los otros, y los otros son igualmente con 
los otros75.

Heidegger dice que un Dasein no es Dasein por sí mismo, sino 
que son los demás los que configuran a dicho Dasein, ese reflejo de 
las circunstancias que vivencia el Dasein. 

Esto, lejos de tornarse en contradicción con la estructura que 
hemos visto inmediátamente antes, la completa de modo que si bien 
yo, en tanto que Dasein, soy, pero soy un reflejo de aquello que me 
rodea, en función de la imagen que los demás me hacen a mí mismo 
configurarme de mí. Un sujeto, un Dasein, es algo que se considera 
como tal en función de lo que recibe del exterior. Este exterior es lo 

75 “Sofern das Dasein ein Seiendes ist, das ich bin, und zugleich bestimmt ist als 
Mit-Einander-sein, bin ich mein Dasein zumeist un durchschnittilch nicht selbs, 
sondern die Anderen mit den Anderen ebenso”. Ib. s. 113, p. 38.



80 

FERNANDO GILABERT BELLO

que da sentido al Dasein y lo convierte en tal. Heidegger no puede 
considerar al Dasein simplemente como una conciencia que está 
en un mundo y lo percibe y tiene relaciones con los demás, puesto 
que de ese modo, la conciencia puede llegar a pensar que todo es 
un engaño de los sentidos y que la realidad que está viviendo no 
es una realidad real. Para evitar la trampa del solipsismo considera 
la existencia de un Dasein pero sólo desde el punto de vista de 
este mismo Dasein, los otros Dasein no importan para el Dasein 
excepto en la medida en que se tornan objetos del mundo en que 
habita el Dasein, esto es, en la medida en que el Dasein “está-en-
el-mundo” (In-der-Welt-sein) y “está-con-los-demás” (Mit-Einander-
sein), tomando de nuevo como principales circunstancias del sujeto 
las dos primeras estructuras fundamentales del Dasein.

En esta estructura tiene radical importancia que Heidegger señale 
lo siguiente: “Nadie es él mismo en la cotidianeidad”76. Heidegger 
nos indica con esto que el Dasein, eso que es cada uno, puede ser 
analizado por separado en la vida cotidiana, sólo mediante el trato 
con el resto de aquello de lo que existe. No hay un Dasein único que 
se convierte en el sujeto de todo conocimiento, sino que él mismo, 
para analizarse, para conocerse como sujeto, ha de objetualizarse, 
perdiendo con ello la categoría de sujeto. Analizar al Dasein desde 
la perspectiva misma de su “Estar” o de su “Ser” es imposible desde 
el momento en que dicho Dasein ha de tornarse objeto para el 
conocimiento y con ello perdiendo la principal propiedad que le es 
inherente, a saber, perdiendo la propia subjetividad. Tenemos aqui 
reminiscencias de lo que Arthur Schopenhauer dijo ciento cinco años 
antes en su obra capital, El mundo como voluntad y representación: 
“El sujeto es aquello que lo conoce todo y no es conocido por nadie”77.

76 “Keiner ist in der Alltäglichkeit er selbst”. Ib.

77 “Dasjenige, was Alles erkennt und von Keinem erkannt wird, ist das Subjekt”. 
scHopenHauer, A. Die Welt als Wille und Vorstellung. Hg. J. Frauenstädt; A. 
Hübscher. Wiesbadem, Brockhaus, 1966. s. 5.



81 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

Heidegger nos dice consecuentemente que para hacer dicho 
análisis del Dasein no se puede hacer de modo individual, sino más 
bien desde la mera colectividad que implica el “Estar-en-el-mundo” 
(In-der-Welt-sein) y “Estar-con-los-otros” (Mit-Einander-Sein). 
Señalamos la siguiente cita: 

Lo que allí es y como es alguien presenta la faz de nadie: 
nadie y, sin embargo, todos juntamente. Todos coinciden 
en no ser él mismo78. 

No hay entonces un sujeto individual, no hay un Dasein exclusivo 
sino que este toma la forma de la pluralidad.

Al tomar la forma de la pluralidad, toma la forma de la 
impersonalidad. El sujeto se torna impersonal, no hay un Dasein 
más que en las circunstancias donde se ha de tratar de analizar al 
Dasein que a la postre es inanalizable. De este sujeto, que es nadie, 
Heidegger dice “Este nadie, que nos vive en la cotidianidad es el 
Uno”79. Traducimos por “el Uno”, el das Man que emplea Heidegger, 
que si bien puede traducirse por “el Uno”, también puede traducirse 
por el “Se” reflexivo impersonal y que en castellano se utiliza como 
pronombre personal que sirve para formar oraciones en pasiva 
refleja. Contínua Heidegger: 

En la obstinación del dominio de este Uno descansan las 
posibilidades de mi Dasein, y a partir de esta nivelación 
es posible mi yo soy80. 

78 “Was er ist und wie er ist, das ist niemand: keiner und doch alle miteinander. Alle 
sind nicht sie selbst”. BZ. s. 113, p. 38.
79 “Dieser Niemand, von dem wir selbst in der Alltäglichkeit gelebt werden, ist das 
Man”. Ib.
80 ”In der Hartnäckigeit der Herrschaft diese Man liegen die Möglichkeit meines 
Daseins, und aus dieser Einebnung heraus its das Ich Bin möglich”. Ib. ss. 113-
114, p. 38



82 

FERNANDO GILABERT BELLO

Con esto tenemos que el modo de romper la paradoja que 
implica que el Dasein sea sujeto allá donde no hay sujeto, que se 
mantenga como Dasein en la medida en que se puede analizar 
las consecuencias de las actividades de un Dasein impersonal, de 
un sujeto que no es el mismo sujeto que analiza pero que no se 
objetualiza al ser analizable desde la propia perspectiva del sujeto 
porque estamos hablando de posibilidad más que de realidad, en 
esa posibilidad está la clave del análisis que hace Heidegger del 
Dasein, al tornar el ente impersonal en el ente que se es (o está) en 
Dasein para dotar de sujeto, y con ello de sentido, al mismo Dasein 
en tanto que éste posibilita el reconocerse a sí mismo como Dasein. 
“Un ente que es la posibilidad del yo soy, es como tal generalmente 
un ente que uno es”81.

3.2.8. El Cuidado.

Heidegger despliega al Dasein en la siguiente estructura por 
él analizada como un “Cuidar”, como un procurar. De nuevo 
encontramos en otra estructura fundamental del Dasein, una 
referencia a la primera estructura, a la estructura de “Estar-en-el-
mundo”, al In-der-Welt-sein. No se puede obviar ya a estas alturas 
que el sujeto está siempre enmarcado en unas circunstancias, no 
siendo trascendente sino inmanente, por lo que el análisis que se 
haga de dicho sujeto siempre ha de ser inmanente, esto es, ha de 
ser un análisis que se haga desde la propia circunstancia en la que 
se vea envuelto el sujeto, desde el propio mundo en el que está el 
Dasein.

81 ”Ein Seiendes, das die Möglichkeit des Ich bin ist, ist als solches zumeist ein 
Seiendes, das Man ist”. Ib. s. 114, p. 38.



83 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

El ente que representa al Dasein, ese ente que hemos calificado 
bajo el término genérico de “lo Uno” (das Man), está de tal modo 
configurado que su cotidianeidad le hace ser partícipe de su “Ser”, 
o, de otro modo, estar participando de su “Estar”. Señala Heidegger 
al comienzo de hacer referencia a esta estructura fundamental del 
Dasein y señalando a ese mismo ente reconocido como “lo Uno”: 
“El ente así caracterizado es tal que en su cotidiano y específico 
Estar-en-el-mundo le va su estar”82. Con esto Heidegger hace una 
doble jugada de ubicación de su Dasein en tanto que éste “está-
en-el-mundo”. Por un lado señala que el lugar del Dasein es lo 
cotidiano, su hoy por hoy. Esto de lo cotidiano indica inmanencia 
y no trascendencia del Dasein, presentando a dicho Dasein como 
algo del todo inmanente en tanto que no puede ser separado de su 
cotidianeidad y por tanto de su “Estar-en-el-mundo”. Por otro lado, 
Heidegger parece rematar lo dicho anteriormente con el hecho de 
que si el Dasein está inmerso en la vida cotidiana, se presentan 
con él anexas unas circunstancias en las que el propio Dasein se 
despliega como tal, ubicando con ello al Dasein precisamente como 
un “Estar-en-el-mundo” (In-der-Welt-sein) en la medida en que dicho 
mundo implica siempre unas circunstancias.

Pero lo decisivo de esta estructura fundamental del Dasein que 
presenta Heidegger no es que dicha estructura primera de “Estar-
en-el-mundo” (In-der-Welt-sein) sea el condicionante necesario en 
tanto que éste implica las circunstancias que hacen al Dasein ser tal, 
sino que eso ya lo señaló Heidegger con anterioridad. Lo decisivo 
de esta estructura, la sexta que presenta, es que la cotidianeidad en 
la que se sumerge el Dasein implica un “Cuidado” (Besorge) de las 
cosas que componen esas circunstancias en tanto que es conciente 
de que dichas circunstancias, o circunstancia a nivel general, puesto 
que constituyen como hemos dicho un todo, siendo dicho todo “lo 

82 “Das so charakterisierte Seiende ist ein solches, dem es in seinem alltäglichen 
und jeweiligen In-der-Welt-sein auf sein Sein ankommt”. Ib. s. 114, p. 39.



84 

FERNANDO GILABERT BELLO

Uno”, son lo que precisamente constituye al Dasein. El Dasein es el 
ente que está inmerso en un mundo de entes objetuales, es un ente 
más pero en la medida en que se sabe ente es distinto y, con ello, 
al saberse ente, al ser consciente de su pertenencia al reino de lo 
óntico, puede hacer un análisis que le permite escapar de lo óntico 
y llegar a lo ontológico. Con la ontología, vemos que el Dasein, aun 
siendo ente, posee un “Estar” que el resto de las cosas no tienen en 
la medida en que es conciente de dicho “Estar”.

El “Estar” que hace posible que el Dasein lo sea en tanto que tal 
es siempre un “Estar-en-el-mundo” (In-der-Welt-sein) y dicho “Estar-
en-el-mundo” lleva implícito un “Cuidado” (Besorge) de dicho mundo 
porque éste mundo es el que le otorga al Dasein la categoría de tal. 
Dice Heidegger: “Toda actividad de procurarnos cosas es un cuidarse 
del Estar del Dasein”83. Con esto Heidegger nos señala que el camino 
para conocer al Dasein pasa por las circuntancias que rodean a éste 
en la medida en que dicho Dasein está del todo vinculado a los 
objetos que le rodean, incluyendo lo que coloquialmente se viene a 
llamar los otros.

Heidegger señala que: 

Las ocupaciones del Dasein han puesto en cada caso el 
Ser (Estar) en el cuidado, cosa que en el fondo conoce y 
comprende la interpretación dominante del Dasein84. 

Que el mero hecho de realizar actividades y que el Dasein, el 
sujeto, se preocupe de realizarlas implica que dicho Dasein es activo, 
desencadenando con ello, un hacer al que el Dasein está sujeto y 
que por ello ha de realizar meramente como sujeto. De ello resulta 
de nuevo que lo que es propio del Dasein es “Estar-en-el-mundo”, 
puesto que dicho “Estar” implica esa actividad que conlleva el Hacer.

83 “Alles besorgende Umgehen ein Besorgen des Seins das Daseins”. Ib.
84 “Die sorge um das Dasein hat jeweils das Sein in die Sorge gestellt, wie es in 
derr herrschenden Auslegung des Daseins bekannt und verstanden ist”. Ib. 



85 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

3.2.9. El encuentro del Dasein consigo mismo.

Heidegger responde a la pregunta por el lugar dónde se halla el yo 
del Dasein con la estructura fundamental del mismo que analizamos 
a continuación. Que yo y Dasein, vienen a ser lo mismo se responde 
por lo que hemos visto en el parágrafo 3.2.6. Ahora bien, el lugar 
dónde ubicar dicha relación es, para Heidegger, el mismo Dasein. El 
Dasein no puede prescindir de sí mismo. Aunque en la cotidianeidad 
el Dasein no se pregunta por su yo en tanto que éste es es sí mismo 
no puede evitar encontrarlo en sí cuando hace cualquier actividad 
de la que se muestra sujeto agente. Para Heidegger 

en el término medio del Dasein cotidiano no se da ninguna 
reflexión sobre el yo y la mismidad; y a pesar de esto, el 
Dasein se tiene a sí mismo85.

Que el Dasein se tiene a sí mismo no es producto de una reflexión 
elaborada sobre el yo en el que se llegue a la conclusión que yo y 
Dasein se hallan al mismo tiempo en el mismo lugar por una serie 
de conexiones metafísicas, sino que en el mismo hacer que lleva 
a cabo el sujeto se convierte en ese yo agente. En una oración 
común en voz activa tenemos un sujeto y un predicado. El sujeto 
es quien realiza la acción en dicha oración. Por ejemplo, “Heidegger 
escribió Ser y Tiempo”. En dicha oración “Heidegger” será el sujeto 
y el resto el predicado. Identificamos que un otro, en este caso 
“Heidegger”, hizo algo. Pero cuando es el Dasein quien lleva a cabo 
la acción, el predicado, es a la vez el propio yo quien lo realiza. 
Como ejemplo daré la oración de que mi “Dasein escribe un trabajo 
sobre Heidegger”, pero es que ese “Dasein” precísamente soy yo. 
Es lo mismo mi Dasein que aquello que soy. El Dasein se convierte 
así en mi identidad en tanto que somos lo mismo.

85 “In der Durschnittlichkeit des alltäglichen Daseins liegt keine Reflexion auf das 
Ich un das Selbst, und doch hat sich das Dasein selbst”. Ib.



86 

FERNANDO GILABERT BELLO

En esta séptima estructura fundamental del Dasein, Heidegger no 
hace sino matizar el carácter de identidad que ya vimos en la cuarta. 
Sin embargo, Heidegger le añade en esta un matiz que debemos 
considerar. Dicho matiz es el matiz de la acción. Heidegger señala 
que el Dasein, el yo, el sujeto “se encuentra consigo mismo. Da 
consigo en aquello de lo que normalmente se ocupa”86. El lugar 
donde se vislumbra que yo y Dasein son una y la misma cosa es 
en la acción, como hemos expuesto anteriormente. Es en el “Hacer” 
donde se encuentran, descubriéndose con ello que no estuvieron 
separados con anterioridad por lo que no podríamos decir que se 
trata de un encuentro si no más bien de un descubrimiento.

3.2.10. Lo inmediato del Dasein.

Y con esto llegamos por fin a la que es, para Heidegger, la última 
estructura fundamental del Dasein. En esta última estructura 
Heidegger quiere hacer patente que el Dasein posee un carácter 
inmediato, no siendo algo fruto de una contemplación alejada y 
trascendental, sino algo que es inmanente y sujeto al mismo sujeto.

La diferencia fundamental del Dasein con el resto de los entes 
es que no puede demostrarse su existencia como si fuera uno de 
estos, no puede demostrarse como se muestra un ente cualquiera. 
Pero es que además no puede ni siquiera mostrarse, puesto que el 
Dasein no es algo que meramente se contempla de manera externa. 
Dice Heidegger al respecto que “El Dasein no puede demostrarse 
a manera de un ente; tampoco podemos mostrarlo”87. Y un poco 

86 “Es befindet sich bei sich selbst. Es trifft sich da selbst an, womit es gemeinhin 
umgeth”. Ib. s. 114, p. 40.
87 ”Das Dasein ist als Seiendes nicht ze beweisen, nicht einmal aufzuweisen”. Ib.



87 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

más adelante dice: “La relación primaria con el Dasein no es la de la 
contemplación, sino la de serlo”88.

Ya hemos explicado con anterioridad el carácter inmanente del 
Dasein, pero es que aquí Heidegger lo matiza al decirnos que lo 
propio del Dasein es, precisamente, ser Dasein. Si el Dasein es 
un sujeto, su función primordial será la de objetualizar el resto 
de las cosas para saber de esas cosas, para pensar sobre esas 
cosas. Pero si para conocer el sujeto ha de objetualizar, si quiere 
conocer al propio sujeto habrá entonces de objetualizar al Dasein, 
encontrándose con ello el obstáculo de que el Dasein no puede 
reducirse a un mero objeto, puesto que una de sus características 
primordiales está precisamente en estar opuesto siempre al objeto, 
en ser siempre aquello que no es objeto sino sujeto, al igual que los 
objetos son, precisamente y, en el fondo, como consecuencia de 
esta oposición, todo aquello que no es Dasein.

El mundo de los objetos puede ser contemplado. A partir de esa 
contemplación uno puede actuar, puede hacer y puede pensar al 
respecto de las cosas mundanas, pero no puede hacer lo mismo 
con respecto al sujeto. El Dasein “está-en-el-mundo” (In-der-Welt-
sein) y en la medida en que está en ese mundo forma parte de 
él. Sin embargo, no puede analizarse a sí mismo como un objeto 
de dicho mundo, tampoco puede analizarse en tanto que “está-con-
los-otros” (Mit-Einderen-sein) puesto que como ya vimos antes, esa 
reciprocidad del “Estar” conjuntamente sólo puede ser apreciada 
desde el propio Dasein. Nos queda entonces que sólo puede 
analizarse desde su peculiaridad de estar precisamente ubicado 
como lo más “a la mano”, lo más inmanente y, a la vez, desde la 
perspectiva de que es precísamente lo cognoscente, mas que lo 
conocido. 

88 ”Der primäre bezug zum Dasein ist nicht die Betrachtung, sonder das es seine”. 
Ib.



88 

FERNANDO GILABERT BELLO

La contemplación de sí mismo, esto es, todo aquello que viene a 
resultar del análisis del Dasein en tanto que objeto, no es más que algo 
momentáneo, algo que está condicionado por las circunstancias en 
las que el Dasein se ve inmerso en cada preciso instante. Heidegger 
dice exactamente al respecto: 

El experimentarse, el hablar sobre sí mismo o la 
autointerpretación, sólo es un modo particular y 
determinado en que el Dasein se tiene en cada caso a sí 
mismo89. 

El Dasein no puede desprenderse en ningún caso de ser un 
Dasein, de su Daseinidad, por crear un neologismo heideggeriano 
al respecto. La Daseinidad, esto es, lo que hace que el Dasein sea 
Dasein, puede contemplarse pero siempre teniendo en cuenta que 
esta Daseinidad es circunstancial, que está contenida en el momento 
en que se hace el análisis pretendido del Dasein y que una vez que 
pase el momento del análisis puede diluirse al igual que se diluye 
el momento con el paso del tiempo. Que la Daseinidad no sea algo 
permanente excluye al Dasein de la categoría de los objetos, de 
los entes, que si tienen un algo que los hace identificarlos como 
situados en tal o cual categoría. La consecuencia de esto es que 
entonces el Dasein siempre ha de estar en permanente análisis 
puesto que puede variar en función de las circunstancias, las cuales 
siempre están en continuo cambio y, por ende, siempre estará el 
Dasein mutando. 

Tenemos entonces que el oráculo délfico, aquel que en la antigua 
Grecia enunciaba el mandato del autoconocimiento, lo que hacía no 
era sino ordenar una ardua tarea, puesto que se habría de estar en 

89 “Das sich-erfahren wie das Über-sich-sprechen, die Selbstauslegung, ist nur 
eine bestimmte ausgezeichnete Weise, in der das Dasein sich selbst jeweils hat”. 
Ib.



89 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

perpetuo análisis: γνῶθι σεαυτόν, Conócete a ti mismo. Heidegger 
lo señala cláramente:

Como término medio la interpretación del Dasein está 
dominada por la cotidianeidad, por aquello que se 
acostumbra a decir sobre el Dasein y la vida humana, 
está dominada por lo Uno y por la tradición90.

Las circunstancias marcan el carácter del Dasein. Por eso 
volvemos una vez más a la primera estructura fundamental que 
hemos analizado, a saber, la estructura por la cual el Dasein “está-
en-el-mundo” (In-der-Welt-sein), lo cual no puede dejar de significar 
que el Dasein existe y que su existencia lleva impreso ese “Estar” 
en unas circunstancias. Esas circunstancias no están nunca bajo 
el control del Dasein, sino que ya vienen dadas de antemano en 
muchos casos por la tradición, por las costumbres que se tienen en 
el mundo y las circunstancias físico-naturales en las que el sujeto se 
ve envuelto.

3.3. La posibilidad última del Dasein.

Las estructuras fundamentales del Dasein que hemos expuesto con 
anterioridad se asientan sobre la base de que a dicho Dasein se 
puede acceder por una autocomprensión desde el propio “Estar” 
en que se halle en cada momento. Pero esto entraña la dificultad 
de que siempre, cada instante, pasa de continuo, siendo así que, 
cada momento que se analiza del Dasein, hace que éste ya sea 
pasado y nunca un Dasein en el momento presente que se quiera 
analizar. Ya no es lo analizado, sino otra cosa que ha cambiado, 

90 “Durchscnittlich ist die Auslegung des Daseins von der Alltäglichkeit beherrscht, 
von dem, was man so über das Dasein und das mensliche Leben überlieferter 
meint, vom Man, von der Tradition”. Ib.



90 

FERNANDO GILABERT BELLO

puede poseer características similares a lo analizado pero siempre 
tendrá algo nuevo que no tiene el Dasein analizado, aunque sea el 
conocimiento de ese Dasein que se analiza. Esto crea perplejidad, 
pero es precísamente esta perplejidad de la que surge aquello 
que nos puede dar las claves del Dasein al enunciarnos lo que es 
precisamente propio del Dasein, aquello que le es característico y 
singular. Heidegger señala: 

Precísamente el hecho de que sea imposible eludir la 
perplejidad nos pondrá ante la posibilidad de aprehender 
el Dasein en la propiedad de su “Estar”91.

Tenemos entonces que las estructuras fundamentales 
anteriormente desplegadas y que constituían la subjetividad del 
Dasein no son más que medios para conocer al Dasein de manera 
provisional puesto que para realizar un conocimiento profundo del 
Dasein, esto es, para conocer aquello que le es verdaderemente 
propio y característico necesitamos algo que “frene”, por decirlo de 
alguna manera, el instante en que se analiza el Dasein. Pero es que 
esta detención del instante no puede darnos más que una versión 
parcial de lo que es el Dasein. Si bien es cierto que las estructuras 
fundamentales que dan lugar a la subjetividad del Dasein no son 
algo que sirva única y exclusivamente para el instante en que se 
analiza el Dasein, sino que más bien dichas estructuras perduran y 
someten a todo instante del Dasein bajo su categorización, también 
lo es que no revelan nada del propio “Estar” del Dasein en tanto que 
lo único que revelan es su carácter temporal y, por ende, efímero.

Para captar entonces aquello que es verdadéramente el Dasein, 
captar la totalidad de lo que el mencionado Dasein es, se habrá 
entonces de recurrir a algo que incluya todas las posibilidades en las 

91 “Daβ wir gerade in dem Nitch-ausweichen vor der Verlegenheit uns in die 
Möglichkeit bringen, das Dasein in der Eigentlichkeit seines Seins zu ergreifen”. 
Ib. s. 115, pp. 40-41.



91 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

que el Dasein se sumerge a lo largo de su historia como Dasein. Si 
tenemos que cada instante del Dasein, al igual que sucedía con la 
sucesión del tiempo, incluye lo que ya había en el instante anterior, 
tenemos entonces que el instante donde se halla todo aquello que 
es el Dasein es el instante último de éste, el instante de su muerte 
que se convierte así en su extrema posibilidad. Heidegger lo dice 
así: “La propiedad del Dasein es aquello que constituye su suprema 
posibilidad de Ser/Estar”92. Y continua: 

La propiedad como la suprema posibilidad de Ser/Estar 
que tiene el Dasein, es la determinación ontológica en la 
que todos los caracteres anteriormente mencionados son 
lo que son93. 

Traducimos el término alemán que emplea Heidegger, 
Eigentlichkeit, como “propiedad” siguiendo la tradución de Gabás 
y Adrián, quienes hacen referencia que dicho término en otras 
traducciones se ha utilizado como autenticidad. Sin embargo, 
queremos refererir que dicho término hace alusión a aquello que 
es característico o propio, pudiéndose traducir también como 
“singularidad” o simplemente como “característica”. 

Resaltamos de nuevo que lo que Heidegger señala como culmen 
de la historia del Dasein es la muerte, ya que en ella se da el instante 
definitivo en el cual el Dasein puede reconocerse como tal. Dicha 
cuestión sobre la finitud del Dasein será el motor que nos guie en el 
siguiente apartado de nuestro estudio.

92 “Die Eigentlichkeit des Daseins ist das, was seine äuBerste Seinsmöglichkeit 
des Daseins ist das Daseins primär bestimmt”. Ib. s. 115, p. 41.
93 “Die Eigentlichkeit als auBerste Möglichkeit des Seins des Daseins ist die 
Seinsbestimmung, in der alle vorgennaten Charaktere das sind, was sie sind”. Ib.





93 

4. La finitud

En la obra magna de Heidegger, Ser y Tiempo, se hacen una 
serie de reflexiones inquietantes en los parágrafos que van del 
cuadragésimo sexto al quincuagésimo tercero sobre el tema de la 
muerte94 que, al igual que sucedía con el tema de las estructuras 
fundamentales del Dasein, ya están desplegadas las ideas centrales 
que Martin Heidegger tiene del asunto en la conferencia que venimos 
trabajando, El concepto de Tiempo. 

Las ideas acerca de la muerte en Heidegger están vinculadas 
al concepto de angustia que da el “saber” sobre la muerte. Pero 
este “saber” es a la vez un “no saber”. El Dasein sabe de su fin, se 
sabe finito, pero sobre dicha finitud no sabe cuando ocurrirá ni el 
modo en que se producirá. No hay certezas sobre la muerte más 
que la propia realidad de la muerte y que ella supone el fin. Si el 
Dasein sólo puede ser captado en su totalidad cuando llega a su fin 
es de gran importancia entonces tratar el tema de la muerte. Pero la 
muerte presenta la paradoja de que cuando ocurre el Dasein deja de 
ser Dasein, deja de existir. La posibilidad última del Dasein se diluye 
a la vez que ocurre la muerte, quedando la nada. 

Dasein y nada. En la muerte se da la paradoja de situar lo que 
deja de estar. El Dasein cumple su última posibilidad, su posibilidad 
extrema, que es la muerte, pero arrastra con ella el resto de 

94 cfr. Heidegger, M. Sein und Zeit. Op. cit. 



94 

FERNANDO GILABERT BELLO

posibilidades y con ello arrastra al propio Dasein, no dejando sino 
unos restos que ya no son Dasein, y que ni siquiera tienen valor 
para ser otra cosa, puesto que lo que el Dasein sabe de sí mismo y 
del mundo en el que está, se pierde al morir el Dasein. No hay nada 
más allá del Dasein. Al llegar la muerte, llega la nada. Se acabó 
el Dasein y con él las posibilidades de ser Dasein y cualquier otra 
cosa, porque ya no hay nada para el Dasein. 

Nuestro propósito entonces será concluir nuestro análisis de la 
conferencia de Heidegger El concepto de Tiempo con el análisis del 
fin del Dasein, de la muerte de éste que supone con ello el fin del 
tiempo en tanto que el tiempo lo pone dicho Dasein y es de índole 
subjetiva. Con el fin del Dasein llega el fin del sujeto y del tiempo. 
Veremos entonces la relación que tiene dicho sujeto con el tiempo y 
cómo este comienza y acaba con el mismo.

4.1. La muerte del Otro nunca es la muerte del Dasein.

Dejemos claro antes que nada que la muerte supone el fin del 
Dasein y con dicho fin se acaba todo, incluido el tiempo. La línea del 
tiempo no sigue una vez que ha muerto el Dasein, no se prolonga 
por obra y gracia de la humanidad que rodea a dicho Dasein en la 
muerte. El tiempo y el mundo de las cosas no sobreviven a la muerte 
del Dasein. Pueden llegar a formar una historia, una tradición, los 
objetos que fallecieron o desaparecieron antes de la existencia del 
Dasein, pero eso concluye también cuando el Dasein llega a su fin. 
El mundo de los objetos, ese mundo en el que está el Dasein finaliza 
al no tener al sujeto, que es el Dasein.

Puede hacerse referencia a que el mundo de los objetos, las 
cosas, perduren más allá del Dasein, pero esto no es más que un 
error que nos saca de nuestro propósito y nos introduce en el campo 
de la especulación física y científica. Una vez que se acaba el 



95 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

Dasein y siempre que, siguiendo las pautas que venimos marcando, 
consideremos que dicho Dasein sea el sujeto, no tiene sentido 
hablar de objetos que no sean sino para el sujeto. Es aquí bastante 
importante recordar que Heidegger habla como fenomenólogo, 
habla a partir de esa ciencia previa que es necesaria para comenzar 
a filosofar y a hacer ciencia, claro que con los matices necesarios 
para diferenciar a Heidegger de Husserl.

Por eso es un gran error señalar que el mundo puede continuar sin 
el Dasein, no tiene sentido decir que otros Daseins pueden sustituir 
al Dasein en el mundo, porque el Dasein es único, es lo que yo soy 
y lo que yo soy nunca son los otros, todo aquello que provenga de 
un Dasein que no sea el mío propio, esto es, el Dasein propiamente 
dicho, posee cierto carácter erróneo, ya que esos otros Dasein, a 
pesar de que tienen el mismo sentido para cada uno como el que yo 
tengo de mi propio Dasein, no dejan de pertenecer al mundo en el 
que está (In-der-Welt-sein) a la vez que forman parte de todo aquello 
que está con el Dasein (Mit-Einander-Sein). Heidegger advierte esto 
del siguiente modo: 

¿No puede el Dasein de los otros sustituir al Dasein en 
sentido propio? La información sobre el Dasein de los 
otros, que estuvieron conmigo y que llegaron al fin, es 
una mala información. De pronto su Dasein ya no es. Su 
fin sería, en realidad, la nada. Por esto el Dasein de los 
otros es incapaz de sustituir al Dasein en sentido propio, 
si el respectivo estar de cada uno ha de entenderse como 
mío. Nunca tengo el Dasein del otro en la forma originaria, 
el único modo apropiado del tener del Dasein: Yo nunca 
soy el otro95.

95 “Vermag das Dasein der Anderen Dasein im eigentlichen Sinne nicht zu ersetzen? 
Die Auskunft auf das Dasein Anderer, die mit mir waren und die zu Ende gekommen 
sind, ist eine schlechte Auskunft. Einmal ist es nicht mehr. Sein Ende wäre ja das 
Nichts. Darum vermag das Dasein der Anderen nicht Dasein im eigentlichen Sinne 



96 

FERNANDO GILABERT BELLO

Hemos reproducido la totalidad del párrafo para exponer todos los 
matices que Heidegger quiere hacer constar para evitar la confusión 
que supone considerar el Dasein del otro como si fuera un elemento 
continuador de la historia de mi propio Dasein, que a su vez es un 
elemento continuador de la tradición del mundo en el que “está” (In-
der-Welt-sein). Pero nada más lejos de la realidad. La tradición en la 
que está inmerso el Dasein es un hecho que se recoge en el mundo 
pero no es anterior al Dasein, son las circunstancias en las que se 
ve inmerso, las características propias de ese mundo de los objetos 
para los cuales el Dasein es el sujeto, o mejor dicho, al revés, el 
Dasein es el sujeto que le da sentido a ese mundo de objetos que 
están en dicho mundo por tradición. Pero antes y después de la 
historia propia del Dasein no hay nada.

Con la finitud del Dasein se entra de lleno en el problema de la nada. 
Lo otro, ese mundo de los objetos en el que el Dasein se ve inmerso 
y que abarca también a todos esos otros que podemos considerar 
que poseen las características y estructuras fundamentales del 
Dasein pero que, no por ello, son el Dasein en la medida en que 
están diametralmente opuestos al Dasein en tanto que éste es el 
sujeto y los otros no dejan de formar parte del mundo de objetos 
que resulta para éste sujeto; decimos, lo otro empieza y acaba con 
el Dasein. No hay nada antes ni despues. Antes del Dasein está la 
nada, después también está la nada. Nada es ni está para el Dasein 
salvo en la historia propia del Dasein. Los otros, entonces, una vez 
concluido la historia del Dasein también son nada, no son. No hay 
nada más que el sujeto, que ese Dasein y cuando ese Dasein llega 
a su fin el mundo de los objetos deja de tener sentido para el Dasein 
en tanto que este no existe en él. Los otros se diluyen con el Dasein. 

zu ersetzen, wenn anders die Jeweiligkeit als meininge festgehalten werden soll. 
Das Dasein des Anderen habe ich nie in der ursprünglichen Weise, der einzig 
angemessenen Art des Habens von Dasein: Den Anderen bin ich nie”. BZ. s. 108, 
p. 42.



97 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

Pueden los otros lamentar mi pérdida, decir adios a mi Dasein, pero 
una vez ocurrido el fin, nada habrá para el Dasein, no teniendo 
sentido mi herencia en el mundo ni mi participación en la tradición, 
en tanto que con el fin del Dasein llega la nada.

4.2. Saberse finito sin estarlo todavía: el advenimiento de la 
nada.

Analizar la muerte del Dasein implica consigo una certeza 
indeterminada. La única certeza que tiene el Dasein es su propio 
fin. El Dasein se sabe finito. Lo que no sabe es cuando ocurrirá 
pero si que ocurrirá. La muerte no es algo que sucede bruscamente 
e interrumpe la historia del Dasein, dejando proyectos inacabados 
que éste Dasein pretendía realizar, sino que todos esos proyectos 
acaban cuando acaba el Dasein, no siendo la muerte una interrupción 
sino una posibilidad extrema que el Dasein reconoce como tal. Dice 
Heidegger: 

Esta posibilidad más extrema de ser tiene el carácter 
de lo que se aproxima con certeza, y esta certeza está 
caracterizada a su vez por una indeterminación absoluta96. 

Lo último que le ocurre al Dasein siempre será la muerte. Con ella, 
todo lo que le ocurre al Dasein dejará de ocurrirle. Es la posibilidad 
extrema, la que hace que con ella concluya toda posibilidad posible, 
el fin de las posibilidades.

La historia del Dasein es la historia de las posibilidades de ese 
Dasein, algunas se ven realizadas, y entonces dejan de ser una 
mera posibilidad para tornarse hechos, y otras se quedan en 

96 “Diese äuβerte Seinsmöglichkeit ist von Charakter des Bevorstehens in 
GewiBheit, und diese Gewiβheit ist ihrerseits charakterisiert durch eine völlige 
Unbestimmtheit”. Ib. s. 116, p. 43.



98 

FERNANDO GILABERT BELLO

simples posibilidades, las cuales en muchos casos ni siquieran 
son contempladas por el propio Dasein para que se produzca un 
trasvase de la posibilidad a la realidad, quedando en el plano de la 
imaginación o, incluso, fuera de las expectativas del Dasein. 

La posibilidad más extrema del Dasein, como hemos dicho, es la 
muerte. Señala Heidegger al respecto:

La propia intepretación del Dasein, que sobrepasa a 
cualquier otra en certeza y propiedad, es la interpretación 
de cara a su muerte, la certeza indeterminada de la más 
propia posibilidad de ser relativamente al fin97.

Sé que me voy a morir, pero no se ni cuando ni cómo. El Dasein 
sabe de su muerte pero no conoce las circunstancias en las que 
ésta ocurrirá. Sabe de su muerte pero no sabe “qué” es su muerte, 
tampoco sabe “cómo” es su muerte. Sabe de la muerte sin saber 
nada de ella. Sólo sabe que es su última posibilidad, su último 
instante, aquel instante que recoge todas las posibilidades.

Hemos venido a decir anteriormente que al Dasein sólo se puede 
aprehenderle en su mayor singularidad, su característica esencial: 
su suprema posibilidad de “Ser/Estar”. Dicha suprema posibilidad 
es la finitud. El máximo exponente es el fin, donde ya un Dasein es 
pleno, puesto que todos los caracteres en la muerte han sido lo que 
son. Con el Dasein se está siempre en camino. Cita Heidegger así: 

El hecho es que yo siempre estoy en camino con mi 
Dasein. Siempre hay algo que todavía no ha terminado. 
Al final, cuando ese algo no falta, el Dasein ya no está98. 

97 “Die Selbstauslegung des Daseins, die jede andere Aussage an Gewiβheit 
und Eigentlichkeit überrag, ist die Auslegung auf seinen Tod, die unbestimmte 
Gewiβheit der eigensten Möglichkeit des Zu-ende-seins”. Ib.
98 “Bin ich doch mit meinem Dasein immer noch unterwegs. Es ist inmmer noch 
etwas, was noch nicht zuende ist. Am ende, wenn es soweit ist, ist es gerade nicht 
mehr”. Ib. s. 115, p. 42.



99 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

Cuando el Dasein falta, cuando se supone que debería ser pleno 
dicho Dasein, el Dasein ya no está, puesto que sobreviene la muerte. 
Ya no hay Dasein, ya no hay nada. La nada adviene al Dasein y con 
ello se suprime el Dasein. Sólo queda la nada y, por tanto, no queda 
nada. Repetimos una vez mas que la muerte no es algo que ocurra 
de repente, sino que es una posibilidad conocida de alguna u otra 
manera por el Dasein. Sé que me voy a morir pero no cuando ni qué 
es la muerte. La muerte es indeterminada pero se tiene certeza de 
ella. El Dasein sabe de su muerte, incluso cuando no quiere saber 
de ella.

Como también hemos visto, todo esto para Heidegger se expresa 
en las condiciones de posibilidad, siendo con ello el Dasein una 
posibilidad indeterminada que sólo conoce su finitud, pero no las 
características de la misma. Sólo hay certezas del advenimiento de 
la nada. Este advenimiento de la nada nos vuelve a meter de lleno 
en el problema del tiempo, ya que todo advenimiento ocurrirá en el 
tiempo, no ha ocurrido aún pero ocurrirá. El advenimiento anuncia una 
llegada en el tiempo y no en el espacio, aunque dicho advenimiento 
suponga el fin de todo tiempo precisamente por el hecho de que 
después ya no haya tiempo, de que el tiempo se disuelva con él.

4.3. La finitud como algo propio.

Cuando uno se hace cargo de su propia muerte, es cuando 
comienza tomar consecuencias sobre ella, comienza a elegir. El 
Dasein sabe que, tarde o temprano, muere. Ese saber, a pesar de 
que, como hemos dicho, implica también un no-saber, lleva consigo 
una situación que desemboca en el “Cuidado” (Besorge) del que 
hablábamos con anterioridad. “El Uno” impersonal (das Man) nunca 
muere, lo que muere siempre es el sí mismo, el sujeto, el Dasein. 
No muere el mundo, muere uno mismo. El resto del mundo deja de 



100 

FERNANDO GILABERT BELLO

existir para mí, para el Dasein, pero no por ello muere, simplemente 
deja de tener sentido al no tener un sujeto que le de sentido como tal. 
No hay cosas puesto que no hay sujeto que las pueda aprehender.

La posibilidad entonces que al respecto de la propia muerte, 
entendiendo esta como posibilida extrema, posee cada cual se 
convierte en absoluto, ya que esto precisamente es lo que diferencia 
a cada uno. Aceptamos que cada cual tiene un Dasein que le es 
propio pero este Dasein tiene una serie de hechos y posibilidades 
que constituyen su historia. Esta historia es para cada Dasein, 
no pudiendo extrapolarse a otros Daseins presuntos de los que 
el Dasein sólo tiene ciertas nociones desde el momento en que 
pretende objetivar a esos otros Daseins. Pero no puede considerar 
a esos presuntos Daseins como aquello que es sujeto porque no lo 
experimenta como tal, no lo experimenta como sujeto, sino como a 
un otro, como algo externo y del que sólo tiene experiencia como 
algo cosificado, objetualizado.

De la muerte, como también venimos diciendo no sabemos nada, 
no sabemos nada de aquello que “no es” o “no está”. Sabemos 
de lo que es y de lo que está, de lo que experimentamos en tanto 
que sujeto. La muerte nunca la experimentamos como propia, 
experimentamos la muerte del otro, pero no nuestra muerte, porque 
cuando morimos dejamos de experimentar. Sólo podemos saber 
de aquello que vivimos, que experienciamos. Podemos saber de 
aquello que llamamos Ser pero no lo sabremos todo. Sin embargo 
de la muerte (propia) no se sabe nada, precisamente porque es 
nada. Lo que no es, lo que no está, está más allá del Dasein y si 
todo lo que puede ser conocido está dentro de dicho Dasein al estar 
más allá la muerte no se puede conocer.

La muerte supone el fin del Dasein, después no hay nada. Pero 
es que ocurre de igual modo con lo que había antes del Dasein. 
Como hemos venido diciendo con anterioridad, el sujeto, el Dasein, 
“está-en-el-mundo” (In-der-Welt-sein) y se siente inmerso en una 



101 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

tradición y en unas circunstancias que estan parejas a él en muchos 
casos porque dichas circunstancias ya estaban dadas o estaba 
dado el origen de las mismas. Pero tampoco tiene sentido decir que 
había algo antes del Dasein. Antes del Dasein no había tampoco 
nada, porque por la misma regla de finitud que aplicamos a lo que 
ocurre con posterioridad al Dasein, a saber, que lo que sucede con 
anterioridad al Dasein está más allá del Dasein en tanto que no 
está dentro del Dasein y por tanto este no puede conocer sino sólo 
especular, pero nunca experienciarlo. De este modo, origen y final 
se dan la mano y se tornan en lo que es trascendente al coronarse 
como el horizonte del Dasein, esto es, de aquello que es o está, 
suponiendo su límite y marcando así su carácter finito. Origen y final 
están más allá del sujeto. Principio y fin se dan la mano en tanto que 
“no-son”. Antes y después del sujeto no hay nada y esto es lo que le 
permite a éste señalar la finitud como algo propio.

La experiencia de la muerte, y en este caso nos estamos refieriendo 
a la muerte de aquello que nos rodea, no a la muerte de sí mismo, de 
la cual no se tiene experiencia salvo al final y será una experiencia 
que no se podrá narrar dado el caso, implica un conocimiento que 
nos ayuda a explicar la idea que venimos defendiendo de traducir el 
verbo alemán Sein más propiamente en el lenguaje heideggeriano 
como “Estar” más que como “Ser”. Experimentar que las cosas 
mueren implican un conocimiento de que las mismas no son, están. 
Saberme finito me pone en la misma categoría que esos objetos. Es 
el único modo de objetualizar aquello que no puede ser objetualizado, 
que es el Dasein, el sujeto, porque hacen a éste sentirse, al igual 
que los objetos, finito.

Pero la muerte implica además una doble categoría que de nuevo 
tiene relación con la teología, sobre todo con lo que hemos visto casi 
al principio en relación al tema de la eternidad como algo propio de 
lo divino. La muerte posee la capacidad de poner los pies en el suelo 
a la humanidad porque con ella, y aquí si, se da la doble acepción 



102 

FERNANDO GILABERT BELLO

que implica el verbo Sein: La muerte es dejar de “Ser”, pero también 
es dejar de “Estar”. Los seres humanos tenemos conciencia de que 
estamos, pero también poseemos la intuición de que somos. En 
esto consiste la grandeza humana y lo que permite el origen de la 
teología: El ser humano “está” pero quiere también “ser”.

4.4. El imposible de la muerte.

Que la muerte es la posibilidad más extrema, más absoluta, lo 
sabemos en tanto que no deja margen para que haya ninguna 
otra posibilidad. Pero a la vez resulta que la muerte es, en cierto 
modo lo imposible, pero de modo que dicho imposible se posibilita. 
La muerte ocurre, pero siempre ocurre de manera ajena, nunca de 
nosotros. Nuestra muerte es el fin y es una posibilidad que nunca 
ocurre puesto que cuando esto sucede, cuando esto ocurre, ya se 
ha disuelto toda posibilidad, incluído esta última posibilidad. Al llegar 
la muerte se disuelven todas las posibilidades, incluida la posibilidad 
extrema que, al suceder pero desvanecerse con dicho suceso, se 
torna imposible.

Pero el Dasein se halla en confrontación con la muerte en tanto 
que esta es una posibilidad que se hace imposible. El Dasein no 
puede abarcar lo imposible puesto que, como hemos dicho en 
repetidas ocasiones, el Dasein es precisamente sus posibilidades. 
La muerte escapa a la posibilidad del Dasein, se torna como algo 
distinto del Dasein en tanto que implica aquello con lo que finaliza el 
Dasein. ¿Qué sucede entonces en el Dasein cuando se halla frente 
a esto? Que sé de mi muerte, pero no quiero saberlo. Me encuentro 
con un no querer saber pero que, sin embargo, soy conciente de que 
sé. Puedo fingir que no lo sé, que no sé del devenir y a lo mejor estoy 
en la categoría de lo eterno, incluso puedo hacerme la vana ilusión 
de, una vez muerto, pasar a otra vida, siempre con la esperanza de 



103 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

que esa vida sea mucho mejor (porque nunca pensaremos que nos 
toque otra peor, para eso es mejor no pensar que hay más vidas). 
Pero esa misma experiencia que tengo de la muerte de los otros, ese 
ver que aquellos que causaban las dudas y el problema de “Estar-
con-los-otros” (Mit-Einderen-Sein) son los que me hacen ver que el 
Dasein muere. Pensar que soy imperecedero me hará caer en el 
error del solipsismo, en hacerme especial no desde mi óptica, sino 
desde una óptica que englobe el mundo de los objetos. En tanto que 
Dasein, en tanto que sujeto, no soy un objeto, no soy una cosa, pero 
no puedo separar esta perspectiva subjetiva de mí mismo y hacerla 
trascendental  proponiéndola como verdad universal más allá de mi 
subjetividad.

Por tanto he de reconocerme, el Dasein se reconoce como finito a 
su pesar porque se sabe como tal, sabe de la muerte aunque sea en 
el insconciente, aunque no quiera saberlo concientemente. La muerte 
es lo que no quiero saber y, de algun modo, aunque sea inconciente 
sé. A partir de aquí el Dasein tiene dos alternativas. O bien pretenderá 
olvidar la muerte, cosa que tarde o temprano recordaré, saldrá de 
nuevo a la luz puesto que sé que me voy a morir y la reminiscencia 
está ahí, siempre vuelve, o bien tendré que hacer trascender la vida, 
buscar algo que me haga infinito, que sobrepase la muerte y que 
quede más allá. Hacer que mi Dasein sea eterno, que entre dentro 
de la categoría de lo teológico y sobrepase lo meramente humano. 
Pretendo no ser como Dios, sino simplemente “Ser”, como Dios. 
Mientras vivo no “soy”, sino que más bien “estoy”, como es la idea 
que hemos venido defendiendo en nuestra traducción del término 
Sein. Pero cuando muero dejo de “Estar” y pretendo ser lo que no 
pude ser en vida, pretendo “Ser” y no “Estar”. O, mejor explicado, 
pretendo que mi estado sea lo sido pero de manera completa, no 
aquello que soy en función de lo que he sido, sino aquello que soy 
en función de lo que soy, eterno e inmutable.



104 

FERNANDO GILABERT BELLO

Pero de este modo lo único que entonces realmente “es” y no 
“está” es la muerte. La muerte no está nunca, la muerte sucede, 
acaece cuando ya se deja de “Estar”, pero no “está”. Al ser la 
posibilidad imposible no está nunca... pero, sin embargo, “es”. El 
“Ser”, y no el “Estar”, es la muerte, puesto que no es lo mutable, 
sino lo que permanece eterno e inmutable. La muerte iguala a todos 
en tanto que lo convierte todo en nada. Esa nada es siempre igual 
y siempre es eterna. Es lo único que puede realmente “Ser”, y, sin 
embargo, nunca “está”. 

A partir de esto que venimos explicando, de como las cosas 
perecen y el Dasein, cosificado, también perece, quiera o no 
reconocerlo, vemos como, para Heidegger, toda actividad se 
convierte en nada. Y se convierte en nada en tanto que se vuelve 
precisamente “Ser”. Porque la muerte es nada. La nada es lo único 
que puede “Ser”, al ser siempre igual y eterna pero encierra a la 
vez la paradoja de que “no es”, como la muerte implica la paradoja 
de ser la posibilidad imposible o la imposibilidad de posibilidades. 
Todo esto lleva consigo el relativismo de todo cuanto sucede porque 
todo lo que sucede en cierto modo está pero implica que dejará de 
estarlo, implica una búsqueda de “Ser” pero ese “Ser” nunca “es” 
sino cuando deja, precísamente, de ser. A todo aquello a lo que doy 
categoría de “Ser” se lo otorgo fálsamente puesto que he de saber 
que en el fondo nada “es”. Pero lo hago por rechazo a la nada, a 
la muerte, porque esta nada no entra dentro de mis posibilidades 
como Dasein, se escapa de mi Dasein. La historia de mi Dasein no 
incluye a la nada porque ésta tiene lugar fuera de mi Dasein, al final 
de éste, precisamente cuando deja de “Estar ahí”, cuando deja de 
“Ser”, cuando se torna nada.



105 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

4.5. El tiempo de la muerte siempre es futuro y el tiempo del 
Dasein siempre es pasado.

Venimos defendiendo la idea de que la muerte nunca es posible de 
experimentar por el sujeto hasta el mismo momento en que llega 
y, cuando esto ocurre, entonces deja de experimentarse no sólo la 
muerte como tal sino todo lo experimentable para el sujeto. Con la 
muerte, el sujeto deja de tener experiencias en la medida en que 
deja, precisamente, de ser sujeto. Adviene la nada.

Por todo ello, la muerte siempre es, para el sujeto, un hecho futuro, 
está por venir. Pero el saber acerca de lo que adviene crea dudas. 
Esas dudas nos hacen albergar entonces esperanzas tales como la 
eternidad, o, lo que es lo mismo, el “no-morir”, que no me llegue la 
muerte. En esas dudas ni siquiera contemplo la muerte de los otros, 
ya que veo que están vivos y pienso que así lo seguirán estando. 
Dice Heidegger: “El Dasein tiene incluso la posibilidad de andar con 
evasivas ante su muerte”99. Y esto es debido a la incertidumbre que 
produce el futuro. La muerte propia siempre está en el futuro. Nunca 
en el presente ni en el pasado. Esto contrasta con la propia historia 
del Dasein. La historia del Dasein, como la otra Historia, la que se 
escribe con mayúsculas y narra los hechos de la humanidad o de 
tal o cual civilización; es una historia que siempre hace referencia al 
pasado desde la óptica de un presente que se diluye de continuo. 
La historia del Dasein es una historia pasada que toma siempre la 
forma de un “haber sido” o un “haber estado” (Vorbei).

El término alemán Vorbei se traduce como “Pasado”. A nosotros 
nos interesa seguir la traducción de Gabás y Adrián para nuestros 
propósitos ya que creemos que dicho “haber estado”, tal y como lo 
traducimos, respresenta el caracter de finitud del Dasein del que 

99 “Das Dasein hat selbst die Möglichkeit, seinem Tod auszuweichen”. Ib. s. 116, 
p. 44.



106 

FERNANDO GILABERT BELLO

queremos hacer hincapié. Heidegger ya nos da la clave de este 
matiz cuando dice 

Este haber sido, como aquello a lo que me encamino 
anticipadamente hace un descubrimiento en ese caminar 
mío hacia él: es el haber sido de mí mismo100. 

El mismo matiz que destacamos y al que hace alusión Heidegger 
nos da la clave: todo lo ocurrido al Dasein no es sino pasado. A la 
hora de hacer una conclusión sobre la historia de dicho Dasein no 
puede hacerse sino desde un momento último que se ve señalado 
por la muerte, la muerte del Dasein. La muerte señala al Dasein 
desde una retrospectiva, marca su límite y con dicho límite se 
pueden establecer juicios acerca de lo que dicho Dasein ha hecho. 
Pero claro, el propio Dasein, en el memento mori no puede juzgar, 
puesto que ya ha dejado de “Ser”, ha dejado de “Estar”, ha muerto y 
por tanto no puede juzgar.

Sucede entonces con ello que el Dasein sólo se puede juzgar 
en las condiciones que da el presente. No hay un pasado sino un 
recuerdo de lo que fuí. Un recuerdo que siempre es presente no una 
vivencia como tal del pasado. La vivencia siempre es presente, no 
pasada, pero tampoco futura. Con ello, no se puede interrogar al 
pasado por lo que soy, sólo puedo hacerle esa pregunta al presente. 
Al cambiar de tiempo, al cambiar el pasado por el presente, la 
pregunta cambia: No se ha de preguntar entonces por “qué” es mi 
pasado, sino “cómo” fue mi pasado, no pregunto por mi historia, la 
pregunta que hago es cómo esa historia condiciona mi presente. 
Heidegger señala que

Este haber sido no es ningún qué, sino un cómo; es el 
cómo propio de mi existencia. Este haber sido hacia el que 

100 “Dieses Vorbei, als zu welchen ich vorlaufe, macht in diesem meinem Vorlaufen 
zu ihm eine Entdeckung: es ist das Vorbei von mir”. Ib. s. 116, pp. 44-45.



107 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

puedo encaminarme anticipadamente como el mío, no es 
un qué sino el cómo de mi Dasein por antonomasia101.

Lo que uno es sólo se ve analizando el pasado, pero ese pasado 
no tiene un valor eidético más allá del presente. No tiene un valor 
por delante, de forma pasada, ni por detrás, de forma futura. Sólo 
condiciona el tiempo actual y el pasado tiene valor en cierto modo 
como proceso de formación de la situación actual.

El ejemplo es que estoy sentado frente al ordenador exponiendo 
estas ideas. Estas ideas no podrían surgir si antes no hubiese hecho 
unas lecturas de Heidegger, no hubiese conocido a gente que me 
ha influído en el desarrollo de estas ideas e incluso si no me hubiese 
levantado hoy de la cama. No estaría en este momento escribiendo 
esto. Estaría haciendo otra cosa a lo mejor, pero no esto, que es 
mi momento presente. Lo que yo soy ahora mismo es lo que estoy 
reflejando en estas líneas pero para llegar a estas líneas se ha 
recorrido un camino. Ese camino es todo el pasado de mi Dasein 
y es lo que condiciona mi momento presente. Yo ahora estoy en el 
punto donde confluye todo lo que fuí y todos los estados en los que 
estuve. Por eso mi Dasein es el reflejo de mi pasado, de todo ese 
cómo.

Heidegger señala: “El Dasein mismo se hace visible en su 
cómo”102. Tener conciencia de todo lo que ha pasado, de todo lo que 
uno ha sido, o cómo ha estado es la clave que permite entender el 
presente del Dasein y cómo llega a ser lo que es, cómo llega a estar 
donde está. Señala Heidegger que:

El encaminarse al haber sido es el arranque del Dasein 
frente a su posibilidad más extrema; y en tanto este 

101 ”Dieses Vorbei ist kein Was, sondern ein Wie, und zwar das eigentliche Wie 
meines Daseins. Dieses Vorbei, zu dem ich als dem meinigem vorlaufen kann, ist 
kein Was, sondern das Wie meines Daseins schlechtin”. Ib. s. 117, p. 45.
102 ”Wir das Dasein selbst sichtbar in seinem Wie”. Ib.



108 

FERNANDO GILABERT BELLO

arrancar frente va en serio, el Dasein en esa carrera es 
arrojado de nuevo al Dasein de sí mismo103.

Lo único que permite al Dasein entenderse como tal es saber lo 
que uno ha sido, saber que uno mismo se encamina a morir y que 
con ello concluirá se puede sobrellevar sabiendo lo que se es en 
el instante presente. Conocer al Dasein en su pasado, presente y 
futuro, conocer desde la óptica del presente lo que el Dasein supone, 
tanto a nivel de lo que ha sido como de lo que será, le permite al 
Dasein volver a lo cotidiano, esto es, todo lo que el Dasein “es” (o 
“está”) en el momento presente.

4.6. La clave del tiempo: Haber sido y finitud.

El hecho de conocer el “cómo” del Dasein implica el autoconocimiento. 
El “haber sido” (Vorbei) implica todo lo que se “es”, implica llegar 
a como uno “está”. Cómo estoy, de un modo u otro, como está el 
Dasein, es un reflejo de todo lo que fuí, de todo lo que he sido, de 
todos las maneras en que he estado. Este “cómo” muestra la finitud 
del Dasein, puesto que le señala su extrema posibilidad, esto es, la 
muerte. Pero a la vez, dicho saber de la muerte, de la propia muerte, 
es lo que señala al Dasein en saberse temporal.

Tratemos de aclarar lo que Heidegger nos dice de manera críptica: 
“El haber sido tiene la fuerza de situar al Dasein ante lo acongojante 
en medio de su grandiosa cotidianeidad”104. Todo lo que indica que 
el Dasein, como ente finito, o sea, temporal, hace que éste salga 

103 “Das Vorlaufen zu dem Vorbei ist das Anlaufen des Daseins gegen seine 
äuβerste Möglichkeit; und soffern dieses Anlaufen gegen ernst ist, wird es in 
diesem Laufen zurückgeworfen in das Noch-dasein seiner selbst”. Ib.
104 “Dieses Vorbei vermag, das Dasein inmitten der Herrlichkeit seiner Alltäglichkeit 
in die Unheimlichkeit zu stellen”. Ib. s. 117, p. 46.



109 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

de lo cómodo de lo cotidiano, de aquello en lo que gasta sus días, 
de aquello que le hace sentirse eterno, inmortal. Pero cuando el 
Dasein se revela para sí mismo como ente finito, como mortal y 
temporal, llega la angustia. Dicha angustia surge frente a la nada, 
a aquello que parece que habrá cuando ya no haya Dasein pero 
que no puede tomar forma alguna porque precisamente es nada. En 
la vida cotidiana podemos asumir nuestra muerte, nuestra finitud, 
pero siempre imaginamos lo que sucede después, o incluso lo que 
ocurrió fuera de lo vivenciado por el Dasein, pero siempre toma la 
imagen de una escena de la que el Dasein es un espectador. No se 
asume un mundo sin Dasein precisamente porque ese Dasein es el 
que le da sentido a todo ese mundo. Por eso, una vez que concluye 
el Dasein, que se cumple la posibilidad extrema del Dasein, deja de 
tener sentido el mundo, lo cual produce angustia, la angustia de un 
mundo sin sentido y en el que uno no puede decidir ni juzgar acerca 
de ese mundo.

Tenemos entonces que este “haber sido” del Dasein es lo que 
nos da la clave para la anticipación, para saber del futuro a la vez 
que nos retrotae a todo lo pasado. Este antes y después del Dasein, 
entendido siempre como un “ahora”, nos conecta de nuevo a la 
pregunta por el tiempo. El Dasein por todo lo dicho con anterioridad 
no puede entonces estar en el tiempo, sino que tiene que ser el tiempo 
mismo. Heidegger lo señala literalmente: “El Dasein, concebido en 
su posibilidad más extrema de ser, no es en el tiempo, sino que 
es el tiempo mismo”105. No se situa como los demás entes en una 
línea temporal de antes o después, sino que al ser ahora, abarca la 
totalidad de los entes que se dan en ese ahora, es el Dasein y los 
entes por el captados, entre ellos el propio ente que constituye su 
ser. La temporalidad de dicho Dasein es lo que permite ubicar las 
cosas en el tiempo, ser la unidad de referencia, de medida de los 

105 “Das Dasein, begriffen in seiner äuβersten Seinsmöglichkeit, ist die Zeit selbst, 
nich in der Zeit”. Ib. s. 118,. p. 47.



110 

FERNANDO GILABERT BELLO

sucesos, siempre desde la óptica que el tiempo lo da él mismo. Pero 
como tal unidad de medida no puede medirse porque constituye 
en sí la misma medida, no puede ser un ente en el tiempo, para 
ello habría que trascender al tiempo mismo con un tiempo de otra 
categoría y esto es lo que supuso el fallo de la teología al considerar 
un tiempo supratemporal que tomó el nombre de eternidad y que 
se encontraba totalmente alejado de lo que en definitiva venía a 
suponer el tiempo mismo.

4.7. Regreso al futuro.

Vamos a volver a tomar lo que ya hemos dicho con anterioridad de 
que el tiempo de la muerte del Dasein siempre es un tiempo futuro, 
siempre está por llegar. La finitud parece saberse a posteriori y, sin 
embargo, sabemos que esto es imposible. Que uno es finito se sabe 
a priori, pero el esquivar la propia muerte hace que el reconocimiento 
de la misma de la sensación de presentarse a posteriori. No hay 
nada más ilógico pero a la vez nada más real. Yo sé de mi muerte, 
pero no he muerto. Quiero la eternidad y busco lo que hay tras la 
muerte, pero tras la muerte me queda la nada. Quiero pensar la 
nada y la lleno de cosas, de cosas que ocurrirán cuando ya yo no 
esté, cuando haya dejado de ser lo que soy y de estar como estoy. 
Todo entonces deja de ser la nada, porque esa nada tiene algo, yo 
le doy contenido en la medida en que miro esa nada, dejando ésta 
de ser nada para ser algo. Y ese algo tiene sentido porque hay un 
sujeto (yo) que le da dicho sentido. Pero sin ese sujeto, sin ese 
Dasein, después del morir del mismo no se le puede dar sentido 
aunque nos anticipemos y afirmemos que sí. Creemos saber a priori 
lo que ocurrirá a posteriori, creemos conocer la muerte a posteriori 
cuando realmente sólo sabemos de ella a priori, no sabiendo más 



111 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

que el nombre de la misma, más que el mero acto, pero no el modo 
ni las circunstancias de dicha muerte.

Saber de la muerte nos da la clave del tiempo: el futuro. El futuro 
es el desconocido del tiempo mientras que el pasado se conoce, 
se ha experienciado. Pero el futuro es siempre una incognita. Para 
Heidegger “el fenómeno fundamental del tiempo es el futuro”106. 
Dicho futuro permite al tiempo anticipar, esto es, prever, ver a 
priori lo que ocurrirá a posteriori. El tiempo entonces deja de tener 
el sentido de ser un medir, “con ello se hace patente que el modo 
originario de comportarse con el tiempo no es ningún medir”107. 
Medir el tiempo es lo que se hace con respecto al pasado pero no 
con respecto al anticipar. Heidegger utiliza los términos “cuándo” 
(Wann) y “cuanto-durará-todavía” (Wie-lange-noch) como aquellos 
términos que hacen referencia a un tiempo conocido y, por tanto, 
medible, esto es, un tiempo pasado, el tiempo del “haber sido” 
(Vorbei). Pero preguntar con esa terminología lo que hace no es sino 
volver a esquivar el tiempo mismo en la medida en que se pretende 
determinar lo indeterminado, en pretender concretar aquello que no 
es concretable de manera externa al propio Dasein.

Dice Heidegger: “La anticipación aprehende el haber sido como 
una posibilidad propia de cada instante, como lo que es seguro 
ahora”108. La única realidad posible parece ser que es el instante, el 
pasado ya no es, como explicamos con anterioridad. No queda más 
que el futuro y éste da tiempo “porque es el tiempo mismo”109. El 
hecho de que el futuro sea el tiempo mismo impide que dicho tiempo 
tenga un caracter de medición, entre otras cosas porque sobrepasa 

106 “Das Grundphänomen der Zeit ist die Zukunft”. Ib.
107 “Dabei offenbart sich: der ursprüngliche Umgang mit der Zeit ist kein Messen”. 
Ib. s. 118, pp. 47-48.
108 “Das Vorlaufen ergreit das Vorbei als eiglentiche Möglichkeit jedes Augenblicks, 
als das jetzt Gewisse”. Ib. s. 119, p. 49.
109 “Weil es die Zeit selbst ist”. Ib.



112 

FERNANDO GILABERT BELLO

siempre los instantes que quieren medirse. Pero la pregunta que se 
hace el Dasein por el tiempo le hace plantearse la necesidad de un 
instrumento de medida, algo externo, sin percatarse de que dicho 
instrumento de medida es el propio Dasein. El mismo preguntar por 
el tiempo le hace al Dasein ignorar que la respuesta al tiempo está 
más allá del propio Dasein puesto que el Dasein siempre pregunta 
desde el presente y no en el futuro. La pregunta por el “cuánto” del 
tiempo implica volver al presente, cuánto tiempo queda del mismo 
presente, pero no cuánto tiempo viene después del cambio que de 
contínuo se produce, siempre es una medición en relación al pasado 
pero nunca en relación al futuro, se mide con el presupuesto del 
“haber sido” pero no con lo que ocurrirá.

Esto ocurre así porque el Dasein, como hemos visto con 
anterioridad y no nos cansaremos de repetir, vive en eterno 
presente. Siempre está experienciando un ahora y en ese ahora 
hay un rastro de pasado, de haber sido, pero no el futuro, porque el 
mismo futuro lo pone el Dasein a partir del ahora. Pero aunque se 
vivencia como un ahora, aunque no vivencia el pasado ni el futuro 
todo el Dasein señala el tiempo completo, incluyendo el pasado y el 
futuro, marcando, como instrumento de medida que es, el haber sido 
(Vorbei) y lo por venir. No puede deshacerse del futuro al igual que 
no puede deshacerse del pasado. Lo futuro se indica incluso en la 
estructura fundamental del Dasein que implica al cuidado (Besorge). 
Pero ese futuro no es el futuro del pasado sino del presente mismo, 
no es el del haber sido sino que es el futuro del ahora, y aunque ese 
ahora incluye al futuro este no puede materializarse en dicho ahora, 
puesto que sería entonces nada. Para Heidegger: “El futuro del que 
está pendiente el cuidado es tal por mor del presente”110.

110 “Die Zukünftigkeit, in der Sorge hängt, ist solche von Gnaden der Gegenwart”. 
Ib. s. 120, p. 51.



113 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

4.8. Tiempo vacío, tiempo de lo cotidiano y, de nuevo, la pregunta 
por el tiempo.

Defendemos la idea que suscribe que el hecho fundamental del 
tiempo es el futuro, esto es, la anticipación de todos los hechos, 
un hecho que prevé todos los demás hechos, de igual modo que la 
extrema posibilidad del Dasein ha abarcado a todas las posibilidades 
anteriores. En el Dasein se dan pasado y futuro, en cierto modo, 
de forma simultánea en la medida en que dicho Dasein siempre es 
presente. El Dasein abarca un “Estar” que conlleva todo lo anterior, 
todo lo pretérito, pero a la vez implica la apertura a las posibilidades 
consecuentes, en tanto que todos los hechos que deriven del hecho 
en que se encuentra el Dasein no están salvo como proyectos, es 
decir, sólo se sabe de dichas posibilidades si de las mismas se hace 
una anticipación.

Preguntarse entonces por el tiempo,

Preguntarse por el cuándo del indeterminado haber 
sido y, en general, la pregunta por el cuánto del tiempo, 
equivale a la cuestión de lo que todavía me queda, de lo 
que todavía me queda presente111.

Porque el Dasein siempre es presente, no le preocupa más que 
conservarse en dicho presente, el futuro no es sino para el Dasein una 
prolongación de este presente en la medida en que su anticipación 
de los próximos hechos sólo tienen un vínculo relacionado con los 
hechos vividos en el presente. Ese anticipar mismo nunca es futuro, 
sino que sólo está siempre en presente.

111 “Die frage nach dem Wann des ubbestimmten Vorbei und überhaupt nach 
dem Wieviel der Zeit ist die Frage nach dem, was mir noch bleibt, noch bleibt als 
Gegenwart”. Ib. s. 119,. p. 50.



114 

FERNANDO GILABERT BELLO

Pero la pregunta por el tiempo lleva entonces al vacío. El tiempo 
se vuelve vacío por el mismo preguntar, ya que, en palabras de 
Heidegger, “el tiempo se vuelve vacío, y se hace vacío porque de 
antemano el Dasein ha hecho largo el tiempo en la pregunta por 
el cuanto”112. La manera de escapar a este vacío que conlleva el 
aburrimiento es sumergirse en el tiempo de lo cotidiano, ese tiempo 
de lo cotidiano que vive inmerso en el ahora. Ese tiempo cotidiano 
no es un tiempo en el cual yo estoy, sino que es el tiempo en el cual 
uno está, es el tiempo del Dasein dado con todas las estructuras 
fundamentales de dicho Dasein y a partir de las cuales se derivan 
los hechos fundamentales del presente y de la cotidianeidad, una 
cotidianeidad que se da en el mundo en que uno está y con los otros 
que están en dicho mundo. De nuevo son fundamentales la primera 
y la segunda estructuras del Dasein: “Estar-en-el-mundo” (In-der-
Welt-sein) y “Estar-con-los-demás” (Mit-einander-Sein).

Desde lo cotidiano, volvemos una y otra vez al tiempo, pero 
siempre entendemos a éste como presente, siendo “el pasado 
interpretado como ya-no-más-presente y el futuro como un 
indeterminado todavía-no-presente”113. El pasado es irreversible y 
el futuro indeterminado, siendo el ahora, ese momento presente, 
el punto álgido de la temporalidad. Dicho ahora está totalmente 
vinculado al propio Dasein, puesto que dicho Dasein siempre es 
ahora, y, por tanto, de alguna forma u otra, tiempo.

Heidegger equipara el tiempo al Dasein: “El tiempo es equiparable 
al Dasein”114. El Dasein siempre se halla de modo temporal con 
su posibilidad, siendo esa posibilidad su ahora. Por ello el Dasein 
es el tiempo mismo pero entendido este tiempo mismo como la 

112 “Die Zeitn wird leer, weil das Dasein die Zeit in der Frage nach diem Wieviel im 
vorhineim lang gemacht hat”. Ib. s. 120, p. 51.
113 “Vergangenheit ist interpretiert als Nicht-mehr-Gegenwart, Zukunft als 
unbestimmte Noch-nicht-Gegenwart”. Ib. s. 121. p. 53.
114 “Zeit is Dasein”. Ib. s. 123, p. 58.



115 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

propia temporalidad. Todo tiempo es temporal en tanto que dicha 
temporalidad marca la pauta del Dasein para ese tiempo. No es una 
tautología, sino que más bien es una superación del tiempo por el 
propio tiempo. Con esto, concluímos en que el tiempo es lo propio de 
cada Dasein, “el tiempo es el genuino principium individuationis”115. 
Con esto transformamos la pregunta de ¿Qué es el tiempo?, la 
pregunta que Heidegger quiere resolver al principio de la conferencia 
por la pregunta de ¿Quién es el tiempo? o más concretamente y 
como dice Heidegger “¿Soy yo mi tiempo?”116. Al enfocar así la 
pregunta, concluimos en una manera más adecuada de acercarnos 
al tiempo. La respuesta a la nueva pregunta ya Heidegger la ha 
respondido mucho antes de formularla, al cambiar además el núcleo 
de la pregunta por la pregunta por el Dasein.

115 ”Die Zeit ist das rechte principium individuationis”. Ib. s. 124, p. 59.
116 “Bin ich meine Zeit?”. Ib. P. 125. Ed. cast. p. 60.





117 

Conclusiones

No queremos acabar nuestra investigación sin exponer una serie de 
conclusiones que posibilitaran una serie de herramientas que nos 
marcarán las pautas para trabajos posteriores sobre el pensamiento 
de Martin Heidegger. Dichas conclusiones ya se han podido entrever 
durante el desarrollo de todo lo que precede, pero es aquí donde las 
expondremos de manera resumida y, de paso, nos servirán para dar 
el remate final a nuestro trabajo.

1) La primera conclusión que sacamos de la conferencia de 
1924 El concepto de Tiempo está relacionada con las estructuras 
fundamentales del Dasein. A dicho Dasein le consideramos sujeto. 
Pues bien, todas las estructuras fundamentales que entran dentro 
de la categoría del sujeto están condicionas por la primera de estas 
estructuras, a saber, la estructura de “Ser/Estar-en-el-mundo” (In-der-
Welt-sein). Para Heidegger dicha estructura primera es la que marca 
la pauta del resto de estructuras. No podría considerarse al Dasein 
en función de, por ejemplo, la segunda estructura, aquella que definía 
al Dasein como un “Estar-con-los-demás” (Mit-einander-sein), si no 
hubiese antes una primera estructura donde, precisamente, “Estar”. 
De igual modo ocurre con el resto de estructuras fundamentales. 
El Dasein necesita estar ubicado en el mundo, necesita “Ser-en-el-
mundo” para desplegar el resto de sus estructuras fundamentales. Lo 
que hay que tener en cuenta es que estas estructuras fundamentales 
siguientes no son un mero derivado de la primera estructura, sino 



118 

FERNANDO GILABERT BELLO

que se dan conjuntamente. No hay que caer en el error de que las 
siguientes estructuras son opcionales, sino que se dan si o si por el 
hecho de “Estar-en-el-mundo”, van implícitas en ese “Estar”.

2) La segunda conclusión que sacamos a la luz es, precisamente, 
el objetivo que persigue el propio Heidegger en esta conferencia: 
señalar que es el sujeto quien marca la pauta del tiempo, identificando 
el “Estar” del Dasein con el propio tiempo. El sujeto se considera 
temporal y se marca en función de su ahora. Este ahora es lo que 
realmente “es” el sujeto, no “es” antes ni después. No “está” en el 
pasado ni en el futuro, todo lo más, recordará ese pasado desde el 
ahora como que “estuvo” o proyectará su futuro como un “estará”, 
pero sólo “está” en aquello que existe y sólo existe en el ahora. Esa 
temporalidad es la que lleva al sujeto a poner “su” tiempo ya que 
situa los acontecimientos que le suceden en función precisamente 
de su ahora.

3) Otra conclusión que extraemos de nuestra investigación es 
que el tiempo y el lenguaje no son meros instrumentos del sujeto, 
no son unas herramientas que se hayan apartadas del sujeto y que 
éste toma para relacionarse con el mundo. Más bien, el tiempo y 
el lenguaje son una especie de características propias, algo que el 
propio sujeto posee de sí y le permite relacionarse con el mundo, 
pero que, a diferencia de lo que podríamos llamar herramientas, son 
precisamente la esencia que constituye al Dasein. Esa temporalidad 
y ese lenguaje son lo que constituyen al sujeto. Hay que tener en 
cuenta que tiempo y lenguaje son objetos para el sujeto pero nada 
más que para él, no siendo por tanto objetos mundanos, sino algo 
que constituye precisamente la base de la subjetividad.

4) La siguiente conclusión que nos resulta del pensamiento 
heideggeriano se relaciona con la identidad del Dasein. La pregunta 
que se hace Heidegger en toda su obra es la pregunta por el Dasein 
pero ¿Qué es dicho Dasein? El Dasein es en sí la propia subjetividad. 
El sujeto es Dasein en tanto que el sujeto “es” o “está”. Pero el sujeto, 



119 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

y he aquí la clave de ese Dasein, no es nunca una tercera persona, 
por lo que, en el fondo, no es correcto decir que el Dasein “es” o 
“está”, sino que el Dasein “soy” o “estoy”, o “soy” y “estoy”, porque 
siempre que “soy”, “estoy”. El Dasein, y esto lo dice Heidegger en 
la conferencia que nos sirve de base para nuestra investigación, es 
precisamente lo que uno “es”. Yo soy mi Dasein y ello es desde el 
momento en que centro mi óptica desde mi subjetividad y no puedo 
hacerlo de otra manera. Analizar al Dasein es entonces el análisis 
de uno mismo, de sí mismo, en función de la propia subjetividad.

5) Por último, señalar como última conclusión algo en relación 
con la finitud y que hemos dado por supuesto desde el inicio de este 
trabajo, a saber, que el Dasein posee una historia que sobrepasa 
en cierto modo a la Historia, entendida ésta como el conjunto de 
hechos de la humanidad o cierto grupo social o étnico. Esta historia 
particular del Dasein es la que precisamente marca la pauta antes 
señalada de la temporalidad como fruto del propio Dasein. Al ser el 
sujeto finito consta de un principio y un fin pero siempre se relaciona 
desde la óptica del ahora. Dicho ahora se pretende ubicar en un 
tiempo desde la cotidianeidad. Esa ubicación en la temporalidad 
hacer necesario la reseña a una historia del sujeto, a una historia del 
Dasein, opuesta a la Historia y que situe al sujeto en la temporalidad 
en función de su ahora.





121 

Bibliografía

Obras de Martin Heidegger empleadas en este trabajo

- Der Begriff der Zeit (1924). GA 64. Hg. F.-W, von Herrmann. 
Frankfurt an Main, Klostermann, 2004. 

- Der Begriff der Zeit. Hg. H. Tietjen. Tubinga, Niemeyer, 1995.

[ El concepto de tiempo. Tr. R. Gabas y J. Adrián. Madrid, 
Trotta, 2011 ].

- Sein und Zeit. Tubinga, Niemeyer, 2006

 [ Ser y Tiempo. Tr. J. E. Rivera. Madrid, Trotta, 2009 ].

- Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung 
in die phänomenologische Forschung (Wintersemester 1921/22). 
GA 61. Hg. W. Bröcker u. K. Bröcker-Oltmanns, Frankfurt an Main, 
Klostermann., 1994.

- Grundbegriffe (Sommersemester 1941). GA 51. Hg. P. Jaeger. 
Frankfurt an Main, Klostermann, 1991.

- Wegmarken (1919-1961). GA 9. Frankfurt an Main, Klostermann, 
1976.



122 

FERNANDO GILABERT BELLO

Estudios sobre Heidegger y El concepto de tiempo empleados.

- ArAmAyo, R. R. (ed.). Cassirer y su Neo-Ilustración. La conferencia 
sobre Weimar y el debate de Davos con Heidegger. Madrid, Plaza y 
Valdés, 2009.

- Pöggeler, O. El camino del pensar de Martin Heidegger. Tr. F. 
Duque. Madrid, Alianza, 1993.

- SAfrAnSki, R. Un maestro de Alemania. Martin Heidegger y su 
tiempo. Tr. R. Gabás. Barcelona, Tusquets, 2007.

Otra bibliografía consultada.

- AguStín de HiPonA. Confessiones. Ed. bilingüe de A. Custodio. 
Madrid, BAC, 2005.

- AriStóteleS. Metaphysica. Hg. A. I. Bekker. Berlín, Acaddemia 
Regia Borusica, 1837.

- AriStóteleS. Physica. Hg. A. I. Bekker. Berlín, Acaddemia Regia 
Borusica, 1831. 

- CASSirer. E. An essay of man. Hamburgo, Meiner, 2006.

- fullbrook, M. A History of Germany 1918-2008. Londres, Willey & 
Sons, 2009.

- Hitler, A. Mi lucha. Barcelona, Ojeda, 2004.

- PAbón S. de urbinA, J. M. Diccionario Manual Griego Clásico-
Español. Barcelona, Vox, 2003. 

- reAl ACAdemiA eSPAñolA de lA lenguA. Diccionario de la Real 
Academia Española. Espasa, Madrid, 2014.

- SArtre, J.-P. L’existentialisme est un humanisme. París, Gallimard, 
1996.



123 

TEMPORALIDAD, SUBJETIVIDAD Y FINITUD A PARTIR DE LA CONFERENCIA DE MARTIN HEIDEGGER 
EL CONCEPTO DE TIEMPO (1924)

- SCHoPenHAuer, A. Die Welt als Wille und Vorstellung. Hg. J. 
Frauenstädt; A. Hübscher. Wiesbadem, Brockhaus, 1966.

- VV. AA. Historia Universal Salvat. 11. Asia Medieval y la Era de los 
descubrimientos. Barcelona, Salvat, 1999. pp. 202-205.




