






Thomas Träger. Traducción de 





227#

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
!
 
 
 Heidegger y la transformación de la fenomenología: La necesidad de una ciencia previa para la elaboración de la pregunta filosófica | Fernando Gilabert 

 
 

!

!

Heidegger'y'la'transformación'de'la'fenomenología:'La'
necesidad'de'una'ciencia'previa'para'la'elaboración'de'la'
pregunta'filosófica.'
Fernando'Gilabert'
Máster#en#Filosofía.#Doctorando.#Universidad#de#Sevilla#

#
#

1-El cometido de esta investigación es el desarrollo de una metodología precientífica 
esbozada en el segundo punto de mi trabajo Temporalidad, subjetividad y finitud en la 
Conferencia de Martín Heidegger "El concepto de Tiempo" 1 . En dicho punto de la 
investigación hacía referencia a ciertos aspectos que vinculaban al joven Heidegger, al 
Heidegger que aun no había publicado Ser y Tiempo, con el método fenomenológico que se 
había desarrollado a partir de la obra de Edmund Husserl, fenomenología que el propio 
Heidegger reconoce en sus últimos escritos que nunca abandonó puesto que,  

 

"en lo que tiene más íntimo, la fenomenología no es dirección alguna, sino 
que es la posibilidad del pensar que, llegados los tiempos, reaparece de nuevo, 
variada, y que sólo por ello es la permanente posibilidad del pensar, para 
corresponder al requerimiento de aquello que hay que pensar"2.  

 

Maticemos. No es la fenomenología de Husserl, sino que a partir del método 
fenomenólogico de Husserl, Heidegger desarrollo una fenomenología propia y original3. Esa 
originalidad que tiene Heidegger respecto a Husserl tiene como matiz el establecer una suerte 
de ciencia previa necesaria para afrontar cualquier otra ciencia. Recordemos que, en el 
pensamiento de Husserl, la fenomenología tenía el carácter de método para convertir la 
filosofía en una ciencia estricta. Como señala Ferrater Mora en su artículo sobre 
Fenomenología de su Diccionario de Filosofía "la fenomenología es a la vez un método y un 
modo de ver"4. Ese método hará de la filosofía una ciencia estricta, una ciencia que pueda 
codearse de igual a igual con las otras ciencias. Pero la intención de Heidegger al respecto de 
la fenomenología no es la de establecerla como una ciencia que tenga el mismo carácter que 
la física o la biología. Heidegger lo que pretende es otorgarle a la fenomenología el status de 
ciencia previa, de pre-ciencia, una suerte de propedéutica necesaria que establezca el carácter 
de toda ciencia. 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
1 GILABERT, Fernando:Temporalidad, subjetividad y finitud a partir de la conferencia de Martin Heidegger 
"El concepto de Tiempo". Trabajo Fin de Master presentado en la Facultad de Filosofía de la Universidad de 
Sevilla el 21 de Noviembre de 2012. 
2 "Die Phänomenologie ist in ihrem Eigestem keine Richtung. Sie ist die zu Zeiten sich vandelnde und nur 
dadurch bleibende Möglichkeit des Denkens, dem Anspruch des zu Denkenden zu entsprechem". HEIDEGGER, 
M.: Mein Weg in die Phänomenologie. En Zur Sache des Denkens. Max Niemeyer Verlag, Tubingen, 1976. 
Trad. cast. a cargo de Félix Duque. Mi camino en la fenomenología en Tiempo y Ser, Tecnos, Madrid, 1999. p. 
102 
3 A este respecto puede verse el excelente trabajo de Ángel Xolocotzi Fenomenología de la vida fáctica (Plaza y 
Valdés, México D. F., 2004) y el estudio de Friedrich Wilhelm von Herrmann Hermeneutische Phänomenologie 
des Daseins (Klostermann, Frankfurt am Main, 1980) 
4 FERRATER MORA, J.: Diccionario de Filosofía. Vol II. Ariel, 1994. Madrid. 



228#

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
!
 
 
 Heidegger y la transformación de la fenomenología: La necesidad de una ciencia previa para la elaboración de la pregunta filosófica | Fernando Gilabert 

 
 

!

!

2-En 1924, tres años antes de que publicara Ser y Tiempo, Martin Heidegger impartió 
invitado por Robert Bultmann, la conferencia El concepto de Tiempo frente a la sociedad 
teológica de Marburgo. Estamos hablando de los años en los que Heidegger ejercía de 
profesor universitario de esa ciudad, a la que había acudido al obtener una plaza, 
abandonando Friburgo. Heidegger había llegado a Marburgo en el otoño de 1923 y había 
conocido a principios de 1924 a una joven alumna con la que pronto establecería una relación 
amorosa: Hanna Arendt5. Lejos de Friburgo y sacudido por el amor, Heidegger imparte una 
conferencia donde se establecen de forma clara los principios que se desarrollarían tres años 
más tarde en Ser y Tiempo. Se ha considerado por lo general a Ser y Tiempo como una obra 
sin historia6, entre otras cosas porque el propio Heidegger destruyó todos los escritos 
preparatorios de la misma. Las nuevas investigaciones acerca del pensamiento de Heidegger, 
así como los volúmenes que han ido apareciendo de la Gesamtausgabe7 heideggeriana están 
sacando a la luz los textos y conferencias que allanaban el camino a Ser y Tiempo. En las 
mismas ya se dejan ver las ideas principales (y la génesis de estas ideas) que Heidegger 
expondría en 1927 con la publicación de la obra8. 

Se nos permitirá que otorguemos a esta conferencia antes citada que, aunque Heidegger 
destruyó pensando escribir un tratado de idéntico título9, es un texto de la época en la que, en 
palabras de Rüdiger Safranski, "Heidegger descubre que él es Heidegger"10. Es la época en la 
que empieza a atacar todo aquello que considera obsoleto dentro de la filosofía, como por 
ejemplo el vínculo entre filosofía y teología, y comienza a separarse de la fenomenología 
husserliana, a pesar de que, por estos años, aun Heidegger se consideraba públicamente su 
discípulo y su filosofía presenta, como hemos visto, un claro corte fenomenológica (con las 
particularidades antes reseñadas). 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
5 En la espléndida biografía de Heidegger escrita por Rüdiger Safranski pueden encontrarse los detalles 
contextuales de la estancia de Heidegger en Marburgo. SAFRANSKI, R. Ein Meister aus Deutschland. Martin 
Heidegger und seine Zeit. Carl Hanser Verlag, München, 1994. (Un Maestro de Alemania. Martin Heidegger y 
su tiempo. Trad. Raúl Gabás. Tusquets, Barcelona, 2007). 
6 Al respecto, el propio Heidegger en De un diálogo sobre el habla, es interrogado por un ficticio interlocutor 
japonés por el motivo del silencio de los doce años anteriores a la publicación de Ser y Tiempo. HEIDEGGER, 
M.: "Aus einem Gesprach von der Sprache", en Unterweg zur Sprache, GA 12. Ed. de F.-W. von Herrmann. 
Klostermann Verlag, 1985, Frankfurt-an-Main. (Trad cast. De camino al habla, trad. de Yves Zimmermann, 
Ediciones del Serbal, 2002, Barcelona). 
7 Proyectada en 102 volúmenes por la editorial Klostermann Verlag, Frankfurt am Main. El segundo bloque de 
estas "Obras Reunidas" presenta las lecciones de Heidegger en Marburgo y Friburgo hasta el fin de la II Guerra 
Mundial. Los volúmenes del 17 al 26, son las lecciones de Marburgo y del 56 al 63, las primeras lecciones de 
Friburgo antes de la marcha a Marburgo. En ambos conjuntos de lecciones se puede rastrear la genesis de Ser y 
Tiempo así como en los volúmenes 64 y 80 de la tercera parte, relativa a conferencias y tratados no publicados, 
elaborados por Heidegger antes de la publicación de la obra antes citada. El volumen 64 es el que alberga la 
conferencia El concepto de Tiempo que aquí estamos trabajando. 
8 Podemos señalar la importancia de las investigaciones que se están realizando en habla castellana sobre los 
seminarios y conferencias que impartió Heidegger con anterioridad a Ser y Tiempo. Destacaremos al ya 
mencionado Ángel Xolocotzi y a Jesús Adrián Escudero y Raúl Gabás, quienes han emprendido la labor de la 
traducción de las conferencias de Heidegger de los años veinte, así como estudios sobre el joven Heidegger. 
9 El concepto de Tiempo (Tratado de 1924). En la Gesamtausgabe de Klostermann forma pareja en el tomo 64 
con la conferencia de la que aquí venimos a hablar. Hay edición española de dicho tratado en la editorial Herder 
con traducción de Jesús Adrián. Este tratado, al igual que la conferencia, no vio la luz hasta años después de la 
muerte de Heidegger. 
10 SAFRANSKI, R. Ein Meister aus Deutschland. Martin Heidegger und seine Zeit. Carl Hanser Verlag, 
München, 1994. (Un Maestro de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo. Trad. Raúl Gabás. Tusquets, 
Barcelona, 2007, p 161.). 



229#

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
!
 
 
 Heidegger y la transformación de la fenomenología: La necesidad de una ciencia previa para la elaboración de la pregunta filosófica | Fernando Gilabert 

 
 

!

!

3-La conferencia El concepto de Tiempo en ese camino que recorre el pensar de 
Heidegger puede suponerse como una pretensión por parte de éste de romper el vínculo de la 
filosofía con la teología, una teología que estaba íntimamente vinculada a toda la formación 
del joven Heidegger, tanto académica como personal. Para Heidegger, el vínculo entre la 
teología y la filosofía se ha forjado de la nada. Es algo que la tradición ha impuesto sin 
fundamento alguno, ya que el modo de tratar los temas comunes es distinto. El ejemplo de 
esta conferencia es el tiempo: mientras que la teología trata el tiempo a partir de la eternidad 
de la divinidad, la filosofía jamás tendrá acceso al tiempo desde el orden de lo divino, sino 
que ha de limitarse a contemplar el tiempo desde la propia finitud. La cita de Heidegger 
concretamente es la siguiente: 

 

"Si nuestro acceso a Dios pasa por la fe y si el entrar en el tema de la 
eternidad no es otra cosa que esa fe, en tal caso, la filosofía jamás tendrá acceso a la 
eternidad y, por consiguiente, en el plano metodológico nunca podrá tomarla como 
una posible perspectiva para discutir la cuestión del tiempo".11 

 

Si bien la conferencia presenta una serie de aspectos destacables para el contenido de 
Ser y Tiempo, como es, por ejemplo, un esbozo de la analítica del Dasein o la inclusión en 
ésta del concepto de Ser-en-el-mundo (In-der-Welt-Sein); nos centraremos en la idea que en 
ella hay de pre-ciencia. El porqué de centrarnos en ello radica en nuestro interés por sentar 
unas bases para establecer unos nexos que nos permitan unificar el origen de toda ciencia, 
como hemos propuesto al principio. En esta totalidad de la ciencia incluiremos también no 
sólo a las ciencias que la sociedad considera "científicas", como las matemáticas o la física, 
sino también ciencias que, a día de hoy, se consideran humanidades, esto es, la filosofía, la 
metafísica y la teología12. Estas ciencias corresponden a ámbitos separados, al igual que 
ocurre con las ciencias "científicas", donde no es lo mismo la biología que la matemática, 
pero que la tradición se ha empeñado en unir. Así, filosofía, metafísica y teología, son para 
Heidegger ciencias distintas que, si bien es posible que tengan el mismo origen al igual que 
otras ciencias, sus objetos son unos objetos muy distintos entre sí. Lo único que tienen en 
común, como hemos dicho, es su origen. Entonces la pregunta que surge es sobre ese origen, 
esa génesis científica. Para conocer ese origen surge entonces la necesidad de una ciencia 
previa, de una pre-ciencia que nos permita entoces esclarecer las características de ese origen 
científico. El esclarecimiento de las bases de esta pre-ciencia en la obra de Martin Heidegger 
establecería podría establecer los fundamentos necesarios de los que parte toda ciencia y, con 
ello, todo conocimiento humano. 

4-No es casual que sea en la conferencia El concepto de Tiempo donde Heidegger hable 
por vez primera de la pre-ciencia que aquí traemos a colación. En dicha conferencia, 
Heidegger lo que pretende es establecer la subjetividad del tiempo, esto es, como el tiempo lo 
pone uno mismo, siendo este tiempo por tanto finito al ser el Dasein también finito. Por 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
11 "Wenn der Zugang zu Gott der Glaube ist und das Sich-einlassen mit der Ewigkeit nitch anderes als dieser 
Glaube, dann wird die Philosophie die Ewigkeit nie haben und diese sonach nie als mögliche Hinsicht für die 
Diskussion der Zeit in methodischen Gebrauch genommen werden konnen". HEIDEGGER, M.: De begrif der 
Zeit (vortrag 1924). Vittorio Klostermann Gmbh. Gesamtausgabe Band 64. Der begriff der Zeit. 2004, Frankfurt 
am Main. p. 107. Ed. cast. p. 24 
12 Huelga decir que podríamos incluir al derecho, la historia o la filología, esto es, clásicamente disciplinas 
consideradas de "letras". Si nombramos a la filosofía, a la metafísica y la teología, son porque éstas son del 
interés de las especulaciones de Martin Heidegger. 



230#

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
!
 
 
 Heidegger y la transformación de la fenomenología: La necesidad de una ciencia previa para la elaboración de la pregunta filosófica | Fernando Gilabert 

 
 

!

!

norma general se había contemplado el tiempo como algo externo al sujeto, como algo que 
trascendía al yo, lo cual denotaba ciertos tintes teológicos. Hablar del tiempo, en la tradición 
judeocristiana, la tradición imperante en occidente, es hablar en relación a la eternidad. Pero 
la eternidad no tiene relación con lo humano, sino que es algo propio de lo divino. Con la 
pregunta por el tiempo surge la pregunta por la divinidad. Estudiar la divinidad, 
comprenderla, es hacer teología. El estudio de la divinidad entonces no dista mucho en sus 
estructuras fundamentales de comprensión de cualquier otra ciencia, como por ejemplo 
podrían ser la biología, la astronomía o la filología. Toda ciencia se basa en unas estructuras 
de comprensión similares. La propuesta entonces sería hacer ciencia de esas estructuras que 
posibilitan las ciencias. 

La tradición ha dejado en manos de la metafísica el estudio de las estructuras antes 
señaladas. Pero sucede que también la metafísica posee unas estructuras que se fundan en lo 
mismo que las otras ciencias. Además, la metafísica se ha visto pervertida por la teología al 
querer considerarse como el fundamento de toda ciencia, como sucede en el caso de la 
teología, donde la divinidad es siempre el fundamento último de todo. Debido a esto, la 
metafísica no nos vale para establecer el fundamento de la ciencia, habiendo que hallar otra 
"ciencia" o, con el término que aquí usamos, "pre-ciencia" para establecer el fundamento de la 
ciencia. 

5-Así, la propuesta que Heidegger establece al principio de la conferencia es hacer una 
propuesta sobre el estudio de los fundamentos pero tampoco pretende, según él, hacer una 
propuesta filosófica sobre el tiempo, puesto que no pretende establecer una "definición 
sistemática y universalmente válida sobre el tiempo"13. Poco más adelante señala además: 
"Las reflexiones que siguen sólo tienen en común con la filosofía el hecho de no ser 
teología"14. Tenemos entonces claro que el propósito de Heidegger es no hacer ni teología ni 
filosofía pero entonces surge la pregunta sobre hacia dónde encaminar la pregunta por el 
estudio de los fundamentos, en qué lugar encuadrarla. Es precísamente ese el cometido de ese 
estudio de los fundamentos, establecerlos previamente a cualquier ciencia dónde se puedan 
encuadrar. Es evidente que la ciencia (tanto ciencia "científica" como ciencia en el sentido de 
la Historia o la Filología) tienen un afán clasificador. Tenemos un Linneo para cada 
disciplina. Pero esos materiales con los que trabajan esos Linneos ya están dados de 
antemano. No existe la botánica antes de la planta, no existe la Historia antes de los hechos, 
no existen la Matemática ni los números antes de las cosas. Heidegger toma el testigo de 
Husserl aquí: pretende ir a las cosas mismas, a esas cosas que ya están dadas de antemano. 
Esas cosas dadas de antemano se situan en un mundo que parte a partir del sí mismo, que son 
circunstanciales en tanto que uno está-ahí. Ese sí mismo que está-ahí será entonces la base de 
la pre-ciencia, de ese estudio de los fundamentos. 

Así, la conferencia El concepto de Tiempo encierra el interés de Heidegger por ese sí 
mismo que está-ahí. La conferencia, como hemos dicho, rompe con la teología. Hablar de 
tiempo en la tradición judeocristiana era hablar de divinidad, pero esa divinidad no ese sí 
mismo que está-ahí, es otra cosa, una cosa más que se puede analizar dentro del marco de una 
ciencia. Ese sí mismo que está-ahí es el sujeto, librado éste de todas las connotaciones que 
!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
13 "Die abhandlung ist aber auch nicht philosophisch, sofern sie nicht beanspruch, eine allgemein gültige 
systematische Bestimmung der Zeit herzugeben". HEIDEGGER, M.: De begrif der Zeit (vortrag 1924). Vittorio 
Klostermann Gmbh. Gesamtausgabe Band 64. Der begriff der Zeit. 2004, Frankfurt am Main.  P. 108. Ed. cast. 
p. 25 
14 "Mit der Philosophie hat die folgende Überlegung nur so viel gemein, daB sie nicht Theologie ist". Ib. p. 108. 
Ed. cast. p. 27 



231#

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
!
 
 
 Heidegger y la transformación de la fenomenología: La necesidad de una ciencia previa para la elaboración de la pregunta filosófica | Fernando Gilabert 

 
 

!

!

llevaba implícito en la filosofía moderna, y ese sujeto lo es a partir de la temporalidad. Ese 
sujeto no está en un plano distinto a la divinidad, sino que la divinidad no tiene un plano 
propio como tal, sólo está en el plano de dicho sujeto que es quien toma la divinidad, como 
una cosa más de las que se encuentra en su Estar-en-el-mundo (In-der-Welt-sein) y la estudia, 
haciendo de ello una ciencia, la teología. 

6-La preciencia de Heidegger no es teología, es más bien otra cosa. La diferencia 
fundamental la marca, para Heidegger, el tiempo. El tiempo es aquello que marca la pauta en 
el análisis del sujeto, en la preciencia. La teología había entendido el tiempo como eternidad, 
esto es, el hombre, ser finito y por ende temporal, contempla desde su finitud la infinitud que 
va más allá de él, esto es, lo divino. Además de que centrarse en una cosa como lo divino es 
hacer ciencia sobre esa, la infinitud tiene como característica principal un concepto de tiempo 
en el que no hay tiempo, la infinitud. La infinitud es ausencia de tiempo, puesto que la 
infinitud, la eternidad no tiene ni principio ni fin. Hacer un estudio del sí mismo que está-ahi, 
del sujeto, implica hablar de tiempo. El sujeto tiene principio y fin, nacimiento y muerte, esto 
es, comprende dos puntos en el tiempo, es temporal. El sujeto sólo puede comprender "el 
tiempo a partir del tiempo"15. 

Señala Heidegger que "el filósofo no cree"16. La concepción que el pensar sobre los 
fundamentos ha de tener sobre el tiempo ha de ser independiente de la religión. Heidegger 
rompe así con lo teológico en favor de lo humano. Si el filósofo no cree no hay lugar para un 
plano externo donde tenga lugar lo divino, donde tenga lugar una temporalidad sin tiempo, 
donde haya eternidad y no temporalidad. El análisis de Heidegger de la temporalidad será 
entonces la pre-ciencia (Vorwissenchaft)17. La posibilidad de esta preciencia "consiste en que 
cada investigador"18, sea científico o filosófico, "clarifique lo que comprende y lo que no 
comprende"19. A partir de esta comprensión es cuando puede comenzar el trabajo. La 
conceptualización ha de ser previa a toda disquisición de la filosofía, de la ciencia y de la 
teología. Por eso, cuando Heidegger al principio de la conferencia se plantea "¿Qué es el 
tiempo?"20 lo que que se plantea es por la entidad del tiempo para ponerse a trabajar con él, ya 
que si no conoce que significa dicho concepto no hay manera de hacer una reflexión filosófica 
del mismo. 

 

 

 

 

 

 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
15 "Die Zeit aus der Zeit"  Ib. P. 108. Ed. cast. p. 25 
16 "Der Philosoph glaub nitch" Ib. P. 107. Ed. cast. p. 25 
17 El término que usa Heidegger es Vorwissenchaft. Aunque literalmente se traduce como ciencia de delante, 
utilizamos el término pre-ciencia, siguiendo en cierto modo, la traducción empleada por Gabás Pallá y Adrián 
Escudero en al edición castellana en la que usan la noción de "Ciencia previa".  
18 "Irhe Möglichkeit besthet darin, daB jeder Forscher sich darüber Aufklart, war er versteht und war er nich 
versteht" . HEIDEGGER, M.: De begrif der Zeit (vortrag 1924). Vittorio Klostermann Gmbh. Gesamtausgabe 
Band 64. Der begriff der Zeit. 2004, Frankfurt am Main. P. 108. Ed. cast. p. 27 
19 "Ich darüber Aufklart, war er versteht und war er nich versteht"  Ib. P. 108. Ed. cast. p. 27 
20 "Wat ist die Zeit?"  Ib. P. 107. Ed. cast. p. 23 



232#

M A R Z O  
2 0 1 5  

 
!
 
 
 Heidegger y la transformación de la fenomenología: La necesidad de una ciencia previa para la elaboración de la pregunta filosófica | Fernando Gilabert 

 
 

!

!

Referencias bibliográficas 

 

Adrián Escudero, Jesús y Gabás Pallás, Raúl (2011). Prólogo a El concepto de Tiempo, 
Madrid, Trotta. 

Ferrater Mora, José (1994): Diccionario de Filosofía. Vol II. Madrid, Ariel. 

Gilabert, Fernando (2012): Temporalidad, subjetividad y finitud a partir de la conferencia de 
Martin Heidegger "El concepto de Tiempo". Trabajo Fin de Master presentado en la 
Facultad de Filosofía de la Universidad de Sevilla el 21 de Noviembre de 2012. 

Heidegger, Martin (1976): "Mein Weg in die Phänomenologie". En Zur Sache des Denkens. 
Tübingen, Max Niemeyer Verlag. 

Heidegger, Martin (1985): "Aus einem Gesprach von der Sprache", en Unterweg zur Sprache, 
GA 12. Ed. de F.-W. von Herrmann. Frankfurt am Main, Klostermann Verlag. 

Heidegger, Martin (2004).: "Der begrif der Zeit (vortrag 1924)", en Der begriff der Zeit. GA 
64, Frankfurt am Main. Klostermann Gmbh 

Herrmann, Friedrich Wilhelm von(1980): Hermeneutische Phänomenologie des Daseins. 
Frankfurt am Main, Klostermann 

Safranski, Rüdiger (1994): Ein Meister aus Deutschland. Martin Heidegger und seine Zeit. 
München, Carl Hanser Verlag. 

Xolocotzi, Ángel (2004): Fenomenología de la vida fáctica. México D. F., Plaza y Valdés. 


	revista63.pdf
	63-02r.pdf
	Blank Page

	63-03r.pdf
	Blank Page

	63-06r.pdf
	Blank Page

	63-06.pdf
	Blank Page

	63-07r.pdf
	Blank Page

	63-08r.pdf
	Blank Page

	63-08.pdf
	Blank Page

	63-09r.pdf
	Blank Page

	63-09.pdf
	Blank Page

	63-10r.pdf
	Blank Page

	63-10.pdf
	Blank Page

	63-11r.pdf
	Blank Page

	63-11.pdf
	Blank Page

	63-12r.pdf
	Blank Page

	63-13r.pdf
	Blank Page

	63-14r.pdf
	Blank Page

	63-15r.pdf
	Blank Page

	63-16r.pdf
	Blank Page



