e | e

Craiova
Seria:

ofie

jd @

Nr. 46 !2/2020!

José Maria ZAMORA CALVO  Stoic Politeia Revisited

Human Mantic Art and Divine Mantic Art. lamblichus’ Criticism

Adriana NEACSU L
’ on Divination Common Forms
Tonut RADUICA  Revolutia copernicand in interpretarea lui Hans Blumenberg
Adrian NITA  Leibniz’s Quasi-monism
Vicente Lozano DIAZ  Reality and Knowledge in Henri Bergson
Fernando GILABERT  Aeternitas vs dei: Heidegger y la ruptura con la teologia
. Despre abuzul hermeneutic: problematica sinelui la Paul Ricceur
Adrian HAGIU .
si Galen Strawson
The Problem of the Criterion and the Disparities between the
Anna IVANOVA . . . .
Epistemic and the Linguistic Norms of Knowledge
Marcin CZAKON  Mathematical Structuralism and Purely Formal Theory

D. PANDEESWARI,
A. HARIHARASUDAN,

Paradigm of Postmodern Paranoia in Preeti Shenoy’s Life Is What
You Make It and Wake Up, Life Is Calling

Sebastian KOT
. Philosophical Meditation, a Tool for Personal Development
Vasile HATEGAN .
’ and Leadership
Cum trebuie sd privim popularizarea stiintei? Cu un studiu al
Ana BAZAC ) , L ’
cazurilor Mircea Malita si Solomon Marcus
. Women's Emigration in Contemporary Ukraine: Social and
Tetiana TSYMBAL

Armand A. VOINOV

Philosophical Aspects

Recenzie
ALASDAIR MACINTYRE, The Unconscious: a Conceptual
Analysis

EVc
&)



A n al e 1l e

Universitatii din Craiova
Seria:

Filosofie

Nr. 46 (2/2020)



ANNALES DE L’UNIVERSITE DE CRAIOVA SERIE DE PHILOSOPHIE, nr. 46 (22020)
13 A. . Cuzarue, Craiova, ROUMANIE

On fait des échanges des publications avec des ingtitutions similaires du pays et de
I’étranger

ANNALS OF THE UNIVERSITY OF CRAIOVA PHILOSOPHY SERIES, nr. 46 (22020)
13 A. I. Cuza Street, Craiova, ROMANIA
We exchange publications with similar institutions of our country and abroad.

Annals of The University of Craiova. Philosophy Series publishes two issues per year, in
June and December. The journal isavailable in print, but it is also available for download
as PDF document at http://cisO1.central.ucv.ro/analele_universitatii/filosofie/

Editor-in-Chief:
Adriana Neacsu, University of Craiova

Managing Editor:

Stefan Viorel Ghenea, University of Craiova

Editorial Board:

Anton Adamut, ”Alexandru loan Cuza” Adrian Nitii, ”C. Radulescu-Motru” Institute
University of Tasi o of Philosophy and Psychology of the Romanian
Giuseppe Cacciatore, University of Naples Academy

“Federico I1”

Vasile Salan, University of Craiova
Giovanni Semerar o, Federal University
of Rio de Janeiro

Giuseppe Cascione, University of Bari
GabridlaFarina, ’RomaTre” University
Vasile Musci, "Babes-Bolyai” University,

Cluj-Napoca Alexandru Surdu |, Romanian Academy
Niculae Matasaru, University of Craiova Tibor Szabo, University of Szeged
Alessandro Attilio Negroni, University of Cristinel Nicu Trandafir, University
Genoa of Craiova

Tonut Raduica, University of Craiova Gheorghe Vladutescu, Romanian Academy

Secretary: Catalin Stanciulescu, University of Craiova
ISSN 1841-8325

e-mails: filosofie_craiova@yahoo.com; neacsuel vira2@gmail.com
webpage: http://cisO1.central.ucv.ro/analele universitatii/filosofie/
Tel.: +40-(0)-351-403.149; +40-(0)-724-582.854; Fax: +40-(0)-351-403.140

This publication is present in the following scientific databases:
SCOPUS, Philosopher’s Index, European Reference Index for the Humanities (ERIH Plus,

Philosophy), Regesta Imperii - Akademie der Wissenschaften und der literatur Mainz, I1Cl
World of Journal.



CUPRINS

José Maria ZAMORA CALVO, Stoic Politeia Revisited

Adriana NEACSU, Human Mantic Art and Divine Mantic Art. lamblichus’ Criticism on
Divination Common Forms

Tonut RADUICA, Revolutia copernicand in interpretarea lui Hans Blumenberg
Adrian NITA, Leibniz’s Quasi-monism
Vicente Lozano DIAZ, Reality and Knowledge in Henri Bergson

Fernando GILABERT, Aeternitas vs dei: Heidegger y la ruptura con la teologia

Adrian HAGIU, Despre abuzul hermeneutic: problematica sinelui la Paul Ricceur si
Galen Strawson

Anna IVANOVA, The Problem of the Criterion and the Disparities between the Epistemic
and the Linguistic Norms of Knowledge

Marcin CZAKON, Mathematical Structuralism and Purely Formal Theory

D. PANDEESWARI, A. HARIHARASUDAN, Sebastian KOT, Paradigm of Postmodern
Paranoia in Preeti Shenoy’s Life Is What You Make It and Wake Up, Life Is Calling

Vasile HATEGAN, Philosophical Meditation, a Tool for Personal Development and
Leadership

Ana BAZAC, Cum trebuie si privim popularizarea stiintei? Cu un studiu al cazurilor
Mircea Malita si Solomon Marcus

Tetiana TSYMBAL, Women's Emigration in Contemporary Ukraine: Social and Philosophical
Aspects

Recenzie

ALASDAIR MACINTYRE, The Unconscious: a Conceptual Analysis. New York and
London, Routledge, 2004, 122 p.

Armand A. VOINOV

AUTHORS/CONTRIBUTORS

CONTENTS

19

37

47

61

75

92

107

117

135

163

176

213

231

235

237



AETERNITAS VS aéi:
HEIDEGGER Y LA RUPTURA CON LA TEOLOGIA

Fernando GILABERT"

Abstract: Martin Heidegger's conference Der Begriff der Zeit (1924) is one
of the key texts to understand the genesis of Sein und Zeit (1927), considered
one of the most important works not only of the author but also of the
philosophy of the 20th century. In this conference, the existential analysis is
exposed, reflected through Dasein’s concept, which will then constitute the
basis of the fundamental ontology on which the whole 1927 text is based. This
ontology has as one of its pillars the temporality of existence. Our work in the
present study will consist of showing how also this conception of time
supposes a rupture of the philosophical thought of Heidegger with theology.
Keywords: Heidegger, theology, phenomenology, time, previous science.

1. Introduccion: Heidegger en 1924

El siguiente estudio son reflexiones acerca del hiato establecido entre la
filosofia y la teologia en el pensamiento de Martin Heidegger en los afios en
que esta labrando la que serd su obra magna, Sein und Zeit>. Esa ruptura
con la teologia es fundamental para entender toda la fenomenologia
existencial que desarrolla en aquellos anos. Es por eso que nuestro
cometido es establecer cudles son las caracteristicas de esa separacidon que
realiza previamente a la conferencia que imparti6 en la sede de la Sociedad
Teologica de Marburgo el 25 de Julio de 1924. En la misma, ya estd dada de
antemano esa ruptura como uno de los puntos fundamentales para
entender el andlisis existencial que alli se esboza. Haremos entonces una
arqueologia conceptual de las primeras ideas expuestas en esa ponencia,
relacionadas con la temporalidad, para mostrar como la separacion de
ambas disciplinas no es baladi en el camino para establecer la ontologia
fundamental que se persigue en Sein und Zeit.

La conferencia en cuestion, titulada Der Begriff der Zeit, esta recogida en
el volumen 64 de las obras completas (Gesamtausgabe) del autor aleman,
formando pareja con un tratado inédito de idéntico titulo, redactado sobre

1 Heidegger Archive, University of Seville, Spain.
2 Heidegger, M. Sein und Zeit. Tubinga, Niemeyer, 2005.



76 | Fernando GILABERT

la base de aquella disertacion poco tiempo después de presentarla ante los
tedlogos marburgueses®. Cabe senalar que el texto recogido no fue
publicado en vida y la version editada esta elaborada a partir de los
apuntes de dos manos andnimas que asistieron a la conferencia. Heidegger
destruyd el escrito original, como muchas de sus obras en el camino a la
publicacion de Sein und Zeit, teniendo presente la redaccion del tratado
homénimo que tampoco vié la luz. Esto sirve para fomentar el halo mistico
de que Sein und Zeit, la considerada su obra magna y publicada en 1927, es
una obra sin historia®.

En aquel afio, Heidegger ejercia de docente en la Philipps-Universitat de
la ciudad del valle del Lahn. Alli habia acudido al obtener una plaza
académica que le diera la posicion y derechos de un profesor ordinario®, ya
que el exiguo sueldo de Privatdozent que recibia en Friburgo no le permitia
alimentar a una familia ya de cuatro miembros®. Estamos en la época en
que Heidegger descubre que €l es Heidegger’, y se lanza a atacar todo
aquello que consideraba obsoleto dentro de la filosofia, incluso la
fenomenologia trascendental de su maestro Edmund Husserl, a pesar de
seguir denomindndose publicamente su discipulo®. También estaban los
rumores de que se habia alejado de la fe, los cuales eran bastante
importantes en una ciudad donde se respiraba un ambiente protestante’.
Esos rumores fueron alimentados con la conferencia sobre la que fundamos
nuestro estudio, donde se rompe el vinculo entre la teologia y la filosofia, al
ser presentadas como dos disciplinas sin nada en comun pero que la

3 Heidegger, M. Der begriff der Zeit (1924). Hg. F.-W. von Herrmann. Frankfurt am
Main, Klostermann, 2004. En adelante BZ.

4 La idea de Sein und Zeit como una obra sin historia se ve reforzada por la
biografia intelectual de Heidegger realizada por Otto Poggeler (y tutorizada por el
propio Heidegger), donde se ignoran todas las pequefias obras no publicadas en
vida y destacando solo las lecciones impartidas en esos afios de redaccién. En su
descargo, podemos advertir que el material de las conferencias son notas sueltas y
apuntes de oyentes y que lo que se destruyo fue por ser considerado preludios
imcompletos de una obra mayor. v. Poggeler, O. Der Denkweg Martin Heideggers.
Ptullingen, Neske, 1983.

5> Heidegger, M.; Jaspers, K. Briefwechsel 1920-1963. Hg. W. Wiemel;, H. Saner.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1990. p. 34.

¢ Safranski, R. Un maestro en Alemania. Martin Heidegger y su tiempo. Tr. R. Gabas.
Barcelona, Tusquets, 2007. p. 160.

7"...entdeckt Heidegger, dafs er Heidegger ist". Ib. p. 161.

8 Ib.

°Ib. p. 162.



Analele Universitdtii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 77

tradicion se empefia en ligar. Para Heidegger, lo que separa a dichas
disciplinas es el concepto de tiempo que manejan una y otra, por lo que la
ponencia que traemos a colacion nos introduce en esa problematica.

De este modo, la aburrida ciudad de Marburgo fue el punto donde
comenzaron a tomar forma las desavanencias con lo aprendido en
Friburgo, permitiendo el desarrollo de una filosofia propia que tomara una
forma excelsa con la redaccidon de Sein und Zeit, cuya redaccion inicid el afo
anterior!’?, aun siendo asistente de Husserl. En esta ciudad del Hesse, dos
personas dejan su impronta en la trayectoria vital de Heidegger: Hanna
Arendt y Rudolf Bultmann. De la primera poco diremos en este estudio, a
pesar de la transcendencia de su relacion con el rey secreto de la filosofia,
como le llamo muchos anos depués!. El segundo si tiene aqui mas
importancia al ser quien organiza la ponencia en que ponemos el foco.
Bultmann, profesor titular de teologia, entabla rapidamente amistad con
Heidegger debido al interés en la teologia de Karl Barth. A partir del
encuentro, tomara muchos elementos del pensamiento heideggeriano para
crear una teologia de la desmitologizacion. Porque para el de Mefkirch, y
de esto tomd buena nota Bultmann, la teologia debia de hallar de nuevo la
palabra que llamase a la fe y a conservarse en ella, considerando el te6logo
su critica a la metafisica como un conato de desmitologizacion. Por su
parte, Heidegger acepta la teologia de Bultman bajo el presupuesto de que
la fe en ningtin caso puede ser asunto de la filosofia'?.

2. Raices teoldgicas y fenomenologicas

Creemos firmemente que una de las premisas de Heidegger al impartir esta
conferencia es el tomar distancia respecto de la teologia, estableciendo una
separacion entre ésta y su pensamiento. Asi, no deja de resultar
significativo que escogiera para hacer publico este alejamiento un
encuentro con tedlogos. La problematica asociada al vinculo entre filosofia
y teologia tuvo desde el principio una importancia especial en su
pensamiento. Su andadura académica comenz6é con la marca del
catolicismo, con trabajos de claro corte religioso, debido en gran parte a la
ayuda econdmica para sus estudios que le proporciond la Iglesia Catdlica'.

10]b. p. 153.

11 Arendt, H. "Martin Heidegger ist achtzig jahre alt". Merkur XXIIL 10. 1969. p. 893.
12y, Safranski, R. Op. cit. pp. 167-170.

13]b. p. 83.



78 | Fernando GILABERT

De ahi que todos los trabajos anteriores a su estudio de habilitacion sobre
Duns Scotus'#, publicado en 1915, tengan como referencia ultima el
catolicismo, hasta el punto de haberse encaminado al noviciado de la
Societas lesu de Loyola a fin de ser ordenado sacerdote®. Pero finalmente,
unas molestias cardiopaticas le determinaron como no apto para el
presbiterado: Tal vez el corazén se puso en guardia contra los planes de la
cabeza'®.

La influencia catdlica fundamental de sus primeros anos comenzd a
resquebrajarse cuando tomo contacto con el pensamiento de Husserl, figura
filosdfica que supuso un giro hacia la fenomenologia del joven Heidegger!”.
En el momento en que expone Der Begriff der Zeit, ya ha tomado distancia,
como deciamos, de la fenomenologia trascendental de Husserl,
encamindndose hacia un filosofar propio. Pero no puede negar su
influencia cuando intenta acercarse "a las cosas mismas", aunque también
es conciente de que no puede ser una mera especulacion frente a los
encubrimientos artificiales del mundo fruto de la dogmatica establecida's.
En 1924 ya no es el método fenomenoldgico husserliano la guia, sino el
desarrollo de wuna fenomenologia propia y original, de corte
existencialista'’, lo que prima en su pensamiento. Heidegger sefiala los
limites husserlianos porque Husserl, al salvar los fendmenos, agudiza el
sentido del encuentro con lo ente pero sin plantearse en qué sentido es ente
el hombre.

La ruptura con el pensamiento de Husserl vino determinada por la
influencias de las lecturas que hizo de Dilthey y Kierkegaard. El primero
mostré a Heidegger como la teoria del yo transcendental, al considerarse
mas alld de la historia, es imposible, puesto que toda filosofia ha de
enmarcarse historicamente?. Kierkegaard, por su parte, le proporciono la

14 Heidegger, M. Die Kategorien und Bedeutungslehre des Duns Scotus. Recogido en
Fruhe Schriften (1912-1916). Hg. F.-W. von Herrmann. Frankfurt am Main,
Klostermann, 1978.

15y, Safranski, R. Op. cit. p. 38.

16 "Vielleicht hatte sich damals das Herz gewehrt gegen die Plane des Kopfes". Ib.
p- 39.

17Ib. p. 65.

18 Heidegger, M. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (Sommersemester 1925).
Hg. P. Jaeger. Frankfurt am Main, Klostermann, 1994. p. 118.

19y, Xolocotzi, A. Fenomenologia de la vida fictica. Heidegger y su camino a Ser y
Tiempo. México D. F., Plaza y Valdés, 2004.

2y, Safranski, R. Op. cit. p. 114.



Analele Universitatii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 79

division entre pensar y existir asi como la diferencia entre el hombre de
pensar y el hombre de realidad, que puede elegir entre aquello que es
pensable 2! . Heidegger pretendia ir mas alld de la fenomenologia
trascendental, que sélo describia las formas en que las cosas se dan en la
conciencia orientada tedricamente, porque so6lo en circunstancias
ocasionales adoptamos la actitud tedrica: por lo general nos dedicamos a
vivir?2. La vida factica, esto es, la vida "vivida" y no la teorizada, no puede
ser observada desde fuera porque siempre pertenecemos a ella, siempre
estamos en su interior, "viviendo" sus singularidades. Lo caracteristico de la
vida factica es el "mds-aca". Este "mds-acd" confrontara con el "mads-alla" de
la teologia.

De este modo, Der Begriff der Zeit supone la doble ruptura con Husserl
por un lado y con la teologia por otro, las dos raices fundamentales de su
pensamiento.

3. En torno al tiempo

La diferencia fundamental que podriamos establecer para delimitar la
barrera habida entre la teologia y la filosofia es la cuestion del tiempo.
Nosotros nos centraremos en la idea de temporalidad que subyace en la
conferencia que aqui traemos a colacion y no a todo el sentido que tiene el
tiempo dentro de los planteamientos de Heidegger. Por todos es sabida la
peculiar relacién que éste tiene con el concepto de tiempo, tanto el que
maneja el vulgo como lo que implica la temporalidad en si misma. Esta
temporalidad estd en la ponencia de 1924 fuertemente vinculada a otros
dos motivos fundamentales que en ella se plantean, a saber, la finitud y la
subjetividad, hasta el punto de poder ser conceptos intercambiables en una
estuctura metafisica, pero con la particularidad de que cada version de ellas
posee un matiz que las diferencia en el trato cotidiano®. Pero aqui sélo nos
centraremos en el tiempo, al ser un punto de discordia desde el que parte
Heidegger para establecer la franja que separa la teologia de la filosofia.

La primera concepcion del tiempo que nos sale al paso es la del sentido
coloquial que se le da al término, su sentido, por asi decirlo, vulgar. Esta
nocion vulgar de tiempo no es valida para una interpretacion justa del

2 Ib.

2 1b. p. 124.

B v. Gilabert, F. Temporalidad, subjetividad y finitud a partir de la conferencia de Martin
Heidegger "El concepto de Tiempo” (1924). Sevilla. Universidad de Sevilla, 2012.



80 | Fernando GILABERT

tiempo?. Para dicha concepcion vulgar, el tiempo es "en" donde ocurren los
acontecimientos?. Esto es, en ella prima un criterio espacial, como un lugar
donde se instalan las cosas. Con esto, vemos que los preludios para pensar
el tiempo nos advierten que de él no sabemos nada, que s6lo sabemos lo
que en él ocurre. Se nos muestra desconocido en tanto que nosotros mismo
tenemos también una posicion "en" el tiempo. En esa posicion es el tiempo
mismo quien viene a nuestro encuentro, no hay un reloj permanente que
nos lo indique en cuanto tal, mas alld de los movimientos fijados por los
seres humanos para delimitarlo?.

Nosotros, como seres temporales, lo que hacemos es percatarnos de los
cambios y la duracion de los mismos y a partir de ello, fijamos el tiempo.
Podriamos decir en base a esa experiencia sin miedo al error que el tiempo
es simplemente el cambio, que es una serie de mutaciones en diversas
categorias que podemos emplear para ‘"controlar" un segmento
"determinado” de un entramado metafisico denominado tiempo. Pero
cuando empleamos aqui los términos "determinacion" y "control" lo
hacemos de forma hipotética, porque la determinacion del tiempo y, por
ende, el control del mismo, es algo que se nos escapa?. Pareciera como si el
tiempo real no existiera y, de existir, sdlo veriamos el movimiento. No
parece, si se piensa a fondo esta concepcion vulgar, que exista una entidad
material denominada "tiempo", sino que éste sélo fuera un instrumento
para medir. Porque el tiempo no es el movimiento, sino que a través de él,
del movimiento, intuimos el tiempo?.

Pero en Heidegger el tiempo, como aventuramos a partir de la
concepcidn intercambiable con la subjetividad y la finitud, implica una
ruptura con lo espacial, lo cual, a la postre, es clave para la diferenciacion

2 Heidegger, M. Sein und Zeit. Op. cit. p. 304

% cfr. Einstein, A. Sobre la teoria de la relatividad espacial y general. Tr. M. Paredes,
Madrid, Alianza, 1995.

% Los instrumentos de medida del tiempo, tales como el reloj o el calendario,
determinan, mas que al tiempo mismo, los movimientos que en €l ocurren. De este
modo, el reloj solo es el desplazamiento circular de unas agujas que sefialan el
espacio que recorren a lo largo de doce horas. Lo mismo vale para el calendario,
que Unicamente es una sucesion de dias que sefialan el movimiento alrededor del
sol. Los nuevos avances digitales con los que se mide el tiempo, lo que hacen es
sefialar una sucesion numérica dada "en" el tiempo, pero no senalan el tiempo por
si mismos, necesitan también del movimiento numeérico.

¥ BZ. p. 109

28 Aristoteles. Physica. IV. 11, 219a.



Analele Universitditii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 81

entre teologia y filosofia. Expongdmoslo claro: la espacialidad esta ligado
esencialmente a la vida mientras que la temporalidad se une a la existencia
(Dasein)®. Los eventos que acaecen en la vida poseen un valor ontologico,
todo vale ontoldgicamente, pero hay en la existencia unas limitaciones que
implican a la propia finitud: el nacimiento y la muerte. Situarse entre esas
limitaciones implica una toma de decisiones, una necesidad de elegir. Si el
tiempo es una vivencia subjetiva que condiciona a la existencialidad debido
a su finitud, solo puede subsistir debido a ese decisionismo, donde siempre
se decide "ahora". No importa el tiempo que indique el reloj, da igual
temprano que tarde: siempre es "ahora". Porque la existencia siempre se
vivencia desde el "ahora", pero no entendido como un punto exclusivo
situado en una linea temporal, sino que esta condicionado por todos los
puntos anteriores (el pasado) y por las consecuencias que tendrad en los
puntos siguientes (el futuro), siempre es temporal®.

Este cuestionamiento del tiempo que hacemos desde el significado que
¢l tiene para Heidegger implica el atrevimiento de plantear que el tiempo
sea un asunto de fe. No es negar que en toda esta concepcion que abandera
el de Mef3kirch haya cierto regusto teoldgico, pero si hay que considerar
que la concepcion de lo temporal que lleva implicita la existencia lo es
siempre desde el punto de vista de que remite siempre al ser-humano, por
lo que un andlisis del tiempo en clave de la teologia es absurdo, puesto que
a ésta no le interesa el hombre como hombre sin mas, sino por la relacion
que éste tiene con la divinidad. La divinidad de por si no necesita de la
teologia, sino que ésta es algo propio del ser humano, concrétamente de la
parte especifica que lo vincula con lo divino, pero no con la totalidad del
ente que es el hombre. De ahi que Heidegger quiera marcar distancias entre
el pensamiento filosdfico y la teologia, porque ésta no debe ocuparse del
tiempo, al ser esto algo propio del hombre en cuanto hombre3.

De ahi que la conferencia de 1924 comience acentuando que sus palabras
no versaran sobre lo divino, que se mantiene durante la eternidad y lo
infinito, sino sobre lo humano, lo finito, lo que puede morir, y que, por
tanto, conlleva temporalidad. Porque toda existencia es siempre humana vy,
por ende, finita.

» BZ. p. 111.
30 Tb. p. 124.
3t cfr. Ib. p. 107.



82 | Fernando GILABERT

4. Dos concepciones de tiempo

En Der Begriff der Zeit podemos encontrar un especial hincapié en la
distincion que hay entre la manera de entender lo "siempre" en las culturas
latina y griega. Dicha distincion es clave para entender porqué la
concepcion del tiempo en la teologia, segin el parecer de Heidegger, no es
util para exponer la temporalidad desde la filosofia. Cuando hablamos de
lo "siempre" en ambas civilizaciones parece que remitimos a una identidad,
a una traduccién en ellas de nuestro "siempre" contemporaneo-occidental.
O mejor dicho, que nuestro "siempre" ha derivado de ellas dos, al ser
Europa la heredera legitima de griegos y romanos. Pero lo cierto es que
entre las dos hay una fisura que es clave para nuestros propositos. Esa
fisura es la que determina el punto central de nuestro trabajo.

En la tradicion latina, identificada con la antigua Roma, pero también
con el Catolicismo, y por ende con toda la tradicion cristiana, el término
que se emplea para exponer lo "siempre" es el de aeternitas (eternidad). La
referencia a lo "siempre" como la eternidad ha tenido preponderancia en
Occidente. Aeternitas es un vocablo que tiene el caracter de eterno, de
sempiterno, esto es, de una perpetuidad sin principio, sucesion ni fin. Pero
el caracter de la aeternitas también lleva consigo de manera intrinseca la
inmortalidad. Un ser eterno, tal y como, por ejemplo, podria ser el Dios
cristiano, es un ser que no solo no fenece nunca, que no muere, sino que no
tiene un principio y un fin, porque es el principio y el fin, alfa y omega3®2. Y
sin embargo alberga la contradiccion de estar encuadrado en una
temporalidad cuyo caracter predominante es la linealidad, al ser éste el
modo de concebir el tiempo que tiene la tradicion cristiano-romana.

Porque la aeternitas lleva parejo el concepto de voluntad divina: el
mundo es obra de los deseos de Dios, dandose con ello una suerte de
significacién antropo-teologica. Dios, que es eterno, da lugar a un mundo
que tiene un principio, la Creacion, y un fin, el Apocalipsis. La Creacién es
una decision divina, se crea el mundo a través de la palabra: se nombran las
cosas en el tiempo y lo creado va surgiendo dia a dia®. El mundo pertenece
en primer lugar a Dios, que es su creador, y luego al hombre, que es
designado como el continuador de la voluntad de Dios*. Lo decisivo no es
la relacion entre mundo y hombre, sino con aquello que trasciende a uno y

32 Apocalipsis, 1, 8
3 Génesis. 1, 1-31
#1b. I, 15



Analele Universititii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 83

otro, con el Creador. De este modo se crea un concepto de tiempo que
supone un trasfondo sagrado del pasado (la Creacién) y el futuro (el
Apocalipsis, el fin de los tiempos, que para unos sera condena y para otros
salvacion). Ello contiene una suerte de nihilismo supra-tempore: el mundo
viene de la nada y va a la nada. En esa nada es donde estd el sentido del
mundo, fuera de él. La explicacion de todo esta al final de los tiempos,
donde se produce el encuentro con lo divino. El tiempo humano trasciende
en el tiempo divino, que es la eternidad. La finitud humana es
inconsecuente frente a la infinitud divina.

Pero mientras Occidente hizo suyo ese concepto cristiano-romano de
tiempo, donde éste se presenta como una linea y es la eternidad su
excepcion al situarse en un plano diferente a la misma, para los griegos,
desde la nocion que manejaban de lo "siempre", el tiempo era concebido de
manera ciclica, como dentro de un circulo, de modo que principio y fin se
conectan en un mismo punto o, mejor dicho, todo punto de esa circularidad
temporea es a la vez principio y fin, puesto que no hay un lugar claro de
inicio y final, sino que cualquiera puede serlo dentro de esa
circunferencia®. Esta circularidad griega que refleja lo "siempre" fue
denominada dei. A nuestro parecer, este dei debe ser traducido, mas que
como "lo eterno”, como "lo sido siempre". Seniala Heidegger en 1924 que la
eternidad es una cosa distinta del vacio ser siempre, del d¢i*. Porque el del,
y éste es el argumento que pretende esgrimir el pensador de la
Schwartzwald en la conferencia de Marburgo, es un concepto profano frente
a la aeternitas, propia de la teologia.

Los antiguos griegos no tenian una concepcién lineal del tiempo, sino
que su concepto estaba fundado a partir de entender la Naturaleza como
un orden inmutable, su concepto era algo concomitante al Cosmos. El
Cosmos tiene su propia norma y es el limite irrebasable: nada hay que se
externa a ello, no como sucede con el mundo dentro del entramado
teologico, donde lo divino estd por encima de él. Siguiendo aquella
concepcion limitada, los griegos no tienen un concepto de pasado y futuro,
sino que tienen un "fondo" cdsmico que se repite eternamente. No hay una
finalidad, sino un cumplimiento de la Naturaleza.

35 Chatelet, F. La naissance de I'histoire. La formatio de la pensée historienne en Greece.
Paris, Minuit, 1962. p. 25.
% "Ewigkeit etwas anderen sein al das leere Immersein, das a¢t". BZ. p. 107.



84 | Fernando GILABERT

La teologia ha pretendido dominar el tiempo, dotarle de un sentido
desde el concepto de aeternitas, pero esta concepcion no es filosofica. De ahi
que las consideraciones que sobre el tiempo hiciera Heidegger no tenian
que ver con la eternidad, que estd en el orden de lo divino-teologico, sino
con la reflexion mas propiamente humana. Porque

Wenn der Zugang zu Gott der Glaube ist und das Sich-einlassen mit der
Ewigkeit nitch anderes als dieser Glaube, dann wird die Philosophie die
Ewigkeit nie haben und diese sonach nie als mogliche Hinsicht fiir die
Diskussion der Zeit in methodischen Gebrauch genommen werden konnen®

Si nuestro acceso a Dios pasa por la fe y si el entrar en el tema de la
eternidad no es otra cosa que esa fe, en tal caso, la filosofia jamas tendra acceso
a la eternidad y, por consiguiente, en el plano metodoldgico nunca podra
tomarla como una posible perspectiva para discutir la cuestion del tiempo.

La filosofia solo puede considerar el tiempo desde el dei, puesto que éste
alberga dentro de sus definiciones lo siempre constante, lo sucesivo,
indicando que cada punto en el tiempo estad en relacion con los otros de tal
modo que siempre se vuelve sobre si mismo, no remitiendo a un principio
y un fin: cada punto es principio y fin en si mismo a la vez que algo que ha
sido y que serd siempre. La caracterizacion propia de la aeternitas divina la
situaba por encima de la linealidad del tiempo finito humano porque cada
momento era situado espacialmente al principio y al fin, asi como en el
resto de la linea temporal humana. Pero el dei quita toda la trascendencia
teologica al no considerar lo eterno mds que como del ypovoc, esto es,
"siempre tiempo". No deja de ser curioso que los antiguos griegos para
hacer uso de lo eterno tengan también que introducir con ello a una
divinidad, a Xpovoc (Crono), dios de las Edades y del Zodiaco®: Para decir
que el tiempo es eterno, también recurren a lo divino, pero aqui ese recurso
es externo, mientras que en el Cristianismo ya va intrinseco, por lo que el

37 Ib.

3 Por un juego de palabras se ha considerado a veces al dios Chronos (Kpovoc), con
el tiempo personificado, Crono (Xpovoc), representado por el paso de los planetas
en el Zodiaco. Esta confusion es casi feliz para nuestros propositos. De un lado,
Kpovoc es el dios del tiempo humano, el tiempo de los hombres, con lo que se
suprime cualquier acepcion al tiempo divino. De otro, el mito cuenta que Chronos
(Kpovoc) derroco a su padre Urano (Ovpavic). Tiempo después él mismo fue
derrocado a su vez por su hijo Zeus (Zev¢), lo que indica es una cierta circularidad
en los hechos. v. Grimal, P. Diccionario de Mitologia griega y romana. Barcelona,
Paidds, 1981. Entrada "Crono". pp. 120-121.



Analele Universitaitii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 85

tiempo en esta ultima solo puede ser considerado desde sus matices
teoldgicos si se considera la aeternitas como una teologia del tiempo.

Y sin embargo, el dei tampoco es el tiempo existencial. Mas bien es un
modo de acceder al tiempo, pero el tiempo, entendido en clave
heideggeriana, necesita de una exposicion en base a una pre-ciencia que
clarifique ese tiempo "accesible" y, desde esa clarificacion, que logre una
verdadera reflexion filosofica acerca del tiempo. Es por eso que la reflexion
de Heidegger en 1924, "tampoco es filosofica, pues no pretende ofrecer una
definicion sistematica del tiempo y universalmente valida del tiempo"®. Y
mas adelante: "Las reflexiones que siguen sdlo tienen en comun con la
filosofia el hecho de no ser teologia"+.

Con las ultimas palabras de Heidegger citadas, tenemos claro que
filosofia y teologia son dos ambitos distintos, pero habria que preguntarse
qué interés hay en el uso de la separacidn entre la aeternitas y el dei y por
qué supone establecer la barrera que separa la teologia de su pensamiento.
La respuesta habria de ser contextualizada dentro del propio entramado
filosdfico heideggeriano, situando la temporalidad de la existencia, del
Dasein, mas cercana a esa concepcion del tiempo como dei que como
aeternitas. Late aqui la vieja distincion entre lo humano y lo divino, pero
creemos que el propodsito del de MefSkirch es espaciar aun mas el trecho
que entre una y otra hay, a fin de evitar la confusion que puede originar
una posible frontera colindante. La tradicién ha dado cobijo a lo humano a
partir de las categorias aplicadas a lo divino, salvo excepciones que
consideraban a la divinidad como producto de lo humano # . Pero
Heidegger quiere inclinar la balanza hacia la existencia (Dasein), que solo
puede ser experienciada como propia desde el &mbito de lo humano, mas
concrétamente de lo humano "en cada caso propio"?. Porque la existencia
no es que esté en un planto distinto al de la divinidad, sino que ésta no
tiene un plano "propio”, sino que sdlo esta el plano existencial, desde
donde, en todo caso y como ultimo resquicio de lo divino, se convierte la

¥ "Die abhandlung ist aber auch nicht philosophisch, sofern sie nicht beanspruch,
eine allgemein giiltige systematische Bestimmung der Zeit herzugeben". BZ. p. 108.
4 "Mit der Philosophie hat die folgende Uberlegung nur so viel gemein, daB sie
nicht Theologie ist". Ib. p. 108.

4 Hay una larga lista de autores que han considerado que el ser humano tenia
necesidad de los dioses como salvaguarda de sus preceptos morales. No vamos a
entrar en este debate ni citaremos ningn ejemplo.

4 "Est ist je eigenes und als eigenes jeweiliges". BZ. p. 113



86 | Fernando GILABERT

relacion con ello, con lo divino, en una de los ambitos existenciales: la
religion. Pero en esta categoria de relacion con lo divino no radica el interés
del andlisis de Heidegger, ya que es el area de trabajo del telogo y no del
tilésofo.

5. El tiempo como area de trabajo del filésofo

A partir de aqui la doble pregunta que podemos plantearnos es acerca del
area que corresponde al trabajo del fildésofo y si éste puede desplegar un
saber acerca del tiempo de una forma distinta a como lo desarrolla el
tedlogo. Hemos expuesto que la teologia, al presentarse como especializada
en un tiempo que trasciende el tiempo vulgar, pretende hacer un dominio
de la temporalidad y, con ello, dota de sentido a la aeternitas, precisamente
ese tiempo trascendente. Pero también hemos querido hacer hincapié en
que Heidegger se aparta de la idea de aeternitas por querer superar el
ambito de la teologia en las cuestiones relativas al tiempo. Podemos
entonces alegar el uso que hace del a¢i, y no de la aeternitas, para inclinar la
balanza hacia la existencia, que siempre es humana, en la confrontacion
"teologica" dual entre lo humano y lo divino. Resaltamos que dicha
dualidad es de caracter teoldgico, porque las disquisiciones de lo humano y
lo divino no tienen relacién con ninguno de los otros asuntos del ser
humano, los cuales toman la forma de disciplinas o ciencias cuando se
indaga acerca de los mismos.

La teologia es entoces esa ciencia o disciplina que se ocupa de la relacion
entre Dios y hombre, por lo que las competencias acerca de esta relacion
deben entonces estar tan alejadas de la filosofia como de cualquiera del
resto de las ciencias. La filosofia no debe situarse en un plano de relacion
con Dios, ya que ese es el trabajo de la teologia. La filosofia es, mas bien,
otra cosa. También consideramos a la filosofia una disciplina mas, como
parece hacer Heidegger al senalarla como una reflexion que ofrece una
definicién sistematica y universal del tiempo* y no como algo que se ocupa
de los fundamentos, como hara afos después . La cuestion del
fundamento y de la estructura de la vida misma era, en 1924, algo de que

4 Ib. p. 108.

4 v. Heidegger, M. Zollikoner Seminare. Protokolle - Zwiegespriche - Briefe. Hg. M.
Boss. Frankfurt am Main, Klostermann, 2006. o v. Heidegger, M. Was ist das - Die
Philosophie? Pfullingen, Neske, 1992.



Analele Universitditii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 87

debiera de ocuparse la fenomenologia® o la pre-ciencia (Vorwissenschaft)
que ya anuncia®.

Heidegger sefiala que la filosofia, como cualquier otra ciencia, "se mueve
en el medio de los conceptos™”. De ahi la importancia capital que tiene
clarificar el concepto de tiempo para hacer una filosofia que se ocupe de la
existencia, porque ésta tiene como principal aspecto, frente a lo divino e
infinito, su finitud. Y esta finitud sdlo puede plantearse si se comprende al
tiempo. Ahora bien, la filosofia solo puede comprender al "tiempo a partir
del tiempo"#. Y el tiempo que hemos heredado por nuestra tradicion y
desde el que podemos comprender el concepo de tiempo es el tiempo
teologico, por lo que se ha de desgranar, una vez mas, la nociéon de
aeternitas. La aeternitas es el fruto de la fe, en la que el ser humano, desde su
finitud, contempla la infinitud que va mas alla de €él. Para la teologia cada
uno de nosotros posee una existencia finita, que se traduce en una vida
terrena, una vida que podriamos denominar a fin de diferenciarla con las
pautas que en este trabajo hemos establecido como una "vida filosdfica".
Esta vida tiene como limites al comienzo el nacimiento y al final la muerte.
Pero a la vez, en la contemplacion de la aeternitas, cada existencia posee una
vida mas alla de la finitud por obra y gracia de lo divino, una vida infinita
que solo tiene validez desde la fe y que, siguiendo lo pautado, podemos
denominar "vida teoldgica".

La vida finita, que es la que relacionamos con la existencia y la filosofia,
implica "tiempo": somos seres temporales que tarde o temprano estamos
arrojados a la muerte®. Trascender esta vida y pasar al plano "eterno" ya es
cuestion de la fe (y de la teologia). La vida infinita de la teologia, la que esta
situada en otra esfera, implica "no-tiempo", su ausencia, puesto que la
infinitud implica a la aeternitas, que no tiene ni principio ni fin. La
existencia comprende desde el principio-nacimiento hasta el fin-muerte,
dos puntos en el tiempo, entendido éste en sentido lineal, que abarcan la
totalidad de la "vida filosdfica". Lo mismo pasa, desde esta teologia, con el
mundo, con el lugar donde se desarrolla la existencia: el mundo también
tiene su principio y su fin como vimos: la Creacion y el Apocalipsis. Pero la

% v. Heidegger, M. Grundprobleme der Phinomenologie (Wintersemester 1919/1920).
Hg. H.-H. Gander. Frankfurt am Main, Klostermann, 2010.

4% BZ. p. 108.

4 ”Sich im Begriffe bewegen”. Ib.

48 "Die Zeit aus der Zeit” Ib.

“Ib. p. 115.



88 | Fernando GILABERT

aeternitas, en otro plano, no posee esos dos puntos al ser un tiempo sin
tiempo, esto es, alli no tiene lugar la sucesion de puntos temporales al estar
conectado todo con todo, de modo que es dificil de considerar al tiempo.

Pero, sin embargo, la teologia habla de "tiempo". El tiempo teologico
tiene como cuestion fundamental la conexion de lo humano con lo divino.
El objeto de la teologia, como disciplina, es la busqueda de esa conexion. El
hombre es, de este modo, el motor del tiempo, puesto que la divinidad,
eterna, no es temporal ni tiene nada que ver con el tiempo mismo. Es mas,
ni siquiera es el objeto propiamente dicho de la teologia: la divinidad solo
le interesa en cuanto se conecta con lo humano. La teologia se ocupa del
hombre cuando hace algo para sentirse participe de la obra divina. No es lo
divino sino lo humano aquello que busca trascender, porque la divinidad
ya tiene de por si el atributo de la trascendencia, lo humano busca esa
transcendencia como una de tantas maneras de dar sentido a su existencia.
El hombre, mediante el tiempo, conecta su finitud con la infinitud divina de
la totalidad. El tiempo es lo que trasciende como tal, siendo algo
propiamente humano y no divino. De ahi la cuestion teoldgica del
trascender del tiempo al "no-tiempo", porque sin ese "no-tiempo" que
implica la aeternitas no tiene sentido el tiempo finito de la existencia. Porque
es esta existencia, la del ser humano, la que necesita de la teologia para
saber de la existencia de lo divino, "Dios mismo no necesita de una
teologia"* para saber de su existencia.

El otro gran problema que senala Heidegger respecto de lo heredado por
la tradicion teoldgica tiene que ver con el acontecer que implica el
advenimiento de Cristo, un tiempo que "fue el de la plenitud de los
tiempos™! y que tiene como referencia las Cartas de Pablo de Tarso a los
Galatas® y a los Efesios®, asi como el Evangelio de Marcos™. Esta llegada del
Mesias rompe con la linea temporal del mundo entre la Creacion y el
Apocalipsis, puesto que se supone como un tercer hito, que sin embargo es
segundo en el orden temporal (el Apocalipsis sucedera en ultimo lugar). Al
ser un hito de la linea de tiempo, esto es, acontece "en" el tiempo, implica
ademads la paradoja de que es el punto donde se intercambia el tiempo
finito y humano con el tiempo eterno y divino o "no-tiempo".

% “Gott selbst brauch keine Theologie” Ib. p. 107.
51 "Da die Zeit erfiillet war”. Ib.

52 Galatas. 4, 4.

53 Efesios. 1, 10.

54 Marcos. 1, 15



Analele Universitaitii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 89

Pero todo esto ya es una especulacion que escapa de nuestro ambito,
porque "el filosofo no cree"®. La filosofia es a-tea porque trata de conceptos,
como el tiempo, que si bien tienen un uso en el orden de lo teologico es alli
una mera "herramienta” lingtiistica para hacer una referencia a algo distinto
de dicho concepto, a saber, la aeternitas. La concepcion de la filosofia debe
ser independiente de las motivaciones religiosas puesto que el cometido
filosdfico debe ser la "definicion sistemadtica y universalmente valida"> de
los conceptos, entre ellos el tiempo, y no de la relacién que éstos tienen con
la divinidad. De ahi que la ruptura de Heidegger con la teologia, al
inclinarse por la reflexion sobre la existencia, implique también un mirada
a lo humano que abarque incluso a la teologia misma, al estar situada en el
mismo plano "humano", al no haber nada, ni siquiera la transcendencia y
contemplacion de lo divino que esté "fuera" del hombre. No es que no haya
una posibilidad de un plano propio para lo divino, pero si que ese plano es
externo a la existencia humana y no es posible de ser contemplado salvo
desde ésta. Y si el filosofo no cree, ni tiene por qué hacerlo, no hay entonces
un lugar para contemplar una temporalidad, que es algo que atane tnica y
exclusivamente al ser humano, por lo que cualquier disquisicion sobre el
tiempo también ha de estar alejada de lo divino.

Es preciso recurrir entonces para llevar a cabo un analisis del tiempo al
ael. Este andlisis, que implica la clarificacion de conceptos, tampoco ha de
ser considerado a juicio de Heidegger dentro del ambito de la filosofia, sino
mas bien en una ciencia previa (Vorwissenschaft)>’, cuya "posibilidad
consiste en que cada investigador"®, sea un especialista de la disciplina que
sea, "clarifique lo que comprende y lo que no comprende"® . Para
Heidegger a partir de esta comprension es cuando se puede comenzar a
trabajar filosoficamente. Los conceptos fundamentales, entre ellos el
tiempo, son previos a toda disquisicion tanto de la filosofia como de
cualquier otra disciplina, también de la teologia. Por eso cuando se plantea
la pregunta por aquello que es el tiempo lo que se plantea es por su entidad
para ponerse a trabajar con €él, ya que si no se conoce su sentido y
significado dificilmente se podra hacer una reflexion filosofica del mismo.

5 “"Der Philosoph glaub nitch”. Ib.

5% ” Allgemein giiltige systematiche Bestimmung”. Ib. p. 108.

7 Ib. p. 108.

5 “Irhe Moglichkeit besthet darin, daB jeder Forscher sich dariiber Aufklart, war er
versteht und war er nich versteht” Ib.

5 "Ich daruber Aufklart, war er versteht und war er nich versteht” Ib.



90 | Fernando GILABERT

6. Conclusiones que permiten avanzar

El objetivo de nuestro trabajo era clarificar la ruptura que Heidegger hace
respecto de la teologia y para ello habiamos tomado la concepcion que de la
temporalidad posee dicha disciplina y demostramos como dicha nocion no
tenia validez para un pensar filoséfico al apuntar hacia un plano distinto al
de la existencia finita, que es aquella desde donde se reflexiona siempre. La
separacion ha sido mostrada desde la clarificacion de un tiempo sin tiempo
al que remite en dltima instancia la teologia. Una pareja de conclusiones
aparece en el horizonte. Pero estas conclusiones no suponen un fin, sino
que mas bien nos permiten avanzar para realizar una lectura adecuada de
la analitica existencial que se esboza en Der Begriff der Zeit.

La primera de estas conclusiones nos indica que la finitud humana, del
modo en que ha sido expuesta en el presente trabajo, sdlo puede ser
investigada de manera filosdfica, habiendo que descartar cualquier
implicacion de la teologia en el estudio de la temporalidad desde el hombre
y para el hombre.

La segunda conclusion es la necesidad del establecimiento de una
ciencia previa que permita clarificar una serie de conceptos fundamentales
en relacion a la existencia, finita y por ende temporal a fin de evitar
intromisiones de otras disciplinas que, al igual que la teologia, expongan
un sentido pervertido de dichos conceptos y los eleven a unos planos
distintos a la existencia misma.

Esta pareja de conclusiones son, aunque no de manera explicita, las
cartas con las que jugd Heidegger en la separacion de teologia y filosofia
que le sirvio de presupuesto en la conferencia de 1924. Desde la misma
trato de establecer una analitica existencial que permitiera llevar a cabo una
re-elaboracion de la pregunta por el Ser. Toda la ciencia previa que esta
analitica significa parte de la existencia misma (Dasein), la cual esta
condicionada por la finitud. Es por ello que la pregunta por el tiempo es
preguntarnos por un tiempo finito y acotado, no por lo infinito.

Establecida la separacion entre teologia y filosofia, queda el pensar el
tiempo aqui y ahora desde la existencia que cada uno es cada vez. El
establecer un analisis de esa existencia es entonces la pre-ciencia necesaria
para toda reflexion e investigacion, sea filososofica o de cualquier otra
indole.



Analele Universitaitii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) |91
Bibliografia

Arendt, H. "Martin Heidegger ist achtzig jahre alt". Merkur XXIII, 10. 1969.

Aristoteles. Physica. Laterza, Bari, 1991.

Chatelet, F. La naissance de ['histoire. La formatio de la pensée historienne en Greece.
Paris, Minuit, 1962.

Einstein, A. Sobre la teoria de la relatividad espacial y general. Tr. M. Paredes, Madrid,
Alianza, 1995.

Gilabert, F. Temporalidad, subjetividad y finitud a partir de la conferencia de Martin
Heidegger "El concepto de Tiempo” (1924). Sevilla, Universidad de Sevilla, 2012.

Grimal, P. Diccionario de Mitologia griega y romana. Barcelona, Paidds, 1981

Heidegger, M. Der begriff der Zeit (1924). Hg. F.-W. von Herrmann. Frankfurt am
Main, Klostermann, 2004.

Heidegger, M. Fruhe Schriften (1912-1916). Hg. F.-W. von Herrmann. Frankfurt am
Main, Klostermann, 1978.

Heidegger, M. Grundprobleme der Phinomenologie (Wintersemester 1919/1920). Hg.
H.-H. Gander. Frankfurt am Main, Klostermann, 2010.

Heidegger, M. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (Sommersemester 1925). Hg,.
P. Jaeger. Frankfurt am Main, Klostermann, 1994.

Heidegger, M. Sein und Zeit. Tubinga, Niemeyer, 2005.

Heidegger, M. Was ist das - Die Philosophie?. Pfullingen, Neske, 1992.

Heidegger, M. Zollikoner Seminare. Protokolle - Zwiegespriiche - Briefe. Hg. M. Boss.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2006.

Heidegger, M.; Jaspers, K. Briefwechsel 1920-1963. Hg. W. Wiemel; H. Saner.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1990.

Poggeler, O. Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen, Neske, 1983.

Safranski, R. Un maestro en Alemania. Martin Heidegger y su tiempo. Tr. R. Gabas.
Barcelona, Tusquets, 2007.

Sagrada Biblia. Tr. E. Nacar y A. Colunga. Madrid, BAC, 1995.

Xolocotzi, A. Fenomenologia de la vida fictica. Heidegger y su camino a Ser y Tiempo.
Meéxico D. F., Plaza y Valdés, 2004.



