
A n a l e l e
U n i v e r s i t ă ţ i i d i n C r a i o v a

Seria:

N r. 46 (2/2020)

José María ZAMORA CALVO Stoic Politeia Revisited

Adriana NEACȘU
Human Mantic Art and Divine Mantic Art. Iamblichus’ Criticism
on Divination Common Forms

Ionuț RĂDUICĂ Revoluția copernicană în interpretarea lui Hans Blumenberg

Adrian NIȚĂ Leibniz’s Quasi-monism

Vicente Lozano DÍAZ Reality and Knowledge in Henri Bergson

Fernando GILABERT Aeternitas vs ἀεί: Heidegger y la ruptura con la teología

Adrian HAGIU
Despre abuzul hermeneutic: problematica sinelui la Paul Ricœur
și Galen Strawson

Anna IVANOVA
The Problem of the Criterion and the Disparities between the
Epistemic and the Linguistic Norms of Knowledge

Marcin CZAKON Mathematical Structuralism and Purely Formal Theory

D. PANDEESWARI,
A. HARIHARASUDAN,

Sebastian KOT

Paradigm of Postmodern Paranoia in Preeti Shenoy’s Life Is What
YouMake It andWake Up, Life Is Calling

Vasile HAȚEGAN
Philosophical Meditation, a Tool for Personal Development
and Leadership

Ana BAZAC
Cum trebuie să privim popularizarea științei? Cu un studiu al
cazurilor Mircea Malița și Solomon Marcus

Tetiana TSYMBAL
Women's Emigration in Contemporary Ukraine: Social and
Philosophical Aspects

Recenzie

Armand A. VOINOV
ALASDAIR MACINTYRE, The Unconscious: a Conceptual
Analysis



A    n    a    l    e    l    e 
U n i v e r s i t ă ţ i i   d i n   C r a i o v a 
S e r i a: 

F i l o s o f i e 

Nr. 46 (2/2020)  

 
 
 
 
 
 
 
 



ANNALES DE L’UNIVERSITÉ DE CRAIOVA SERIE DE PHILOSOPHIE, nr. 46 (2⁄2020) 
13 A. I. Cuza rue, Craiova, ROUMANIE 

On fait des échanges des publications avec des institutions similaires du pays et de 
l’étranger 

ANNALS OF THE UNIVERSITY OF CRAIOVA PHILOSOPHY SERIES, nr. 46 (2⁄2020) 
13 A. I. Cuza Street, Craiova, ROMANIA 

 
We exchange publications with similar institutions of our country and abroad. 

Annals of The University of Craiova. Philosophy Series publishes two issues per year, in 
June and December. The journal is available in print, but it is also available for download 

as PDF document at http://cis01.central.ucv.ro/analele_universitatii/filosofie/  

 
Editor-in-Chief: 

Adriana Neacşu, University of Craiova 

Managing Editor: 

Ştefan Viorel Ghenea, University of Craiova 
    

Editorial Board: 
 
Anton Adămuţ, ”Alexandru Ioan Cuza” 
University of Iaşi 
Giuseppe Cacciatore, University of Naples 
”Federico II” 
Giuseppe Cascione, University of Bari 
Gabriella Farina, ”Roma Tre” University 
Vasile Muscă, ”Babeş-Bolyai” University, 
Cluj-Napoca  
Niculae Mătăsaru, University of  Craiova 
Alessandro Attilio Negroni, University of 
Genoa 
Ionuţ Răduică, University of Craiova 

 
Adrian Niță,  ”C. Rădulescu-Motru” Institute  
of Philosophy and Psychology of the Romanian 
Academy  
Vasile Sălan, University of Craiova 
Giovanni Semeraro, Federal University 
of Rio de Janeiro 

Alexandru Surdu     , Romanian Academy 

Tibor Szabó, University of Szeged 
Cristinel Nicu Trandafir, University 
of Craiova 
Gheorghe Vlăduţescu, Romanian Academy 
      

 
Secretary: Cătălin Stănciulescu, University of Craiova 

ISSN   1841-8325 

e-mails: filosofie_craiova@yahoo.com; neacsuelvira2@gmail.com  
webpage: http://cis01.central.ucv.ro/analele_universitatii/filosofie/  

Tel.: +40-(0)-351-403.149; +40-(0)-724-582.854; Fax: +40-(0)-351-403.140 
 

This publication is present in the following scientific databases: 
 
SCOPUS, Philosopher’s Index, European Reference Index for the Humanities (ERIH Plus, 
Philosophy), Regesta Imperii - Akademie der Wissenschaften und der literatur Mainz, ICI 
World of Journal. 



 

CUPRINS 

José María ZAMORA CALVO, Stoic Politeia Revisited 5 

Adriana NEACȘU, Human Mantic Art and Divine Mantic Art. Iamblichus’ Criticism on 
Divination Common Forms 

 
19 

Ionuț RĂDUICĂ, Revoluția copernicană în interpretarea lui Hans Blumenberg 37 

Adrian NIȚĂ, Leibniz’s Quasi-monism 47 

Vicente Lozano DÍAZ, Reality and Knowledge in Henri Bergson 61 

Fernando GILABERT, Aeternitas vs ἀεί: Heidegger y la ruptura con la teología 75 

Adrian HAGIU, Despre abuzul hermeneutic: problematica sinelui la Paul Ricœur și  
Galen Strawson 

 
92 

Anna IVANOVA, The Problem of the Criterion and the Disparities between the Epistemic 
and the Linguistic Norms of Knowledge 

 
107 

Marcin CZAKON, Mathematical Structuralism and Purely Formal Theory 117 

D. PANDEESWARI, A. HARIHARASUDAN, Sebastian KOT, Paradigm of Postmodern 
Paranoia in Preeti Shenoy’s Life Is What You Make It and Wake Up, Life Is Calling 

 

135 

Vasile HAȚEGAN, Philosophical Meditation, a Tool for Personal Development and 
Leadership 

 
163 

Ana BAZAC, Cum trebuie să privim popularizarea științei? Cu un studiu al cazurilor  
Mircea Malița și Solomon Marcus 

 

176 

Tetiana TSYMBAL, Women's Emigration in Contemporary Ukraine: Social and Philosophical 
Aspects 

 
213 

Recenzie  

ALASDAIR MACINTYRE, The Unconscious: a Conceptual Analysis. New York and 
London, Routledge, 2004, 122 p. 

Armand A. VOINOV 

 
 
 

231 

AUTHORS/CONTRIBUTORS 235 

CONTENTS 237 

 



 

AETERNITAS VS ἀεί:  
HEIDEGGER Y LA RUPTURA CON LA TEOLOGÍA 

 
Fernando GILABERT1 

 
Abstract: Martin Heidegger's conference Der Begriff der Zeit (1924) is one 
of the key texts to understand the genesis of Sein und Zeit (1927), considered 
one of the most important works not only of the author but also of the 
philosophy of the 20th century. In this conference, the existential analysis is 
exposed, reflected through Dasein's concept, which will then constitute the 
basis of the fundamental ontology on which the whole 1927 text is based. This 
ontology has as one of its pillars the temporality of existence. Our work in the 
present study will consist of showing how also this conception of time 
supposes a rupture of the philosophical thought of Heidegger with theology. 
Keywords: Heidegger, theology, phenomenology, time, previous science. 

 
 
1. Introducción: Heidegger en 1924 

El siguiente estudio son reflexiones acerca del hiato establecido entre la 
filosofía y la teología en el pensamiento de Martin Heidegger en los años en 
que está labrando la que será su obra magna, Sein und Zeit2. Esa ruptura 
con la teología es fundamental para entender toda la fenomenología 
existencial que desarrolla en aquellos años. Es por eso que nuestro 
cometido es establecer cuáles son las características de esa separación que 
realiza previamente a la conferencia que impartió en la sede de la Sociedad 
Teológica de Marburgo el 25 de Julio de 1924. En la misma, ya está dada de 
antemano esa ruptura como uno de los puntos fundamentales para 
entender el análisis existencial que allí se esboza. Haremos entonces una 
arqueología conceptual de las primeras ideas expuestas en esa ponencia, 
relacionadas con la temporalidad, para mostrar como la separación de 
ambas disciplinas no es baladí en el camino para establecer la ontología 
fundamental que se persigue en Sein und Zeit. 

La conferencia en cuestión, titulada Der Begriff der Zeit, está recogida en 
el volumen 64 de las obras completas (Gesamtausgabe) del autor alemán, 
formando pareja con un tratado inédito de idéntico título, redactado sobre 
                                                 
1 Heidegger Archive, University of Seville, Spain.  
2 Heidegger, M. Sein und Zeit. Tubinga, Niemeyer, 2005. 



76 | Fernando GILABERT 

la base de aquella disertación poco tiempo después de presentarla ante los 
teólogos marburgueses 3 . Cabe señalar que el texto recogido no fue 
publicado en vida y la versión editada está elaborada a partir de los 
apuntes de dos manos anónimas que asistieron a la conferencia. Heidegger 
destruyó el escrito original, como muchas de sus obras en el camino a la 
publicación de Sein und Zeit, teniendo presente la redacción del tratado 
homónimo que tampoco vió la luz. Ésto sirve para fomentar el halo místico 
de que Sein und Zeit, la considerada su obra magna y publicada en 1927, es 
una obra sin historia4. 

En aquel año, Heidegger ejercía de docente en la Philipps-Universität de 
la ciudad del valle del Lahn. Allí había acudido al obtener una plaza 
académica que le diera la posición y derechos de un profesor ordinario5, ya 
que el exiguo sueldo de Privatdozent que recibía en Friburgo no le permitía 
alimentar a una familia ya de cuatro miembros6. Estamos en la época en 
que Heidegger descubre que él es Heidegger7, y se lanza a atacar todo 
aquello que consideraba obsoleto dentro de la filosofía, incluso la 
fenomenología trascendental de su maestro Edmund Husserl, a pesar de 
seguir denominándose públicamente su discípulo8. También estaban los 
rumores de que se había alejado de la fe, los cuales eran bastante 
importantes en una ciudad donde se respiraba un ambiente protestante9. 
Esos rumores fueron alimentados con la conferencia sobre la que fundamos 
nuestro estudio, donde se rompe el vínculo entre la teología y la filosofía, al 
ser presentadas como dos disciplinas sin nada en común pero que la 

                                                 
3 Heidegger, M. Der begriff der Zeit (1924). Hg. F.-W. von Herrmann. Frankfurt am 
Main, Klostermann, 2004. En adelante BZ. 
4  La idea de Sein und Zeit como una obra sin historia se ve reforzada por la 
biografía intelectual de Heidegger realizada por Otto Pöggeler (y tutorizada por el 
propio Heidegger), donde se ignoran todas las pequeñas obras no publicadas en 
vida y destacando sólo las lecciones impartidas en esos años de redacción. En su 
descargo, podemos advertir que el material de las conferencias son notas sueltas y 
apuntes de oyentes y que lo que se destruyó fue por ser considerado preludios 
imcompletos de una obra mayor. v. Pöggeler, O. Der Denkweg Martin Heideggers. 
Pfullingen, Neske, 1983. 
5  Heidegger, M.; Jaspers, K. Briefwechsel 1920-1963. Hg. W. Wiemel; H. Saner. 
Frankfurt am Main, Klostermann, 1990. p. 34. 
6 Safranski, R. Un maestro en Alemania. Martin Heidegger y su tiempo. Tr. R. Gabás. 
Barcelona, Tusquets, 2007. p. 160. 
7 "...entdeckt Heidegger, daß er Heidegger ist". Ib. p. 161. 
8 Ib. 
9 Ib. p. 162. 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 77 

tradición se empeña en ligar. Para Heidegger, lo que separa a dichas 
disciplinas es el concepto de tiempo que manejan una y otra, por lo que la 
ponencia que traemos a colación nos introduce en esa problemática.  

De este modo, la aburrida ciudad de Marburgo fue el punto donde 
comenzaron a tomar forma las desavanencias con lo aprendido en 
Friburgo, permitiendo el desarrollo de una filosofía propia que tomará una 
forma excelsa con la redacción de Sein und Zeit, cuya redacción inició el año 
anterior10, aun siendo asistente de Husserl. En esta ciudad del Hesse, dos 
personas dejan su impronta en la trayectoría vital de Heidegger: Hanna 
Arendt y Rudolf Bultmann. De la primera poco diremos en este estudio, a 
pesar de la transcendencia de su relación con el rey secreto de la filosofía, 
como le llamó muchos años depués 11 . El segundo si tiene aquí más 
importancia al ser quien organiza la ponencia en que ponemos el foco. 
Bultmann, profesor titular de teología, entabla rápidamente amistad con 
Heidegger debido al interés en la teología de Karl Barth. A partir del 
encuentro, tomará muchos elementos del pensamiento heideggeriano para 
crear una teología de la desmitologización. Porque para el de Meßkirch, y 
de esto tomó buena nota Bultmann, la teología debía de hallar de nuevo la 
palabra que llamase a la fe y a conservarse en ella, considerando el teólogo 
su crítica a la metafísica como un conato de desmitologización. Por su 
parte, Heidegger acepta la teología de Bultman bajo el presupuesto de que 
la fe en ningún caso puede ser asunto de la filosofía12. 
 
2. Raíces teológicas y fenomenológicas 

Creemos firmemente que una de las premisas de Heidegger al impartir esta 
conferencia es el tomar distancia respecto de la teología, estableciendo una 
separación entre ésta y su pensamiento. Así, no deja de resultar 
significativo que escogiera para hacer público este alejamiento un 
encuentro con teólogos. La problemática asociada al vínculo entre filosofía 
y teología tuvo desde el principio una importancia especial en su 
pensamiento. Su andadura académica comenzó con la marca del 
catolicismo, con trabajos de claro corte religioso, debido en gran parte a la 
ayuda económica para sus estudios que le proporcionó la Iglesia Católica13. 

                                                 
10 Ib. p. 153. 
11 Arendt, H. "Martin Heidegger ist achtzig jahre alt". Merkur XXIII, 10. 1969. p. 893. 
12 v. Safranski, R. Op. cit. pp. 167-170. 
13 Ib. p. 83. 



78 | Fernando GILABERT 

De ahí que todos los trabajos anteriores a su estudio de habilitación sobre 
Duns Scotus 14 , publicado en 1915, tengan como referencia última el 
catolicismo, hasta el punto de haberse encaminado al noviciado de la 
Societas Iesu de Loyola a fin de ser ordenado sacerdote15. Pero finalmente, 
unas molestias cardiopáticas le determinaron como no apto para el 
presbiterado: Tal vez el corazón se puso en guardia contra los planes de la 
cabeza16. 

La influencia católica fundamental de sus primeros años comenzó a 
resquebrajarse cuando tomó contacto con el pensamiento de Husserl, figura 
filosófica que supuso un giro hacia la fenomenología del joven Heidegger17. 
En el momento en que expone Der Begriff der Zeit, ya ha tomado distancia, 
como decíamos, de la fenomenología trascendental de Husserl, 
encaminándose hacia un filosofar propio. Pero no puede negar su 
influencia cuando intenta acercarse "a las cosas mismas", aunque también 
es conciente de que no puede ser una mera especulación frente a los 
encubrimientos artificiales del mundo fruto de la dogmática establecida18. 
En 1924 ya no es el método fenomenológico husserliano la guía, sino el 
desarrollo de una fenomenología propia y original, de corte 
existencialista19, lo que prima en su pensamiento. Heidegger señala los 
límites husserlianos porque Husserl, al salvar los fenómenos, agudiza el 
sentido del encuentro con lo ente pero sin plantearse en qué sentido es ente 
el hombre.  

La ruptura con el pensamiento de Husserl vino determinada por la 
influencias de las lecturas que hizo de Dilthey y Kierkegaard. El primero 
mostró a Heidegger como la teoría del yo transcendental, al considerarse 
más allá de la historia, es imposible, puesto que toda filosofía ha de 
enmarcarse históricamente20. Kierkegaard, por su parte, le proporcionó la 

                                                 
14 Heidegger, M. Die Kategorien und Bedeutungslehre des Duns Scotus. Recogido en 
Fruhe Schriften (1912-1916). Hg. F.-W. von Herrmann. Frankfurt am Main, 
Klostermann, 1978. 
15 v. Safranski, R. Op. cit. p. 38. 
16 "Vielleicht hatte sich damals das Herz gewehrt gegen die Pläne des Kopfes". Ib. 
p. 39. 
17 Ib. p. 65. 
18 Heidegger, M. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (Sommersemester 1925). 
Hg. P. Jaeger. Frankfurt am Main, Klostermann, 1994. p. 118. 
19 v. Xolocotzi, A. Fenomenología de la vida fáctica. Heidegger y su camino a Ser y 
Tiempo. México D. F., Plaza y Valdés, 2004. 
20 v. Safranski, R. Op. cit. p. 114. 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 79 

división entre pensar y existir así como la diferencia entre el hombre de 
pensar y el hombre de realidad, que puede elegir entre aquello que es 
pensable 21 . Heidegger pretendía ir más allá de la fenomenología 
trascendental, que sólo describía las formas en que las cosas se dan en la 
conciencia orientada teóricamente, porque sólo en circunstancias 
ocasionales adoptamos la actitud teórica: por lo general nos dedicamos a 
vivir22. La vida fáctica, esto es, la vida "vivida" y no la teorizada, no puede 
ser observada desde fuera porque siempre pertenecemos a ella, siempre 
estamos en su interior, "viviendo" sus singularidades. Lo característico de la 
vida fáctica es el "más-acá". Este "más-acá" confrontará con el "más-allá" de 
la teología. 

De este modo, Der Begriff der Zeit supone la doble ruptura con Husserl 
por un lado y con la teología por otro, las dos raíces fundamentales de su 
pensamiento. 

 
3. En torno al tiempo 

La diferencia fundamental que podríamos establecer para delimitar la 
barrera habida entre la teología y la filosofía es la cuestión del tiempo. 
Nosotros nos centraremos en la idea de temporalidad que subyace en la 
conferencia que aquí traemos a colación y no a todo el sentido que tiene el 
tiempo dentro de los planteamientos de Heidegger. Por todos es sabida la 
peculiar relación que éste tiene con el concepto de tiempo, tanto el que 
maneja el vulgo como lo que implica la temporalidad en sí misma. Esta 
temporalidad está en la ponencia de 1924 fuertemente vinculada a otros 
dos motivos fundamentales que en ella se plantean, a saber, la finitud y la 
subjetividad, hasta el punto de poder ser conceptos intercambiables en una 
estuctura metafísica, pero con la particularidad de que cada versión de ellas 
posee un matiz que las diferencia en el trato cotidiano23. Pero aquí sólo nos 
centraremos en el tiempo, al ser un punto de discordia desde el que parte 
Heidegger para establecer la franja que separa la teología de la filosofía. 

La primera concepción del tiempo que nos sale al paso es la del sentido 
coloquial que se le da al término, su sentido, por así decirlo, vulgar. Esta 
noción vulgar de tiempo no es válida para una interpretación justa del 

                                                 
21 Ib. 
22 Ib. p. 124. 
23 v. Gilabert, F. Temporalidad, subjetividad y finitud a partir de la conferencia de Martin 
Heidegger "El concepto de Tiempo" (1924). Sevilla. Universidad de Sevilla, 2012. 



80 | Fernando GILABERT 

tiempo24. Para dicha concepción vulgar, el tiempo es "en" donde ocurren los 
acontecimientos25. Esto es, en ella prima un criterio espacial, como un lugar 
donde se instalan las cosas. Con esto, vemos que los preludios para pensar 
el tiempo nos advierten que de él no sabemos nada, que sólo sabemos lo 
que en él ocurre. Se nos muestra desconocido en tanto que nosotros mismo 
tenemos también una posición "en" el tiempo. En esa posición es el tiempo 
mismo quien viene a nuestro encuentro, no hay un reloj permanente que 
nos lo indique en cuanto tal, más allá de los movimientos fijados por los 
seres humanos para delimitarlo26.  

Nosotros, como seres temporales, lo que hacemos es percatarnos de los 
cambios y la duración de los mismos y a partir de ello, fijamos el tiempo. 
Podríamos decir en base a esa experiencia sin miedo al error que el tiempo 
es simplemente el cambio, que es una serie de mutaciones en diversas 
categorías que podemos emplear para "controlar" un segmento 
"determinado" de un entramado metafísico denominado tiempo. Pero 
cuando empleamos aquí los términos "determinación" y "control" lo 
hacemos de forma hipotética, porque la determinación del tiempo y, por 
ende, el control del mismo, es algo que se nos escapa27. Pareciera como si el 
tiempo real no existiera y, de existir, sólo veríamos el movimiento. No 
parece, si se piensa a fondo está concepción vulgar, que exista una entidad 
material denominada "tiempo", sino que éste sólo fuera un instrumento 
para medir. Porque el tiempo no es el movimiento, sino que a través de él, 
del movimiento, intuímos el tiempo28. 

Pero en Heidegger el tiempo, como aventuramos a partir de la 
concepción intercambiable con la subjetividad y la finitud, implica una 
ruptura con lo espacial, lo cual, a la postre, es clave para la diferenciación 

                                                 
24 Heidegger, M. Sein und Zeit. Op. cit. p. 304 
25 cfr. Einstein, A. Sobre la teoría de la relatividad espacial y general. Tr. M. Paredes, 
Madrid, Alianza, 1995. 
26 Los instrumentos de medida del tiempo, tales como el reloj o el calendario, 
determinan, más que al tiempo mismo, los movimientos que en él ocurren. De este 
modo, el reloj sólo es el desplazamiento circular de unas agujas que señalan el 
espacio que recorren a lo largo de doce horas. Lo mismo vale para el calendario, 
que únicamente es una sucesión de días que señalan el movimiento alrededor del 
sol. Los nuevos avances digitales con los que se mide el tiempo, lo que hacen es 
señalar una sucesión numérica dada "en" el tiempo, pero no señalan el tiempo por 
sí mismos, necesitan también del movimiento numérico. 
27 BZ. p. 109 
28 Aristóteles. Physica. IV. 11, 219a. 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 81 

entre teología y filosofía. Expongámoslo claro: la espacialidad está ligado 
esencialmente a la vida mientras que la temporalidad se une a la existencia 
(Dasein)29. Los eventos que acaecen en la vida poseen un valor ontológico, 
todo vale ontológicamente, pero hay en la existencia unas limitaciones que 
implican a la propia finitud: el nacimiento y la muerte. Situarse entre esas 
limitaciones implica una toma de decisiones, una necesidad de elegir. Si el 
tiempo es una vivencia subjetiva que condiciona a la existencialidad debido 
a su finitud, solo puede subsistir debido a ese decisionismo, donde siempre 
se decide "ahora". No importa el tiempo que indique el reloj, da igual 
temprano que tarde: siempre es "ahora". Porque la existencia siempre se 
vivencia desde el "ahora", pero no entendido como un punto exclusivo 
situado en una línea temporal, sino que está condicionado por todos los 
puntos anteriores (el pasado) y por las consecuencias que tendrá en los 
puntos siguientes (el futuro), siempre es temporal30. 

Este cuestionamiento del tiempo que hacemos desde el significado que 
él tiene para Heidegger implica el atrevimiento de plantear que el tiempo 
sea un asunto de fe. No es negar que en toda esta concepción que abandera 
el de Meßkirch haya cierto regusto teológico, pero si hay que considerar 
que la concepción de lo temporal que lleva implícita la existencia lo es 
siempre desde el punto de vista de que remite siempre al ser-humano, por 
lo que un análisis del tiempo en clave de la teología es absurdo, puesto que 
a ésta no le interesa el hombre como hombre sin más, sino por la relación 
que éste tiene con la divinidad. La divinidad de por sí no necesita de la 
teología, sino que ésta es algo propio del ser humano, concrétamente de la 
parte específica que lo vincula con lo divino, pero no con la totalidad del 
ente que es el hombre. De ahí que Heidegger quiera marcar distancias entre 
el pensamiento filosófico y la teología, porque ésta no debe ocuparse del 
tiempo, al ser esto algo propio del hombre en cuanto hombre31. 

De ahí que la conferencia de 1924 comience acentuando que sus palabras 
no versarán sobre lo divino, que se mantiene durante la eternidad y lo 
infinito, sino sobre lo humano, lo finito, lo que puede morir, y que, por 
tanto, conlleva temporalidad. Porque toda existencia es siempre humana y, 
por ende, finita. 
 

                                                 
29 BZ. p. 111. 
30 Ib. p. 124. 
31 cfr. Ib. p. 107. 



82 | Fernando GILABERT 

4. Dos concepciones de tiempo 

En Der Begriff der Zeit podemos encontrar un especial hincapié en la 
distinción que hay entre la manera de entender lo "siempre" en las culturas 
latina y griega. Dicha distinción es clave para entender porqué la 
concepción del tiempo en la teología, según el parecer de Heidegger, no es 
útil para exponer la temporalidad desde la filosofía. Cuando hablamos de 
lo "siempre" en ambas civilizaciones parece que remitimos a una identidad, 
a una traducción en ellas de nuestro "siempre" contemporáneo-occidental. 
O mejor dicho, que nuestro "siempre" ha derivado de ellas dos, al ser 
Europa la heredera legítima de griegos y romanos. Pero lo cierto es que 
entre las dos hay una fisura que es clave para nuestros propósitos. Esa 
fisura es la que determina el punto central de nuestro trabajo. 

En la tradición latina, identificada con la antigua Roma, pero también 
con el Catolicismo, y por ende con toda la tradición cristiana, el término 
que se emplea para exponer lo "siempre" es el de aeternitas (eternidad). La 
referencia a lo "siempre" como la eternidad ha tenido preponderancia en 
Occidente. Aeternitas es un vocablo que tiene el carácter de eterno, de 
sempiterno, esto es, de una perpetuidad sin principio, sucesión ni fin. Pero 
el carácter de la aeternitas también lleva consigo de manera intrínseca la 
inmortalidad. Un ser eterno, tal y como, por ejemplo, podría ser el Dios 
cristiano, es un ser que no sólo no fenece nunca, que no muere, sino que no 
tiene un principio y un fin, porque es el principio y el fin, alfa y omega32. Y 
sin embargo alberga la contradicción de estar encuadrado en una 
temporalidad cuyo carácter predominante es la linealidad, al ser éste el 
modo de concebir el tiempo que tiene la tradición cristiano-romana.  

Porque la aeternitas lleva parejo el concepto de voluntad divina: el 
mundo es obra de los deseos de Dios, dándose con ello una suerte de 
significación antropo-teológica. Dios, que es eterno, da lugar a un mundo 
que tiene un principio, la Creación, y un fin, el Apocalipsis. La Creación es 
una decisión divina, se crea el mundo a través de la palabra: se nombran las 
cosas en el tiempo y lo creado va surgiendo dia a día33. El mundo pertenece 
en primer lugar a Dios, que es su creador, y luego al hombre, que es 
designado como el continuador de la voluntad de Dios34. Lo decisivo no es 
la relación entre mundo y hombre, sino con aquello que trasciende a uno y 

                                                 
32 Apocalipsis, I, 8 
33 Génesis. I, 1-31 
34 Ib. II, 15 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 83 

otro, con el Creador. De este modo se crea un concepto de tiempo que 
supone un trasfondo sagrado del pasado (la Creación) y el futuro (el 
Apocalipsis, el fin de los tiempos, que para unos será condena y para otros 
salvación). Ello contiene una suerte de nihilismo supra-tempore: el mundo 
viene de la nada y va a la nada. En esa nada es donde está el sentido del 
mundo, fuera de él. La explicación de todo está al final de los tiempos, 
donde se produce el encuentro con lo divino. El tiempo humano trasciende 
en el tiempo divino, que es la eternidad. La finitud humana es 
inconsecuente frente a la infinitud divina. 

Pero mientras Occidente hizo suyo ese concepto cristiano-romano de 
tiempo, donde éste se presenta como una línea y es la eternidad su 
excepción al situarse en un plano diferente a la misma, para los griegos, 
desde la noción que manejaban de lo "siempre", el tiempo era concebido de 
manera cíclica, como dentro de un círculo, de modo que principio y fin se 
conectan en un mismo punto o, mejor dicho, todo punto de esa circularidad 
tempórea es a la vez principio y fin, puesto que no hay un lugar claro de 
inicio y final, sino que cualquiera puede serlo dentro de esa 
circunferencia 35 . Esta circularidad griega que refleja lo "siempre" fue 
denominada ἀεί. A nuestro parecer, este ἀεί debe ser traducido, más que 
como "lo eterno", como "lo sido siempre". Señala Heidegger en 1924 que la 
eternidad es una cosa distinta del vacío ser siempre, del ἀεί36. Porque el ἀεί, 
y éste es el argumento que pretende esgrimir el pensador de la 
Schwartzwald en la conferencia de Marburgo, es un concepto profano frente 
a la aeternitas, propia de la teología. 

Los antiguos griegos no tenían una concepción lineal del tiempo, sino 
que su concepto estaba fundado a partir de entender la Naturaleza como 
un orden inmutable, su concepto era algo concomitante al Cosmos. El 
Cosmos tiene su propia norma y es el límite irrebasable: nada hay que se 
externa a ello, no como sucede con el mundo dentro del entramado 
teológico, donde lo divino está por encima de él. Siguiendo aquella 
concepción limitada, los griegos no tienen un concepto de pasado y futuro, 
sino que tienen un "fondo" cósmico que se repite eternamente. No hay una 
finalidad, sino un cumplimiento de la Naturaleza. 

                                                 
35 Châtelet, F. La naissance de l'histoire. La formatio de la pensée historienne en Greece. 
París, Minuit, 1962. p. 25. 
36 "Ewigkeit etwas anderen sein al das leere Immersein, das αει". BZ. p. 107. 



84 | Fernando GILABERT 

La teología ha pretendido dominar el tiempo, dotarle de un sentido 
desde el concepto de aeternitas, pero esta concepción no es filosófica. De ahí 
que las consideraciones que sobre el tiempo hiciera Heidegger no tenían 
que ver con la eternidad, que está en el orden de lo divino-teológico, sino 
con la reflexión más propiamente humana. Porque 

Wenn der Zugang zu Gott der Glaube ist und das Sich-einlassen mit der 
Ewigkeit nitch anderes als dieser Glaube, dann wird die Philosophie die 
Ewigkeit nie haben und diese sonach nie als mögliche Hinsicht für die 
Diskussion der Zeit in methodischen Gebrauch genommen werden konnen37 

Si nuestro acceso a Dios pasa por la fe y si el entrar en el tema de la 
eternidad no es otra cosa que esa fe, en tal caso, la filosofía jamás tendra acceso 
a la eternidad y, por consiguiente, en el plano metodológico nunca podrá 
tomarla como una posible perspectiva para discutir la cuestión del tiempo. 

La filosofía solo puede considerar el tiempo desde el ἀεί, puesto que éste 
alberga dentro de sus definiciones lo siempre constante, lo sucesivo, 
indicando que cada punto en el tiempo está en relación con los otros de tal 
modo que siempre se vuelve sobre sí mismo, no remitiendo a un principio 
y un fin: cada punto es principio y fin en sí mismo a la vez que algo que ha 
sido y que será siempre. La caracterización propia de la aeternitas divina la 
situaba por encima de la linealidad del tiempo finito humano porque cada 
momento era situado espacialmente al principio y al fin, así como en el 
resto de la línea temporal humana. Pero el ἀεί quita toda la trascendencia 
teológica al no considerar lo eterno más que como ἀεί χρόνος, esto es, 
"siempre tiempo". No deja de ser curioso que los antiguos griegos para 
hacer uso de lo eterno tengan también que introducir con ello a una 
divinidad, a Χρόνος (Crono), dios de las Edades y del Zodiaco38: Para decir 
que el tiempo es eterno, también recurren a lo divino, pero aquí ese recurso 
es externo, mientras que en el Cristianismo ya va intrínseco, por lo que el 

                                                 
37 Ib. 
38 Por un juego de palabras se ha considerado a veces al dios Chronos (Κρόνος), con 
el tiempo personificado, Crono (Χρόνος), representado por el paso de los planetas 
en el Zodiaco. Esta confusión es casi feliz para nuestros propósitos. De un lado, 
Κρόνος es el dios del tiempo humano, el tiempo de los hombres, con lo que se 
suprime cualquier acepción al tiempo divino. De otro, el mito cuenta que Chronos 
(Κρόνος) derrocó a su padre Urano (Οὐρανὀς). Tiempo después él mismo fue 
derrocado a su vez por su hijo Zeus (Ζεὐς), lo que indica es una cierta circularidad 
en los hechos. v. Grimal, P. Diccionario de Mitología griega y romana. Barcelona, 
Paidós, 1981. Entrada "Crono". pp. 120-121. 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 85 

tiempo en esta última sólo puede ser considerado desde sus matices 
teológicos si se considera la aeternitas como una teología del tiempo. 

Y sin embargo, el ἀεί tampoco es el tiempo existencial. Más bien es un 
modo de acceder al tiempo, pero el tiempo, entendido en clave 
heideggeriana, necesita de una exposición en base a una pre-ciencia que 
clarifique ese tiempo "accesible" y, desde esa clarificación, que logre una 
verdadera reflexión filosófica acerca del tiempo. Es por eso que la reflexión 
de Heidegger en 1924, "tampoco es filosófica, pues no pretende ofrecer una 
definición sistemática del tiempo y universalmente válida del tiempo"39. Y 
más adelante: "Las reflexiones que siguen sólo tienen en común con la 
filosofía el hecho de no ser teología"40. 

Con las últimas palabras de Heidegger citadas, tenemos claro que 
filosofía y teología son dos ámbitos distintos, pero habría que preguntarse 
qué interés hay en el uso de la separación entre la aeternitas y el ἀεί y por 
qué supone establecer la barrera que separa la teología de su pensamiento. 
La respuesta habría de ser contextualizada dentro del propio entramado 
filosófico heideggeriano, situando la temporalidad de la existencia, del 
Dasein, más cercana a esa concepción del tiempo como ἀεί que como 
aeternitas. Late aquí la vieja distinción entre lo humano y lo divino, pero 
creemos que el propósito del de Meßkirch es espaciar aún más el trecho 
que entre una y otra hay, a fin de evitar la confusión que puede originar 
una posible frontera colindante. La tradición ha dado cobijo a lo humano a 
partir de las categorías aplicadas a lo divino, salvo excepciones que 
consideraban a la divinidad como producto de lo humano 41 . Pero 
Heidegger quiere inclinar la balanza hacia la existencia (Dasein), que solo 
puede ser experienciada como propia desde el ámbito de lo humano, más 
concrétamente de lo humano "en cada caso propio"42. Porque la existencia 
no es que esté en un planto distinto al de la divinidad, sino que ésta no 
tiene un plano "propio", sino que sólo está el plano existencial, desde 
donde, en todo caso y como último resquicio de lo divino, se convierte la 

                                                 
39 "Die abhandlung ist aber auch nicht philosophisch, sofern sie nicht beanspruch, 
eine allgemein gültige systematische Bestimmung der Zeit herzugeben". BZ. p. 108. 
40 "Mit der Philosophie hat die folgende Überlegung nur so viel gemein, daB sie 
nicht Theologie ist". Ib. p. 108.  
41 Hay una larga lista de autores que han considerado que el ser humano tenía 
necesidad de los dioses como salvaguarda de sus preceptos morales. No vamos a 
entrar en este debate ni citaremos ningún ejemplo. 
42 "Est ist je eigenes und als eigenes jeweiliges". BZ. p. 113 



86 | Fernando GILABERT 

relación con ello, con lo divino, en una de los ámbitos existenciales: la 
religión. Pero en esta categoría de relación con lo divino no radica el interés 
del análisis de Heidegger, ya que es el área de trabajo del teólogo y no del 
filósofo. 

 
5. El tiempo como área de trabajo del filósofo 

A partir de aquí la doble pregunta que podemos plantearnos es acerca del 
área que corresponde al trabajo del filósofo y si éste puede desplegar un 
saber acerca del tiempo de una forma distinta a como lo desarrolla el 
teólogo. Hemos expuesto que la teología, al presentarse como especializada 
en un tiempo que trasciende el tiempo vulgar, pretende hacer un dominio 
de la temporalidad y, con ello, dota de sentido a la aeternitas, precísamente 
ese tiempo trascendente. Pero también hemos querido hacer hincapié en 
que Heidegger se aparta de la idea de aeternitas por querer superar el 
ámbito de la teología en las cuestiones relativas al tiempo. Podemos 
entonces alegar el uso que hace del ἀεί, y no de la aeternitas, para inclinar la 
balanza hacia la existencia, que siempre es humana, en la confrontación 
"teológica" dual entre lo humano y lo divino. Resaltamos que dicha 
dualidad es de carácter teológico, porque las disquisiciones de lo humano y 
lo divino no tienen relación con ninguno de los otros asuntos del ser 
humano, los cuales toman la forma de disciplinas o ciencias cuando se 
indaga acerca de los mismos.  

La teología es entoces esa ciencia o disciplina que se ocupa de la relación 
entre Dios y hombre, por lo que las competencias acerca de esta relación 
deben entonces estar tan alejadas de la filosofía como de cualquiera del 
resto de las ciencias. La filosofía no debe situarse en un plano de relación 
con Dios, ya que ese es el trabajo de la teología. La filosofía es, más bien, 
otra cosa. También consideramos a la filosofía una disciplina más, como 
parece hacer Heidegger al señalarla como una reflexión que ofrece una 
definición sistematica y universal del tiempo43 y no como algo que se ocupa 
de los fundamentos, como hará años después 44 . La cuestión del 
fundamento y de la estructura de la vida misma era, en 1924, algo de que 

                                                 
43 Ib. p. 108. 
44 v. Heidegger, M. Zollikoner Seminare. Protokolle - Zwiegespräche - Briefe. Hg. M. 
Boss. Frankfurt am Main, Klostermann, 2006. o v. Heidegger, M. Was ist das - Die 
Philosophie? Pfullingen, Neske, 1992. 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 87 

debiera de ocuparse la fenomenología45 o la pre-ciencia (Vorwissenschaft) 
que ya anuncia46.  

Heidegger señala que la filosofía, como cualquier otra ciencia, "se mueve 
en el medio de los conceptos"47. De ahí la importancia capital que tiene 
clarificar el concepto de tiempo para hacer una filosofía que se ocupe de la 
existencia, porque ésta tiene como principal aspecto, frente a lo divino e 
infinito, su finitud. Y esta finitud sólo puede plantearse si se comprende al 
tiempo. Ahora bien, la filosofía sólo puede comprender al "tiempo a partir 
del tiempo"48. Y el tiempo que hemos heredado por nuestra tradición y 
desde el que podemos comprender el concepo de tiempo es el tiempo 
teológico, por lo que se ha de desgranar, una vez más, la noción de 
aeternitas. La aeternitas es el fruto de la fe, en la que el ser humano, desde su 
finitud, contempla la infinitud que va más allá de él. Para la teología cada 
uno de nosotros posee una existencia finita, que se traduce en una vida 
terrena, una vida que podríamos denominar a fin de diferenciarla con las 
pautas que en este trabajo hemos establecido como una "vida filosófica". 
Esta vida tiene como límites al comienzo el nacimiento y al final la muerte. 
Pero a la vez, en la contemplación de la aeternitas, cada existencia posee una 
vida más allá de la finitud por obra y gracia de lo divino, una vida infinita 
que sólo tiene validez desde la fe y que, siguiendo lo pautado, podemos 
denominar "vida teológica". 

La vida finita, que es la que relacionamos con la existencia y la filosofía, 
implica "tiempo": somos seres temporales que tarde o temprano estamos 
arrojados a la muerte49. Trascender esta vida y pasar al plano "eterno" ya es 
cuestión de la fe (y de la teología). La vida infinita de la teología, la que está 
situada en otra esfera, implica "no-tiempo", su ausencia, puesto que la 
infinitud implica a la aeternitas, que no tiene ni principio ni fin. La 
existencia comprende desde el principio-nacimiento hasta el fin-muerte, 
dos puntos en el tiempo, entendido éste en sentido líneal, que abarcan la 
totalidad de la "vida filosófica". Lo mismo pasa, desde esta teología, con el 
mundo, con el lugar donde se desarrolla la existencia: el mundo también 
tiene su principio y su fin como vimos: la Creación y el Apocalipsis. Pero la 

                                                 
45 v. Heidegger, M. Grundprobleme der Phänomenologie (Wintersemester 1919/1920). 
Hg. H.-H. Gander. Frankfurt am Main, Klostermann, 2010. 
46 BZ. p. 108. 
47 "Sich im Begriffe bewegen". Ib.  
48 "Die Zeit aus der Zeit"  Ib. 
49 Ib. p. 115. 



88 | Fernando GILABERT 

aeternitas, en otro plano, no posee esos dos puntos al ser un tiempo sin 
tiempo, esto es, allí no tiene lugar la sucesión de puntos temporales al estar 
conectado todo con todo, de modo que es difícil de considerar al tiempo.  

Pero, sin embargo, la teología habla de "tiempo". El tiempo teológico 
tiene como cuestión fundamental la conexión de lo humano con lo divino. 
El objeto de la teología, como disciplina, es la búsqueda de esa conexión. El 
hombre es, de este modo, el motor del tiempo, puesto que la divinidad, 
eterna, no es temporal ni tiene nada que ver con el tiempo mismo. Es más, 
ni siquiera es el objeto propiamente dicho de la teología: la divinidad sólo 
le interesa en cuanto se conecta con lo humano. La teología se ocupa del 
hombre cuando hace algo para sentirse partícipe de la obra divina. No es lo 
divino sino lo humano aquello que busca trascender, porque la divinidad 
ya tiene de por si el atributo de la trascendencia, lo humano busca esa 
transcendencia como una de tantas maneras de dar sentido a su existencia. 
El hombre, mediante el tiempo, conecta su finitud con la infinitud divina de 
la totalidad. El tiempo es lo que trasciende como tal, siendo algo 
propiamente humano y no divino. De ahí la cuestión teológica del 
trascender del tiempo al "no-tiempo", porque sin ese "no-tiempo" que 
implica la aeternitas no tiene sentido el tiempo finito de la existencia. Porque 
es esta existencia, la del ser humano, la que necesita de la teología para 
saber de la existencia de lo divino, "Dios mismo no necesita de una 
teología"50 para saber de su existencia. 

El otro gran problema que señala Heidegger respecto de lo heredado por 
la tradición teológica tiene que ver con el acontecer que implica el 
advenimiento de Cristo, un tiempo que "fue el de la plenitud de los 
tiempos"51 y que tiene como referencia las Cartas de Pablo de Tarso a los 
Gálatas52 y a los Efesios53, así como el Evangelio de Marcos54. Esta llegada del 
Mesías rompe con la línea temporal del mundo entre la Creación y el 
Apocalipsis, puesto que se supone como un tercer hito, que sin embargo es 
segundo en el orden temporal (el Apocalipsis sucederá en último lugar). Al 
ser un hito de la línea de tiempo, esto es, acontece "en" el tiempo, implica 
además la paradoja de que es el punto donde se intercambia el tiempo 
finito y humano con el tiempo eterno y divino o "no-tiempo". 
                                                 
50 "Gott selbst brauch keine Theologie"  Ib. p. 107.  
51 "Da die Zeit erfüllet war". Ib.  
52 Gálatas. 4, 4. 
53 Efesios. 1, 10. 
54 Marcos. 1, 15 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 89 

Pero todo esto ya es una especulación que escapa de nuestro ámbito, 
porque "el filósofo no cree"55. La filosofía es a-tea porque trata de conceptos, 
como el tiempo, que si bien tienen un uso en el orden de lo teológico es allí 
una mera "herramienta" lingüística para hacer una referencia a algo distinto 
de dicho concepto, a saber, la aeternitas. La concepción de la filosofía debe 
ser independiente de las motivaciones religiosas puesto que el cometido 
filosófico debe ser la "definición sistemática y universalmente válida"56 de 
los conceptos, entre ellos el tiempo, y no de la relación que éstos tienen con 
la divinidad. De ahí que la ruptura de Heidegger con la teología, al 
inclinarse por la reflexión sobre la existencia, implique también un mirada 
a lo humano que abarque incluso a la teología misma, al estar situada en el 
mismo plano "humano", al no haber nada, ni siquiera la transcendencia y 
contemplación de lo divino que esté "fuera" del hombre. No es que no haya 
una posibilidad de un plano propio para lo divino, pero si que ese plano es 
externo a la existencia humana y no es posible de ser contemplado salvo 
desde ésta. Y si el filósofo no cree, ni tiene por qué hacerlo, no hay entonces 
un lugar para contemplar una temporalidad, que es algo que atañe única y 
exclusivamente al ser humano, por lo que cualquier disquisición sobre el 
tiempo también ha de estar alejada de lo divino. 

Es preciso recurrir entonces para llevar a cabo un análisis del tiempo al 
ἀεί. Este análisis, que implica la clarificación de conceptos, tampoco ha de 
ser considerado a juicio de Heidegger dentro del ámbito de la filosofía, sino 
más bien en una ciencia previa (Vorwissenschaft) 57 , cuya "posibilidad 
consiste en que cada investigador"58, sea un especialista de la disciplina que 
sea, "clarifique lo que comprende y lo que no comprende" 59 . Para 
Heidegger a partir de esta comprensión es cuando se puede comenzar a 
trabajar filosóficamente. Los conceptos fundamentales, entre ellos el 
tiempo, son previos a toda disquisición tanto de la filosofía como de 
cualquier otra disciplina, también de la teología. Por eso cuando se plantea 
la pregunta por aquello que es el tiempo lo que se plantea es por su entidad 
para ponerse a trabajar con él, ya que si no se conoce su sentido y 
significado difícilmente se podrá hacer una reflexión filosófica del mismo. 

                                                 
55 "Der Philosoph glaub nitch". Ib. 
56 "Allgemein gültige systematiche Bestimmung". Ib. p. 108. 
57 Ib. p. 108. 
58 "Irhe Möglichkeit besthet darin, daB jeder Forscher sich darüber Aufklart, war er 
versteht und war er nich versteht"  Ib.  
59 "Ich darüber Aufklart, war er versteht und war er nich versteht"  Ib.  



90 | Fernando GILABERT 
 

6. Conclusiones que permiten avanzar 

El objetivo de nuestro trabajo era clarificar la ruptura que Heidegger hace 
respecto de la teología y para ello habíamos tomado la concepción que de la 
temporalidad posee dicha disciplina y demostramos como dicha noción no 
tenía validez para un pensar filosófico al apuntar hacia un plano distinto al 
de la existencia finita, que es aquella desde donde se reflexiona siempre. La 
separación ha sido mostrada desde la clarificación de un tiempo sin tiempo 
al que remite en última instancia la teología. Una pareja de conclusiones 
aparece en el horizonte. Pero estas conclusiones no suponen un fin, sino 
que más bien nos permiten avanzar para realizar una lectura adecuada de 
la analítica existencial que se esboza en Der Begriff der Zeit. 

La primera de estas conclusiones nos indica que la finitud humana, del 
modo en que ha sido expuesta en el presente trabajo, sólo puede ser 
investigada de manera filosófica, habiendo que descartar cualquier 
implicación de la teología en el estudio de la temporalidad desde el hombre 
y para el hombre. 

La segunda conclusión es la necesidad del establecimiento de una 
ciencia previa que permita clarificar una serie de conceptos fundamentales 
en relación a la existencia, finita y por ende temporal a fin de evitar 
intromisiones de otras disciplinas que, al igual que la teología, expongan 
un sentido pervertido de dichos conceptos y los eleven a unos planos 
distintos a la existencia misma. 

Esta pareja de conclusiones son, aunque no de manera explícita, las 
cartas con las que jugó Heidegger en la separación de teología y filosofía 
que le sirvió de presupuesto en la conferencia de 1924. Desde la misma 
trató de establecer una analítica existencial que permitiera llevar a cabo una 
re-elaboración de la pregunta por el Ser. Toda la ciencia previa que esta 
análitica significa parte de la existencia misma (Dasein), la cual está 
condicionada por la finitud. Es por ello que la pregunta por el tiempo es 
preguntarnos por un tiempo finito y acotado, no por lo infinito. 

Establecida la separación entre teología y filosofía, queda el pensar el 
tiempo aquí y ahora desde la existencia que cada uno es cada vez. El 
establecer un análisis de esa existencia es entonces la pre-ciencia necesaria 
para toda reflexión e investigación, sea filosósofica o de cualquier otra 
índole. 

 
 



Analele Universităţii din Craiova. Seria Filosofie 46 (2/2020) | 91 

Bibliografía 

Arendt, H. "Martin Heidegger ist achtzig jahre alt". Merkur XXIII, 10. 1969. 
Aristóteles. Physica. Laterza, Bari, 1991. 
Châtelet, F. La naissance de l'histoire. La formatio de la pensée historienne en Greece. 

París, Minuit, 1962. 
Einstein, A. Sobre la teoría de la relatividad espacial y general. Tr. M. Paredes, Madrid, 

Alianza, 1995. 
Gilabert, F. Temporalidad, subjetividad y finitud a partir de la conferencia de Martin 

Heidegger "El concepto de Tiempo" (1924). Sevilla, Universidad de Sevilla, 2012. 
Grimal, P. Diccionario de Mitología griega y romana. Barcelona, Paidós, 1981 
Heidegger, M. Der begriff der Zeit (1924). Hg. F.-W. von Herrmann. Frankfurt am 

Main, Klostermann, 2004. 
Heidegger, M. Fruhe Schriften (1912-1916). Hg. F.-W. von Herrmann. Frankfurt am 

Main, Klostermann, 1978. 
Heidegger, M. Grundprobleme der Phänomenologie (Wintersemester 1919/1920). Hg. 

H.-H. Gander. Frankfurt am Main, Klostermann, 2010. 
Heidegger, M. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (Sommersemester 1925). Hg. 

P. Jaeger. Frankfurt am Main, Klostermann, 1994. 
Heidegger, M. Sein und Zeit. Tubinga, Niemeyer, 2005. 
Heidegger, M. Was ist das - Die Philosophie?. Pfullingen, Neske, 1992. 
Heidegger, M. Zollikoner Seminare. Protokolle - Zwiegespräche - Briefe. Hg. M. Boss. 

Frankfurt am Main, Klostermann, 2006. 
Heidegger, M.; Jaspers, K. Briefwechsel 1920-1963. Hg. W. Wiemel; H. Saner. 

Frankfurt am Main, Klostermann, 1990.  
Pöggeler, O. Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen, Neske, 1983. 
Safranski, R. Un maestro en Alemania. Martin Heidegger y su tiempo. Tr. R. Gabás. 

Barcelona, Tusquets, 2007. 
Sagrada Biblia. Tr. E. Nácar y A. Colunga. Madrid, BAC, 1995. 
Xolocotzi, A. Fenomenología de la vida fáctica. Heidegger y su camino a Ser y Tiempo. 

México D. F., Plaza y Valdés, 2004. 


