
332332 www.catedradehermeneutica.org 333Glauca - HERCRITIA 

Título: Cabestrante de engranajes (Cabo de Gata, 20-03-2010)
Autor: Arnaldo Gutiérrez 

“Cabrestante de engranajes (Cabo de Gata, 20-03-2010)” by Arnaldo Gutiérrez is licensed under CC BY-NC 2.0  



332332 www.catedradehermeneutica.org 333Glauca - HERCRITIA 

SINTOMATOLOGÍA DE 
LA COTIDIANEIDAD 
EN TIEMPOS DE 
LA PANDEMIA 
GLOBAL

FERNANDO GILABERT
Doctor, Investigador US, Sevilla – 

Archivo Heidegger

Llegó la información como no podía ser de 
otra forma: mediante un chiste por Whatsapp. 
Una nueva versión de un virus amenazaba desde 
China con dañar nuestro sistema respiratorio has-
ta el punto de tornarse mortal. Hubo temor de 
que la enfermedad se expandiese por Occidente 
(¿podemos hablar hoy, en los tiempos de la globa-
lización de otro territorio que no sea Occidente?), 
pero también era recurso para chanzas y pitorreos, 
y de volver a meter la cabeza en nuestros queha-
ceres cotidianos afirmando tajantemente que con 
nuestro sistema sanitario, con nuestro clima bené-
volo y con la información que recibía la ciudada-
nía no nos íbamos a ver afectados por lo que ya, 
por algunas voces, se anunciaba como una pande-
mia global.

Al virus de Wuhan le dio por hacer turismo, 
primero por Oriente Medio, luego vino a Europa 
y ahora sigue su tour por las Américas. La pande-
mia se fue extendiendo por el globo y sigue toda-
vía su propagación. Aún no se han apagado unos 
focos cuando aparecen multiplicados en otros lu-
gares. Podríamos excusarnos en que no estábamos 

preparados a pesar de las advertencias, pero es que 
en la sociedad de la interrelación, aunque haya so-
luciones sanitarias, como el aislamiento, hay que 
tener en cuenta al resto de ámbitos, para los que 
no hay plan B, para los que una solución a un pro-
blema específico ocasiona dificultades. Lo estamos 
viendo. La reclusión en casa, medida para evitar el 
contagio, origina otros problemas de salud, tanto 
motriz como psicológica, así como dilemas eco-
nómicos y sociales. No es sólo que haya gente que 
muera, también hay gente que va al paro, que está 
confinada con su maltratador, que no recibe una 
enseñanza de forma adecuada... incluso hay gente 
que se aburre en casa.

R 

Una meditación sobre la pandemia implica 
entonces pensar en torno a ella, porque lo grave 
del asunto, y con ello la invitación a la reflexión, 
viene dado precisamente por eso que es el entor-
no de la pandemia. La pandemia no es posible de 
atajar de manera que no tenga consecuencias de-
bido al entorno en que se ha dado. Vivimos en 



Pandemia, Globalización y Ecología Fernando Gilabert

334334 www.catedradehermeneutica.org 335Glauca - HERCRITIA 

los tiempos del tardo-capitalismo, unos tiempos 
en los que creemos que es posible el cambio en 
el sistema. Toda crisis es propicia para alentar los 
cambios en el modelo y la pandemia no es una 
excepción. Fueron muchas las voces que mani-
festaron al inicio de la crisis sanitaria que su gra-
vedad era debida al modelo de sistema que estaba 
implementado, un modelo que estaba basado en 
el rédito monetario, y que ésta era una oportu-
nidad de oro para cambiarlo, no sólo porque era 
ineficaz para combatir con una respuesta rápida 
al virus, sino porque era injusto en muchos otros 
aspectos1. 

Y sin embargo, cuando se empezaron a tomar 
medidas, fueron también muchos los que alerta-
ron de que podían suponer una catástrofe en la 
economía, solicitando paliar los preceptos sanita-
rios e incrementar otro tipo de medidas que ase-
gurasen, más que la subsistencia, la riqueza de la 
nación (traducción socialmente aceptada gracias 
a economistas como Arthur Laffer de la riqueza 
de unos pocos2). Medidas que de algún modo su-
pongan un cambio en el sistema, pero todas ellas 
están contempladas de antemano por el sistema en 
sí mismo, porque la creencia en el cambio también 
es un elemento de la estructura social; es más, no 
tan sólo la creencia, el mismo cambio es fagocita-
do por dicha estructura, siendo una de las claves 
para que todo continúe siendo igual, o al menos 
regido bajo los mismos principios.

R 

En este panorama, volvemos a poner nuestra 
mirada en el pensamiento de Heidegger. El filóso-
fo de Meßkirch, seguramente, no habría aventura-
do la pandemia, pero tampoco se mostraría muy 
sorprendido viendo el cariz que tomaron las cosas 
tras la II Guerra Mundial, cuando lo que él deno-
minaba la Gestell3 se hizo fuerte y abrió la puerta 

1	 Véase Žižek, Slavoj. Pandemic! COVID-19 shakes 
the world. O/R Books, Nueva York, 2020.

2	 Véase Revelli, Marco. La lotta de classe esiste e l’han-
no vinta i ricchi (Vero!). Laterza, Bari, 2014. 

3	 Gestell en alemán se traduce como “estructura” o 
“armazón’”. Es un término que emplea el Heide-
gger tardío para describir la época actual (véase 

al tedio profundo. Que algunos se aburran en casa 
puede ser o no consecuencia de la Gestell, pero lo 
cierto es que el ritmo con el que ha pautado el 
mundo tiene mucho que ver con el modo en que 
estamos vivenciando la pandemia y el confina-
miento. 

Es cierto que nuestro mundo es un mundo 
distinto al que vivió Heidegger. Pocos europeos 
quedan que vivieran las grandes guerras de la pri-
mera mitad del siglo XX, porque las experiencias 
bélicas de la segunda mitad, fruto de las tensiones 
de los dos grandes bloques de la segunda mitad, 
nos quedan muy lejanas y es más un imagina-
rio alimentado por el cine y la literatura. De esos 
bloques tampoco queda ya nada, por lo que in-
cluso la guerra fría parece caer en el olvido. Pero 
nuestro mundo, tanto tiempo después del mun-
do de Heidegger, posee la misma esencia, por lo 
que nos valen las herramientas filosóficas que nos 
ha legado.

R 

Nuestro tiempo es aquel donde la Gestell ha 
tomado más preponderancia al ser el entramado 
sobre el que se sustenta nuestro mundo globali-
zado. La Gestell es el modo en que se entiende lo 
ente desde la esencia de la técnica moderna, un 
modo que en sí mismo no es nada técnico. Es el 
marco conceptual, tiene que ver con el entramado 
de la técnica, algo que va intrínseco a ella, pero 
que en sí no es nada técnico. Aunque Heidegger 
primeramente pensó que un sistema político (el 
nazismo) podría canalizar el auge y el predomi-
nio de la técnica4, lo descarta por tornarse un paso 
más en el avance hacia el nihilismo imperante en 
la época de la supremacía tecnológica. Pero tam-
poco los sistemas políticos preponderantes en los 
tiempos que corren son efectivos.

Heidegger, Martin. “Der Frage nach der Technik“, 
Vorträge und Aufsätze [1936-1953]. Ed. Friedrich-
Wilhelm von Herrmann. Klostermann, Frankfurt 
am Main, 2000).

4	 Heidegger, Martin. Reden und andere Zeugnisse 
eines Lebensweges (1910-1976). Ed. Hermann Hei-
degger. Klostermann, Frankfurt am Main, 2002, 
p. 668.



Sintomatología de la cotidianeidad… Pandemia, Globalización y Ecología

334334 www.catedradehermeneutica.org 335Glauca - HERCRITIA 

La prueba es la pandemia. Ni las democracias 
occidentales ni el estado socialista monopartidis-
ta con economia de mercado han realizado unas 
políticas efectivas para contenerla. No sabían a lo 
que se enfrentaban y el aluvión de datos ofreci-
dos como patrón de transparencia u ocultos como 
pruebas de opacidad es una muestra de cómo es-
tamos más desarraigados que nunca de la tierra, 
hasta el punto de ser capaces de manejar todo un 
nuevo idioma para referirnos a algo cuyo proceso, 
vírico en este caso, nos es del todo desconocido. 
Por supuesto no me estoy refiriendo a los profesio-
nales de la salud, investigadores que en laborato-
rios tratan de buscar una cura, sino a los comunes, 
a aquellos que se aburren en casa.

R 

La Gestell no es algo que el ser humano ten-
ga en sus manos, no la domina, se le escapa5. Es 
parecido a la situación de pandemia que esta-
mos vivenciando. El virus se nos escapa de las 
manos, sanitaria y socialmente. Al igual que la 
Gestell, está constatando un desarraigo que se 
hace cuanto más evidente al tratar de emplear 
nuestro dominio técnico, pero al no llegar a unas 
soluciones claras, es una muestra de cómo todo 
este entramado se tambalea, precisamente por no 
tener una raíz que le permita crecer firme desde 
el suelo. Este desarraigo está llegando a sus últi-
mas consecuencias en el confinamiento, donde el 
tiempo se torna una normalización sucesiva de 
situaciones que se han estabilizado por la falta de 
acontecimientos6. Esta falta de acontecimientos 
produce el aburrimiento. Para llenarlos recurri-
mos a Netflix, a los espectáculos gratuitos online 
del Cirque du Soleil, a la lectura de tanta nove-
la que hemos ido posponiendo por su volumen. 
Parece que llenamos el aburrimiento, pero real-
mente, siguiendo la pauta que desde hace tiem-
po dicta la Gestell, estamos vaciando de mundo 
nuestras pequeñas islas de intimidad.

5	 Ibid., p. 669.
6	 Trawny, Peter. Fuga del error. La an-arquía de Hei-

degger. Trad. al español de Raúl Gabás. Herder, 
Barcelona, 2016, p. 57.

¿Puede hacer la filosofía algo contra eso? Si en-
tendemos la filosofía como un mero pensar, parece 
que no. El pensamiento por sí mismo no puede ser 
causa de un cambio de estados de cosas del mun-
do7. Se necesita un actuar, una praxis que brote de 
ese pensamiento. Pero en los tiempos del confina-
miento pandémico, la praxis no pasa por su mejor 
momento. No es por el encierro, que nos aburre 
en casa e impide hacer nuestra rebelión. Más bien, 
es por la incertidumbre que nos aboca al nihilis-
mo.

R 

No hay que ser ingenuos y pensar que la Ges-
tell es sólo una teoría de que la sociedad es ma-
nejada por una mano negra. Es obvio que hay 
quienes se benefician del sistema al dominar las 
reglas del juego, e incluso pueden tener influen-
cia para inclinar estas reglas a su favor. Pero la 
Gestell va más allá de una mera doctrina social, 
porque está imbricada en la sociedad misma, no 
es un accesorio cultural, una moda pasajera ni 
una simple manera de entender las cosas en el 
tiempo presente. Más bien late al compás de lo 
que sucede en el mundo, hasta el punto de orga-
nizar la vida entera de la sociedad de masas en la 
que estamos inmersos.

La Gestell es un entramado no técnico de la 
sociedad técnica, toca a la existencia. La Gestell 
conduce nuestra existencia al nihilismo. El ni-
hilismo no hay que entenderlo aquí como mero 
irracionalismo, fruto de supersticiones, ignoran-
cias y tiranías, a los que una razón ilustrada ha 
de dar combate8. Porque esa razón ilustrada tam-
bién puede llevar al nihilismo. Tal parece que era 
la opinión de Heidegger, quien buscaría la supe-
ración del sinsentido mediante un nuevo estilo 
asociado al arte, donde el colectivo humano se da 
a sí mismo la representación de lo que “es” y de 

7	 Heidegger, Martin. Reden und andere Zeugnisse 
eines Lebensweges (1910-1976),  op. cit., p. 673.

8	 Ferrater Mora, José. Diccionario de Filosofía. Ariel-
RBA, Barcelona, 2005. Entrada “Ilustración”, p. 
1761.



Pandemia, Globalización y Ecología Fernando Gilabert

336336 www.catedradehermeneutica.org 337Glauca - HERCRITIA 

aquello que lo funda9, produciendo un cambio 
que supone no solo la superación del nihilismo, 
sino también un renacimiento más allá del sentir 
ilustrado.

R 

Porque el nihilismo es un fenómeno genui-
namente moderno. Lo estamos viendo en la pan-
demia global, donde las masas no saben como 
orientarse, buscan una distracción que les guíe 
hacia una salida del aburrimiento. Sin embargo, 
estas salidas siempre son movimientos determi-
nados por la técnica planetaria, por la técnica de 
la Gestell. Nuestro tiempo democrático es una 
máquina fagocitadora que formula la expresión 
política última de la historia del olvido del ser 
anunciado por Heidegger, abarcando todos los 
estratos de la vida humana y regulándolos me-
diante su entramado técnico, la cual es indepen-
diente de los ciudadanos, los seres humanos que 
generan la comunidad que así se regula, los que 
se aburren en casa. Lo que rige la comunidad de 
manera autónoma e independiente de la ciuda-
danía es el entramado que compone lo que po-
dríamos llamar la sociedad civil. Esta sociedad 
civil es el depositario de la soberanía de las de-
mocracias modernas y marcha conforme a una 
norma unitaria: la ley10. Pero la ley disuelve la 
soberanía en la burocracia, puesto que las mo-
dernas sociedades civiles son máquinas perfectas 
(entramados técnicos) donde todo funciona a 
golpe de ley, constituyendo la jurisprudencia sus 
engranajes. Resultado: no hay un lugar para una 
soberanía real de los ciudadanos, sus pretensio-
nes de emponderamiento se diluyen en el sistema 
legal establecido.

No es trivial la comparación del sistema po-
lítico que rige en los tiempos de la pandemia 
global con una máquina, puesto que este sistema 
persigue una objetividad pura: con sus datos, sus 
interpretaciones científicas y sus lecturas políti-

9	 Lacoue-Labarthé. Philippe. La ficción de lo político. 
Heidegger, el arte y la política. Trad. al español de 
Miguel Lancho. Arena, Madrid, 2002, p. 80.

10	 Véase Kelsen, Hans. Allgemeine Staatslehre. Ge-
hlen, Leipzig, 1966.

cas en busca de “lo mejor” para la ciudadanía. 
Incluso tanto triste bulo que corre por ahí, toma 
el rol de acusar a los diversos grupos parlamen-
tarios de sectarios y subjetivos, buscando una 
pretendida objetividad desde la mentira (lo no 
objetivo por antonomasia). La pretendida objeti-
vidad pura mediante el derecho y la ciencia que 
parece estar detrás del auge de la maquinización 
social promulgada por la Gestell, responde a lo 
que Heidegger denomino el das Man11. El das 
Man, el Uno impersonal, uno de los conceptos 
más inquietantes de la filosofía contemporánea, 
hace referencia a los otros en el modo en que 
nos los encontramos en la cotidianeidad media y 
cómo éstos ejercen su dominio de la existencia en 
ese convivir cotidiano.

R 

Siguiendo la analítica existencial formula-
da por Heidegger en los años veinte del siglo 
pasado, la existencia es ser-en-el-mundo, y ese 
ser-en-el-mundo es a la vez un ser-con-otros12. 
Estar en el mundo, existir, implica estar con los 
demás, compartir ese mundo con los semejan-
tes, co-existir. Siempre tenemos una referencia a 
esos otros por el mero hecho de tener un espacio 
común, el mundo, incluso cuando esos otros no 
están presentes, porque estamos dados a nuestra 
mismidad en lo que hacemos al comparecer en 
el mundo circundante13. Son los otros los que 
configuran nuestra existencia propia. Pero ocu-

11	 Véase Heidegger, Martin. Sein und Zeit. Niemeyer, 
Tubinga, 2006, p. 126 y ss. y p. 145 y ss. No es 
sólo aquí donde Heidegger alude al término. Para 
una buena aclaración del mismo, véase Adrián Es-
cudero, Jesús. El lenguaje de Heidegger. Diccionario 
filosófico 1912-1927. Herder, Barcelona, 2007, p. 
127.

12	 Heidegger, Martin. Sein und Zeit, op. cit., p. 118.
13	 Heidegger, Martin. “Wilhelm Diltheys 

Forschungsarbeit und der gegenwärtige Kampf um 
eine historische Weltanschauung (Kasseler Vor-
träge, 1925)”, Dilthey Jahrbuch für Philosophie und 
Geschichte der Geisteswissenschaften. Vol. VIII. Ed. 
Joachim Wolfgang Storck y Theodore Kisiel. Vand-
enhoeck & Ruprecht, Gotinga, 1992-1993, p. 163.



Sintomatología de la cotidianeidad… Pandemia, Globalización y Ecología

336336 www.catedradehermeneutica.org 337Glauca - HERCRITIA 

rre que nadie es él mismo en la cotidianeidad, 
porque la existencia nunca es por sí misma, sino 
sólo un reflejo de las circunstancias vivenciadas. 
A la existencia sólo le da sentido lo que le rodea 
y lo que cada uno es sólo puede analizarse desde 
el trato con lo circundante, a saber, el mundo y 
los otros. La existencia tiende a asumir inmediata 
y regularmente el modo de comportarse de los 
otros14, no habiendo un otro puro en la cotidia-
nidad, sino que toma una forma plural y, conse-
cuentemente, impersonal. Esa forma impersonal 
es el das Man. 

Podemos traducir a nuestro castellano el tér-
mino alemán das Man como el Uno impersonal, 
pero también por el “se” reflexivo impersonal 
que se emplea como pronombre en las oraciones 
formadas en pasiva refleja: “se” dice, “se” comen-
ta... Este das Man no es éste, ni aquél, no es uno 
mismo, ni alguno, ni la suma de todos. La coti-
dianidad nos sumerge en los otros y, así, el das 
Man simplemente es impersonal, es el modo de 
ser de los otros15. En el confinamiento inducido 
por el gobierno a fin de controlar la pandemia, 
la gente se aburre. ¿Qué gente? No es éste, que 
aprovecha el tiempo para escribir; no es aquél, 
que juega a las cartas cada día con su mujer y su 
hijo; ni este otro, que decora su balcón con mo-
tivos diferentes cada mañana. No es nadie, pero 
la gente está aburrida de estar en casa durante el 
confinamiento.

R 

Todos formamos parte de ese otro que es el 
das Man, reforzando así su poder. De este modo, 
la existencia individual se disuelve en la alteri-
dad, en el ser-otro para otro(s), hasta el punto 
de que esos otros desaparecen aún más en cuanto 
que los distinguimos. El das Man está en todas 
partes pero no es nadie concreto y, como no es 
nadie, como nadie es quien “se aburre”, sino que 
es “la gente”, “los vecinos”, “los que están en un 
ERTE”, la cotidianidad se nos hace más liviana. 

14	 Adrián Escudero, Jesús. Guía de lectura de Ser y 
Tiempo de Martin Heidegger, Vol. 1. Herder, Bar-
celona, 2016, p. 239. 

15	 Heidegger, Martin. Sein und Zeit. op. cit., p. 126.

Pero esa liviandad alimenta los dominios del das 
Man y, por ende, de la Gestell. La vida en común, 
la vida con los otros, está gobernada por la pu-
blicidad (Offenlichkeit), que muestra a “la gente” 
no como individuos concretos, sino como otros. 
Tampoco nosotros somos individuos concretos en 
la vida pública, sino que ahí también nos mostra-
mos como otros16. En esa vida pública, tendemos 
a perdernos en el mundo del que nos ocupamos 
y en este ocuparse siempre hay referencia a los 
otros al cuidarse la diferenciación de uno mismo 
con ellos, sea superando la diferencia, tratando de 
“ser” como los otros, o tratando de mantener esa 
diferencia, tratando de “no ser” como los otros. 
Sea como fuere, el convivir con los otros está mar-
cado por el cuidado de esta diferencia, que Hei-
degger denomina distancialidad (Abständligkeit), 
que suele pasar inadvertida en la cotidianidad, 
pero que, operando desapercibidamente, señala 
que la existencia está sujeta al dominio (inadver-
tido) de los otros en la convivencia cotidiana17.

R 

A fin de comprender qué sentido tiene el das 
Man dentro de la analítica de Heidegger, hemos 
de señalar que el das Man no es un sujeto univer-
sal que está por encima de los sujetos particulares. 
Es un existenciario, pertenece a la estructura mis-
ma de la existencia. Dentro de los planteamien-
tos de propiedad e impropiedad de la existencia, 
descritos en Sein und Zeit18, la cotidianidad es 
desde donde el das Man bosqueja la interpreta-
ción inmediata del mundo19. En dicha cotidia-
nidad definimos nuestro carácter primario de la 
existencia de modo impropio. Esto se evidencia 
al concebir al ser humano como animal parlan-
te, entendiendo el habla no como una estructura 
fundamental de su ser, sino como un decir algo 
a otros20. Lo hablado siempre es para los otros, 
del mismo modo que los bulos de Whatsapp re-

16	 Ibid., p. 127.
17	 Ibid., p. 126.
18	 Ibid., p. 146.
19	 Ibid., p. 129.
20	 Heidegger, Martin. “Wilhelm Diltheys For-

schungsarbeit...”, op. cit., p. 164.



Pandemia, Globalización y Ecología Fernando Gilabert

338338 www.catedradehermeneutica.org 339Glauca - HERCRITIA 

enviados nunca son para uno mismo, sino para 
otros, posibilidades entonces en que puede am-
pararse el das Man a través de la mera habladuría 
(Gerede) con la cual se encubre al mundo21. 

La existencia cotidiana dominada por el das 
Man, al encubrir el mundo, se encubre a sí mis-
ma. Esto representa una huída de sí mismo en la 
publicidad22, cuya interpretación de la existencia 
determina la vida en la esfera pública. La vida tien-
de a hundirse en esta publicidad y consecuencia 
de ello es que pensamos el confinamiento desde 
conceptos “públicos” y no desde una esfera de lo 
privado que nos ponga cara a cara con el nosotros 
mismos que se nos muestra en el aburrimiento, lo 
cual supondría una apertura hacia lo originario.

R 

Con este das Man, y el apoyo prestado con la 
clarificación que, de forma breve, hemos hecho 
acerca del sentido de la Gestell, hemos querido 
exponer una sintomatología de la cotidianidad 
en los tiempos de la pandemia global. Cuando 
el colectivo afectado por una crisis sociosanita-
ria como la pandemia que estamos viviendo está 
en manos de la impersonalidad que correspon-
de al das Man, estamos en una situación caída 
y dispersa desde la que no podemos hallar una 
solución eficaz para soliviantar nuestro estado de 
aburrimiento generalizado. Porque no es éste ni 
aquél ciudadano concreto el que busca salir de la 
fase de confinamiento, sino que es la gente la que 
quiere salir a la calle, la que se aburre en casa, las 
masas son las que no se comportan y provocan 
que el estado de alarma se amplíe... Con el das 
Man irrumpe la masa y, con ello, se abre, una vez 
más, la puerta al nihilismo, donde los ciudadanos 
caen en el anonimato y no son nadie. Se pretende 
que durante la pandemia, la ciudadanía tenga un 
comportamiento ejemplar, pero esto no es posi-
ble al ser el das Man el modo en que nos hallamos 
en la cotidianidad media.

En el fondo lo que impera en la sintomato-
logía cotidiana es una lógica totalitaria, donde la 

21	 Heidegger, Martin. Sein und Zeit, op. cit., p. 167.
22	 Heidegger, Martin. “Wilhelm Diltheys Forschungsar-

beit...”, op. cit., p. 164.

ley, la salud y la actitud ciudadana se escinden sin 
una garantía de fundamentos, de ahí que el pen-
samiento intente re-imponer un centro absoluto 
totalitario donde el peligro ya no radicaría en el 
pensamiento mismo, sino en una praxis disfor-
me hacia lo absolutamente otro que representa 
la pandemia.



Sintomatología de la cotidianeidad… Pandemia, Globalización y Ecología

338338 www.catedradehermeneutica.org 339Glauca - HERCRITIA 

B I B L I O G R A F Í A
Libros
Adrián Escudero, Jesús. El lenguaje de Heidegger. Dic-

cionario filosófico 1912-1927. Herder, Barcelona, 
2007.

Adrián Escudero, Jesús. Guía de lectura de Ser y Tiem-
po de Martin Heidegger, Vol. 1. Herder, Barcelona, 
2016

Ferrater Mora, José. Diccionario de Filosofía. Ariel-
RBA, Barcelona, 2005.

Heidegger, Martin. “Wilhelm Diltheys Forschungsar-
beit und der gegenwärtige Kampf um eine histori-
sche Weltanschauung (Kasseler Vorträge, 1925)”. 
Dilthey Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der 
Geisteswissenschaften. Vol. VIII. Ed. Joachim Wolf-
gagn Storck y Theodore Kisiel. Vandenhoek & 
Ruprecht, Gotinga, 1992-1993.

Heidegger, Martin. Reden und andere Zeugnisse eines 
Lebensweges (1910-1976). Ed. Hermann Heideg-
ger. Klostermann, Frankfurt am Main, 2002.

Heidegger, Martin. Sein und Zeit. Niemeyer, Tubinga, 
2006.

Heidegger, Martin. “Der Frage nach der Technik”. 
Vorträge und Aufsätze (1936-1953). Ed. Friedrich-
Wilhelm von Herrmann. Klostermann, Frankfurt 
am Main, 2000.

Kelsen, Hans. Allgemeine Staatslehre. Gehlen, Leipzig, 
1966.

Lacoue-Labarthé. Philippe. La ficción de lo político. 
Heidegger, el arte y la política. Trad. Al español de 
Miguel Lancho. Arena, Madrid, 2002. 

Revelli, Marco. La lotta de classe esiste e l‘hanno vinta i 
ricchi (Vero!). Laterza, Bari, 2014.

Trawny, Peter. Fuga del error. La an-arquía de Heidegger. 
Trad. al español de Raúl. Gabás. Herder, Barcelo-
na, 2016.

Žižek, Slavoj. Pandemic! COVID-19 shakes the world. 
O/R Books, Nueva York, 2020.


