
 

Universidad de Sevilla
Facultad de Filosofía

Programa de doctorado “Estética y antropología filosófica 
en los diferentes contextos histórico-filosóficos”

Propedéutica existenciaria de la vida 
en común a partir del pensamiento 

de Martin Heidegger. 
Condiciones de posibilidad para una 

política de mínimos

Tesis Doctoral

Fernando Gilabert Bello
Director/Tutor: José Ordóñez García

MMXIX





 

A Esther G.-G.,

And you want to travel with her, 

and you want to travel blind,

And you know that she will trust you.





 

Índice

Resumen/Abstract .....................................................................11

Introducción ...............................................................................13

Agradecimientos ..........................................................................16

Nota sobre la procedencia de los textos .....................................17

1. En torno a Heidegger y la política........................................21

1.1. Heidegger, la política y el nazismo ....................................22

1.1.1. La filosofía como camino. Una breve nota 

biográfica ................................................................................28

1.1.2. 3.125.894: La polémica con el nazismo .......................33

1.2. Los precedentes de una política heideggeriana ................37

1.2.1. El círculo francés ..........................................................40

1.2.2. La escuela italiana ........................................................45

1.2.3. La herencia alemana ....................................................51

1.2.4. Una nota breve sobre los americanos (del 

norte y del sur) y el particularísimo caso español 

de Marzoa ..............................................................................57



2. Heidegger y lo político ..........................................................61

2.1. Heidegger como pensador de lo político ...........................62

2.1.1. El abandono de la política por parte de 

Heidegger. Una hipótesis .......................................................68

2.2. La política y lo político ........................................................81

2.2.1. Una cuestión de etimología ..........................................84

2.2.2. Una aclaración previa. La diferencia 

ontológica en Martin Heidegger .............................................87

2.2.3. La política como lo óntico, lo político como 

lo ontológico ...........................................................................92

2.3. Un heideggerianismo político para el siglo XXI .................95

3. La deconstrucción de la política ........................................101

3.1. El escenario en que nos encontramos. 

Re-pensar (y re-cuestionar) la Modernidad ............................102

3.1.1. El mundo moderno .....................................................108

3.1.1.1. La edad de la razón ..............................................114

3.1.1.2. La edad de la ciencia ............................................119

3.1.1.3. La edad de la política ............................................124

3.1.2. Entre bambalinas: detrás del escenario 

moderno. Ge-Stell, nihilismo y das Man ...............................132

3.1.2.1. Las normas de la casa: Ge-Stell y 

neoliberalismo ....................................................................134



3.1.2.2. De Ilustración y nihilismo: Totalitarismo 

y democracia .....................................................................144

3.2. El constructo de la política o la política 

entendida como ciencia ..........................................................154

3.2.1. Ciencia y pre-ciencia ..................................................157

3.2.2. De la ciencia de la política a la ontología 

de lo político .........................................................................166

4. Ontología de lo político .......................................................173

4.1. Una cuestión de ontología: la nostalgia del ser ...............175

4.2. Los existenciarios y la analítica existencial ......................179

4.2.1. Ser-en-el-mundo, existenciario fundamental ..............183

4.2.2. Los otros existenciarios ..............................................187

4.2.3. Los otros como existenciarios (existenciarios

de lo político) ........................................................................192

4.2.3.1. Del singular al plural. Época polémica de 

Heidegger ..........................................................................198

4.3. Los modos de ser de la existencia ...................................200

4.3.1. El modo de ser impropio ............................................202

4.3.2. El modo de ser propio ................................................205

4.3.2.1. Angustia frente a la muerte: cómo se 

llega a ser propio ...............................................................207

4.3.2.2. Ambigüedad de la muerte: de nuevo 

hacia la impropiedad ..........................................................214



4.3.3. La impropiedad como el lugar de la política ...............216

4.4. A la búsqueda de una comunidad propia: del 

das Man al Volk.......................................................................222

4.4.1. ¿Y quién es él? Consideraciones en torno 

al das Man ............................................................................224

4.4.1.1. Das-manocracia ....................................................227

4.4.2. Volk: un ser-con propio ...............................................230

4.4.2.1. Volk, Erde, Heimat, Boden. Aclaraciones

al discurso nacionalista ......................................................234

4.4.2.2. El significado de Volk ............................................241

4.4.2.3. Tradición, espíritu, lenguaje ..................................243

4.4.2.4. Ser-con y Volk: La primera posibilidad 

de una política heideggeriana ............................................248

4.4.2.5. Hacia un ser-con propio: Sociedad y 

comunidad .........................................................................251

4.4.2.5.1. Una propuesta política a partir del 

Volk: Populismo y volkisch ..............................................256

4.4.3. La trampa de Sein und Zeit ........................................262

5. Anarcoexistencialismo .......................................................267

5.1. Heidegger y la an-arquía .................................................267

5.2. Hacia un re-inicio .............................................................271

5.2.1. Volver a la πὀλις .........................................................275

5.2.2. De la πὀλις a la metrópoli ...........................................278



5.3. Pensar la pluralidad desde lo singular .............................281

5.3.1. Notas sobre humanismo y antihumanismo ................283

5.3.2. Un giro poético para retomar lo político .....................287

5.3.3. La vuelta (poética) al hogar ........................................292

5.3.4. La vuelta (imposible) al hogar ....................................297

5.4. Democracia ontológica ....................................................305

6. Conclusiones .......................................................................309

7. Bibliografía ...........................................................................319

7.1. Principales obras de Martin Heidegger 

empleadas en este trabajo ......................................................319

7.1.1. Volúmenes de la Gesamtausgabe .............................319

7.1.2. Otras ediciones empleadas de la obra 

de Heidegger ........................................................................321

7.2. Otras obras de Heidegger consultadas ...........................321

7.2.1. Volúmenes de la Gesamtausgabe .............................321

7.2.2. Otras ediciones consultadas de la obra 

de Heidegger ........................................................................326

7.2.3. Correspondencia ........................................................327

7.3. Estudios sobre Heidegger empleados .............................327

7.3.1. Estudios sobre Heidegger y la política .......................327

7.3.2. Otras fuentes sobre Heidegger 

consultadas ..........................................................................332



7.4.Estudios sobre la cuestión de lo político ...........................338

7.5.Otra bibliografía empleada ................................................341

7.6. Filmografía .......................................................................355

7.7. Webgrafía ........................................................................356

7.7.1. Sobre Heidegger ........................................................356

7.7.2. Otros textos consultados online .................................356



11 

Resumen

Nuestro propósito es dilucidar la posibilidad de un planteamiento 
de lo político en el pensamiento de Heidegger. Es sabido que 
éste estuvo vinculado biográficamente al nazismo, pero creemos 
que en su filosofía hay conexiones con lo político más allá de la 
adhesión a la política del NSDAP. Es por eso que hemos de rastrear 
la posibilidad de llevar a cabo una propedéutica existenciaria, que 
exponga la preocupación por la vida en colectividad, y es en la obra 
de Heidegger donde encontramos una serie de pautas a partir de 
las que desarrollar una política de mínimos, no desde la óptica de 
una filosofía política o una politología, sino desde el pensamiento 
acerca de los otros, de los demás con los que compartimos mundo, 
de la mera convivencia del uno con el otro. Siguiendo esto, usando 
las herramientas legadas por Heidegger, desmontaremos la política 
contemporánea, que creemos que no ha comprendido el sentido 
ontológico de lo político mismo, e iniciaremos el desarrollo de las 
condiciones de posibilidad de una ontología de lo político que nos 
permita elucubrar la construcción fáctica de una nueva política 
dentro de un nuevo marco ontológico existencial.



12 

Abstract

Our purpose is to elucidate the possibility of a political approach in 
Heidegger’s thinking. It is known that Heidegger was biographically 
linked to Nazism, but we believe that in his philosophy there are 
connections with the political beyond adherence to the policy of 
NSDAP. That is why we have to trace the possibility of carrying out an 
existential propedeutic, that exposes the concern for life in collectivity, 
and it is in the work of Heidegger where we find a series of guidelines 
from which to develop a policy of minimums, not from the perspective 
of a political philosophy or a political science, but from the thought 
about the others, of the others with whom we share the world, of the 
mere coexistence of one with the other. Following this, using the tools 
bequeathed by Heidegger, we will dismantle contemporary politics, 
which we believe has not understood the ontological sense of the 
political itself, and we will initiate the development of the conditions 
of possibility of an ontology of the political that allows us to elucidate 
the factual construction of a new policy within a new existential 
ontological framework.



13 

Introducción

El presente trabajo pretende exponer una preocupación por la vida 
en colectividad tomando como referencia indicios muy concretos 
de la obra de Martin Heidegger. Si bien estamos de acuerdo con 
que esta vida en colectividad no es la primera preocupación que 
podamos encontrar de manera nítida en la obra del pensador de 
la Schwarzwald, sin embargo, ha dado pie a interesantes debates 
en la filosofía contemporánea, máxime cuando el filósofo alemán 
vivió y participó en la compleja sociedad alemana del periodo de 
entreguerras y el auge del nazismo. Creemos sin lugar a dudas, 
que, aunque evidentemente la cuestión social del momento tuvo 
importantes repercusiones en el pensar de toda la época, en 
Heidegger existe la intención de elaborar un pensamiento acerca 
de la vida con los demás, no tanto al estilo clásico de pensar el otro 
desde una filosofía política o una ética, sino por el mero hecho de 
que nuestro modo de ser está fuertemente predeterminado por los 
otros, con los que compartimos el mundo.

Ahora bien, este pensamiento acerca de la alteridad toma la 
forma de un pensar lo político, no tanto desde una disertación al 
modo de qué tipo de sociedad es mejor o en qué consiste tal o 
cual forma de gobierno, como de un acceder al mero hecho de la 
convivencia, a la vida en colectividad, que es algo que va de suyo 
en la existencia humana. Es por eso que nuestro planteamiento, 
desde el pensamiento de Heidegger, recurre al desmontaje de lo 



14 

FERNANDO GILABERT BELLO

establecido como modelos sociales, entre ellos el modelo imperante 
en las sociedades occidentales, para llegar al núcleo de aquello que 
es lo político en cuanto tal, esto es, al mero hecho de ser con los 
otros.

Creemos que nuestro trabajo presenta una serie de particularidades 
que hay que tener en cuenta. Una de ellas es señalar que está escrito 
para lectores familiarizados con el pensamiento de Heidegger, por lo 
que no ha sido nuestra intención el hacer un análisis pormenorizado 
de la infinidad de conceptos heideggerianos. No se trata por tanto de 
la elaboración de un “diccionario Heidegger” de conceptos políticos, 
puesto que el vocabulario que emplearemos rinde cuentas a todos 
los lugares de su pensamiento, si bien todos ellos remiten a una 
única cuestión fundamental. Nuestras disquisiciones aquí son más 
bien pensamientos arriesgados pero firmes, en tanto que están 
en camino -una metáfora muy del gusto de Heidegger-, acerca 
del sentido de la convivencia (lo político) y cómo es posible una 
construcción fáctica a partir de la misma (la política)1.

Pero, a la vez, el vocabulario que emplearemos tampoco tiene 
un correlato con el de los estudiosos heideggerianos que buscan la 
erudición. No hay un acuerdo entre los traductores al castellano para 
hacer accesible la obra de Heidegger a nuestro idioma, de modo que el 
mismo término alemán en unos textos se traduce con un determinado 
vocablo y en otros se emplea uno diferente. Los estudiosos, en estos 
casos, suelen emplear el término alemán que corresponde al texto de 
Heidegger. Pero esto supone tener como referencia una única obra, 
cuando en el camino del pensar de Heidegger hay determinados 
vocablos alemanes que se van modificando, creando neologismos. 

1 En lo que sigue, señalaremos en cursiva el artículo de la política y de lo política 
cuando tengamos que matizar la diferencia habida entre uno y otro concepto. 
Así, nos referiremos a la políitca como un constructo acerca de la convivencia, 
mientras que lo político aludirá a la convivencia misma, al mero hecho de coexistir 
con los demás. 



15 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Un ejemplo de ello es como va derivando la palabra “ser”, que se va 
modificando progresivamente desde sein a seyn para luego concluir 
en sein. Debido a ello buscaremos una unificación que clarifique el 
sentido de dichos términos en nuestro texto; si bien nos remitiremos 
a su lugar en la obra de Heidegger. Los términos que emplearemos 
serán derivaciones propias en el castellano cotidiano o, en el caso 
de que haya una traducción que nos parezca válida, pero demasiado 
compleja para la exposición del discurso, emplearemos el término 
alemán que consideramos adecuado. Por ejemplo, utilizaremos 
Ge-Stell, cuya traducción como “estructura de emplazamiento”, 
realizada por Eustaquio Barjau o por “engranaje” como emplea Raúl 
Gabás, nos parece más adecuada que la habitual de “armazón” o 
“estructura”, que correspondería a la palabra alemana Gestell, pero 
no tocaría el carácter de la Ge-Stell, al separar el prefijo Ge- que en 
alemán indica la forma verbal del perfecto (Perfekt).

De lo que se trata es de emplear a Heidegger como una caja de 
herramientas para nuestra propia reflexión acerca de lo político. No 
pretendemos crear una suerte de escolástica con nuestro vocabulario, 
simplemente se trata de unos útiles que nos ayuden a transitar 
nuestro propio camino. Ni siquiera son respuestas, sino más bien 
preguntas que nos ayuden en nuestra tarea. En todo caso, tampoco 
está clara en nuestro texto -y no sabemos hasta qué punto es ético 
señalar esto- la frontera que separa el pensamiento de Heidegger 
de nuestras ideas. Del mismo modo que no hay en el pensamiento 
de Heidegger una obra cerrada, tomemos como ejemplo Sein und 
Zeit, que pretendía ser un tratado completo acerca de la elaboración 
de la pregunta por el ser y aun así quedó inconcluso, nuestro trabajo 
también podría ser considerado un Holzweg -metáfora muy del 
agrado del pequeño mago de Meßkirch-, aunque con la modesta 
pretensión de establecer un nuevo marco ontológico existencial 
capaz de ofrecer unas nuevas posibilidades de pensar y ejercer la 
política.



16 

FERNANDO GILABERT BELLO

Agradecimientos

Este camino de bosque no ha sido recorrido en solitario, sino que 
siempre ha sido transitado con la grata compañía de amigos que 
han contribuído confrontando ideas, intercambiando opiniones, 
aportando sugerencias y, sobre todo, haciendo más llano el trayecto. 
Es por el calor y las risas por lo que se debe mucho, en primer lugar 
y como no podía ser de otra manera, a Esther García-Gómez, que 
se embarcó conmigo en un proyecto vital de miradas recíprocas, 
de ilusiones a la mano, de coger últimos trenes; a Pepe Ordóñez, 
que dirigió este trabajo y estableció un modelo ético (según el 
verdadero sentido de ἦθος) que no solo marca la senda de las 
consideraciones aquí reunidas, sino que transciende el texto y llega 
a la vida fáctica; a Manolo Bayón, filósofo al óleo, pintor de ideas; a 
Silvia Medina, que soporta con sus increibles habilidades sociales a 
este atajo de neuróticos; y a Juan José Garrido, hermano de armas 
en la comunidad de lucha heidggeriana. No puedo olvidarme de los 
compañeros del seminario Heidegger en sus textos: José Ángel 
Rodríguez Ribas, Cristián de Bravo, los tres Pacos (Pascual, Romero 
y Vázquez), Silvia Veselská, Fernando Moreno y (telemáticamente) 
David Camello. Finalmente, agradecer también a los profesores e 
investigadores que han venido colaborando con nosotros en los 
últimos años. A todos, gracias.



17 

Nota sobre la procedencia de los textos

A la hora de citar los textos de Heidegger hemos recurrido al uso de 
la edición de la Gesamtausgabe, salvo en los casos que se indica lo 
contrario, como es el caso de Sein und Zeit o los Zollikon Seminare. 
Del mismo modo hemos tratado de acudir, en la medida de lo posible, 
a las fuentes originales de los otros autores empleados. Tanto para 
las traducciones de Heidegger como las de otros, hemos recurrido 
a las traducciones más “canónicas” empleadas en castellano, las 
cuales van señaladas en la bibliografía. 

Las principales obras de Heidegger a las que recurrimos serán 
señaladas mediante las siguientes abreviaturas:

BH Brief über den Humanismus
 En GA 9. Wegmarken. 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2004.
 [Carta sobre el Humanismo. En Hitos (1919-1961). 
 Tr. A. Leyte y H. Cortés. Madrid, Alianza, 2007].

BZ Der Begriff der Zeit (Vortrag 1924)
 En GA 64. Der Begriff der Zeit (1924). 

 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2004.

 [El concepto de tiempo (Conferencia de 1924). 
 Tr. R. Gabás y J. Adrián Escudero. Madrid, Trotta, 2006].



18 

FERNANDO GILABERT BELLO

EM Einführung in die Metaphysik.
 GA 40. Einführung in die Metaphysik (Sommersemester 
1935). 
 Ed. P. Jaeger. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1983.
 [Introducción a la metafísica. 
 Tr. A. Ackermann. Barcelona, Gedisa, 2003].

FT Die Frage nach der Technik
 En GA 7. Vorträge und Aufsätze (1936-1953). 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Klostermann. Frankfurt am Main, 2000.
 [La pregunta por la técnica. En Conferencias y artículos 
(1936-1953). 
 Tr. E. Barjau. Barcelona, Serbal, 2001].

NGS Über Wesen und Begriff von Natur, Geschichte und Staat.  
 En Denker, A. y Zaborowski, H. Heidegger Jahrbuch 4.
 Freiburg im Breisgau, Karl Alber, 2010.
 [Naturaleza, Historia, Estado. 
 Tr. J. Adrián Escudero. Madrid, Trotta, 2018].

SuZ Sein und Zeit. 
 Tübingen, Niemeyer, 2006
 [Ser y tiempo, 
 Tr. J. E. Rivera. Madrid, Trotta, 2009]. 

WM Was ist Metaphisyk?
 En GA 9. Wegmarken.
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Klostermann. Frankfurt am Main, 2004.
 [¿Qué es Metafísica?. En Hitos (1919-1961). 
 Tr. A. Leyte y H. Cortés. Madrid, Alianza, 2007]



19 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

WP Was ist das, die Philosophie?
 En GA 11. Identität und Differenz (1955-1957). 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Klostermann. Frankfurt am Main, 2006.
 [¿Qué es la filosofía? (1955). 
 Tr. J. Adrián Escudero. Barcelona, Herder, 2004].

ZS Zollikoner Seminare
 Ed. Medard Boss. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2006.
 [Seminarios de Zollikon. Protocolos, diálogos, cartas. 
 Tr. A. Xolocotzi. Morelia, Jitajánfora, 2007].

Los otros textos de Heidegger a los que aludiremos serán señalados 
con su número de volumen correspondiente en la Gesamtausgabe 
(GA).





21 

1. En torno a Heidegger y la política

En la película Irrational Man2, el protagonista, un profesor de filosofía 
con una crisis existencial, al ser interrogado por sus planes para la 
noche del sábado dice: “Me disponía a seguir trabajando en un libro 
sobre Heidegger y el fascismo, pero no sé si el mundo necesita de 
otro libro más sobre Heidegger y el fascismo”. Este es el mismo 
planteamiento que nos proponemos con el presente trabajo. Existen 
suficientes textos sobre el tema para que nosotros queramos añadir 
uno más a la lista. En su lugar pretendemos exponer cómo hay en 
Heidegger un sentido de lo político más allá de “la política”, más 
allá del nazismo y de cualquier otra materialización efectiva, política. 
Pero, sin embargo, es necesario, a fin de plantear el tema, exponer 
en un primer momento las conexiones políticas de Heidegger para 
clarificar en qué terreno estamos y el porqué tenemos que salir de 
él. 

Por eso, el cometido de este primer capítulo es establecer las 
presuntas conexiones que el pensamiento de Heidegger puede 
tener con la política, entendida ésta en su concepción habitual. Por 
todos es sabido la adhesión de Heidegger al nazismo y cómo trató 
de hacer política desde el Rectorado con el fin de llevar a cabo una 
reforma en la Universidad. Es por ello que aquí trataremos una 
serie de hechos esenciales de carácter biográfico que inciden en la 

2 Irrational Man. Woody Allen. EE.UU., 2015



22 

FERNANDO GILABERT BELLO

política. También destacaremos una suerte de corriente (o corrientes) 
que ha(n) incidido en la posibilidad de una teoría política a partir de 
Heidegger y que puede(n) suponer una suerte de precedente para 
la elaboración de nuestro trabajo.

1.1. Heidegger, la política y el nazismo

La tarea que nos proponemos en este trabajo es la de elaborar 
una propedéutica que lleve a una política de mínimos a partir del 
pensamiento de Martin Heidegger. Pero hablar de Heidegger 
en términos políticos, nos obliga a no pasar por alto su biografía. 
Sabemos de su adscripción al nazismo y este suceso es recurrente 
para aquellos que hablan de Heidegger, ya sea en libros biográficos3, 
en historias generales de la filosofía, enciclopedias y diccionarios4, o 

3 Muchas son las biografías de Heidegger y muchas de ellas se centran en el 
vínculo con el nazismo. Por hacer referencia a alguna, la biografía de Hugo Ott 
tiene especial incidencia en el tema (Martin Heidegger. Frankfurt, Campus Verlag, 
1988), aunque tampoco podemos dejar de lado la biografía de Rüdiger Safransky 
(Ein Meister aus Deutschland. Martin Heidegger und seine Zeit. Munich, Carl 
Hanser Verlag, 1994) o la crónica que realiza Ángel Xolocotzi (Heidegger y el 
Nacionalsocialismo. Una crónica. México D. F., Plaza y Valdés, 2013), que también 
inciden en la importancia de este hecho en la trayectoria vital del pensador que 
sirve de base a nuestro trabajo.
4 El Diccionario de Filosofía de Ferrater Mora señala que durante el rectorado 
“pareció adscribirse al nazismo” (Diccionario de Filosofía. Vol. 2. Barcelona, 
Ariel-RBA, 2004; Entrada “Heidegger, Martin”. p. 1591). Hottois también alude 
a que Heidegger sentía por el nazismo “una simpatía de la que nunca se 
disculpará públicamente” (De la renaissance à la postmodernité. Une histoire de 
la philosophie moderne et contemporaine. Bruselas, De Boeck & Larcier, 1997). 
Abbagnano alude a un Heidegger ajeno a la cultura oficial de la época del nazismo 
a pesar de que se ha tratado de ver en su puesto como rector de Friburgo y en 
su discurso de toma de posesión una adhesión al movimiento nacionalsocialista 
(Storia della filosofía. Vol. III La filosofia del Romanticismo. La filosofia tra il secolo 
XIX e XX. Turín, UTET, 1993). Por último hacemos referencia a Lechte, quien en 



23 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

en internet5. El lector de Heidegger puede sorprenderse de que este 
hecho se acentúe con profusión, puesto que la obra del pensador de 
Friburgo gira en torno al intento de dilucidar el sentido del ser, un tema 
que no parece tener nada que ver con un planteamiento político, ni 
de corte nacionalsocialista ni de otro tipo, sino que, más bien, los 
escritos de Heidegger, a primera vista, no aluden a la política sino 
en contadas ocasiones6 y de manera bastante oscura y equívoca. 
Una lectura profunda de la narración biográfica y de ciertos pasajes 

su análisis de las figuras más relevantes de la filosofía de la actualidad, incide, 
en las breves líneas biográficas sobre Heidegger, en el vínculo que tuvo con el 
nazismo (Fifty key contemporary thinkers. From Structuralism to Post-Humanism. 
Londres, Routledge, 2007).
5 El lugar de referencia en internet para cualquier vistazo rápido a un autor es la 
Wikipedia. La página de la Wikipedia de Martin Heidegger (https://es.wikipedia.
org/wiki/Martin_Heidegger. Consulta, 12/04/2016) hace especial incidencia en 
el tema, pero basta con escribir “Martin Heidegger” en cualquier buscador para 
que salgan bastantes webs que toman como referente biográfico la adscripción 
al nazismo.
6 Se reconocen generalmente como textos propiamente políticos de Heidegger, el 
discurso del rectorado de 1933, Die Selbstbhauptung der deutschen Universität, 
(GA 16. ss. 107-117), las reflexiones de 1945 sobre su labor como rector en 
1933-1934, Tatsachen und Gedanken (GA 16, ss. 372-394) y la entrevista para 
el semanario Der Spiegel realizada en 1966 y publicada al fallecer Heidegger en 
1976, “Nur noch ein Gott kann uns retten” (GA 16, ss. 652-683). Estos tres textos 
son considerados por Ramón Rodríguez más que como textos políticos, como 
textos acerca de la Universidad, por lo que su interpretación es que en Heidegger 
el interés por la política se deriva de un intento de reforma de la Universidad (v. 
RodRíguez, R. Heidegger y el nacionalsocialismo: ¿Un viaje a Siracusa?. Estudio 
preliminar a HeideggeR, M. Escritos sobre la Universidad alemana. Madrid, Tecnos, 
2009). Por otro lado, Heidegger en su papel de Rector durante el nazismo, hizo 
varios llamamientos a la comunidad universitaria que pueden interpretarse como 
escritos políticos (casi todos reunidos en GA 16) así como alusiones en sus obras 
principales que pueden dar lugar a interpretaciones políticas. Por nuestra parte, 
no vamos a centrarnos en esos llamamientos rectorales pero sí nos apoyaremos 
para nuestro propósito en diversas alusiones que buscaremos clarificar en este 
trabajo. 



24 

FERNANDO GILABERT BELLO

de sus obras, alguna incluso no exenta de polémica, nos demostrará 
que en Heidegger sí hay un contenido político, en tanto que lo que 
designamos como “lo político” presupone la convivencia con los otros. 
La política no es sólo la administración de lo civil y la organización 
de lo gubernamental, sino que tiene como base la alteridad, los otros 
que comparten mi mundo, esto es, lo político. Podemos apoyarnos 
para esto en lo que Heidegger señala en el quinto parágrafo de 
Sein und Zeit cuando menciona que la psicología filosófica, la 
antropología, la ética, la poesía, la biografía, la historiografía y la 
“política” han indagado en el estudio de la existencia en función de 
su comportamiento, posibilidad y destino7. Que estas teorizaciones 
o disciplinas estén sin entrecomillar y la “política”, sin embargo, sí 
esté resaltada con comillas, sugiere que Heidegger es consciente 
y consecuente con que el planteamiento que se hace de la política, 
entendida en su forma vulgar, esto es, la política como campo de 
estudio, es una teorización supramundana que se encuentra en 
un nivel bastante distinto de lo político como mera convivencia, 
como algo que está dado de facto en la existencia misma, porque 
siempre estamos con otros. Es llevar a cabo una diferenciación 
fundamental entre teoría y praxis que, si bien Heidegger mismo trata 
de superar esta distinción propiamente moderna, provisionalmente 
la emplearemos a fin de clarificar el porqué del entrecomillado de la 
“política”, porque, al fin y al cabo, seguimos presos del lenguaje de 
la metafísica y no estamos preparados para escapar de él. 

Cuando acudimos al DRAE, las dos primeras acepciones del 
término política son las siguientes: 1-Perteneciente o relativo a la 
doctrina política y 2-Perteneciente o relativo a la actividad política8 
(las cursivas son mías). Que el DRAE diferencie entre teoría y praxis 
nos da la pista sobre lo que la interpretación vulgar entiende de la 

7 v. SuZ. s. 16, p. 37.
8 Real academia española de la lengua. Diccionario de lengua española. 23ª ed. 
Madrid, Espasa, 2014. Entrada “político/a”.



25 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

política. Que Heidegger entrecomille la “política” como teorización 
implica que hay una suerte de política más allá de esa teoría. ¿Una 
praxis? Evidentemente, pero no como una praxis aislada. Como 
veremos, lo que Heidegger entiende por lo político, del mismo modo 
que sucede con la ciencia, para comprenderla no basta con acudir a 
una teorización supraterrenal sino que hay que vivenciarla de facto. 
Del mismo modo que las demostraciones de la ciencia moderna exigen 
una experimentación9, puede suponerse que Heidegger creyera 
en un primer momento que lo político necesita de una posibilidad 
vivenciada, de una praxis política. Pero esta praxis política no es 
una mera aplicación, sino que implica más bien una construcción 
teórica a partir de lo propio vivenciado. En el fondo es retomar el 
espíritu del experimento observacional griego, es retomar la ἐμπειρία 
aristotélica en tanto que observación de las cosas en sí mismas, en 
este caso de la política, y sus propiedades y transformaciones bajo 
condiciones cambiantes, una observación distinta al experimento 
de la ciencia moderna, el cual comienza en base a teorizaciones 
que marcan el rasgo fundamental de la observación10. De ahí que 
Heidegger se adhiriera al nazismo, puesto que su pretensión era 
construir esa nueva política a partir de una praxis nueva, más allá de 
la práctica política sustentada en viejas teorías políticas. 

Que Heidegger no haya sistematizado una filosofía práctica, en el 
sentido de haber expuesto una teoría ética o una política explícita, 
no se debe a que no la haya problematizado. Más bien, su esfuerzo 
es la reconstrucción de una ética y política originarias fundadas en 
una ontología. A este respecto, Heidegger representa la cuestión 
de la política en una praxis que es una ontología en sí misma, y 
que, a su vez, alberga la pregunta por el ser, que es el motor de 

9 GA 5. s. 74, p. 67.
10 Ib. p. 75, p. 68.



26 

FERNANDO GILABERT BELLO

todo su pensamiento11. Esa praxis está vislumbrada en el concepto 
del “cuidado” (Sorge), presente en Sein und Zeit, por lo que esta 
obra podría llegar a ser considerada como un tratado político de 
Heidegger12, aunque a nuestro juicio, es más bien una propedéutica 
de la existencia, la cual se presta a una deriva hacia lo político, 
entendido en su sentido más primordial, desde la vida en comunidad. 
De este modo, el sentido de la deconstrucción óntica desplegada en 
dichas obra, en ese sentido político, sería la que debiera realizarse 
a partir del das Man, el modo impropio de la existencia que adquiere 
su culmen en la sociedad moderna y en su extremo semblante de 
la democracia tardoparlamentarista. Sin embargo, Sein und Zeit 
también forma parte de la historia de la metafísica para el Heidegger 
posterior a la Kehre, por lo que dicha obra forma parte del fracaso13 
de la pretensión desde esa metafísica de una teorización pura de la 
política frente a una praxis de la misma, suponiendo esa teoría pura 
un fundamento ulterior a la propia praxis. 

Heidegger mismo cayó en el error moderno de buscar un 
fundamento teórico a la praxis política. Quiso hallar en la ontología 
el fundamento de la política, presentando al ser como eso ulterior a 
la praxis. Por ello, para comenzar, no podemos sino hacer alusión 
de antemano al tema de la adhesión al nazismo de Heidegger, 
independientemente de la ola de estudiosos que se muestran a favor 
o en contra de que ese hecho tenga relevancia en el pensamiento 
heideggeriano o esté ya de por sí inserto el nazismo en su filosofía, 
porque supone un intento político, con mayor o menor fortuna, 
del propio Heidegger que, de algún modo, liga su pensamiento a 
una praxis política efectiva. De ahí la importancia de aludir a esa 

11 v. gonzález VaRela. N. Heidegger. Nazismo y política del ser. Vilassar de Dalt 
(Barcelona), Montesinos, 2017. p. 19.
12 v. Ib.
13 v. KommeRell. M. Briefe und Aufzeichnungen 1919-1949. Olten, Jens, 1967. p. 
405.



27 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

adhesión, aun cuando sólo sea una reseña biográfica del pensador 
de Friburgo. Si bien nuestro propósito último no pretende aportar 
más datos a una polémica que parece no tener fin, sin embargo, 
tenemos que mencionar el tema para establecer unas bases previas 
que nos proporcionen una especie de Grund, un suelo sobre el que 
asentar nuestro intento para proponer la posibilidad de una política de 
mínimos en el pensamiento de Martin Heidegger que, a su vez, sea 
la base de la posibilidad de una auténtica izquierda heideggeriana. 

Entonces, habrá que señalar la primera impresión que recibimos 
al hacer frente a su biografía: nos encontramos con un Heidegger 
político visto por los especialistas como un nazi. Hay intentos de 
defender a ese Heidegger de los años treinta del siglo pasado ante 
tales acusaciones14, pero siempre desde la postura de un error de 
interpretación, por parte de Heidegger, de lo que era el nazismo, 
error que supo rectificar y que por eso se apartó, no volviendo a tocar 
el tema de la política. Pero, sobre todo, lo que nos encontraríamos, 
si analizáramos el debate en torno a la participación política de 
Heidegger, son voces que critican esta adhesión; son más aquellos 
que quieren poner a Heidegger en la picota al acusarlo de que en su 
propia filosofía podemos encontrar una llamada al nacionalsocialismo 
como el único movimiento político, la única revolución que persigue 
una vuelta al redil del ser, de la que la Modernidad se ha desviado15. 

14 Por ejemplo, algunos intentos de defensa son los de Marcel Conche (Heidegger 
par Gros temps. París, Cahiers de L’Egare, 2004), o Philippe Lacoue-Labarthe (La 
fiction du politique. París, Bourgois, 1988).
15 Los detractores más relevantes del pensamiento heideggeriano por considerarlo 
nazi son Victor Farías (Heidegger et le nazisme. París, Verdier, 1987) y Emmanuel 
Faye (Heidegger, l’introduction du nazisme dans la philosophie. París, Livre de 
Poche, 2007), pero más recientemente, con la publicación de los Cuadernos 
Negros (GA 94-95-96) la polémica ha vuelto a brotar y se ha ampliado, sobre 
todo por la implicación en la misma de Peter Trawny, editor de dichos volúmenes 
de la GA heideggeriana (TRawny, P. Heidegger und der Mythos der jüdischen 
Weltverschwörung. Frankfurt am Main, Klostermann, 2015).



28 

FERNANDO GILABERT BELLO

Nosotros tocaremos esta polémica brevemente, puesto que nuestro 
cometido no es elaborar una crónica que afirme o desmienta la 
participación de Heidegger en el nazismo. Nuestro cometido es 
filosófico y no histórico, pero para hablar de Heidegger hemos de 
aludir a su biografía y al hacerlo debemos exponer cierto panorama 
de esta polémica, así como las palabras del propio Heidegger a este 
respecto16.

1.1.1. La filosofía como camino. Una breve nota biográfica.

Hablar de Martin Heidegger no es hablar sólo de una de las más 
importantes figuras del pensamiento alemán del siglo XX, sino de la 
historia universal de la filosofía. Nacido en 1889 en Meßkirch, a un 
centenar de kilómetros de Friburgo de Brisgovia -ciudad donde fallece 
ochenta y siete años después, en 1976- pasa la mayor parte de su 
vida en esta zona boscosa y montañosa del sudoeste de Alemania. 
De familia católica, su vida estuvo vinculada desde muy joven a la 
academia, y cuando decimos academia queremos hacer referencia 
a la Universidad de Friburgo, donde estudió y luego ejerció como 
docente prácticamente toda su vida, salvo unos años, a mediados 
de la década de los años veinte del siglo pasado, cuando impartió 
sus lecciones en la Universidad de Marburgo.

La vida de Heidegger presenta dos hechos que se consideran 
fundamentales a la hora de tratar su biografía. Por un lado, 
tenemos el vínculo al nazismo y el silencio posterior al respecto 
tras la II Guerra Mundial, que como hemos señalado anteriormente 
ha dado tanto que hablar. Siendo una figura ya consagrada de la 
filosofía y del pensamiento alemán y un profesor de prestigio en el 

16 Nos referimos a los textos posteriores a la época del nazismo en los que 
Heidegger se exculpa. A este respecto, véase GA 16.



29 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

mundo académico, aceptó ser rector de la Universidad de Friburgo 
durante el régimen del NSDAP, el Partido Nacional-Socialista de los 
Trabajadores Alemanes, al que estuvo adherido hasta la ilegalización 
de éste y la caída de Alemania en la II Guerra Mundial17. Esta 
adscripción, como ya hemos señalado, y el hecho de que no se 
arrepintiera públicamente de este vínculo, suele aparecer en todos 
los textos en los que se alude a Heidegger, causando problemas 
a la hora de diferenciar su vida de su pensamiento. Por otro lado, 
el segundo hecho fundamental, que podemos destacar en esta 
breve nota biográfica, es la compra por parte de Elfriede, la esposa 
de Heidegger, de un terreno en la Selva Negra, concrétamente en 
Todtnauberg, en las proximidades de Friburgo, donde construye una 
cabaña en la que redactaría prácticamente la totalidad de su obra. Y 
señalamos obra, en singular, y no obras. 

De muchos pensadores podríamos decir que sus trabajos vienen 
a corroborar un mismo sistema, que todo lo que escribieron o 
presentaron vinieron a constituir una obra, pero podemos también 
decir que esos distintos trabajos son obras independientes, 
temáticamente separadas, que constituyen un único sistema, su 
obra. Pero en Heidegger no. Él mismo ha planteado su obra como 
un camino, su trabajo filosófico no es un sistema como tal, sino una 
serie de etapas que hay que recorrer para desvelar la pregunta 
fundamental a la que trata de responder su filosofía, a saber: la 
pregunta por el ser. La novedad que aporta Sein und Zeit al panorama 
filosófico de finales de los veinte es que aúna la fenomenología de 
Husserl con el estudio del sí mismo a través de la existencia, que 
había comenzado a despuntar con las ideas de Kierkegaard que 
flotaban en el ambiente cultural europeo. Sein und Zeit, al igual que 
toda la obra de Heidegger, tiene como guía la pregunta por el ser. 

17 Aunque Heidegger dimitiese de su cargo de rector, siguió pagando las cuotas 
del partido. cfr. wolin, R. Heidegger’s Children. Hannah Arendt, Karl Löwith, Hans 
Jonas and Herbert Marcuse. Jersey City, Princenton University Press, 2001. p. 36.



30 

FERNANDO GILABERT BELLO

Pero ¿qué pasa cuando se pregunta por el ser? César Moreno lo 
expone bien en su estudio sobre los fenomenólogos:

Todo filósofo debiera por una vez en la vida dejarse retar 
por la angustia que todo abismamiento por el ser provoca 
(ser que es finitud, tiempo, mortalidad), como una ocasión 
que sería necio pasar por alto: la lúcida conciencia de 
existir, confrontados al drama humano18.

El ser provoca angustia. Heidegger, frente a lo que decían los 
antiguos, nos muestra que la tónica de la filosofía no es el asombro, 
sino la angustia, no es ya la sorpresa, sino lo sobrecogedor. La 
angustia del existir es la que ha originado el pensar. A partir de 
Heidegger, esa angustia ha movilizado todo el pensamiento en el 
siglo XX. En la modernidad no había lugar para el angustiarse, lo 
importante era la verdad de la ciencia y, teniendo a ésta como base, 
había que buscar un modelo que permitiese la aprehensión de la 
realidad. Pero la respuesta que busca el hombre, el filósofo, tras la 
catástrofe, no tiene nada que ver con el mundo objetual, sino consigo 
mismo. El problema no está en el mundo ajeno en el que vivo, sino en 
aquél que habita un mundo del que no puede desprenderse, del que 
no puede cambiar de casa porque ésta va consigo. Esta pregunta 
por el ser sólo puede responderse a partir de la deconstrucción de 
la metafísica tradicional, que ha condicionado esa pregunta y la ha 
transformado en la búsqueda de un ente llamado “ser” frente al ser 
mismo19. Así, todo su pensamiento tiene como misión última esa 
pregunta, pregunta que sale desde sus primeras obras hasta el 

18 moReno máRquez. C. Fenomenología y filosofía existencial. Madrid, Síntesis, 
2000. p. 17.
19 Existe la controversia acerca de si el pensamiento de Heidegger, a pesar de no 
llevar a cabo un desarrollo de su filosofía en un sistema cerrado, es unitario o, por 
el contrario, hay un primer y un segundo Heidegger. Esta controversia es propia 
de investigadores de Heidegger y no alcanza al gran público como la de si fue o 
no nazi. Con respecto a este debate, es muy interesante la síntesis del mismo 



31 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

final, en la nada desdeñable cifra de ciento dos volúmenes en la que 
están proyectados sus escritos completos. La pregunta por el ser es 
la temática básica de la misma. 

De este modo, todo su pensar se entiende como un camino20, y 
para poder alcanzar una respuesta a la pregunta por el ser, hay que 
tomar ese camino, un camino que supone la tarea de la búsqueda 
del sentido del ser, pero también, a la vez, ir desbrozando lo que 
la tradición filosófica de la metafísica ha ido añadiendo de manera 
errónea a esa cuestión del sentido del ser. La filosofía como camino, 
que así es como la entiende Heidegger para desvelar la pregunta por 
el ser, resulta corroborada por él mismo una y otra vez en el sentido 
de que su trabajo fundamental, Sein und Zeit, es una introducción 
a lo que vendrá después a lo largo de su recorrido filosófico. Y sin 
embargo, Sein und Zeit quedó inconcluso. Sólo fue escrita una 
tercera parte de lo que Heidegger tenía proyectado21. El porqué de 
este hecho se debe a ese carácter de camino que toma su filosofía y 
al final de Sein und Zeit este camino no tiene continuidad. Heidegger 
considera, con posterioridad a la redacción de esa obra, que el 
abandono de la metafísica no ha sido posible en la misma, puesto 
que también está dentro del lenguaje de la metafísica tradicional al 

que realiza Manuel Sacristán (sacRisTán luzón, M. Las ideas gnoseológicas de 
Heidegger. Barcelona, Crítica, 1995. pp. 146 y ss.).
20 La idea de “camino” está implícita en muchos aspectos del pensamiento de 
Heidegger y en su obra hace alusiones a su pensar como “camino” (Weg en 
alemán). Además de emplear el concepto “camino” o vincular a dicho concepto 
muchas de sus obras (como por ejemplo Holzwege, Wegmarken o Unterwegs 
zur Sprache), también su propia biografía intelectual, que realiza bajo su tutoría 
Otto Pöggeler, recoge el citado concepto de “camino” (pöggeleR, O. Der Denkweg 
Martin Heideggers. Pfullingen, Neske, 1983).
21 En el parágrafo 8 de SuZ, Heidegger expone su plan, en el que incluye una 
segunda parte que nunca llegará a escribir. A este respecto puede verse el trabajo 
de F.-W. von Herrman Heideggers “Grundprobleme der Phänomenologie”. Zur 
“Zweiten Hälfte” von “Sein und Zeit”. (Frankfurt am Main, Klostermann, 1991).



32 

FERNANDO GILABERT BELLO

ser algo precursor22. A partir de ahí, se produce un giro (en alemán 
Kehre) en su pensamiento, pero este giro no es una obra nueva, un 
pensamiento distinto, sino un giro en el camino de su pensar, una 
etapa más de ese camino.

Se ha interpretado ese giro, la Kehre, como una cesura entre dos 
periodos de Heidegger, una consideración que no era muy del agrado 
del pensador de Friburgo, quien creía absurda la interpretación 
de una primera y una segunda filosofía, alegando que todo su 
pensamiento no era más que un mismo camino23. De esos dos 
momentos, el primero señalaría la importancia radical de la analítica 
existencial como un prolegómeno para replantear la pregunta por 
el ser, pregunta sepultada por la tradición metafísica a pesar de ser 
su pregunta fundamental, mientras que el segundo desarrollaría la 
historia del ser, que llevaría a la comprensión de los vínculos entre el 
modo en que la pregunta por el ser ha sido planteada en la tradición 
y la historia efectiva de Occidente. De este modo, el segundo 
periodo se caracteriza por un estudio de la historia de la metafísica 
como el proceso de un olvido de  ser y una inevitable caída en el 
nihilismo, mientras que Sein und Zeit, la obra fundamental del primer 
periodo, aborda la pregunta por el ser a partir de un estudio sobre la 
existencia.

Con esto tenemos un esbozo general de la vida de Heidegger. 
Al tratarse de un pensador de envergadura se han publicado varias 
biografías24 y numerosos estudios. Nosotros no vamos a hacer una 
reconstrucción histórica de lo que supuso el vínculo de Heidegger 
con el nazismo y en las circunstancias en las que se dio, puesto 

22 v. BH. s. 329, p. 271.
23 pöggeleR, O. op. cit. También es interesante la desmitificación de esta idea de 
dos “Heideggers” cronológicos que lleva a cabo Arturo Leyte (Heidegger. Madrid, 
Alianza, 2005).
24 A este respecto ya hemos señalado diversas biografías en las primeras notas 
al pie.



33 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

que nuestro interés es desarrollar una política de mínimos a 
partir de su pensamiento. Esto es, también nosotros, al igual que 
Heidegger, vamos a intentar elaborar nuestra propia pregunta, por 
lo que tomaremos la cuestión del ser (y el estudio que de ella hace 
Heidegger, así como la terminología empleada para ello) como la 
herramienta base para nuestra tarea.

1.1.2. 3.125.894: La polémica con el nazismo

Señalamos que uno de los hechos fundamentales de la biografía 
heideggeriana es su adhesión al nazismo, un hecho incuestionable 
hasta el punto de que poseemos su número de afiliación al partido: 
el 3.12589425. La cuestión que nos sale al paso es lo que llevó a 
Heidegger a tomar esta decisión, si veía en este movimiento algo 
que reflejara su concepción política y si ésta tenía algo que ver con 
su pensamiento. El hecho es que Heidegger se adhiere al nazismo 
en 1933 y permanece en el partido hasta que es disuelto al fin de la 
II Guerra Mundial, en 1945. Posteriormente a esta fecha, Heidegger 
se exculpa de su participación en dos textos. El primero es Das 
Rektorat 1933/1934. Tatsachen und Gedanken26. Dicho texto fue 
escrito para justificar su actuación como rector de la Universidad 
de Friburgo durante el nazismo y en él expone los hechos que le 
llevaron a aceptar el cargo en 1933 y a presentar su dimisión un 
año después por la “divergencia insuperable entre la concepción 
nacionalsocialista de la Universidad y la ciencia, y la mía”27 y “la 
incompatibilidad de mi filosofía con la visión nacionalsocialista del 

25 cfr. XolocoTzi, A. op. cit. p. 111.
26 v. GA 16, ss. 372-394.
27 ”Daß ein unüberwindlicher Zwiespalt bestehe zwischen der nationalsozialistichen 
Auffassung von Üniversität und Wissenschaft und der meinigen”. Ib. s. 388 , p. 40.



34 

FERNANDO GILABERT BELLO

mundo”28. El otro texto es una entrevista que concedió al periódico 
Der Spiegel con la condición de revisar el texto y que no se publicara 
hasta su muerte29. En este segundo documento, Heidegger vuelve 
a exponer lo dicho en Das Rektorat, a saber, que su pensamiento 
nada tenía que ver con el nazismo. En estos dos textos se expone 
esa versión oficial de los hechos que da Heidegger. A partir de ellos 
se toma su adscripción como algo marginal que no empaña su papel 
como una de las grandes figuras filosóficas del siglo XX. Pero en los 
últimos años la cosa ha cambiado y han vuelto a surgir publicaciones 
que pretenden reavivar una polémica que yacía dormida. El primero 
que tras la muerte de Heidegger vuelve a poner sobre la palestra 
el vínculo entre éste y el nacionalsocialismo es Victor Farías con 
Heidegger et le nazisme30. En dicho libro, la riqueza del pensamiento 
de Heidegger pasa a un segundo plano, destacándose su nazismo, 
que es lo que llama la atención de los medios generalistas y no 
la fuerza del de Friburgo como pensador. Esto se debe a que el 
nazismo resulta fascinante como objeto de estudio al haber quedado 
reducido a un movimiento del horror, siendo despojado de todo 
contenido político en la actualidad (si bien dicho contenido político 
pudiera ser cuestionable)31.

Tras el revuelo provocado por el libro de Farías es difícil aportar 
algo novedoso a la crónica biográfica de Heidegger de los años 
treinta del siglo pasado sin caer en la mera opinión. Farías publica 
datos que vinculan al filósofo de Friburgo con el nazismo más allá 
de lo que cuenta el propio Heidegger acerca de su periodo en el 
Rectorado, pero también elude datos intencionadamente que han 

28 “Der wohl auf der Unvereinbarkeit meiner Philosophie mit der nationalsozialistichen 
Weltanschauung beruhe”. Ib.
29 v. GA 16. ss. 652-683.
30 FaRías. V. op. cit.
31 cfr. RodRíguez, R. op. cit. p. X (num. latina).



35 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

puesto de relieve otros autores como Xolocotzi32 o Conche33. Así 
surgen dos bandos respecto de la cuestión de si existe afinidad entre 
el pensamiento de Heidegger y el nazismo. Entre “el bando de los 
partidarios ciegos y el de sus oponentes (a veces igualmente ciegos) 
existe una profunda fisura”34, y así surgen heideggerianos como 
Xolocotzi y Conche y antiheideggerianos como Farías o Faye35, que 
sacan a la luz testimonios y opiniones sobre la supuesta participación 
o no de Heidegger en la locura nazi, desviando la atención del 
entramado filosófico que alberga su pensamiento y centrándose 
en la habladuría alrededor de un hecho histórico controvertido. 
Actualmente estamos lejos de dar carpetazo definitivo a la cuestión 
de si Heidegger fue o no nazi. Se ha debatido mucho en los treinta 
últimos años y la cantidad de opiniones que ha suscitado el vínculo 
de Heidegger con el nazismo y, sobre todo, la reciente publicación 
de los Schwartze Hefte de Heidegger fomentan este debate.

Los Schwartze Hefte son una serie de cuadernos que recogen 
las reflexiones de Heidegger durante los años treinta, los años de 
la adscripción al nazismo y en los que está en posesión del cargo 
de rector de la Universidad de Friburgo. Dichos cuadernos han sido 
publicados en la Gesamtausgabe en los volúmenes 94, 95 y 96, 
en una edición al cuidado de Peter Trawny. Su aparición ha sido 
polémica porque en ellos hay una serie de pasajes en los que 
Heidegger critica abiertamente al judeocristianismo, al que considera 
heredero del platonismo y germen de la decadencia de Occidente, 
y que pueden interpretarse como vinculados a un pensamiento 
nacionalsocialista y antisemita. Ejemplo de ello es cuando señala 
que “el judío es carente de mundo”36, una afirmación que no supone 

32 v. XolocoTzi, A. op. cit.
33 v. concHe, M. op. cit.
34 maRTin, B. “Filosofía y Poder”. En Archipiélago. Nº 5. 1990. p. 64.
35 v. Faye, E. op. cit.
36 GA 95. s. 9. 



36 

FERNANDO GILABERT BELLO

una posición antisemita, sino la interpretación de un modo de 
existencia, pero que fuera del entramado de su pensamiento puede 
generar controversia. El propio Trawny ha fomentado esta imagen 
publicando un título propio37 que incide en el presunto antisemitismo 
de Heidegger y al que han sucedido multitud de textos que se suben 
al carro de la crítica a Heidegger de igual modo que sucedió con la 
publicación de la obra de Farías casi treinta años antes.

El lector de Heidegger que quiera mantenerse al margen de la 
polémica de su participación en el nacionalsocialismo, no dejará 
de acordarse de otras críticas al judeocristianismo en la tradición 
occidental, como las que Marx38, Nietzsche39 o Freud40 llevan a cabo 
en su obra. Heidegger toma el relevo en su crítica a la civilización 
moderna como heredera de ese judeocristianismo, sobre todo a 
partir de Nietzsche, a quien estudia durante los años en que se 
escriben los citados Schwartze Hefte41.

37 TRawny, P. op. cit.
38 Marx señala “La religión es el opio del pueblo (Sie ist das Opium des Volks)” 
en Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (MEW1). (Berlín, Akademie für 
Gesellschaftswissenschaften beim Zentralkomitee der SED, 1980).
39 Muchas son las obras en las que Nietzsche elabora su crítica al judeocristianismo. 
Tomemos, por ejemplo, la más radical, que es la llevada a cabo en Der Antichrist, 
Fluch auf das Christentum (Berlín, Holzinger, 2013).
40 Tomemos los textos de Freud en abierta guerra con la religión de Die Zukunft 
einer Illusion (Frankfurt am Main, Fischer, 1974), Totem und Tabu (Frankfurt am 
Main, Fischer, 2000), Das Ubenhagen in der Kultur (Frankfurt am Main, Fischer, 
1997) o Der Mann Moses und die monotheistische Religion (Frankfurt am Main, 
Fischer, 1999).
41 Los escritos correspondientes a Nietzsche (GA 6.1 y GA 6.2), el trabajo de 
Heidegger sobre el pensador de Röcken que van de 1936 a 1946, así como 
las lecciones que imparte en Friburgo desde 1936 a 1945 tienen la lectura de 
Nietzsche como fundamento de las mismas. Los Schwartze Hefte están fechados 
de 1931 a 1941.



37 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Y aunque la crítica de Heidegger a la tradición judeocristiana es 
vista por algunos como un ejemplo de antisemitismo inserto en su 
filosofía y, por consiguiente, de la estrecha relación que hay entre 
el nacionalsocialismo y el pensamiento del autor de Sein und Zeit42, 
quisieramos señalar que, para Heidegger, los judíos no son la 
base del problema. Matizamos: no son los judíos como tales, sino 
el judaísmo, que junto con el platonismo establecen las bases de 
lo moderno. Si los judíos fueran un problema para Heidegger, no 
habría acogido a tantos discípulos judíos como Arendt, Löwith o 
Jonas entre otros43.

Pero está lejos de nuestro propósito declarar aquí a Heidegger 
culpable o inocente de manera definitiva y categórica. Nuestro 
trabajo es el de dar lugar a una reflexión sobre lo político a partir del 
pensamiento heideggeriano y de analizar lo que en su trabajo hay 
en relación con la política y con la vida en comunidad. Los aspectos 
biográficos de Heidegger han de pasar a un segundo plano y no 
debemos entrar en una polémica que vincula su pensamiento con el 
de Hitler y no con el de Nietzsche. 

1.2. Los precedentes de una política heideggeriana

Nuestro cometido es la elaboración de una política de mínimos con 
base en el pensamiento de Heidegger. Ha habido varios intentos de 

42 Ejemplo de ello es el pronunciamiento de filósofos en la prensa generalista 
como Luís Fernando Moreno Clarós (“Frustración y antisemitismo. Los cuadernos 
negros de Heidegger” en Letras Libres 160: El nuevo desorden mundial. Enero de 
2015, o  “Heidegger, el pensador desilusionado” en El País, Babelia. 26 de Octubre 
de 2015) o Rosalía Sánchez (“La doble cara nazi y antijudía de Heidegger” en El 
Mundo, 11 de Marzo de 2014).
43 Sobre la relación de Heidegger con sus discípulos judíos y lo que hay en la 
filosofía de éstos por influencia de Heidegger, véase wolin, R. op. cit.



38 

FERNANDO GILABERT BELLO

elaborar una teoría política a partir de él, más allá de los vínculos con 
el nazismo. Estas teorías podrían agruparse en lo que podríamos 
denominar una izquierda heideggeriana44, del mismo modo que 
Marx y el resto de jóvenes hegelianos buscaron una concepción 
política asentada en la dialéctica de Hegel45, originando la izquierda 
hegeliana frente a la hipótesis, auspiciada por el propio Hegel46, 
de la consumación de la dialéctica y con ello de la historia en la 
sociedad prusiana decimonónica47. Podríamos hablar también de 
una derecha heideggeriana, que toma a Heidegger, tal vez, como 
un referente de la consumación de la metafísica, centrándose en los 
aspectos de la superación del subjetivismo y en diversos factores 

44 El término izquierda heideggeriana es empleado por Peter Sloterdijk en su 
Kritik der zynischen Vernunft (Frankfurt am Main, Shurkamp, 1983). Pero hay 
otros autores que toman a Heidegger como un referente a partir del cual elaborar 
una crítica de izquierdas como son el italiano Giovanni Vattimo o el francés 
Jacques Derridà. A ellos y sus discípulos nos referimos cuando hablamos aquí de 
pensadores de la izquierda heideggeriana.
45 cfr. FeRRaTeR moRa, J. op. cit. Vol. 2 Entrada “Hegelianismo”. p. 1585 y ss.
46 v. Hegel, G. W. F. Phänomenologie des Geistes. Frankfurt am Main, Shurkamp, 
1952; y Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Hamburgo, Meiner 
1968.
47 Los jóvenes hegelianos o hegelianos de izquierda eran un grupo de profesores 
y estudiantes de la Universidad Von Humbold de Berlin que, en muchos casos, 
fueron alumnos de Hegel. Los miembros de este grupo pensaban que la dialéctica 
hegeliana no llegaba a un punto en que se consumase definitivamente, sino que 
la historia futura aun deparaba muchos procesos dialécticos de la misma índole 
que lo expuesto en el pensamiento hegeliano pero con la característica de que 
la “nueva” dialéctica partía de la crítica y culminaba en la revolución. Frente a 
la derecha hegeliana, que pretendia adecuar el sistema hegeliano a la teología 
cristiana, los hegelianos de izquierda partían de la crítica a la teología y aspiraban 
al cambio social. Entre ellos se destacaron Strauss, Feuerbach, Engels y, sobre 
todo, Marx. A este respecto puede consultarse las obras de Sidney Hook From 
Hegel to Marx (Michigan, University of Michigan Press, 1966) y la de Karl Löwith 
Von Hegel zu Nietzsche (Hamburgo, Meiner, 1995).



39 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

fenomenológicos48, pero nuestro debate no es si cabe la posibilidad 
de una izquierda o derecha heideggeriana del mismo modo que 
tiene lugar en el hegelianismo.

Hablar de lo político en Heidegger implica una serie de riesgos 
y presupuestos. Estos últimos tienen que ver, en nuestro caso, 
con lo que tradicionalmente se ha asociado a las concepciones 
políticas de izquierda, a saber, la defensa de la igualdad social y 
la democratización del sistema por el que se rige la convivencia, 
al igual que la crítica al capitalismo que subyace a esta posición 
política en la sociedad contemporánea49. Los riesgos que se corren 
es la confusión o identificación de nuestro trabajo con esos teóricos 
de la izquierda heideggeriana. Pero nuestro cometido no persigue 
lo mismo que esos teóricos. Reconocemos, sin lugar a dudas, su 
mérito, pero no creemos que estén elaborando una ontología de lo 
político de claro sesgo heideggeriano. Y, si bien hay una serie de 
factores de los cuales disentimos, también es cierto que cumplen los 
presupuestos que citábamos como necesarios para una concepción 
de izquierda: defensa de la igualdad y crítica del capitalismo. Si nos 
basamos en estos presupuestos, es legítimo denominarlos izquierda 
heideggeriana, pero sin embargo, no llevan a cabo una ontología de 
lo político en cuanto tal.

Más bien, estos pensadores toman de Heidegger una serie de 
ideas de las que parten para elaborar una crítica a la cultura, una 
kulturkritik, pero no se plantean lo político en cuanto tal a partir de 
él, sino que su concepción política viene dada por otros autores 
“clásicos” de la izquierda política, como Marx, Lenin o Althusser. 

48 Como no es nuestro campo de estudio y los filósofos que podrían considerarse 
dentro de esta perspectiva de “derecha heideggeriana” no han despertado nuestro 
interés filosófico, no nos atrevemos a considerar ni teorías ni intereses de estos 
pensadores.
49 cfr. BoBBio, N. Destra e sinistra. Ragioni e significati di una distinzione politica. 
Roma, Donzelli, 2009.



40 

FERNANDO GILABERT BELLO

Puede deberse, quizás, al prejuicio de la adhesión de Heidegger al 
nazismo. Y aunque estos teóricos han tratado de sacar a Heidegger 
de ese espectro filofascista, lo han hecho a partir de la grandeza de 
una filosofía guiada por la pregunta por el ser y por la crítica implícita 
al mundo moderno, pero no partiendo de la posibilidad de que en 
Heidegger se encuentre una base desde la que se pueda elaborar 
una teoría de la convivencia y la posibilidad de una democracia 
radical a partir de unos presupuestos ontológicos.

Es por eso, que es nuestra intención apartarnos de ellos y 
elaborar nuestro propio camino. Sin embargo, no podemos dejar 
de reconocer la deuda con esos autores al proporcionarnos cierto 
terreno asfaltado, sobre todo en relación a las investigaciones críticas 
sobre lo que Heidegger plantea acerca de la modernidad, que es el 
referente primordial de estos autores y que nos parece ineludible 
a la hora de afrontar nuestro trabajo. Basta señalar entonces las 
corrientes y propósitos principales de esa izquierda heideggeriana 
en función de lo que podamos extraer para nuestro cometido.

1.2.1. El círculo francés

Las primeras interpretaciones que pretenden hacer una política 
heideggeriana que vamos a analizar, corresponden a las de 
pensadores franceses. Es posible que sea un atrevimiento señalar 
que Heidegger siempre tuvo en el pensamiento francés un interlocutor 
privilegiado por los múltiples acuerdos y desacuerdos que tuvo con 
la filosofía francesa50. Los desacuerdos se deben, sobre todo, a que 

50 En muchos lugares se señala como interlocutor privilegiado a Jean Beaufret, 
sobre todo por la imagen que éste vendió de sí mismo (Dialogue avec Heidegger, 
París, Minuit, 1985), pero está imagen caló en toda la literatura francesa sobre 
el tema, como, por ejemplo, en el trabajo de Alain Boutot (Heidegger. París, 
Presses Universitaires de France, 1989). Nosotros queremos dar un paso más, 



41 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

la filosofía francesa, está teñida de cartesianismo y racionalidad51. 
Para Heidegger, la influencia de Descartes ha sido determinante en 
la imposición del sentido del mundo en que nos encontramos, el 
mundo moderno, no sólo en Francia, que lo tiene como paladín del 
pensamiento moderno, sino también en Alemania, que ha logrado 
superar a Francia al haber materializado el sueño del cartesianismo 
de la subyugación técnica de la Naturaleza y haber alcanzado la 
época de la maquinación (Maschenchaft)52. Por todos es sabido 
la lucha que mantiene Heidegger con Descartes. Ya en Sein und 
Zeit, Heidegger confronta su teoría con la de Descartes porque el 
racionalismo cartesiano se convierte en el máximo exponente de una 
filosofía que olvida al ser53. Sobre esto volveremos más adelante.

Pero si a Heidegger la filosofía francesa le parece el punto álgido 
del malentendido en el que se ha convertido el pensar, a saber, el 
abandono del ser y su suplantación por lo ente como lo relevante 
en filosofía, la recepción francesa del pensamiento heideggeriano 
ha provocado rechazo y entusiasmo a partes iguales, pero en 
grandes cantidades, durante el siglo XX. De un lado tenemos a 
una serie de pensadores que, cansados del cartesianismo, vieron 
en el existencialismo una nueva oportunidad para que la filosofía 
contemplase al hombre, al existente, como un ser finito y particular, 
arrojado a la posibilidad. De otro lado tenemos que las críticas más 
enconadas hacia el nazismo de Heidegger también vienen dadas 

y de ahí nuestro atrevimiento, al señalar que todo el pensamiento francés es ese 
interlocutor, por encima de la filosofía alemana, que no se atreve a considerar 
a Heidegger por la vergüenza que arrastra el nazismo. Francia, de hecho, es 
donde tienen lugar los más acalorados debates sobre la filosofía de Heidegger y 
su relación con el nazismo.
51 v. GA 13. s. 19.
52 GA 6.2. s. 21, p. 538.
53 SuZ. s. 89 y ss. p. 110 y ss.



42 

FERNANDO GILABERT BELLO

desde el país galo54. Heidegger también responde con las dos 
caras de la misma moneda y es pertinente el ejemplo de la relación 
ambigua con la obra de Sartre, posiblemente el filósofo francés 
de más renombre cuando Heidegger empieza a ser conocido en 
Francia: si bien en un primer momento, cuando Sartre publica L’être 
et le néant55, se muestra entusiasmado en la deriva francesa que 
éste ha dado a su pensamiento56, más adelante, y sobre todo a partir 
de la publicación en 1945 del ensayo sartriano L’existentialisme 
est un humanisme57, rechaza todo vínculo con el existencialismo 
francés, acusándolo de derivar hacia un humanismo de claras raíces 
modernas. La Briefe über den Humanismus58, uno de los textos 
capitales de Heidegger, expresa este rechazo a la consideración del 
existencialismo como humanismo. Del mismo modo, los Schwartze 
Hefte están llenos de consideraciones contrarias al existencialismo 
“francés”59.

Pero no sólo en ese existencialismo francés acaba la influencia 
de Heidegger entre los Pirineos y el Rhein. De ser así, no habría 
lugar para lo que hemos considerado la base de la “izquierda 
heideggeriana”, porque ese humanismo sartreano continúa la 
senda de la modernidad, no habiendo un espacio propiamente 
heideggeriano para la crítica a esa cultura moderna. Por eso, si 
bien la recepción francesa de la obra de Heidegger es densa y 

54 Para ambas visiones es interesante la lectura del texto de Janicaud sobre la 
recepción francesa del pensamiento de Heidegger (Heidegger en France. París, 
Albin, 2001).
55 saRTRe, J.-P. L’être et le neànt. Gallimard. París, 1976.
56 Heidegger señala en el apéndice de su libro sobre Kant, que en la obra de 
Sartre L’être et le neànt se ha entendido por vez primera vez Sein und Zeit (GA3. 
s. 251. La edición castellana que manejamos no recoge dicho apéndice).
57 saRTRe, J.-P. L’existentialisme est un humanisme. París, Nagel, 1970.
58 cfr. BH. s. 328, p. 270.
59 GA 94, GA 95, GA 96.



43 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

abundante, nuestro cometido de desarrollar una política de mínimos 
a partir de él, restringe nuestro interés en la filosofía francesa hacia 
aquellos pensadores que podríamos considerar dentro de la órbita 
de la izquierda heideggeriana. Esa corriente es posterior al auge 
existencialista sartriano, pero acusa su influencia. 

Ahora bien, los teóricos de esa izquierda heideggeriana han 
llevado a cabo, como señalamos anteriormente, una kulturkritik más 
que una ontología de lo político, elaborando una teorización de la 
política que no bebe tanto de Heidegger como de otros teóricos 
clásicos de la izquierda, sobre todo Marx. Los intentos de exponer 
una política heideggeriana más allá de la controversia sobre el 
nazismo, siempre tratan de establecer un diálogo con el marxismo. 
El propio Heidegger alude a la necesidad de un diálogo productivo 
pendiente con Marx60, porque el de Meßkirch, más allá de entender 
políticamente el comunismo como totalitarismo soviético61, reconoce 
que Marx acierta al señalar la alienación del ser humano provocada 
por el destino del ser bajo la forma de la metafísica, lo cual es una 
consideración de índole esencial de la historia62. Pero a pesar de 
que este diálogo nunca se estableció, ha habido intentos de aunar 
el pensamiento de Heidegger y Marx. Gérard Granel fue el fundador 
de esta hibridación en 1969 con su obra Incipit Marx. L’ontologie 
marxiste de 1844 et la question de la “coupure”63. Pero, a nuestro 
juicio, este trabajo sigue la estela de los herederos oficiales del 
heideggerianismo en Francia, haciéndo únicamente una lectura de 
Marx con un vocabulario heideggeriano. 

60 BH, s. 340. p. 279.
61 GA 69. s. 206.
62 cfr. BH. s. 340, p. 279.
63 gRanel, G. “Incipit Marx. L’ontologie marxiste de 1844 et la question de la 
coupure”. En Écrits logiques et politiques. París, Galilée, 1990.



44 

FERNANDO GILABERT BELLO

Una de las figuras más destacadas del pensamiento francés 
del siglo XX y principios del XXI es Jacques Derridà. Derridà sí 
realiza una lectura original del pensamiento heideggeriano64. De 
ahí que pueda ser considerado como el máximo exponente de esa 
izquierda heideggeriana francesa. En torno a su figura se crea un 
círculo de pensadores, discípulos en su mayoría, como Nancy65 o 
Lacoue-Labarthe66, que toman de Heidegger la crítica a la cultura 
y la entroncan con otras teorizaciones que también critican al 
Establishment platónico y judeocristiano del mundo occidental, como 
la de los filósofos de la sospecha, pero también con las teorizaciones 
de Hegel y Rousseau y el estructuralismo francés de Levi-Strauss, 
Lacan y Foucault. Derridà, de alguna manera, ha llevado a extremas 
consecuencias algunas de las actitudes del último Heidegger al 
acentuar el carácter no representativo del lenguaje, confrontándose 
con el discurso racional67. Sin embargo, a la hora de exponer una 
política, el recurso de Derridà es la superación de la dialéctica, esto 
es, la superación de aquello que es la clave del marxismo clásico 
de corte hegeliano, siendo la deconstrucción derridiana dentro del 
entramado político un replanteamiento de la dialéctica68 y no el 
sentido que anuncia Heidegger de la tarea de la destrucción de la 
historia de la ontología69. Si bien en toda la obra de Derridà se nota la 
influencia de Heidegger, los textos derridianos que propiamente se 
centran en el pensador de Friburgo aluden a una temática marginal 

64 Las principales obras donde Derridà expone sus tesis sobre Heidegger son De 
l’esprit. Heidegger et la question. (París, Galilee, 1987) y L’oreille de Heidegger 
(incluído en Politiques de l’amitie, París, Galilee, 1994).
65 nancy, J.-L. Le partage des voix. París, Galilee, 1982.
66 lacoue-laBaRTHe, P. op.cit.
67 FeRRaTeR moRa, J. op. cit. Vol. 1. Entrada “Derrida, Jacques”. p. 820.
68 cfr. d’agosTini, F. Analitici e Continentali. Guida alla filosofia degli ultimi trent’anni. 
Milán, Cortina, 1997. p. 459.
69 SuZ. s. 20 y ss. p. 40 y ss.



45 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

y anecdótica en su obra, centrándose en lo periférico de lo político, y 
no en el centro de la cuestión de una ontología política.

Otro pensador, si bien nacido en Atenas pero que desarrolló 
su pensamiento político en Francia, que destaca la posibilidad de 
la hibridación entre Heidegger y Marx es Kostas Axelos70. Si bien 
tuvo contacto con Derridà y su círculo, al tratar a Heidegger no lo 
hace desde una situación periférica, sino que acude al centro de las 
mismas cuestiones que acuciaron a Heidegger: el olvido del ser, la 
técnica y la poética como elementos centrales para la búsqueda de 
un pensar que se corresponda con la experiencia práctica del mundo, 
mundo planetario pluridimensional que, precísamente, sale al paso 
cuando plantea interrogantes. Pero su cuestionamiento señala 
explícitamente que Heidegger, aunque involucrado políticamente en 
el nazismo, nunca tuvo un casillero político propio que permitiese 
llevar a cabo una crítica productiva de sus peripecias políticas ni de 
su pensamiento político71, no contemplando tampoco una ontología 
de lo político a partir del pensamiento de Heidegger.

1.2.2. La escuela italiana

Durante los últimos treinta o cuarenta años, se ha venido desarrollando 
en Italia una corriente de pensamiento que hereda mucho de 

70 Podemos destacar del trabajo de Axelos, como pensador que auna el 
pensamiento heideggeriano y el pensamiento marxista, su tesis doctoral sobre el 
sentido de la técnica en Marx (Marx, penseur de la technique: De l’aliénation de 
l’homme à la conquête du monde. París, Encre Marine, 2015) o su trabajo sobre la 
posibilidad de que este planteamiento unificador sea la base para una superación 
de la técnica, la realización mundana de la metafísica en tanto que elemento 
alienante (Einführung in ein künftiges Denken: Uber Marx Und Heidegger. 
Tübingen, Niemeyer, 1966).
71 cfr. aXelos, K. Vers la pensée planétaire. París, Minuit, 1964. p. 205.



46 

FERNANDO GILABERT BELLO

Heidegger pero que, a la hora de desarrollar un pensamiento político, 
del mismo modo que sucede en Francia, no recurren al pequeño 
mago de Meßkirch. Y, sin embargo, esta escuela italiana de corte 
heideggeriano si está orientada políticamente hacia la izquierda. 
La izquierda heideggeriana italiana también parte de la crítica a 
la cultura moderna que hace Heidegger pero tampoco desarrolla 
una ontología de lo político, sino que recurre a la superación de 
la modernidad a partir del relativismo filosófico originado por el 
mundo globalizado en el que vivimos72, abriéndose la posibilidad a 
la tolerancia, a la igualdad y a la destrucción del capitalismo, que es 
considerado como un instrumento de poder propiamente moderno 
y, por tanto, anticuado para esta nueva era post-moderna. Es una 
pretensión loable, pero, a nuestro juicio, la modernidad no se ha 
superado, ni puede superarse por el carácter propio de ésta, y porque 
el mundo globalizado, informatizado y multimedia en que vivimos, 
más que abrir posibilidades, busca precísamente cerrarlas. También 
creemos al respecto de esta escuela italiana, que el pensamiento de 
Heidegger, al igual que sucede con el círculo francés, es un mero 
accesorio.

Reiteramos lo mismo que cuando hacíamos referencia a la 
recepción francesa de Heidegger: que la recepción en Italia de 
Heidegger haya dado estudiosos de gran categoría, como Severino73 
o Volpi74, y que los estudios que se han llevado a cabo sobre temas 
como el nihilismo son sin duda de los más importantes para explicar, 
entender y desarrollar la problemática heideggeriana, no implica que 
haya tenido lugar una ontología de lo político en Italia. Esa serie de 
estudios desarrollados en el país transalpino nos ayudan en nuestra 
labor de clarificar el pensamiento de Heidegger, pero la izquierda 
heideggeriana italiana no desarrolla una ontología de lo político 

72 cfr. VaTTimo, G. La fine della Modernitá. Milán, Garzanti, 1999. p. 182, e.c. p. 152.
73 seVeRino, E. Essenza del nichilismo. Milán, Adelphi, 1982.
74 Volpi, F. Il nichilismo. Bari, Laterzza, 2004.



47 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

a partir de Heidegger, sino que toma la crítica de Heidegger a la 
cultura y la amplía al mundo contemporáneo globalizado, ligándola 
a una filosofía política ajena a Heidegger.

Esta escuela está fuertemente influenciada por dos pensadores 
muy ligados a Heidegger: Gadamer y Nietzsche. Dos pensadores 
alemanes son la base de esta escuela italiana. Gadamer es el 
primer gran discípulo de Heidegger y su pensamiento es ante todo 
el desarrollo de la hermenéutica que Heidegger anunciaba en Sein 
und Zeit como aquello que superaría la metafísica tradicional, errada 
al haber olvidado el ser en favor de los entes, y que supondría la 
posibilidad de identificar el ser como lenguaje75. La hermenéutica 
gadameriana considera precísamente al lenguaje como el lugar 
donde se hallan ser y hombre, los cuales están recíprocamente 
relacionados76. Ahora bien, a nuestro juicio, la hermenéutica 
de Gadamer tiene un problema dentro del mismo horizonte de 
comprensión heideggeriano y es que, en el fondo, esa corriente es 
una empresa filosófica tradicional puesto que pretende constituirse 
como un método universal, recogiendo el testigo de las teorías 
filosóficas anteriores a Heidegger, precísamente las que éste 
criticaba por tratar de imponer una metodología más propia de las 
ciencias que de la filosofía77. Pero Gadamer no lleva a cabo ninguna 
consideración sobre la política en su pensar, pretendiendo la 
elaboración de una metodología, que si bien recibe un fuerte impulso 
a partir de las enseñanzas de Heidegger, parte del desarrollo de 
una hermenéutica en la línea de Sein und Zeit, linea que Heidegger 
abandonaría precísamente a partir de la lectura del segundo alemán 
decisivo para esta escuela italiana. Con el estudio de Nietzsche, 
Heidegger empieza ese giro de abandono de la hermenéutica y se 
encamina hacia la historia del ser. 

75 cfr. d’agosTini, F. op. cit. p. 341
76 gadameR, H.-G. Wahrheit und Methode. Tubinga, Mohr, 1975.
77 ZS. s. 122 y ss., p. 143 y ss.



48 

FERNANDO GILABERT BELLO

Esta escuela italiana tiene como epicentro la ciudad de Turín, al 
norte del país. En ella residió Nietzsche muchos otoños al final de 
su vida y fue en Turín donde, en la plaza Carlo Alberto, sufrió un 
colapso mental y se arrojó sobre un caballo para protegerlo de la 
ira de su cochero. En Turín fue donde redactó gran parte de su obra 
tardía, donde ordenó las notas de sus últimos textos. Turín era la 
ciudad donde Nietzsche dejó su impronta78. A consecuencia de ello, 
surgieron en la Universidad de Turín una serie de pensadores que 
se interesaron por el pensamiento nietzscheano dando lugar a la 
Escuela de Turín. La primera de las figuras de la Escuela turinesa 
que inicia un vínculo con la hermenéutica gadameriana es Luigi 
Pareyson, discípulo de Jaspers e introductor del existencialismo en 
Italia79. La tesis central de Pareyson es que la verdad se encuentra 
comprendida en una interpretación y, por lo tanto, no es objetivable, 
sólo pudiendo accederse a ella desde el interior de una formulación 
personal80. Pero es un discípulo de Pareyson quien toma el relevo y 
traslada la hermenéutica a una nueva concepción: Gianni Vattimo.

Hablar de Gianni Vattimo es hablar del pensador italiano de 
más renombre del siglo XX. Vattimo es la figura en torno a la que 
gira la izquierda heideggeriana italiana81. Estudió en Turin con 
Pareyson y en Heidelberg con Gadamer. Su principal contribución 

78 Al respecto del vínculo de Nietzsche con Turín puede leerse la biografía que 
de él realiza Rüdiger Safranski (Nietzsche. Biographie seines Denkens. Múnich, 
Hanser, 2000) y las películas Al di là del bene e del male (1977) de Liliana Cavani 
y Días de Nietzsche em Turim (2001) de Julio Bressane.
79 A este respecto tenemos dos obras fundamentales de Pareyson: La filosofía 
del’essistenza e Carlo Jaspers (Génova, Marietti, 1983) y Estudi sull’esistenzialismo 
(Florencia, Sanzoni, 1950).
80 cfr. d’agosTini, F. op. cit. p. 353.
81 Al respecto de Vattimo, muchas de sus obras tienen relación directa con 
Heidegger. Citamos algunas: Essere, storia e linguaggio in Heidegger (Génova, 
Marietti, 1989), Introduzione a Heidegger (Bari, Laterza, 2008) o La fine della 
Modernitá (cit).



49 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

a la hermenéutica ha sido la reinterpretación de la ontología de 
Heidegger y Gadamer a la luz del nihilismo de Nietzsche. Para 
Vattimo, el desarrollo de la ontología occidental se caracteriza por 
un progresivo debilitamiento de la noción de ser frente al que, en 
lugar de buscar una reapropiación de una noción fuerte y pesada 
del mismo, es necesario acoger esa debilidad y aprovecharse 
del relativismo que evoca. Este hecho origina la superación de la 
metafísica tradicional, la metafísica moderna, y posibilita la irrupción 
en un nuevo paradigma filosófico en el que ya estamos inmersos: la 
post-modernidad. La izquierda heideggeriana italiana, con Vattimo a 
la cabeza, toma esta post-modernidad como la época de un nihilismo 
no destructivo, sino edificante, puesto que permite la transformación 
de la conciencia debido a que las estructuras estables del pasado, 
ahora debilitadas, se muestran flexibles, pudiendo introducirse por 
sus resquicios una nueva ética no aferrada a una moral rígida que 
fundamente además del bien, la violencia y la opresión. Esa nueva 
ética ha de emerger del valor evangélico de la caridad, el último 
valor que emerge de la historia del ser y que sostiene el relativismo 
nihilista82. 

Tenemos entonces que lo que Vattimo toma de Heidegger, para 
su concepción política, es su crítica a la cultura, su crítica a la 
Modernidad. Pero tampoco desarrolla una ontología de lo político, 
sino que establece una teoría política a partir de la hermenéutica 
gadameriana pasada por el filtro de ciertos valores del cristianismo, 
si bien considera a ambos dentro de una índole progresista83. Nos 
parece loable la apuesta de Vattimo pero no estamos de acuerdo 
con todas sus interpretaciones del pensamiento heideggeriano. 
Consideramos, precísamente a la contra, que nuestro mundo aún 
conserva ciertas estructuras de la Modernidad, precísamente las 

82 cfr. d’agosTini, F. op. cit. p. 367.
83 cfr. VaTTimo, G y zaBala, S. Hermeneutic comunismo. From Heidegger to Marx. 
Nueva York, Columbia University Press, 2011. p. 17.



50 

FERNANDO GILABERT BELLO

más ancladas en el poder, y si bien es cierto que estamos viviendo 
en una época donde el organigrama moderno está cambiando, no 
creemos que se deba a una sustitución de categorías, sino a una 
evolución del propio sistema moderno.

 También Vattimo toma como referente a Marx y busca la 
integración de ambas filosofías, la heideggeriana y la marxista. Pero 
la comparativa que hace Vattimo, más que aunar ambas filosofías, 
traza caminos paralelos entre la hermenéutica y el comunismo, 
por lo que la posibilidad de nexos entre ambos se debe a que 
siguen la misma dirección, a saber, que el resultado final de la 
metafísica no es fruto de un progresar, porque no hay un camino 
que avance, sino que a él se llega porque su verdad y necesidad 
son completamente históricas84. Esto es, la línea de Marx y la línea 
de Heidegger serían dos líneas distintas, pero el planteamiento 
de Vattimo busca igualarlas pensando que se recorre un mismo 
sendero. Piensa que Heidegger ha cumplido la premisa de Marx de 
que el filósofo no ha de describir el mundo, sino transformalo85, que 
para Vattimo es igual a interpretarlo86, al señalar que una política 
heideggeriana no persigue una nueva organización metafísica de 
los entes, sino el pensamiento del ser87. La unión del pensamiento 
marxista y heideggeriano es la que puede propiciar la posibilidad 
de un nihilismo edificante que promulgue una nueva ética para los 
tiempos post-modernos. Pero en la posibilidad de una ética es algo 
en lo que Heidegger no encajaría88.

84 cfr. Ib. p. 167.
85 cfr. maRX. K. “Thesen über Feuerbach”. En Marx-Engels Werke Band 3. 
Hamburgo, Argument, 2016.
86 cfr. VaTTimo, G. y zaBala, S. op. cit. p. 167.
87 cfr. Ib. p. 15-16.
88 v. BH. s. 353, p. 288.



51 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Alrededor de Vattimo se ha desarrollado toda una escuela de 
pensamiento heideggeriano, si bien acusa en demasiado la influencia 
de las ideas en torno a la post-modernidad. La concepción que 
estos discípulos tienen de la política, sin embargo, más que afrontar 
el problema de lo político desde Heidegger y el desarrollo de la 
cuestión de una ontología de lo político, parten desde la concepción 
ya expuesta por Vattimo.

1.2.3. La herencia alemana

Alemania es la patria de Heidegger, por lo que pareciera que es allí 
donde más se podría haber desarrollado un pensamiento de lo político 
de índole heideggeriana, al igual que otra derivas de su filosofía. Sin 
embargo, en Alemania pesa el tabú de su adhesión al nazismo. Pero 
es allí donde encontramos los primeros intentos de una concepción 
política heideggeriana, aunque, al igual que en el resto de Europa, 
se pasa por el filtro de una adhesión a otros autores, especialmente 
Marx. Así podríamos decir que, respecto de Heidegger, Alemania es 
un país ambiguo que oscila entre la vergüenza de su participación en 
el nazismo y el haber sido heredera de su pensamiento. Pero aunque 
hablemos de herencia, hemos de señalar que en Alemania no se ha 
dado una suerte de escuela heideggeriana de tintes políticos, sino 
que, más bien, han surgido autores que, al hilo de Heidegger, han 
tenido ciertos nexos con la política, pero, a este respecto, se hallan 
aislados, no creando una escuela común, aunque, indudablemente, 
se busquen los puntos de conexión a partir del nexo heideggeriano. 

La primera autora cuyo planteamiento de la política parte de 
Heidegger es Hannah Arendt. De Arendt sabemos la complicada 
relación que tuvo con Heidegger, como amante y alumna judía, y 
cómo la deriva de su pensamiento fue a la contra de Heidegger en 
muchos aspectos, el más destacado, considerar la vida no como ser-



52 

FERNANDO GILABERT BELLO

para-la-muerte, sino a partir del nacimiento89. La cuestión política en 
Arendt tiene que ver con el sentido de la identidad personal, así ella 
misma empieza su andadura dentro del pensamiento político a raíz 
de la cuestión judía90. Tenemos entonces que, para Arendt, partimos 
del prejuicio de que la identidad humana, al igual que la política, es 
una idea singular, no contemplando la pluralidad que en ella se da. 
El ser humano tiene la particularidad de que no puede ser entendido 
de forma singular, sino siempre en plural y relacionados unos con 
otros. La política es el instrumento que posibilita la unión de diversos 
individuos en una totalidad que se denomina comunidad. Pero el 
prejuicio del hombre como singularidad ha basado la política en la 
esencia del hombre individual y no en las relaciones entre hombres, 
dando lugar a una aberración en la que la pluralidad humana se 
diluye en un individuo idealizado: la humanidad. La política es fruto 
de la acción de los hombres, se produce por la interrelación de las 
diversas acciones de los diferentes individuos de un grupo, tal y 
como se daba en la antigua πόλις griega, donde los ciudadanos 
podían intervenir en la vida pública plenamente, estando la acción 
de cada uno incardinada en el todo de la comunidad. Esta relación 
entre el individuo y el todo se manifiesta en la ciudadanía, en la 
esfera pública. En el mundo moderno, esto se pierde en favor de 
una supuesta protección de la privacidad. Pero esto es alienación 
del mundo y por ello se ha de recuperar la esfera pública. En el 
trasfondo de la teoría política de Arendt se sitúa una idealización 
de la πόλις, considerándola el prototipo de espacio público para la 
comunicación entre ciudadanos91. La propuesta de Arendt es vista 
por algunos como un traslado a la izquierda de las teorías de derecha 

89 v. aRendT, H. Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophischen 
Interpretation. Berlín, Philo, 2003.
90 cfr. wolin, R. op. cit. p. 68 y 75.
91 cfr. aRendT, H. Was ist Politik? (Fragmente aus dem Nachlaß 1950-1959). 
Múnich, Piper, 1993.



53 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

de Heidegger92, y a nuestro juicio es de una originalidad indudable 
al tomar elementos no políticos del pensamiento heideggeriano para 
tratar de establecer una teorización de la política, pero, sin embargo, 
no incide directamente en el pensamiento heideggeriano de la 
materialización de una ontología de lo político93.

El segundo discípulo judío de Heidegger que, junto con Arendt, ha 
sido destacado como filósofo de la izquierda heideggeriana fue Herbert 
Marcuse. Marcuse estudió con Heidegger pero fue distanciándose 
de su pensamiento, sobretodo por la simpatía que el de Meßkirch 
profesaba en un primer momento hacia el nacionalsocialismo94. Ello 
hizo que Marcuse se aproximara a los pensadores del Institut für 
Sozialforschung, que con los años se conocería como la Escuela 
de Frankfurt, si bien en todo momento cargó su visión de la teoría 
negativa frankfurtiana con los elementos del existencialismo 
aprendidos de Heidegger. Sin embargo, en lo propiamente político, 
Marcuse no rescata una ontología de lo político a partir de Heidegger, 
orientándose más a la teoría de Marx desde Hegel, del mismo modo 
que lo hacen Adorno, Horkheimer y el resto de miembros la escuela 
de Frankfurt. Pero aunque Marcuse no rescate una ontología de lo 
político de corte heideggeriano, sin embargo, la teoría política de 
Marcuse le debe mucho a Heidegger. Para Marcuse, la sociedad 
industrial ha producido un estancamiento en la dinámica histórica 
que conduciría a la sociedad sin clases profetizada por Marx. 

92 cfr. wolin, R. op. cit. 113.
93 Un buen resumen del pensamiento político de Hannah Arendt podemos 
encontrar en el capítulo dedicado a ella en la obra de Pablo Badillo Fundamentos 
de filosofía política (Madrid, Tecnos, 1998).
94 A este respecto existen dos cartas en los que Marcuse pide a Heidegger que 
se arrepienta de su adhesión al partido nazi. v. “Briefe an Heidegger” en Tüte 
Stadtmagazin. Politik un Ästhetik am Ende Industriegesellschaft. Zur Aktualitat 
von Herbert Marcuse. Nº especial. Tubinga, 1989, y también en “Heidegger and 
Marcuse: a dialogue in letters” en Collected Papers of Herbert Marcuse. Vol. 1. 
Technology, War and Fascism. Nueva York, Routledge, 1998.



54 

FERNANDO GILABERT BELLO

Esa sociedad industrial y de consumo representaba un estado de 
perfecto nihilismo95. Marcuse, aunque no lo señale explícitamente, 
traslada la crítica radical de la caída en la cotidianeidad, en el das 
Man heideggeriano, a la sociedad capitalista, incidiendo también en 
otros temas como la tecnología y la democracia. Ahora bien, como 
hemos señalado, el vínculo con la Escuela de Frankfurt proporciona 
un marcado contraste con el pensamiento de Heidegger, sobre 
todo en el modo de actuar a la hora de lograr la emancipación96. 
Marcuse, al igual que Vattimo, cuando busca aunar a Heidegger y 
Marx, presenta dos caminos paralelos en la misma dirección, pero 
en uno y otro, la meta resultante es distinta, puesto que el marxismo 
buscaría una emancipación de carácter progresista y retomando 
el espíritu ilustrado y Marcuse no ve nada de eso en Heidegger, 
sino que lo ve como alguien que apoya y justifica el nazismo con su 
silencio97, como quien voluntariamente da un paso atrás en la historia 
de la emancipación. Toda la crítica a la sociedad técnico-capitalista 
que hay en Heidegger y que Marcuse recoge, no puede propiciar 
un acercamiento a Marx sin violentarlo por la cuestión del nazismo 
de Heidegger, rompiendo los posibles nexos de un pensamiento 
marxista y un pensamiento heideggeriano. 

La escuela de Frankfurt siempre se había mostrado contraria a 
los planteamientos de Heidegger, tanto en la primera ola (Adorno, 
Horkheimer) como en la segunda (Habermas). Que Marcuse haya 
sido un puente entre la primera y segunda generación de pensadores 
frakfurtianos, no es un indicio de que se haya revolucionado la idea 
que en la ciudad del Meno tenían de Heidegger. Más bien al contrario. 

95 cfr. maRcuse, H. One-dimensional man. Studies in ideology of advanced industrial 
society. Boston, Beacon, 1991.
96 cfr. wolin, R. op. cit. p. 250-251.
97 cfr. maRcuse, H. “Heidegger and Marcuse: a dialogue in letters”. cit.



55 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Tras la II Guerra Mundial, Adorno, en Jargon der Eigentlichkeit98, 
texto de 1964, quiere rastrear el fascismo que alberga la filosofía de 
Heidegger como exponente de una mentalidad que predispone hacia 
el totalitarismo, sobre todo en el empleo de una jerga aparentemente 
inocente, pero que da la sensación de albergar algo más elevado. 
Habermas, por su parte, también incide en que el pensamiento 
de Heidegger es importante para la iluminación de las premisas 
ontológicas de la Modernidad, pero que ello es empañado por su 
talante reaccionario y por su adhesión al nazismo99.

La escuela de Frankfurt no tendría más interés para nosotros si no 
mediase por medio la figura de Peter Sloterdijk. Sloterdijk es uno de 
los pensadores de más renombre en este cambio de siglo y también 
es, junto con el italiano Vattimo, el máximo exponente vivo de la 
izquierda heideggeriana, con múltiples textos en los que advierte 
de la importancia del pensamiento de Heidegger para este mundo 
del futuro100. Formado en la órbita de los seguidores de la escuela 
de Frankfurt, Sloterdijk se caracterizó por una oposición a la teoría 
crítica101, sobre todo a partir del debate con Habermas al respecto 

98 cfr. adoRno, T. W. Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie. Frankfurt 
am Main, Shurkamp, 1971.
99 cfr. HaBeRmas, J. “Mit Heidegger gegen Heidegger: zur Veröffenlichung von 
Vorlesungen aus dem Jahre 1935”. En Frankfurter Allgemeine Zeitung. Nº 170 
(25 de Julio 1953). También en el prólogo a la edición alemana del libro de Farías 
sobre Heidegger y el nazismo señala esto (“Heidegger. Werk und Weltaschaaung”. 
Prólogo a FaRías, V. Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt am Main, 
Fischer, 1989).
100 Son múltiples los textos en los que Sloterdijk se centra en Heidegger. Algunos 
de los más importantes se recogen en Nich gerettet. Versuche nach Heidegger 
(Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2001) pero también son importantes Zorn und 
Zeit. Politisch-Psychologischer Versuch (Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2006) y 
otros textos.
101 cfr. RauleT, G. La philosophie allemande depuis 1945. Colin, París, 2006. p. 
297 y ss.



56 

FERNANDO GILABERT BELLO

de un pretendido humanismo en filosofía102, el cual es negado por 
Sloterdijk, quien pretende rehabilitar el pensamiento heideggeriano 
dentro de una izquierda política más allá de las disfunciones propias 
de la Modernidad y de la socialización que lleva aparejada, lo cual 
no es más que el producto de la decepción de una política que ya 
nada tiene que ver con el proletariado. Frente a eso, es necesario 
de nuevo el planteamiento de una nueva izquierda de índole 
heideggeriana103. Es más, Sloterdijk vincula el pensamiento de Marx 
con el de Heidegger cuando afirma que ambos coinciden en que el 
planteamiento existencial humano tiene que ser desarrollado en el 
ámbito de una hermenéutica postmetafísica de lo real104.

El último exponente que vamos a citar de los posibles 
continuadores alemanes de un pensamiento de la política de corte 
heideggeriano es Reiner Schürmann, quien acudió a los cursos 
de Heidegger en Friburgo a finales de los años sesenta del siglo 
pasado. Schürmann, a quien consideramos un pensador alemán, 
aunque nació en Holanda, hijo de alemanes, emigrado a Estados 
Unidos y que redactó la totalidad de su obra en francés, ve en la obra 
de Heidegger la posibilidad de una deconstrucción de la filosofía 
occidental que posibilite una praxis a partir de la falta de una αρχε, 
de un principio que rija lo humano en cuanto tal. A partir de esa falta 

102 La polémica con Habermas fue a partir de la conferencia y posterior publicación 
de Sloterdijk Regeln für den Menschenpark. Ein Antwortschreiben zu Heideggers 
Brief über den Humanismus (Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1999). Al mismo 
respondió Habermas con Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu 
einer liberalen Eugenik? (Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2001). Fue una polémica 
como todas las que tienen por medio a Heidegger y el nazismo, una polémica 
mediática que más allá de los dos textos pierde el interés filosófico académico y 
se centra en lo que Heidegger denominó en Sein und Zeit, la Gerede.
103 103 cfr. sloTeRdijK, P. Kritik der zynischen Vernunft. Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 1983. p. 323.
104 v. sloTeRdijK, P. Zur Welt kommen-Zur Sprache kommen. Frankfurter 
Vorlesungen. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1988.



57 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

de principio, de esa an-arquía, se puede teorizar acerca del actuar 
humano en nuestro mundo tecnologizado y globalizado105.

1.2.4. Una nota breve sobre los americanos (del norte y del sur) 
y el particularísimo caso español de Marzoa.

En los últimos años estamos viendo un renovado interés en una 
teoría política de corte heideggeriano en América, tanto en los 
Estados Unidos como en Iberoamérica. No nos atrevemos a señalar 
nada del giro que está tomando la cuestión, pero si tenemos que 
poner el acento en una política a partir de Heidegger, no dejaremos 
de tener en cuenta los múltiples textos que del otro lado del Atlántico 
están surgiendo sobre Heidegger y la política, sobre todo en relación 
al nazismo106. Suponemos que es debido al interés que despierta 
el nazismo en sí mismo, un fenómeno histórico duro y anonadante, 
inasimilable por la conciencia contemporánea107. Esto es, se incide 

105 v. scHüRmann, R. Le principe d’anarchie. Heidegger et la question de l’agir. 
Zurich, Diaphanes, 2013.
106 Podemos aquí incluir los estudios filosóficos y biográficos que de Heidegger 
se están realizando en los últimos años, sobre a todo a partir de la polémica que 
originó el libro de Farías, en el (ya-no-tan) nuevo continente. El propio Farías 
es uno de estos americanos, chileno para más señas, pero también podemos 
destacar los trabajos de Ángel Xolocotzi (op. cit), Richard Polt (The Emergency 
of Being: On Heidegger’s ‘Contributions to Philosophy’. Ithaca, Cornell University 
Press, 2006), Alexander S. Duff (Heidegger and politics. Cambridge, Cambridge 
University Press, 2015), Richard Wolin (The politics of Being, Nueva York, 
Columbia University Press, 2016) o los primeros trabajos (y su particular visión) 
de Enrique Dussel (Hipótesis para el estudio de Latinoamérica en la historia 
universal. Investigación del “mundo” donde se constituyen y evolucionan las 
“Weltanschauungen”. Resistencia, Universidad Nacional de Nordeste, 1966), 
así como infinidad de artículos sobre Heidegger y su relación con la política y el 
nazismo.
107 RodRíguez, R. op. cit. p. X (num. latina).



58 

FERNANDO GILABERT BELLO

más en lo escabroso de la adhesión al nazismo de Heidegger que en 
su filosofía. Sin embargo, también tenemos noticias del viraje hacia 
la izquierda de una concepción política heideggeriana, suponemos 
que vinculados a los movimientos sociales que están llevándose 
a cabo en el continente americano108. Quizás surjan puntos de 
conexión en un futuro con nuestra teoría anarcoexistencialista. Aun 
es pronto para decidirlo, pero, como siempre, vamos tarde.

Por otro lado, es reseñable en nuestro país el acercamiento entre 
Heidegger y Marx que ha llevado a cabo Felipe Martínez Marzoa. 
Mientras autores como Vattimo y Marcuse pretende un acercamiento 
de Heidegger a Marx, Marzoa pretende precísamente lo contrario, 
acercar el marxismo al pensamiento de Heidegger109. Marzoa se 
aleja en sus trabajos sobre Heidegger de los textos heideggerianos a 
fin de utilizar la terminología empleada por Heidegger como una caja 
de herramientas filosófica para el desarrollo de una hermenéutica 
propia sobre el pensamiento griego y la filosofía moderna. Cuando 
Marzoa analiza textos de la izquierda política clásica, como El Capital 
de Marx110, lo hace desde un planteamiento heideggeriano, esto es, 

108 Consideramos que el libro más reseñable a este respecto es el de Ward 
Blanton, Clayton Crockett, Jeffrey W. Robbins y Noëlle Vahanian An Insurrectionist 
Manifesto. (Nueva York, Columbia University Press, 2016) que contiene cuatro 
“evangelios” insurreccionales basados en el modelo filosófico de la cuaternidad 
heideggeriana: tierra y cielo, dioses y mortales.
109 A nuestro juicio, Marzoa es el pensador más original a la hora de unificar criterios 
marxistas y heideggerianos, sobre todo a la hora de exponerlos, no buscando una 
mera aclaración del pensamiento de uno y otro sino la pretensión de lograr un 
desarrollo de ambas concepciones de la filosofía. Como obra reseñable sobre el 
planteamiento de Heidegger puede verse uno de sus breves trabajos en los que 
busca determinar la cuestión central de la obra del de Meßkirch, Heidegger y su 
tiempo (Madrid, Akal, 1995).
110 maRTínez maRzoa, F. La filosofía de “El Capital” de Marx. Madrid, Taurus, 1983.



59 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

considera la filosofía marxiana desde una ontología a la que remiten 
el resto de áreas del pensamiento111.

Lo que, según Marzoa, Heidegger pretende es iniciar un diálogo 
con la historia de la filosofía en su conjunto a fin de operar una 
destrucción de la historia de la metafísica, que Marzoa identificará 
con el capitalismo. Ese diálogo no puede hacerse entre la corriente 
marxista y la existencial, sino que tiene que hacerse en el conjunto 
total de la historia del pensamiento. Porque fruto de esta historia es 
el sentirse fuera de casa y el ser convertido en mercancía, lo cual 
nos sumerge en una desazón que puede patologizarse o devenir 
revolucionaria. Esa alienación a la que estamos sometidos y que se 
identifica en el pensamiento de Marx, está muy cerca del desarraigo del 
que habla Heidegger. La lectura en clave heideggeriana que Marzoa 
hace de Marx, establece unos nexos interesantes para elaborar 
un ontología política heideggeriana, pero, desgraciadamente, tras 
escribir Marzoa su trabajo sobre El Capital, no retomó la cuestión. 
Y si bien, nosotros no vamos a continuar por la senda de Marzoa, 
sí deberíamos de tener en cuenta ese camino por él ya desbrozado 
a la hora de esclarecer la ontología de lo político que alberga el 
planteamiento de Heidegger.

111 cfr. Royo HeRnández, S. “El marxismo heideggeriano de Felipe Martínez Marzoa 
y la Filosofía de “El Capital”. Sociología histórica, nº8. 150 años del libro I de El 
Capital. Murcia, Universidad de Murcia, 2018.





61 

2. Heidegger y lo político

Si el cometido del primer capítulo era el de exponer de forma 
resumida las implicaciones de Heidegger con la política, sobre 
todo a partir de las interpretaciones que de su obra se ha hecho, 
ahora tenemos que ver si hay en Heidegger mismo un pensamiento 
acerca de lo político. Para ello, plantearemos en primer lugar, si hay 
algo que permita hablar de un pensamiento político propiamente 
heideggeriano, con visos a dilucidar una ontología de lo político. 
Seguídamente, expondremos nuestra particular hipótesis de la 
renuncia de Heidegger a la política, y cómo su decepción del nazismo 
tiene que ver con la posibilidad de una contemplación de lo político, 
en tanto que lo dado pre-ontológicamente y que ha de ser sacado a 
la luz de manera ontológica, mientras que el totalitarismo hitleriano 
se convertía en un exponente más de la onticidad política, de claro 
sesgo platónico. Es por ello que incidiremos en la diferencia entre 
lo político y la política como la diferencia habida entre lo ontológico 
y lo óntico. A partir de esta clarificación, desarrollaremos lo que a 
nuestro juicio constituye la posibilidad de una ontología de lo político 
en Heidegger a partir de lo expuesto en su filosofía.



62 

FERNANDO GILABERT BELLO

2.1. Heidegger como pensador de lo político

Tras haber expuesto los precedentes de la llamada izquierda 
heideggeriana y la pretensión de una política a partir de Heidegger, 
sobre todo a partir del acercamiento a las tesis marxianas, nuestro 
cometido continúa abordando la posibilidad de que haya en el 
pensamiento del profesor de Friburgo un contenido político explícito 
o, si por el contrario, nada de esto hay en su trabajo. Que hay 
una serie de hechos que lo vinculan a la política, es evidente: ahí 
está su adhesión al nazismo. Pero es más confuso determinar si 
en él hay una formulación de lo político y, de haberla, si ésta tiene 
realmente que ver con la ideología de Hitler o si, más bien, tiene 
que ver con la formulación de una fundamentación de lo político 
de corte ontológico. Nuestro punto de partida es la preocupación 
de Heidegger acerca de la convivencia del ser humano, lo que 
consideramos una de sus preocupaciones centrales y que, al 
haberse vinculado de algún modo a una supuesta teorización del 
nazismo, ha pasado a un segundo plano para los investigadores en 
Filosofía (y no en Historia112). Esta preocupación por la convivencia 
refleja, más que una teorización acerca de una determinada praxis 
política, un planteamiento de lo político en base a una ontología, a 
un qué-es esa convivencia. Esto es, no hay una dilucidación acerca 
de la política, entendida ésta como un instrumento de gobierno y 
administración social, sino un desarrollo a partir de la existencia 
propia dada en la comunidad. Nuestra reivindicación del Heidegger 
político nos conduce a desarrollar una ontología de lo político y éste 
es el paso fundamental que damos al respecto de la Kulturkritik 
desarrollada por los teóricos de la izquierda heideggeriana. Del 
mismo modo que con Hegel hizo Marx, debemos de hacer un giro, 

112 Para Bernd Martin, los filósofos se muestran reticentes a reconocer el pasado 
nazi de Heidegger. Por ello se ha encomendado el trabajo de investigar el vínculo 
que Heidegger tuvo con la política a los historiadores (cfr. Martin, B. op. cit. p. 64).



63 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

una Kehre si se quiere emplear uno de los términos capitales del 
camino del pensar de Heidegger113, un giro a la izquierda... ¿Por 
qué a la izquierda? La orientación que tome el giro es importante, 
porque, como hemos visto, por lo general, hablar de Heidegger en 
términos políticos se ha vinculado a su adhesión al nazismo y a su 
labor en el Rectorado de la Universidad de Friburgo. 

La adhesión de Heidegger al nacionalsocialismo ni es una mera 
anécdota, ni tampoco significa que en su pensamiento estuviera la 
barbarie descontrolada. Los vínculos entre su filosofía y el nazismo 
se deben a que este último era considerado por Heidegger como 
una expresión de una revolución en marcha vinculada al ocaso de 
la metafísica, a la época de la crisis de la modernidad. La revolución 
nacionalsocialista implicaba la destrucción de uno de los pilares 
fundamentales en los que se asentaba la modernidad: el Estado. 
Frente a ello, podemos defender que Heidegger reclamaría una 
vuelta a la πόλις, vuelta con la que se abría la posibilidad a un 
segundo inicio. 

Política etimológicamente viene de πόλις, del mismo modo que 
lógica viene de λόγος114. En ambos casos, en el transcurrir de la 
historia se ha pervertido su significado115. Momentáneamente, lo que 
debemos tener en cuenta es que la πόλις no es el Estado. El Estado 
es un elemento de la secularización de la teología en política, un 
instrumento donde la ciudadanía se disuelve en la inautenticidad 
relativa al das Man. La πόλις implica lo histórico. Lo histórico, en 
Heidegger es Geschichte y no Historie116. Consideramos importante 
esta distinción porque si aludimos a la πόλις como histórica en el 

113 cfr. GA 11. ss. 115-124.
114 Parece que así comenzó la disertación inaugural del curso de 1934, donde 
todos esperaban que Heidegger comenzara una proclama nacionalsocialista. v. 
SafranSki, R, op. cit. s. 328, p. 330.
115 v. EM. s. 24 y ss, p. 30 y ss.; s. 62. p. 59 y ss.; s. 126 y ss. p. 112 y ss.
116 v. SuZ. s. 375, p. 389.



64 

FERNANDO GILABERT BELLO

sentido de Historie se alude a la historiografía, a la ciencia de la 
historia, relacionando la idea de πόλις con la Grecia clásica en su 
contenido historiográfico, esto es, estaríamos hablando de Pericles 
y Temístocles, lo que no tiene nada que ver con la política veinticinco 
siglos después. Si, en cambio, señalamos con Heidegger que la πόλις 
es histórica en el sentido de Geschichte, la supeditamos al carácter 
de destino, de historia acontecida, algo que si es intrínseco a una 
comunidad, a un pueblo, que, en el caso de Heidegger, es el pueblo 
alemán. Lo político tiene que ver con la historicidad, por lo que se 
justifica la cercanía de Heidegger al NSDAP, al ser considerado éste 
como la posibilidad histórica de llevar a cabo un nuevo inicio117. Al 
adherirse al nazismo, Heidegger se adscribe a lo que ya anunciaba 
en Sein und Zeit: una ruptura con la historia pasada (Historie) en 
tanto que mundo que ya no es más118, pero que, sin embargo, al ser 
constitutivo de la existencia119, es histórico (Geschichte). De ahí la 
necesidad de “repetir”, de volver a comenzar, de re-iniciar la historia, 
en tanto que repetición de lo posible, no como restauración de la 
tradición óntica, sino como su revocación definida como destino 
co-existencial, colectivo, que posibilita la apertura ontológica, la 
apertura al ser120.

Es grande la tentación de considerar esta adhesión como un bajar 
la guardia por parte de Heidegger, como un desfallecer121, como un 
error, incluso uno que es intrínseco a su pensamiento al señalar que 
el error también forma parte de la verdad122, siendo dentro de su 

117 cfr. Lacoue-Labarthe, P. op. cit. p. 31.
118 v. SuZ.  s. 380, p. 394.
119 v. Ib. s. 381, p. 395.
120 cfr. Ib. s. 386, p. 399.
121 cfr. Lacoue-Labarthe, P. op. cit. p. 35.
122 cfr. GA 9. s. 198, p. 168.



65 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

filosofía excusable al representar lo trágico del pensamiento123. Pero 
es que el nazismo se consideraba una posibilidad y Heidegger no se 
equivocaba en la verdad de esa posibilidad. Si se percató de haberse 
equivocado con la realidad del nazismo, pero no con su verdad 
intrínseca124, se equivocó con Hitler pero no con la grandeza interna 
del nacionalsocialismo125. Ese es uno de los motivos fundamentales 
de la renuncia al cargo de Rector.

Siguiendo esto, podriamos señalar que la posibilidad de una 
ontología de lo político está más allá de la época del Rectorado. 
Se ha considerado como texto político fundamental de Heidegger 
el discurso de 1933126, una pequeña obra maestra en cuanto 
a la formulación y la composición127. Encontramos también 
consideraciones políticas en otros textos anteriores y posteriores a 
su entusiasmo con el nazismo, sobre todo en aquellos que tienen 
como eje central la crítica a la τεχνη. Ésta ha sido la línea por la 
que se ha orientado la Kulturkritik de la izquierda heideggeriana: el 
concepto de trabajo heredado de los revolucionarios volkisch, como 
Jünger128, que Heidegger emplea en los años treinta, se sustituye 
por el concepto de obra, dotándolo a su vez de cierto contenido 
estético129 y situándolo en algo así como el “nacionalesteticismo”130. 
Sin embargo, queremos señalar que Heidegger, aunque retirado del 
nazismo en 1934, sigue, en cierto modo, vinculado a su verdad, a 

123 cfr. trawny, P. Irrnisfuge. Heideggers An-Archie. Berlín, Matthes & Seitz, 2014. 
p. 63.
124 cfr. Lacoue-Labarthe, P. op. cit. p. 36.
125 v. EM. s. 208, p. 179.
126 GA 16. ss. 107-117.
127 cfr. Löwith, K. Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein Bericht. 
Stuttgart, Metzler, 1986.
128 v.  Jünger, E. Der Arbeiter. Herrschaf und Gestalt. Stuttgart, Klett-Cotta, 2007.
129 v. Lacoue-Labarthe, P. op. cit. p. 68.
130 v. Ib. p. 69.



66 

FERNANDO GILABERT BELLO

su grandeza en tanto que revolución que permite el segundo inicio, 
una verdad grande que los nazis no entendieron al dejarse arrastrar 
por el mundo moderno y tecnificado y convertirse en su culmen. 
Para nosotros, del mismo modo que en los precedentes de una 
izquierda heideggeriana, la verdad que Heidegger encontró en el 
nacionalsocialismo tiene que ver precísamente con el trabajo, con la 
tierra y con la tradición, con aquello que hacía frente a lo moderno. 
El contenido político de la obra de Heidegger es también aquel que 
somete la modernidad a revisión, esgrimiendo la tradición, la tierra y 
el trabajo o la obra, siendo éste trabajo u obra algo realizado bajo los 
auspicios del artista o el artesano, es decir, lejos de tener el carácter 
industrial del mundo de la Ge-Stell.

No creemos que haya épocas en el pensamiento de Heidegger 
con mayor o menor contenido político. Creemos que hay una 
preocupación política con posterioridad a la Kehre que puede ser 
aprovechado para el desarrollo de una ontología de lo político, del 
mismo modo que la hay en el pensamiento que desemboca en la 
adhesión al nazismo, sólo que aquella tiene un tono distinto al habido 
en Sein und Zeit y su desarrollo hasta ese giro. Ese giro relacionará, 
de algún modo, lo político con el poetizar, si se quiere, con el arte, con 
el hacer-arte (trabajo y obra). El ejemplo es la poesía de Hölderlin: 
Alemania no tendrá salvación si los alemanes no se ponen a la 
escucha de Hölderlin131, esto es, Alemania, como nación, no tendrá 
ninguna posibilidad para entrar en la Historia como pueblo. Cuando 
alude a Hölderlin alude a la poesía, al arte, lo que implica ese cambio 
en la interpretación que Heidegger hace de lo político. El arte toma 
las riendas porque es lenguaje, algo que permite la comunicación en 
la comunidad, que, en el caso de Heidegger, es el pueblo alemán. 
El poeta, el artista, crea el mito y con ello crea el lenguaje132. El mito 
siempre tiene que ver con el comenzar, con el re-inicio de la historia, 

131 cfr. GA 4. s. 43. p. 51.
132 cfr. Lacoue-Labarthe, P. op. cit. p. 72.



67 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

sobre todo al advenir la época del nihilismo, porque el mito crea 
mundo y dota de sentido al sinsentido en el tiempo de indigencia, al 
tornarse bisagra entre los viejos dioses que han huido y los nuevos 
que aún están por venir133, esos nuevos dioses son anunciados por 
el poeta que profetiza al formular con palabras el mito del inicio. 
Ese mito es necesario como fundamento de lo político porque el 
mito es un fenómeno ficticio, no responde a hechos reales, pero, 
sin embargo, es necesario para ofrecer a la comunidad un destino 
a raíz de su origen. Es posible que en Heidegger, el destino no sea 
posible sin una base mística del tipo del mito del olvido del ser134. Y 
ese destino es a lo que se dirige lo político.

El presunto abandono de la política en 1934, es porque ésta se 
entiende como un instrumento de gobierno, conclusión a la que 
Heidegger llega desengañado del nazismo, pero aquello que es lo 
político sigue siendo una de las cuestiones centrales de su filosofía. 
Pero la revolución en marcha que en los años veinte impregnaba el 
espíritu alemán y que entusiasmó a Heidegger había fracasado en el 
nazismo. Ello indicaba que la comunidad aún no estaba preparada 
para el advenimiento anunciado por el poeta de un segundo inicio. 
Tras el abandono del Rectorado, Heidegger adopta el tono profético 
del mismo modo que los poetas, advirtiendo del peligro del mundo 
moderno, del mundo de la Ge-Stell que impide que la voz de los 
poetas se escuche al enterrarla cada vez más en la tecnociencia 
moderna.

133 v. GA 4. s. 44. p. 52.
134 Hay mucho escrito sobre la relación de la filosofía de Heidegger y los mitos, 
o sobre la base mística de su pensamiento y su relación con la mística cristiana 
medieval. Al respecto del vínculo de su pensamiento con lo mítico v. Leyte, A. “El 
mito Heidegger”. Argumenta Philosophica 2017, vol. 2.



68 

FERNANDO GILABERT BELLO

2.1.1. El abandono de la política por parte de Heidegger. Una 
hipótesis

Hacemos un breve excurso hermenéutico a fin de dilucidar las 
claves que llevaron a Heidegger a apartarse del nacionalsocialismo. 
Heidegger se percató de que el nazismo no iba a culminar en un re-
inicio, sino que más bien el totalitarismo se convertiría en el cénit de 
la modernidad. 

Que Heidegger se metiera en política indica que, de algún modo, 
quiso participar en la revolución que estaba en marcha en los años 
veinte en la Alemania de entreguerras. El papel que quiso tomar era 
claro: ser el guía del guía135. Ese era el papel predestinado para el 
filósofo y para la Universidad, lo cual nos lleva de nuevo a la πόλις, 
pero esta vez, de manera histórica, al hilo del inicio del racionalismo 
en la Antigua Grecia. Platón y Aristóteles, los pensadores más 
importantes de aquellos tiempos, no sólo hicieron una filosofía 
política, también trataron de llevarla a la práctica, al asesorar Platón 
al tirano Dionisio136 y Aristóteles al ser preceptor de Alejandro 
Magno137. En muchos lugares se ha señalado la cuestión de que la 
ambición política de Heidegger era alcanzar la altura filosófica de 
Platón asesorando a un gobernante138. En este caso el lider político 
elegido sería Hitler, el Führer que habría de llevar a Alemania a 
retomar su grandeza, vindicando, incluso, un paso más en la misma. 
Ser guía del guía implicaba la experiencia práctica de Platón en 
política... pero no la teórica. La filosofía política del Platón teórico, 
expuesta en República, describe una ciudad-estado ideal donde los 

135 v. rodríguez. R. op. cit. p. XXVII.
136 cfr. guthrie, W. K. C. A history of greek philosophy. Cambridge, Cambridge 
University Press, 1975. Vol. 4. p. 36.
137 PSeudo caLíSteneS. Historia Alexandri Magni. Berlín, Weidmann, 1977.
138 cfr. ott, H. op. cit, p. 277. o rodríguez, R. op. cit.



69 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

hombres más sabios, los filósofos, están al frente del gobierno139. 
Pero el Platón práctico no cumplió su predicado, sino que su papel 
como filósofo fue desviado hacia el mero asesoramiento. Porque 
Siracusa, la colonia gobernada por Dionisio, buscaba reflejar la 
ciudad-estado ideal de Platón, pero no gobernada por un filósofo 
sino por un político. Creemos, más bien, que Heidegger se apoyó 
en el ejemplo aristotélico más que en en el platónico: la política de 
Aristóteles es más bien en una descripción de las diferentes formas 
de gobierno que rigen la convivencia de los hombres. Heidegger 
quería ser el tutor del Führer del mismo modo que Aristóteles lo fue 
del ήγεμον más notable de la antigüedad. El modelo de Heidegger 
es Aristóteles y es un lugar común, dentro de las investigaciones 
heideggerianas, la relación que hay entre la filosofía de uno y otro140. 
Sin embargo, creemos que cuando recurre a la obra de Platón como 
sustento de referencia es precísamente el punto en que se produce 
el cisma con el nacionalsocialismo.

Heidegger no abandona lo político. Al dimitir del Rectorado 
abandona el vínculo con el nacionalsocialismo “oficial”, pero sigue 
creyendo en la grandeza de este movimiento141. Ya hemos señalado 
que lo político en Heidegger tras abandonar el Rectorado tiene el 
carácter de la voz profética del advenir. Pero el motivo de porqué 
abandona la política (que no lo político) es difuso, aunque los indicios 
apuntan a contemplar el nazismo como el culmen del olvido del ser. 
En algunos casos, incluso se apela a que la dimisión rectoral fue por 
motivos éticos, al levantarse el nazismo contra algunos de sus propios 

139 v. PLatón. República. 473d.
140 Existe una gran cantidad de trabajos a este respecto, exponerlos sería 
demasiado. Destacamos el trabajo de Franco Volpi Heidegger e Aristotele (Roma, 
Laterza, 2010) ya que creemos que presenta la influencia del griego sobre el 
de Friburgo de un modo más conciso y desenmaraña las claves del porqué la 
filosofía heideggeriana es deudora de la aristotélica.
141 EM. s. 208, p. 179.



70 

FERNANDO GILABERT BELLO

jerarcas por cuestionar la dirección que el partido iba tomando142. La 
versión que el propio Heidegger nos cuenta es que se decepciona 
con el nazismo y de ahí que abandone la política143. Por nuestra 
parte, creemos que la decepción es más profunda: No es Hitler, es 
Platón quien le decepciona políticamente, esto es, el abandono de la 
política tiene unas raíces mucho más filosóficas que las presentadas 
por los historiadores, tiene más que ver con el pensar intrínseco del 
camino que recorre la filosofía de Heidegger que con la sociedad 
y el tiempo que le tocó vivir. Se ha señalado muchas veces que se 
adhirió al nacionalsocialismo porque su filosofía lo empujaba a ello, 
porque había en ella un remanente político que posibilitaba ligar su 
pensamiento con el totalitarismo144. Pero nuestra hipótesis es que 
ese remanente político que le empujaba a adherirse a la revolución, 
no estaba en Aristóteles, sino en Platón.

El héroe de juventud de Heidegger es Aristóteles, no Platón. El joven 
Heidegger, un seminarista orientado familiarmente hacia la curia, 
entra en contacto con la filosofía de Aristóteles a partir de la estima 
que de él tienen los teólogos en la Konradihaus de Constanza145. 
Esa inclinación a la teología que Heidegger tiene en esos primeros 
años de formación, es la que abre la puerta a Aristóteles, ya que 
el estagirita era considerado como la máxima autoridad filosófica 
por la escolástica, la corriente teológica y filosófica dominante en 
la Edad Media, el ingrediente filosófico más importante de aquella 

142 cfr. ott, H. op. cit. p. 277.
143 GA 16. s. 388, p. 40.
144 Muchos ejemplos de textos sobre cómo la filosofía de Heidegger conduce al 
nazismo podemos encontrar entre los antiheideggerianos antes citados: Farías, 
Faye, González Varela... En muchos casos estos trabajos se aprovechan del 
contenido sensacionalista que implica el horror nazi. Pero también hay trabajos 
más serios que muestran el espíritu revolucionario que hay en el pensamiento de 
Heidegger y de ahí su entusiasmo por la posibilidad del cambio que suponía el 
movimiento nacionalsocialista, como los también citados de Xolocotzi o Rodríguez.
145 cfr. SafranSki, R, op. cit. s. 25, p. 35.



71 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

época146. Al finalizar el seminario es, sin duda, el momento en que la 
interpretación que Heidegger hace de Aristóteles toma la dirección de 
la fenomenología, al recibir de manos de Conrad Gröber, uno de sus 
maestros en el seminario, el libro de Brentano Von der mannigfachen 
Bedeutung des Seienden nach Aristoteles147. A través de Brentano 
llegó Heidegger a la fenomenología de Husserl148, buscando 
compatibilizar el pensamiento aristotélico con la fenomenología 
durante toda la década de los años veinte. Prueba de ello son los 
cursos que sobre Aristóteles imparte en 1921149 y 1922150, así como 
el conocido informe sobre sus lecciones que redactó, a instancias de 
Paul Natorp, a fin de optar a una plaza académica en la Universidad 
de Marburgo151. La interpretación que Heidegger hace de Aristóteles 
es en clave ontológica, sobre todo de los tratados aristotélicos que 
la tradición metafísica ha abordado desde otras perspectivas, como 
la Física152 o la Ética a Nicómaco153. Defendemos la importancia de 
esta perspectiva de trabajo al respecto de Aristóteles en el joven 
Heidegger, en camino ya de una destrucción de la historia de la 
ontología tradicional, que abra la posibilidad a una nueva ontología 
fenomenológica que propicie la comprensión del ser. Esta postura 
la mantendrá incluso después de la redacción de Sein und Zeit, a lo 
largo de todo su camino en el pensar. Respecto de la Física la cuestión 

146 v. ferrater Mora, J. op. cit. Vol II, Entrada “Escolástica”. p. 1060.
147 brentano, F. Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles. 
Friburgo de Brisgovia, Herder, 1862.
148 cfr. SafranSki, R, op. cit. s. 41, p. 51.
149 GA 61.
150 GA 62.
151 Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles (Anzeige der 
hermeneutischen Situation. En GA 62. ss. 343-411.
152 ariStóteLeS. Physica. Oxford, Clarendon Press, 1930.
153 ariStóteLeS. Etica Nicomachea. Oxford, Clarendon Press, 1979.



72 

FERNANDO GILABERT BELLO

parece clara: con la palabra φύσις, los griegos expresaban el ser154. 
Pero ese sentido se ha perdido en la historia de la filosofía, por lo 
que la labor de Heidegger es la de señalarlo, porque el no tenerlo 
en cuenta implica que la relación con el mundo, en el que estamos y 
que forma parte de lo que nosotros mismos somos, es de extrañeza 
y exotismo. ¿Cómo recuperar el sentido del ser que poseían los 
primeros griegos, los que para aludir a ese ser nombraban a la φύσις? 
La propuesta de Heidegger al respecto implica a la praxis y es ahí 
donde entra en juego la ética aristotélica. El carácter de la ética es 
una praxis respecto del ser, que no sólo está en los tratados éticos 
de Aristóteles, sino en toda su obra, siendo incluso la propia Física 
un ejemplo por albergar la pretensión de “decir el ser”. Sin embargo, 
la ambición de Heidegger es elaborar de nuevo esa praxis. La praxis 
aristotélica ha de ser recuperada y limpiada de los errores que la 
tradición le ha impuesto, siendo los más chocantes los errores de 
traducción al latín155. Pero ello no basta para recuperar el ser, porque 
éste yace oculto en la contemporaneidad bajo el peso de la historia 
de la filosofía, de la historia de la metafísica.

Todo el camino hacia Sein und Zeit lo hace Heidegger de la mano 
de Aristóteles. En estos años de formación no lo considera aún como 
pervertido por la herencia platónica, como si lo hará años después, 
cuando se cruce en su interpretación de los griegos la lectura de 
Nietzsche156. Y si bien, también tiene lecturas de Platón anteriores 
a la publicación de Sein und Zeit157, éstas no tienen el impacto que 
tuvo el encuentro con los textos aristotélicos. De esos años de 
formación con Aristóteles, recibe la praxis que supondrá la analítica 
existenciaria de 1927, ya que creemos que el contenido primordial 

154 cfr. EM s. 17, p. 23.
155 cfr. Ib.
156 cfr. GA 6.
157 Por ejemplo, el curso del semestre invernal de 1924-1925 (GA 19).



73 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

de Sein und Zeit es una práxis ética que se ocupa de la mismidad de 
la existencia, del mismo modo que la ética aristotélica158. 

Tenemos entonces que la analítica existenciaria expuesta en 
Sein und Zeit es una ética y esta ética establece un primer momento 
dentro de la praxis filosófica. Pero esta praxis no es sólo la ética, 
sino que en Aristóteles deriva en un segundo momento, la política. 
La política es el siguiente paso que Heidegger debiera dar en su 
camino del pensar siguiendo al estagirita, pero en Sein und Zeit no 
se contempla ese paso filosóficamente. Sin embargo, en los años 
treinta querrá dedicarse a ello. En el pensamiento aristotélico, al final 
de la Ética a Nicómaco, de la ética se deduce la política159. Podriamos 
hacer un paralelismo con el proyecto heideggeriano, puesto que 
también, casi al finalizar la parte escrita de Sein und Zeit, se abre la 
posibilidad de una teoría de la comunidad en el parágrafo 74160. Pero 
luego no recurrirá a Aristóteles. Su actitud respecto de la política 
aristotélica, al igual que en el resto de su filosofía, es ambigua. En el 
planteamiento heideggeriano de la pregunta por el ser, Aristóteles es 
quien sostiene y mantiene la cuestión en torno al ser, pero también 
le dió un giro nefasto: preguntó primero por el ser, pero también 

158 De modo aclaratorio, nos vemos en la necesidad de exponer nuestra visión de 
la ética más allá del perverso sentido que la moral le ha impuesto en la tradición. 
Entendemos la ética a partir del carácter que le otorga Aristóteles, el cual la basa 
en la mismidad, y que es la que Heidegger toma como praxis. La mismidad parte 
de un análisis del sí mismo desde “ya-en-el-mundo”. Nada tiene que ver con los 
otros ni con el bien común, salvo que esos otros me afectan al estar también 
en el mundo. De este modo, Sein und Zeit no es una metafísica, siguiendo a la 
Ética de Aristóteles, puesto que no pregunta por el “qué”, sino por el “cómo”. Esta 
concepción de la ética no es únicamente aristotélica y, por ende, de Heidegger, 
sino que también la encontramos en otros pensadores como, por ejemplo, Kant, 
quien habla de una moral, que identificamos con la ética, dentro del sí mismo (v. 
Kritik der praktischen Vernunft. Hamburgo, Meiner, 1990. p. A 289).
159 cfr. ariStóteLeS. Etica Nichomachea. 1181 b.
160 SuZ. s. 382 y ss., p. 396 y ss.



74 

FERNANDO GILABERT BELLO

contestó a la pregunta, designando que el ser era la sustancia y, 
con ello, prefiguró e inauguró la larga errancia de la metafísica 
que alcanza todavía a Husserl. Los conceptos y esquemas del 
pensamiento político aristotélico son extraños al dominio que debe 
estudiar, dándose una doble transferencia métodica de lo técnico en 
lo físico y de lo físico en lo político161. 

 Las “políticas” de Platón y Aristóteles son un descripción de las 
formas de gobierno y de la convivencia pero siempre tratándose 
desde la πόλις, no puede reflejarse desde el Estado y las sociedades 
modernas y Heidegger es consciente de esto162. Aristóteles no 
presenta una solución real al problema de la convivencia, si bien es 
cierto que entre las diversas formas gubernamentales que describe 
tiene preferencias. Pero esas preferencias no tienen un fundamento 
que las haga erigirse como las formas ideales de gobierno de la 
comunidad, no hay espacio para las utopías en la política aristotélica. 
La praxis de Heidegger si persigue una nueva forma gubernamental, 
una nueva forma política propia de un nuevo inicio.

La elaboración de Sein und Zeit se sitúa históricamente en la época 
de la República de Weimar, la cual no satisfacía a nadie en Alemania, 
al ser considerada una imposición por parte de los vencedores 
tras I Guerra Mundial en el Tratado de Versalles (el armisticio 
por el que se puso fin a la Gran Guerra), así como la exigencia 
de que Alemania y sus aliados aceptaran toda la responsabilidad 
de la guerra, se desarmaran y pagaran indemnizaciones al bando 
vencedor163. Sin embargo, fue ésta una época bastante fructífera 
en lo cultural, puesto que el horror vivido en la guerra originó una 
reflexión sobre el ser humano y su papel en el mundo, coincidiendo 

161 cfr. SchürMann, R. Op. cit. pp. 118-119.
162 cfr. GA 34. s. 18, p. 27.
163 cfr. fuLbrook, M. A history of Germany 1918-2008. Londres, John Willey & 
Sons, 2009.



75 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

con la zozobra de la razón moderna. En esos años, se impone en 
el pensamiento, el arte y la cultura un discurso metafísico-poético 
sobre el caos164 y, en ese tono, surgen en Alemania una serie de 
obras caracterizadas por la teoría de que a partir del caos, puede 
surgir un renacer desde la misma decadencia en la que se ve 
sumergida el pueblo alemán. Unos cuantos ejemplos de ello son El 
espíritu de la utopía de Ernst Bloch165, La decadencia de Occidente 
de Oswald Spengler166, el Comentario a la Carta a los Romanos de 
Karl Barth167, e incluso podemos incluír como uno de estos libros 
a Mi Lucha de Adolf Hitler168. Estos libros además son un punto de 
inflexión en la lengua alemana: usan un lenguaje violento, repleto de 
neologismos. Sein und Zeit pertenece a esta constelación literaria. 
Si bien la originalidad del pensamiento de Heidegger es indudable, 
no puede entenderse separado de su contexto histórico169.

Estos teóricos del “renacer” presentaron un especial énfasis 
en la vuelta al clasicismo de la antigua Grecia. Políticamente, se 
tomó la figura de Platón como estadista frente a la disolución del 
Estado por parte de partidos políticos y sindicatos, sobre todo a 
partir de la idea de una aristocracia espiritual que debe gobernar 
a la nación pedagógicamente, esto es, formando ciudadanos y no 
dominándolos170. Heidegger también participaba de ese Zeitgeist. 
Su fascinación por el mundo griego y su consideración, igual que 
la de Hegel, de que Alemania era la heredera del espíritu heleno, 

164 v. Steiner, G. Heidegger. Chicago, University of Chicago Press, 1987. p. 10.
165 bLoch. E. Geist der Utopie. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1985.
166 SPengLer. O. Der Untergang des Abendlandes. Múnich, DTV, 1993.
167 barth. K. Der Römerbrief I. Zúrich, Theologischer, 2010.
168 hitLer. A. Mein Kampf.  Múnich, Institut für Zeitgeschichte, 2016.
169 cfr. Steiner, G. op. cit. p. 10.
170 v. roSSi, L. A. “La pólis como instauración de la política”. En Studia Heideggeriana 
VI: ¿Hay una medida sobre la tierra? 2017. pp. 149.



76 

FERNANDO GILABERT BELLO

lo hace mirar hacia Atenas171. El ideal, la utopía, era el retorno, el 
resurgir y algunas voces enunciaban que la esperanza era volver 
a Platón172. Heidegger, creemos, no fue ajeno a esta pretensión. 
También parece querer volver a Platón: tal vez en la Politeia de 
Platón, en La República, pudiese hallar las claves para establecer 
una praxis política a partir de la materialización de una utopía. Al fin 
y al cabo, todos los diálogos de Platón se refieren más o menos a la 
cuestión política173.

En múltiples ocasiones se ha señalado, siguiendo el planteamiento 
antes expuesto, que Heidegger quería ser para Hitler lo mismo que 
Platón lo fue con el tirano Dionisio174. Nosotros pensamos, más bien, 
como ya hemos dicho, que la pretensión de Heidegger era ser, como 
Aristóteles fue con Alejandro Magno, el tutor del gran hombre de 
Estado. Pero, como hemos señalado, Aristóteles es mero descriptor, 
no aporta soluciones a la política, y de ahí el recurso a Platón. Platón 
es, junto con Aristóteles, el más grande filósofo de la Antigüedad 
según la tradición occidental, siendo todo el pensamiento de 

171 v. trawny, P. Heidegger und der Mythos. cit. p. 31.
172 cfr. Jaeger, W. W. Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. Berlín, 
De Gruyter, 1973.
173 StrauSS, L & croPSey, J. History of Political Philosophy. Chicago, University of 
Chicago Press, 1987. p. 43.
174 A este respecto puede contemplarse, por ejemplo, la ya citada biografía de 
Heidegger escrita por Hugo Ott, en la que se alude al fracaso del Rectorado como 
un “regreso de Siracusa” (v. ott, H. op. cit. p. 277) o la introducción que Ramón 
Rodríguez hace a la edición castellana de Escritos sobre la Universidad cuyo título 
(Heidegger y el nacionalsocialismo. ¿Un viaje a Siracusa?) también alude al viaje 
a los dominios de Dionisio (v. rodríguez, R. op. cit). El historiador Berndt Martin, 
por su parte, señala que Heidegger se creía elegido para este papel porque se 
veía a sí mismo como “máximo filósofo en vida”. Las pretensiones de liderazgo de 
Heidegger “tenían como propósito guiar al Führer, domesticar en cierta manera el 
movimiento naconalsocialista científica y filosóficamente”. Heidegger lo que hizo 
fue reivindicar la figura del filósofo como teórico detrás de la política (cfr. Martin, 
B. op. cit. p. 65).



77 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Occidente heredero del platonismo en su combinación-fusión con 
el judeocristianismo, siendo incluso toda la filosofía occidental una 
nota a pie de página de Platón175. Ahora bien, la tradición filosófica 
ha derivado en considerar que los diálogos son en su mayoría textos 
políticos176. Precísamente, lo que Heidegger quiere deconstruir, esto 
es, toda la tradición filosófica, proviene de Platón, la modernidad es 
platónica y ya Heidegger lo sabe cuando pretende dar el salto a la 
investigación de la política, cuando pasa del estudio del sí-mismo al 
del nosotros mismos177. Sin embargo, aún piensa que lo que ha hecho 
la tradición es malentender a Platón, que la base de la problemática 
platónica es la problemática del ser178, pero no se había percatado 
de que precísamente con eso comenzaba la filosofía y, con ella, se 
originaba la modernidad, se originaba el tiempo de la razón179.

Pero al principio de su participación política, Heidegger es 
decididamente platónico. Cuando lee a Platón, no se siente 
apremiado por la política, pero espera un cambio histórico que quizá 
traiga una nueva comprensión del ser180. Si bien en otros textos, como 

175 v. whitehead. A. N. Process and reality. Nueva York, Harper and Row, 1957. p. 
63.
176 StrauSS, L. The city and man. Chicago, McNally, 1964. p. 87.
177 cfr. adrián eScudero, J. “Heidegger y los Cuadernos Negros. El resurgimiento 
de la controversia nacionalsocialista” [en línea]. Differenz, Revista Internacional de 
Estudios Heideggerianos y sus derivas contemporáneas. nº 0. http://institucional.
us.es/differenz/uploads/differenz/numero-0/adrian1.pdf [Consulta: 29 de agosto 
de 2016]. ISSN: 2386-4877. p. 122.
178 SuZ. s. 2, p. 23.
179 Es un lugar común en los planteamientos de Heidegger con posterioridad a 
1934, señalar que el origen de la filosofía es precísamente cuando se empieza a 
plantear la cuestión del ser y, con ello, nace la filosofía. Lo originario era anterior 
a ese aparecer de la razón (y la filosofía) y es a la búsqueda de ese pensar 
originario a lo que debe apuntar el pensamiento. v. p. e. EM y WP.
180 cfr. SafranSky, R. op. cit. s. 266, p. 269.



78 

FERNANDO GILABERT BELLO

las lecciones del semestre invernal de 1931-1932181, ya Heidegger 
denota la posibilidad del advenimiento de un gran instante en la 
historia, como una vuelta a los comienzos griegos y la posibilidad 
de materializar en esa vuelta una utopía política de índole platónica. 
Prueba de este platonismo es el discurso Die Selbstbehauptung der 
deutschen Universität182, señalado como punto álgido de su conexión 
con el nazismo, debido al tono revolucionario de sus palabras y al 
ambiente que en la Universidad se respiraba, haciéndolo parecer, 
más que un evento académico, un acto del NSDAP, hasta el punto 
que los preparativos del discurso tenían el esplendor de una fiesta 
nacional183. Pero la sensación de estupor tras el discurso fue 
generalizada porque llevaba “la marca de la habitual filosofía y el 
lenguaje de Heidegger”184, porque es Platón y no Hitler quien habla 
en este discurso. La idea “política” del discurso es bastante sencilla 
una vez depurada la criptología del léxico que Heidegger emplea en 
el mismo: el rector es el guía espiritual de la Universidad, pero éste, 
a su vez, ha de ser dirigido por ese mismo espíritu. La Universidad, 
además, ha de ser la guía de los dirigentes, quienes han de ser 
formados en la Universidad, para así guiar al pueblo185. El verdadero 
guía es el espíritu de la Universidad, caracterizado por su cercanía 
con el saber, por su amor al saber (φιλείν-σοφία). El filósofo es quien 
lleva consigo el verdadero espíritu del saber y, por tanto, ha de ser 
el guía de la Universidad, del mismo modo que en la República de 
Platón, el filósofo ha de ser el guía de la πόλις186. Que la Universidad 
se dedique a la ciencia no es impedimento para que afronte también 
la política, ya que la ciencia, tal y como la entiende Heidegger, no 

181 cfr. GA 34.
182 En GA 16, ss. 107-117.
183 cfr. SafranSky, R. op. cit. s. 285. p. 287.
184 ott, H. op. cit. p. 176.
185 GA 16. s. 107, p. 7.
186 cfr. PLatón. República. V. 473d.



79 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

es un mero positivismo, sino que su cometido es la búsqueda de lo 
originario del colectivo al que pertenece, y sólo atendiendo a esto 
que es originario, puede llegarse a comprender la misión política 
del pueblo alemán187. El guía, entonces, debe ser especialista en 
esa ciencia originaria, siendo la Universidad donde deben formarse 
los guías. De ahí que pensemos que la inclinación de Heidegger 
se escore más hacia Aristóteles que hacia Platón: el guía debe ser 
el preceptor, porque de lo que se está hablando, en el fondo, es 
de educación, de formación. Pero, del mismo modo que Platón, 
Heidegger quiere poner a la filosofía en un lugar preeminente, 
establecerla como guía del espíritu del pueblo. No es su intención 
únicamente insertar la filosofía en la vida comunitaria, como la de 
algún que otro “ilustrado”, sino que ha de llevar la voz cantante al ser 
la garante del saber y del espíritu alemán. 

El modelo político de Heidegger es, al igual que el platónico, 
cláramente vertical. Encontramos en la cúspide a los filósofos, como 
gobernantes, los verdaderos guías. El resto de la pirámide política 
también es una versión de las castas platónicas. Cuando Heidegger 
habla en el discurso del Rectorado de los tres servicios, a saber, 
el servicio del trabajo, el de las armas y el del saber188, coinciden 
con los tres tipos de hombres que hay en la República utópica de 
Platón: los productores, los guerreros y los gobernantes189. Pero la 
apelación constante que Platón hace a un mundo extramundano 
no puede casar con un pensador de lo fáctico como es Heidegger, 
unido a que los textos aristotélicos le proporcionaban material para 
esa facticidad. 

El breve escarceo de Heidegger con el platonismo acaba 
bruscamente al percatarse de que el nazismo era acorde a ese 

187 v. GA 16. s. 108, p. 8-9.
188 cfr. Ib. s. 113, p. 14.
189 cfr. PLatón. República. II.



80 

FERNANDO GILABERT BELLO

platonismo, y que ambos formaban parte de una misma línea de 
error. La ruptura con Platón pudo venir de la relectura que hizo de 
Nietzsche en los últimos meses del Rectorado. No está de más 
recordar que Nietzsche consideraba su filosofía como inversión 
del platonismo190 ya que éste había alejado a la filosofía del mundo 
verdadero191. Si el nazismo estaba en camino de alejarse del mundo 
en aras de una idealidad, presentaba las mismas carencias que el 
resto de sistemas que habían aparecido bajo la hegemonía de la 
metafísica. Esto es, Heidegger se percata de que todo Occidente, y 
los totalitarismos como su sistema último no es ninguna excepción, 
está teñido de platonismo, que se hizo fuerte con la aparición de la 
razón en la Atenas socrática y con el auge del judeocristianismo, 
que convirtió a ese platonismo en la teología que más tarde se 
secularizará en la tesis política de la monarquía, con lo cual el hilo 
no queda suelto, sino que vuelve a engarzarse en la historia de la 
razón, en la historia de la metafísica.

Heidegger no encuentra un referente griego para llevar a cabo una 
praxis política. Aristóteles no le sirve porque es mera descripción y 
Platón es el origen de lo que cuestiona. A partir de este desengaño, 
desarrolla una crítica mordaz al platonismo en los años siguientes 
al abandono del Rectorado, como en el curso de 1935 Einführung 
in die Metaphysik (“Platón es una caída del pensar desde su inicio 
trágico”)192 o en Platons Lehre von der Wahrheit193. Esta decepción 
política forjada en el desengaño de Platón y la visión de que el 
nazismo también participaba de la metafísica, le hizo abandonar 

190 cfr. nietzSche, F. Nachgelassemme Fragmente. Berlín, De Gruyter, 1980. p. 
199.
191 cfr. nietzSche, F. Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer 
philosophirt. Berlín, De Gruyter, 1980. p. 80-81.
192 cfr. “Platón ist die Vollendung des Anfangs”. EM s. 191, p. 165 (La traducción 
castellana señala “Platón es la consumación del origen”).
193 v. GA 9. ss. 203-238, pp. 173-198.



81 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

toda argumentación política “pública”. Que desarrollara una política 
“oculta” tras dimitir del Rectorado no es algo que esté expuesto de 
manera consensuada. Al no haber desarrollado una ontología de lo 
político, será nuestra labor hacerlo.

2.2. La política y lo político

Desde el principio, hemos tenido cuidado en mantener una diferencia 
que consideramos esencial y en torno a la cual se vertebra todo 
este trabajo: la diferencia habida entre la política y lo político. Hay 
una serie de matices que nos permiten elucidar esta diferenciación 
en el pensamiento de Heidegger. El primero ya lo hemos citado: 
Heidegger, en el quinto parágrafo de Sein und Zeit, entrecomilla la 
“política” para resaltarla en su acepción vulgar, como una teorización 
supramundana acerca de la convivencia194. De este modo, se 
convierte en una especie de “disciplina”, una actividad que va más 
allá de la teoría en tanto que presenta una praxis del mero convivir 
dado de facto en las relaciones interpersonales, en las relaciones 
con los otros. Pero estas relaciones con los otros, lo dado de facto 
en la convivencia, que en el fondo es lo que subyace a toda política, 
no ha sido tomado en cuenta por la tradición, sino que se ha tomado 
a la “política”, una teorización con un remanente práctico, digámoslo 
de una vez, un constructo propio de la cultura de una sociedad y 
que, como tal, puede tomar diversas formas, como lo que está a la 
base, como lo dado de facto. La política, el arte, la ciencia y todos 
los demás ámbitos caen lentamente bajo el dominio de la voluntad 
individual de desarrollo. Para Heidegger es una tarea urgente de 
nuestro tiempo devolver a la política el rango que le pertenece, como 
rasgo fundamental del ser humano que filosofa en la historia y como 
el ser en el que el Estado se desarrolla plénamente, de modo que 

194 cfr. SuZ. s. 16, p. 37.



82 

FERNANDO GILABERT BELLO

pueda denominarse verdaderamente el modo de ser de un pueblo195. 
A esa concepción que se tiene de la política como lo que está a la 
base, ha ayudado una disciplina propia de la sociedad tardomoderna 
que teoriza sobre la política, esto es, que teoríza sobre la teoría: la 
politología.

Lo político es lo que está a la base de la política, es lo dado de 
facto, el convivir de los seres humanos en sociedad, ya que no 
podemos escapar a ese convivir, porque es una de las estructuras 
fundamentales de la existencia, es el Mit-sein, el ser-con-los-
demás196. Ese convivir, eso que es lo político, toma diversas formas 
particulares a lo largo de la historia y en los diferentes lugares, esas 
formas particulares en su conjunto constituyen la política pero no el 
hecho de estar-uno-con-el-otro. Que Heidegger pretendiese elaborar 
una praxis política a partir de lo político, una nueva teorización que 
implicase la posibilidad vivenciada, es lo que hemos señalado que 
podría haberlo adscrito al nazismo. Pero la elaboración de una 
ontología de lo político es lo que debe de estar a la base a de toda 
construcción política, y eso es precísamente lo que la política no ha 
contemplado.

No vamos a negar que nuestro trabajo parte de cierta inspiración 
en las teorías de Chantal Mouffe y la nueva lectura que se presenta a 
partir de su trabajo de la obra de Carl Schmitt, acerca de la diferencia 
que hay entre la política y lo político197. La división que hace Mouffe 
entre “político” y “política” es de ascendencia hobbesiana-marxista 
al considerar al hombre como un ser social por naturaleza pero cuya 
sociabilidad es egoísta, ya que ese estado de naturaleza implica 
una guerra de todos contra todos198. Así, para Mouffe, lo “político” 

195 v. NGS. s. 72, p. 69.
196 cfr. SuZ. s. 117 y ss., p. 137 y ss.
197 Mouffe, C. The Return of the political. Londres, Verso, 1993.
198 cfr. hobbeS, T. Leviathan 1, 12



83 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

está ligado a la dimensión de lo antagónico y la hostilidad que hay 
en las relaciones humanas, mientras que la “política” apunta al 
establecimiento de un orden de la co-existencia humana a pesar 
del conflicto que subyace en ese co-existir199. Del mismo modo 
asumimos que nuestra tarea será desentrañar en una ontología de 
lo político la doble raíz etimológica que encierran estos términos, a 
saber πόλις y πόλεμος. Para Mouffe, tradicionalmente, el primero 
(πόλις) remite a la vida en sociedad y su forma de organizarla, la 
política, mientras que el segundo (πόλεμος) implica el conflicto, el 
antagonismo dado en el estado natural de relaciones de unos con 
otros, lo político200. No se ha contemplado la duplicidad de ambas 
raíces en la moderna teoría política pero creemos que constituyen 
una base para una posible ontología de lo político.

Lo político alude directamente a algo así como el ser, como una 
suerte de eseidad intrínseca a la politica. Carl Schmitt, del que 
Mouffe hace una relectura201 y con quien Heidegger tuvo sus más 
y sus menos202, recupera en su obra esa esencia fundamental de 
lo político, fundando su concepto en la oposición antagónica entre 
amigo y enemigo, siendo este desacuerdo la razón de ser de la 
actividad política203. A partir de aquí se desarrolla una dinámica 
del nosotros, los amigos, y el ellos, los enemigos, que estará muy 
presente en el pensamiento de Heidegger, sobre todo en lo referente 

199 Mouffe, C. op. cit. p. 14.
200 Ib.
201 v. Mouffe, C. The challenge of Carl Schmitt. Londres, Verso, 1999.
202 Puede consultarse la relación de Heidegger y Schmitt en la biografía que del 
primero hace Safranski (Ein Meister... op. cit). Una buena glosa de estos acuerdos 
y desacuerdos están en el artículo de L. A. Rossi, “El existencialismo político en 
Martin Heidegger y Carl Schmitt” (Aurora, revista filosófica. vol. 29. nº 49. 2017, 
pp. 523-550). La cuestión entre estos dos autores queda reflejada en una frase 
lapidaria de Safranski: “Heidegger quería la revolución, Schmitt buscaba el orden” 
(op. cit. s. 283, p. 285).
203 SchMitt, C. Der Begriff der Politischen. Berlín, Duncker & Humboldt, 1987.



84 

FERNANDO GILABERT BELLO

a la nación (Nation) y a la patria (Heimat), esto es, a la idea que tiene 
de pueblo (Volk).

2.2.1. Una cuestión de etimología

Lo que sigue no está reglado filológicamente. Este texto es filosófico 
y no filológico. Pretendemos esclarecer de algún modo el significado 
etimológico de lo político para que arroje luz a la diferencia entre 
la política y lo político. En las tesis de Mouffe hay un dualismo 
etimológico que explica esa diferencia a partir de dos términos 
griegos: πόλις y πόλεμος. Ahora bien, llevaremos esa diferencia 
entre la política y lo político a Heidegger. Para ello comenzaremos, 
precísamente, haciendo una traducción que rompa con los canones 
de la traductología, haciendo lo que Heidegger mismo hacía al 
respecto de los textos griegos. La tarea de traductor que Heidegger 
lleva a cabo es en ocasiones bastante distinta del sentido que la 
tradición ha dado a determinados textos helénicos, sobre todo 
adaptando a sus propios intereses filosóficos la etimología que hay 
detrás de las palabras de la sabiduría de la Antigüedad204. 

Esta traducción “libre”, no es sólo una maña heideggeriana, 
sino que también es algo que está en Hölderlin, quien con su 
imperfecto conocimiento del griego, realizó una de las mayores 
obras de traducción al llevar al alemán las obras de Sófocles205. 
Heidegger sigue su estela traductora recurriendo a un alemán 
arcaico para reproducir el sentido primario del texto griego. Con 
la etimología empleada, transforma e intensifica el original. Pero 
también hay que ser conciente de que se violenta la interpretación 

204 v. adrián eScudero, J. “Heidegger y la tarea de la traducción”. Ágora. Papeles 
de Filosofía vol. 33-1. 2014. pp. 125-137.
205 Ib. p. 136. nota 22.



85 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

de los antiguos206. Para Heidegger, el griego y el alemán son las 
lenguas filosóficas por excelencia, y busca de manera consciente 
esa violencia etimológica y esa destextualización para desmontar 
la conceptualidad heredada. Heidegger piensa que tiene que ser 
violento contra la violencia ejercida en tanto que poder técnico que 
domina y enmascara la originaria relación entre ser y hombre207. Es 
por eso que consideramos legítimo nuestro propósito de crear una 
nueva etimología de lo político y llevar el agua a nuestro molino a fin 
de desentrañar la diferencia entre la política y lo político.

Suele señalarse en la vulgata que político y política vienen del 
griego πόλις. Si recurrimos a un diccionario griego al uso208, podemos 
encontrar con la raíz del citado término palabras tales como πόλις, 
que traducimos como ciudad; πόλισμα, que sería el conjunto de 
ciudadanos; πολίτης, el ciudadano; términos que más o menos tienen 
el sentido moderno que se le ha atribuído al concepto de πόλις. Otra 
palabra vinculada, en cierto modo, a esa noción sería πολίξω que 
podríamos traducir como fundar, colonizar o edificar. Sin embargo, si 
seguimos indagando en la raíz etimológica hallamos palabras como 
πολιορκέω, que sería sitiar una ciudad; πολεμέω o πόλεμος, hacer 
la guerra o πολεμικός, que es estar en estado de guerra con los 
πολεμιος, con los enemigos. Estos términos ya tienen un sentido que 
implica cierto antagonismo e incluso alude a la agresión, al conflicto 
con los opuestos. Parece que la común raíz de πόλις y πόλεμος y 
que conduce a lo político, lleva intrínseca la doble relación de dentro-
fuera de la ciudad. Los ciudadanos (πόλισμα, πολίτης) están dentro 
de la ciudad, son miembros de la comunidad política, mientras que 
los enemigos (πολεμιος), foráneos de la ciudad, invasores, son los 
externos a la comunidad, aquellos con los que se hace la guerra, los 

206 Ib.
207 Ib.
208 Nosotros emplearemos el de Pabón de Urbina para Vox/Spes. (Diccionario 
Manual Griego. Griego clásico-español. Barcelona, Vox-Spes, 1967).



86 

FERNANDO GILABERT BELLO

opuestos. La política tiene que ver con el modo de organizarse la 
ciudad, y lo político se identifica con la idea de ser humano, ya que 
este tiene la necesidad de la comunicación y convivencia con sus 
semejantes209.

Pero todavía hay un tercer término griego que parece provenir 
de la misma raíz y que consideramos determinante para nuestros 
propósitos. Nos referimos a πολύς, cuyo sentido es el muchos, lo 
múltiple, lo variado. Con esta raíz formamos palabras que incluyen 
ese término como prefijo: πολυ-πειρία, que se refiere a tener mucha 
experiencia, o πολυ-ειδής, que es de varias clases. Esta raíz también 
está en palabras como πολλαχῆ, muchas veces, o πολλαχόσεν, de 
muchos lados o de muchas razones, motivos. El término πολύς 
implica multiplicidad, variabilidad. Οἱ πολλοί, son los más, la mayor 
parte, y τὸ πολλόν, es la multitud, la muchedumbre. Hablar de lo 
múltiple, al respecto de lo político, implica hablar de pluralidad. Lo 
político implica la pluralidad. Sólo de la pluralidad de hombres puede 
surgir la ciudad, la πόλις; pero también sólo por la pluralidad puede 
nacer el conflicto, el πόλεμος.

Tenemos entonces una raíz etimológica común que toma diversos 
caminos para remitir a una serie de elementos que, si bien la 
secularización operada en la gramática desde el judeocristianismo ha 
parecido separar, se vinculan a lo mismo, tratan de lo mismo. A partir 
de esta idea trabajaremos para un desarrollo de la diferenciación de 
la política y de lo político con base en Heidegger.

209 badiLLo o’farreL, P. op. cit. p. 30.



87 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

2.2.2. Una aclaración previa. La diferencia ontológica en Martin 
Heidegger

Uno de los conceptos fundamentales del pensamiento de Heidegger 
es el de la diferencia ontológica. Suele considerarse en algunos 
lugares como uno de los hitos de la presunta transición de un primer 
a un segundo Heidegger, como una tensión que recorre todo Sein 
und Zeit y que sólo será formulada con posterioridad210. Cuando se 
produce el giro, la Kehre, en el camino del pensar de Heidegger es 
cuando aparece la conceptualización de la diferencia ontológica. No 
es que anteriormente a la Kehre Heidegger no expusiese la diferencia 
habida entre los entes y el ser. Sein und Zeit mismo comienza con la 
alusión a la preeminencia de lo ontológico frente a lo óntico a la hora 
de exponer la pregunta por el ser211, puesto que es la elucidación de 
esta pregunta lo que guía todo el pensamiento heideggeriano. Pero 
en un primero momento, en los años en que elabora Sein und Zeit, 
en la década de los veinte del siglo pasado, Heidegger se encuentra 
dentro de lo que nos atrevemos a denominar diferencia óntica, al 
considerar al ser dentro de un plano metafísico, del mismo modo 
que la tradición. No es que considere al mismo nivel los entes y el 
ser, pero aún parece latir la pretensión de revelar el ser a la forma 
de un ente. Sin embargo, en Sein und Zeit si se alcanza a vislumbrar 
la diferencia ontológica, es decir, se da el salto hacia la nueva 
comprensión pero no se formula, puesto que el interés primordial de 
la obra es la analítica del sentido de la pregunta por el ser, sentido 
que da aquél que pregunta por el ser212. Con la formulación de la 

210 fava, J. “Martin Heidegger: el más allá de la filosofía (mundo, transcendencia 
y ontología fundamental)”. Prefacio a greiSch, J. La invención de la diferencia 
ontológica. Heidegger después de Ser y Tiempo. Buenos Aires, Las cuarenta, 
2010. p. 9.
211 cfr. SuZ. ss. 8-15, pp. 28-35.
212 Ib. s. 7, p. 28.



88 

FERNANDO GILABERT BELLO

diferencia ontológica, Heidegger invoca la transcendencia del ser 
como presencia, acude a los fundamentos de esa diferencia que 
son los fundamentos de la filosofía y la ontología en general, a 
saber, que el ser siempre es ser de lo ente. Sólo acudiendo a estos 
fundamentos, puede elaborarse una historia del ser a partir de la 
destrucción de la historia de la metafísica, ya que ésta plantea la 
ontología de una manera insuficiente. 

Si bien, como señalamos, en Sein und Zeit no se presenta de 
forma explícita la diferencia ontológica, al preguntar en dicha obra 
por el sentido del ser, es necesario superar la insuficiente ontología 
de la tradición. Lo novedoso del planteamiento de Sein und Zeit 
radica en que presenta al ser como algo que solo puede darse en la 
comprensión de aquello que late bajo toda conducta respecto de lo 
ente, comprensión que solo puede realizarse por parte del existente 
que formula la pregunta por el ser213. Pero, como hemos señalado, 
es con posterioridad a esa obra cuando la conceptualización 
de la diferencia ontológica toma fuerza. Jean Greisch apunta a 
que es en los últimos meses del periodo de Marburgo, tras la 
publicación de Sein und Zeit en 1927, donde se ubica el origen 
de esta conceptualización214. En esos meses, Heidegger redacta 
la conferencia Phänomenologie und Theologie215 y las lecciones 
Die Grundprobleme der Phänomenologie216, Phenomenologische 
Interpretation von Kants Kritik der reinen Vernunft217 y Anfangsgründe 
der Logik im Ausgang von Leibniz218.

213 ridrueJo aLonSo, P. “La diferencia ontológica en Martin Heidegger”. Pensamiento 
235. 2007. pp. 125-144.
214 v. greiSch, J. Ontologie et Temporalité: Esquisse d’une interpretation integrale 
de Sein und Zeit. Puf. París, 1994.
215 GA 9. ss. 45-78, pp. 49-73.
216 GA 24.
217 GA 25.
218 GA 26.



89 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Consideramos en este trabajo la cuestión de la diferencia 
ontológica como algo de radical importancia para el establecimiento 
de una ontología de lo político a partir del pensamiento de Heidegger. 
La diferencia ontológica es la conceptualización del problema de la 
transcendencia del ser del ente. El ser transciende al ente, pero a 
la vez no puede estar más allá del ente mismo, porque no hay ser 
sin ente puesto que se dan siempre en conjunto. Esto es, se dan 
siempre juntos pero no es la misma cosa, aunque por ese darse a 
la vez se ha confundido con relativa frecuencia a uno con otro. Lo 
óntico constituye con lo ontológico una pareja de conceptos similar a 
la de existencial y existenciario. Óntica es toda consideración, teórica 
o práctica, del ente que se atiene a los caracteres del ente como 
tal, sin cuestionar su ser; ontológica es la consideración del ente 
que apunta al ser del ente. La descripción del ente intramundano 
es óntica mientras que la interpretación del ser de ese ente es 
ontológica. El conocimiento del ente presupone cierta comprensión 
previa del ser de ese ente, por lo que en la base de toda verdad 
óntica está la verdad ontológica219.

Heidegger es conciente de que uno de los grandes problemas de 
la transcendencia son las connotaciones teológicas que este término 
ha adquirido con el paso de los siglos, hasta el punto de que todo lo 
que transciende se lleva a un plano ulterior, al plano de lo divino, como 
sucede con el caso de la temporalización, que en su transcendencia 
es presentado por la tradición heredera del judeocristianismo como 
aeternitas y no como αει, como vemos en la conferencia de 1924 
Der Begriff der Zeit220. En esta conferencia, Heidegger hace especial 
hincapié en la distinción entre los conceptos que quieren representar 
“aquello que es siempre” en las culturas griegas y latina. Tanto 
aeternitas como αει, tienen el carácter sempiterno, el de perpetuidad 
sin principio ni fin, pero mientra la aeternitas latina heredada por 

219 vattiMo, G. Introduzione a Heidegger. cit. p. 20.
220 BZ. s. 104. p. 23.



90 

FERNANDO GILABERT BELLO

el judeocristianismo implica de suyo la inmortalidad dentro de una 
estructura temporal lineal, para los griegos el tiempo transcendente 
se concibe de manera cíclica, como un círculo donde principio y 
fin tienen un mismo nodo de conexión, o mejor, dicho, todo punto 
de ese círculo temporal es la vez principio y fin, puesto que no hay 
un lugar privilegiado en la circularidad del tiempo. El tiempo de lo 
siempre concebido a la manera de los antiguos griegos, el αει, es un 
concepto que no tiene relevancia para la transcendencia teológica, 
puesto que es un concepto profano de la temporalidad, no sacro 
como la eternidad, uno de los atributos de la divinidad. La teología 
pretende dar un sentido al tiempo desde la divinidad y por eso 
Heidegger señala en la conferencia de 1924, expuesta en la sede 
de los teólogos de Marburgo, que esa transcendencia pasa por la fe, 
algo ajeno a la filosofía221. La filosofía, siguiendo con este ejemplo de 
Heidegger, no puede entonces considerar la transcendencia desde 
lo divino, puesto que ese asunto correspondería a lo que pone en 
relación al hombre con la divinidad, esto es, la teología, no siendo 
un asunto de lo humano en cuanto tal. La cesura habida entre lo 
humano y lo divino ha sido contemplada en la tradición sólo de modo 
parcial, puesto que esta tradición ha dado cobijo a lo humano a partir 
de categorías más propias de dioses que de hombres, es decir, es lo 
transcendente teológico lo que marca la pauta. 

Del mismo modo en que se ha contemplado en la tradición la 
transcendencia de la temporalidad es como se ha tratado al ser, 
incluso el modo de convertirse en un predicado no real en tanto 
que es lo menos que pueda señalarse de una cosa222. Si se 
consideran dos planos, uno divino transcente y otro humano de 
índole inmanente, la definición de categorías no es trabajo del 
filósofo, sino del teólogo. La pregunta que surge es entonces cómo 
el filósofo puede desplegar un saber acerca del ser sin acudir a la 

221 Ib. s. 104, p. 24.
222 kant, I. Kritik der Reinen Vernunft. cit. A-598. B-626.



91 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

transcendencia, porque ésta adquiere un remanente de lo divino, lo 
cual es competencia de la teología. De igual modo que ocurre con 
el tiempo en el planteamiento heideggeriano de 1924, el papel de 
la filosofía en relación a la transcendencia no debe situarse en un 
plano teológico, porque la filosofía es más bien otra cosa, se mueve 
en el medio de los conceptos223, y si el tiempo, la temporalidad, sólo 
puede comprenderse a partir del tiempo224, del mismo modo el ser 
tiene que comprenderse desde el ser mismo. Pero sucede que el ser 
siempre es dado desde algo que no es el mismo, el ser siempre es 
ser del ente, siempre es su “eseidad”225. 

La concepción que la filosofía ha de tener del ser es partir de la 
existencia misma en tanto que horizonte de sentido del ser mismo. 
Ese horizonte de sentido, esa clarificación de lo que el ser mismo es, 
ha de partir de una suerte de ciencia previa anterior a toda disciplina 
científica. A partir de esa pre-ciencia, cada uno clarificará lo que 
comprende y lo que no comprende226, y es desde aquí cuando se 
puede empezar a pensar filosóficamente. El planteamiento, entonces, 
del ser va más allá de la entidad conceptual del ser para ponerse a 

223 “Sich im Begriffe bewegen”. BZ. s. 108, p. 27.
224 “Die Zeit aus der Zeit”. Ib. s. 108, p. 25.
225 Existen tendencias a definir aquello que es algo como su “esencia”. De este 
modo traducen al castellano no tanto los textos de Heidegger como los estudios 
realizados por otros autores en otros idiomas distintos al nuestros. No creemos 
que el término esencia sea el adecuado puesto que implica, según el DRAE, 
además de lo más característico e importante, lo permanente e invariable, algo 
que creemos que desborda el sentido que Heidegger quiere dar al ser. Por nuestra 
parte hemos venido empleando “el ser de una cosa” pero también emplearemos 
el término “eseidad”, término que no recoge el DRAE y que podemos definir como 
la circunstancia del ser o el despligue del “es” de una cosa cuando preguntamos 
por ella. Puede verse a este respecto el trabajo de Ordoñez-García y Rüdinger 
“Heidegger y la noción de preciencia (Vorwissenschaft) como propedéutica 
existencial. (Parte 1: El afecto del tiempo)” en Estudios de Filosofía nº 50. 
Universidad de Antioquía, 2014. p. 160.
226 “Ich darüber Aufklart, war er versteht und war er nich versteht”. BZ. s. 108, p. 27



92 

FERNANDO GILABERT BELLO

trabajar con él, ya que es la base misma de esa conceptualización 
lo que propicia la reflexión filosófica acerca del ser.

2.2.3. La política como lo óntico, lo político como lo ontológico

Para elaborar una ontología de lo político es necesario acudir a la 
diferencia ontológica. En el curso del semestre de verano de 1927, 
Die Grundprobleme der Phänomenologie, Heidegger concluye que 
no hay una posibilidad de una ontología sin la formulación de la 
distinción entre ser y ente227. Ahora bien, ¿cómo se traslada esto a 
la cuestión de lo político? Defendemos la idea de que se establece 
una diferencia entre la política y lo político con base en la diferencia 
ontológica. Retomamos la idea que hemos visto de Chantal Mouffe 
de separar en dos planos lo político de la política. De igual modo 
asumimos lo señalado por la pensadora belga del “contenido” de cada 
plano, recordemos, lo político como el espacio de la hostilidad dada 
en la convivencia y la política como un establecimiento contractual 
que rija esa convivencia a pesar del conflicto. Compararemos esta 
cesura con la diferencia ontológica entre el ente y el ser. Nuestro 
propósito es la relación de la política como lo óntico y lo político 
como lo ontológico.

En un seminario de los oscuros años del nazismo, Heidegger 
señala un suerte de diferencia ontológica con base en la política. 
En ese seminario, titulado Über Wesen und Begriff von Natur, 
Geschichte und Staat228, se expone, en los protocolos recogidos 
por Ingeborg Schroth de la séptima sesión, que en política se da la 
diferencia ontológica en base a la diferencia entre pueblo (Volk) y 
Estado (Staat). Para Heidegger, en el invierno de finales de 1933 y 

227 GA 24. ss. 452 y ss.
228 NGS.



93 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

principios de 1934, Estado y pueblo se dan de manera indisoluble 
pero en uno radica el ser del otro. Nosotros nos alejamos de esta 
idea. Nuestro propósito no es establecer las presuntas conexiones 
de la política con Heidegger, sino acudir a lo ontológico mismo de 
lo político. Creemos que Heidegger se confunde puesto que no 
encontramos una base en su pensamiento para apoyar lo expuesto 
en dicho seminario.

En ese ese seminario señala que la diferencia ontológica no se 
explica, como habitualmente se ha hecho, señalando que los entes 
son el contenido, lo que puede ser determinado, y el ser es la forma, 
lo que determina, porque con esa diferenciación no se captura lo 
que es la diferencia ontológica en sí misma, si no que, más bien, la 
conexión entre ser y ente es tan estrecha que no parece pensable 
uno sin el otro229. Hay una relación entre la diferencia ontológica y la 
separación entre la política y lo político, que puede leerse a partir de 
este polémico seminario. 

En dichas sesiones, Heidegger señala que el ser de un Estado 
está anclado en el ser político de los habitantes de un pueblo, en 
tanto que este Estado es fruto de una decisión del pueblo, quienes 
se deciden por este Estado230. Esa decisión no corresponde al saber 
sino al ser. Cada individuo debe reflexionar para asumir su propia 
responsabilidad respecto del pueblo y del Estado, porque el modo 
de nuestro ser determina el ser de nuestro Estado231, algo que no 
significa que cualquiera pueda tomar la decisión final del Estado, 
tarea que corresponde al lider según la visión aquí planteada y de 
la que diferimos. Ahora bien, Heidegger señala explícitamente que 
el pueblo es el ente y que mantiene una relación muy particular con 

229 Ib. s. 75, p. 74.
230 Ib. s. 73, p. 71.
231 Ib. s. 76, p. 77.



94 

FERNANDO GILABERT BELLO

el Estado, con su ser232. Creemos que es necesario aclarar esto. 
Podemos considerar al Estado como lo que hemos considerado que 
es la política: un constructo propio de la cultura de una sociedad y 
que, como tal, puede tomar diversas formas, como lo que está a 
la base, como lo dado de facto. Las diferentes formas de Estado 
(p. e. un estado totalitario, uno democrático, uno socialista) serían 
diferentes formas de hacer política, es un constructo mediante el cual 
se administra la convivencia. La política, el Estado, sería lo óntico, la 
representación social dada de facto de aquello que está a la base, 
de lo ontológico, del pueblo. Este pueblo sería una construcción 
ontológica de la mera coexistencia, del ser-con, del estar uno con el 
otro, que sería lo pre-ontológico.

Ahora bien, cómo sea dado de facto este Estado, si lo entendemos 
como hemos entendido la política, varía mucho en función de 
aquellos que constituyen el pueblo. La diferencia esencial entre ser 
y ente es una diferencia, como sabemos, completamente distinta a 
la de un ente y otro ente. El ser-humano es conciente de su ser y del 
ser de otros seres. Gracias a esa conciencia puede pre-ocuparse, 
puede cuidar (Sorge) de su propio ser, lo cual es una capacidad 
fundamental de su existencia, pero también puede caer en la falta 
de conciencia y dejar de ser-humano, pero no tornarse en otro ser, 
como el animal o la planta, sino que se convierte en una nulidad, 
cae en el nihilismo. Eso es extrapolado por Heidegger al ámbito de 
lo político. Del mismo modo que el ser-humano cuida su propio ser, 
el pueblo quiere ser Estado, es su modo de ser como pueblo233. 
Pero ahí no nos dice nada de cómo quiere ser Estado, sabemos que 
está impulsado a ser Estado, pero no la forma que éste ha de tomar. 
Creemos que esa es la base para llevar a cabo una política con base 
ontológica.

232 Ib.
233  Ib. s. 76, p. 76.



95 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Un pueblo toma una postura con respecto a su Estado. La forma o 
constitución del Estado es una expresión esencial de lo que el pueblo 
considera el significado de su propio ser. Esta constitución estatal, 
está política, no es un contrato racional, como defienden los teóricos 
políticos modernos y los politólogos, sino que son decisiones que ha 
tomado un pueblo a lo largo de la Historia y que lo han configurado 
como lo que es. Por ello, el saber sobre la constitución y el derecho 
de un Estado no es una cosa que ha de incumbir solo a políticos y 
juristas, sino que ha de pertenecer a todo miembro de un pueblo. La 
tarea es entonces el desarrollo y tranformación de la idea del Estado, 
porque cada uno participa en ese destino, con lo cual se abre la 
necesidad de un compromiso con el Estado, con la política. De este 
modo, la diferencia entre la política y lo político es una diferencia 
no ontológica, sino óntico-práctica: lo político reflejaría el ser-con, 
el Mit-sein dado de facto en la existencia, mientras que la política 
expresaría el cómo vivir con esos otros con los que se existe.

2.3. Un heideggerianismo político para el siglo XXI

El hablar de Heidegger y la diferencia entre la política y lo político, 
con base en la diferencia ontológica, nos ponen en camino hacia 
la posibilidad del desarrollo de una ontología de lo político y, a 
partir de ahí, de una materialización de la política que permita lo 
que podríamos llamar provisionalmente una democracia ontológica. 
Los factores hasta ahora analizados de la relación de Heidegger 
con la política, a saber, la adhesión al régimen nacionalsocialista y 
su desengaño del mismo, y la posibilidad de fundar un política “de 
izquierda” en su pensamiento por parte de otros pensadores, no han 
incidido en lo político como tal. 

Que Heidegger viera en el nazismo la posibilidad de desarrollar 
una praxis política que, partiendo de su pensamiento, permitiese 



96 

FERNANDO GILABERT BELLO

la superación del entramado platónico y judeocristiano; y que los 
intentos de una crítica de la cultura que lo sintetizase con otros 
autores, sobre todo Marx, para dar un paso adelante en el ideal 
progresista que lleva intrínseco la Ilustración, no hayan dado unos 
frutos, puede deberse a un intento de cerrar lo que no es posible 
cerrar, precísamente por el carácter abierto de lo político mismo. 
Al no estar cerrado, no podemos decir cuál es la última palabra al 
respecto. 

Pero parece que decir la última palabra, suturar234 la herida abierta 
del Heidegger político, sería una manera de dar carpetazo al tema y 
poder vivir en paz con el de Meßkirch, ya con un lugar en la historia 
de la filosofía, y con uno mismo, puesto que su lectura sería una 
más entre otras, como alguien a quien hay que leer antes de morir, 
pero no profundizando demasiado para no pervertir la originalidad 
fundamental de todo pensamiento propio. Pero estos intentos de 
suturar nos parecen incompletos puesto que no ponen a Heidegger 
como un foco que ilumine nuestro propio camino de pensamiento 
y que siempre va por delante, sino como un hito más por el que 
hemos de pasar en ese camino. Los estudios sobre la adhesión al 
nazismo se presentan con mayor o menor seriedad como meras 
especulaciones historiográficas y biográficas, y los intentos de 
hacer un heideggerianismo de izquierda no inciden en la ontología 
de lo político, sino que presentan el pensamiento de Heiodegger 
como una salvaguarda teórica para la comprensión del entramado 
metafísico de la situación que se plantea transformar, casi siempre 
desde la ideología expuesta por otros autores.

234 Emplearemos el término “sutura”, un término procedente del psicoanálisis, 
como un cierre artificial entre dos espacios separados. Este término, empleado 
por Jacques Alain Miller (“La suture”. Cahiers pour l’analyse, 1. 1966. pp. 39-
51) para la constitución de lo simbólico como el borde que produce la unión y la 
división entre el sujeto y el Otro, será empleado en lo político por Ernesto Laclau 
y Chantal Mouffe (Hegemony and socialist strategy. Londres, Verso, 2001). Del 
trabajo de estos dos politólogos es de donde rescatamos el término.



97 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Nuestra propuesta, sin embargo, la aclaración de una ontología 
de lo político que permita la materialización de una propuesta óntica 
acerca de la comunidad, una política propiamente dicha, es un camino 
arriesgado por el bosque (Holzweg) del pensar, donde tendremos 
que afrontar la espesura de la maleza, el encontrarnos varias veces 
con los mismos árboles y con los mismos calveros. Pero es la 
necesidad a la que nuestro tiempo, el siglo XXI, nos empuja. Nuestro 
siglo tiene visos de culminación según las perspectivas metafísicas. 
Lo que Heidegger y, aún antes que él, Nietzsche, profetizaban está 
a la vuelta de la esquina, si no es que estamos inmersos en ello ya. 
No queda más que pensar con urgencia, puesto que nuestro mundo 
burgués necesita de un rebasamiento (más que una superación)235, 
dentro de la lógica del desarrollo, propia de la modernidad236. Será 
por eso que tendremos que desarrollar una ontología de lo político 
que sirva de base sobre la que asentar cualquier teoría política y no 
construirla en el aire sin contar con ese fundamento, tal y como lo ha 
hecho la tradición del pensamiento político y filosófico.

Pero antes de continuar con la descripción de la situación en la 
que nos encontramos, debemos hacer unas pequeñas aclaraciones 
para evitar dar lugar a un error de carácter terminológico que 
podría suponer una especie de adhesión por nuestra parte. Si bien 
nosotros siempre hemos considerado que nuestro propósito es la 
elaboración de una ontología de lo político y que podríamos incluir 
dentro de lo que hemos denominado “izquierda heideggeriana”, lo 
hacemos más por similitudes de índole romántica con la izquierda 
política tradicional y por contradecir la adscripción al nazismo de 
Heidegger. Pero es necesaria la correcta reformulación del término 
y denominar a nuestro propio cometido final con el nombre de 

235 vattiMo. G. La fine della Modernitá. cit. p. 9.
236 Ib. p. 10.



98 

FERNANDO GILABERT BELLO

anarcoexistencialismo237. Con este término, creemos, elaboramos 
una síntesis con la que englobamos una teoría radical, el anarquismo, 
desde la visión autogestionaria expuesta por Kant238, y entendido 
como una oposición a toda forma de jerarquía impuesta al individuo, 
como una sociedad mutualista; y la fenomenología existencial 
desarrollada por Martin Heidegger. Nuestra propuesta es el desarrollo 
de este anarcoexistencialismo a partir de una ontología de lo político, 
por lo que tendremos que retomar la crítica a la tradición política de 
la modernidad, pero no como una oposición basada en la aversión 
hostil, sino con la pretensión de una regeneración fundada en lo 
ontológico y someterlo en base a los tribunales de legitimación de la 
propia modernidad239.

237 Consideramos que el término “anarcoexistencialismo” fue acuñado por José 
Ordóñez-García en las lecciones y seminarios impartidos en la Facultad de 
Filosofía de la Universidad de Sevilla durante la primera década del siglo XXI 
(en torno a 2001-2010). Podemos señalar como punto donde se defendió la 
idea generaliza en la conferencia “El populismo visto desde una perspectiva 
democrática de carácter ontológico (de la democracia radical a la democracia 
ontológica como condición de posibilidad)” impartida en el encuentro con Ernesto 
Laclau “Democracia y participación política”, celebrado en La Rábida (Huelva) el 
10 de Abril de 2014 y recogido pormenorizadamente en el texto “Seamos realistas 
¿Hasta dónde estamos dispuestos por lo imposible”, en gadea, W. F. y ordóñez-
garcía, J. Democracia y participación política (Hacia una sociedad posible). 
Sevilla, Fénix, 2015.
238 Consideramos que hay un Kant que proclama políticamente una comunidad 
autogestionada y anarquista, formada por individuos autónomos y responsables 
de esa autonomía, con miras a una internacionalización. A este respecto, aludimos 
al anarquismo no como una ideología política sino como una postura ética. Los 
textos de Kant que han hecho surgir estas ideas son Beantwortung der Frage: 
Was ist Aufklärung? (Múnich, Beck, 2004) y Zum ewigen Frieden (Stuttgart, 
Reclam, 2008).
239 Odo Marquard denominó a la modernidad la época de la tribunalización y de la 
legitimación en su conferencia “Entlastungen Theodizeemotive in der neuzeitlichen 
Philosophie”, recogida en su trabajo Apologie des Zufällingen (Suttgart, Reclam, 
1986). Creemos que uno de los factores más visibles que muestran los fatales 
errores modernos es que somete a todo a juicio salvo a ella misma porque 



99 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

cuando lo hace no es que no pueda afrontar el citado juicio sino que no puede ser 
enjuiciada bajo las categorías que ella misma impone.





101 

3. La deconstrucción de la política

A continuación, proponemos extraer del pensamiento de Heidegger 
la demostración de que en la tradición filosófica se ha implementado 
como forma de organización de la comunidad una política, esto es, 
algo óntico, que no ha tenido para nada en cuenta lo político, que 
sería lo ontológico. No queremos señalar que la política, como forma 
de organización de la comunidad sin tener en cuenta lo ontológico, 
haya sido fatal para la humanidad (aunque algunos casos o 
regímenes políticos han de ser reprobados y puestos en cuestión), ni 
queremos encontrar a partir de ello el mejor sistema de los posibles, 
como hicieron Platón y Aristóteles al describir las diversas políticas 
de la Antigüedad240. Más bien, imitaremos la labor de Heidegger 
desmontando esa política para comprender la falta de fundamento en 
lo político. Ahora bien, tendremos que juzgar si tras ese desmontaje 
es legítimo establecer una política similar o, por el contrario, es 
necesario dar un vuelco a esa situación. Nos encontramos con la 
dificultad añadida de que, en la contemporaneidad, esa política, que 
antaño tomaba diversas formas, se ha ido unificando, pero no por 
ello se ha ido simplificando, sino que ha ido englobando la realidad 
toda de las perspectivas políticas de la ciudadanía.

240 A este respecto puede verse la configuración del mejor gobierno en Platón en 
la República y en las Leyes, y en Aristóteles en la Política.



102 

FERNANDO GILABERT BELLO

3.1. El escenario en que nos encontramos. Re-pensar (y re-
cuestionar) la Modernidad

Nos encontramos aún en los comienzos del siglo XXI, en los albores 
de un nuevo milenio, aunque ya llevamos casi una quinta parte del 
siglo, y aún seguimos con la tónica de que estamos viviendo un 
cambio de época. Por todas partes se oye que estamos en tiempos 
convulsos fruto de una crisis de valores e instituciones y apelamos 
a la necesidad de cambio, bien como una regeneración, bien 
como el dar un paso más allá. Lo destacable es esa proclamada 
“necesidad de cambio”. Toda transformación del mundo moderno 
está acompañada de ese tipo de crisis241 en los que se reclama un 
cambio

Sin embargo, nuestro mundo está permanentemente cambiando 
y cada vez es más “cambiante”, cada vez es menos estable y más 
ávido de novedades, como señalaba Heidegger en Sein und Zeit242. 
En este mundo en cambio permanente, no podemos tener una 
concepción del mismo de manera unívoca y unidireccional, tal y 
como ha sido desarrollada en la tradición moderna.

Este mundo en el que nos encontramos es un mundo distinto 
de aquél en el que Heidegger filosofa. No ha pasado tanto tiempo 
desde entonces hasta nosotros, pero en el siglo XX y en lo que 
llevamos de XXI, se han producido tantos cambios que podemos 
decir que este mundo es totalmente distinto a como era. Muchos 
elementos que son objeto de análisis en la obra de Heidegger 
se han acentuado con el tiempo y han ido evolucionando, pero 
las apreciaciones del pensador de Friburgo respecto del mundo 
moderno nos siguen resultando válidas: la crítica a la técnica 

241 BilBeny, N. La revolución de la ética. Hábitos y creencias en la sociedad digital. 
Barcelona, Anagrama, 1997.
242 SuZ. s. 170 y ss., p. 189 y ss.



103 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

como dominio de la naturaleza243, el no-pensar de la ciencia244 o la 
caída inevitable en el nihilismo como movimiento fundamental de 
la historia de Occidente245. Estos son unos de los ejemplos de los 
que aún podemos tomar nota. Y, sin embargo, y precísamente a 
partir de la influencia fundamental de Heidegger, han surgido una 
serie de pensadores que ya hablan de una superación efectiva 
del mundo moderno, señalando que ya nos encontramos en una 
nueva época donde las viejas categorías con las que se regía la 
modernidad ya no nos valen246. La superación o no de la época 
moderna es otro debate. Es evidente, como hemos señalado, que 
nuestra época es distinta, pero nos atrevemos a señalar que, más 
que una superación, es una deriva. Hemos señalado también que 
el juicio de Heidegger sobre la época moderna mantiene su validez 
a pesar de haberse expuesto tiempo atrás, en un mundo que ahora 
se presenta transformado, que ahora se presenta como escenario 
de una época distinta. Podría parecer que en este nuevo escenario 
ciertos elementos del pensamiento heideggeriano no cuadrasen ni 
fueran válidos para nuestra reflexión.

Nos aventuraremos señalando que nuestro mundo es el mismo 
pero el escenario es distinto. La cuestión epocal va acorde a la 
historia y, obviamente, no es lo mismo ahora que hace un siglo. Pero 
nos atendremos momentáneamente a la cuestión del topos, del 
lugar. Heidegger siempre tiene presente en sus escritos al pueblo 
alemán, se dirige a los alemanes como epicentro de la cultura 
europea. Heidegger, como ya aludimos al referirnos a su biografía, 

243 Por poner un ejemplo entre otros, FT.
244 Ejemplo de ello sería WM.
245 Y ponemos como ejemplo Nietzsches Wort “Gott ist tot”. GA 5. ss. 193-247, pp. 
157-198.
246 Ejemplos de autores que piensan que estamos en un periodo epocal distinto 
son Jean-François Lyotard (La condition postmoderne. Rapport sur le savoir. 
París, Les minuits, 1979) o el ya citado Gianni Vattimo.



104 

FERNANDO GILABERT BELLO

estuvo muy ligado a la tierra, a su tierra: Nacido en Meßkirch, a cien 
kilómentros de Friburgo, pasó casi toda su vida en las cercanías de 
la Selva Negra, donde se ubicaba la cabaña de Todtnauberg, salvo 
un tiempo en que estuvo ejerciendo como docente en la Universidad 
de Marburgo. Nosotros escribimos esto desde el sur de Europa, 
una región con una tradición muy distinta, y en un tiempo donde 
los diversos lugares, los diversos topoi se interconectan. Nuestro 
escenario remite en espacio al Sur de Europa, pero en tiempo 
remite a la globalidad, un escenario muy distinto a la Alemania de 
entre guerras, la llamada República de Weimar, donde ubicamos el 
momento central del pensamiento de Heidegger. Nuestro escenario 
no es un escenario único, sino que engloba a una multiplicidad. 
Heidegger parte desde la escena de Weimar, pero nosotros hemos 
de hacerlo desde la múltiple escena global, ya no por una cuestión 
de ambición, no porque queramos abarcarlo todo, sino por una 
cuestión de necesidad. 

Esta necesidad surge porque asumimos que estamos en una 
época globalizada, donde el despliegue tecnológico ha propiciado 
que nuestro mundo, antaño vasto e inabarcable, sea ahora más 
pequeño, dando la imagen de que todo está más a la mano. Este 
mundo globalizado nos posibilita situarnos en múltiples escenarios 
a la vez, aunque solo tengamos un aquí y ahora; aunque estemos 
físicamente en un escenario situado dentro de un topos determinado, 
podemos inmiscuirnos de algún modo en una multiplicidad de 
escenarios en la medida en que nos afecta lo que en ellos ocurre. 
La lista de escenarios es extensa, pero todos tienen en común el 
estar inmersos en una dinámica que los interrelaciona, de modo que 
lo que sucede en cada uno de ellos repercute, de algún modo, en los 
demás. Ahora bien, esta repercusión está mediatizada, por decirlo 
de alguna manera, por una suerte de instancia superior que hace 
que aquello que no tiene por qué tener transcendencia en la red 



105 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

global, en tanto que hecho efímero, aislado y cotidiano, lo tiene en 
función de las características del escenario donde se desarrolla. 

Unos cuantos ejemplos podrían ser el descubrimiento de 
un nuevo graffiti en el Southbank londinense, un accidente de 
construcción en alguno de los rascacielos que se están erigiendo en 
Dubai, un asesinato por arma blanca en las calles de un suburbio de 
Johannesburgo o un hombre cualquiera que pedalea en una bicicleta 
por las calles de Beijing. Estos ejemplos no tienen ningún impacto 
en la red global, pero sí lo tiene el entramado artístico urbano de 
Londres, las monumentales obras arquitectónicas que se construyen 
en el desierto en los países petroleros, la violencia en las calles de 
Sudáfrica o la imagen que tenemos de China como un país atestado 
de bicicletas. Esos escenarios globalizados albergan unos factores 
que los unen, aunque puedan ser vagos y estereotipados, como 
el empleo de internet y telefonía móvil o las marcas comerciales 
de ropa y alimentación presentes en todos los continentes. Y por 
supuesto, está la economía: que en Atenas los damnificados por 
la Troika salgan a la calle a manifestarse, que Rusia organice un 
mundial de fútbol, que el nombre del candidato a la presidencia de 
los Estados Unidos salga en un escándalo de corrupción o que un 
atentado terrorista acabe con decenas de vidas, tiene un eco que se 
refleja en la Bolsa.

A partir de estos ejemplos, y antes que dar una definición, es más 
fácil exponer en qué consiste el escenario múltiple en el que estamos 
situados. La palabra, sin embargo, que mejor puede definir este 
escenario múltiple es interdependencia, tanto a niveles económicos, 
como a niveles sociales y culturales. Ahora bien, a nuestra concepción 
del múltiple escenario, se le puede objetar que existen una serie 
de escenarios que rehuyen la llamada globalización, como podrían 
ser el sistema político totalitario de Corea del Norte, el islamismo 
radical en el Oriente Próximo, los restos de la revolución castrista 
en Cuba o las hambrunas de Somalia. Son éstos escenarios los que 



106 

FERNANDO GILABERT BELLO

plantan cara, en cierto modo, al mundo globalizado, pero también 
los movimientos que se realizan en dichos escenarios tienen 
transcendencia en el resto. Precísamente ese “salir a la contra” del 
mundo globalizado afecta a la escena mundial. Que determinados 
eventos en estos escenarios salten a la palestra afecta a las 
fluctuaciones económicas debido al clima de incertidumbre que crean 
en la metrópolis global. Y, además, estos escenarios “externos”, 
periféricos, albergan estereotipos banales del mundo global, como la 
tecnología de la información y las marcas. Así, el programa nuclear 
de Pyongyang sobrepasa descaradamente la Juche del pueblo 
norcoreano, el reclutamiento para las filas de la cruzada yihadista 
se realiza mediante las redes sociales digitales, hemos visto hasta 
la saciedad a Fidel con ropa deportiva de marca alemana, al igual 
que ONG’s europeas enviando cajones de alimentos al cuerno de 
África. Y todo esto porque la perfecta máquina globalizadora de la 
modernidad abarca incluso esos escenarios que son “externos” al 
escenario múltiple, engullendo incluso a quienes tratan de evadirse 
de la globalización.

Otra objeción sería considerar el aquí y ahora como un escenario 
independiente del escenario múltiple. Evidentemente, estamos en 
un tiempo y lugar determinado: Andalucía, el sur de Europa, tal vez 
Europa misma en su totalidad, pero en estos tiempos que corren 
podemos interconectarnos con cualquier lugar del mundo, cada vez 
tenemos más relaciones “personales” con gentes de otros países, 
no somos ya un lugar aislado. Evidentemente, tenemos una serie 
de particularidades culturales, tradiciones, gastronomía, la forma de 
entender la gubernamentalidad local fruto de la comprensión (o no) 
de la historia. Y aunque nos pueda parecer que esas particularidades 
sean opuestas al escenario múltiple, en el fondo también son 
fagocitadas por la maquinaria global, que exporta nuestra cosmovisión 
a otros lugares e importa recíprocamente otras cosmovisiones que 
ya hemos hecho nuestras. Y por supuesto está el entramado del 



107 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

sistema que anula totalmente el folclore y pasa (teóricamente) por 
el mismo rasero a todas las naciones a las que considera partícipes 
de toda expresión tecnológica y social, una instancia superior que 
en algunos lugares se identifica con una hegemonía de Occidente 
donde se impone un orden técnico y liberal, un imperio del bien al 
que se opone todo lo que no se somete a esta sociedad en vías de la 
reconciliación total247, pero que está contaminada de algún modo por 
todo aquello que no es Occidente y que no se somete a su imperio 
del bien. 

Este escenario múltiple responde a una instancia superior. 
Podemos afirmar que la máquina globalizadora responde y actúa 
conforme a un sistema ulterior a todo esto. Esto no significa que 
pensemos que hay una mano negra que rije el mundo, ni un titiritero 
que maneje los hilos del sistema, sino que hay una pauta por la cual 
se establece, conforme a los tiempos, en sintonía con los sucesos 
que acaecen en el mundo y que han trenzado el escenario múltiple 
al posibilitar la interrelación e interdependencia de los diversos 
escenarios, incluso aquellos cuyos actores hablan de fugarse de la 
globalidad. Esa pauta es lo que en el pensamiento de Heidegger 
se denomina Ge-stell y que creemos que tiene una conexión con 
el neoliberalismo, la teoría económica predominante en el mundo 
globalizado.

Nuestro trabajo consistirá en el desarrollo de una política de 
mínimos, pero no como lo hubiera hecho Heidegger desde sus 
circunstancias temporales, si no adaptándola al mundo de la 
metrópolis global, el mundo de la Ge-stell y el neoliberalismo. 
Ahora bien, para este desarrollo hay que entender primero cómo se 
imbrican Ge-stell y neoliberalismo en el mundo moderno y cómo se 
ha llegado al punto de que haya sido posible su imbricación.

247 Baudrillard, J. L’agonie de la puissance. París, Sens & Tonka, 2015.



108 

FERNANDO GILABERT BELLO

3.1.1. El mundo moderno

Nuestro mundo globalizado es el mundo moderno. Nada hay más 
moderno que la propia modernidad. Sin embargo, al hablar de la 
modernidad como época nos encontramos con una especie de 
conflicto a la hora de definirlo: parece que estamos evocando el 
pasado, hablamos de la modernidad como si fuera ya una etapa 
histórica superada. Pero es que nunca hubo nada antiguo, sino que 
lo antiguo es algo que se da ahora, puesto que tiene su realidad 
como una contraposición a lo moderno dado en el presente. 
Moderno viene de “hodierno”, que hace referencia al pan tierno, al 
recien hecho, al hecho hoy, es decir, hace referencia al hoy, al ahora. 
Definir la modernidad implica hablar de la oposición entre antiguos 
y modernos. 

La modernidad puede ser considerada como periodo histórico, 
pero también como una corriente de pensamiento, e incluso como 
una actitud: la de ser-moderno. Dicha actitud está impregnada de 
contenido ontológico, pero para definirla, entraríamos en demasiados 
vericuetos que nos llevarían a crear nuevas mitologías y estudios 
sobre la predisposición natural del ser humano. Es muy difícil decir 
con exactitud qué es la modernidad y cuándo comenzó a aparecer248. 
La definición más sencilla que nos sale al paso es “aquello que no 
es antiguo” y de igual modo se definiría la Antigüedad como “lo que 
no es moderno”, por lo que tendríamos siempre que dilucidar no 
sólo un concepto, sino dos al tener que aludir a este binomio que se 
referencia recíprocamente. El propio diccionario alude a este binomio 
al señalar lo moderno como lo “contrapuesto a lo antiguo”. Ahora 
bien, también nos da una pista al señalar que es “lo perteneciente 
o relativo al tiempo de quien habla o a una época reciente”249, 

248 löwith, K. Heidegger. Denker in dürftiger Zeit. Stuttgart, Metzler, 1984. p. 129.
249 Diccionario de lengua española. op. cit. Entrada “Moderno”.



109 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

mientras que lo antiguo, por su parte, es “lo que existe desde un 
tiempo remoto o existió en ese tiempo remoto”250. En ambos casos 
se alude al tiempo, a la concepción vulgar del tiempo251, concepción 
que tiene como génesis la interpretación ontológico existencial del 
tiempo dada de Aristóteles252 y cuyo culmen es la conexión entre 
el tiempo y el espíritu llevada a cabo por Hegel253. Aristóteles y 
Hegel no son triviales aquí, puesto que han sido las cumbres de 
los pensamientos antiguo y moderno respectivamente, pero sin 
embargo manejan un concepto vulgar de tiempo, a saber, el tiempo 
como lo numerado en movimiento que comparece en el horizonte 
de lo anterior y posterior254. Esa concepción del tiempo es la que 
maneja la filosofía de la historia, donde comienza la distinción entre 
antiguos y modernos.

El concepto de modernidad surge en torno a 1800, pero alude 
a un periodo cuyo inicio suele señalarse en torno al 1500, a partir 
de la distinción hecha por Hegel entre Antigüedad, Medievo y Edad 
Moderna255. La modernidad se caracteriza por la conciencia de 
diferencia respecto de los antiguos, la cual se desarrolla desde una 
concepción de lo profano: los antiguos se vinculan a lo sagrado, 
porque allí se dió una génesis (la Creación) fruto de la divinidad a la 
que se acude buscando las respuestas que el ser humano necesita, 
mientras que los modernos no miran a esa génesis pretérita, sino al 
futuro, no como expectación hacia lo desconocido sino que ese futuro 
es presente. La Edad Media, por su parte, resulta determinante para 
la conciencia de la diferencia. El hombre medieval se sabía también 
distinto de los antiguos, pero también buscaba sus respuestas en el 

250 Ib. Entrada “Antiguo”.
251 SuZ. s. 405 y ss., p. 418 y ss.
252 Ib. s. 421, p. 433.
253 Ib. s. 433, p. 445.
254 aristóteles. Physica. 11, 219 b 1 s.
255 cfr. hegel, G. F. W. Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. cit.



110 

FERNANDO GILABERT BELLO

origen mítico, no se impulsaba hacia el futuro, y por eso es una edad 
oscura. Pero aunque despierta cierto interés para conocer la génesis 
del mundo moderno, no queremos profundizar a fin de no desviarnos 
en nuestro propósito256, que no es otro que el de esclarecer qué es la 
modernidad y como se gesta.

Los modernos se saben distintos de antiguos y medievales pero 
plantean una vuelta a lo antiguo. Es por eso que puede originarse 
un nuevo comenzar, una idea hegeliana que retoma Heidegger257. 
Es en el Renacimiento, donde se gesta la conciencia distinta. Para 
muchos, el Renacimiento aún no es la modernidad aunque ya lleva 
implícita su semilla258. Los renacentistas aspiraban a retomar la 
grandeza del pasado clásico, su ir al futuro era mirar al pasado. De 
este modo, renacentistas como Petrarca259 o Boccaccio260 eran una 

256 No somos especialistas en el mundo medieval pero las fuentes consultadas 
nos hacen intuir una oposición frontal en las concepciones que del medievo se 
tienen: de un lado encontramos unas teorías que defienden la idea de progreso y 
una suerte de protomodernidad, con la implementación de lo que luego serían los 
logros del mundo moderno, como la burguesía, la banca, la separación de poderes 
o incluso el parlamentarismo; y de otro lado hallamos la concepción de una época 
oscura y atrasada, coaccionadora y llena de supersticiones. A este respecto, nos 
inclinamos más hacia las primeras, al partir nuestra hipótesis de la historia de una 
idea de constante evolución o deriva de los tiempo, pero no damos legitimidad a 
una época con un principio y un fin establecidos. Con todo, una profundización en 
el tema puede encontrarse en la obra del medievalista Emilio Mitre (Historia de la 
Edad Media en Occidente. Madrid, Cátedra, 1999).
257 v. GA 28.
258 Kristaller, P. O. Renaissance thought and its sources. Nueva York, Columbia 
University Press, 1979. p. 33.
259 De Petrarca y sus fascinación por el pasado podemos tomar como ejemplo, 
entre otros muchos, el largo poema África, donde evoca la fascinación por la 
Roma clásica y la figura heróica de Escipión en la Segunda Guerra Púnica (en 
Opere. Florencia, Sansoni, 1975).
260 A pesar de que Boccaccio estuvo durante toda su vida muy influenciado por la 
cultura griega y latina, nos quedamos como ejemplo con sus textos de juventud 



111 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

suerte de protomodernistas: apelan a la antigüedad pero no como 
una ruptura con el pasado, sino como una pretensión continuísta 
que permita el avance hacia otra época a través de la recuperación 
del patrimonio de la antigüedad.

La hipótesis de trabajo que empleamos para exponer el mundo 
moderno es la de Karl Löwith, discípulo de Heidegger, para quien 
los dos grandes periodos, la antigüedad y la modernidad, más que 
representar una cesura, lo que implica es una secularización, en 
este caso de la teología, y recogiendo así un sentido de la historia 
universal261. Defendemos que esta hipótesis de Löwith también está 
presente en Heidegger. Pero la querella entre antiguos y modernos 
es uno de los hitos de la cultura moderna262 y su importancia radica 
en que está en el centro de la crisis de la conciencia europea que 
propicia los cambios de época. 

Para Löwith, el hecho crucial de la modernidad ha sido la supresión 
de los límites que imponían los valores de la voluntad humana, pero 
esto ha tenido como consecuencia el surgimiento del nihilismo, a 
partir del cual las masas no saben como orientarse, por lo que al final 
caen en la banalización263. Se han liberado los deseos reprimidos de 
las masas pero la tan ansiada libertad, que al fin tenemos a la mano, 
se escapa de nuestro propio control. Porque la libertad se convirtió 

como el Filóstrato o la Teseida en los que re-elabora la mitología griega (v. Opere. 
Milán, Mursia, 1978).
261 cfr. löwith, K. Meaning in History. Chicago, University of Chicago Press, 1949.
262 Son bastantes los autores que han hecho estudios sobre la querella entre 
antiguos y modernos. Algunos se han centrado en la querella propiamente dicha, 
como José Antonio Maravall (Antiguos y modernos: la idea de progreso en el 
desarrollo inicial de una sociedad. Madrid, Alianza, 1998) o Anne-Marie Lecoq 
(La Querelle des anciens et des modernes. París, Gallimard, 2001), y otros han 
tocado el tema como un estado obvio de la cuestión en la que desarrollar sus 
planteamientos, como es el caso de Ortega (El tema de nuestro tiempo. Madrid, 
Alianza, 1987) o el propio Löwith (Meaning in History. cit.).
263 cfr. wolin, R. op. cit. p. 120 y ss.



112 

FERNANDO GILABERT BELLO

durante el siglo XX en la figura predominante, aquella que tiene 
primacía. Las figuras predominantes se van sucediendo a lo largo 
de la historia, se van secularizando, y en ellas se ve lo primordial de 
una u otra época: la divinidad, el Estado, la ciencia, la humanidad, la 
libertad, la tecnología... Si la primacía de cada época toma la forma 
de un ente distinto resulta que el fundamento que tienen esos entes 
primeros es vacío, es la pura nada. Ello abre la puerta al relativismo 
y con ello al nihilismo. Pensar este relativismo ha sido la labor de los 
teóricos postmodernos, que consideraban superada la modernidad, 
por los que estaríamos en una nueva época, la post-modernidad. A 
este respecto diferimos, y no consideramos que la modernidad se 
haya superado, sino que ha derivado en algo que podríamos llamar 
tardomodernidad.

Esa tardomodernidad, ha encumbrado a sus propias entidades 
efímeras, a sus figuras vacuas hasta el punto de que se ha perdido 
aquello que les da sentido, el ser. Con la secularización, ese ser 
ha sido olvidado y la historia, más que saltos épocales donde una 
figura predomina sobre las demás, es la historia de ese olvido. El 
planteamiento de Heidegger parte de la preocupación por ese olvido. 

La historia del olvido del ser es la historia de Occidente y todo el 
pensamiento filosófico, desde su mismo origen en la Grecia clásica, 
ha contribuído a la propagación de ese olvido. A este respecto, al 
inicio de Sein und Zeit, se señala: 

Auf dem Bodem der griechischen Ansätze zur Interpretation 
des Seins hat sich ein Dogma ausgebildet, das die Frage 
nach dem Sinn von Sein nicht nur für überflüssig erklärt, 
sondern das Versäumnis der Frage überdies sanktionert

Sobre la base de los comienzos griegos de la interpretación 
del ser llegó a constituirse un dogma que no sólo declara 



113 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

superflua la pregunta por el sentido del ser, sino que, 
además, ratifica y legitima su omisión264

En la antigua Grecia es donde se exponen las pautas que rigen 
el pensamiento filosófico occidental, las cuales llevan intrínsecas el 
olvido del ser. El origen está en Grecia y en Grecia el ser comienza 
a olvidarse. En el mismo origen ya está predestinado el ser a caer en 
el olvido. Si el olvido del ser está en los mismos comienzos griegos, 
no podemos recuperarlo acudiendo a estos primeros pensadores, 
teniendo entonces que preguntarnos ¿qué es eso del ser?265.

Pero, ¿qué tiene que ver esto con el mundo moderno en el que nos 
encontramos? Nos remontamos al mundo antiguo, ¿es que nuestra 
época no ha sabido enmendar los errores de los antiguos? Parece 
ser que no. Más bien, los errores se han ido perpetuando desde 
entonces, corroborando la hipótesis de continuación y secularización, 
según la cual los diferentes periodos históricos son máscaras que 
toma el carácter sacro intrínsecamente ligado a lo humano (y que 
nada tiene que ver con su constitución biológica)266, no habiendo 
un mundo moderno como algo contrapuesto a la antiguo, sino que 
sería un paso más en el camino de la historia del olvido del ser. Y es 
porque en las plazuelas de Atenas, en esa Grecia clásica, cuando 
difieren el ser y el pensar267, ya encontramos actitudes propiamente 
“modernas”: Protágoras y su antropocentrismo268, el enciclopedismo 
de Hipías269, el igualitarismo de Licofrón270. Los sofistas además 

264 SuZ. s. 2, p. 23.
265 EM. s. 80 y ss., p. 74 y ss.
266 cfr. löwith. K. Meaning on History. op. cit.
267 EM s. 129, p. 114.
268 Platón. Protágoras. También diógenes laercio. Diogenis Laertii Vitae 
philosophorum  IX. 51.
269 Platón. Hippias Minor.
270 aristóteles. Politica. 1280 B. 8



114 

FERNANDO GILABERT BELLO

cobraban por su saber, con lo cual podemos vincularlos de algún 
modo con el desarrollo del capitalismo o, al menos, con la cultura y 
el saber como bienes económicos. Pero aquel que tiene la actitud 
moderna predominante es Sócrates, un ateniense feo y bajito que se 
dedica a incordiar a los demás y que se convierte en el abanderado 
de lo que se ha venido llamando la razón. La crítica de Heidegger a 
la modernidad puede deberse a su consideración de que ésta es un 
desarrollo sociocultural del racionalismo. Esta crítica sobrepasa la 
mera Kulturkritik, esto es, una crítica de la sociedad moderna desde 
el punto de la filosofía de la cultura, analizando los fenómenos y 
reduciéndolo a meras expresiones de secularización y alienación, 
o lo que es lo mismo, apostando por una trascendencia de índole 
negativa que está más allá de los fenómenos mismos271. Heidegger, 
más bien, tiene como foco el análisis del fenómeno mismo de la 
sociedad moderna y la deriva histórica en que surge. 

3.1.1.1. La edad de la razón

La modernidad, tal y como la identifica Hegel, es la edad de la 
razón: parte del racionalismo cartesiano y tiene en el criticismo 
de Kant una de sus cumbres272. Sin embargo, toda la historia 
está impregnada de racionalismo desde el mundo griego: de 
Sócrates beben Platón y Aristóteles, luego la escolástica medieval 
y el neoplatonismo buscarán fundar mundo, hombre y dios en la 
razón273. La razón es tan antigua como la tradición misma, porque 

271 Esta es la crítica que por ejemplo lleva a cabo la Escuela de Frankfurt en 
relación a las sociedades tardocapitalistas. A este respecto, podemos señalar 
la obra de Adorno Kulturkritik und Gesellschaft. (Frankfurt am Main, Surhkamp, 
1977).
272 cfr. hegel, G.W. F., Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. cit.
273 Ferrater Mora. J. op. cit. Vol II. p. 1335 y ss. Entrada “Filosofía Medieval”.



115 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

es incluso anterior a Sócrates. La importancia de la razón es por su 
hegemonía, porque es lo que ha imperado en la historia a pesar de 
cierta predisposición a un talante vitalista en ciertas épocas274. Sin 
embargo, pensamos que ese predominio de la razón, equiparado a 
la tradición metafísica, no es solo una corriente que se da un tiempo 
y luego le sucede una de carácter relativista para tiempo después 
volver de nuevo al racionalismo275. Más bien, creemos que se debe 
a que se ha contemplado sólo una de las caras de la moneda, que 
el racionalismo es sólo una visión que se ha tenido de la historia de 
la tradición, mientras que la otra ha permanecido, por así decirlo, 
oculta y, en muchos casos, ignota (lo cual no significa que no haya 
estado presente). Pero el racionalismo ha sido hegemónico en la 
historia de la ciencia, siendo uno de los factores clave su aparición 
para que se produjera el olvido del ser.

El racionalismo tiene como cometido suplantar la vida espontánea 
por la pura razón, originando una doble vida donde la razón sustituye 
lo que verdaderamente somos, espontaneidad276, cómo actuamos 
verdaderamente, a veces racionalmente y a veces no. Así, desde 
el racionalismo se mira la vida desde un mundo teórico alejado del 
mundo en el que uno se haya de facto. Si el racionalismo impera en 
el mundo moderno, podemos decir que éste no tiene en cuenta para 
nada la vida fáctica, lo cual es precísamente una de las cuestiones 
que impulsan el pensar de Heidegger.

Volver sobre la cuestión del racionalismo, se debe, según 
Heidegger, a la forma que toma en el mundo moderno: la de la 
lógica, una ciencia acerca del pensar, una ciencia que da una serie 
de reglas para el pensamiento y las formas de lo pensado, sin 
relevancia para la vida fáctica, lo que le da una consideración de 

274 ortega y gasset, J. op. cit. p. 80.
275 Ib. p. 91 y ss.
276 Ib. p. 115.



116 

FERNANDO GILABERT BELLO

seguridad y confianza al no tener que enfrentarse a los cambiantes 
avatares de esta vida. Esta ciencia da las pautas del pensar, pero no 
se plantea qué es el pensar277. Esta ciencia no ha sido cuestionada en 
ningún momento, pero, sin embargo, se ha instaurado en la cúspide 
de la ciencia como aquello que rige las otras ciencias. La ciencia 
de la lógica es una ciencia de la enunciación, porque “lógica” viene 
de λόγος, que en la tradición donde impera ha venido significando 
“enunciación”278, mientras que los antiguos griegos, con λόγος, no 
pensaban ni en el decir ni en el discurso279. Heidegger se pregunta 
por qué la doctrina del pensar remite a la ciencia de la enunciación y 
no al pensar mismo. La función del pensar es la búsqueda de lo que 
determina el pensar mismo, a saber, la ἀλήθεια y la φύσις, esto es, 
el ser entendido como estar-al-descubierto, precísamente algo que 
no tiene cabida, por obvio, dentro de las reglas de la lógica280. De 
este modo, la tradición en la que nos encontramos, la modernidad, 
corrobora el olvido del ser, puesto que ser, en su significado originario 
griego, tiene el sentido de φύσις, en tanto erguirse que brota, aquello 
que al desplegarse permanece en sí mismo y que se muestra, en 
oposición al devenir, como estabilidad y presencia constante, y, 
en oposición a la apariencia, como la presencia manifiesta. En el 
pensar, esta fuerza imperante es la presencia sometedora y aún no 
sometida en la que lo presente es en tanto ente. Pero esta fuerza 
imperante, sólo surge desde su cobertura, como ἀλήθεια, y cuando 
la φύσις lucha por apoderarse de sí misma en tanto que está en el 
mundo281.

La lógica surge cuando el sentido del ser del ente se transforma, 
con el platonismo, en ιδέα y, como tal, en objeto epistémico, 

277 EM. s. 128 , p. 113.
278 Ferrater Mora, J. Op. cit. vol III p. 2202 y ss. Entrada “Lógos”.
279 EM. s. 133, p. 117.
280 Ib. s. 129, p. 114.
281 Ib. s. 65-66, p. 63.



117 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

produciéndose con ello la separación entre ser y pensar. Pero de 
esta separación no es posible aclarar nada, puesto que es la lógica 
misma la que necesita de aclaración y fundamentación282, lo cual 
sólo es posible mediante un pensar más auténtico y originario (y por 
nada más). Para ello, se ha de volver a la pregunta por la relación 
entre la esencia del pensar y la del ser, esto es, a la pregunta del 
despliegue del ser como tal283. En dicha pregunta, hallamos una 
conexión originaria entre el ser, φύσις, y el λόγος, pero aquí λόγος 
no tiene el significado pervertido por la tradición de “enunciación”, 
sino que tiene el originariamente griego de “reunir”284. Para entender 
la conexión entre φύσις y λόγος hemos de volver a un pensamiento 
anterior a Sócrates, anterior a la preponderancia del racionalismo 
en la historia occidental285, antes de la identificación del λόγος con 
la razón.

Consecuencia de esto es que la conciencia del hombre como ser 
histórico fue definida como θῶον λόγον ἕχον, ser viviente dotado 
de razón, definición donde el λόγος está presente pero de forma 
irreconocible. La teoría occidental del ser humano se ha construído 

282 Ib. s. 130, p. 114.
283 Ib. s. 131, p. 115.
284 El término griego λόγος ha sido traducido de muy diversas maneras. Un 
vistazo a cualquier diccionario de filosofía puede dar muchas de las claves de los 
múltiples sentidos e interpretaciones que puede albergar y originar dicho término. 
Coloquialmente, prevalece la traducción de λόγος como “palabra” o “expresión” al 
venir de λέγειν, que usualmente se traduce como “hablar” o “decir”. Sin embargo, 
el significado primario de λέγειν no es tanto “hablar” como “recoger” o “reunir”, de 
ahí que la propuesta de traducción del mismo Heidegger para λέγειν sea “poner-
ante o presentar-después-de-haber-recogido”, por lo que el término λόγος sería 
el resultado de un λέγειν, que consistiría en una cosecha fruto de una selección. 
A este respecto, puede verse el texto de Heidegger Logos. Heraklit. Fragm. 50. 
(GA 7. s. 201 y ss, p. 180 y ss). También Ferrater Mora, J. op. cit. vol III, p. 2202 
y ss. Entrada “Lógos”.
285 EM. s. 134, p. 118.



118 

FERNANDO GILABERT BELLO

a partir de esta definición, pero ello supone que no se ha entendido 
realmente el sentido de λόγος. Es más, la propia pregunta por el 
hombre, una vez asumido que es un ente en estos términos, aún 
nos resulta extraña, porque se posee de antemano una respuesta 
que además señala que no se debe preguntar, como tampo se debe 
preguntar por la lógica. Pero el no preguntar implica la confusión de 
criterios y el no saber el lugar de la toma de decisiones auténticas, 
además de incapacitarnos para comprender la pregunta misma286.

Pero, con Heidegger, la determinación esencial del hombre no 
es una respuesta sino una pregunta. La pregunta por el hombre 
sólo puede hacerse desde la pregunta por el ser, porque donde el 
ser se abre al preguntar, acontece la historia y, con ella, el ser del 
hombre en virtud del cual éste se confronta con el ente como tal. 
Esta interrogación conduce al hombre al ente que él mismo es y 
debe ser, por lo que sólo alcanza su mismidad en tanto ser histórico 
que interroga. Su mismidad significa que debe convertir el ser que 
se le abre en acontecer histórico y detenerse en este ser de manera 
estable; y, puesto que el hombre es histórico, la pregunta por su ser 
no debe ser ¿qué es el hombre? sino ¿quién es el hombre?287. 

La distinción entre ser y pensar es, desde su origen, la postura 
fundamental del espíritu de Occidente, según la cual el ser se 
determina desde el horizonte del pensar y la razón. El concepto de 
λόγος originario se pervirtió en la tradición filosófica y posiblemente 
esa perversión lo convirtiera en la diréctriz de dicha tradición. 

286 Ib. s. 151, p. 132.
287 Ib. s. 152, p. 133.



119 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

3.1.1.2. La edad de la ciencia

En la tradición triunfó ese concepto pervertido de λόγος y se entendió 
como razón. Como en el aguafuerte de Goya, el sueño de la razón 
también ha creado monstruos288. El ideal de comprender todo desde 
la razón lógica, incluso lo pasional y sentimental, genera un mundo 
monstruoso. Lo monstruoso es lo impropio del orden natural y la 
lógica genera un mundo teórico, lejos de la vida fáctica. Ese corpus 
lógico se convierte en hegemónico, de modo que, en el intento 
ilustrado de saber, o bien se entra en su rasero, o bien se es tachado 
de irracional, lo cual es sinónimo de ignorancia y superstición y es 
la base sobre la que se asienta la tiranía289. Pero estos “ultras de las 
luces”290, se han olvidado del mundo y de la vida fáctica. Ese olvido 
es lo monstruoso.

El culmen de lo monstruoso es parejo a uno de los grandes 
hitos del mundo moderno: la ciencia, que es considerada uno de 
los argumentos que han servido de amparo para el auge de la 
hipertecnologización desenfrenada. En muchos de sus trabajos, 
Heidegger analiza esa forma de entender la ciencia, lo cual es 
pertinente, puesto que es uno de los grandes paradigmas del 
mundo en que nos encontramos291. En el cuestionamiento que hace 
Heidegger del mundo moderno, la crítica a la ciencia tiene especial 
incidencia, puesto que ésta ha ocupado el lugar preponderante que 
anteriormente ocupaba la teología como disciplina más eminente y, 

288 La obra de Francisco de Goya a la que nos referimos es la de idéntico título: 
El sueño de la razón produce monstruos, estampa número 43 de la serie de 
los Caprichos de 1799. (Museo del Prado. Ficha técnica-GO2131. https://
www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-sueo-de-la-razon-produce-
monstruos/e4845219-9365-4b36-8c89-3146dc34f280?. Consultado 08/09/2017).
289 v. rousseau, J.-J. Du contract social. París, Bordas, 1972.
290 cfr. onFray. M. Les ultras des lumières. París, Grasset et Fasquelle, 2007.
291 v. p. e. FT, BH o Der Ursprung des Kunstwerkes (GA 5. ss. 7-68. pp. 11-62).



120 

FERNANDO GILABERT BELLO

en cierto modo, vinculada a una cierte élite de iniciados. Al tomar ese 
lugar preponderante, la ciencia se convierte en la cumbre del olvido 
del ser. Si bien Heidegger critica muchos elementos del mundo 
moderno, ninguno es atacado con mayor encono que la ciencia, 
no por la ciencia en sí misma, que es considerada necesaria por 
Heidegger, sino por su desvirtuación en los tiempos modernos292. 
La ciencia moderna parte del hecho fundamental de situar al 
hombre en el centro del pensamiento pero, sin embargo, no hay 
correspondencia entre este antropocentrismo y la metafísica, sino 
que más bien “todo humanismo se basa en una metafísica, excepto 
cuando se convierte él mismo en el fundamento de tal metafísica”293. 
La metafísica no presta atención a lo que el hombre es, sino que lo 
convierte en un ente abstracto y teórico, hasta el punto de reducirlo 
a sujeto de la ciencia, en un mero cognoscente, sin contemplar el 
ser y contribuyendo a su olvido. La tradición racionalista estudia al 
ente pero olvida al ser y, cuando se fija en él, lo hace como si fuera 
un ente, pero el ser no es un ente, sino aquello que determina al 
ente en cuanto ente, se encuentra en el hecho de que algo es294. 
Al contemplarlo como ente se abre el campo para el estudio más 
representativo de la filosofía desde el siglo XVII: la epistemología.

La epistemología tiene como cometido fundamental la teoría 
del conocimiento, el modo que tiene el hombre de aprehender los 
entes materiales de su alrededor. El concepto fundamental de esta 
teoría del conocimiento será el ύποκείμενον, “lo que subyace”, 
concepto de raíz aristotélica que designaba lo que se predicaba de 
otras cosas, pero no de otras personas295. En el mundo moderno, 
este ύποκείμενον se transforma en sujeto, siguiendo la tradución 

292 ZS. ss. 127 y ss., pp. 147 y ss.
293 “Jeder Humanismus gründet entweder in einer Metaphysik oder er macht sich 
selbst zum Grund einer solchen”. BH. s. 321, p. 265.
294 “Sein liegt im Daß”. SuZ. s. 7, p 27.
295 aristóteles. Metaphysica. II, 1.



121 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

latina que se empleó: subjectum. El sujeto se torna el centro de la 
reflexión filosófica moderna y, por ende, el centro del Universo. El 
siguiente estadio del antropocentrismo será el sujetocentrismo y el 
esfuerzo filosófico será vincular al hombre-sujeto con la realidad que 
le rodea, con los objetos que conforman el mundo, pero no con el 
mundo mismo. El binomio sujeto-objeto será el punto de referencia 
de la epistemología moderna, por lo que el leitmotiv de la cuestión 
filosófica, la aprehensión del objeto por parte del sujeto, siempre 
será analizado siguiendo las pautas de la ciencia moderna. De este 
modo, se busca encorsetar a la filosofía como si de una ciencia más 
se tratara. Pero las ciencias trabajan desde una representación 
donde los fenómenos se exponen en un sistema ordenado de 
conocimientos. En la Grecia antigua, la representación era el ser 
traído a la presencia, pero en la edad de la ciencia, la representación 
es traer ante sí lo que está ahí delante situado frente a nosotros 
y obligarlo a retornar a sí como el ámbito donde se imponen las 
normas. Así, el hombre se sitúa respecto a lo ente en la imagen, 
pero con ello, se pone a sí mismo en escena en el ámbito de lo 
representado, al punto de ser el hombre mismo la escena donde lo 
ente ha de representarse. La novedad no es la posición del hombre 
en medio de lo ente, sino que ocupa esta posición y la establece 
voluntariamente, por lo que la época moderna se sitúa a sí misma y 
por sí misma como nueva296.

El giro hacia el sujeto es una de las aportaciones fundamentales 
para la historia del olvido del ser. Es Descartes, padre del pensamiento 
moderno297, quien radicaliza este giro y Heidegger es consciente de 
que el cartesianismo es la base de la radicalización del olvido del 
ser. Por eso Heidegger ajusta cuentas con Descartes en diversas 

296 GA 5. s. 84-85, p. 75
297 hegel, G. W. F., Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. cit.



122 

FERNANDO GILABERT BELLO

ocasiones: En Sein und Zeit298, en los estudios sobre Nietzsche299 
o en los seminarios de Zollikon300, por ejemplo, ataca una y otra 
vez al racionalismo cartesiano301. Las cuentas que Heidegger pide 
a Descartes se deben al concepto de mundo que maneja, en el 
cual se asienta el aislamiento del sujeto frente al mundo. Si bien la 
filosofía cartesiana recibe muchas críticas por parte otros autores, 
como Spinoza302 o Ryle303, éstas van destinadas a enmendar sus 
errores para seguir avanzando en la misma línea, más que a una 
deconstrucción radical, como la que pretende Heidegger.

En las Meditationes de prima philosophia304 y en los Principia 
Philosophiae305, Descartes formula el dualismo de cuerpo y alma y 
el correlato que esta dualidad tiene en el mundo, siendo el alma, o 
res cogitans, lo pensante y el cuerpo, o res extensa, lo material. La 
extensión, lo material es con lo que se identifica el mundo306, esto 
es, un conjunto de objetos totalmente ajenos a la res cogitans, que 
está “por otro lado”. Según esto, el sujeto no habita este mundo 

298 SuZ. s. 89 y ss., p. 110 y ss.
299 GA 6.2. s. 23 y ss. p. 634 y ss.
300 ZS. s. 135 y ss., p. 156 y ss.
301 Nuestro trabajo no pretende desarrollar in extenso toda la crítica de Heidegger 
al cartesianismo, sino más bien acentuar el hecho de que el pensamiento 
cartesiano consiste en uno de los hitos de la Modernidad que Heidegger combate. 
Un trabajo de mayor profundización acerca del significado de Descartes en la 
obra de Heidegger sería el de Christophe Perrin, Entendre la Métaphysique. Les 
significations de la pensée de Descartes dans l’oeuvre de Heidegger. (Lovaina, 
Peeters, 2013).
302 cfr. sPinoza, B. Ethica ordine geometrico demonstrata. Heidelberg, Winters, 
1972.
303 cfr. ryle, G., The Concept of Mind. Londres, Hutchinson, 1949.
304 descartes, R. “Meditationes de prima philosophia” en Oeuvres, París, Cerf, 
1974.
305 descartes, R. “Principia Philosophiae” en Oeuvres, París, Cerf, 1974.
306 SuZ. s. 89, p. 110.



123 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

de objetos, sino que está más allá de lo corpóreo pero, como 
sucedía en el platonismo, encerrado en un cuerpo material307. El 
ser pensante es opuesto al mundo, estableciendo dos realidades 
distintas que se identificaran con el sujeto y el objeto. Esta oposición 
cartesiana se debe a la comprensión del ser desde la confusión 
de la substancia como lo ente y la consiguiente unificación entre 
ser y ente como una y la misma cosa308. Este error sería marginal 
en la historia del olvido del ser, si no fuera porque la noción de 
substancia que emplea Descartes es la base de la ciencia moderna. 
Si bien en el planteamiento cartesiano no aparece la pregunta por 
el ente, la interpretación que de éste y de la verdad se hace en 
dicho planteamiento asienta una teoría del conocimiento donde el 
realismo obliga a demostrar la realidad del mundo exterior y salvar 
lo ente en sí309. 

En la tradición hasta entonces imperaba la noción de substancia 
expuesta en Aristóteles, siendo la primera substancia el ser y de 
la que se podía predicar cualquier cosa, los atributos310. Pero en 
Descartes el ser y sus atributos son lo mismo. Desde el cartesianismo, 
la substancia es un ente que toma la forma de lo divino, manejando 
una noción de ser teológica, la de la infinitud, pero cuya definición 
omite Descartes. Desde entonces, el ser se mantiene extraño a este 
mundo del que sólo se perciben los entes. Este es el modelo de 
conocimiento por el que se guía la labor científica. Para Descartes, 
el modo de acceder al mundo es mediante el conocimiento físico-
matemático, instaurando así como pilar fundamental la labor 
científica en tanto que conocimiento seguro y fiable311. La elección de 
la matemática se debe a la búsqueda de certezas. Pero una certeza 

307 cfr. Platón. Phaedo. 65e.
308 SuZ. s. 90, p. 111.
309 GA 5. s. 91, p. 80.
310 aristóteles. Metaphysica. L, VII, I.
311 SuZ. s. 96, p. 117.



124 

FERNANDO GILABERT BELLO

no es una verdad, sino que la certeza sólo tiene validez para un “yo”, 
teniendo más que ver con el convencimiento que con el conocimiento. 
Así Descartes instaura un conocimiento desde la óptica del yo, pero 
luego se olvida de él, al no saber salir del atolladero solipsista, y cae 
en el recurso a la divinidad, algo exterior a lo mundano, vinculando 
matemática y teología con un retruécano. La matemática denota 
lo que siempre es, lo que siempre permanece constante, atributos 
propios de la divinidad. Pero el recurso matemático de Descartes se 
centra en una explicación del ser como algo eterno e imperecedero, 
rechazando la temporalidad que está a la base del planteamiento de 
Heidegger.

3.1.1.3. La edad de la política

Nuestro escenario es moderno y su acmé es la ciencia. ¿Qué pasa 
con la política moderna? ¿Qué tiene que ver todo lo que hemos 
contado de nuestra época como contraposición a los antiguos y el 
carácter objetual de la ciencia con la forma de hacer política, con 
la forma de organizar la vida en la comunidad? Que nos hallamos 
desviado hacia el tema de la ciencia no es baladí, puesto que en la 
modernidad la política ha quedado supeditada a la periferia de esa 
ciencia: al tomar la ciencia el papel más destacado en el mundo 
moderno, erige al sujeto de la ciencia, esto es, al sujeto cognoscente 
(que sin embargo permanece ignoto, puesto que es aquello que 
lo conoce todo y no es conocido por nadie312), en el centro de la 
reflexión. Que este sujeto esté en el centro implica la preponderancia 
de la ciencia porque analiza cómo se relaciona con los objetos de 
su alrededor, siendo la política uno de esos objetos. Podría parecer 
que la política está realmente al mismo nivel que la ciencia, puesto 

312 schoPenhauer. A. Die Welt als Wille und Vorstellung. Frankfurt am Main, 
Shurkamp, 1986. s. 5, p. 87.



125 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

que si bien la ciencia investiga los vínculos existentes entre sujeto 
y objeto, la política es la que investiga los vínculos entre sujetos, 
la intersubjetivad. Pero esa actividad investigadora la convierte en 
ciencia: la torna politología, una ciencia política, pero no la política 
en sí misma, la cual es una región de lo ente que es necesario 
investigar, del mismo modo que la vida, el idioma, la mente o el 
cáncer (estudiadas por sus respectivas ciencia biológica, filológica, 
psicológica u oncológica). La política son las formas que en las 
sociedades toma lo político. La polítología es la ciencia moderna 
que analiza esas formas políticas. La polítología no se ocupa, o no 
debe ocuparse, de lo político, sino de las teorías políticas. Sólo por la 
deriva hacia el sujeto se expone la pregunta por la política, a saber, 
si se quiere ser como individuo o como comunidad, si se quiere 
ser una persona dentro de la comunidad o un mero miembro de un 
grupo dentro de un grupo. Sólo donde el hombre es esencialmente 
sujeto, puede caer en el abuso del subjetivismo individualista pero 
también tiene sentido la lucha expresa contra ese individualismo y 
a favor de la comunidad como meta de todo esfuerzo y provecho313.

Pero en la modernidad tardía en las que nos encontramos, el 
problema del conocimiento parece haberse trasladado filosóficamente 
al problema de la intersubjetividad: se ha pasado de investigar cómo 
puedo yo (sujeto) relacionarme con las cosas (objetos), a investigar 
como puedo yo (sujeto) relacionarme con alguien como tú (sujeto) 
que tiene las mismas características que yo (sujeto) pero no soy yo 
(¿no-sujeto-que-soy-pero-también sujeto?). Este no es un problema 
nuevo, pero en la tradición siempre había quedado relegado a un 
segundo plano, como si fuera un muro que se rodeaba sin tocar para 
salvar el sistema epistemológico dominante. Esto es lo que hacían 
los neokantianos como Rickert, uno de los primeros maestros de 
Heidegger en Friburgo, quien se amparaba en el problema de la 
transcendencia del conocimiento para continuar las disquisiciones 

313 GA 5. s. 85, p. 76.



126 

FERNANDO GILABERT BELLO

del idealismo314. Esta era la línea filosofíca predominante a principios 
del siglo XIX, hasta la irrupción de la fenomenología de Husserl, 
quien puso el problema de la intersubjetividad sobre la mesa315. Pero 
la intersubjetividad era un problema de la teoría del conocimiento, si 
bien un problema urgente, pues la epistemología se había quedado 
estancada y necesitaba un nuevo impulso que permitiese que 
alcanzasen su sentido las preguntas últimas que conciernen a la 
finalidad de la filosofía316. La ciencia y la teoría del conocimiento 
no pueden satisfacer el problema de la intersubjetividad, a pesar 
de que desde el siglo XIX han ido surgiendo disciplinas científicas, 
como la psicología, la psiquiatría o incluso la pedagogía, que buscan 
aplicar el método de la ciencia en la relación con los otros.

La forma política por excelencia del escenario en que nos 
encontramos es la democracia. La democracia es el nombre que 
recibe un sistema político electoralista y de partidos que preferimos 
denominar tardoparlamentarismo, en contraposición a la democracia 
ateniense. Haremos un breve excurso de cómo desde los griegos y 
su democracia “directa”, se ha llegado a la democracia moderna, 
la democracia tardoparlamentaria. Con ello, desplegaremos los 
conceptos fundamentales en los que se mueve la teoría política 
bajo la cual se analizan las diferentes formas que puede tomar en 
nuestro escenario.

La pregunta política va intrínseca a la de la propia humanidad. 
Desde que el ser humano comienza a filosofar, uno de los temas 
clave es el de la vida colectiva y las cuestiones que de ella surgen. 
Desde el principio de los tiempos se han producido elaboraciones de 
la política, pero el fundamento de éstas se sustentaban en mitos y 

314 ricKert, H. Der Gegenstand der Erkenntnis: Einführung in die 
Transzendentalphilosophie. Sarrebruck, Dr. Müller, 2006.
315 husserl, E. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie. La Haya, Nijhoff, 1976.
316 GA 1. s. 415. p. 15.



127 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

leyendas, como, por ejemplo, la fundación de Israel por los judíos tras 
huir de Egipto317, la creación de las murallas de Roma por Rómulo318 
o el papel de Prometeo como civilizador de la humanidad al entregar 
a los hombres el fuego sagrado de los dioses319. Todos estos mitos 
son anteriores a la aparición del racionalismo en la Grecia clásica, 
aunque algunos, como el señalado de Prometeo, proceda de la 
misma civilización griega, eso sí, de un periodo más arcaico. En 
esos mitos un οὶκιστές mítico, un héroe fundador, con una acción 
determinada origina una civilización y, con ello, la forma de entender 
la política de la misma. Pero es en la Atenas de la antigüedad, cuando 
la política comienza a cuestionarse filosóficamente, coincidiendo 
con el surgimiento del racionalismo y el consiguiente abandono del 
ser. Su origen etimológico también se ha asociado tradicionalmente 
a la Grecia antigua: viene de πόλις, la ciudad-estado, el lugar donde 
se convivía.

Es en Atenas en el siglo V a. C. cuando aparece la reflexión 
filosófica sobre la política. Lo hace en dos frentes opuestos, con 
Sócrates, que busca compatibilizar la verdad con la justicia, y con 
los sofistas, maestros de retórica que enseñaban a los gobernantes 
a desenvolverse en asuntos públicos. Sócrates no sólo es el inicio 
de la filosofía política, sino también su arquetipo ideal320. A partir de 
la compatibilidad entre verdad y justicia, se busca elaborar el mejor 
sistema posible para regir la vida política y para buscar respuestas 
a lo político. En esa línea van los textos de los principales discípulos 
de Socrates: Platón, quien convierte a Sócrates en el personaje 
principal en la exposición de su teoría política en la República321, 

317 Éxodo 10, 11.
318 Plutarco. Lives I-Romulus. Londres, Heinemann, 1967.
319 esquilo. Prometheus Desmotes. Oxford, Oxford University Press, 1986.
320 Badillo o’Farrell, P. op. cit. p. 18.
321 Platón. República.



128 

FERNANDO GILABERT BELLO

y el análisis de la convivencia que lleva a cabo Aristóteles en su 
Política322. 

Con el auge de la ciencia moderna, respecto de la política, se 
persigue la creación de una disciplina que englobe los mecanismos 
políticos a fin de establecer un patrón predictivo basado en el cálculo 
y la probabilidad, un planteamiento político-científico bajo el que 
regirse. Consecuencia de ello es el establecimiento de vínculos entre 
la política y las leyes, entre el ordenamiento de la convivencia y el 
derecho. El derecho y la legislación no son inventos de la modernidad, 
sino que se identifican con la política desde la antigua Roma. No es 
que los griegos no tuvieran leyes, pero éstas no eran inmutables ni 
estaban por encima de la vida cotidiana, sino que más bien eran 
circunstanciales. Pero en Roma, el derecho se diviniza y, como 
veremos, será el precursor del aunamiento moderno de la teología y 
la política. Para los antiguos latinos, las leyes están por encima del 
colectivo, están más allá, las leyes transcienden el mundo donde se 
aplica, del mismo modo que ocurre con la ciencia. Cicerón, uno de 
los más brillantes políticos de la Roma republicana, es, sin embargo, 
un defensor acérrimo de que la política no es algo que trascienda 
a la vida comunitaria sobre la que rige, porque hay que participar 
en la vida política. Al defender una teoría fundada en la historia de 
Roma, persigue una teoría por y para el pueblo romano323, donde la 
ley iguala a todos los ciudadanos324 y es incuestionable325. Pero se 
decanta por la monarquía entre las formas de gobierno, donde el rey 
es una figura excepcional de la política326 ante el que las facciones 

322 aristóteles. Política.
323 cicerón. M. T. De Re Publica. Cambridge, Cambridge University Press, 1995.
324 Ib. III. 33.
325 Ib. III. 17.
326 Platón establece en la República que el control del gobierno ha de estar en 
manos de una figura excepcional: el filósofo (Platón, República. op. cit). Pero 
para Cicerón, el filósofo es el teórico que reflexiona sobre las leyes y la vida en 



129 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

contrarias deben ceder327. El rey toma el carácter del dios Júpiter, 
que es rey y padre a la vez. Si los propios dioses son gobernados 
por uno sólo de ellos, tanto más los pueblos han de aceptar la 
voluntad de sus líderes328. Pero al ser adoptado el cristianismo como 
la religión oficial del Imperio Romano se abre la puerta a la teología. 
Lo divino toma forma en el mundo mediante un individuo concreto 
proclamado rey. Al proclamarse Augusto imperator en el 27 a. C., 
se considera el derecho divino como la forma fundamental de la 
política, no habiendo lugar para el cuestionamiento, pero tampoco 
para la igualdad, al haber un ciudadano por encima de la ley, o, 
mejor dicho, haciendo de su voluntad la ley.

La monarquía es una versión radicalizada de las ideas políticas de 
Platón, pero mientras que para Platón el gobernante-filósofo regía la 
comunidad porque era quien comprendía las ideas transcendentes 
y su reflejo en el mundo inmanente, era un mediador entre dos 
mundos; con la monarquía imperial no hay mediador, es la voluntad 
misma del gobernante quien va pareja con las ideas. El medievo 
hereda esta concepción de la política. Las pesquisas de la filosofía 
política medieval van encaminadas a regular la convivencia y, al igual 
que en el resto de aspectos de la vida, a compatibilizar lo humano 
y lo divino. El rey es el representante de lo divino y mediante su 
voluntad expresa la voluntad divina, convirtiéndose la política en 

comunidad, por lo que la figura excepcional ha de ser otro: el político, un hombre 
con sentido práctico que es quien debe imponer la mejor forma política de las 
planteadas por el filósofo. El filósofo ha de instruir e inculcar valor al político y guiarle 
y asesorarle en su gobierno, mientras que el político tiene que pasar a hechos 
las palabras del filósofo. Volviendo a Heidegger y el nazismo, nos atrevemos a 
señalar que el de Meßkirch toma el relevo de Cicerón al querer convertirse en 
Führer-Rektor de la Universidad, al considerar que su misión consistía en guiar a 
los guías (rodríguez, R. op. cit. XXVII, num. lat.).
327 cicerón. M. T. De Re Publica. cit. I.
328 Ib.



130 

FERNANDO GILABERT BELLO

una pirámide con la totalidad de poder en su vértice superior329. 
Esta es la concepción de la política en Agustín de Hipona y Tomás 
de Aquino. El primero introduce la idea de la ciudad de Dios, un 
mundo impregnado por el amor de Dios330, mientras que el segundo 
habla de política y de cómo ha de estar regido el mundo, pero sin 
aportar ningún conocimiento político de ello331. Las ideas políticas 
que surgen con el mundo moderno son una reacción a ese sistema 
teológico-político.

Lo más destacable de esa reacción es el cambio que hay en la 
pregunta política: ya no será por la vida en comunidad ni la búsqueda 
del mejor modo de regirla, sino acerca de la legitimidad del gobierno, 
pregunta que lleva aparejada la cuestión del poder como ejercicio 
de esa legitimación. El rey no era cuestionado como representante 
divino. Es una vuelta a la política de hombres y no de dioses, pero 
a los ojos de un nuevo ente: el Estado. La legitimidad se refleja en 
el Estado: al no haber un referente divino ni un representante del 
poder de Dios, comienza a cuestionarse la posición del monarca 
como soberano del Estado, poder que adquiere por tradición, 
pero que adquirió en origen por derecho divino. En la monarquía, 
el fundamento del gobierno está en manos de uno solo de los 
miembros de la comunidad, del Estado, identificándose el poder con 
un líder único. Lo moderno es una esfera de lo óntico que tiene 
detrás la pregunta ontológica, pero no la reconoce como tal. De esa 
onticidad forma el Estado, el cual no es una variante de la πόλις, ni 
algo homólogo y/o comparable. La posición del Estado en relación 

329 v. ullMann, W. A history of political thought: The Middle Ages. Pengüin, 
Middlesex, 1970.
330 cfr. agustín de hiPona. De Civitate Dei (Códex Bernensis). Berna, Burgerbibliothek 
Bern, 2009.
331 cfr. toMás de aquino. De rege et regno. De regimine principum. Sevilla, Izquierdo, 
1861.



131 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

con la cuestión ontológica es la misma que hemos atribuído a la 
ciencia: es un problema ontológico pero no es él mismo ontología332.

En la tardo-modernidad se produce el paso de una monarquía 
absoluta a un sistema “monárquico” parlamentario. Porque la 
monarquía, tal y como hacemos aquí referencia, es el mero hecho de 
un obtentor y ejecutor del poder, la unicidad del cabeza de Estado se 
mantiene incluso en las formas más modernas de política, donde el 
poder lo detenta uno sólo, sea un rey con cargo vitalicio y hereditario, 
sea un presidente electo. Cuando aludimos a la monarquía aludimos 
a un modo de gobierno y organización de un Estado donde una sola 
persona es el referente de ese colectivo estatal, no a un sistema 
político que defiende la legitimidad de un rey vitalicio frente a los que 
buscan que el jefe de Estado sea electo.

El logro político de la modernidad que se reconoce es el 
sistema democrático. A ese sistema vamos a denominarlo aquí 
parlamentarismo, a fín de diferenciarlo etimológicamente de la 
democracia griega. Democracia suele traducirse como gobierno del 
pueblo, pero el sistema parlamentario no está forjado en el pueblo, 
sino en la sociedad. El parlamentarismo moderno comienza en la 
Edad Media, pero se engrandece en el Barroco, con la rebelión 
de Cromwell en Inglaterra. El parlamentarismo es un sistema 
político donde el poder emana de un parlamento o unas cortes que 
establecen la legislación de un Estado. El parlamento es elegido 
entre los miembros del Estado y es en él donde reside la soberanía. 
Pero el poder ejecutivo, sin embargo, está en un jefe de Estado 
supeditado a ese parlamento. De ahí que lo consideremos una forma 
de monarquía. Mediante los éxitos y fracasos de las revoluciones 
del siglo XIX, el sistema parlamentario se asentó prácticamente 
en todo Occidente, perviviendo hasta hoy, con la imagen de una 
separación de poderes que limita la actuación política para evitar 

332 Martínez Marzoa, F. Heidegger y su tiempo. cit. p. 41.



132 

FERNANDO GILABERT BELLO

que el poder se concentre en el poder ejecutivo y dando plenas 
garantías democráticas.

Pero el sistema asentado, que denominaremos 
tardoparlamentarismo, encierra una trampa. Podemos definir el 
proceso por el que hemos llegado a él como un emponderamiento 
político de la ciudadanía, pareciendo que es el pueblo quien, 
mediante revoluciones y luchas sociales, ha ido adquiriendo poder 
y sentando las bases para una democratización de la sociedad333. 
Sin embargo, el sistema democrático actual se basa en un sistema 
electoral basado en partidos, los cuales presentan una entidad 
propia y una serie de tendencias políticas determinadas, y que son 
respaldados por otros elementos del sistema que no son políticos, 
como la economía o la moral, con lo cual la soberanía democrática 
del Estado queda en entredicho, puesto que no hay una elección 
de los representantes de entre la ciudadanía, sino de entre los 
partidos. Es por eso que el sistema político que denominados como 
tardoparlamentarismo no tiene el sentido de una democracia. Este 
sistema es el gran logro de la modernidad política.

3.1.2. Entre bambalinas: detrás del escenario moderno. Ge-
Stell, nihilismo y das Man.

Ahora bien, como hemos señalado, nuestro escenario es distinto 
del escenario de Heidegger, a pesar de formar parte del mismo 
mundo moderno. Es un paso más, una fase superior a esa Alemania 
de entreguerras. Pero el ser un paso más implica que el camino 
recorrido es en gran parte el mismo, salvo ese último paso de casi 
un siglo, por lo que aún hay muchos puntos de encuentro entre la 

333 Velasco Mesa, C. “Hacia el emponderamiento político de la ciudadanía: Debates 
y tensiones en la construcción de la democracia representativa (Siglos XVIII-XXI)”. 
En gadea, W. F. y ordóñez-garcía, J. op. cit. pp. 69-101.



133 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

época de Heidegger y nuestro mundo contemporáneo. La historia 
avanza y aunque llena las cunetas de cadaveres nunca es ninguno 
de sus elementos los que al borde del camino quedan, sino que 
más bien se va reinventando y secularizando, toma otras formas, 
adquiere otros vestidos que constituyen su Zeitgeist, pero la esencia 
es la misma. Nuestra época es la de la indumentaria neorococó pero 
sigue abajo el fino vestido de algodón de la república de Weimar en 
la que Heidegger escribe Sein und Zeit. La crítica heideggeriana 
nos vale para hoy y con las herramientas filosóficas que nos lega, 
podemos elaborar un pensar acorde a nuestro tiempo.

En su contexto histórico de la Europa de entreguerras es donde 
se esboza nuestro mundo de hoy y el tardoparlamentarismo 
imperante en la política actual. Ese tardoparlamentarismo es una 
consecuencia de un clima social en el que impera la inestabilidad, 
es un paso más en la decadencia. Hoy volvemos a Weimar porque 
nuestro mundo toma su modelo, se asienta sobre las mismas bases 
que aquella república centroeuropea, al habérsenos impuesto un 
sistema tardoparlamentario insatisfactorio para la ciudadanía. La 
diferencia central con Heidegger, es que el malestar se reducía al 
pueblo alemán, pero ahora Weimar es global, al erigirse este sistema 
como el modelo político mundial. Ello ha sido posible al haberse 
extrapolado a todas las áreas el modelo moderno de ciencia, el 
abandono del ser en favor del ente. Heidegger advertía del error334, 
pero luego asumió que era una consecuencia que habíamos de 
afrontar puesto que era intrínseco a la singladura humana en el 
mundo335. Así, cada vez, ha ido surgiendo al hilo de la Modernidad, 
pequeñas adiciones y cambios, pero que han tenido consecuencias 

334 cfr. SuZ. s. 4, p. 25. También en GA 9. ss. 203 y ss., pp. 173 y ss. 
335 Ésta es una idea común del Heidegger después de la Kehre, donde se asume 
que está ligado al destino de Occidente el olvido del ser, lo cual posibilita la apertura 
a otras posibilidades. Respecto a esto v. p. e. BH. ss. 345 y ss., pp. 283 y ss.



134 

FERNANDO GILABERT BELLO

desmesuradas, siendo las más evidentes las relacionadas con la 
economía a partir de la doctrina imperante del neoliberalismo. 

3.1.2.1. Las normas de la casa: Ge-Stell y neoliberalismo

El mundo globalizado en el que vivimos se caracteriza por dos 
rasgos preeminentes: el neoliberalismo como doctrina económica 
imperante y la Ge-Stell336 como estructura sobre la que se sustenta 
en el entramado moderno. Ge-Stell y neoliberalismo no son lo mismo, 
pero se dan conjuntamente, no se dan uno sin el otro. Veremos 
hasta qué punto uno forma parte del otro o si son dos entidades 

336 Hacemos una aclaración de porqué mencionamos Ge-Stell bajo esta forma. 
La forma que emplea Heidegger es la de Gestell, traducido literalmente como 
“marco”, “estructura”, “armazón” o “dispositivo”. Ahora bien, nosotros queremos 
remarcar el carácter filológico de dicho término. Con el guión separamos el prefijo 
Ge de Stell, que podemos suponer como una forma abreviada del verbo Stellen 
(poner, situar, colocar) o del sustantivo Stellung (posición). Evidéntemente no hay 
ninguna forma conjugada de dicho verbo que sea esa abreviación. El prefijo Ge 
indica en los verbos regulares alemanes el participio perfecto conjuntamente a 
la tercera persona del singular de indicativo, de tal modo que, en el caso del 
citado verbo Stellen, sería Gestellt (puesto, situado, colocado). También en los 
sustantivos indica el sentido de reunión, el carácter aglutinante, como el conjunto 
de cosas parecidas. Nuestro juego de palabras remarcaría ese carácter situado 
o puesto de antemano de la estructura que es la Ge-Stell, remarcando con el 
guión precísamente ese estar de antemano, ese ya encontrarnos en la Ge-Stell. 
Por supuesto, todo esto es una especulación que hacemos por nuestra parte, no 
queriendo adentrarnos en un terreno, el filológico, que no nos pertenece. Puede 
consultarse la traducción de Gestell, así como las conjugaciones del verbo Stellen 
en cualquier diccionario de uso del alemán. Nosotros hemos empleado el de 
Schoen y Noeli (Diccionario Moderno Langenscheidt de los idiomas Alemán y 
Español. Múnich, Langenscheidt, 1966), así como el alemán de los Hermanos 
Grimm (Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Kompetetzemtrum 
Universität Trier, OnLine [ http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_
py?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid ]).



135 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

independientes que se dan conjuntamente como un fenómeno 
unitario. Sin embargo, según han sido tratados en la investigación 
y formulación de los mismos, parecen no tener nada que ver, han 
sido considerados dos fenómenos aislados entre tantos otros que 
constituyen nuestro mundo, nuesto escenario.

Ge-Stell es un término al que Heidegger alude por primera vez 
de forma pública en 1953 en su texto Die Frage nach der Technik337. 
Heidegger no se ocupa del neoliberalismo, puesto que es una 
doctrina económica que hace su irrupción a finales de la década 
de los setenta del siglo pasado338, con las tesis de Friedman339 y 
de Hayek340, que si bien son contemporáneos de Heidegger341, sus 
ideas no tienen calado en la sociedad hasta que empiezan a ser 
aplicadas por el gobierno de Margaret Thatcher en el Reino Unido y 
el de Ronald Reagan en los Estados Unidos. Parecería que hay una 
brecha temporal entre 1953 y el final de los setenta, pero pensamos 
que tanto la Ge-Stell como el neoliberalismo hacen referencia al 
momento actual del fenómeno de la industrialización.

337 v. FT.
338 gérard, D.; duMénil, L. Capital Resurgent: Roots of the Neoliberal Revolution. 
Cambridge, Harvard University Press, 2004.
339 FriedMan, M. Free to choose. San Diego, Harcourt, 1980.
340 hayeK. F. A. Droit, legislation et liberté. París, Presses Universitaires de France, 
1980.
341 Hayek fue profesor de economía en la Universidad de Friburgo de 1962 a 1969, 
año en que se jubiló y volvió a su Austria natal, pero desde entonces y hasta que 
la muerte le sobrevino, precísamente en Friburgo en 1992, estuvo en estrecho 
contacto con la ciudad donde Martin Heidegger pasó casi toda su vida. La sombra 
de ambos en su campo es alargada en Friburgo, pero desconocemos si tuvieron 
algún contacto o leyeron uno sobre el otro. El economista malayo-australiano 
Kukhatas, sin embargo, ha indagado en que algunos de los estudios de Hayek 
hay referencias a las reflexiones que Heidegger llevo a cabo sobre la tecnología 
(Hayek and Modern Liberalism. Oxford, Oxford University Press, 1989).



136 

FERNANDO GILABERT BELLO

Pero ¿qué es eso de la Ge-Stell? ¿Por qué es un elemento central 
de la configuración de este escenario en el que nos encontramos? 
En Die Frage nach der Technik se señala que la Ge-Stell es

Wir nennen jetzt jenen herausfordernden Anspruch, der 
den Menschen dahin versammelt, das Sichentbergende 
als Bestand zu bestellen (...) Gestell heißt das 
Versammelnde jenes Stellens, das den Menschen 
stellt, d. h. herausfordert, das Wirkliche in der Weise 
des Bestellens als Bestand zu entbergen. Gestell heißt 
die Weise des Entbergens, die im Wesen der modernen 
Technik waltet und selber nichts Technisches ist.

Aquella interpelación que provoca, que coliga al hombre 
a solicitar lo que sale de lo oculto como existencia (...) 
significa lo coligante de aquel emplazar que emplaza al 
hombre, es decir, que lo provoca a hacer salir de lo oculto 
lo real y efectivo en el modo de un solicitar en cuanto un 
solicitar de existencias. Ge-Stell significa el modo de salir 
de lo oculto que prevalece en la esencia de la técnica 
moderna, un modo que él mismo no es nada técnico342.

Con las palabras de Heidegger, podemos señalar que la Ge-
Stell se vincula a lo técnico pero sin ser ello mismo nada técnico. Al 
hablar de Ge-Stell estamos aludiendo al mundo hipertecnologizado 
e hipercientifizado en el que nos encontramos. Pero la Ge-Stell en sí 
misma no es nada técnico y científico. ¿Qué es entonces?

El término Ge-Stell en alemán alude al armazón, a la estructura, 
al engranaje. Si hablamos de armazones, estructuras y engranajes, 
uno piensa en un entramado técnico... y sin embargo nada tiene 
que ver con la técnica, como hemos dicho. Eustaquio Barjau traduce 

342 FT. s. 23-24, p. 21.



137 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Ge-Stell como “estructura de emplazamiento”343, dicha traducción 
nos parece correcta pero en exceso rebuscada. Por nuestra parte, 
emplearemos el término alemán, pero es necesario hacer una 
aclaración. La Ge-Stell es el marco contextual y conceptual en que 
se da la técnica. Tiene que ver con la estructura, con el entramado 
que subyace a la técnica, algo que va intrínseco a ella, pero que 
no es ella. En el diccionario de los Hermanos Grimm encontramos 
que se vincula a la palabra Stellung-Aufstellung, posición, montaje, 
entramado, dispositivo, aparato... pero también hace referencia a 
Geschick, que se traduce como destino o habilidad344.

En la entrevista en Der Spiegel345, se alude al vínculo de la 
técnica con el nazismo. Años antes, en el curso de 1935, Einführung 
in die Metaphysik, afirmaba que la grandeza del movimiento 
nacionalsocialista radicaba en el “encuentro entre la técnica 
planetariamente determinada y el hombre contemporáneo”346. Pero 
en la entrevista señala que la concepción que tenía de la técnica 
en los años del nazismo era muy distinta a la de después de la II 
Guerra Mundial, donde se vinculan técnica y Ge-Stell. Heidegger 
consideraba en los años treinta que el nacionalsocialismo podía 
canalizar el auge y predominio de la técnica. Ello era una posibilidad, 
pero el movimiento derivó en un pensar los valores y totalidades del 
mismo modo que la modernidad calculante, lo que nada tenía que 
ver con lo que él creía en un primer momento que era la revolución 

343 “La pregunta por la técnica”. En Conferencias y artículos. Tr. E. Barjau. 
Barcelona, Serbal, 1994.
344 Grimms Worterbuch online. Entrada “Gestell” 
( h t t p : / / w o e r t e r b u c h n e t z . d e / c g i - b i n / W B N e t z / w b g u i _
py?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GG12009#XGG12009)
345 GA 16. ss. 652-683.
346 “Nämlich mit der Begegnung der planetarisch bestimmten Technik und des 
neuzeitlichen Menschen”. EM. s. 208, p. 179.



138 

FERNANDO GILABERT BELLO

nacionalsocialista347, y tornándose en un paso más en el avance 
hacia el nihilismo imperante en la época del predominio del poder 
de la técnica. Sin embargo, es una cuestión decisiva el cómo 
podría coordinarse un sistema político con la época técnica actual. 
Heidegger rechaza que la democracia, lo que hemos señalado como 
tardoparlamentarismo348, sea ese sistema, pero también advierte 
que desconoce cuál sería el más adecuado349.

Si la Ge-Stell se vincula de algún modo con el tardoparlamentarismo 
y el neoliberalismo, es necesario una definición completa que la 
determine y posibilite desentrañar esos vínculos para así aclarar 
el escenario en que nos encontramos. La Ge-Stell no es algo que 
el hombre tenga en sus manos, no la domina, se le escapa350. La 
técnica moderna desarraiga al hombre de la Tierra sin que éste se 
percate. Y no se percata porque a todas luces hay una relación de 
instrumentalidad, que, sin embargo, es equívoca: el hombre cree 
que empleando la técnica como instrumento puede dominar el 
mundo, pero realmente es cómo extiende la Ge-Stell sus relaciones 
de dominio sobre el mundo y sobre el hombre, que es en lo que se 

347 GA 16. s. 668, p. 68.
348 Heidegger rechaza la democracia, ¿qué entiende Heidegger por democracia? 
¿Es la democracia de la RFA alemana de 1966? ¿Es la de la llamada República de 
Weimar del periodo de entreguerras? ¿Es la democracia del mundo griego? ¿Es 
el americanismo que, conjuntamente con el bolchevismo, hace pinza y posibilita 
el olvido del ser? Nos atrevemos a afirmar que mucho de lo que Heidegger critica 
de la democracia tiene que ver más con el neoliberalismo, el cual se combina con 
mucha facilidad con el tardoparlamentarismo, que con una concepción pura de la 
democracia. Esto se debe a que la concepción democrática tardoparlamentarista 
está contaminada por elementos externos a lo político como son los réditos 
económicos.
349 GA 16. s. 668, p. 68.
350 Ib. s. 669, p. 69.



139 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

sustenta el mundo351. Lo importante en el panorama de la Ge-Stell es 
que todo funciona; la técnica origina el funcionamiento, pero el cómo 
de este funcionamiento es algo que se le escapa al hombre en su 
cotidianeidad. Eso es lo que produce desasosiego352. La técnica ha 
producido una topografía universal en la que el hombre navega sin 
resuello y, aunque hay islas de intimidad, éstas carecen de mundo. 
El tiempo actual es una normalización sucesiva de situaciones que 
se han estabilizado por la falta de acontecimientos353. Así entendida, 
la técnica produce el desarraigo frente al que la filosofía nada 
puede hacer354, porque el pensamiento por sí mismo no puede ser 
causa de un cambio de estados de cosas del mundo355, esto es, 
no basta con el mero pensar, sino que es necesario un actuar. El 
pensamiento puede despertar la disposición a ese cambio356, o al 
menos el pensamiento en la línea de Heidegger, porque el pensar 
derivado de la lógica y el racionalismo ha llevado a la situación en 
que nos encontramos. 

Tras toda teoría política encontramos un esquema de pensamiento 
que es el que fomenta el mundo como tal y, aunque con ello no basta 
para el cambio, es el que dispone al mundo en su ser cambiante. 
El racionalismo que impera en la modernidad ha despojado la vida 
humana de su espontaneidad a fin de sustituírla por la mera razón357, 

351 Un ejemplo ilustrativo y tragicómico de ello es el texto de Julio Cortázar 
Preámbulo a las instrucciones para dar cuerda al reloj: el regalo de un reloj implica 
unas obligaciones por la que a quien se regala queda sometida al dominio del 
reloj, se convierte en un instrumento del reloj, en el regalo del reloj (Historias de 
Cronopios y de Famas. Buenos Aires, Minotauro, 1962).
352 GA 16. s. 669-670, p. 70.
353 trawny, P. Irrnisfugue. Heideggers An-Archie. cit. p. 57.
354 GA 16. s. 671, p. 71.
355 Ib. s. 673, p. 73.
356 Ib. s. 676, p. 76.
357 ortega y gasset, J. op. cit. p. 115.



140 

FERNANDO GILABERT BELLO

y nuestro tiempo hipermoderno es un tiempo hiperracionalista, 
siendo el neoliberalismo la doctrina política y económica que 
más claramente refleja este hiperracionalismo. Creemos que el 
neoliberalismo se vincula de algún modo a la Ge-Stell. Los principios 
liberales pretenden establecer una doctrina científica sobre la 
economía amparada en la lógica358, siendo la nueva cara para el 
final del siglo XX y principios del XXI el del neoliberalismo, sistema 
que impera en la economía mundial de nuestro escenario. Pero este 
sistema va más allá de una simple teoría económica o doctrina, ya 
que tiene como pretensión final el cambiar todos los estratos de 
nuestras vidas. 

No vamos a ser ingenuos pensando que el neoliberalismo 
imperante que está tras las bambalinas del escenario globalizado es 
producto de una serie de teóricos, empresarios y gobernantes que lo 
han programado todo de modo que resulte beneficioso para ellos. Es 
obvio que hay quienes se benefician de este sistema, que dominan 
las reglas del juego y obtienen pingües dividendos, e incluso pueden 
tener cierta influencia sobre la legislación a fin de que la balanza se 
incline aún más a su favor. El neoliberalismo no es sólo una teoría 
económica que perdura debido a que favorece a ciertas capas y se 
aplica como una religión oficial de la economía, sino que, al igual 
que la Ge-Stell, está imbricado en la sociedad misma, no es un 
accesorio cultural, una moda pasajera o un monumento significativo 
al que ya nadie hace caso; más bien es algo que late al compás de 
lo que sucede en el mundo.

Desde finales de los setenta y durante prácticamente toda la 
década de los ochenta del siglo XX, se produjo un punto de ruptura 
en la sociedad que originó que el neoliberalismo se impusiese. 
Gran Bretaña y los Estados Unidos, asesorados por economistas 

358 sMith, A. An inquiry into the nature and causes of the wealth of nations. 
Indianápolis, Liberty Fund, 1981.



141 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

como Laffer359, plantearon la posibilidad de una política económica 
favorable, en forma de desgravaciones fiscales, a las capas más 
ricas de la población, cuyos beneficios acabarían descendiendo, por 
goteo, hacia los más desfavorecidos, produciendo ganancias a todo 
el mundo. Esa política rompía con lo que el capitalismo moderado 
keynesiano había instaurado como un valor social predominante: 
la igualdad, porque el exceso de igualdad perjudicaba, para este 
neoliberalismo, a la economía360. Pero el neoliberalismo va más 
allá de una economía o de una política que legisla en favor de una 
economía desigualitaria. Al igual que sucede con la Ge-Stell, la 
vida entera se organiza conforme a ese neoliberalismo. Margaret 
Thatcher señaló en 1981 que la economía es el método, y la finalidad 
es cambiar el corazón y el alma361. Con ello, la que fuera primera 
ministra del Reino Unido expone la idea de que el neoliberalismo 
organiza todos los estratos de la vida, incluso aquello que no tiene 
nada que ver con lo económico ni con lo legislativo, como sería el 
caso de la afectividad. En la misma línea: 

In our philosophy the purpose of the life of the individual 
is not to be the servant of the State and its objectives, but 
to make the best of his talents and qualities. The sense 
of being self-reliant, of playing a role within the family, of 
owning one’s own property, of paying one’s own way, are 

359 Arthur Laffer es el economista que diseñó la curva de Laffer, uno de los betilos 
de la economía neoliberal. Esa curva  fue el símbolo de la política económica 
de Ronald Reagan cuando estaba al frente del gobierno estadounidense (1981-
1989).
360  reVelli, M.  La lotta de classe esiste e l’hanno vinta i ricchi (Vero!). Barí, Laterza, 
2014. p. 76.
361 Margaret Thatcher. The first two years. Entrevista realizada por Ronald Butt el 
1 de Mayo de 1981 y publicada en Sunday Times el 3 de Mayo de 1981. Puede 
encontrarse la entrevista en la web de la Margaret Thatcher Foundation (http://
www.margaretthatcher.org/speeches/displaydocument.asp?docid=104475) 
(Consulta: 10 de Junio de 2016).



142 

FERNANDO GILABERT BELLO

all part of the spiritual ballast which maintains responsible 
citizenship, and provides the solid foundation from which 
people look around to see what more they might do, for 
others and for themselves. That is what we mean by a 
moral society; not a society where the State is responsible 
for everything, and no one is responsible for the State

En nuestra filosofía el propósito de la vida del individuo 
no es ser el servidor del Estado y de sus objetivos, sino 
mejorar sus talentos y cualidades. El sentido de ser 
autosuficiente, de jugar un papel dentro de la familia, de 
ser dueño de la propiedad privada, de pagar su propio 
camino, forman parte del lastre espiritual que mantiene 
la ciudadanía responsable y proporciona la base sólida 
por la cual la gente mira a su alrededor para ver qué más 
podrían hacer, para los demás y para sí mismos. Eso 
es lo que entendemos por una sociedad moral, no una 
sociedad en la que el Estado es responsable de todo, y 
nadie se hace responsable del Estado362.

Con ello, señalamos que este sistema social organiza la vida de la 
gente en función de preceptos tales como la gestión y la competencia, 
como si cada individuo fuera una empresa, una empresa del “yo”. Si 
este modelo impera en la escena global de los últimos veinticinco 
años, podemos afirmar que, con el cambio de paradigma económico 
se produce además un cambio de paradigma existencial. Nos 
encontramos en la época del neoliberalismo existencial, la época de 
las empresas del “yo”, donde una teoría económica es la pauta para 
regir la vida entera.

362 thatcher, M. The New Renaissance. Conferencia del 14 de Marzo de 
1974 en la Sociedad Económica de Zurich. (http://www.margaretthatcher.org/
document/103336) (Consulta: 10 de Junio de 2016).



143 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Profundicemos un poco más. La economía es el método. Dos 
palabras: Economía, de οἶκος ,”casa”, y νὸμος, “ley”; y Método, de 
μετα, “hacia allá”, y ὸδὸς, “camino”. Haciendo una traducción propia 
desde el griego, señalar que la economía es el método implicaría 
que “la ley de la casa es la que propicia el camino hacia allá”. La 
cuestión del método es la de un camino que lleva hacia algo. En los 
términos que emplea Thatcher, ese algo es el cambio, un camino 
que lleva a iniciar una revolución, en este caso una revolución 
conservadora, pero no un cambio del tipo del que pretenden las 
doctrinas religiosas y políticas, ya que el liberalismo no pretende un 
cambio en lo establecido por la Historia, sino que su pretensión es 
el cambio en la existencia individual, pretende cambiar el corazón 
y el alma. Y para eso el camino es la economía, la cual dentro del 
discurso capitalista ha perdido su significado etimológico, porque ya 
no rige la casa, sino la sociedad, todas las casas en su conjunto. Y el 
conjunto de las casas es hablar de lo político y no de hacer política.

Ahora bien, Ge-Stell y neoliberalismo tienen pautas comunes, pero 
no son lo mismo. No lo son, pero ese “no” no es un “no” categórico, 
porque también podríamos decir “si”. La Ge-Stell hace referencia a 
un entramado no técnico de la técnica y el neoliberalismo es una 
doctrina económica con repercusiones políticas. Pero ambas tocan 
del mismo modo la fibra sensible de la existencia. Si la finalidad del 
neoliberalismo es cambiar el corazón y el alma, y la Ge-Stell es la 
interpretación que provoca que el hombre salga de lo oculto como 
existencia, en ambos casos se atañe a la existencia como modo de 
vida, sus características circunstanciales. Ge-Stell y neoliberalismo 
no son lo mismo, pero si son la configuración primaria de nuestro 
escenario. 

Nuestro escenario ha sido envuelto con el aura del progreso de la 
ciencia y la Ilustración, teniendo como pautas de verdad las pautas 
científicas, que permiten al ser humano llegar a la verdad mediante 
la objetividad, volviendo una vez más al camino matemático del 



144 

FERNANDO GILABERT BELLO

platonismo363 y produciéndose el seglarismo, el tránsito de la vida 
religiosa a la vida laica y separándose la religión del poder364, lo 
cual se estableció desde el movimiento Ilustrado que, en el mito 
moderno, estableció el sistema democrático que derivó en nuestro 
actual tardoparlamentarismo.

3.1.2.2. De Ilustración y nihilismo: Totalitarismo y democracia

En el XVIII surge el movimiento de la Ilustración, cuyos intelectuales 
son quienes realmente encumbran a la ciencia y a la razón en su 
papel dominante, puesto que están convencidos de que ambas 
construirán un mundo mejor combatiendo la superstición, la 
ignorancia y la tiranía365. Aún hoy, tres siglos después, la Ilustración 
es el referente del progreso, lo que nos puede llevar a un mundo 
mejor siguiendo los preceptos racionales, dando lugar a una suerte 
de Neo-Ilustración366, que, obviamente, es distinta de la primera, 
puesto que la idea del progreso ha llevado aparejada una serie de 
revoluciones políticas que no siempre han sido del gusto de todos, 
en muchos casos porque han supuesto un baño de sangre. A fin 
de evitar el coste en vidas humanas, la razón progresista ha ido 
depurándose y acusando a los periodos trágicos de irracionales, de 
épocas de oscuridad que enturbian a la razón, como fueron, por 

363 Kearney, H. Science and Change. 1500-1700. Londres, Weidenfeld, 1970. p. 
13.
364 MarraMao, G. Cielo e Terra. Bari, Laterza, 1994.
365 v. Ferrater Mora, J. op.cit. vol. III. Entrada “Ilustración”. p. 1761 y ss.
366 araMayo, R. R. Cassirer y su Neoilustración. La conferencia sobre Weimar y el 
debate de Davos con Heidegger. Villaviciosa de Odón (Madrid), Plaza y Valdés, 
2009. p. 34.



145 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

ejemplo, el auge de los totalitarismos de la primera mitad del siglo 
XX367.

Sabemos que Heidegger se vinculó a uno de esos totalitarismos 
en un intento de superar el nihilismo que, a su juicio, implicaba la 
democracia tardoparlamentaria como una expresión política de la 
Ilustración. La adhesión al nazismo viene por la posibilidad de un 
segundo inicio. Ese segundo inicio ha de aunar tres poderes que 
constituyen las fuerzas creativas de la existencia alemana en tanto que 
máxima representante de Occidente, a saber, la poesía, la filosofía y 
la política, porque son los fundamentos de un pueblo, su verdad368, y 
en ellas radica la grandeza que permite superar el nihilismo mediante 
un nuevo estilo político, indisolublemente asociado al arte, algo 
que ya estaba presente en el pensamiento alemán desde mucho 
antes de Heidegger369. El modelo político del nacionalsocialismo 
es el Gesamtkunstwerk, algo así como una obra de arte completa, 
donde el colectivo se da a sí mismo la representación de lo que es 
y de lo que funda como tal, esto es, que la política se instituye y 
constituye en y como obra de arte370. La política es así la forma más 
elevada de la τεχνή, que no sólo es técnica, sino ciencia y arte y 
está más cercana a la sabiduría, como saber, al ser cumplimiento 
y revelación de la φύσις371, siendo el superhombre nietzscheano el 
arquetipo del político-artista372, puesto que funda de nuevo el ser 
con ese nuevo estilo. A nuestro juicio, Heidegger vio en el nazismo 
la figura del Führer, como político-artista, una nueva voluntad activa 
que destruye lo establecido en el imperio de la razón a partir de 

367 v. luKács, G. Die Zerstörung der Vernunft. Berlín, Luchterhand, 1962.
368 cfr. GA 39.
369 lacoeu-laBarthé. P. op. cit. p. 86.
370 Ib. p. 80.
371 Ib. p. 85.
372 v. nietzsche. F. Also sprach Zarathustra. Ein buch für Alle und Keinen. Berlín, 
DTV-De Gruyter, 2016.



146 

FERNANDO GILABERT BELLO

los rasgos del superhombre373, el lider que puede revertir el olvido 
del ser374, por lo que el nazismo no puede entenderse como un 
movimiento social ni como un partido político, sino como el cambio 
mismo desde el fundamento que supone la superación del nihilismo 
y el renacimiento occidental. Esa es la verdad interior y grandeza 
del nacionalsocialismo señalada por Heidegger375. Pero el propio 
nazismo no ha entendido esa grandeza, sino que ha vinculado la 
esencialidad de la obra a la esencialidad del sujeto en tanto que 
autoafirmación y autoproducción individual376, siguiendo las pautas 
del sujeto de la ciencia moderna y de la metafísica de la tradición, es 
decir, el pensamiento frente al que Heidegger sale a la contra. 

El nazismo, y la adhesión de Heidegger a él, presenta la misma 
aporía que el camino que ha recorrido Heidegger hasta Sein und 
Zeit: que la pretensión de superar la metafísica conduce a la propia 
metafísica377. Estas aporías agotan a la propia metafísica y originan el 
nihilismo, cuya superación no consiste en volver a hacer metafísica, 
porque de ese modo se vuelve a las aporías y de nuevo al nihilismo. 

373 gonzález Varela. N. op. cit. p. 282.
374 Ib. p. 299.
375 EM, s. 208, p. 179.
376 lacoeu-laBarthé. P. op. cit. p. 92.
377 La formulación de esta aporía, la expresa el mismo Heidegger en su texto de 
homenaje a Jünger, casi treinta años después de SuZ, al señalar que sobrepasar la 
línea lleva precísamente a lo que se pretende sobrepasar, en este caso, pretender 
superar la metafísica implica caer de lleno en ella. La cuestión del ser no origina 
una filosofía sobre el ser, sino que más bien es la culminación de toda filosofía, 
dando lugar a su agotamiento y no a una filosofía nueva. Heidegger muestra, más 
que demuestra, que el fracaso, la aporía que representa SuZ, implica el fin de la 
metafísica como tal, la cuestión del ser no puede ser abordada desde la metafísica. 
Ahí es donde se produce verdaderamente el giro, la Kehre, del pensamiento 
heideggeriano y con él el giro de la filosofía occidental. Sin embargo, hay que 
seguir cuestionándose el ser, aunque el ser como tal sea imposible de delucidar, 
puesto que es una urgencia de la época (v. GA 9. ss. 385-426, pp. 313-344).



147 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Pero opinamos que de esto no se percatará Heidegger hasta que se 
convierta en Führer-Rektor y experimente de nuevo la caída en el 
nihilismo, por lo que inicia un segundo camino. 

Pero el nihilismo, sin embargo, es algo genuínamente moderno. El 
nihilismo moderno en política implica que las masas no sepan cómo 
orientarse, surgiendo la necesidad de un orientador, de un guía, que 
se convierte en el caudillo del movimiento totalitarista. De ahí que 
el totalitarismo, del mismo modo que la democracia parlamentaria, 
sea un fenómeno genuínamente moderno. No es únicamente una 
reacción al parlamentarismo, sino que es un paso más en tanto que 
fenómeno orientado a las masas. Los totalitarismos, las dictaduras 
del siglo XX, tratan de abarcar a toda la masa, crear adeptos al 
poder. Porque no es sólo ocupar el poder y hacerse fuerte en él 
atrincherado, como sucedía en las antiguas tiranías, sino que lo 
perseguido por la ideología que subyace tras el totalitarismo es 
que la masa crea que es el mejor de los sistemas posibles. Las 
dictaduras totalitarias son hipermodernas, su palabrería es la de la 
modernidad: progreso, ciencia, libertad... Tenemos de este modo 
que los regímenes totalitarios, como el nazismo, implican la caída en 
el nihilismo que se trata precísamente de superar con la adhesión.

Los totalitarismos europeos acabaron al finalizar la II Guerra 
Mundial, si bien el bloque soviético perduró hasta casi la última 
década del siglo XX y también presentaba las características 
hipermodernas de los totalitarismos fascistas. La Unión Soviética 
y el bolchevismo en general eran vistos por Heidegger como un 
movimiento político determinado por la técnica planetaria378, una 
exacerbación del nihilismo que lleva parejo la democracia. Frente al 
bloque de los países del Este, se impone otro modelo de política en 
el bloque occidental a partir de la referencia de la democracia de los 
Estados Unidos de América, modelo que aún perdura y que se ha 

378 GA 16. s. 668, p. 68.



148 

FERNANDO GILABERT BELLO

expandido, siendo el germen del mundo globalizado, tecnologizado 
e interdependiente en que nos encontramos. El bloque occidental es 
el bloque del capitalismo en su nueva versión neoliberal, y, si bien no 
todos los países adoptan medidas neoliberales en sus políticas, si 
están en la misma constelación al imponer un orden técnico y liberal 
que se identifica con el imperio del bien. Al desmoronarse el bloque 
soviético, sólo queda un escenario múltiple y global, cuyo patrón 
para regirlo es la democracia tardoparlamentaria.

Los totalitarismos fueron un hiperdesarrollo de lo moderno, erigidos 
a partir del culto a un individuo excepcional que prometía salvar a las 
masas de la caída en el nihilismo, pero termina arrastrándolas a ese 
mismo nihilismo. Cuando la política totalitaria fracasa, la democracia 
tardoparlamentaria se hace fuerte y se convierte en una máquina 
fagocitadora que formula la expresión política última de la historia 
del olvido del ser, abarcando todos los estratos de la vida humana y 
regulándolos mediante la ley. El paradigma ilustrado racionalista ha 
tachado a los sistemas totalitarios de irracionalistas para exhonerar 
a la razón y a la modernidad de la sangre derramada por esos 
regímenes, maquillando al sistema democrático tardoparlamentario 
y presentándolo como una sociedad de derechos civiles. Pero a este 
sistema subyace una maquinaria que rige la comunidad de manera 
autónoma e independiente de los ciudadanos, los seres humanos 
que en sus relaciones generan la comunidad, que en la época 
moderna toma la forma del Estado.

En el Estado moderno, recordemos, lo divino se ha secularizado 
en la soberanía que es el poder supremo, originario y jurídicamente 
independiente que ha tomado el lugar de esa divinidad. No hay 
ninguna ley natural que determine el poder supremo, sino que su 
legitimidad radica en la misma soberanía. El teórico austríaco Hans 
Kelsen formuló un sistema puro jurídico mediante el que legislar los 
sistemas parlamentarios, considerando al Estado bajo una norma 



149 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

unitaria: la ley379. Siguiendo esto, podemos señalar que un Estado 
es su Constitución, al ser ésta la norma jurídica a la que están sujeto 
los poderes públicos y la ciudadanía. En el sistema de Kelsen no hay 
lugar para la soberanía como tal, puesto que el Estado es descrito 
como una maquinaria perfecta donde todo funciona a golpe de ley, 
constituyendo la jurisprudencia sus engranajes. Pero al no haber 
soberanía, no hay lugar para una toma del poder y las pretensiones 
de emponderamiento ciudadano se diluyen en ese sistema legal, 
donde no es posible una democracia al no haber posibilidad de una 
soberanía. 

Que se compare el Estado tardoparlamentario con una máquina 
no es trivial, puesto que responde a la propia maquinización de la 
sociedad que vemos en el auge de la Ge-Stell. El Estado-máquina 
de Kelsen persigue la objetividad pura en la política, concentrandola 
en el derecho e incluyendo a la ciudadanía sólo como detentores 
de derechos y deberes. Ese Estado-máquina es el mundo del das 
Man al que Heidegger alude en Sein und Zeit380. El das Man, el Uno 
impersonal, es uno de los conceptos más inquietantes del léxico 
heideggeriano y hace referencia a los otros en el modo en que 
nos los encontramos en la cotidianeidad media y cómo esos otros 
dominan la existencia en el convivir cotidiano.

El ser-con, la segunda estructura fundamental de la existencia que 
Heidegger expone en Sein und Zeit, alude a la convivencia con los 

379 cfr. Kelsen, H. Allgemeine Staatslehre. Leipzig, Gehlen, 1966.
380 v. SuZ. s. 126 y ss. p. 145 y ss. Pero no es sólo en el parágrafo 27 de 
SuZ donde se expone la impersonalidad del das Man, sino que el empleo del 
término ha estado en el léxico de Heidegger en los textos que allanan el camino 
a esta obra, como en Der Begriff der Zeit (Vortrag 1924) (En GA 64 ss. 107-
125) o las Wilhelm Diltheys Forschungsarbeit und der gegenwärtige Kampf um 
eine historische Weltanschauung (Kasseler Vorträge, 1925) (En GA 80). A este 
respecto puede verse también el diccionario de Jesús Adrián Escudero sobre el 
léxico de Heidegger (El lenguaje de Heidegger. Diccionario filosófico 1912-1927. 
Barcelona, Herder, 2009, p. 127).



150 

FERNANDO GILABERT BELLO

otros, al ser-con-otros381. Estar en el mundo (In-der-Welt-sein) implica 
estar-con-los-demás, compartir mundo con otros semejantes. La 
existencia es en sí misma co-existencia con los otros que comparten 
el mismo mundo circundante, esto es, el espacio es común para 
todos, por lo que al estar en el mundo, estamos con los otros. Por 
el mero hecho de estar en el mundo, ya tenemos una referencia al 
otro, incluso cuando no hay nadie ahí fácticamente, porque estamos 
dados a nuestra mismidad en lo que hacemos al comparecer en el 
mundo circundante382. Son los otros los que configuran la existencia 
propia. 

Sin embargo, nadie es el mismo en la cotidianeidad383 porque la 
existencia nunca es por sí misma, sino un reflejo de las circunstancias 
vivenciadas. A la existencia le da sentido aquello que le rodea y lo 
que uno mismo es sólo puede analizarse mediante el trato con eso 
que nos rodea, a saber, el mundo y los otros. La existencia tiende 
a asumir inmediata y regularmente el modo de comportarse de los 
otros384. No hay un sujeto puro, sino que éste toma la forma de la 
pluralidad en la cotidianeidad. Pero al tomar esa forma plural, también 
toma la forma de la impersonalidad, el das Man, que, aunque se ha 
traducido como el Uno, también puede traducirse en castellano por 
el “se” reflexivo impersonal que se emplea como pronombre personal 
para formar oraciones en pasiva refleja: “se” dice, “se” comenta... 
Este das Man no es éste, ni aquél, no es uno mismo, ni alguno, ni 
la suma de todos. La cotidianeidad nos sumerge en los otros y, de 
este modo, el das Man es simplemente impersonal, es el modo de 
ser de los otros385.

381 SuZ. s. 118, p. 138.
382 GA 80. s. 163, p. 74.
383 Ib. s. 163, p. 75.
384 adrián escudero, J. Guía de lectura de Ser y Tiempo de Martin Heidegger Vol. 
1. Barcelona, Herder, 2016. p. 239.
385 SuZ. s. 126, p. 146.



151 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Uno mismo forma parte de los otros y refuerza su poder. El das Man 
disuelve la existencia propia en el modo de ser de los otros hasta el 
punto de que éstos desaparecen aún más en cuanto distinguibles y 
explícitos. El das Man está en todas partes pero no es nadie concreto 
y, al no ser nadie concreto, alivia la cotidianeidad de la existencia, 
puesto que no hay que estar poniendo un interrogante de continuo 
al otro. Pero ese alivio alimenta el dominio del das Man. El das Man 
que responde a la pregunta por el quién existencial cotidiano, es 
el nadie al que toda existencia ya se ha entregado siempre en su 
estar con los otros386. Porque la vida en común es gobernada por 
una publicidad (Offenlichkeit) que muestra que no somos nosotros 
mismos, sino los otros387. La existencia en el das Man tiende a 
perderse en el mundo del que se ocupa. En la ocupación siempre 
hay referencias a los otros al cuidarse la diferenciación de uno mismo 
con ellos, sea superando la diferencia, esto es, intentando alcanzar 
el nivel de los otros; sea tratando de mantener esa diferencia. 
Parece haber una suerte de niveles: cuando se trata de superar la 
diferencia suele estarse en un nivel inferior al resto y cuando se trata 
de mantenerla suele estarse por encima de los demás. El convivir 
con los otros está marcado por el cuidado de esta diferencia, que 
Heidegger denomina distancialidad (Abständligkeit), la cual suele 
pasar inadvertida en la vida cotidiana. Pero cuanto más inadvertida 
pasa, más originariamente opera, ya que indica que la existencia 
está sujeta al dominio de los otros en la convivencia cotidiana. No es 
uno mismo quien es, sino que los otros le toman el ser. El dominio de 
los otros es inadvertido388. 

Ahora bien, hemos de recalcar que el das Man no es un sujeto 
universal que flota por encima de los sujetos particulares, ni es una 
especie a la que pertenecemos. El das Man es un existenciario, 

386 Ib. s. 128, p. 147.
387 Ib. s. 127, p. 147.
388 Ib. s. 126, p. 146.



152 

FERNANDO GILABERT BELLO

pertenece a la estructura misma de la existencia: el sí-mismo 
cotidiano es el uno-mismo (Man-selbst), pero en el primer caso, 
como sí-mismo, es propio y asumido exprésamente, y en el 
segundo, como uno-mismo, es la mismidad dispersa que debe 
llegar a encontrarse. Que la existencia sea familiar a sí misma en 
cuanto sí-mismo, signiifca que el das Man bosqueja la interpretación 
inmediata del mundo y de nuestro ser en él389. En la vida cotidiana 
somos impropios, pero esta impropiedad es lo que define el carácter 
primario de la existencia. Esto se evidencia al concebir al ser 
humano como un animal parlante, entendiendo el habla no como 
una estructura fundamental de su ser, sino como un hablar sobre 
algo a otros390. Lo hablado es descubierto y accesible por los otros, 
lo cual es la posibilidad en la que se ampara el das Man, que no 
surge de un conocimiento originario, sino de mera habladuría, con la 
cual se encubre el mundo. La existencia cotidiana dominada por el 
das Man tiende a encubrir el mundo y, con ello, al encubrimiento de 
sí. Esta tendencia es la huída de sí mismo en la publicidad391, cuya 
interpretación de la existencia determina la vida en la esfera pública. 
La vida tiende a hundirse en esta publicidad y consecuencia de ello, 
es que en la tradición filosófica, la vida se pensó mediante conceptos 
“públicos” y no en términos que le pertenezcan originariamente392. 

¿Qué tiene qué ver éste das Man con el sistema democrático 
tardoparlamentario? Los principios que recoge la democratización 
de la sociedad contemporánea son que la titularidad del poder 
recae en manos de la ciudadanía y que el gobierno se legitima 
mediante la elección acorde a lo establecido contractualmente, 
siendo aparentemente el núcleo del sistema tardoparlamentario el 
colectivo. Pero ¿qué sucede cuando ese colectivo está en manos 

389 Ib. s. 129, p. 148.
390 GA 80. s. 164, p. 75.
391 Ib. s. 164, p. 76.
392 Ib. s. 165, p. 77.



153 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

del das Man? ¿Qué sucede cuando los hombres que deben actuar 
democráticamente, es decir, la totalidad de los ciudadanos, están 
en una situación caída y dispersa en la vida cotidiana, en la que 
han de ejercer su soberanía? Que la democracia fracasa por no 
ser el ciudadano el que se sirve de la democracia, sino un ente 
impersonal disperso en el das Man, en el “se” reflexivo: se vota, la 
gente ha elegido a tal o cual candidato... Que Heidegger no era muy 
amigo de la democracia, se sabe. Las pocas alusiones que de ella 
hace indican que no la considera un medio fiable para alcanzar una 
relación satisfactoria con la técnica. Las críticas a la democracia que 
hace Heidegger tienen cierto sabor platónico y aristotélico393, en tanto 
que modelo de gobierno desvirtuado, reflejo de la inautenticidad que 
reina en las vidas de los ciudadanos en el imperio del das Man, 
propiciando la irrupción de la masa en política. Esa masa abre la 
puerta, una vez más, al nihilismo, porque el ciudadano medio cae 
en el anonimato, no es nadie, y convirtiendo la democracia en la 
consumación del nihilismo en la política. Una democracia auténtica 
y verdadera tendría que pasar el filtro de una ciudadanía auténtica, 

393 Las críticas a la democracia de Platón son por todos bien conocidas: que 
cualquiera pueda tomar decisiones no significa que las sepa tomar, siendo 
necesaria la virtud para el buen gobierno, de igual modo que no se deja que el navío 
surque las aguas bajo navegantes inexpertos (Platón. Carta VII. 324b-326b). Por 
ello, surgen en los gobiernos democráticos una serie de demagogos que controlan 
la opinión pública y arrastran a los ciudadanos a tomar decisiones conforme a los 
intereses de una minoría oligárquica (Platón. República. VIII 557a y ss.). Mientras 
tanto, para Aristóteles, la democracia es la forma degenerada de la República, 
el gobierno de todos. Dicha degeneración es producida al salvaguardar sólo los 
intereses de un cierto sector de la población, que en el caso de la democracia se 
legitima mediante el número (la masa). Ahora bien, estos sistemas nunca se dan 
de forma pura, sino que siempre están entremezclándose, de modo que la masa 
siempre está sirviendo a intereses que van más allá de lo meramente numeroso, 
confundiéndose con intereses aristocráticos y oligárquicos, como en el gobierno 
lacedemonio (aristóteles. Política. 1294b). En ambos casos vemos como la 
democracia toma prestadas las vestiduras de la oligarquía. Algo parecido sucede 
con la democracia neoliberal.



154 

FERNANDO GILABERT BELLO

pero esto es imposible al ser el das Man el modo en que nos hallamos 
en la cotidianeidad media, por lo que no es posible la elección 
democrática auténtica. De este modo, la política pasa en el mundo 
contemporáneo del gobierno de uno (del monarca) al gobierno del 
Uno impersonal de la democracia.

Si en el siglo XIX la política era fijada por las formas de 
subordinación del antiguo régimen, en el presente estas formas de 
subordinación surgen de la democracia misma: sigue imperando 
una lógica totalitaria. Anteriormente, el poder se encarnaba en un 
príncipe que era el representante de lo divino, pero en la sociedad 
democrática la sede del poder pasa a ser un espacio vacío, donde 
desaparece toda referencia a un garante transcendente y, con 
él, la representación de una unidad sustancial de la sociedad. La 
democracia tardoparlamentaria escinde la instancia del poder, la del 
saber y la de la ley sin una garantía de fundamentos, de ahí que 
pueda correr el peligro de derivar en un totalitarismo que intente 
restablecer la unidad que la democracia ha dividido. El poder 
pretende materializarse en un elemento representante del pueblo 
unitario y, con el pretexto de la unión popular, se llevan acabo 
prácticas que fundamentan la caída en el nihilismo. La lógica política 
del totalitarismo intenta reimponer un centro absoluto, pero también 
está el peligro de encontrar la falta de un referente para restaurar 
una unidad, una referencia común394. 

3.2. El constructo de la política o la política como ciencia

Hemos visto cómo se ha construído una política en el escenario 
actual que nada tiene que ver con lo político en sí mismo. La política, 
en su forma inauténtica, no es ya que no sea una teorización sobre 

394 laclau, E. y MouFFe, C. op. cit  p. 234.



155 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

lo político que tenga una aplicación práctica para gestionar la 
convivencia, es que ha llegado al punto de situarse en un plano 
suprapolítico, algo que difiere tanto de su cometido original, a 
saber, gestionar el conflicto que va intrínseco a lo político, que lo ha 
situado en un orbe diferente al que le corresponde. Si en Heidegger 
elucidamos como uno de los momentos capitales de su filosofía la 
diferencia ontológica, esto es, que no es lo mismo el ser y el ente, 
de igual modo sucede con la diferencia entre la política y lo político: 
no es lo mismo, pero van indisolublemente unidos, no se dan el 
uno sin el otro. En la situación actual, la política ha marcado una 
cesura tal con lo político, sobre todo a partir del impersonalismo de 
la democracia tardoparlamentaria y su aplicación representativista, 
que podemos decir que en la moderna concepción que de ello se 
tiene, lo político se da como un fenómeno cotidiano, pero la política 
atañe a otra realidad, a otro plano. 

Heidegger, en sus textos, no se centra en la política, su 
problemática aborda la diferencia ontológica que la tradición no ha 
contemplado al centrar su pensar en el ente y no en el ser, problema 
que se torna más grave al subir la ciencia al trono moderno. Es más, 
no podemos ni siquiera decir que hay en Heidegger una política 
como tal, a pesar de haberse adscrito al nazismo. Para unos, esta 
participación es fruto precísamente de un desconocimiento y una 
ingenuidad total de la política, una solución a corto plazo para paliar 
el clima de crisis de la República de Weimar; para otros, sin embargo, 
sí hay relación de su pensamiento con el nazismo y las teorías de 
sangre y suelo, pudiendo extraerse una política de su filosofía que 
muestre al nazi que llevaba dentro395. Pero es que si nos centramos 
en la política en Heidegger, y no en lo político, podemos ver que 
hasta el considerado como su texto más político, el discurso del 

395 Badiou, A. y cassin, B. Heidegger. Le nazisme, les femmes, la philosophie. 
París, Fayard, 2010. p. 51.



156 

FERNANDO GILABERT BELLO

Rectorado396, es un discurso vinculado a la ciencia, y las otras veces 
que habla abiertamente de política también lo hace en relación a 
aquella o a su monstruoso vástago, la tecnología, como sucede 
en los ya citados textos de la entrevista en Der Spiegel397 o los 
recuerdos del Rectorado398. En este último señala que su intención 
era canalizar la concepción politizada de la ciencia por parte del 
nazismo399 a la vez que enfrentarse a la pretensión especialista de 
la ciencia400, teniendo que ser la lucha eminentemente filosófica y no 
política o de otra índole401, mientras que en el primero indica que el 
discurso del Rectorado combate contra la politización de la ciencia402 
a raíz del problema de que la técnica convierta a la política en su 
esbirro403, siendo el nazismo una posibilidad para lograr una relación 
satisfactoria con la esencia de la técnica404, ya que la democracia no 
es considerada como el sistema adecuado para ello405. 

Pero si nos atenemos propiamente a estos textos, el sentido de 
la política es el de guiar a la ciencia y a la técnica para que puedan 
llevar por el buen camino al hombre y a la sociedad. Esto es lo que 
dice explícitamente Heidegger al respecto y esta es la línea en 
que los heideggerianos han querido ver más allá de su ingenuidad 
política para adherirse al nazismo: la posibilidad de reforma de la 
ciencia y de revolución en la Universidad, el tender la mano para 
la convivencia saludable del hombre con la técnica y el espíritu de 

396 GA 16. ss. 107-117.
397 GA 16. ss. 652-683.
398 GA 16. ss. 372-394.
399 Ib. s. 373 u. 378, p. 23 y p. 29.
400 Ib. s. 373-374, p. 24.
401 Ib. s. 380, p. 31.
402 Ib. 656, p. 56.
403 Ib. s. 671, p. 71.
404 Ib. s. 677, p. 77.
405 Ib. s. 668, p. 68.



157 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

la Ge-Stell406. Ciñéndonos a lo dicho explícitamente por Heidegger, 
podríamos decantarnos por esa línea y no por la de agoreros y 
gacetilleros407, alabando el espíritu reconductor de Heidegger. 
Pero hemos de tener en cuenta dos hechos fundamentales: el 
primero, que en los textos en los que Heidegger habla de política 
abiértamente, como en la entrevista en Der Spiegel y los Tatsachen 
und Gedanken son textos de exculpación por su participación en el 
nazismo; el segundo es que en ellos Heidegger alude a la política 
y no a lo político. Siguiendo esto, los textos en los que habla de 
política no son un material fiable de los que elucidar una ontología 
de lo político, aunque podamos extraer algunas pistas. Más bien, 
es necesaria la lectura esotérica de sus textos para que lo político 
se revele entre líneas de un pensamiento filosófico presúntamente 
apolítico408, lo cual nos daría las claves para entender cómo plantea 
Heidegger el problema de lo político. Pero aún queda por resolver 
el problema del sentido de la política en Heidegger y cómo es el 
constructo que la ha tornado en una ciencia paralela, que no unida, 
a lo político.

3.2.1. Ciencia y pre-ciencia en Heidegger

Para comprender porqué la política en la historia del olvido del ser ha 
derivado en algo ajeno a lo político, porqué se ha convertido en una 

406 cfr. Xolocotzi, Á. Heidegger y el nacionalsocialismo. cit. p. 98.
407 Nos referimos al término que empleo Félix Duque como réplica a Vargas Llosa 
cuando este último aplaudió el texto de Farías y, del mismo modo, acusó sin unos 
fundamentos sólidos, más allá de este trabajo, a Heidegger como nazi (v. Vargas-
llosa, M. “Führer o Heidegger”. El País, 05 de Septiembre 1993, y duque, F. “A 
vueltas con el caudillo Heidegger”. El País, 12 de Septiembre de 1993).
408 cfr. strauss, L. Persecution and the art of writing. Chicago, University of Chicago 
Press, 1988.



158 

FERNANDO GILABERT BELLO

ciencia, esto es, una teoría con sus aplicaciones prácticas, pero que 
no versa sobre lo político, sino sobre la política misma, es necesario 
comprender qué es lo que reclama Heidegger de la ciencia y cómo 
ésta ha llegado a ser lo que es. A lo largo de la historia del olvido del 
ser, la filosofía ha tenido como objeto de investigación primordial el 
ente. Pero quien se ha de encargar del ente no es la filosofía, sino 
la ciencia. Si la filosofía tiene al ente como referencia máxima de su 
trabajo, deja de ser filosofía y se convierte en ciencia, excluyendo al 
ser y teniendo como eje el estudio epistemológico. El paradigma de 
la Edad Moderna es la ciencia “científica”, que ha tomado el lugar 
que ocupaba la teología en el Medievo. Ambas, ciencia y teología, 
comparten, sin embargo, el olvido del ser, aunque la teología dejaba 
un resquicio al tener como uno de sus cometidos el estudio de 
la existencia desde la Creación, habiendo un lugar para el ser al 
considerarse a Dios como aquél que es y que da ser409. Pero en la 
ciencia el ser no tiene lugar al referenciarse única y exclusivamente 
desde lo ente. Y es un ente, el hombre, el que está abocado a llevar 
a cabo la actividad científica, pero no se contempla al hombre en 
tanto que ente. En teología, el hombre estaba en un segundo plano, 
puesto que formaba parte de lo “creado” por obra y gracia de la 
divinidad, de “aquel que daba ser”, pero en la ciencia moderna, 
el hombre es situado en el centro de la reflexión, otorgándole los 
atributos de lo divino y dotándolo de la gracia por la cual existe todo. 
Pero de este modo, el ser humano no es contemplado como un ente, 
sino como sujeto epistemológico, trascendiendo del mismo modo 
que los dioses y situándolo en un lugar ajeno al mundo. El mundo 
por su parte es una cosa (un objeto) que es a su vez un conjunto de 
cosas que el sujeto puede conocer, siendo el cometido de la filosofía 

409 En el libro del Éxodo, Dios se presenta a Moisés como “Yo soy el que soy” o 
“Yo seré el que seré” (Éxodo, 3,14). La traducción que empleó Filón de Alejandría 
es literalmente “Yo soy el Ser”. (cfr. De vita Moysis, Cambridge, Harvard University 
Press, 1972. p. 75).



159 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

vincular esta relación de conocimiento entre sujeto y objetos, esto 
es, se trata a la filosofía como una ciencia más.

Pero no es que Heidegger critique a la ciencia en sí misma, 
sino que el objeto de su crítica es la tematización de la ciencia 
por la ciencia, sin un control sobre el fundamento aciéntifico de la 
ciencia. El paradigma de la ciencia moderna es la ciencia por la 
ciencia, paradigma que se retroalimenta a sí mismo sin contemplar 
el fundamento de la ciencia, esto es, dando preeminencia a lo 
óntico sobre lo ontológico. La crítica es contra esa onticidad que 
hace del mundo un compendio de entes al que se es ajeno y que 
se considera como algo dado por sentado, algo obvio y por el que 
no hay que preocuparse. Pero esta crítica no significa que sea una 
lucha cerrada contra la ciencia, el objeto y el concepto410, como se 
ha sugerido411, sino contra el fundamento en que se asienta, por lo 
que hay que depurarlos, sustentando por tanto una posición crítica a 
raíz de sus propios presupuestos fenomenológicos, hermenéuticos 
y ontológicos. Lo que pretende Heidegger es hacer de la filosofía 
una pre-ciencia (Vorwissenschaft)412, una ciencia previa que sirva 
para la clarificación de lo que la ciencia es. Esa pre-ciencia investiga 
lo que la existencia significa413, porque ésta ha de ser el núcleo de 
investigación de toda ciencia y filosofía porque no es un mero objeto 

410 ZS. s. 147 y ss., p. 167 y ss.
411 En algunos lugares se ha considerado a Heidegger como un fiero opositor 
a la ciencia y la razón, tachándolo de reaccionario y contrario al progreso de la 
humanidad. Tal es el caso de Adorno (cfr. Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen 
Ideologie. cit) o el de Lukács (cfr. Die Zerstörung der Vernunft. cit.).
412 v. BZ. s. 108, p. 25.
413 En la conferencia de Martin Heidegger de 1924 Der Begriff der Zeit se expone 
una primera impresión al respecto de esta pre-ciencia. En dicha conferencia 
Heidegger emplea el análisis existencial en base a su temporalidad de facto 
y no la marcada por la concepción científica. A este respecto, nos permitimos 
remitirnos a un trabajo nuestro anterior, Temporalidad, subjetividad y finitud a 
partir de la conferencia de Martin Heidegger “El concepto de Tiempo”. Trabajo Fin 



160 

FERNANDO GILABERT BELLO

que está-ahí414, como una piedra, sino que se trata de la existencia 
misma por lo que su análisis está antes que cualquier otra ciencia, 
incluídas aquellas que tratan de lo humano en sus diferentes 
acepciones (psicología, antropología o biología)415.

En Was ist Metaphysik?, Heidegger enuncia que la existencia está 
determinada por la ciencia416. Hacemos ciencia cuando irrumpimos 
en la totalidad de lo ente y le buscamos un sentido al relacionarlo 
con el mundo, pero no se ocupa para nada de aquello que es el ser 
mismo. De lo que no se ocupa la ciencia (e incluso es rechazado 
por ella) es lo que debe ser la preocupación de esta pre-ciencia, 
unos fundamentos en los que toda ciencia se sostiene (pero que 
ha olvidado). La ciencia pretende ir hacia lo ente, hacia el dominio 
de lo ente, pero el ser es dejado aparte como una cuestión sin 
importancia, como algo irreal que ni siquiera hay que cuestionar. 
Con ello, la ciencia entra en la contradicción de exigir cuestiones 
y pruebas, a la vez que su fundamento se basa en suposiciones e 
hipótesis que parten de lo dado de facto, lo patente, el fenómeno417. 
Y si bien el fenómeno es el objeto de la ciencia, sólo es contemplado 
en ella desde su onticidad y no desde su ontología. Para la ciencia 
lo real es el ente, el ser no es un ente, por lo que sería irreal, con 
lo cual no lo contempla. El ser es una experiencia ateórica a la que 
estamos arrojados, la existencia no es un atributo de las cosas que 
se pueda clasificar científicamente pero si es algo patente418. Esto 
es, el ser es lo experimentado fácticamente en cada uno: no es una 
propiedad que tiene la cosa de suyo, un predicado atribuíble, sino 

de Master presentado en la Facultad de Filosofía de la Universidad de Sevilla el 
21 de Noviembre de 2012.
414 SuZ. s. 42, p. 64.
415 Ib. s. 45, p. 67.
416 WM. s. 103, p. 93-94.
417 ZS. s. 5 y ss. p. 25 y ss.
418 Ib. s. 8, p. 28.



161 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

que es lo pre-óntico, es la alteridad del ente que se vincula con el 
evento de la existencia.

La pretensión de Heidegger es pensar pre-científicamente, 
como lo hacian los griegos anteriores al racionalismo419, esto es, 
ateniéndose al fundamento desde la fenomenología. Con ello, 
se gana una nueva forma de conocimiento desde el re-pensar 
lo pensado para dirigirse al fundamento de la ciencia, que no es 
nada científico. Porque la ciencia no avanza, sino que camina sin 
adelantar420: siempre progresa dentro de su paradigma sin hacerlo 
evolucionar, porque esa no es misión de la ciencia, sino de la filosofía. 
La ciencia no piensa la ciencia misma421, la ciencia se encuentra 
siempre en un ámbito preestablecido, tomando las pautas de la 
teología, por lo que es necesario partir no de los argumentos de la 
ciencia, sino de la existencia misma. Ello no es un abandono radical 
de la ciencia, sino la reclamación de relacionarse con la ciencia de 
forma meditada y sapiente desde el conocimiento de sus propios 
límites422. La ciencia persigue resultados, su norma de efectividad 
es el éxito, pero la filosofía fracasa con este modelo de rendimiento, 
al no tener resultados, al divagar y dar vueltas sobre un tema que 
nunca cierra. Sin embargo, este fracaso indica que la filosofía va por 
buen camino, aunque choca con el paradigma moderno: la ciencia 
no puede dar cuenta de su fundamento más allá de la ciencia 
misma, es la filosofía quien habla sobre los fundamentos, volviendo 

419 Ib. s. 10, p. 30.
420 Ib. s. 20, p. 39.
421 Empleamos aquí el termino “pensar” y no “analizar” para distinguirnos de 
toda una tradición de filosofía de la ciencia cuyo cometido es la investigación del 
conocimiento científico y la práctica científica.
422 ZS. s. 22, p. 40.



162 

FERNANDO GILABERT BELLO

una y otra vez a lo mismo423, de este modo, la filosofía siempre está 
renaciendo, siempre está interesada en un nuevo comienzo424.

La pretensión de la ciencia es el dominio de la naturaleza por 
parte del hombre, pero descuidando lo humano. No es que la ciencia 
se olvide del hombre, pero busca discernir lo que el hombre es 
dentro de los parámetros de la ciencia y lo hace mirando su periferia 
y/o a partir de la visión sesgada de la subjetividad cognoscente. La 
naturaleza, tal y como la entiende la ciencia, se fija en relación al 
cálculo, de modo que no descansa en sí misma, como el antiguo 
concepto griego φύσις, sino que es representada como objeto. 
Representar de este modo a lo ente es conceptualizar. Este concepto 
es una representación necesaria dentro de una actitud frente al ente 
dirigida por y hacia la calculabilidad425. Pero en lo humano siempre 
hay algo que se escapa al cálculo de la ciencia: el criterio de verdad. 
La verdad de la ciencia radica en el efecto empírico, pero no en 
el afecto; radica en un mero concordar dentro de una determinada 
región de lo ente. Pongamos un ejemplo de una ciencia que atañe 
al hombre en cuanto especie: la fisiología. Su cometido es analizar 
las funciones de los seres vivos, entre ellos, el hombre426. La 

423 Ib. s. 30, p. 49. Heidegger hace referencia a un volver siempre a lo mismo 
por parte de los filósofos aludiendo a una anécdota de Sócrates recogida en el 
Gorgias de Platón, donde Calicles señala que Sócrates sigue diciendo lo mismo, 
poniéndose la cosa fácil. La respuesta de Sócrates es que son los sofistas los que 
se lo ponen fácil, pues dicen siempre las novedades y lo más novedoso, cada vez 
algo diferente. Lo difícil es decir lo mismo y lo más difícil lo mismo de lo mismo” 
(Platón. Gorgias. 490 e).
424 saFransKy, R. Heidegger y el comenzar. Madrid, Pensamiento-Círculo de Bellas 
Artes de Madrid, 2006.
425 ZS. s. 184, p. 202.
426 No es trivial que el ejemplo de ciencia que traemos a colación sea el de la 
fisiología. La fisiología es la ciencia que investiga el funcionamiento corporal 
de los seres vivos. Sin embargo etimológicamente viene de φύσις y λὸγος, 
dos términos griegos cuya traducción se ha pervertido. Si nos basamos en su 



163 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

fisiología tiene al ser humano como objeto de investigación, pero no 
desde lo humano en cuanto humano, sino que hace referencia a la 
corporalidad, como si el hombre fuera una máquina de carne, piel y 
hueso cuyas funciones son medibles427. Pero lo humano en cuanto 
tal no es mensurable. De la existencia humana no se puede hacer 
una ciencia porque la existencia siempre es dada anteriormente de 
facto a toda ciencia, por lo que es necesario analizarla conforme 
a una pre-ciencia. La existencia se halla arrojada a lo ente, esto 
es, frente a lo que constituye el ámbito de la ciencia. Pero al estar 
“frente a” está en otro ámbito distinto al de la ciencia.

Si la ciencia tiene como criterio la legalidad, la calculabilidad y la 
mensurabilidad para poder crear un ámbito reglado desde el que 
predecir y prever lo que en la naturaleza acaece para así poder 
someterla a dominio, esa ciencia nunca puede someter a la existencia, 
puesto que ésta no puede someterse a unos parámetros cerrados y 
estáticos, ya que su carácter principal es lo abierto. De este modo, 
la existencia se vincula con el ser, que es apertura y no se puede 
someter a las categorías ónticas de la ciencia. El ser establece los 
principios con los que tratar al ente, pero no puede definirse como un 
ente más al ser pre-condición de lo ente. La pre-ciencia que analice 

etimología sería entonces algo así como la disciplina que estudia al ser y no las 
reglas de la naturaleza. Esto es, podría ser una disciplina que pudiera ocuparse 
de una totalidad, y más desde la dirección tomada, esto es, la dirección de lo 
humano, pero sin embargo se convierte en una rama de una ciencia (la biología), 
acotando mucho el campo de estudio y desviándose, cayendo en la barbarie del 
especialismo, como señaló Ortega (v. La rebelión de las masas. Madrid, Alianza, 
1983. pp. 111 y ss.).
427 El arquetipo más extremo de esto son las ideas deterministas que amparaban al 
hombre-máquina que describía en el siglo XVIII LaMettrie (cfr. “L’homme machine” 
en Oeuvres Philosophiques. Fayard. París, 1984).



164 

FERNANDO GILABERT BELLO

el ser ha de tener el carácter de la fenomenología: hay que analizar 
el fenómeno a partir de la facticidad, de la existencia misma428.

Para Heidegger, la ciencia es una actitud, un actuar propio del 
ser humano, por lo que preguntar científicamente por el ser humano 
mismo, se entremezcla con la propia pregunta por lo humano, lo cual 
es una pregunta filosófica y no científica. Con ello se hace patente 
el encuentro con la cotidianeidad vivenciada de la existencia. La 
ciencia aparta a la existencia y crea el sujeto de la ciencia, cuya 
característica principal es estar ajeno al mundo, contrariamente a 
la existencia, que tiene como primer existenciario el estar-en-el-
mundo429. La existencia no puede entederse dentro del ámbito de la 
ciencia, de lo óntico, sino que ha de remitir para su comprensión a 
lo ontológico. 

La filosofía es la que ha de responder a la pregunta por la 
existencia, pero esta existencia está determinada por la ciencia. Pero 
la filosofía de la tradición, la metafísica, toma el modus operandi de 
la ciencia, acometiendo como problema central la transcendencia 
del conocimiento mediante la epistemología y la gnoseología430. 

428 Hablar aquí de fenomenología implica referirnos a la fenomenología de 
Heidegger y no a la de Husserl. Si bien somos concientes de la importancia que el 
enfoque husserliano tuvo para la fenomenología heideggeriana, queremos matizar 
la fenomenología no como una ciencia estricta, como señala Husserl (cfr. Ideen... 
op. cit), porque nuestra pretensión es desarrollar algo previo a la ciencia misma, 
si no que más bien queremos incidir en la definición del método fenomenológico 
expuesto en el parágrafo 7 de Sein und Zeit (SuZ. s. 27 y ss., p. 47 y ss.).
429 BZ. s. 112, p. 36.
430 El bastión que la filosofía tradicional esgrime para considerar que el problema 
central de la filosofía es la teoría del conocimiento es Kant. Los neokantianos, 
como Cassirer, Cohen, Rickert o Natorp, son los que toman el pensamiento de 
Kant y lo adaptan a la gnoseología. Frente a ellos, Heidegger radicaliza a Kant al 
tomar el problema de la transcendencia del conocimiento, al considerar que lo que 
pretende Kant es una ontología general, previa a una ontología de la naturaleza 
como objeto de la ciencia y de la psicología (v. araMayo, R. R. op. cit. p. 81). Si 



165 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Esto es, centrándose en el ente como problema del conocimiento: 
qué se conoce, cómo se conoce, hasta qué punto se conoce. Pero la 
filosofía ha de ser otra cosa bien distinta que la de hacer una ciencia 
estricta431, un método sobre el que construir el edificio del saber432 o 
una causa para el conocimiento experiencial433. La existencia ha de 
ser el tema central de la filosofía, ya que ésta no puede clasificarse 
en géneros y categorías como hace la ciencia, porque es en sí 
misma poder-ser, tiene la posibilidad de estar más allá del ser que 
se es en cada momento434. El resto de entes se limitan a un ser que 
le es propio pero la existencia humana es artífice del ser que se 
encuentra ya siendo cada vez, es responsable de su propio ser435.

La filosofía, en tanto que se remite una y otra vez al fundamento, 
no puede ser una ciencia, sino que ha de establecer las condiciones 
anteriores por las cuales la ciencia tiene lugar, esto es, ha de ser 
pre-ciencia, un análisis de lo dado, de donde parte el ser humano 
en el desempeño de su actividad científica. La ciencia ni contempla 
al ser, ni puede contemplarlo al referirse siempre a sí misma y no 
poder transcender. No puede ir hacia sus fundamentos porque los ha 
perdido en su desarrollo (o al menos el camino que los guíe a ellos), 
pero la ciencia necesita retomarlos una y otra vez para avanzar, que 

Kant parte de reconocer que ignora si es posible separar el mundo externo de 
la conciencia interna, de no poder transcender el yo en aras de su conocimiento 
al ser indisoluble del mundo (cfr. Kritik def reinen Vernunft. op. cit. XXXIX -Nota 
K); Heidegger toma la gnoseología como una mera descripción del fenómeno 
del conocer, el cual es dado en la existencia que sirve de preludio a todo pensar 
(sacristán luzón, M. op. cit. pp. 29-31).
431 cfr. husserl, E. Philosophie als strenge Wissenschaft. Hamburg, Meiner, 2009.
432 descartes, R. “Discours de la méthode”. En Oeuvres. París, Cerf, 1974.
433 locKe, J. An essay concerning human understanding. Oxford, Clarendon Press, 
1985.
434 v. SuZ. s. 38, p. 58.
435 sacristán luzón, M. op. cit. p. 34.



166 

FERNANDO GILABERT BELLO

no para desarrollarse, por lo que es necesario esa pre-ciencia que 
analice ser y existencia.

3.2.2. De la ciencia de la política a la ontología de lo político

¿Qué pasa con la política? La política no es lo político, del mismo modo 
que el ente no es el ser, pero de igual modo la política y lo político se 
dan conjuntamente. Al igual que los entes sólo encuentran sentido en 
el horizonte del ser, la política sólo halla su sentido en el horizonte de 
lo político. Pero la tradición ha establecido la política sin contemplar 
lo político, lo ha dado por sentado, lo ha considerado algo obvio, del 
mismo modo que no se ha preocupado por el ser. Pero la política no 
ha sido considerada una ciencia, sino el horizonte de sentido mismo 
de las relaciones interpersonales. La política se ha estudiado en la 
modernidad desde la filosofía política, una rama de la filosofía que se 
dedica al estudio de la vida en común y la sociedad. A este respecto, 
el Diccionario de Filosofía de Ferrater Mora nos señala en la entrada 
“Política” que los temas políticos no pueden tratarse sin tener en 
cuenta cuestiones estrictamente no políticas436, esto es, necesitan 
de un entramado teórico para hacer conjeturas acerca de lo político. 
Pero también se nos señala que es una actividad que necesita una 
reflexión437, esto es, la filosofía política se considera del mismo modo 
que se considera al resto de ciencias dentro de la tradición moderna, 
a saber, como una disciplina que investiga una región de lo ente, es 
una rama científica más. Si en el mundo moderno, la filosofía, a la 
par que metafísica, se convierte en ciencia, es absurdo entonces 
pretender hacer una filosofía política, es sólo una nomenclatura para 
denominar a una ciencia acerca de la política, a una politología. Lo 
que se ha conocido como filosofía política es entonces politología, 

436 Ferrater Mora, J. op. cit. entrada “Política”. p. 2833.
437 Ib.



167 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

aunando el trabajo analítico sobre los elementos que por tradición 
constituyen la política, esto es, elementos que entran en juego en el 
discurso político, como el poder, la libertad o la justicia, con posibles 
soluciones para la organización de la vida comunitaria en función a 
lo señalado por ese análisis. 

Del constructo que es la política se ha hecho una ciencia, la 
politología, que ha estudiado las diversas formas en que se ejerce la 
política. Si la ciencia es una actitud, un comportarse del ser humano 
con respecto al ente, que nos determina como humanos; la política 
puede ser una actitud análoga. Claro que con la diferencia de que 
en lugar de irrumpir en la totalidad de lo ente, como sucede en la 
ciencia, cuando se “hace” política, el ser humano irrumpe en medio 
de sus iguales. Podríamos entonces decir que la ciencia se ocupa 
de los objetos y la política de la intersubjetividad. Pero decir esto es 
errar, ya que pensando de este modo no damos el salto necesario 
para salir de las categorías de la antigua metafísica, caminaríamos 
en su desarrollo pero una vez más sin adelantar. 

En el mundo tardomoderno en el que nos encontramos, la 
política se despliega en la periferia de la ciencia, máxime cuando el 
modo de analizarla sólo es posible a partir del uso de una ciencia 
específica para ello: la politología. El binomio imperante en la 
tradición metafísica de sujeto-objeto implica que el primero, quien 
hace ciencia, aprehende al segundo y es mediante el empleo de la 
ciencia la forma más segura y fiable de su aprehensión a través de 
la recopilación del mayor número de datos que se puedan obtener 
de ellos. Siguiendo el método científico, el sujeto puede adquirir un 
mayor y más fiable conocimiento de los objetos que le rodean. Esto 
sitúa al sujeto en el lugar privilegiado de los tiempos que corren 
y el papel de la ciencia es preponderante porque es el modo de 
relacionar sujetos y objetos. La política es uno de esos objetos. De 
este modo surge la politología: la política se convierte en una región 
de lo ente que es necesario investigar.



168 

FERNANDO GILABERT BELLO

Ahora bien, la aprehensión del objeto por parte del sujeto ya 
está establecida en nuestra tradición, sin ser cuestionada, pero el 
problema de la intersubjetividad está sobre la mesa. La cuestión no 
es ya cómo puede un sujeto relacionarse con los objetos, sino cómo 
un sujeto puede relacionarse con otros iguales con sus mismas 
características pero que, sin embargo, no es él mismo. No es un 
problema nuevo, pero siempre quedó relegado a un segundo plano 
en la tradición, como un muro que se rodeaba sin tocar para salvar 
el sistema epistemológico. La ciencia y la teoría del conocimiento 
buscan satisfacer el problema de la intersubjetividad mediante una 
serie de disciplinas que apliquen el método científico a la relación 
con los otros y es la política la que debiera ser entonces el principal 
elemento a investigar, puesto que trata de cómo ha de ser la 
relación y la convivencia con los otros. Pareciera que podría surgir 
una disciplina que se centrase en esa convivencia como tal, pero 
lo único que surge es una teorización de la convivencia o de las 
diversas maneras en que ésta se rige, pero no de la relación misma 
existente entre uno y los otros.

Porque hablar de la política en Heidegger, y no de lo político, 
es hacerlo acerca de la ciencia, puesto que Heidegger considera 
que la política como tal tiene como cometido canalizar la concepción 
politizada de la ciencia a fin de que el ser humano conviviera 
saludablemente con la técnica y el espíritu de la Ge-Stell. Es por eso 
que para hacer cualquier tipo de disquisición acerca de lo político 
a partir de Heidegger no nos debiéramos centrar en sus textos 
políticos, en el fondo marginales aunque rodeados del esperpéntico 
circo de su adscripción al nazismo, sino ir al mismo centro de su 
filosofía, al pensamiento recogido en toda su obra, ya que es en ella 
donde creemos que se desarrolla una ontología de lo político en 
tanto que lo dado pre-científicamente.

De lo que se trata entonces, siguiendo a Heidegger, con una 
ontología de lo político es establecer una pre-ciencia política, hacer 



169 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

un análisis de aquello que es dado fácticamente en el mundo y 
que podemos denominar lo político. Lo dado como tal, siguiendo 
el lenguaje de la ontología tradicional, es el ser, es lo que hay438. 
¿Qué tiene que ver esto con lo político? La vida en colectividad es 
algo dado que dota de sentido al ser. Uno no decide el mundo al que 
es arrojado ni con quien comparte ese mundo. Es por eso que una 
pre-ciencia política tiene que partir de la existencia en colectividad. 
Heidegger trató, como hipotéticamente señalamos, hacer ese 
análisis en la primera mitad de los años treinta del siglo pasado. 
Su comunidad era el pueblo alemán, un pueblo que cuando nace 
Heidegger, en 1889, es un imperio que acaba de pasar a manos 
de un nuevo kaiser que trata de mantener el equilibrio logrado tras 
la unificación estatal, pero con medidas que lo llevarán a la Guerra 
y, tras la derrota en ésta, a la decadencia439. Nuestro contexto es 
distinto, el mundo globalizado de la Ge-Stell y el neoliberalismo. 
Pero una ontología de lo político debe partir de una serie de pautas 
extrapolables a toda relación entre la ciudadanía y permitan su 
análisis.

Este análisis implica una clarificación de conceptos de la vida 
en colectividad. Del mismo modo que sucede con la analítica 
existencial que Heidegger despliega en Sein und Zeit, esta pre-
ciencia de lo político no es una metafísica al uso, esto es, no implica 
un desarrollo sistemático de un planteamiento trascendental, sino 
que es una ciencia previa “cuya posibilidad consiste en que cada 
investigador clarifique lo que comprende y lo que no comprende”440. 

438 quine, W. V. O. “On what there is”. En From a logical point of view. Cambridge, 
Harvard University Press, 1980.
439 stürMer, M. Das ruhelose Reich. Deutschland 1866–1918. Berlín, Siedler, 
1983.
440 “Irhe Möglichkeit besthet darin, daß jeder Forscher sich darüber Aufklart, war er 
versteht und war er nich versteht. Ich darüber Aufklart, war er versteht und war er 
nich versteht”. BZ. s. 108, p. 27.



170 

FERNANDO GILABERT BELLO

Para Heidegger, desde esta clarificación es cuando se puede trabajar 
científicamente, por lo que al surgir la pregunta por la política, lo que 
se plantea con ello es por la entidad de la relación con los demás 
para llevar a cabo una reflexión sobre la misma. Para ello, hemos 
de recurrir al encuentro del colectivo en la vida cotidiana, esto es, 
hay que recurrir a los otros, a los semejantes que, como nosotros, 
integran el colectivo.

Ese colectivo en sí no es nada, sino que son los otros los que lo 
establecen. Esos otros no son sólo aquellos con los que establezco 
relaciones directas, los que están físicamente a mi alrededor, sino 
que nos hallamos en el conjunto de una tradición heredada que 
se proyecta hacia un futuro. El colectivo no es sólo un grupo de 
personas de algún modo medible por sus características biológicas o 
ideológicas, sino que sobrepasa esta mensura, de la que se ocuparía 
la ciencia. Al establecer una suerte de pre-ciencia, nos encontramos 
con el problema de que a ese colectivo hay que analizarlo desde la 
óptica de quien pertenece a ese mismo colectivo, porque analizarlo 
es a la vez estar inmerso en él. Hacer esto desde la propia inmersión 
cotidiana, implicaría un subjetivismo al ser nosotros quienes 
estamos inmersos en ella. Pero a nosotros, siguiendo lo expuesto 
por Heidegger en Sein und Zeit, nos caracteriza nuestro carácter 
temporal y finito441, por lo que la visión que tengamos del colectivo 
siempre será de carácter temporal y sujeta a la circunstancialidad en 
que estemos sumidos cada vez.

Desde el momento en que el análisis de lo político se hace desde 
la finitud, se ha de plantear la convivencia desde un patrón distinto 
al de la ciencia política, al de la polítología, puesto que el cometido 
de ésta es óntico y no ontológico, por lo que es necesario esa pre-
ciencia que exponga los rasgos de una ontología de lo político. Con la 
herramienta de la pre-ciencia es posible comprender la convivencia 

441 cfr. SuZ. s. 329, p. 344.



171 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

desde la convivencia misma y no de una construcción política que 
resulta de la secularización teológica del mismo modo que es el 
Estado moderno.

Por eso, creemos que una ontología de lo político es necesaria 
para la exposión de una política de corte heideggeriano. Porque 
la comunidad es una comunidad existencial, fruto de quienes 
experimentan el fenómeno mismo de la comunidad, esto es, fruto 
de seres finitos acorde a su experiencia como seres temporales. 
La diferencia primordial de nuestro análisis de lo político y su 
exposición política respecto de la politología, es que ésta analiza la 
comunidad sin incluir los caracteres fundamentales de la existencia, 
entre ellos la temporalidad, que solo es empleada para establecer 
una historiografía de los conceptos políticos dominantes. Nuestra 
ontología de lo político pretende analizar la comunidad a partir de un 
salto hacia atrás, al analizar la experiencia de lo político mediante 
los integrantes mismos del colectivo en su convivir.





173 

4. Ontología de lo político

Llegamos al epicentro de nuestra labor: descifrar las condiciones de 
posibilidad de una ontología de lo político a partir de las pautas que 
podemos extraer del pensamiento de Heidegger. Establecer una 
ontología de lo político nos servirá para esclarecer qué podemos 
hacer en la política, cómo podemos llevar a cabo una política válida 
para la situación de hoy. Los sistemas tardoparlamentarios son 
los rescoldos de un espíritu ilustrado que hizo de la política una 
ciencia pero que no acudió a la cuestión misma de lo político, en 
tanto que canalizador de la concepción politizada de la ciencia en un 
mundo dominado por la Ge-Stell. Esto es, es necesario un análisis 
fenomenológico, porque una mera teorización sobre la política y lo 
político implica hacer polítología, una ciencia acerca de la política, 
pero un análisis fenomenológico no va orientado en una dirección, 
“no es dirección alguna, sino que es la posibilidad del pensar”442. Al 
analizar la ciencia moderna, la política estaba en un segundo plano 
porque se consideraba uno de tantos objetos del mundo y, por tanto, 
su análisis la vinculaba al sujeto siempre de modo científico. Pero, 
al igual que la ciencia, la política puede ser una actitud con respecto 
del mundo, lo que la llevaría a una categoría al menos de igualdad 
con respecto a la ciencia. No significa esto que las reflexiones de 

442 “Die Phänomenologie ist in ihrem Eigestem keine Richtung. Sie ist die zu Zeiten 
sich wandelnde und nur dadurch bleibende Möglichkeit des Denkens”. GA 14. 
s.101, p. 102.



174 

FERNANDO GILABERT BELLO

la tradición acerca de la política estén erradas, del mismo modo 
que no indicamos que los avances de la biología en su campo 
estén errados. No decimos ni que Hobbes se equivocase en su 
planteamiento al definir el miedo como el motor garánte de la paz443 
ni que Mendel errase en sus leyes predictivas sobre la uniformidad 
y la segregación444. Lo que cuestionamos es el fundamento, el 
modelo de verdad tras esta forma de hacer ciencia y política. Contra 
ese modelo de verdad es contra el que arremete Heidegger en la 
búsqueda de una ontología de carácter general.

Establecer una ontología de lo político implica que, de un lado, 
tendremos que establecer qué es una ontología y cómo desarrollar 
una ontología de lo político y, de otro lado, que el establecimiento 
de una política será a partir de los presupuestos de la comprensión 
de lo ontológico de lo político. Para ello, hay que tener en cuenta 
que la diferenciación entre la política y lo político no es una cesura 
como la que la tradición ha mantenido entre praxis y teoría, no 
es que la política sea una práctica en función de una teorización 
transcendente identificada con lo político, sino que esa dualidad 
es una consecuencia del auge de la razón en el mundo moderno 
que deriva en una disciplina tal como lo politología. No podemos 
mantener la cesura entre praxis y teoría porque Heidegger mismo no 
la contempla, sino que expone la teoría de modo que la práctica va 
implícita en ella445. La tradición ha considerado la ontología como una 
teorización acerca del ser, pero sólo desde lo ente, sin contemplar 
la diferencia ontológica ni al ser mismo. Para aclarar qué es una 
ontología de lo político, debemos comprender entonces cómo esa 
cesura ha condicionado el modo vulgar de entender la ontología y así 

443 cfr. Hobbes, T. Leviathan. I. XVIII.
444 v. Mendel, G. Versuche über Pflanzen-Hybriden. Versión en linea (http://www.
mendelweb.org/MWGerText. html).
445 scHürMann, R. op. cit. p. 16.



175 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

despejar lo que ella misma es en función de la diferencia ontológica 
heideggeriana.

4.1. Una cuestión de ontología: La nostalgia del ser

La cesura entre teoría y praxis es una de las consecuencias del 
auge racionalista en el mundo moderno. Cuando Sócrates instaura 
la época de la razón hace dos mil quinientos años, suplanta la vida 
fáctica, la vida vivida, la vida “práctica”, por la vida ultramundana 
de la razón, por la vida teórica. En estos dos mil quinientos años, la 
brecha no ha ido sino ensanchándose. La filosofía ha sido el máximo 
exponente de la teorización. Al surgir el racionalismo y, con ello, 
la teorización, se produce una separación entre el ser y el pensar 
que, para los griegos anteriores a Sócrates como Parménides y 
Heráclito, estaban unidos en un pensamiento originario446. Pero el 
origen de la filosofía es el drama de la separación y la discordia447 
entre ser y pensar, quedando ambos por separado tan debilitados 
que permanecen ocultos: el ser permanece oculto en lo ente y el 
pensamiento se convierte en mera nostalgia. La lógica, ciencia de la 
razón que da las reglas para el pensamiento, convierte al ente en un 
objeto de conocimiento gnoseológico, rechazando el ser, ocultándolo, 
por considerarlo obvio dentro de sus esquemas, y convirtiendo con 
ello al pensamiento en filosofía, en pura nostalgia del σοφόν. El 
σοφόν es traducido por Heidegger a partir de Heráclito como “todo 
ente es en el ser”448. Quienes buscan salvaguardar a este σοφόν son 
los denominados φιλόσοφος. Este filósofo es anterior a la filosofía, 
porque cuando Heráclito acuña el término φιλόσοφος, la φιλοσοφία 

446 EM. s. 123 y ss., p. 109 y ss.
447 derridà. J. “L’oreille de Heidegger”. cit. p. 377.
448 “Alles Seiende ist im Sein”. WP. s. 13, p. 43.



176 

FERNANDO GILABERT BELLO

aún no existe449, sino que es el nombre que se da a posteriori para 
nombrar la actividad que hacen los φιλόσοφος. De este modo, el 
φιλόσοφος es aquel que “ama” la entidad en el ser. Pero este “amor” 
no es un sentimiento de mera entrega incondicional, sino que implica 
la correspondencia, la άρμονία entre el amante y lo amado, la cual 
implica de algún modo una conjunción con el λόγος450: Heidegger 
traduce el “filo” desde el término φιλéιν, el amar más allá de cualquier 
distinción entre el amor y la amistad. Heidegger pretende retornar 
al momento originario, una dimensión de la experiencia del ser y 
del λόγος donde la experiencia del φιλéιν y del φιλόσοφος no había 
dado aún lugar a la φιλοσοφία451.

Los que aman que todo ente sea en el ser son los filósofos y 
su actividad es la filosofía. Pero este amor sólo viene dado como 
reacción a una pérdida: a la pérdida del λόγος, que es la reunión 
de lo ente en su ser. La nostalgia que adviene a esta pérdida es 
el origen de la filosofía. Esta nostalgia convertirá a la filosofía en 
una búsqueda, en una indagación. Pero ¿qué es lo que busca la 
filosofía? La filosofía busca al ser. Lo busca cuando lo ha perdido. La 
pregunta de la filosofía se convierte en la pregunta por el ser cuando 
precísamente lo ha perdido. En Parménides y Heráclito no existía 
la pregunta por el ser como algo perdido, porque no eran filósofos, 
sino que vivían en la άρμονία con el λόγος452. Cuando esta άρμονία 
se pierde es cuando comienza la filosofía, con Sócrates y Platón, 
quienes fueron los primeros que elaboraron la pregunta por el ser 
desde la nostalgia.

Nos encontramos ante un ejercicio que puede parecer 
contradictorio. La filosofía comienza con la búsqueda del ser perdido 

449 Ib. s. 12, p. 42.
450 Ib. s. 13, p. 43.
451 derridà. J. “L’oreille de Heidegger”. cit. p. 365.
452 Ib. p. 380.



177 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

por parte de Sócrates, Platón y Aristóteles, y con esa búsqueda 
comienza el raciónalismo, pero señalamos también que con ese 
racionalismo, al devenir el λόγος en lógica, se pierde la comprensión 
del ser como aquello en lo que el ente es reunido. Esto es, la filosofía 
es una mera especulación teórica en la que no puede haber lugar 
para la praxis por el carácter mismo del filosofar como pregunta 
por el ser cuando éste ya se ha perdido. La tradición racionalista, 
que desde entonces impera, sólo considera la praxis como un 
derivado de la teoría, esto es, las acciones se juzgan en función de 
un fundamento teórico fruto de una especulación ultramundana en 
torno al principio de racionalidad vigente.

Por ello, consideramos importante señalar que no tiene sentido 
hablar de una filosofía política en Heidegger, ya que éste quiere 
superar con sus planteamientos esa nostalgia del ser implícita en 
la filosofía, quiere volver al estadio anterior más originario a esa 
filosofía, al planteamiento preteorético de Parménides y Heráclito. 
La filosofía política no es más que una rama de la filosofía, una 
derivación teórica sobre el colectivo a partir de unos presuntos 
fundamentos que están a la base de la vida pública, como el poder, 
la libertad y la justicia. Pero estos presuntos fundamentos, o mejor 
dicho, situarlos como fundamentos está infundado. Toda rama de 
la filosofía tiene un elemento que la condiciona, un a priori al que 
está sujeta: la filosofía misma, la filosofía en cuanto tal. La filosofía 
política, como rama filosófica, tiene como tronco la filosofía, sobre 
todo al identificar el tronco matriz con la metafísica y aún más con la 
lógica. Pero no se indaga más allá: las cuestiones últimas pertenecen 
a la filosofía. Sin embargo, según vemos en el planteamiento 
heideggeriano, la filosofía no es el a priori, sino lo a posteriori, algo 
que viene después. Anterior a toda filosofía y a toda ciencia, antes 
que cualquier metafísica, hay un a priori que insta a teorizar sobre 
él. Podemos hablar de este a priori como una cuestión ontológica 
y el planteamiento metafísico moderno es una aplicación óntica de 



178 

FERNANDO GILABERT BELLO

ese planteamiento ontológico. El a priori pre-ontológico como tal es 
la existencia fáctica, la vida vivida de un existente que hace algo en 
el mundo, actúa, vive, y de esa facticidad deriva toda la ontología 
que fundamenta la analítica existencial desarrollada en los años 
veinte453.

Volviendo a la conferencia de 1955 Was ist das, die Philosophie?, 
encontramos que el a priori de la filosofía es que hay alguien que hace 
una acción concreta, filosofar, el φιλόσοφος. Una posterior reflexión 
sobre este φιλόσοφος es lo que da su lugar a la filosofía. Pero lo 
primero es que este φιλόσοφος está filosofando, realizando una 
actividad que lo califica como tal. Ahora bien, el φιλόσοφος tampoco 
es lo primero ni lo originario, sino que más bien, está reflexionando 
sobre algo ya dado, más concrétamente, está reflexionando 
nostálgicamente por algo que ha perdido y cuya ausencia denota en 
lo fáctico, en lo dado. Eso fáctico es el ámbito del ser. La reflexión 
de Heidegger acerca del ser maneja un a priori, siguiendo esta línea, 
fundamental: el ser mismo, que constituye el ámbito de reflexión 
sobre lo ontológico en la tradición.

La ontología, si nos referimos a ella de manera etimológica, es 
el estudio de los entes, siguiendo la concepción que la tradición ha 
dado de ella. Esa misma tradición la ha relacionado con el estudio 
de la filosofía primera que Aristóteles lleva a cabo en la Metafísica, 
cuyo objeto de estudio era el ser454, esto es, el a priori del que parte 
todo, de ahí su carácter de primordialidad, su denominación como 
lo primero. Sin embargo, desde entonces, lo que se ha recogido 
bajo el nombre de ontología, no es una ontología como tal, sino una 
onto-teo-logía, no centrada en lo dado ni el ser mismo, sino que ha 
considerado como lo primero un sustrato a partir del que todo deriva. 
Pero ese sustrato no tiene fundamento alguno, sino que es más bien 

453 v. SuZ. s. 13, p. 34. También GA 63. s. 29, p. 49.
454 aristóteles. Metaphysica. IV, I.



179 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

una especulación teórica que a lo largo de la historia de la filosofía 
tomó varios nombres como sustancia, theos, materia primera... Pero 
la ontología ha de referirse al ser mismo y a las posibilidades que 
de él derivan, lo cual tiene mucho que ver con lo que se ha descrito 
como pre-ciencia.

Ahora bien, una concepción de lo político a partir de Heidegger 
no puede caer en ser una mera filosofía política, sino que debe 
partir de lo primeramente dado en política. Y lo primeramente dado 
en lo político no es lo que tradicionalmente se estudia en filosofía 
política, a saber, el mejor gobierno posible, la libertad, las leyes, 
la igualdad, la justicia... Lo primero que hay al respecto de lo 
político es la vida en colectividad, la vida en comunidad. Esa vida 
en comunidad es un existenciario que Heidegger denomina Mit-
einander-sein455. Ese estar con los otros, la vida comunitaria, es el a 
priori político heideggeriano. Todo lo que se derive de ese Mit-sein 
ya son construcciones teóricas que implican una filosofía. Pero aquí 
lo que está en juego en lo referente a un estudio de lo político no es 
una filosofía, sino una ontología. Con esta ontología de lo político 
podemos establecer el principio de una pre-ciencia política o, dicho 
de otro modo, las condiciones de posibilidad para la política.

4.2. Los existenciarios y la analítica existencial

No es posible entender el camino filosófico de Martin Heidegger sin 
aludir a la diferencia ontológica como el motor de su pensamiento. 
En el trecho recorrido en su camino de pensamiento hasta la 
publicación de Sein und Zeit en 1927, esta diferencia fundamental 
toma la misma forma que la diferencia respecto de la temporalidad: 

455 SuZ. s, 114 y ss., p. 134 y ss.



180 

FERNANDO GILABERT BELLO

no es lo mismo ser el tiempo que ser “en” el tiempo456. Una cosa es 
la temporalidad, el tiempo mismo, y otra muy distinta los hechos que 
suceden en el tiempo. La temporalidad es una de las claves de la 
analítica existencial. La existencia “pone” tiempo, no es que el ser 
humano esté “en” el tiempo como un “dónde”, sino que es él mismo 
temporalidad y, por eso, sólo él existe. El tiempo no puede estar más 
allá de la existencia y ésta no puede ubicarse en el tiempo, como un 
objeto cualquiera, porque colocar al tiempo más allá de ella (de la 
existencia) sería volver a caer en la metafísica y en la transcendencia 
teológica. La esencia de la existencia es la temporalidad. Pero ¿qué 
pasa con la existencia? ¿qué características posee? Heidegger 
responde a las claras: lo propio de la existencia es que se acaba, es 
que se muere457. La muerte pone el acento en la existencia, es su 
condicionante fundamental y su posibilidad más propia. 

Pero, si bien la muerte es la posibilidad más propia y el 
condicionante fundamental de la existencia, no es la única 
característica que determina la existencia. Por el momento, 
señalaremos que esa existencia tiene como espacio un mundo, 
cuya base y característica principal es que está “en” el tiempo. La 
existencia se da en el mundo, pero los hechos de ese mundo se 
dan en aquello que aporta la existencia al mundo. Esa relación 
con el mundo no es una categoría de índole metafísica, una tabla 
con la que catalogar la realidad458. Más bien es lo que Heidegger 
denomina un existenciario, que es algo que hay que distinguir de las 
categorías, las cuales son determinaciones ónticas de los entes que 

456 v. BZ. s. 110-111, p. 30-32. También puede verse nuestro anterior trabajo 
Temporalidad, subjetividad y finitud a partir de la conferencia de Martin Heidegger 
“El concepto de Tiempo” (cit).
457 BZ. s. 111, p. 42-43.
458 v. Quintanilla, M. A. (ed.). Diccionario de filosofía contemporánea. Salamanca, 
Sígueme, 1976. Entrada “Categoría”.



181 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

no son la existencia misma459. Los existenciarios son las estructuras 
en las que se desgaja la existencia, cuyo carácter primordial es el de 
un entender no existencial, como las categorías, sino existenciario 
(y de ahí su nombre)460. Todas las explicaciones que surgen de la 
analítica existencial se vinculan a sus estructuras de existencia, los 
denominados existenciarios. Heidegger separa estos existenciarios, 
esto es, los caracteres del ser de la existencia determinados desde 
la existencialidad, de las categorías, que son determinaciones de 
ser de los entes que no son la existencia y que han sido unos de los 
baluartes de la tradición metafísica461.

Así Heidegger vuelve al problema de la diferencia entre existencia 
y esencia, problema que se daba en la metafísica, pero que no se 
solucionaba al no ser explicado por la falta de la auténtica pregunta 
por el sentido del ser. En la analítica existencial planteada en 
Sein und Zeit, Heidegger distingue lo existencial, lo que atañe a la 
existencia concreta del hombre (p. e. la muerte), y lo existenciario, lo 
que determina la estructura ontológica de la existencia (p. e. el ser-
para-la-muerte, que domina en todas las relaciones de la existencia). 
Sólo sobre la base de esa analítica existencial puede elaborarse de 
nuevo la pregunta por el sentido del ser. Los existenciarios que la 
conforman no pueden deducirse de un principio lógico, como las 
categorías, sino como pautas para la comprensión del ser siempre 
histórico y, por tanto, nunca concluído ni concluíble.

Esta analítica existencial ha sido interpretada por algunos como 
una antropología en la que se alude a hablar de los hombres como 
existentes, y que cambia el estudio del hombre como individuo 

459 SuZ. s. 45, p. 66.
460 Ib. s. 12-13, p. 33.
461 Ib. s. 44, p. 66.



182 

FERNANDO GILABERT BELLO

por los colectivos ubicados en la historia462. Pero es precísamente 
ese no aludir explícitamente al término “hombre” por lo que no hay 
lugar para una antropología en Heidegger, ciencia que él rechaza 
explícitamente463. Sin embargo, la existencia siempre se presenta 
desde la óptica subjetiva del hombre mismo, el ente que al hacer la 
pregunta por el ser se convierte en el motor de toda realidad, pues 
ésta es planteada por y para él. Pero el hombre no se plantea como 
un sujeto ajeno, nunca es una segunda o tercera persona, sino que 
siempre se vivencia única y exclusivamente desde la mismidad, 
desde la subjetividad más radical. La analítica existencial no puede 
entenderse sólo como un análisis “yoico”, sino que responde a la 
necesidad de ubicar la mismidad en un lugar y en un momento 
determinados que posibilite establecer lo que se es aquí y ahora, en 
este preciso instante que recoge la historia como existencia, esto es, 
el pasado proyectante hacia el futuro. La analítica existencial enuncia 
una subjetividad vinculada a la temporalidad, en cuyo “ahora” se 
desglosa su carácter subjetivo. Es tarea ahora, entonces, de clarificar 
los existenciarios a partir de los cuales se puede establecer una 
ontología de lo político. Ahora bien, explicar la existencia individual 
y particular reclama hacer una suerte de abstracción en la que los 
existenciarios son desligados para exponer más cómodamente esa 
existencia individual. Pero es necesario aclarar que si buscamos 
una comprensión de la analítica existencial, esta separación es 
sólo propedéutica, ya que toda las estructuras fundamentales de 
la existencia se dan en conjunto, no pudiendo desligarse unas de 
otras.

462 P. e. rentscH, T. Heidegger und Wittgenstein, Existenzial und Sprachanalysen 
zu den Grundlagen philosophischer Anthropologie. Stuttgart, Klett-Cotta, 1985. 
p. 53; o coretH, E. Was ist der Mensch? Grundzüge einer philosophischen 
Anthropologie. Innsbruck, Tyrolia, 1973. p. 72.
463 GA 51. s. 83-84, p. 123-124.



183 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

4.2.1. Ser-en-el-mundo, existenciario fundamental

La a analítica existencial y los existenciarios están expuestos en 
Sein und Zeit, pero durante los años precedentes a 1927, el camino 
en que se labra dicha obra, ya encontramos algunos hitos que luego 
se desarrollarán más plenamente. Ejemplo de ello es la conferencia 
Der Begriff der Zeit464, donde se halla una exposición breve de esos 
existenciarios. Heidegger enumera ocho estructuras fundamentales 
en dicha ponencia y esa será nuestra guía. Es por eso que 
primeramente, siguiendo a Heidegger, hemos de exponer la estructura 
del ser-en-el-mundo (In-der-Welt-sein). Dicho existenciario nos da 
nuestra ubicación obligatoria en un mundo. Uno está arrojado en el 
mundo y ese es el inicio de todo: nos encontramos en un mundo sin 
tener que hacer ninguna hazaña habilidosa para ello465, ni siquiera 
el mínimo acto de nacer, puesto que nuestro nacimiento y nuestra 
concepción no son obra nuestra, sino de nuestros progenitores, 
porque para nacer nada hay que hacer, uno se ve arrojado al mundo 
sin haberlo deseado, no habiendo carácter alguno de voluntariedad. 
El verbo nacer pierde entonces su carácter activo: uno nace pero 
no nace activamente, sino que más bien es “nacido”. A pesar de 
parecer que hay un don voluntario de la acción, no se “hace” nada. 
En el Ser-en-el-mundo va implícito el manejarse en el mundo, una 
llamada a la acción, a la actividad, al comportarse. En palabras de 
Heidegger:

Dasein als In-der-Welt-sein meint: in der Weisen in der 
Welt sein, daß dieses Sein besagt: mit der Welt umgehen; 
bei ihr verweilen in einer Weise des Verrichtens, der 
Bewerkstellingens, des Erledigens, aber auch der 

464 BZ. En GA 64. ss. 107-125.
465 Ib. s. 112, p. 36.



184 

FERNANDO GILABERT BELLO

Betrachtung, des Befragens, der betrachtenden, 
vergleichenden Bestimmens.

La existencia, entendida como Ser-en-el-mundo, significa 
ser de tal manera en el mundo que este ser implica 
manejarse en el mundo; demorarse a la manera de 
un ejecutar, de un realizar y llevar a cabo, y también 
a la manera de un contemplar, de un interrogar, de un 
determinar considerando y contemplando466.

En ese ejecutar y realizar, en ese llevar a cabo, en ese contemplar, 
interrogar y determinar, está la actividad, el manejo del mundo que 
implica el comportarse, un hacer que surge del mismo hecho de que 
se es. Ese hacer lleva implícito un cuidar (Besorgen), el cual tiene 
una consideración de actuación. Sin embargo, repetimos, dicho 
actuar no es voluntario, sino que como arrojado al mundo ya se está 
haciendo siempre algo. Esa es la base en la que nos encontramos 
en el mundo. Cuando, tomando como guía el ejemplo del φιλόσοφος 
del Was ist das, die Philosophie?, pensamos en una acción, el 
filosofar en este caso, que se realiza inmersa en una situación, que, 
a su vez, se halla en un mundo, siendo éste el primer rasero que 
debe solventar cualquier planteamiento acerca de la existencia, esto 
es, que la existencia siempre se da en alguna circunstancia, que la 
existencia “es” y “está”. 

La existencia, considerada como ser-en-el-mundo, implica ser de 
tal modo en el mundo que este ser implica manejarse en el mundo467. 
Cuando uno está en una situación ha de saber desenvolverse en la 
misma. “Ser” implica un desenvolvimiento que es a la vez actuación 
y padecimiento. Actúo porque soy. A pesar de que uno no elige 
ser-en-el-mundo, parece que cuando se hace, se actúa o, incluso, 
cuando se sufre, tiene con ello cierto don de la acción, lo cual 

466 Ib.
467 Ib.



185 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

permite que algunos sitúen a Heidegger dentro del espectro de un 
existencialismo activo, frente al existencialismo “francés” de Sartre 
o Camus, que sería pasivo, por situar la estancia en el mundo como 
una condena468. Este existencialismo activo pretende alzar la voz 
precísamente desde el arrojo del mundo, desde el mismo ser-en-el-
mundo que constituye la base del filosofar, implicando ya un modo 
de actuar. 

La primacía del existenciario ser-en-el-mundo viene dada porque 
puede ser considerada la existencia misma. Toda existencia se 
encuentra en el mundo, “es” en el mundo. Este mundo es anterior 
a todo lo existente, pero la existencia se mantiene ajena a esta 
anterioridad, puesto que ella misma es quien sitúa “su” mundo. La 
existencia finita es quien implementa el inicio de su ser en el mundo, 
y antes de él (y después del fin de su estancia) el mundo no tiene 
validez ontológica para cada existente. Es cierto que hay una historia 
que condiciona la existencia, pero siempre la condiciona desde la 
subjetividad propia de esta existencia, esto es, desde el momento 
en que cada existente siente que hay otros que interactúan con él 
y que “fueron” antes que él y que, probablemente, “serán” después. 
La paradoja es que lo que ocurre a los otros no es lo que le ocurre 
al existente, con lo que la Historia, entendida como ciencia, es sólo 
un convenio dentro del entramado cultural en que se da la existencia 
finita, el ser-en-el-mundo de la existencia. 

Ser-en-el-mundo implica una serie de categorías circunstanciales 
donde el existente arrojado al mundo se encuentra y que están fuera 
de su control, puesto que el mundo tiene infinidad de cosas que uno 
no elige. La existencia y las circunstancias en que se da determinan 
las posibilidades del existente, posibilidades no solo de conocimiento 
y dominio sobre el derredor, sino todo tipo de posibilidades propias 
de lo humano. Estas posibilidades las da el entorno existencial, por 

468 cfr. sartre, J. P.: L’existentialisme est un humanisme. cit.



186 

FERNANDO GILABERT BELLO

lo que todo existente está conformado con respecto a la cultura en 
que existe. Al no poder controlarse las circunstancias, no puede 
modificarse en gran parte y radicalmente el entorno social en que 
uno se mueve, condicionando cada aspecto propio con respecto a 
esa cultura en que se está inmerso. Se vive arrojado a la cultura, 
de la cual se aprende todos los comportamientos existenciales. Lo 
que uno hace, como uno actúa, está regulado de antemano por esa 
cultura, no habiendo nada particular ni una autonomía propia, al no 
haber una vía de escape del mundo, no pudiendo transcender de él 
para lograr una existencia libre e individual. Cada uno es esclavo de 
sus circunstancias. 

Pero el mundo está compuesto por muchos factores, no siendo igual 
la visión que de él tiene cada existencia, es decir, las circunstancias 
en que vive cada uno no se pueden extrapolar a otros. El mundo se 
divide en “mundos” menores que identifican a cada existente más 
específicamente, situando cada vez más sus particularidades en 
unas circunstancias concretas. Según las circunstancias donde uno 
se vea envuelto, los factores que dan las mismas tendrán mayor o 
menor importancia a la hora de labrar la constitución propia de la 
existencia. Así, cada existente participa en diversas circunstancias 
del mundo. 

Cada existente está posibilitado en la medida en que “es” en el 
mundo y por ello la existencia es a la vez un ser que está “en” el 
mundo, pero que al mismo tiempo “es” gracias al mundo mismo al 
que pertenece. Con ello, hallamos que el ser de la existencia está 
unido al ser-en-el-mundo, posibilitando sólo su comprensión desde 
el momento en que se aclaren los existenciarios fundamentales de 
la unión con el mundo. Ello implica que la existencia, como ser-
en-el-mundo, al involucrarse en un sistema relacional, tiene como 
primer tipo de entendimiento la actuación misma, una praxis que 
es anterior a la ciencia y a la metafísica. Porque la existencia no 
observa desapegadamente el mundo, no es ajena a él, sino que está 



187 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

complétamente inmersa en él. Por ello es por lo que consideramos 
este primer existenciario como el existenciario fundamental.

4.2.2. Los otros existenciarios

Si seguimos la guía que nos proporciona la conferencia de 1924, 
podemos exponer pormenorizadamente los otros existenciarios 
que remiten fundamentalmente al primero de ser-en-el-mundo. 
Nos ocuparemos con detalle de aquellos que atañen a la alteridad, 
ya que de ahí parte la posibilidad de una ontología de lo político 
a partir del pensamiento del “pequeño mago de Meßkirch”469. Pero 
antes conviene que señalemos los otros, puesto que nos despejarán 
dudas acerca del planteamiento de la analítica existencial. 

Uno de estos existenciarios o estructuras fundamentales de la 
existencia que señala Heidegger es la de la consideración de la 
existencia como un ente determinado por el mero hecho de ser 
lo que uno mismo es, o estar en las determinadas circunstancias 
en las que uno está. La existencia es un ente que se determina 
como yo-soy470. El rasgo esencial de la existencia es lo que somos 
nosotros mismos, lo cual indica que el ente denominado “existencia” 
es la subjetividad más propia, dada a partir de la temporalidad. La 
existencia es identitaria, pero no la identidad que uno ve de sí mismo 
o la que proyecta en los otros, sino la identidad de lo que realmente 
es uno en cada momento, en función de las circunstancias y el rol 
que se cumpla en ellas. Que sea considerada esa identidad de forma 
coloquial como yo-soy (Ich bin) implica que la identidad se reduce 
a lo que la existencia es en tanto que mismidad. Pero ese mundo, 
al encontrarnos arrojados a él, forma parte de la constitución de la 

469 löwitH, K. Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. cit. p. 45.
470 “Das Dasein ist ein Seiendes, das sich bestimmt als ´Ich bin´”. BZ. s. 113. p. 37.



188 

FERNANDO GILABERT BELLO

existencia, no pudiendo obviarse las circunstancias y las relaciones 
que hallamos en él, siempre sometidas a la temporalidad, no habiendo 
una identidad para la existencia fija ni definitiva que se determine en 
un momento preciso, sino que su configuración va cambiando. Con 
esto, en esta conferencia, Heidegger insiste en que cada uno es 
su existencia, que el yo-soy subjetivo siempre remite a uno mismo, 
puesto que siempre somos ese estar-ahí presente y configurado por 
las circunstancias, no solo actuales, sino también las acaecidas a lo 
largo de nuestra historia personal y las proyecciones hacia el futuro. 
La idea central de la existencia es que parte de la individualidad a 
raíz de la subjetividad de sí mismo, no siendo extrapolable a los 
otros.

Pero aunque no pueda extrapolarse a los otros, la existencia 
también los incluye: no es un mero solipsismo, sino que los demás 
forman parte de la existencia, por lo que uno-mismo no es la existencia 
misma471. Esto no contradice lo anterior, sino que lo completa, de 
modo que la existencia de uno mismo se configura en base a lo que 
recibe exteriormente. Este exterior, esta relación con él, es lo que da 
sentido a la existencia individual y la convierte en tal. Para Heidegger, 
la existencia no es una conciencia que está en el mundo, lo percibe 
y se relaciona con los demás, porque así puede llegar a pensarse 
que todo es un engaño de los sentidos y que la realidad vivida no 
es una realidad real, por lo que, para evitar la trampa del solipsismo, 
hay que considerarla desde la óptica de la existencia de sí mismo. 
Pero, nadie es él mismo en la cotidianeidad472. Lo que cada uno 
es, su existencia individual, no puede ser analizado por separado 
de la vida cotidiana, sino sólo mediante el resto de lo que existe. 
Es imposible analizar la existencia aisladamente, como el sujeto 
epistemológico, porque para ello hay que tornarlo objeto y, con ello, 
desposeerlo de su principal propiedad inherente: la subjetividad. 

471 Ib. s. 113, p. 38.
472 “Keiner ist in der Alltäglichkeit er selbst”. Ib.



189 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Por eso el análisis existencial no puede hacerse individualmente, 
sino que hay que partir del colectivo al que nos hallamos arrojados. 
Porque la existencia es “nadie y, sin embargo, todos juntamente. 
Todos coinciden en no ser él mismo”473. De este modo, la existencia 
toma la forma de la pluralidad y, con ello, de la impersonalidad. 
La existencia es impersonal, un existente no puede definirse 
concrétamente salvo en unas circunstancias determinadas y en 
función del rol que en ellas desempeñe. Esa definición siempre es, 
por tanto, parcial, por lo que, a la postre, siempre es inanalizable. El 
nadie cotidiano es el das Man, el “se” reflexivo impersonal, en el que 
descansan las posibilidades de la existencia como una nivelación que 
permite la existencia individual, esa especie de yo-soy474, rompiendo 
así la paradoja de la existencia individual donde no hay lugar para 
el existente aislado y que éste se mantenga como existencia en la 
medida en que son analizables sus posibilidades y las consecuencias 
de sus acciones en el mundo. En esas posibilidades es donde está 
la clave de la analítica existencial, porque torna al ente impersonal, 
el das Man, en el ente que “es”, que tiene ser, lo torna en existencia 
y, con ello, lo dota de sentido. 

El “cuidado” (Sorge) es otro existenciario importante en el camino 
que va hasta Sein und Zeit. Con él también nos remitimos al ser-en-
el-mundo. Repetimos una y otra vez que la existencia se enmarca 
en unas circunstancias dadas en el mundo, en la cotidianeidad, que 
hace que la existencia “sea” partícipe de su ser. Esto es, la existencia 
es “el ente así caracterizado tal que en su cotidiano y específico 
ser-en-el-mundo le va su ser”475. Con esto, Heidegger hace la doble 
jugada de señalar que el lugar de la existencia es la cotidianeidad, 
su ser-en-el-mundo, de la que no puede separarse, a la vez que 

473 “Keiner und doch alle miteinander. Alle sind nicht sie selbst”. Ib.
474 Ib. s. 113-114, p. 38.
475 “Das so charakterisierte Seiende ist ein solches, dem es in seinem alltäglichen 
und jeweiligen In-der-Welt-sein auf sein Sein ankommt”. Ib. s. 114. p. 39.



190 

FERNANDO GILABERT BELLO

esa inmersión en la vida cotidiana lleva a la existencia a presentar 
anexas unas circunstancias en las que se despliega como tal, como 
existencia, ubicándola precísamente como ser-en-el-mundo. Lo 
decisivo de este cuidar no es que el existenciario del ser-en-el-mundo 
sea el condicionante necesario por implicar las circunstancias que 
hacen a la existencia ser tal, sino que la cotidianeidad en la que se 
ve inmersa implica el cuidado (Besorge) de las cosas que componen 
esas circunstancias en tanto que se es consciente de las mismas, ya 
que constituyen el todo existencial. 

El hombre es el ente que está inmerso en un mundo de objetos, 
es un ente más pero, en la medida en que se sabe ente, es distinto y, 
con ello, al saberse ente, al ser consciente de que pertenece al reino 
de lo óntico, puede hacer una análisis existencial que le permite 
escapar de lo óntico y llegar a lo ontológico. Desde la ontología, la 
existencia, aun siendo ente, tiene una “forma de ser” que el resto de 
entes no posee. Esa forma de ser posibilita que la existencia “sea” 
en el mundo desde el cuidado implícito de dicho mundo, porque éste 
es el que otorga a la existencia la categoría de tal, siendo el camino 
de su comprensión las circunstancias del ser de la existencia que lo 
vinculan al mundo que lo rodea476, incluyendo también a los otros. 
Ese cuidado implica que la existencia es activa, desencadenando 
que lo propio de la existencialidad es ser-en-el-mundo porque ello 
implica la actividad del existente.

La existencia como tal y el existente individual vienen a ser lo 
mismo, aun desde la impersonalidad, como hemos señalado, pero 
el lugar donde se da el encuentro de la mismidad de la existencia es 
la existencia misma. La existencia no puede prescindir de sí misma. 
Aunque en la vida cotidiana, la existencia no se pregunta por su 
“yo” al ser su sí-mismo, no puede evitar encontrarlo en sí al realizar 
cualquier acción en la que se muestre como agente. Porque “en el 

476 Ib. s. 114. p. 39.



191 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

término medio de la existencia cotidiana, no se da ninguna reflexión 
sobre el yo y la mismidad; y a pesar de esto, la existencia se tiene a 
sí misma”477. Ese tenerse a sí mismo no es producto de una reflexión 
elaborada sobre el yo, donde se concluya que yo y existencia están 
a la vez en el mismo lugar por una serie de conexiones metafísicas, 
sino que en el mismo actuar del existente, éste se convierte en 
agente. De este modo, en tanto que son lo mismo, la existencia se 
convierte en la identidad del existente. Ahora bien, hay aquí un matiz 
a tener en cuenta: la acción. La existencia se encuentra consigo 
misma. Da consigo en aquello de lo que normalmente se ocupa478. 
Allí donde existencia y existente son una y la misma cosa es en la 
acción, en el “hacer”, descubriéndose que no hay una separación 
anterior, por lo que no señalaríamos que es un encuentro, sino más 
bien un descubrimiento.

La última de las estructuras mencionadas en Der Begriff der Zeit 
es la del carácter inmediato de la existencia. Esto es, que ésta no es 
fruto de una contemplación alejada y transcendental, sino algo que 
atañe al carácter inmanente de la facticidad misma. A diferencia de 
los otros entes, no puede demostrarse a la manera de éstos, como un 
ente cualquiera479. Pero, además, tampoco puede mostrarse, puesto 
que no es algo que se contemple méramente de manera externa, 
sino que, más bien, se trata de ser mismamente existencia480, no 
pudiendo reducirse a un mero objeto que espera que un sujeto lo 
aprehenda. El mundo objetual puede ser contemplado y a partir de 
ahí, uno puede actuar respecto de las cosas mundanas, pero no 
puede hacerse lo mismo respecto de la existencia. La existencia es-
en-el-mundo y como es ahí, forma parte del mundo, pero no como 

477 “In der Durschnittlichkeit des alltäglichen Daseins liegt keine Reflexion auf das 
Ich un das Selbst, und doch hat sich das Dasein selbst”. Ib.
478 Ib. s. 114. p. 40.
479 Ib.
480 Ib.



192 

FERNANDO GILABERT BELLO

un objeto que está situado en él, sino sólo desde la peculiaridad 
de estar precísamente ubicada como horizonte de sentido del 
mundo. La contemplación de la existencia como mismidad no es 
algo momentáneo y condicionado por las circunstancias donde está 
inmersa la existencia. La existencia no puede desprenderse nunca de 
su existir, sus particularidades son siempre circunstanciales y están 
contenidas en el momento en que se somete a análisis, pudiendo 
diluirse una vez que pase el momento. Esa no estaticidad de la 
existencia la excluye del mundo de los objetos, que sí tienen algo que 
los identifica como situados en la categorías. Como consecuencia 
de esto, la existencia siempre ha de estar en permanente análisis, 
puesto que puede variar en función de las circunstancias, que 
siempre están en continuo cambio y, por ende, siempre estará la 
existencia mutando.

4.2.3. Los otros como existenciarios (existenciarios de lo 
político)

Hemos expuesto brevemente algunos de los existenciarios que 
propone Heidegger en la conferencia de 1924, Der Begriff der Zeit. 
Hemos omitido dos, a saber, el segundo existenciario, el ser-con, 
y el tercero, el habla481. Lo hemos hecho siendo consecuentes con 

481 El término que Heidegger emplea es Sprechen, que puede traducirse por 
“hablar” o por “decir”. El primero de estos términos según el DRAE, además 
de la acepción de “articular y proferir palabras para darse a entender”, también 
tiene acepciones que lo vinculan a los otros tales como “comunicarse con otros 
mediante palabras”, “tratar, convenir”, “dirigir la palabra a otro”... que lo señalan 
como una actividad que hay que hacer con los otros, que hay que compartir. 
Por su parte, el término “decir” es “manifestar con palabras el pensamiento” pero 
también “asegurar y opinar”, “nombrar o llamar” y “denotar algo o dar muestras de 
ello”, por lo que pareciera que tiene que ver más con el ser-en-el-mundo, esto es, 
con la consciencia de la mismidad respecto de su circunstancialidad, mientras que 



193 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

nuestra pretensión de elaborar una ontología de lo político, puesto 
que el sentido de lo político tiene que ver con la alteridad, con los 
otros que comparten mi mundo. Si bien el existenciario fundamental 
es el de ser-en-el-mundo, estos otros dos son fundamentales para 
entender cómo los otros, que constituyen lo político, pertenecen 
a la existencia. Es entonces el momento de exponer estos dos 
existenciarios.

El habla, la tercera estructura fundamental de la existencia 
presentada por Heidegger en Der Begriff der Zeit, permite compartir 
el mundo con los otros. Este existenciario, que luego resultará 
fundamental para entender gran parte de la filosofía posterior de 
Heidegger, es clave para entender que la existencia es-en-el-
mundo482, lo que indica que clarifica la relación de la existencia con 
su mundo. Ahora bien, hay que tener cuidado puesto que puede 
parecer que este lenguaje no es más que un instrumento, una 
herramienta que emplea el existente para interactuar con el mundo 
en la medida en que habita en éste, en la medida en que es-en-el-
mundo. Pero para Heidegger el habla es un existenciario, es algo 
inherente a la existencia misma y no un objeto que pueda tomarse o 
dejarse a voluntad, no es algo de lo que pueda hacerse uso cuando 
surja la necesidad, sino que siempre va intrínsecamente ligado a la 
existencia. No es posible la existencia sin habla, del mismo modo 
que no es posible la existencia sin mundo. Pero parece que el 
habla tiene “un algo más”, que hace que Heidegger le dé prioridad, 
porque “sobre todo en el hablar está en juego el ser-en-el-mundo del 

el “hablar” tiene que ver con el diálogo, con la conversación, al haber indicios de 
reciprocidad. Por ello, traduciremos Sprechen como hablar en función del interés 
que estas estructuras tienen para lo político, pero siempre tendremos puesta la 
vista en el doble matiz que implica.
482 BZ. s. 113. p. 37.



194 

FERNANDO GILABERT BELLO

hombre”483. Y esto no se debe únicamente a los vínculos del habla 
con el mundo, sino también a la relación que hay con los otros. Es 
por ello que el habla no es un instrumento de la existencia, sino un 
existenciario al condicionar el mundo y la relación con aquellos con 
los que ese es compartido.

El habla está determinada ontológicamente. La ontología hace 
referencia a las condiciones de posibilidad de la existencia o al propio 
ser en su apertura originaria, y si el habla es algo que tiene que 
ver con la ontología corrobora el vínculo existencial con el mundo 
y los otros. De ahí que consideremos que tenga dos dimensiones: 
una vinculada al ser-en-el-mundo, el primer existenciario; y otra 
vinculada al ser-con, el existenciario que veremos a continuación. La 
primera de estas dimensiones implica que el habla es el instrumento 
de autocomprensión de la existencia en la medida en que es-en-el-
mundo484. Sólo en la medida en que la existencia da un veredicto de 
las circunstancias en que está envuelta en su cotidianeidad, es decir, 
sólo en la medida en que interpreta lo que acaece en su ser, sólo 
en la medida en que habla, en que usa el lenguaje a él inherente, 
es como la existencia puede ser consciente de sí misma. Pero no 
sólo de sí misma, sino que también puede tomar consciencia del 
trato con los otros. En el hablar uno con otro, en aquello que se 
comenta, late en cada caso la auto-interpretación del presente, que 
se demora en este diálogo485, con lo que se indica que el camino 
de uno mismo pasa siempre por los demás. Ahí radica la segunda 
dimensión, vinculada al ser-con, que sirve al existente para tomar, 
como si de un reflejo se tratase, lo que uno mismo es.

483 “Im Sprechen spielt sich vorwiegend das In-der-Welt-sein des Menschen ab”. 
Ib.
484 Ib. s. 113. p. 37.
485 “Im Miteinandersprechen, in dem, was man so herumspricht, liegt jeweils die 
Selbstauslegung der Gegenwart, die in diesem Gesprach sich aufhält”. Ib.



195 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Respecto del segundo existenciario, el ser-con (Mit-sein), 
podemos señalar que ya hemos aludido a él en un par de ocasiones 
en este trabajo: lo hicimos cuando señalamos que la base de lo 
político en cuanto tal es precísamente ese ser-con-los-demás y 
también cuando aludimos al inquietante término das Man, ya que 
este existenciario forma parte de la otreidad que el ser-con lleva 
aparejada, así como una referencia que ha sobrevolado nuestro 
análisis de los existenciarios presentados en Der Begriff der Zeit.

La existencia siempre tiene como uno de sus modos de ser 
fundamentales el ser-con-los-demás, el estar con los otros. La vida 
en colectividad no es otra cosa que estar con otros semejantes y 
de ahí que sea la base de la convivencia política. Si el existenciario 
primordial es el ser-en-el-mundo, que hemos señalado a partir de 
Der Begriff der Zeit, pero también es visible en Sein und Zeit486, 
justamente, a partir de que la existencia se encuentra en el mundo, 
nos interrelacionamos con lo que en ese mundo hallamos: las cosas 
y los otros, semejantes a nosotros, que habitan en el mundo. Por 
eso, “la existencia, en tanto que ser-en-el-mundo, es justamente 
un ser-con, un ser con otros”487. El término que Heidegger emplea 
para definir este existenciario es Mit-sein (ser-con), Mit-einander-
sein (Ser-con-otros). Simplificaremos con el término ser-con, ya que 
todo “con” (Mit) es una preposición propia que denota contenido o 
adherencia. Todo “con” implica un alguien o un algo, lo cual puede 
ser más sugerente, puesto que, por lo general, al referirnos a los 
demás, éstos están bajo nuestra propia influencia existencial, que 
es desde la óptica que el Heidegger del camino a Sein und Zeit 
considera la alteridad, ya que la existencia parte del yo-soy propio 
del cuidado, o lo que es lo mismo: somos nosotros mismos quienes 
somos con ellos. Pero este “con” tiene carácter de reciprocidad, por 

486 SuZ. s. 53, p. 74.
487 “Das Dasein als dieses In-der-Welt-sein ist in eins damit Mit-einander-sein, mit 
Anderen sein”. BZ. s. 113, p. 36.



196 

FERNANDO GILABERT BELLO

lo que la existencia se vincula a los demás sin preponderar sobre 
ellos, poniendo a uno con el otro en el mismo nivel existencial. 
Este ser-con alude directamente al hecho de situarse en un mismo 
mundo, esto es, compartir con los demás, lo cual permite vincular la 
existencia propia al otro. Esa existencia del otro se comprende como 
una liberación del otro para sus posibilidades en cada caso propias, 
no como la expresión de un verdadero lazo, sino una acentuación del 
poder-ser en cada caso propio, tanto de la existencia de sí-mismo 
como la ajena488.

Heidegger señala explícitamente que el sentido del ser-con es el 
de “tener con otros el mismo mundo, encontrarse recíprocamente, ser 
con otros en el modo de ser-uno-para-el-otro”489. Con ello, podemos 
percatarnos de que este existenciario, este ser-con, alberga en su 
interior lo que podríamos llamar un compartir. Dicho compartir está 
muy alejado del carácter de voluntariedad, más bien tiene que ver 
con el hecho de estar arrojado al mundo, porque, al igual que sucede 
con el ser-en-el-mundo, la existencia no puede elegir el ser-con, si 
no que se ve abocada a ese compartir por las propias circunstancias 
que comparte, por lo que es fruto de una necesidad que puede tener 
en cuenta una infinidad de caracteres, pero que, de ningún modo, 
incluye la voluntariedad. Si la existencia es compartir terreno con 
el otro, no es por pura elección, sino porque es una consecuencia 
directa del ser-en-el-mundo.

El ser-en-el-mundo lleva consigo explícitamente el ser-con. Ello 
se debe a que el mundo en que se es, el mundo donde se nace o 
cae, el mundo al que la existencia está arrojada, es un mundo ya 
de por sí poblado, un mundo que alberga a otros que son iguales a 
nosotros. Esos otros semejantes, no están ahí por y para uno mismo, 

488 löwitH, K. Heidegger. Denker in dürftiger Zeit. cit. p. 248-249.
489 “Mit Anderen dieselbe welt dahaben, einander begegnen, miteinander sein der 
Weise des Für-einander-seins”. BZ. s. 113, p. 36.



197 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

sino que están dados “en” y “con” la existencia de cada uno mismo. 
Para el Heidegger de los años previos a la publicación de Sein und 
Zeit, estos otros no están dentro de la existencia, puesto que no 
considera que exista una existencia única, a la manera del solipsismo 
subjetivista cartesiano, sino que existe una pluralidad de existencias 
que interaccionan entre sí por el mero hecho de ser en un mundo 
ya habitado. Hay otros, los demás, que nos contemplan a nosotros 
mismos del mismo modo en que son contemplados por nosotros, 
esto es, como otros. Somos otros para el otro. La co-habitación en 
el mundo, la co-existencia implica una suerte de objetualización, de 
cosificación de la mismidad propia desde la óptica ajena. Heidegger 
lo clarifica: “Pero a la vez esta existencia está presente antes los 
otros como si fuera una cosa, a la manera de una piedra que está 
ahí sin tener un mundo ni cuidarse de él”490. Los otros son cosas 
para uno mismo en tanto que están en el mundo al que somos 
arrojados, pero a la vez también formamos parte del mundo al que 
han sido arrojados los otros, somos cosas dentro del mundo de los 
otros. El mundo es siempre para cada uno, lo otro ya estaba dado 
con el mundo y no puede ser contemplado desde una perspectiva 
plenamente objetivista ni subjetivista. Esto es algo delicado con lo 
que hay que tener cuidado a la hora de analizar el sentido de la obra 
de Heidegger, puesto que puede caerse en la intersubjetividad, que 
es la clave de la politología como ciencia de la política. El ser-con no 
es intersubjetividad, ese es uno de los problemas que afrontaba la 
modernidad en cuanto política. El ser-con es anterior a ello puesto 
que es lo dado de facto. El paso de la intersubjetividad al ser-con 
que lleva a cabo Heidegger es un retroceso deliberado en relación 
con la problemática de la constitución de colectividades y no con la 
manera de organizarlas491. Pero ya hemos señalado que nuestros 

490 “Aber dieses Dasein ist zugleich Vorhandensein für Andere, nämlich auch so, 
wie ein Stein da ist, der keine Welt da hat und bersorgt”. Ib.
491 scHurMann, R. op. cit. p. 123.



198 

FERNANDO GILABERT BELLO

derroteros pasan por una ontología de lo político y no por una 
teorización acerca de la política.

La importancia de este ser-con en nuestra labor ontológica 
coincide con la importancia que Heidegger mismo dará a la vida 
en colectividad una vez que concluye la analítica existenciaria de 
Sein und Zeit. Leer dicha obra desde lo político lleva a considerar 
el desarrollo de un estudio sobre el uno-mismo a un estudio del 
nosotros-mismos, esto es, un paso desde la óptica del individuo a la 
óptica del colectivo.

4.2.3.1. Del singular al plural. Época polémica de Heidegger

La problemática de la co-existencia en Heidegger se encuentra en 
Sein und Zeit. Si bien este interés por los otros parece irse diluyendo 
en el camino de la elaboración de nuevas alternativas a partir de 
esta obra respecto de la pregunta por el sentido del ser492, es 
fundamental en nuestras pretensiones de establecer una ontología 
de lo político. La época en la que Heidegger desarrolla estas nuevas 
alternativas es cuando se produce la llamada Kehre, el giro que da 
en el camino la cuestión del ser en el pensamiento heideggeriano. 
Podemos señalar los años de esa Kehre, siguiendo a lo establecido 
por los especialistas, entre la publicación de Sein und Zeit, en 1927, 
y la de la Brief über den Humanismus, en 1947, donde el giro de su 
pensamiento se encamina hacia la historia del ser493. 

492 lytHgoe, E., rossi, L. A. Ser y Tiempo, singularización y comunidad. Buenos 
Aires, Biblos, 2016. p. 9.
493 Hablar de un Heidegger I y un Heidegger II es también un lugar común y, si bien 
no tenemos porque mostrarnos de acuerdo con esta denominación es cierto que el 
camino de pensamiento evoluciona desde una fenomenología existencial al estudio 
de una historia del ser. El establecimiento de estas dos etapas es lugar común y 
puede ser fácilmente señalable en cualquier texto de divulgación generalista sobre 



199 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Si bien es cierto que éste es un periodo bastante amplio (veinte 
años), se da suficiente margen ya que podemos incluso considerar 
otras fechas anteriores y posteriores como hitos clave en el giro (o en 
el camino), o acotarlos a un periodo más reducido de tiempo como, 
por ejemplo, el perido entre 1927 y 1930, con la redacción de Von 
Wesen der Warheit, presentando la Kehre no como un giro brusco, 
sino como un proceso de paulatina profundización en estructuras que 
ya estaban en Sein und Zeit494. Otros, sin embargo, si consideran que 
hay un determinado momento en que se produce un cortocircuito en 
la analítica existenciaria y es necesario reformularla en otra forma 
de pensar, en el estudio de la historia del ser. Este momento viene 
dado por las críticas a Sein und Zeit y el malentendido al que llevo la 
obra, con lo cual, la cesura misma entre el Heidegger I y el II estaría 
en 1927.

Lo que queremos señalar, más allá de esta disputa sobre el giro 
y la posibilidad de dos etapas en el pensamiento de Heidegger, es 
que hay una serie de años clave en los que se sitúa su interés por la 
comunidad. Que ese interés por las relaciones entre unos y otros, lo 
político, pueda desembocar en la construcción de una política, es un 
tema que también ha dado mucho que hablar entre los especialistas, 
puesto que en estos años, Heidegger comienza a prestar atención 
a los hechos que ocurren en Alemania y en los cuales el discurso 
en defensa de su apoliticidad, que esgrimiría a partir de la caída 
del régimen nacionalsocialista y que toma tintes de lo sagrado en 

el pensamiento de Martin Heidegger, que sitúa este giro entre 1927 y 1947. Este 
largo periodo es, por ejemplo, el que emplea Wheeler en la entrada que sobre el 
pensador de Friburgo hace para la Enciclopedia Filosófica de Stanford (wHeeler, 
M. “Heidegger”, en Zalta E. N. et alt (Ed.). Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
Stanford, Metaphysic Research Lab-Standford University, 2011).
494 Vigo, A. Arqueología y aleteiología y otros estudios heideggerianos. Buenos 
Aires, Biblos, 2008. p. 182.



200 

FERNANDO GILABERT BELLO

según que especialista defensor a ultranza, se ve mermado con los 
escritos acerca de la comunidad y los otros.

La cuestión de la Kehre y del nazismo: si están relacionados, si 
son la entrada a una política del ser o fruto del desengaño político, no 
es nuestro tema o al menos no para tratarlo aquí de forma detenida. 
Pero somos concientes de que lo que subyace es el πὀλεμος, que 
según hemos visto, tiene el sentido de lo político, aquello de lo que 
queremos elaborar una ontología.

4.3. Los modos de ser de la existencia

Pero volvamos a Sein und Zeit, porque antes de indagar en las 
cuestiones que atañen al colectivo, si bien ya hemos introducido 
la cuestión al haber expuesto la relación existencial que hay con 
los demás, es necesario volver al análisis existencial porque 
en él hallaremos una de las herramientas clave para entender el 
problema de lo político tal y como pensamos que se ha desarrollado 
en Heidegger. Nos estamos refiriendo a los modos de ser de la 
existencia, a los que ya también hemos hecho mención al reseñar 
la impropiedad como el modo en que nos hallamos sumergido en la 
cotidianeidad.

En Sein und Zeit, Heidegger es claro: el ente cuyo análisis 
constituye nuestra tarea lo somos cada vez nosotros mismos495. 
La existencia siempre parte de la mismidad, siendo el objeto de la 
analítica existencial el sí mismo porque es el ser mismo lo que le va 
cada vez a este ente. Considerar la existencia implica dos cosas: que 
lo que la existencia es consiste en un su tener-que-ser, y que el ser 
que está en cuestión para este ente en su ser es cada vez el del sí-

495 “Das Seiende, dessen Analyze zur Aufgabe steht, sind wir je selbst”. SuZ. s. 
41, p. 63.



201 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

mismo496. La primera implicación indica que el “qué” de la existencia 
se concibe desde la misma existencialidad de su cómo (wie), por lo 
que la existencia no tiene las connotaciones tradicionales del término 
existentia, que denotaba un mero estar-ahí (Vorhanderheit), una 
presencialidad, y le dotaban de una serie de atributos. Más bien, la 
existencia, entendida desde Heidegger, es una determinación del ser 
conforme a las posibilidades que se le presenten, expresando no un 
“qué”, sino el ser mismo, su “cómo”. La segunda implicación conlleva 
que la existencia no puede concebirse como un ejemplo de algo que 
está-ahi, como algo que tiene existentia en el sentido tradicional, 
puesto que el ser sí-mismo es cada vez en cada posibilidad más 
propia, sea en esta o aquella manera de ser, pudiendo cada vez 
ganarse o perderse, ser propio o impropio497. Estos dos modos de 
ser es el “cómo” donde se determina la existencia e indican que ésta 
no es como el resto de entes que están en el mundo, sino que su 
comprensión depende de una correcta presentación de la misma, 
determinándose siempre desde la posibilidad en que se es, lo que 
deja entrever que comprende su ser de alguna manera498, por lo que 
debe ser interpretado desde su indiferente inmediatez y regularidad, 
desde la cotidianeidad, desde su medianía. 

Los dos modos de ser de la existencia que presenta Heidegger 
en Sein und Zeit son denominados propiedad (Eigentlichkeit) e 
impropiedad (Uneigentlichkeit)499. Estos dos modos de ser plantean 

496 Ib. s. 42, p. 63-64.
497 Ib. s. 42, p. 64.
498 Ib. s. 43, p. 65.
499 En este trabajo nos referiremos a ellos como propiedad e impropiedad. En 
muchas ocasiones han sido traducidos como modo de ser auténtico e inauténtico. 
Si bien es cierto que algunos autores recurren a emplear los términos originales 
en alemán, creemos que es adecuado el empleo de “propiedad” e “impropiedad” 
siguiendo la traducción que Jorge Eduardo Rivera Cruchaga emplea en la versión 
castellana de Sein und Zeit (Ser y Tiempo. Madrid, Trotta, 2009), ya que, además, 
sirve para distinguir, como el propio Rivera hace, estos modos de ser de su 



202 

FERNANDO GILABERT BELLO

la controversia de haber sido considerados como el contenido de una 
moral desarrollada por Heidegger, a pesar de que éste dio reiteradas 
advertencias para que no la confundieran como tal500. Estos modos 
de ser existenciales aluden a cómo se está en el mundo, teniendo 
que ver con el primer existenciario anteriormente descrito. Podemos 
ser-en-el-mundo de una forma propia o impropia y del mismo modo 
podemos ser-con-los-otros propiamente o impropiamente. La tensión 
que existe entre estas dos modalidades son las que determinan las 
estructuras ontológicas de la existencia, que siempre se encuentra 
en una de estas modalidades o en la indiferencia de ambas501. 

Estos dos modos de ser implican una elección, una decisión por 
uno y otro, o al menos eso deja entrever Heidegger en Sein und Zeit. 
Con el reconomiento de la muerte, de la propia finitud, uno se atreve 
a elegir y asumir sus posibilidades más propias, dejando de lado las 
impropias, que son consideradas aquéllas que siguen los que no 
quieren saber, los que miran para otro lado, porque ese saberse finito 
implica la angustia, que es aquello que nos hace tomar las riendas 
de nosotros mismos, indicando aquello que somos propiamente. 
Veamos ésto más detalládamente.

4.3.1. El modo de ser impropio

Todas las estructuras ontológicas de la existencia están determinadas 
por la tensión entre la propiedad y la impropiedad. En dicha tensión 
el existente está siempre sumergido pero tiende a inclinarse en la 
balanza hacia uno u otro lado. La impropiedad es el estado en que 

carácter en el comprender, que pueden ser auténticos o inauténticos (echt oder 
unecht) (Ib. s. 146, p. 165-N. d. T. 128, p. 472).
500 v. MartíneZ Matías, P. “Propiedad e impropiedad en Ser y Tiempo”. En 
Pensamiento. Vol 61, nº 231. 2005. pp. 395-240.
501 adrián escudero, J. El lenguaje de Heidegger. cit. p. 173.



203 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

la existencia se encuentra en la cotidianeidad media. Parece que 
en Sein und Zeit Heidegger reclama una salida de esta impropiedad 
hacia el modo de ser propio, en tanto que pareciera que el modo 
propio de existir es un tomar posesión de sí-mismo, mientras que 
la existencia impropia es un apartarse de su propio camino al que 
uno se siente inclinado en la cotidianeidad media, ya que eligiendo 
puede hacerse cargo de sí y decidirse por sí de manera propia o, 
por el contrario, rehusar a ello y dejar que los demas decidan por 
él, quedándose en la impropiedad, donde no se puede lograr una 
verdadera comprensión de las cosas502. 

El modo impropio pareciera un modo inferior del que es necesario 
escapar, para así tener una comprensión óptima de la realidad, 
porque al estar en este modo impropio, voluntariamente o no, no 
podremos llegar a un saber correcto, sino sólo a un saber caído y, 
por tanto, erróneo. De ahí a hacer una atribución moral a Heidegger 
hay sólo un paso. En muchos casos se ha tratado de ver una ética 
moralista en la duplicidad de los modos de ser de la existencia503, 
teniendo el sujeto ético que derivar hacia su sí-mismo propio a fin 
de justificar sus actos morales. Sin embargo, nada de eso hay en 
Heidegger. La propiedad y la impropiedad no son un lado “bueno” 
y otro “malo” del individuo, sino que son estados en los que se 
encuentra la existencia, lo cual casaría más bien con la afectividad 
que con la moralidad. 

Sin embargo, una vez que se eliminan las condiciones morales, 
parece que el hecho de tener que tomar partido por el modo de 

502 XolocotZi, A., Huerta, V. “De camino a una hermenéutica de la facticidad”. 
Límite. Revista interdisciplinar de filosofía y psicología. Vol. 9, nº 31 pp. 3-9. 2014. 
p. 8.
503 A este respecto puede verse la tesis doctoral sobre el problema de la ética en 
Heidegger de Jesús Valera Enríquez (El problema de la ética en Heidegger. Tesis 
doctoral presentada en la Facultad de Filosofía de la Universidad Nacional de 
Educación a Distancia (UNED) en 2012).



204 

FERNANDO GILABERT BELLO

ser propio, para así tomar las riendas de la mismidad existencial, 
también dota a este modo de ser de una suerte de superioridad, si 
no de índole moral, si al menos existenciaria, porque parece que en 
ese tomar las riendas uno mismo es como debiera ser. Sin embargo, 
la impropiedad no es un modo inferior de existencia504, ya que se 
trata de una simple modificación existencial por la que el existente 
no decide sobre sí mismo. El existente está sujeto a una serie de 
dispersiones que halla en su vida cotidiana y que se expresan en un 
nivel óntico en tanto que normas públicas de esa vida cotidiana505. 
Esa dispersión es en la que nos encontramos de facto en el mundo. 
Toda la primera sección de la analítica existencial de Sein und Zeit 
expone una hermenéutica de la cotidianeidad en la que se analizan 
los modos de ser impropios dados en la vida cotidiana: la habladuría 
(Gerede), la ambigüedad (Zweideutigkeit), la curiosidad (Neugier), 
la tentación (Versuchung), la caida (Verfallen), la publicidad 
(Öffentlichkeit), etc.

La cotidianeidad media constituye la inmediátez óntica de la 
existencia (lo ónticamente más cercano y conocido, pero que es 
lo ontológicamente más lejano y desconocido) y en ella se da la 
existencialidad tanto como en los momentos excepcionales que 
denotarían una existencia propia. También en la cotidianeidad a 
la existencia le va su ser, en tanto que se da la estructura de la 
existencialidad, incluso en el caso de que en la impropiedad, la 
existencia haya olvidado al ser. 

Este modo de ser impropio es el primario, en el que nos 
encontramos en tanto que arrojados al mundo, mientras que el modo 
de ser propio es una conquista.

504 SuZ. s. 43, p. 64.
505 adrián escudero, J. Guía de lectura de Ser y Tiempo de Martin Heidegger. cit. 
Vol. 1. p. 159.



205 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

4.3.2. El modo de ser propio

El modo de ser propio se presenta en la analítica existencial de Sein 
und Zeit como aquello que nos permitirá comprender nuestra propia 
existencia desde la base de que existe una dualidad de modos de 
ser, esto es, sólo desde un estado afectivo que permita considerar 
que nuestro modo de ser es el adecuado para comprender nuestra 
estructura existencial podremos elaborar la pregunta por el sentido 
del ser. De este manera, el modo de ser propio se presenta como 
una conquista, como aquello que hay que lograr.

Toda la segunda sección de Sein und Zeit está dedicada al 
modo de ser propio, al cual sólo puede llegarse desde una analítica 
existenciaria que tenga por base la temporalidad. Pero con el modo 
de ser propio nos encontramos ante un tipo de existencia que parece 
reseñar una esfera privada e interior que no se ve afectada por los 
acontecimientos y dictámenes de la vida cotidiana506 y que pone a la 
existencia en la situación de tener que asumir por sí misma aquello 
que le pertenece en propiedad, contrarrestando la caída en el das 
Man impersonal propio de la cotidianeidad.

La existencia humana, en la tensión que hay entre propiedad e 
impropiedad, debe romper el vínculo que la une a la vida cotidiana 
y rutinaria y remontarla desde su modo de ser propio. No es una 
tarea fácil, por lo que el cometido de Heidegger durante la segunda 
sección, y con la vista puesta en la temporalidad, es el desarrollo 
de una hermenéutica de la responsabilidad en la que se expongan 
los modos de ser propios a través de los que la existencia toma 
conciencia de su dispersión en la cotidianeidad y permita, mediante 

506 adrián escudero, J. El lenguaje de Heidegger. cit. p. 71.



206 

FERNANDO GILABERT BELLO

fenómenos como la angustia, la muerte, la conciencia, la resolución 
y la decisión, asumir su propia existencia507.

Pero antes de señalar cómo se alcanza ese modo de ser propio, 
hemos de señalar una particularidad etimológica en el sentido de la 
propiedad que, aunque también visible en la impropiedad, tendrá 
importantes consecuencias en el desarrollo de nuestro trabajo. El 
término “propiedad” y su derivado “impropiedad”, en alemán, la lengua 
de Heidegger, son Eigenlichkeit y Uneigenlichkeit respectivamente. 
Cómo se forma el derivado es sencillo, basta con introducir el prefijo 
Un- que tiene el equivalente en nuestro idioma en el prefijo “in-” y 
cuyo significado es dar un valor negativo a la palabra a la que precede 
o indica la ausencia de una acción verbal. Lo curioso viene con la 
formación de la palabra Eigentlichkeit. Eigentlichkeit, propiedad, 
es la sustantivización del adjetivo eigentlich, que traducimos como 
“propio” pero también como “verdadero”, “auténtico” o “genuino”. 
Si acudimos al diccionario de los Hermanos Grimm508, que solía 
emplear Heidegger como herramienta de consulta, la raíz eigen, 
aunque remite al griego ἵδιος y al latín propius, que tienen el sentido 
de lo privado, de lo particular, de lo especial, de lo exclusivo, de lo 
propio509, tambien tiene el sentido de “seguir el camino guiándose 
por el propio espíritu” o de “estar en la propia casa a salvo de las 
inclemencias”510. Porque filosofar es una nostalgia, es un impulso de 

507 adrián escudero, J. Guía de lectura de Ser y Tiempo de Martin Heidegger. cit. 
Vol. 1. p. 160.
508 Como hace Jesús Adrián en su diccionario filosófico sobre el lenguaje de 
Heidegger (El lenguaje de Heidegger. cit) en la entrada “Eigentlichkeit” (p. 70-71).
509 Véanse para las traducciones del griego y el latín respectivamente, Pabón 
de urbina, J.M. op. cit. y garcía de diego, V. et alt. Diccionario Latino-Español. 
Barcelona, Spes-Bibliograf, 1970.
510 griMM, Jacob, griMM, Wilhelm. Deutsches Wörterbuch. cit. Entrada 
“Eigentlichkeit”.



207 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

estar en todas partes en casa511. Se remite a un estado de protección 
a partir de la propia subjetividad existencial: de un lado tenemos que 
el camino lo caracterizará un llamado desde la conciencia (el guiarse 
por el espíritu de uno mismo), y del otro, una salvaguarda que remite 
al hogar que cada uno posee. De este modo, aquello que es propio 
afecta a la más íntima esfera del ser, a la mismidad.

El sí-mismo como aquello que es lo propio de cada uno, permite 
la singularización del invididuo. Podría pretenderse que, a partir de 
la analítica existencial, la forma caída de la comunidad, expresada 
mediante el concepto de das Man512, podría tornarse en una 
comunidad propia. Tal vez ésa sea la idea que Heidegger tenía en 
mente en su proyecto. Explicaremos el modo en que la comunidad 
inauténtica puede llegar a ser auténtica, pero, para ello, antes 
tendremos que aclarar como puede la existencia individual tornarse 
propia.

4.3.2.1. Angustia frente a la muerte: cómo se llega a ser propio

Lo primario de la existencia no es el modo de ser propio, sino que, 
en Sein und Zeit, éste es presentado como una conquista siempre 
amenazada de caer nuevamente en la impropiedad. Ya señalamos, 
sin embargo, que no es que el modo de existir impropio tenga un 
carácter inferior al modo de ser propio, sino que este último remite 
a lo originario, no como lo mas antiguo, sino como una forma de 
entender las estructuras fundamentales de la existencia, lo que 
posibilita su comprensión como un fenómeno originario que tiene el 
carácter de lo preontológico. 

511 GA 29. s. 7, p. 28.
512 SuZ. s. 126 y ss. p. 145 y ss.



208 

FERNANDO GILABERT BELLO

Cada existente ha de afrontar por sí mismo su existencia, pero 
sólo en la ejecución de esta existencialidad es donde aquella se 
muestra como algo valioso. Esa ejecución es la que conduce al 
modo de ser propio. Como individuos, nuestra existencia está 
decidida de antemano, no tenemos un control absoluto sobre ella, 
sino que estamos preconfigurados por nuestro propio mundo. En 
ese mundo nos hallamos primeramente de modo impropio y esta 
impropiedad se presenta como una forma de alienación. Heidegger 
es conciente de ello y su mérito está en atreverse a tematizar lo que 
nadie antes ha tematizado: la vida corriente, una vida cotidiana y, 
como tal, alienante. Esa vida cotidiana es el término medio del das 
Man. Desde esa cotidianeidad es desde donde cada particular ha 
de tomar las riendas de su mismidad para alcanzar su modo de ser 
propio, pero no como una tarea ética, sino como la comprensión 
de que, al igual que ocurre con la impropiedad, este otro modo de 
ser también pertenece a la existencia como otra cara de la misma 
moneda. Pero ¿cómo percatarse de la posibilidad de un modo de 
ser propio?

Existencia quiere decir poder-ser, posibilidad, pero también poder-
ser propio, la posibilidad más propia513. Esa posibilidad constituye el 
ser de la existencia, por lo que ésta se muestra como posibilidad y, 
por tanto, como un “no ser todavía algo”514. Hay en la existencia una 
resistencia a no ser aprehendida como un ente entero y completo, 
y por tanto determinable. Esa determinación existencial pertenece 
a la esfera de la impropiedad, que tiende a calificar de un modo u 
otro la existencia en función de una imagen que de ella se tiene. Sin 
embargo, la determinación existencial que surge del modo de ser 
impropio no contempla la mutabilidad ni, por tanto, la temporalidad 
de cualquier determinación. Mientras la existencia no concluya, 
tiene un resto pendiente que posibilita la apertura de posibilidades. 

513 Ib. s. 233, p. 249.
514 “Etwas noch nicht sein”. Ib.



209 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

La conclusión de la existencia es la muerte y sólo mediante un 
concepto existencial de ésta es posible una exposición de carácter 
integral de aquella515.

Pero la muerte, entendida como concepto existencial, no da por 
sí misma el modo de ser propio, sino que es entendida como un un 
estar-vuelto-hacia-la-muerte, como un poner la mirada sobre el resto 
que queda pendiente. La comprensión del fenómeno de la muerte 
permite comprender que la existencia posee un modo de ser propio, 
porque mientra se “es”, no se alcanza la integridad y, al alcanzarlo, 
con la muerte, se deja de “ser”, no siendo nunca experimentable 
como ente516. La muerte es la posibilidad más extrema porque no 
deja margen para alguna otra posibilidad y, sin embargo, es una 
posibilidad imposible, aunque de modo que dicho imposible se 
posibilita, porque la muerte nunca ocurre, porque cuando lo hace 
se disuelve toda posibilidad, incluída esta posibilidad extrema. La 
muerte es el instante último de la existencia, es aquel que recoge todo 
lo que ha sido durante su estancia temporal en el mundo. El instante 
de la muerte se convierte así en la posibilidad más extrema, aquella 
que da la propiedad existencial, al ser su suprema posibilidad517. Es 
lo último que ocurre y con ella todo deja de ocurrir, concluyendo toda 
posibilidad posible, es el fin de las posibilidades, es la posibilidad de 
la radical imposibilidad de existir518. Al ser esa posibilidad imposible 
nos confrontamos con ella y, así, sabemos de la muerte, de nuestra 
muerte... pero no queremos saber. No queremos saber pero somos 
conscientes de que sabemos y, por ello, nos fingimos eternos o que 
pasamos a otra vida. Frente a la muerte podemos andarnos con 
evasivas519. Pero la muerte de los otros nos hace reconocernos como 

515 Ib. s. 234, p. 250.
516 Ib. s. 236, p. 253.
517 BZ. s. 115, p. 41.
518 SuZ. s. 250-251, p. 267.
519 BZ. s. 116, p. 44.



210 

FERNANDO GILABERT BELLO

finitos, aunque inconscientemente, y de ahí que nos preocupemos 
por nosotros mismos, que nos “cuidemos”.

Las inquietantes reflexiones que Heidegger hace sobre la 
muerte, en el capítulo primero de la segunda sección de Sein und 
Zeit (parágrafos 46 a 53), están vinculadas a la angustia que da el 
“saber” sobre la muerte520. Este “saber” tiene como carácterística 
principal ser un “no-saber”: La existencia se sabe finita pero no 
sabe cuando ocurrirá su fin ni el modo en que se producirá. Es 
una certeza indeterminada (umbestimmte Gewissheit)521. La única 
certeza sobre la muerte es la propia realidad de la muerte y que 
ella supone el fin. La muerte no es algo que aun no está-ahí, sino 
que más bien es una inminencia522. Sabemos que moriremos pero 
no las circunstancias en que ocurrirá; sabemos de la muerte, pero 
no “qué” es, ni “cómo” es. Sabemos de la muerte sin saber nada de 
ella. Sólo que es nuestra última posibilidad, el último instante que 
recoge todas nuestas posibilidades. Sabemos de nuestra muerte, 
incluso cuando no queremos saber nada de ella. Ese no-saber lleva 
a la angustia de saber que puede sobrevenir en cualquier momento. 
Pero sólo cuando llega a su fin puede ser captada en su totalidad 
la existencia, pero con la paradoja de que, al ocurrir, se deja de 
existir. La posibilidad última de la existencia se diluye cuando ocurre 
la muerte, quedando la nada. 

La muerte sitúa lo que deja de ser al cumplir la existencia su 
posibilidad más extrema, arrastrando con ello el resto de posibilidades 
y dejando un rastro que nunca es para el que muere, sino para los 
otros, por lo que aquello que sabemos sobre nosotros mismos y 
sobre el mundo se pierde al morir. Con la muerte llega la nada y, con 
ello, las posibilidades existenciales, porque supone el fin de todo y, 

520 SuZ. s. 236 y ss. p. 253 y ss.
521 BZ. s. 116, p. 43.
522 SuZ. s. 250, p. 266.



211 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

con dicho fin, se acaba todo. Ni siquiera perdura la línea de tiempo al 
no poderse prolongar a los otros. Se puede formar una historia, una 
tradición que incluya lo que falleció y desapareció antes de nosotros, 
pero esa historia también concluye con nuestra muerte. No tiene 
sentido decir que los otros pueden sustituirnos, porque cada uno es 
único, es lo que cada cual “es” y lo que cada cual “es” nunca son los 
otros, porque la existencia es algo que pertenece al sí-mismo523. Los 
otros, que poseen las características y estructuras fundamentales de 
la existencia, del mismo modo que uno mismo, existen en la medida 
en que están diametralmente opuestos a la existencia de cada uno 
y, por tanto, no pueden ser la existencia de la mismidad que implica 
todo existir. Los otros empiezan y acaban con la existencia, del mismo 
modo que las cosas que hay en el mundo: nada hay antes ni después, 
salvo la nada. Los otros, una vez que llega la muerte, también son 
nada, no son, se diluyen con la existencia. Y es desde los otros 
desde donde sabemos de nuestra propia muerte, porque la muerte 
nunca es experienciada como propia, sino que experimentamos la 
muerte de los demás, porque al morir dejamos experienciar y de ahí 
que de la muerte nada sepamos. La experiencia de la muerte propia 
nos está vedada524, siendo la muerte de los demás el único modo de 
experienciar la muerte, bajo la forma del cadáver que queda del otro 
que muere525, que representa una pérdida, no del que muere, sino 
del que sigue vivo. No experimentamos el morir de otro, sino que 
sólo asistimos a dicho morir526.

La muerte iguala a todos en tanto que convierte todo en nada, pero 
al ser un hecho que está por venir, pertenece al futuro, levantando 
dudas y sospechas que camuflan la esperanza de la eternidad o, lo 
que es lo mismo, el no-morir. Sin embargo, lo único que nos permite 

523 BZ. s. 115, p. 42.
524 SuZ. s. 237, p. 255.
525 Ib. s. 238, p. 255.
526 Ib. s. 239, p. 256.



212 

FERNANDO GILABERT BELLO

entendernos como existencia es saber que hemos sido y que nos 
encaminamos a la muerte. Saber de nuestro futuro nos permite 
comprender el éxtasis temporal de lo sido que se encamina hacia el 
mañana y que se glosa en el momento (efímero) presente, a partir 
del que se sabe aquello que es uno mismo. Pero ese conocer desde 
la óptica de un presente efímero supone una vuelta a lo cotidiano, a 
lo que la existencia es en el momento presente.

Pero el haber sabido de la temporalidad, con vistas al futuro del 
memento mori, sitúan la existencia ante lo acongojante en medio 
de su cotidianeidad527. El sabernos finitos y temporales hace que 
salgamos de lo cómodo de lo cotidiano y nos lleve a la angustia frente 
a la nada: lo que parece que habrá cuando no existamos pero que 
no puede tomar forma por ser precísamente nada. Podemos en la 
cotidianeidad asumir nuestra muerte, pero siempre imaginamos que 
sucederá después, un imaginario en el que somos espectadores. 
No se asume el mundo sin nuestra existencia porque precísamente 
es esa existencia la que dota de sentido al mundo. Por ello, al morir, 
deja de tener sentido el mundo, llevando a la angustia de un mundo 
sin sentido donde no se puede decidir ni juzgar acerca del mismo. 
La condición de arrojado a la muerte se patentiza en la angustia. La 
angustia ante la muerte es angustia ante la más propia, irrespectiva 
e insuperable posibilidad528. Cuando nos hacemos cargo de nuestra 
propia muerte, cuando comenzamos a tomar decisiones respecto 
de ella, comenzamos a elegir. Esa elección nos lleva a la propiedad, 
puesto que el das Man impropio nunca muere, el que muere siempre 
tiene una identidad, una mismidad, un existente. No muere el mundo, 
sino uno mismo y el resto del mundo deja de existir, pero no por ello 

527 BZ. s. 117, p. 46. En Der Begriff der Zeit, Heidegger alude al pasado, al haber 
sido como la fuerza que lleva a la angustia. Para un análisis del haber-sido (Vorbei), 
remito a mi trabajo Temporalidad, subjetividad y finitud a partir de la conferencia 
de Martin Heidegger “El concepto de Tiempo” (1924). cit
528 SuZ. s. 251. p. 267.



213 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

“muere”, sino que no tiene sentido al no tener una existencia que le 
dote de sentido como tal. La posibilidad que respecto de la propia 
muerte tiene cada cual se convierte en absoluta, ya que es lo que 
diferencia a cada uno del resto. Porque sabemos de nuestra muerte, 
pero sin haber muerto; no hemos alcanzado la nada y pensarla con 
vistas al futuro nos hace llenarla de cosas que ocurrirán cuando 
ya no estemos. Deja entonces de ser la nada al darle contenido y, 
por tanto, sentido, por lo que nos vuelve llevar a una cotidianeidad 
llena de sentido y vivenciada como un ahora, porque la anticipación 
del fin futuro está pendiente de un cuidado que es tal por mor del 
presente529. Este presente de lo cotidiano vive inmerso en el ahora 
interpretando el pasado como ya-no-más-presente (Nicht-mehr-
Gegenwart) y el futuro como un indeterminado todavía-no-presente 
(Noch-nicht-Gegenwart)530.

El saber o no saber sobre el propio estar vuelto hacia la muerte 
es sólo la expresión de la posibilidad existentiva de mantenerse 
de distintas maneras en este estar. Que muchos no quieran saber 
nada de la muerte no es una prueba de que el estar vuelto hacia 
la muerte no pertenece universalmente a la existencia, sino que 
sólo prueba que en la cotidianeidad se oculta nuestro propio estar-
vuelto-hacia-la-muerte. La existencia muere fácticamente mientras 
existe, pero inmediata y regularmente en la forma de la caída531. Así, 
tenemos que retornamos siempre una y otra vez al estado caído de 
la impropiedad, la cual marca una concreción óntica. La propiedad 
siempre tiene que apropiarse de la impropiedad para poder-ser; 
es, como hemos señalado, una conquista. Por eso siempre nos 
hallamos entre las dos caras de lo mismo: propiedad e impropiedad, 
no habiendo una sin la otra. Por lo que nuestra ontología debe 

529 BZ. s. 120, p. 51.
530 Ib. s. 120, p. 53.
531 SuZ. s. 251-252. p. 68.



214 

FERNANDO GILABERT BELLO

desarrollarse, del mismo que Heidegger hace, desde lo cotidiano, 
de lo impropio para así poder desarrollar una ontología de lo político.

4.3.2.2. Ambigüedad de la muerte: De nuevo hacia la impropiedad

La angustia frente a la muerte es aquello que nos permite salir de 
nuestro estado de caída y nos lleva hacia la propiedad de lo que 
somos nosotros mismos. Sin embargo, defendemos la idea de que 
nuestro ser-propio es efímero, que la tensión en la balanza entre 
propiedad e impropiedad se inclina las más de las veces hacia la 
impropiedad que hacia la propiedad. El carácter de conquista que 
esta última posee lleva a la renuncia de su logro, amén del mal 
trago angustiante que se ha de pasar para alcanzarla. El saber de 
la muerte, aunque nos puede indicar el camino hacia la propiedad, 
se da primeramente en la impropiedad y es posible que, a pesar de 
señalar la vía, decidamos no tomarla, quedarnos en la impropiedad, 
a fin de evitar la angustia.

En el estar vuelto hacia la muerte nos comportamos en relación 
a nosotros mismos en tanto que inminente posibilidad. Pero esas 
posibilidades son dadas en el estado de impropiedad del das Man, 
que es quien interpreta ese estar vuelto hacia la muerte532. Así, en el 
convivir cotidiano, la muerte aparece siempre como la muerte de los 
demás, es algo habitual. Frente a la muerte, el das Man contesta: 
uno también se muere, pero de momento se mantiene a salvo533, lo 
que lleva a entenderlo como algo indeterminado que, en vistas a su 
advenimiento futuro, no es algo cuya amenaza deba preocuparnos. 
Porque cuando “uno se muere”, siempre es otro indeterminado, la 
muerte no pertenece propiamente a nadie. De ahí la ambigüedad 

532 Ib. s. 252, p. 268.
533 Ib. s. 253, p. 269.



215 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

que implica la muerte. Nuestro morir es un acontecimiento público 
que ocurre en el das Man, el cual justifica la tentación de encubrir 
nuestro propio estar vuelto hacia la muerte. Este esquivar la muerte 
domina la cotidianeidad hasta el punto de que al moribundo se le 
persuade de que se librará de la muerte y podrá volver a la apacible 
cotidianeidad, esto es, se quiere reintegrarlo a la existencia impropia 
mediante el encubrimiento de su posibilidad más propia, dando una 
permanente tranquilización534.

El das Man impropio legitima cómo nos hemos de comportar de 
cara a la muerte, haciendo que quien se la plantea “huya” del mundo 
de vida, cuando lo más propio de la vida es que ésta se acaba, que 
finaliza. Si en el angustiarse ante la muerte, la existencia es llevada 
ante sí para mostrar su modo de ser más propio, el das Man convierte 
la angustia en miedo y la convierte en una flaqueza de la vida que 
hay que apartar de sí. Porque la muerte vendrá, pero todavía no535, 
lo cual deja en suspenso la certeza de la muerte, aplazándola a otro 
lugar y, por tanto, encubriéndo su peculiar certeza: que es posible en 
cualquier momento536. 

La muerte es la posibilidad más propia de la existencia y sólo 
comprender esta posibilidad revela la pérdida en la cotidianeidad, 
instándole a hacerse cargo de sí mismo, de las posibilidades en 
que está en juego su ser más propio537. La muerte reivindica la 
singularidad de la existencia y esta singularidad es la propiedad que 
lleva al ser-libre para la muerte, para que la existencia comprenda, 
como ser-con, las posibilidades de los otros. Heidegger señala en 
Sein und Zeit que también en la cotidianeidad, la existencia está en 

534 Ib. s. 253, p. 270.
535 Ib. s. 258, p. 274.
536 Ib.
537 Ib. s. 263, p. 279.



216 

FERNANDO GILABERT BELLO

su posibilidad más propia538, esto es, estar vuelto hacia el fin, sólo hay 
que desvelarlo, hacerlo conciente para así conquistar la propiedad 
de sí-mismo. Que la existencia esté en un modo impropio respecto 
de la muerte y que Heidegger pretenda proyectar la estructura de 
un modo propio de estar vuelto hacia la muerte es la lectura básica 
de la segunda sección de la obra magna de Heidegger, pero esta 
propiedad parte desde la singularización que da el conocer la muerte 
propia. ¿Qué pasa con el colectivo? ¿Existe la posibilidad de un 
colectivo “propio”? 

La problemática de Heidegger en torno al colectivo sacudirá la 
elaboración de la pregunta por el ser. Sin embargo, los otros, como 
estructura fundamental de la existencia, como Mit-sein, se dan en 
el modo de ser impropio. Es desde ese modo de ser desde donde 
hemos de partir en nuestro análisis del colectivo. Tenemos entonces 
que volver al das Man y a la impropiedad, al entender la muerte de 
modo que no se piense en ella, a fin de no singularizarnos y poder 
llegar a la comprensión de la comunidad.

4.3.3. La impropiedad como lugar de la política

El modo de ser impropio, el modo de ser en el que somos en la 
cotidianeidad, en el das Man impersonal, es el punto de partida 
para cualquier análisis existencial. Debe serlo también del colectivo, 
de aquello que constituye lo político. Estamos de facto en la 
impropiedad y no podemos escapar de ella. La respuesta a este 
problema debería ser la posibilidad de establecer una comunidad 
propia, una comunidad que, al igual que la existencia singular pueda 
tomar las riendas de su existencia. Podríamos señalar y exponer de 
manera sencilla, que, mediante una suerte de pedagogía ilustrada, 

538 Ib. s. 254-255, p. 271.



217 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

el objetivo es orientar a los individuos a que asuman su carácter 
impropio y conquisten su modo de ser propio. Pero ya hemos visto 
las críticas al proyecto ilustrado por parte de Heidegger y cómo 
esta Ilustración conduce al fracaso. Sería ingenuo por nuestra parte 
defender una neo-ilustración tras las críticas heideggerianas y más 
tras haber defendido que el estado de propiedad sólo se alcanza 
mediante la singularización que lleva el saber de la muerte propia.

La existencia sólo es considerada como una totalidad cuando 
anticipa la inminencia de la muerte y la incluye en su carácter 
existencial, por lo que el ser-libre-para-la-muerte debe dar a cada 
existencia su meta por excelencia: una auténtica historicidad y un 
destino individual histórico, distinto al destino colectivo. En Sein und 
Zeit, más esencial que cualquier destino colectivo con los demás, es 
el destino individual y su relación con el propio estado de resuelto. El 
destino individual es el “ahí” del instante y éste es el auténtico hoy539. 
Pero hoy, el estado de resuelto no ofrece ninguna respuesta, puesto 
que individuos muy resueltos se han alistado a una causa que exigía 
ser decisivo y resuelto pero que no merecía el sacrificio, siendo el 
ejemplo más claro el propio Heidegger, cuando asumió el rectorado 
y transfirió su más propio estado de resuelto a una existencialidad 
alemana en la que poner en práctica la ontología de la historicidad 
existenciaria sobre un suelo óntico del suceder realmente histórico, 
político540.

Tras el fracaso de exportar el estado de resuelto individual a una 
suerte de existencialidad colectiva, Heidegger señala que en nuestra 
época, lo no individual ha adquirido mucha importancia bajo la forma 
de lo colectivo541. El mundo moderno se preocupa por lo colectivo, se 
preocupa por la política. ¿A qué puede deberse esta preocupación? 

539 löwitH, K. Heidegger. Denker in dürftiger Zeit. cit. p. 207.
540 Ib. p. 209.
541 GA 5. s. 81. p. 72.



218 

FERNANDO GILABERT BELLO

El monstruo de la edad de la razón es el hombre aislado. Si 
recordamos las hipótesis expuestas sobre la secularización que 
a lo largo de la historia ha ido sumiendo al ser en el olvido, en el 
monoteísmo encontramos un plano superior que está por encima 
de los hombres, y que en la modernidad toma la forma del Estado, 
porque decidieron reinar mejor aquí que servir en el cielo542. Pero 
en ese plano superior, lo divino, Dios, estaba completamente solo, 
no había nadie a su altura, mientras que los hombres, en el plano 
inferior, viven en comunidad. Si el hombre toma el papel de lo divino, 
una vez que se produce el paso a la modernidad, también debiera 
de verse aislado, surgiendo de este modo las hipótesis filosóficas, 
como la de Descartes, que separan al individuo del mundo, que lo 
convierten en un sujeto contrapuesto a un objeto. La secularización 
moderna ha derivado en una suerte de teología política en la que 
Dios, un ente singular, se ha hecho “hombres”, un colectivo plural, 
por lo que es necesario una revisión de las categorías, al menos en 
el número.

La existencia individual, aun siendo un abismo, está sostenida 
por posibilidades. El existente es fáctico y en esa facticidad halla 
su fundamento, no en un remontarse al principio. Del mismo modo 
que sucede con el existente individual, sucede con la comunidad. 
La comunidad no tiene fundamento, no tiene un sentido último al 
que aferrarse, no es una unidad de destino en lo universal, como 
pensaba el totalitarismo español543, no tiene un principio o una αρχή. 
Heidegger repudia la “arqueología de la comunidad”. La comunidad 
es fáctica y en esa facticidad radica su fundamento. El problema 
es que se pretende que la existencia colectiva sea un reflejo de 
la existencia individual y ahí surge el cortocircuíto. Si Heidegger 
habla en Sein und Zeit de un estado de resuelto propio a partir de 

542 Milton, J. Paradise Lost. Cambridge, Scolar Press, 1972. I, 260.
543 PriMo de riVera, J. A. “Falange Española: Puntos iniciales”. En Falange 
Española. Nº 1. p. 6.



219 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

la singularidad, el problema son los otros, la comunidad. Esos otros 
tienen relación con lo que cada uno es en la vida cotidiana, en el 
das Man alienante donde la existencia es quebrada al tener una 
comprensión del ser mediana, huidiza e impropia.

De esta manera, el problema de la alteridad, de los otros, 
también está afectado por los modos de ser propio e impropio: si 
esa cotidianeidad media es el lugar de encuentro con los otros, este 
vínculo está teñido de impropiedad, por lo que no puede plantearse 
la posibilidad de un ser-con, el existenciario de lo político, propio, al 
insistirse en que la existencia propia es su singularización. La muerte 
es la instancia singularizadora, que posibilita la ruptura con los 
demás, con los que estamos identificados inmediata y regularmente. 
La muerte puede ser entendida como la extrema singularización que 
posibilita el modo de ser propio a partir de considerar la angustia 
como el temple de ánimo fundamental, hecho que ocurre en Sein 
und Zeit al tener el privilegio de aislar a la existencia y sacarla de 
su estado caído544. Pero tras esa obra, en los años en que quiere 
desarrollar su idea de la comunidad desde la identidad de un 
nosotros mismos545, el temple de ánimo fundamental ya no será la 
angustia, sino que será el tedio, temple anímico que, contrariamente 
a la angustia, es impropio, por lo que se produce una ruptura en el 
camino de pensamiento de Heidegger546.

Sin embargo, no es la elección del tedio, cosa que hace a partir 
del curso de invierno de 1929-1930547 y de la conferencia inaugural 
de ese año548, lo que explica todos los cambios que suceden a partir 
de la publicación de Sein und Zeit. Pero, con la redefinición del 

544 SuZ, s. 263. p. 279. También v. s. 266, p. 282.
545 Logica. Lecciones de M. Heidegger. s. 2, p. 11.
546 lytHgoe, E.; rossi, L. A. op. cit. p. 14.
547 cfr. GA 29/30.
548 v. WM.



220 

FERNANDO GILABERT BELLO

temple anímico en relación con los otros existenciarios y su rol de 
nexo entre ser y existencia, enfatiza el modo de captar el ser: En 
Sein und Zeit al ser se le comprendía549, pero a partir de 1929, a 
partir de la conferencia Was ist Metaphysik?, es el temple anímico 
el que posibilita la captación atemática del ser550, evitando cualquier 
objetivación que acabaría por nivelar la diferencia ontológica551. 
Esta superioridad, tras Sein und Zeit, del temple anímico sobre el 
comprender recurre al nosotros como sujeto del análisis, porque ya 
la disposición afectiva no parte de la existencia singular, sino que 
tiene carácter comunitario552.

Uno de los factores que hacen avanzar el camino de pensamiento 
de Heidegger respecto de Sein und Zeit es, a nuestro juicio, que este 
texto entra en contradicciones, en aporías, tal vez por la urgencia 
de la redacción para alcanzar el puesto docente en Friburgo553. 
Una de esas aporías es intentar acabar con el subjetivismo del “yo” 
imperante en la modernidad, pero para ello expone la mismidad 
de la existencia. El modo de ser propio de la existencia es cuando 
ésta está capacitada para la elaboración de la pregunta por el ser, 
poseyendo incluso el carácter de superhombre (Übermensch) 
nietzscheano como aquel que puede llevar a cabo una revolución en 
la historia de la metafísica, la historia del olvido del ser554. Ese estado 
de ser propio se busca como una conquista desde el modo de ser 
impropio, que en Sein und Zeit es desglosado en la primera sección 
de la primera parte a partir de la descripción de los existenciarios, 
entre ellos, el ser-con, que toma la forma del das Man, del uno 
impersonal, en su modo de ser caído. Pero ese existenciario no tiene 

549 SuZ. s. 5, p. 26.
550 WM. s. 110 y ss., p. 98 y ss.
551 lytHgoe, E.; rossi, L. A. op. cit. p. 26.
552 Ib. p. 27.
553 safranski, R. op. cit. s. 173, p. 177.
554 GA 5. s. 188-189, p. 234.



221 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

una contrapartida cuando en la segunda sección se expone el modo 
de ser propio de la existencia a la luz de la temporalidad. Si en la 
primera sección, el existenciario del ser-con se exponía en el capítulo 
cuarto555, su correlato en la segunda sección556 no alude a los otros, 
sino a la cotidianeidad, tomando como referencia el ser-en-el-mundo 
cotidiano respecto de la ocupación circunspecta cadente557. Cuando 
en la segunda sección alude a los otros lo hace en el siguiente 
capítulo, el quinto, concretamente en el parágrafo 74558. En dicho 
parágrafo, los otros, más que una alteridad, son presentados como 
unos compañeros de destino en función de la historicidad, que, si 
bien no se recurre a un principio último subyacente, como en el caso 
del totalitarismo, dicha presentación no lleva adjunta un despliegue 
de su carácter existenciario.

Pero es que precísamente esa es una de las aporías fundamentales 
de Sein und Zeit: el modo de ser propio no puede tener en cuenta 
a los otros, puesto que el modo de tomar conciencia de sí, esto 
es, conquistar el modo de ser propio, es mediante la resolución 
precursora que viene dada por el saber de la muerte. Este saber de 
la muerte es siempre singularizante, siempre es “en cada caso mío”: 
Sabemos que morimos y por eso sabemos de nosotros mismos. 
La mismidad parte de la maxima individualidad: la muerte de cada 
uno no puede ser “vivenciada” por otro que no sea uno mismo. 
No se puede trasladar esta máxima individualidad al sentido de la 
comunidad que reclamaría un posible ser-con propio.

La propiedad es un asunto del individuo. De este modo pareciera 
que no hay tantas diferencias entre el “yo” moderno y la existencia 
tal y como la expone Heidegger. Lo novedoso de Heidegger es, por 

555 SuZ. s. 113 y ss., p. 134 y ss.
556 Ib. s. 334, p. 349.
557 Ib. s. 335, p. 350.
558 Ib. s. 382 y ss., p. 396 y ss.



222 

FERNANDO GILABERT BELLO

un lado, la no ruptura entre sí mismo y mundo, que era consecuencia 
del binomio sujeto-objeto, y, por otro, la elucidación del estado de 
caído. Por ello, presumimos que Heidegger se percatase de que lo 
normal es ese modo de ser caído, impropio, mientras que el modo de 
ser propio, singular, es efímero. Pero de ese modo de ser caído no 
se puede salir en comunidad. El sentido de lo político en Heidegger 
es entonces que ese estar-uno-con-el-otro es precísamente 
conflictivo en tanto que estado caído, o, mejor dicho, que la política, 
como un constructo, es precísamente el modo que la impropiedad 
toma para que en ese estado caído no se muestro lo político, una 
individualización total, esto es, sujetos aislados que cuando entran 
en contacto entre sí, tiene lugar el conflicto que subyace en lo 
político... Y sin embargo, creemos que Heidegger lo intentó. 

4.4. A la búsqueda de una comunidad propia: del das Man al 
Volk

En nuestra opinión, el objetivo de Heidegger tras elaborar la analítica 
de la existencia individual, era el desarrollo de una analítica de la 
existencia colectiva, pero todo sin perder de vista la pregunta por el 
ser. Este desarrollo de una colectividad propia partía, a diferencia 
del planteamiento que había predominado en su pensamiento de 
la década de los años veinte, de unos supuestos. Muchos trabajos 
de autores, tanto partidarios de su incondicional adscripción como 
titubeantes de la misma559, han expuesto que en los planteamientos 
de Heidegger acerca de lo político había un toma y daca con respecto 
del nacionalsocialismo, en algunos casos como si en lugar de un 

559  véanse los ya citados casos de antiheideggerianos como Faye (op. cit), 
Farías (op. cit) o González Varela (op. cit), y proheideggerianos como Xolocotzi 
(Heidegger y el nacionalsocialismo. cit.), Conche (op. cit) o Lacoue-Labarthe (op. 
cit).



223 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

filósofo fuera un ideólogo nazi, y en otros, como un hombre confuso 
cuya idea general de la política le llevó a pensar que el nazismo 
era la posibilidad política más cercana a sus planteamientos. Sea 
como fuere, lo evidente es el entusiasmo que en Alemania había a 
finales de la década de los veinte y principio de la de los treinta por 
la posibilidad de un cambio al que Heidegger no fue ajeno. Sabemos 
que en el clima político de entreguerras, Heidegger recibió muchas 
influencias de los integrantes de los movimientos volkisch560, una 
suerte de populismo conservador contrario a la República de Weimar 
y que pretendía la revolución de las masas. Esta revolución no se 
terminó de fraguar, pero sirvió de caldo de cultivo para el postrero 
auge del nazismo. Heidegger tuvo acuerdos y desacuerdos con 
algunos de estos teóricos volkisch, como Carl Schmitt561 o Ernst 
Jünger562. Heidegger asume su Zeitgeist, el espíritu de su época, la 
Alemania de entreguerras.

De los supuestos de la época, parte el intento de Heidegger, con 
posterioridad a la publicación de Sein und Zeit, para llevar a cabo 
una analítica existencial que tome como referencia no ya al individuo, 
sino al colectivo. Ese colectivo no es sólo cuestión de uno sólo, sino 
del nosotros, que alberga tanto al individuo como a los otros que 
considera semejantes en una suerte de sí mismo colectivo. Ahora 
bien, los otros, esos otros que son iguales que uno mismo, aparecen, 
co-existen con nosotros en la cotidianeidad, no son aislados del 
mismo modo que nosotros tampoco lo somos, sino que se ponen 
de manifiesto en lo que nosotros hacemos en el mundo. Los otros, 
que se manifiestan fácticamente en la vida que vivimos, aparecen 
mejor caracterizados en la idea de mundo común: son otros que 

560 bourdieu, P. L’ontologie politique de Martin Heidegger. París, Minuit, 1988. p. 
19 y ss.
561 safranski, R. op. cit. s. 209, p. 213.
562 Ib. s. 266, p. 269.



224 

FERNANDO GILABERT BELLO

aparecen en el mundo llevando consigo su propia mismidad563. Esos 
otros aparecen en el modo de ser impropio y cotidiano bajo la forma 
del das Man.

4.4.1. ¿Y quién es él? Nuevas consideraciones en torno al das 
Man

Hemos aludido ya a la forma en que nos encontramos a los otros 
en la cotidianeidad media, en el modo de ser impropio, y que 
Heidegger recoge bajo el término del das Man. Lo hicimos cuando 
aludimos a que el das Man es el sujeto político de la democracia 
tardoparlamentaria. Tuvimos que desarrollar qué era eso del das 
Man para exponer cómo a lo largo de la historia del olvido del ser, la 
política se había desvirtuado y había llegado también a su culmen 
nihilista, lo que propiciaría la aparición del totalitarismo, siendo 
la democracia impersonalista el paso previo para la caída en el 
nihilismo y el fracaso de la Ilustración. Aludimos también a la relación 
de semejante caída con la maquinización social fruto del espíritu de 
la Ge-Stell, siendo el estado moderno una maquinaría burocrática 
donde el das Man tiene relevancia, o, más bien, donde esparce su 
falta de relevancia, en todos los aspectos de la sociedad civil. Pero 
ahora hemos de volver sobre nuestros pasos al respecto y poner de 
nuevo el foco en esa cuestión, para así dar el paso previo hacia uno 
de los excursos más interesantes que acerca de lo político pueden 
derivar del planteamiento de Heidegger.

El das Man hace referencia a los otros tal como los encontramos 
en el modo de ser impropio, en la cotidianeidad media. El ser-con, el 
segundo existenciario, expone que uno de los presupuestos básicos 
de la existencia es que co-existimos con otros semejantes en un 

563 GA 63. s. 126, p. 99.



225 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

mundo que tenemos en común. La existencia de los otros tiene el 
carácter de la reciprocidad: nos situamos en un mismo mundo que 
compartimos y vinculamos conjuntamente nuestra existencia con la 
de los demás, y éstos hacen lo mismo con la nuestra siempre desde 
el carácter involuntario de ser arrojados al mundo. No elegimos a los 
otros, no elegimos compartir con ellos el terreno, sino que es una 
consencuencia de ser-en-el-mundo, porque el mundo está poblado 
por una pluralidad de existencias que nos contemplan del mismo 
modo en que los contemplamos a ellos, pero no desde una teorización 
acerca de la intersubjetividad, sino que esa contemplación de los 
otros, esa co-existencia, es dada de facto.

La facticidad en que estamos inmersos en el mundo con los 
demás es sostenida por el lugar al que en nuestra existencia estamos 
arrojados. Esa existencia, cuando es tratada en común, constituye 
el tema central de la comunidad. La comunidad es la que marca 
la pauta de nuestro punto cero, de nuestro ser-arrojado al mundo, 
puesto que nos dota de una serie de reglas para la convivencia así 
como de unas costumbres, unos valores, una cosmovisión y un 
idioma. Ello nos da una identidad, bien de modo individual, puesto 
que designa el rol que tenemos en el grupo, bien de modo colectivo, 
ya que nos señala en función de unos intereses comunes con otros.

Esto significa que, de algún modo, estamos sujetos a los otros en 
nuestro convivir cotidiano564. Pero estos otros no están determinados, 
no estamos bajo el dominio de éste o aquél, no es un sujeto 
determinado y concreto el que señala aquello que somos, el rol que 
ocupamos o la visión que tenemos del mundo, sino que quien indica 
lo que cada uno es, son los otros con los que convivimos inmediata 
y regularmente en la existencia cotidiana, no siendo ni éste ni aquél, 

564 SuZ. s. 126, p. 146.



226 

FERNANDO GILABERT BELLO

ni uno mismo, ni algunos, sino que es nadie y todos a la vez565. El 
quién del das Man es impersonal.

No somos nosotros mismos por nosotros mismos, sino que a 
nuestra mismidad le da sentido aquellos que nos rodean, por lo que 
la cotidianeidad nos sumerge en los otros, en el modo de ser de 
los otros, de los que también formamos parte. Al no ser nadie en 
concreto, la cotidianeidad existencial es aliviada, ya que no hay que 
preguntarse por ese quién concreto, lo que a su vez retroalimenta 
a esa impersonalidad que constituye el das Man. Ese das Man, 
que toma la forma del dominio inadvertido de los otros sobre uno 
mismo, es el modo de ser impropio de nuestra existencia respecto 
de los demás tal y como es presentada en la vida cotidiana. Es en el 
existenciario del ser-con cuando parece que la balanza existencial 
se ha inclinado hacia la impropiedad. De ser así, tendría que haber 
una versión propia de ese citado existenciario, del ser-con. Es lo 
que creemos que Heidegger intentó primeramente desarrollar para 
superar las aporías de Sein und Zeit.

La aporía que resulta acerca de este das Man es que en Sein und 
Zeit se superponen los planos modales del ser impropio y propio, 
como ya hemos señalado, siendo la segunda sección, la dedicada 
al modo de ser propio, una elucidación ontológica frente al contenido 
óntico de la primera, la dedicada al modo de ser impropio. Ahora bien, 
Heidegger insiste en el carácter ontológico del das Man: lo hace al 
señalar que es un existenciario566, y al hacerlo superpone los planos 
óntico y ontológico. Con ello, la política, en tanto que modo de ser-
con, descubrirá su fundamento último en la ontología fundamental, 
lo cual podría parecer obvio, porque toda ontología regional (como 
lo sería la política) se asienta en dicha ontología fundamental, pero 
el problema radica en que al hacer esto, Heidegger supone que la 

565 Ib.
566 BZ. s. 113., p. 38.



227 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

fenomenología del ser-con cotidiano no es derivada, sino un capítulo 
de pleno derecho que reposa sobre la dimensión existenciaria567.

4.4.1.1. Das-mannocracia

¿Cómo se traduce ese das Man en el modo en que se rige la 
comunidad? ¿Cómo ese das Man, que ya de por sí rige nuestras 
vidas, al aliviarla de la pesada carga de tener que estar continuamente 
planteándonos y eligiendo todo, toma una forma política adecuada, 
con la que ejercer su predominio desde la instancia que ha tomado 
el lugar de la divinidad en la modernidad secularizada? 

El das Man tiene un papel relevante en la política moderna; 
entre otras cosas por lo que ya hemos anunciado con anterioridad 
de llevar al fracaso a la democracia tardoparlamentaria, la forma 
política de mayor relevancia en nuestra contemporaneidad y en la 
que estaba puesta la esperanza de autonomía de la Ilustración. Pero 
es que, a nuestro juicio e interpretando lo expuesto por Heidegger 
acerca de que somos siempre con los demás, desde el mismo 
origen de la política había un componente que llevaba hacia un 
dejarse arrastrar puesto que el destino de la existencia es guiado de 
antemano568. La política siempre ha sido interpretada como la esfera 
de lo público, del trato con los demás en la comunidad. La esfera 
de lo público, la publicidad (Offentlichkeit) regula primeramente toda 
interpretación del mundo y de la existencia569. Este carácter público 
es el del predominio en la vida cotidiana, mientras que la esfera 
de la intimidad, de lo privado, tiene el matiz singularizador que es 
presentado respecto del modo de ser propio. Esa cotidianeidad, 

567 lytHgoe, E.; rossi, L. A. op. cit. p. 122.
568 cfr. SuZ, s. 384, p. 397.
569 Ib. s. 127, p. 147.



228 

FERNANDO GILABERT BELLO

dominada por el das Man, es presentada como una huída del sí-
mismo revelado en el modo de ser propio. En esa huída buscamos 
refugio en la vida pública, en ese mundo cotidiano donde no hay que 
tomar decisiones acerca del sí mismo, si no sólo en asuntos que nos 
atañen con respecto a esos otros que son todos y nadie a la vez. 

Esos otros, que son todos y nadie a la vez, que nos encontramos 
en la cotidianeidad, son aquellos con los que convivimos en nuestra 
comunidad. Esa convivencia está regida por la política, que en 
nuestra situación contemporánea en Occidente toma la forma de la 
democracia tardoparlamentaria. La democracia tardoparlamentaria 
presenta la paradoja de que el poder reside en la ciudadanía 
mediante la representación, pero a la vez rompe con el concepto 
mismo de democracia, donde el propio colectivo se da a sí mismo 
una legislación. Darse a sí mismo una legislación implica reconocerse 
uno mismo desde la propia singularidad: implica una toma de 
decisiones sobre los asuntos públicos que trascienden la esfera de 
la intimidad. Esa toma de decisiones que tiene lugar en la intimidad 
se hace precísamente sobre aquello hacia donde huímos, para 
evitar tomar decisiones íntimas o, al menos, evitar pensar mucho en 
ellas. Esa paradoja desvirtúa la idea de la democracia, puesto que 
no somos nosotros mismos quiénes nos damos la legislación, sino 
ese impersonalismo que constituye el das Man.

Al delegar en otros las responsabilidades que uno tiene para el 
colectivo, la democracia no puede sino fracasar. Esos otros no es 
sólo tal o cual figura política, no es un líder de un partido, sino que 
es todo un sistema burocrático donde no sólo prima la política, sino 
también un elevado número de elementos que constituyen todas las 
esferas de la vida pública y que, de algún modo, minan la soberanía 
democrática. Pero es que esos elementos no sólo impiden la 
democracia directa, sino que la legislación se hace conforme a ellos, 
las tomas de decisiones tienen como eje central la jurisdicción sobre 
esos ámbitos de la esfera pública. No es que la esfera íntima de 



229 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

cada ciudadano tome decisiones sobre lo público, sino que es la 
propia vida pública la que decide sobre lo público. De este modo, 
respecto de las decisiones tomadas, siempre ha sido el uno (das 
Man) pero se puede decir que ha sido nadie570. Así, no hay lugar 
para una soberanía propiamente dicha del ciudadano, sino que la 
soberanía pertenece al das Man, a ese nadie que es todos a la vez, 
que nos encontramos en la cotidianeidad media.

Si es el das Man quien toma las decisiones en la democracia 
tardoparlamentaria, la democracia representa un fracaso puesto 
que ese ente impersonal es quien toma las decisiones, se vota, se 
elige tal o cual propuesta de gobierno, mientras que los ciudadanos 
están en una situación caída y dispersa en la impropiedad. Una 
democracia auténtica, “propia”, debiera superar esto mediante un 
inclinarse hacia el modo de ser propio. Sin embargo, Heidegger se 
mostraría escéptico al respecto, puesto que si el modo en que nos 
hallamos en la cotidianeidad es el das Man impropio, no habría una 
elección democrática auténtica. De ahí sus críticas a esta forma 
política571, ya que implicaría una irrupción de la masa en la política, 
lo cual llevaría al nihilismo, que el ciudadano sea nadie y nadie sea 
quien lo represente.

Como contrarresto a esto, defendemos que la idea de Heidegger, 
con posterioridad a Sein und Zeit, respecto de la colectividad, fue 
la de establecer un modo de ser con los demás de carácter propio 
que plantase cara al modo de ser impropio reflejado en el das 
Man. Ese modo de ser colectivo propio vendría representado por el 
pueblo (Volk), que sería en la comunidad una analogía del llamado 
que en la analítica existencial insta a asumir lo que cada uno es 
propiamente en su singularidad. De este modo, un colectivo impropio 
podría asumir lo que es y hacerse propio, dotándolo de un lugar en 

570 Ib.
571 GA 16. s. 668, p. 68-69.



230 

FERNANDO GILABERT BELLO

la historia. Pero las ideas de Heidegger sobre el Volk son ambiguas 
y pueden dar lugar a interpretaciones conservadoras y de carácter 
antidemocrático, por lo que hemos de hilar fino en la exposición de 
este concepto.

4.4.2. Volk: un ser-con propio

La posibilidad de un modo de ser propio de la comunidad es el 
Volk (pueblo). El acontecimiento del Volk, en tanto que pueblo en 
comunidad, supone una irrupción que rompe con la cotidianeidad 
y su rutina572. Es importante retener el concepto de “pueblo en 
comunidad” (Volksgemeinschaft), ya que una de las claves de la 
posibilidad de una comunidad propia pasa por enteder qué quiere 
Heidegger decir con dicho término. En la entrevista realizada por Der 
Spiegel, encontramos la siguiente frase: “La sociedad ha ocupado 
el lugar del pueblo”573. A partir de ello tendremos que señalar qué es 
aquello que denominamos “pueblo”, si éste es la comunidad en su 
modo de ser propio y si la sociedad, que, según se deja entrever, es 
su opuesto, realmente es el modo de ser impropio de la comunidad.

La sociedad estaría así vinculada de alguna manera al modo de 
ser con los otros en el das Man cotidiano, al modo de ser impropio. 
La sociedad designaría una agrupación de individuos que, de algún 
modo, se encuentran vinculados en función del lugar que habitan y 
las actividades que ejercen en común, dotándolos de una identidad 
donde poder asirse, donde poder sostenerse. Una colectividad 
como tal, sea del tipo de la sociedad o sea del tipo del pueblo, incide 
directamente en aquello que constituye lo político. La comunidad 
humana que experienciamos en el mundo moderno toma la forma 

572 lytHgoe, E.; rossi, L. A. op. cit p. 105.
573 “An die Stelle des Volkes ist die Gesellschaft getreten”. GA 16. s. 657, p. 57.



231 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

de la sociedad y la política, su forma de gobierno y administración, 
tiene su disposición bajo la forma del Estado, que es aquello que 
ejerce su administración sobre un determinado territorio y sobre los 
ciudadanos que en dicho territorio habitan, la sociedad de dicho 
territorio. Estado viene de status, que significa condición, modo de 
ser574. De este modo se liga en el mundo moderno la sociedad con 
el Estado en función de la concepción común de la política. 

Sin embargo, en el mundo moderno damos importancia a la 
sociedad, no por su concepción común de la política, sino por el 
modo más profundo de lo político, que, recordemos no incide en el 
gobierno o administración de los habitantes de un territorio, sino que 
va más allá de la mera actividad instrumental575, encargándose de la 
comunidad al ser aquello que organiza la vida entera. Si la comunidad 
en la modernidad toma como referente la idea de sociedad, la 
existencia de los individuos que la componen se organiza en función 
del modelo social al que pertenecen. Pero identificar el modelo 
social al que pertenece un individuo concreto no es fácil, o al menos 
no desde la política, puesto que vivimos en tiempos de la sociedad 
global.

Política viene, como es sabido, de πόλις, la ciudad-estado griega. 
La πόλις se constituye a partir de que determinados grupos de 
población, familias, conforman un establecimiento urbano a fin de 
garantizar la supervivencia de todas ellas. El proceso de agregación 
de estas familias para consitituir la πόλις se denomina sinecismo, que 
deriva del griego συν-οικισ-μός, juntar las casas (οῖκοι). A partir de 
esto, afirmamos que la política es lo relativo al conjunto de las casas, 
hace referencia a la vida en comunidad, siendo entonces aquello 
que guía la vida humana. Pero en el mundo moderno, el mundo de 
la sociedad globalizada, el mundo de la Ge-Stell y el neoliberalismo, 

574 NGS. s. 71, p. 67.
575 cfr. Mouffe, Ch. The return of the political. cit.



232 

FERNANDO GILABERT BELLO

el papel de la política es reducido en su sentido vulgar a una mera 
legislación regulativa, que tiene su forma predominante en lo que 
hemos señalado anteriormente como Estado-máquina, por lo que la 
existencia individual se ha de entremeter en la maraña del capitalismo 
tomando las actitudes de una empresa, desde la competencia con 
los iguales a la búsqueda del mayor número de beneficios. 

De ahí la importancia que tiene analizar el concepto de Estado 
a la hora de indagar en la política moderna. La sociedad se regula 
mediante lo estatal, siendo el Estado el garante de la convivencia 
pacífica de la sociedad como el elemento que puede emplear el 
monopolio de la violencia legítimamente576, pero lo estatal, en este 
nuevo escenario global, se disuelve cuando se adopta como una 
mera función reguladora e instrumental. De este modo, se convierte 
en un único Estado mundial al asumir cada territorio las mismas leyes 
reguladoras impuestas por el neoliberalismo. La concepción vulgar 
de la política denomina “Estado” a la legislación civil que gobierna a 
los habitantes de un territorio, colocándolos bajo leyes jurídicas577. 
Estado no es igual a país o territorio. Pero “estado” es también una 
forma verbal, el participio del verbo “estar”, que se transforma en un 
sustantivo que indica la situación o modo en que algo se encuentra. 
Si hacemos un símil, podemos decir que el Estado/estado sólo tiene 
sentido de forma temporal en tanto que es una situación fáctica, 
que una vez que se produzcan cambios, deja de ser ese Estado/
estado para tornarse otro Estado/estado. La similitud del “Estado” 
con un “estado”, entendido este último como situación, radica en 
la citada temporalidad. Ello implica que antes de la formación del 
Estado/estado había otra cosa anterior, lo cual nos hace volver 
nuestra mirada de nuevo a la idea de secularización al contemplar 
que el Estado es un estado que alcanza la historia. El Estado no 

576 weber, M. “Politik als Beruf”. Gesammelte politische Schriften. Tubinga, Mohr, 
1988. s. 510, p. 94.
577 kant. I. Zum ewigen Frieden. cit. s. 204-205. p. 55.



233 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

ha existido desde siempre. Y lo que no existe desde siempre, no 
puede existir para siempre. Sin embargo, en el momento actual de 
la sociedad moderna, la globalización, el Estado busca perpetuarse: 
esa es la finalidad del cambio en el corazón y el alma de la gente 
que promulgaba Thatcher, rompiendo incluso la lógica misma que se 
había instaurado como patrón de la modernidad desde la aparición 
del racionalismo en el ágora ateniense. Si el Estado viene de la nada 
y va a la nada, no puede ser sino nada, no es, sólo está. Es una 
entidad vacía, porque no hay nada ulterior, no tiene un ser eterno e 
inmutable en el que sostenerse. Pero ahora bien, es algo vacío que 
a la vez se encuentra saturado. Es en el Estado, algo vacuo, donde 
se descargan las responsabilidades del bien de la comunidad, de la 
sociedad, y donde se enmascaran los intereses personales de los 
individuos en aras de un bien común para la sociedad en su conjunto. 
En esa saturación es donde radica la perversión de la política, 
entendida como una actividad de los políticos, miembros al fin y a la 
cabo de la sociedad, donde la política es un mero instrumento para 
legislar.

Sin embargo, la comunidad pervive a pesar de los cambios de 
Estado/estado que acaecen a la sociedad. Ello indica que hay algo 
más que sustenta aquello que es el colectivo y que no la recubre como 
sociedad. Por eso, planteamos frente a la concepción esencialista 
de la política, cuyo paradigma es el que siguen conservadores y 
neoliberales, y que consiste en una afirmación de la política como 
actividad de los políticos para el bien regir del Estado, una concepción 
existencialista derivada de la temporalidad, donde el Estado tenga 
la connotación de índole temporal de “estado”. El término que 
emplearemos para ello es “pueblo” (Volk), presúntamente el modo 
de ser propio que tiene el ser con los otros. El pueblo no es una mera 
contraposición de la sociedad, sino que es la base infraestructural 
que subyace a la superestructura en que se convierte la sociedad 



234 

FERNANDO GILABERT BELLO

moderna. Con “pueblo” nos referiremos, siguiendo a Laclau578, a una 
totalidad que sólo se puede manifestar por su ausencia y necesidad, 
por lo que es una totalidad imposible al no tener un referente último 
predeterminado579.

4.4.2.1. Volk, Erde, Heimat, Boden. Aclaraciones al discurso 
nacionalista

Nos vemos obligados, respecto del Volk, a aclarar una serie de 
términos que aparecen en el pensamiento de Heidegger y su 
relación con la política, y cómo éstos pueden ser malinterpretados 
al ser confundidos como vocablos integrantes del discurso 
nacionalsocialista en lugar de formar parte de un lenguaje filosófico-
político adecuado a lo que quiere expresar en política. Es necesario 
para marcar distancias con los autores que hacen un estudio de 
lo político de Heidegger orientado a demostrar que, más que con 
un filósofo, se identificaría con un jerarca nazi obsesionado con la 
erradicación del judaísmo, y cuyo pensamiento seria un respaldo 
incontestable de la ideología del nazismo, equiparando Sein und 
Zeit a los textos de Alfred Rosenberg580, a pesar de las disputas 
filosófico-políticas entre el pensador de Meßkirch y el ideólogo de 
Hitler581, y exponiendo cómo sus tesis son incluso más radicalmente 

578 cfr. laclau, E. La razón populista. Buenos Aires, FCE, 2005.
579 v. Molina, J; grosser, V. “La construcción del “pueblo”, según Laclau”. La 
lámpara de Diógenes, nº 16-17, 2008. p. 140.
580 La bibliografía de Rosenberg puede verse por ejemplo en bautZ, F. W. 
Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon. Band VIII (Rembrandt-Scharbel). 
Nordhausen, Traugott-Bautz, 1975.
581 gonZáleZ Varela, N. op. cit. p. 80.



235 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

nazis que aquellas que la Historia a recogido como la doctrina oficial 
del NSDAP582.

Todos sabemos la filiación al NSDAP de Heidegger y cómo 
este estigma, que siempre sobrevuela el pensamiento y la vida del 
pensador de Friburgo, es vinculado por los investigadores de algún 
modo a su visión de la política. La hipótesis central de esta conexión 
tiene que ver con un extremado nacionalismo, con una fuerte ligazón 
a la tierra y al pueblo alemán. Esta hipótesis es algo en que tanto 
partidarios como detractores de Heidegger coinciden. Ahora bien, 
a nuestro juicio, este nacionalismo a ultranza que profesaba es 
posible de extrapolar a otros modos de pensar la política. En un 
mundo globalizado como el nuestro, donde las fronteras se diluyen 
para beneficio de los mercados, donde toda patria es contaminada 
por las influencias de otros lugares, existe una serie de terminos que 
indican ese arraigo con la tierra.

Junto a la noción de Volk, existen otros términos en el léxico 
heideggeriano que aluden al compromiso con el entorno y que pueden 
resultar claves para una lectura política de carácter nacionalista. 
Nos referimos a los términos Erde (tierra), Heimat (hogar) y Boden 
(suelo). Volk, Erde, Heimat y Boden son cuatro palabras que 
tomaron fuerza en el discurso del nacionalsocialismo (y en cualquier 
discurso que exacerbe lo nacional y en muchos casos la xenofobia). 
Pero en este tipo de discursos son términos casi sinónimos, esto es, 
aluden a la patria y a los vínculos afectivos del individuo con ésta. 
Sin embargo, en Heidegger, veremos cómo la noción de Volk, si 
bien tiene una serie de matices que pueden ligarla a la patria, tales 
como el carácter de natalidad o las costumbres heredadas de la 
tradición, también puede señalarse que hay dada una situación de 
facto en el advenir al pueblo, esto es, en base a la temporalidad del 
pueblo mismo. Pensar que el Volk es apertura destinal no significa 

582 Ib. p. 384.



236 

FERNANDO GILABERT BELLO

que el Volk sea una unidad de destino en lo universal, como se 
cita por estos lares583. Sobre todo porque ese ideario, más que a 
pueblo, corresponde el término Estado (Staat), concepto en auge en 
la modernidad y fundamento político de la misma aún sin tener un 
suelo sobre el que asentarse.

Pero, como hemos señalado, en el pensamiento de Heidegger, 
el pueblo es algo más que una patria porque toma el carácter 
fundamental del modo de ser propio de la segunda estructura 
fundamental de la existencia, el ser-con, que representa la alteridad 
en la que estamos inmersos, ya que siempre somos con otros. 
Porque el destino no es algo que trascienda al individuo arrojado a 
un determinado pueblo, sino que es la apertura de posibilidades de 
la existencia propia a partir de una legado584, que sólo toma sentido 
en la co-existencia. Con esta aclaración, despejamos la posibilidad 
de un discurso nacionalista al uso en los textos de Heidegger 
en que emplea el término Volk. Consideramos esta aclaración 
conveniente y pertinente a fin de librarnos, una vez más, del espectro 
nacionalsocialista que sobrevuela todo hablar de Heidegger y lo 
político y que pareciera tomar cierta fuerza con la noción de pueblo 
y su carácter co-destinal.

Ahora bien, tenemos otros términos que emplea Heidegger 
y que también son propios de los discursos de marcado carácter 
nacionalista. Podemos señalar que en cualquier alegato de este 
tipo, términos como patria, pueblo (Volk), origen, tierra (Erde), raza, 
suelo (Boden) y hogar (Heimat) son, en la mayoría de los casos, 

583 Citar a España como una unidad de destino en lo universal es algo propio del 
discurso patriótico ultranacionalista español. Entre otras cosas representa que 
ese Estado está por encima de los individuos que componen al mismo, como 
un ente superior de carácter teológico. A este respecto puede verse el texto 
desencadenante de esa idea en la revista Falange Española, nº 1 (7-12-1933). 
op. cit, pp. 6-7.
584 SuZ. s. 383, p. 397.



237 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

términos equivalentes que se dan en conjunto, si bien con una serie 
de matices que los diferencia, pero cuyo fundamento es el mismo. En 
los pasajes de la obra de Heidegger en que se alude a lo político no 
se da esta equivalencia, no son palabras intercambiables que tienen 
fuerza en un discurso en pro de la nación, sobre todo porque surgen 
cronológicamente. El término Boden surge en los años en que se va 
preparando Sein und Zeit, siendo un término fundamental de este 
trabajo al ser vinculado al desarraigo bajo la forma de la falta de 
suelo (Bodenlösigkeit)585. La palabra que en los años del Rectorado 
es clave para entender el pensamiento político de Heidegger es Volk. 
Cuando se produce en su filosofía el giro hacia el poetizar, sobre 
todo a partir del trabajo sobre los poemas de Hölderlin586, surge 
el concepto de Heimat, el cual tiene unas connotaciones políticas 
bastante distintas a las que posee el término “pueblo”. Finalmente, 
el concepto Erde es uno de los elementos de la cuaternidad que a 
finales de la década de los cuarenta comienza a desarrollar como un 
último τόπος de su pensamiento587.

Heimat, Erde y Boden tienen en el lenguaje de Heidegger 
connotaciones políticas propias, alejados de lo que supuso en 1933 
el término Volk. Al igual que sucede con este concepto, no son 
nociones que destaquen en el léxico heideggeriano. Analizaremos 
primero el sentido de Erde. El tema de la Erde en Heidegger va 
vinculado estréchamente a los otros tres elementos de la cuaternidad:

Tierra y cielo, los divinos y los mortales, formando una 
unidad desde sí mismos, se pertenecen mutuamente 
desde la simplicidad de la Cuaternidad unitaria. Cada uno 
de los cuatro refleja a su modo la esencia de los restantes. 

585 cfr. Ib. s. 21, p. 42.
586 cfr. GA 4.
587 v. GA 7. ss. 167-187. pp.143-162.



238 

FERNANDO GILABERT BELLO

Con ello, cada uno se refleja a sí mismo en lo que es suyo 
y propio dentro de la simplicidad de los Cuatro.

Erde und Himmel, die Göttlichen und die Sterblichen 
gehö- ren, von sich her zueinander einig, aus der Einfalt 
des einigen Gevierts zusammen. Jedes der Vier spiegelt 
in seiner Weise das Wesen der übrigen wider. Jedes 
spiegelt sich dabei nach seiner Weise in sein Eigenes 
innerhalb der Einfalt der Vier zurück588.

No hay una independencia de la Erde respecto de los otros 
elementos. Aquí Erde no tiene nada que ver con el discurso 
nacionalsocialista de sangre y suelo. Más bien es un elemento 
que, a primera vista, puede parecer trascendental, pero que, sin 
embargo, tiene un contenido puramente inmanente dentro del 
pensamiento de Heidegger, en tanto que, precísamente, se opone al 
cielo, el elemento transcendente por antonomasia. Sin embargo, en 
el juego de espejos heideggeriano, el cielo, mostrado como lo más 
lejano, lo transcendente, también es lo más cercano; de igual modo 
la Erde es a la vez, como inmanente, lo más cercano, pero también, 
y ahí radica su transcendencia, lo más lejano. La tierra es el lugar 
de los hombres, “es la entrañante (la que porta) que construye, la 
que fructifica alimentando, abrigando aguas y roquedos, vegetales 
y animales”589. Es el lugar de los mortales. Pero este lugar de los 
mortales no tiene un sentido político. En todo caso puede ser el 
lugar donde se dé lo político en tanto que puede ser considerado 
como el mundo donde se está arrojado (y sin embargo, la tierra no 
es el mundo). Es por eso que la Erde, si bien tiene una impronta 
nacionalista en un discurso político, no lo tiene en Heidegger, puesto 
que la piensa fuera de la política. Hablamos de una pieza fundamental 

588 Ib. s. 180, p. 156.
589 “Die Erde ist die bauend Tragende, die nährend Fruchtende, hegend Gewässer 
und Gestein, Gewächs und Getier”. Ib. s. 179, p. 155.



239 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

en el léxico del Heidegger de la Cuaternidad, un Heidegger del que 
parece que no podemos extraer una ontología de lo político.

Con la Heimat, sin embargo, es otro cantar. La Heimat es un 
término que traducimos usualmente como “hogar” o “casa”, pero 
también tiene el sentido de “patria” o “tierra natal”.  Heimat es un 
término recurrente en el Heidegger lector de Hölderlin, el Heidegger 
posterior a la época del Rectorado. El giro hacia la poética, hacia 
la lectura de Hölderlin que da tras el fracaso del Rectorado ha 
sido interpretado como un alejamiento del activismo político590. Sin 
embargo, la interpretación que llevamos a cabo indica que retoma 
la cuestión de lo político pero desde una óptica distinta, que pasa 
por comprender qué es lo que el pensador de Friburgo entiende 
por lo político. Esta idea está presente también en el estudio que 
de la posibilidad de una teoría política en Heidegger hace Miguel 
de Beistegui, consistente en esclarecer qué sigue quedando 
de lo político en su pensamiento una vez que se ha producido el 
desencanto respecto de la revolución nacionalista y si ese resto 
pendiente es posible que sea conceptualizado como una política591. 
Nuestra propuesta difiere de la de Beistegui puesto que, para él, en 
Heidegger el sentido de lo político siempre gira en torno a lo nacional 
y el nacionalismo. De ahí la elección de la importancia del término 
Heimat como patria y el encumbramiento referencial de Hölderlin 
como poeta nacional, como poeta de los alemanes.

Nosotros vamos a ir más allá de lo nacional. Lo que podemos 
destacar del pensamiento de lo político en Heidegger al respecto 
de la Heimat, es la frontera que separa un nacionalismo simple de 
la meditación sobre la esencia de un pueblo, la frontera entre el 
nacionalismo de pertenenecia y la esencia de la nación, lo que la 
nación es en tanto que colectivo y mundo al que uno ha sido arrojado, 

590 safranski, R. op. cit. s. 330 y ss., p. 328 y ss.
591 cfr. beistegui, M. Heidegger and the political. Londres, Routledge, 1998.



240 

FERNANDO GILABERT BELLO

señalado con la raíz alemana heim (casa-hogar) y que daría lugar 
a un léxico tal como el descrito por Beistegui: Heimat (tierra natal, 
hogar), Heimweh (nostalgia), Heimlichkeit (secreto, misterio, talvez 
privacidad), Unheimlichkeit (lo misterioso), Heimkunft (futuro hogar, 
regreso a la patria) y Heimischwerden (acogedor)592. 

La Heimat será clave para determinar una ontología de lo político 
con posterioridad al Rectorado. Pero aún nos queda un trecho del 
camino para llegar hasta él. Ese trecho pasa por enteder el Volk 
primeramente como el modo de ser propio del segundo existenciario 
fundamental: el ser-con.

Finalmente el término Boden (suelo) es un término que aparece 
en Sein und Zeit bajo la forma de Bodenlösigkeit (falta de suelo), 
esto es, desarraigo, una de las consecuencias que ha producido 
el concepto de ser manejado en la historia del olvido del ser593. 
En muchas ocasiones el “suelo” sirve para apoyar la noción de 
fundamento (Grund) como aquello que sostiene una determinada 
cosmovisión, sea la de una ciencia o sea un mero comportarse 
con respecto al mundo. A este respecto, podemos ver que esta 
será una constante en toda la obra de Heidegger, desde textos 
tempranos, como el del curso de 1923594, a algunos más tardíos, 
como la introducción que escribe en 1949, veinte años después, a la 
conferencia Was ist Metaphysik?595.

Hay que tener en cuenta que en los textos heideggerianos, el 
fundamento, si bien toma connotaciones de razón, de motivo, no 
es sólo en el orden de la prioridad, un “de aquello vino ésto”, sino 
que es el suelo sobre el que se sustenta, dándole un apoyo que le 
permita mantenerse y no sólo sobre el vacío. La falta de arraigo que 

592 Ib. p. 72.
593 v. SuZ. s. 21, p. 42.
594 v. GA 63.
595 v. GA 9. ss. 365-383, pp. 299-312.



241 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

deriva de la ontología de la tradición puede ser identificada con el 
modo de ser impropio, el que pertenece a la caída, ya que éste hace 
ir de una cosa a otra, buscando siempre la novedad, lo no-visto, en 
lugar de comprender lo que frente a sí se halla596.

Pero en todos esos términos empleados por Heidegger no 
hay similitudes de significado con los empleados por el lenguaje 
ultranacionalista de los teóricos que propiciarían el auge del 
nazismo unos años después de la publicación de Sein und Zeit. De 
ahí que consideremos importante el análisis del Volk para depurar 
las consideraciones que puedan tenerse a raíz de los vínculos de 
Heidegger con el nacionalismo y sea tenido en cuenta para establecer 
un modo de ser propio del colectivo a partir del existenciario del ser-
con.

4.4.2.2. El significado del Volk

Volk es un término poco estudiado en el léxico de Heidegger, pero que 
tiene una base clave para una serie de propuestas políticas a partir de 
su pensamiento. Consideramos al Volk como una concreción fáctica 
de la estructura fundamental del ser-con597. Sin embargo, cuando se 

596 SuZ. s. 346, p. 361.
597 El concepto Volk es poco trabajado por los estudiosos heideggerianos. Podemos 
remitirnos a nuestros trabajos sobre este concepto, por ejemplo gilabert, F. “The 
concept of Volk in Heidegger as an exponent of the fundamental ontological structure 
of Mit-sein”, en Diacritica 30.2. Revista do Centro de Estudos Humanisticos, 2016; 
o gilabert, F. “Deutschland über alles. El vínculo de la germanidad de Heidegger y 
la noción de Volk en Ser y Tiempo”. En rodrígueZ garcía, M. y sáncHeZ esPillaQue, 
J. Actas del seminario permanente Pensamiento en curso. Sevilla, Universidad de 
Sevilla, 2017. Es evidente que hay muchos autores que han trabajado el tema de 
la comunidad en Heidegger pero no desde una óptica terminológica de la misma, 
sino que aluden más al problema de la comunidad como tal, tocando sólo de 
pasada el fenómeno del Volk.



242 

FERNANDO GILABERT BELLO

alude directamente al Volk en Heidegger, hemos de tener en cuenta 
sin lugar a dudas que está hablando del pueblo alemán, que es el 
lugar donde se constituye su realidad. Otra cosa es que nosotros 
podamos extrapolar dicho término a otro pueblo, por ejemplo, el 
andaluz, o incluso al concepto de clase social.

Ahora bien, hacer referencia del empleo del término Volk en 
Heidegger no nos aleja de la sospecha de nazismo de éste. Además 
del estigma que rodea a Heidegger en política, tenemos que lo 
que éste señala acerca del Volk se encuentra en sus textos desde 
finales de los años veinte, desde 1927, cuando se publica Sein und 
Zeit, hasta los años treinta, una época marcada por el auge del 
nacionalsocialismo en Alemania, época en la que todos sabemos 
cómo Heidegger se erige en rector de la Universidad de Friburgo 
y pretende llevar a cabo una praxis política a partir de su propio 
pensamiento.

Ahora bien, Volk es un término que usualmente se traduce como 
pueblo o comunidad, pero también como personas o gente. Pero en 
Heidegger, la noción de Volk implica algo más. Un pequeño ejercició 
filológico nos allanará el camino. La palabra alemana Volk tiene su 
equivalente en lengua inglesa en el término Folk, que también puede 
traducirse como pueblo o gente, pero el sentido de comunidad 
que este término inglés lleva parejo tal vez sea más fuerte que 
en alemán, puesto que implica connotaciones de clase social, de 
grupo o incluso de familia598. En castellano encontramos la misma 
raíz que en la palabra inglesa, dando lugar a una palabra propia: 
folclore. La RAE define el folclore como “El conjunto de creencias, 
costumbres, artesanías, etc. tradicionales de un pueblo”599 y también 
como “Ciencia que estudia estas materias”600. Al pasarlo a nuestra 

598 v. Oxford English Dictionary (OED). Entrada “folk”.
599 Diccionario de lengua española. Entrada “folclore”.
600 Ib.



243 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

lengua hallamos una palabra clave en las intenciones de Heidegger: 
tradición, que junto al espíritu y el lenguaje constituirán los tres ejes 
sobre los que se mantiene el pueblo. 

Podemos decir de algún modo, siguiendo el lenguaje de la 
metafísica tradicional, que el pueblo es la esencia de una sociedad, 
porque la ciudadanía pervive a pesar de los cambios estatales. El 
pueblo tiene que ver con la tierra y con lo apegado a ella, tiene que 
ver con el folclore. En definitiva, tiene que ver con la comunidad. 
Hablar de pueblo es hablar de tradición puesto que ésta se liga 
al espíritu del pueblo. Un pueblo se proyecta hacia un futuro pero 
no viene de la nada, sino que, siguiendo la pauta de pensamiento 
heideggeriana, ya está-en-el-mundo.

4.4.2.3. Tradición, espíritu y lenguaje

Consideramos que lo que describe lo que un pueblo (Volk) es, su 
“eseidad”, lo componen tres factores, los cuales se deben de tener 
en cuenta para exponer el estatuto ontológico del mismo. Estos tres 
factores son: la tradición, el espíritu y el lenguaje.

La idea de tradición es importante dentro del pensamiento filosófico 
de Heidegger. Su tan reiterado vínculo político con el nazismo viene 
dado a partir de profesar un nacionalismo a ultranza y un arraigo a la 
tierra, la tierra alemana, la patria, el pueblo alemán. El pueblo (Volk) 
está conforme a la tradición. Esa tradición se liga al espíritu mismo 
del pueblo. Del mismo modo que sucede con la existencia individual 
en clave de temporalidad, el Volk se proyecta hacia un futuro y, del 
mismo modo, no viene de una nada, sino que en cierto modo, siempre 
es-en-el-mundo. Por supuesto, hay diferencias entre el modo de ser-
en-el-mundo de la existencia individual y el de la existencia colectiva, 
en gran parte porque ese Volk constituye precísamente el mundo al 
que la existencia individual ha sido arrojado. 



244 

FERNANDO GILABERT BELLO

El Volk alberga un conjunto de tradiciones en las que la existencia 
está inmersa, configurando a partir de las mismas la visión del mundo 
del existente. El porqué de la importancia de la tradición como uno 
de los factores determinantes de una analítica del pueblo, radica 
precísamente en otro de esos factores determinantes, a saber, el 
espíritu (Geist). Ahora bien, Heidegger advierte que Geist no es un 
término que pueda emplearse en su filosofía, como señala varias 
veces en Sein und Zeit601. Pero en los textos de los años de auge del 
nazismo, lo emplea contínuamente para referirse a un elemento de 
comunión, un elemento que une a la comunidad602. A este respecto, 
Derridà señala que el Geist no fue nunca uno de los temas favoritos 
de Heidegger por la sospecha de metafísica que recae sobre dicho 
término, pero que toda la obra heideggeriana está imantada por 
dicho término603. Pero es necesario señalar que el espíritu tiene un 
lugar de excepción en las investigaciones porque no ha sido objeto 
de interés en los estudios heideggerianos, si exceptuamos el trabajo 
de Derridà. Además, Geist tiene la particularidad de que en el léxico 
empleado por Heidegger, en sus trabajos de los albores de los años 
treinta, no puede ser una mera traducción del griego πνεῦμα ni del 
latín spiritus, sino que, precísamente por no estar en primer plano 

601 v. SuZ. s. 22, p. 43 (también, s. 46, p. 67; s. 48, p. 69; o s. 117, p. 137).
602 En los volúmenes de la GA, Heidegger evita el empleo del término Geist siendo 
coherente con lo enunciado en Sein und Zeit (ver nota anterior). Sin embargo, en 
las notas recogidas en clase por los alumnos de principios de los años treinta sí 
se alude a ese término (p. e. en la Guide to the Helene Weiss Heidegger lecture 
notes, 1920-1949, Universidad de Stanford. Archivo de California). Del mismo 
tenemos la correspondencia, por ejemplo, con su hermano Fritz (Heidegger, M./
Heidegger, F. Briefwechsel 1930-1949. En HoMolka, W./Heidegger, A. Heidegger 
und der Antisemitismus. Friburgo de Brisgovia, Herder, 2016). De todos modos, el 
texto clave de esos años, el discurso del Rectorado, menciona explícitamente al 
espíritu, como modo de guía y misión de la Universidad y del pueblo alemán (cfr. 
GA 16, ss. 107-117).
603 derridà, J. De l’esprit. Heidegger et la question. cit. pp. 15-16.



245 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

del lenguaje empleado, alberga una autoridad que parece que está 
más allá de la historia de la ontología. 

Ahora bien, el Geist, en Heidegger, está sujeto a la temporalización. 
No es algo que sea heredado aunque pueda parecerlo. Más bien es 
Zeitgeist, espíritu del tiempo. La aclaración pertinente es conforme 
al binomio propio de la modernidad entre tradición y progreso, otra 
nueva vuelta de tuerca a la querella entre antiguos y modernos. Los 
tiempos que corren, los tiempos de la Ge-Stell, han instaurado este 
binómio de tradición y progreso como una antítesis, como dos cosas 
opuestas. Pero esto es una interpretación vulgar que impone que lo 
tradicional es un mirar al pasado mientras que lo progresista sería  
un mirar hacia el futuro. De este modo puede oponerse una filosofía 
arqueológica frente a una filosofía teleológica604. La base de esta 
antítesis moderna se halla precísamente en una de los grandes hitos 
del camino hacia el mundo moderno: el parlamentarismo inglés, 
donde se establecen dos grupos políticos rivales, whigs y tories, 
progresistas y tradicionalistas605. 

Pero en Heidegger, la tradición es más que una mirada nostálgica 
al pasado. Podemos advertir que es un señalar el de-donde-venimos 
con vistas a proyectar un hacia-donde-vamos. Ese de-donde-
venimos, la tradición, es heredado, pero no así lo es el espíritu. 
El espíritu va acorde a los tiempos y es lo que mira y enjuicia la 
tradición, y en función de ese juicio que emite, actúa de una forma 
u otra. Así, el Volk, que está inmerso en la tradición, es ante todo 

604 Un excelente trabajo que contrapone estas dos teorías filosóficas sería el 
ensayo de Paul Ricoeur sobre Freud (De l’interpretation. Essay sur Sigmund 
Freud. París, Le Seuil, 1965), en el cual plantea que lo que el psicoanalista hace es 
una regresión al pasado para proyectarse al futuro, frente a la filosofía hegeliana, 
según la cual todo lo hecho y por haber se hace con vistas al futuro, representado 
por el absoluto.
605 cfr. kearney, H. op. cit. pp. 17 y ss. También toulMin, S. Cosmopolis: The hidden 
agenda of Modernity. Chicago, University of Chicago Press, 1990.



246 

FERNANDO GILABERT BELLO

espíritu, en tanto que la comunidad es la que enjuicia a su propia 
tradición conforme a sus propios intereses proyectivos. No puede 
negarse el pasado pero hay épocas más críticas que otras con 
su propia tradición y, de igual modo, hay que épocas que miran al 
pasado con nostalgia y pretenden recuperarlo, épocas clasicistas, 
como el Renacimiento, basados en el mirar al pasado y pretender 
recuperarlo606. En nuestro tiempo globalizado se da la paradoja de 
que tradiciones que no son nuestras se han entremezclado con las 
propias en aras del futuro común, por lo que nuestra sociedad no 
puede ampararse bajo un concepto tradicional sustentado en algo 
así como una esencia de la sociedad, sino que más que a esencia 
remite a lo estacionario de la sociedad.

El pueblo, como modo del ser-con propio, puede exponerse 
en tres aspectos fundamentales: tradición, espíritu y lenguaje. Ya 
hemos hablado de la tradición y del espíritu. El tercer aspecto, el 
lenguaje, va un paso más allá, puesto que sirve de nexo articulador 
entre los otros dos aspectos citados. Esto se debe a que el lenguaje 
envuelve todo aquello que abarca la comunidad, el Volk. Pero para 
aclarar el porqué de la importancia del lenguaje en esta triada que 
denota la existencia colectiva, hay primero que reseñar de nuevo la 
existencia individual y la importancia que tiene para ésta también el 
lenguaje.

Ya señalamos la importancia que tenía el existenciario del lenguaje 
en la constitución del vínculo con los otros, puesto que nos permite 
compartir el mundo. Porque interaccionamos con el mundo mediante 
el lenguaje, es necesario el análisis del elemento lingüístico para 
clarificar nuestra relación con el mundo. Este lenguaje es configurado 

606 Los periodos clasisicistas, como el Renacimiento, son periodos que tienen como 
base este mirar al pasado y pretender recuperarlo. En Portugal existe el término 
saudade, que en castellano se ha traducido erróneamente como “nostalgia”. La 
nostalgia es siempre de algo pérdido pero la saudade no. La saudade es nostalgia 
de un pasado mejor que nunca se tuvo.



247 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

por el pueblo a través del idioma común. Sólo en la medida en que 
interpretamos mediante el lenguaje lo que ocurre en nuestra propia 
situación, es como podemos tomar conciencia de nosotros mismos, 
ya que la necesidad del uso del lenguaje es siempre inherente a la 
existencia, el hablar es algo determinado ontológicamente.

Pero hay en el lenguaje otra dimensión que tiene que ver 
propiamente con aquello que es el pueblo. Encontramos que la 
sociedad global es una inabarcable torre de Babel. Cientos, miles de 
lenguas se hablan en el mundo. Esa multiplicidad lingüística es uno 
de los espectros que el espíritu globalizado pretende aunar. Sobre 
todo, porque esa multiplicidad lingüística ha llegado hasta el punto 
de no ser sólo una multiplicidad idiomática, sino una multiplicidad de 
voces. Porque no hay un pensamiento único en la medida en que uno 
nunca está solo. De ser así, caeríamos en la trampa del solipsismo. 
Siempre estamos en el mundo con los otros, y esos otros, con sus 
voces, son los que dados en su conjuntos constituyen la sociedad.

Hemos desgranado la noción de Volk en una triada que 
consideramos que es fundamental para exponer la posibilidad de una 
política de corte heideggeriano, la que pudo haberse desarrollado 
en la primera mitad de los años treinta, los años posteriores a Sein 
und Zeit. El Volk, el pueblo, la colectividad, la comunidad, resulta 
ser aquello que en cierto modo puede dotar de ser a la existencia 
propia en tanto que dota de mundo y, por tanto, dota de sentido a 
lo que uno mismo “es”. En la unión de tradición, espíritu y lenguaje 
es donde se convive con los demás. Esto es, es donde se da la 
estructura ontológica fundamental del ser-con. Ese ser-con puede 
ser la base de una teorización y una praxis de la vida en comunidad 
a partir del pensamiento de Heidegger, alejado de la barbarie y la 
política que supuso el nazismo. 



248 

FERNANDO GILABERT BELLO

4.4.2.4. Ser-con y Volk: la primera posibilidad de una política 
heideggeriana

Una política de corte heideggeriano ha de pasar primeramente por 
el sentido que tiene la comunidad, el Volk, los otros con los que 
somos. Los otros en su conjunto son los que constituyen la sociedad. 
Siempre estamos con esos otros, siempre somos con los demás, 
que no están ahí por y para uno mismo, sino que tienen entidad e 
identidad propia, tienen voz y, por supuesto, pensamientos distintos 
a los de uno mismo. Esa multiplicidad de voces e ideas constituyen 
la sociedad, la cual es un mundo en común. Los otros, a diferencia 
de las cosas, de los útiles que hay en el mundo, son entes que 
tienen la forma tal del existente y que, de igual modo, son-en-el-
mundo, pero comparecen intramundánamente, comparecen en el 
mundo de la existencia. Así, el ser-con, el segundo existenciario que 
anteriormente hemos señalado, implica reciprocidad porque somos 
con los otros en el modo de ser uno para otro607. De este modo, el 
trato con los otros no es un mero co-estar-ahí dentro de un mundo, 
sino que el con tiene el modo de ser de la existencia608. El ser-en-sí 
intramundano es la co-existencia. 

El otro no comparece en una aprehensión de sí mismo que 
comienza con la distinción de un sujeto individual frente a los otros, 
sino que lo hace en el mundo donde un existente individual se halla, 
donde circunspectivamente ocupado se mueve por su mismo ser. No 
es que primero se identifica el existente, sabe de sí mismo, y luego 
de los otros, sino que primeramente se encuentra con los otros en 
el mundo, los identifica y a partir de ahí pregunta por su mismidad. 
Ese otro es también un existente, no es un objeto, si bien pueden 
ser tratados como tal, como sucede, por ejemplo, en el caso de la 

607 BZ. s. 113, p. 36-37.
608 cfr. SuZ, s. 125, p. 145.



249 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

esclavitud609 o en el de las estadísticas. Nuestro hacer se condiciona 
más por ellos que por los útiles que encontramos en nuestro derredor. 
Ahora bien, la diferencia de uno mismo con respecto de los demás 
no parte de una identificación propia. No se es algo previo, sino 
que se está arrojado al mundo. Antes de la autocomprensión, se 
observa a los demás y, a partir de lo observado, se establece lo 
que nos diferencia, aunque sean cosas simples y banales, aunque 
sean perogrulladas610. Determinarse como un yo aislado y unívoco, 
determinarse como una sola voz, como pretende el neoliberalismo 
dentro de la sociedad global, no es posible puesto que no hay una 
voz privilegiada, sino múltiples voces fruto de la co-existencia. La co-
existencia constata que también hay otros “iguales” que nosotros al 
no ser una determinación existencial, sino una condición que surge 
cada vez por la presencia de los demás. El existente se encuentra a 
sí mismo en lo que hace, por lo que determinarse como un “yo” ha 
de entenderse desde la espacialidad existencial, esto es, este “yo” 
no es un punto privilegiado en el espacio, sino que es un ser-en, la 
existencia se comprende desde el mundo en que está arrojado. Y 
como estar arrojado es como co-existe.

Co-existencia y convivencia no son un mero encontrarse juntos 
de varios individuos, sino que caracteriza al individuo en sí, en tanto 
que caracteriza la existencia propia de los otros en la medida en que 
la misma es dejada en libertad para un co-ser mediante el mundo. 
La existencia sólo es co-ser en la medida en que comparece para 
otros y, por ello, ese co-ser ha de ser interpretado desde el cuidado 

609 Es interesante para esta cuestión el capítulo que en la Fenomenología del 
Espíritu dedica Hegel a la dialéctica entre amo y esclavo (v. Phänomenologie des 
Geistes. cit. pp. 145-155).
610 Puede verse la interesante conferencia de Jacques Lacan en el congreso de 
psicoanálisis de Zurich de 1949 Le stade du miroir comme formateur de la fonction 
du Je (En Ecrits 1. París, Le Seuil, 1966. pp. 93-100).



250 

FERNANDO GILABERT BELLO

(Sorge), en tanto el otro es objeto de solicitud (Fursorge)611. La 
solicitud implica al otro en tanto que lo ayuda a hacerse transparente 
en su cuidado y libre para él. Por la solicitud, el ser-con se funda 
sobre lo que recae la ocupación. Esa co-existencia toma la forma 
de pueblo y constituye lo que podríamos llamar un “nosotros” que 
posee una ocupación común, un hacer común, y que ya hemos visto 
que tiene como base una tradición, un espíritu y un lenguaje. La 
convivencia con los otros que se dedican a lo mismo suele nutrirse 
de la desconfianza pero el compromiso en común con lo mismo 
se decide desde la existencia exprésamente asumida, por lo que 
hablar de univocidad como hace el liberalismo, implica anteponer 
el “yo” al colectivo. La solidaridad posibilita el sentido de las cosas, 
así, el co-ser es lo que permite la liberación612. El mundo puede 
liberar a los otros por el ser-con. El co-habitar existencial siempre 
es por-mor-de otros, en el ser-con los otros ya están abiertos en su 
existencialidad. Esta apertura al otro implica que en la comprensión 
de ser del existente individual ya se da la comprensión del otro. El 
conocimiento recíproco se funda en ese co-habitar, habiendo una 
relación con los otros que es constitutiva de la existencia misma. El 
ser-con se torna en la proyección a otro del propio ser para consigo 
mismo.

De este modo es como el ser-con, bajo la forma del pueblo, es 
como puede ser el fundamento de una política heideggeriana que 
parta de una ontología de lo político, ya que es un exponente de la 
estructura ontológico-existencial. El pueblo es la existencia plural en 
tanto que representa el modo de ser de la comunidad. En el mundo 
globalizado en el que vivimos no podemos basarnos en el solipsismo 
de una identidad propia, ni siquiera en la de una voz dominante, 
como sucede en el imperialismo encubierto en ese neoliberalismo. 
Más bien, nuestra labor ha de ser establecer una identidad 

611 cfr. SuZ. s. 121. p. 141.
612 Ib. s. 121. p. 141.



251 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

circunstancial, en función de los otros a los que advenimos. Esos 
otros serán entonces la base que ha de configurar nuestra idea de 
comunidad, tratar a los otros como iguales y no como extraños, en 
aras de la posibilidad de una cooperación. Esa gestión de la otreidad 
que debemos llevar a cabo pasa por esos otros sin rostro, esos otros 
que vemos en nuestra cotidianeidad. De ahí que el objetivo sea 
llegar a una comunidad “propia”, siguiendo las modalidades del ser 
de la existencia.

4.4.2.5. Hacia un ser-con propio: Sociedad y comunidad

Podríamos fijar el inicio para la posibilidad de un pensamiento 
político en 1927, en Sein und Zeit. En el camino en que se labra esta 
obra, también hubo lugar para lo político. Ejemplo de ello es la citada 
conferencia que impartió en la Sociedad Teológica de Marburgo en 
1925, donde ya se habla del ser-con613. Pero en la considerada obra 
magna de Heidegger es donde se aglutinan todos los elementos 
que fue exponiendo en las lecciones, conferencias y otros escritos 
anteriores a su publicación en 1927, así como un giro que ha sido 
considerado como una aporía.

El propósito general de Sein und Zeit es llevar a cabo una 
hermenéutica del sí mismo, trata del cuidado de sí a partir de la 
angustia. Todo el trabajo de los años veinte de Heidegger gira en 
torno a esta obra y por ende a esta hermenéutica de sí, a esta 
analítica existencial. Pero Sein und Zeit encierra una trampa que 
origina el pensamiento del Heidegger de los años treinta, cuando 
se produce lo que se ha llamado la Kehre. Un giro en el camino, 
un viraje hacia otras posibilidades en la pregunta por el ser. En un 
primer momento, la época en que se origina el texto de Sein und 

613 v. BZ. s. 113, p. 36-37.



252 

FERNANDO GILABERT BELLO

Zeit, bajo la influencia de la fenomenología husserliana, la pregunta 
de Heidegger es acerca del sí mismo, de la existencia propia, como 
aquel ente que puede elaborar de nuevo la pregunta por el sentido 
del ser. Pero a partir de Sein und Zeit, incluso al final de esta obra 
ya se señala614, la pregunta por el sí mismo cambia a una suerte de 
existencia propia en colectivo. 

No es que antes Heidegger no se hubiera preocupado por el 
problema de los otros. Según la analítica existencial que lleva a 
cabo en Sein und Zeit, uno es arrojado a un mundo donde no está 
solo, sino que se está con otros, en una sociedad. Esos otros serán 
el interés de Heidegger a partir de entonces. Ya en el curso de 1929-
1930, el curso que se había inaugurado con Was ist Metaphysik?, 
Heidegger plantea la pregunta por el colectivo615. Podemos señalar 
entonces que si durante los años veinte, en el camino que labra Sein 
und Zeit, el interés de Heidegger es la existencia individual, durante 
el inicio de los años treinta será la existencia colectiva, una suerte 
de nosotros. Esto es, se ha pasado de preguntar por el sí-mismo a 
preguntar por el nosotros-mismos.

Ahora bien, este nosotros mismos es un modo propio de ser 
sí-mismo en plural. El modo impropio de la colectividad toma la 
forma de la sociedad del das Man, por lo que se reclama un tipo de 
colectivo propio, que es lo que creemos que Heidegger pretendía 
esclarecer antes del giro de su pensamiento hacia la historia del ser. 
Ese colectivo propio tomaría la forma de la comunidad. La meta es 
recuperar un sí-mismo colectivo, esto es, Volk. De ahí que el término 
adecuado remite a los discursos volkisch de la época, cargados de 
significación política: comunidad popular (Volkgemeinschaft)616.

614 SuZ. ss. 382 y ss., pp. 396 y ss.
615 GA 29-30. s. 114, p. 108.
616 lytHgoe, E.; rossi, L. A. op. cit. p. 106.



253 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

La comunidad popular es el modo de ser propio del colectivo, pero 
para llegar a ella hay que ver antes qué características presenta 
el modo de ser impropio de ese mismo colectivo y cómo se da en 
el mundo moderno en el que nos encontramos. Ese modo de ser 
impropio de un grupo de personas es la sociedad, la cual es dada en 
el modo de vida impersonal del das Man. La convivencia cotidiana 
que se da en la sociedad está subsumida, como hemos visto, bajo 
el manto de la impropiedad. La metrópoli global en la que vivimos, el 
escenario de la Ge-Stell y del neoliberalismo que lleva al nihilismo, 
está atravesada por el consenso social, que no es advertido por 
la existencia inmersa en el das Man. Ese consenso es la base de 
la sociedad: una multitud de individuos incapaces de una acción 
unitaria617. Respecto de la sociedad, Heidegger siempre rechazó 
que esa concepción que denotaba a los demás como un eco de 
la impropiedad fuera una crítica a la cultura, tal y como hemos 
señalado en los precedentes que han visto la posibilidad de una 
política a partir de Heidegger. El problema para considerarla como 
tal es un factor ontológico que introduce en Sein und Zeit, donde 
además de caracterizar ónticamente la cotidianeidad, reivindica 
un estatuto ontológico para el das Man618, que es considerado un 
existenciario estrechamente ligado a ese otro que es el ser-con. 
Ese das Man toma el rol de sujeto en la cotidianeidad, a pesar de 
que el existente se concibe en ella a sí mismo como un yo-sujeto, 
y su descripción óntica incluye la co-existencia con los otros como 
convivencia fáctica. Pero su carácter ontológico indica su dominio 
en el modo de ser impropio. Ese doble movimiento óntico-ontológico 
denota la peculiaridad que presenta la esfera de lo público, la cual 
se hace patente en las sociedades modernas. Porque la esfera del 
das Man está ligada a la vida fáctica, no es sólo una opinión que la 
trasciende, sino que abarca el mero vivir cotidiano.

617 GA 20. s. 329, p. 310.
618 lytHgoe, E.; rossi, L. A. op. cit. p. 154.



254 

FERNANDO GILABERT BELLO

La despersonalización de la sociedad moderna tiene su culmen en 
la metrópoli, donde predomina la abstracción y el intercambio sobre 
la concreción y el valor de uso619. Esa es la conexión con la Ge-Stell 
y el neoliberalismo, donde el hombre se convierte en mero portador 
de aquello que él mismo ha creado. La ciudad pequeña, la ciudad 
de provincias, está marcada por la concreción, la división del trabajo 
poco desarrollada, la producción para la subsistencia, los roles 
sociales poco flexibles y el predominio de la vida emocional sobre la 
abstracción. Pero la metrópoli se basa en la economía dineraria y es 
la sede de los intercambios, hasta el punto de haber una incitación 
permanente a los sentidos para crear nuevas necesidades620. El 
individuo de las sociedades está en permanente contacto con los 
demás, pero ese contacto se nutre de la desconfianza, la cual puede 
derivar bien en hostilidad, bien en indiferencia. El individuo de las 
sociedades tiene una autonomía siempre creciente, buscando cada 
vez más el beneficio del propio interés, el cual está amparado en el 
marco de la legalidad, que de forma impersonal rige formalmente las 
decisiones de los miembros de una sociedad. 

A las sociedades se opone la comunidad. La comunidad es 
presentada como una vida social orgánica, ordenada según lazos 
sociales donde el individuo autónomo no es relevante pero que 
aporta seguridad y estabilidad621, desprendiéndose su sentido de 
las actitudes y el contexto de la comunidad. El acontecer de la 
comunidad es análogo a empuñar el propio ser por parte del existente 
individual: la comunidad propia es una posibilidad, pero para que 
se realice es necesario una modificación existencial que permita 
su alumbramiento, la cual se liga a la comprensión del sentido del 
ser622. En la sociedad impropia, la existencia no es verdaderamente 

619 Ib. p. 158.
620 Ib. p. 159.
621 cfr. tönnies, F. Gemeinschaft und Gesellschaft. Berlín, De Gruyter, 1998.
622 lytHgoe, E.; rossi, L. A. op. cit. p. 111.



255 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

libre, sino que sólo puede alcanzar su libertad en una existencia 
propia, tomando en el colectivo la forma de la comunidad, que es la 
que posibilitaría la comprensión de su ser auténtico, abriendo así la 
posibilidad de una propiedad colectiva, diferente de la convivencia 
cotidiana.

La comunidad no es un término que aparezca políticamente en 
el vocabulario de Heidegger. Sin embargo es destacable la carta 
que envía a Karl Jaspers el 14 de Julio de 1923623, donde habla de 
comunidad de lucha para tranformar fundamentalmente la filosofía. 
Si el fin perseguido por la analítica existencial expuesta en Sein und 
Zeit responde a una verdad individual, tiene como resultado una 
singularidad extrema. Sin embargo, hacia el final de dicha obra, 
Heidegger se atreve a incursionar en el sentido de la comunidad, en 
tanto que apropiación del ser-con, como algo diferente de la sociedad 
impropia. La comunidad es acontecer del pueblo, el cual es la 
posibilidad más originaria en que la existencia puede resolverse. La 
comunidad se presenta como la realización del destino del pueblo624, 
adquiriendo así el sentido de lo político la ontología expuesta en 
Sein und Zeit. Esa comunidad es el destino de la sociedad, puesto 
que si la existencia se atreve a empuñar su propio ser, tendrá lugar 
la comunidad propia625.

Ahora bien, hay que destacar que esta propiedad se alcanza 
desde la constitución de la historicidad, que supera con creces el 
modo de entender la historia vulgar, que es propio de la convivencia 
cotidiana. El destino común que surge de la vida en comunidad se 
contrapone a ser uno con el otro en el modo cotidiano. No es una 
mera suma de los destinos individuales, sino que la verdadera unión 

623 Heidegger, M./JasPers, K. Briefwechsel 1920-1963. Frankfurt am Main, 
Klostermann, 1990.
624 SuZ. s. 384, p. 398.
625 lytHgoe, E.; rossi, L. A. op. cit. p. 168.



256 

FERNANDO GILABERT BELLO

nace del común entregarse a la misma causa. Heidegger afirma, 
además, que ese destino se libera en el compartir y en la lucha626. 
Desde esa óptica podría formularse una teoría política que tenga 
como núcleo la idea de comunidad popular.

4.4.2.5.1. Una propuesta política a partir del Volk: Populismo 
volkisch

Ahora hemos de volver a reiterar la idea general que se sostiene 
al respecto de la participación política de Heidegger en el nazismo: 
que Heidegger evidentemente se adherió al NSDAP, pero sin 
estar claro si se entusiasmó con el espíritu revolucionario de los 
años treinta en Alemania o había en su filosofía unas directrices 
políticas pro-nacionalsocialistas. Nuestra intención no es averiguar 
la verdad al respecto. Sin embargo, sí nos sale al paso la cuestión 
de lo que le llevó a adherirse a este movimiento, entre otras cosas 
porque hay influencias en su modo de entender la política de las 
corrientes volkisch de la época627, que abogaban por una revolución 
conservadora contraria a la República de Weimar y que finalmente 
no se llevó a cabo, pero que sirvió de caldo de cultivo para el postrero 
auge del nazismo628. Con estos teóricos volkisch, como Carl Schmitt 
o Ernst Jünger, ya hemos señalado que Heidegger tuvo acuerdos y 
desacuerdos629.

A qué se debe esta influencia puede rastrearse en el mismo 
planteamiento que de la filosofía tiene Heidegger: a pesar de 

626 SuZ. s. 384-385, p. 398.
627 bourdieu, P. op. cit. p. 19 y ss.
628 Como uno de los bastiones de los movimientos volkisch podemos destacar a 
la Sociedad Thule, dirigida por Alfred Rosemberg, quien fue uno de los grandes 
teóricos del nazismo.
629 safranski, R. op. cit. s. 209, p. 213; s. 267, p. 269.



257 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

la abstracción de su pensar cuando alude al ser y a lo ente en 
su totalidad, la pregunta por lo fáctico de la vida cotidiana es su 
punto de partida filosófico630, y eso fáctico implica asumir de lleno 
el espíritu de la época. Heidegger es un pensador de su tiempo y 
su época y los hechos vividos en Alemania en la primera mitad del 
siglo XX condicionan su pensamiento. La Alemania de entreguerras 
es una época marcada por la demanda de la reflexión acerca de la 
situación de crisis de aquellos años, tras el trauma de la I Guerra 
Mundial. La guerra y la posterior crisis marcaron, como ya sabemos, 
a toda una generación de intelectuales alemanes, la generación de 
Heidegger, lo cual se reflejó en los discursos sobre la era de masas 
y la técnica, la fascinación por la guerra y la muerte y la rebelión 
contra el poder y la burguesía631. Esta generación se desarrolló 
en un proletariado universitario al margen de la Universidad, que 
tomó en algunos casos posiciones conservadoras, nacionalistas y 
xenófobas632, pero en otros casos derivó en una izquierda radical633, 
si bien con menos relevancia en la historia, pero tanto uno como 
otro bando presentaban la crisis como un símbolo de decadencia 
de la civilización occidental634. Frente a esa decadencia se persigue 
un nuevo modelo que sólo tomará forma tras la II Guerra Mundial 
en la figura del emboscado de Jünger, quien busca en el bosque 

630 XolocotZi, Á. Fenomenología de la vida fáctica. México D. F, Plaza y Valdés, 
2004. p. 14.
631 bourdieu, P. op. cit. p. 19.
632 Por ejemplo, el caso más reseñable de teórico derechista es el de Carl Schmit, 
pero también otros como el periodista Hans Zehrer o Max Hidelbert Boehm.
633 Los ejemplos tempranos son los de Rosa Luxemburgo y Karl Liebknecht. Más 
adelante el Instituto de Investigación Social (la Escuela de Frankfurt), el filósofo 
marxista hungaro pero entonces instalado en Alemania Gyorgy Lukács o el poeta 
Erich Mühsam siguieron la estela de la izquierda hasta que tuvieron que emigrar 
por la llegada al poder de los nazis (o, como en el caso de Mühsam, murieron en 
un campo de concentración).
634 cfr. sPengler, O. op. cit.



258 

FERNANDO GILABERT BELLO

una concepción auténticamente alemana de la libertad más allá de 
la burguesía ilustrada635. Esos teóricos volkisch poseían una matriz 
ideológica común que engendra una visión del mundo basada en 
oposiciones636.

Que Heidegger pertenece a esta cosmovisión está claro, pero sin 
embargo se tiende a pensar su trabajo como a-histórico637, lo que le 
da cierto carácter de apoliticidad, al estilo de las grandes obras del 
pensamiento universal, como la Crítica de la razón pura de Kant o el 
Discurso del método de Descartes. Sin embargo, podemos encontar 
trazos volkisch en Heidegger, por ejemplo en el análisis que hemos 
visto que hace del das Man, la masa impropia de un mundo dominado 
por la burguesía. Porque en el fondo, todo pensador lleva consigo 
cierto compromiso político que de algún modo ha de verse reflejado 
en sus textos, aunque su campo de trabajo sea muy distinto del 
mismo638.

Hemos visto la posibilidad de que Heidegger estuviera vinculado 
a una suerte de ideología volkisch, esto es, una suerte de populismo 
conservador. Ahora bien, podemos desarrollar también un populismo 
de izquierda que tuviese como sentido último la comunidad en su 
modo de ser propio a partir de lo expuesto. Ahí podría darse una 
suerte de política heideggeriana. 

El populismo como corriente política implica atraerse a las clases 
medias y más desfavorecidas frente a un elitismo dominante. Para 
aludir al populismo, hemos de señalar dos tipos de política enfrentadas. 
De un lado, tendríamos una política elitista, en la que una minoría 
rige a la multitud y en la que la integración en la misma, esto es, ser 

635 v. Jünger, E. “Der Waldgang”. SW7 Essays 1. Betrachtungen zur Zeit. Stuttgart, 
Klett-Cotta, 1980.
636 bourdieu, P. op. cit. p. 32.
637 cfr. steiner, G. op. cit. p. 13.
638 bourdieu, P. op. cit. p. 14.



259 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

uno de los actores activos del escenario de la política, implica trepar 
y saber desenvolverse en un sistema piramidal y estamentario. Esta 
política vertical tiene como modelo el Antiguo Régimen, a pesar de su 
predominio en las sociedades tardomodernas, como la democracia 
estadounidense y el parlamentarismo inglés, o las mal llamadas 
repúblicas populares de la Unión Soviética y China. La verticalidad 
estriba en que el miembro de la sociedad que tenga cierto interés 
en la política, si quiere hacer algo en la misma, se ve impelido a ir 
“subiendo escalones”, dentro del partido, para así poder materializar 
sus demandas, las cuales, en ese ascenso, se van tornando más 
acordes a una ideología promovida desde la élite del partido, porque 
sólo se sube de nivel siendo acorde a los requerimientos que en ese 
nivel hay.

Del otro lado, frente a esta política elitista-vertical tendríamos 
el populismo, que reclama la horizontalidad. La base de la política 
para el populismo son las demandas del pueblo. A partir de estas 
demandas, el proyecto político populista se erige como defensor 
de los intereses generales de la población. Las demandas políticas 
son las que configuran la identidad de un determinado pueblo639. 
A diferencia de los sistemas elitistas, tras el pueblo no hay una 
expresión de ideología para el populismo640, sino que se articula 
única y exclusivamente mediante demandas. Pero aunque estas 
demandas son múltiples y variadas, existe una demanda ulterior que 
es la que engloba al resto: la demanda democrática. Ahora bien, esta 
democracia no tiene nada que ver con la democracia impersonalista 
que surge como vástago político del das Man impropio. La 
democracia populista presupone un carácter igualitarista al no haber 
una preeminencia de una demanda política sobre otra, del mismo 
modo que no hay una preeminencia al respecto del ser de ningún 
ente sobre otro ente. El populismo configura su ideología a partir de 

639 laclau, E. La razón populista. cit. p. 9.
640 Ib. p. 97.



260 

FERNANDO GILABERT BELLO

las demandas y/o acciones, mientras que la política elitista configura 
sus demandas y/o acciones en función de la ideología. Esto es lo 
que diferencia fundamentalmente a una y otra forma política.

Actualmente, el populismo es uno de los temas centrales del 
debate filosófico-político, sobre todo a raíz de la irrupción en el main 
stream de la política de nuevas formaciones que reclaman su sitio 
tanto a la izquierda como la derecha de las formaciones clásicas 
de los sistemas democráticos globales641. De esta forma de hacer 
política se ha dicho mucho de manera muy dispar, pero hay una 
serie de mecanismos de acción que son comunes en toda esta 
diatriba, como el predominio del planteamiento emocional sobre el 
racional, la adhesión incondicional al líder o una fuerte movilización 
social entre otros. Si nos guiamos por estas estrategias, podemos 
ver que han habido en la historia reciente infinitud de movimientos 
populistas con una idea política prefijada por los paladines de cada 
uno de ellos: del “Milagro de Aznar”642 al movimiento cocalero-
aymara de Evo Morales643, de Podemos a la irrupción de Trump en 
la presidencia estadounidense644.

Si es nuestra pretensión elucidar la posibilidad de un populismo 
heideggeriano, es necesario tener en cuenta el das Man, pero 

641 Ernesto Laclau es el teórico de más renombre que formula unas tesis sobre 
el populismo pero podemos encontrar mucha bibliografía reciente en castellano. 
Así podemos citar los trabajos de Fernández Liria (En defensa del populismo. 
Madrid, Catarata, 2016), Villacañas (Populismo. Madrid, La huerta grande, 2016) 
o Verstrynge (Populismo. El veto de los pueblos. Barcelona, El viejo topo, 2017).
642 kaMM, T. & VitZtHuM, C. “Spain is booming as it moves to meet EU monetary 
pact”. The Wall Street Journal.  20/05/1997. (https://www.wsj.com/articles/
SB864076332524104500)
643 fanJul, G. “Bolivia: populismo del bueno”. El País Digital. 23/11/2011. (https://
elpais.com/elpais/2011/03/23/3500_millones/1300858200_130085.html).
644 PéreZ coloMé, J. y llaneras, K. “De Trump a Podemos: ¿Qué es exactamente 
el populismo?”. El País Digital. 14/11/2016. (https://politica.elpais.com/
politica/2016/11/14/actualidad/1479150607_282338.html).



261 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

teniendo claro que la masa a que se refiere con ese término no es lo 
popular, aunque pueda identificarse el populismo con la masa. Hay 
una diferencia fundamental entre das Man, como masa impropia, y 
Volk, que sería una comunidad propia, que nos remite a un compartir 
la co-existencia en espacio común donde los otros configuran una 
identidad propia, mientras que en la co-existencia impropia, no hay 
lugar para un compartir puesto que la alteridad pasa inadvertida 
en la cotidianeidad media645. El contrarresto a la sociedad impropia 
es la comunidad popular. Del mismo modo que el llamado de Sein 
und Zeit para superar el estado caído del existente individual, un 
colectivo que lleva una existencia impropia puede asumir aquello 
que es y constituirse en una comunidad propia. No es una tarea 
fácil, puesto que el no tener que preguntarse por la cotidianeidad 
alivia a la existencia de no tener que interrogarse de continuo, 
permitiendo hacer las cosas con mayor facilidad y comodidad. Pero 
al preguntarse por el carácter propio del pueblo, a éste se le da un 
lugar en la historia.

Si bien las ideas que Heidegger tiene acerca del pueblo y la 
comunidad son ambiguas, pudiendo originar una interpretación 
populista conservadora, en la línea volkisch, podemos señalar 
también similitudes con los nuevos populismos que parten de 
cuestionar lo que se entiende por democracia, sobre todo lo que 
hemos señalado como tardoparlamentarismo, que no lleva a una 
democratización real donde la titularidad del poder recaiga en la 
ciudadanía y la legitimación del gobierno sea acorde a un proceso 
electoral establecido contractualmente, sino que fomenta la irrupción 
de la masa impropia, con lo que una democracia real fracasaría al 
ser un ente impersonal (el “se vota”) el que tomas las riendas del 
sistema. La verticalidad del sistema tardoparlamentario no contempla 
las demandas populares porque el ciudadano, como el das Man, 

645 SuZ. s. 126, p. 146.



262 

FERNANDO GILABERT BELLO

no es nadie y es todos a la vez, convirtiéndose este sistema en la 
consumación del nihilismo político al no representar a nadie.

La tarea de un populismo heideggeriano debe ser la construcción 
de la comunidad popular en su modo de ser propio. Sólo mediante la 
re-apropiación del Volk puede llegar a establecerse una democracia 
real en base a la no preeminencia de uno sobre otro, lo que sería 
la horizontalidad reclamada, exponiéndose que la democracia no 
es lo mismo que unos intereses partidistas y verticales. Pero este 
planteamiento de una política a partir de un concepto deducible 
de Heidegger, el de comunidad propia, aunque puede resultar 
interesante, encierra una aporía que lo imposibilita.

4.4.3. La trampa de Sein und Zeit 

Sein und Zeit es sólo la primera parte de un compendio que iba a tener 
una continuación, bajo el título de Zeit und Sein, donde se expondría 
una segunda tarea fenomenológica (tras la analítica existencial), que 
consistiría en desbrozar tres momentos claves de la historia de la 
filosofía646. Pero dicha segunda mitad nunca fue redactada, sino que 
en su lugar se produjo el giro (Kehre) hacia otra forma de entender 
el pensamiento: como una historia de la metafísica occidental como 
la historia de la caída en el olvido del ser y su consecuente nihilismo. 

Mucho se ha escrito y trabajado acerca de la legitimidad de 
este viraje647 y de la segunda parte no escrita de Sein und Zeit648. 
Pero lo cierto es que redactar esa segunda parte siguiendo la 
pauta marcada de su obra principal era una labor imposible para el 

646 Ib. s. 39-40, p. 59-60.
647 Pöggeler, O. op. cit. ss. 162 y ss. p. 192 y ss.
648 cfr. HerrMann, F.-W. von. Heideggers “Grundprobleme der Phänomenologie”. 
Zur “Zweiten Hälfte” von “Sein und Zeit”. cit.



263 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

pensador de Meßkirch porque el final de la primera mitad conduce a 
una serie de aporías irresolubles respecto de la analítica existencial. 
La principal de todas es que en esa segunda parte se iba a poner 
de manifiesto la temporariedad del ser, que era más originaria aún 
que la temporariedad de la existencia649, pero esto no sería posible 
puesto que en Sein und Zeit se muestra que lo único que puede 
temporeizarse es el existente que se cuestiona por el sentido del ser 
y no al ser mismo650. 

Pero Sein und Zeit encierra una serie de aporías menores que 
conducen a esa aporía principal, mostrando que no había posibilidad 
de un fundamento último más allá de la existencia individual, que 
se caracterizaba por esa temporalidad. Ejemplo de ello sería que 
el existente es caracterizado por dos aspectos incompatibles entre 
sí que se intentan armonizar en la aperturidad: la facticidad, en 
tanto que ser afectado por el entorno y asociada a la disposición 
afectiva, y la existencia, ligada al carácter proyectivo del existente y 
vinculada al comprender651. La aporía que para nosotros tendrá más 
importancia reside en el sentido que la propiedad tiene respecto de la 
existencia con los demás, el modo de ser propio del ser-con. Hemos 
desplegado el modo de ser propio de la colectividad mediante el 
término del Volk, lo cual nos llevaría a la posibilidad del desarrollo 
de una política de corte heideggeriano. Pero esa aporía nos muestra 
que establecer una política como tal a partir de Heidegger no es 
posible, por lo que sólo sería posible establecer una ontología 
de lo político en cuanto tal, de hacer una mera fenomenología 
del ser-con, de nuestra situación en el mundo con respecto a los 
otros y no como un colectivo que, en el fondo, pueda poseer un 
carácter destinal en común. Por tanto, es necesario desplegar esa 

649 cfr. SuZ. s. 18-19, p. 39-40.
650 escudero PéreZ, A. “Ser y tiempo: Una obra interrumpida”. Eikasia. Revista de 
Filosofía. nº 41. 2011. p. 135.
651 lytHgoe, E.; rossi, L. A. op. cit. p. 22.



264 

FERNANDO GILABERT BELLO

aporía, para así poder hacer desde la ontología de lo político no 
una política de “máximos”, no una política que pretenda elucidar el 
modo adecuado de organización en el mundo globalizado de la Ge-
Stell y el neoliberalismo, sino una política de “mínimos” que tenga 
un remanente práctico para que el conflicto, lo que subyace en lo 
político, pueda ser solventado.

Lo político tiene como base la alteridad, el hecho de que hay 
otros. Esos otros también son afectados, como hemos visto, por los 
modos de ser propio e impropio. Si los otros nos los encontramos 
en la cotidianeidad, el vínculo con ellos está teñido de impropiedad, 
siendo el ser-con propio algo difícil de plantear, puesto que a la 
propiedad sólo se llega mediante las instancias singularizadoras de 
la muerte y la angustia, permitiéndonos romper con los demás con 
los que inmediata y regularmente nos identificamos en el das Man. 
En el camino de pensamiento de Martin Heidegger, la posibilidad 
de un ser-con propio está abierta en Sein und Zeit, como sabemos, 
a partir del carácter proyectivo del comprender, que permitiría a 
la existencia elaborar un modo de ser propio colectivo a partir del 
concepto de generación o Volk, esto es, en base a un estudio de la 
historicidad de la existencia, lo cual propiciaría la aparición de una 
comunidad propia, desde la cual hacer algo así como una política 
auténtica, que nosotros hemos querido reflejar en la posibilidad de 
un populismo.

Sin embargo, en Sein und Zeit ya se elucida que ese modo 
de ser propio de los otros no es posible, sino que los otros están 
condenados a la impropiedad: El temple anímico que posibilita el 
paso de la existencia impropia a la propia es la angustia, que es la 
que permite la comprensión de los éxtasis temporales. La angustia 
posibilita el distanciamiento respecto del ente intramundano para 
poder tematizar el mundo, que es lo que da sentido al ente. En 
la cotidianeidad, esto es, allí donde no nos distanciamos de lo 
intramundano, somos con los otros, incluso, cuando estamos solos, 



265 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

ya que la soledad es un modo deficiente del ser-con. Este vínculo 
con los otros se quiebra con la angustia, donde la desazón acaba 
por singularizar la existencia, abriendo el camino hacia su análisis, 
tal y como es expuesto en la segunda sección de Sein und Zeit. 
Este análisis de la propiedad de la existencia posibilita mostrar la 
temporalidad como sentido de ser del existente desde la singularidad 
ontológica que da la muerte. Esto es, sólo desde la individualidad se 
da la propiedad.

Pero Heidegger, a pesar de haber expuesto esto en Sein und 
Zeit, todavía parecía creer en la posibilidad de un ser-con propio. Sin 
embargo, dos años después de la publicación del considerado su 
trabajo magno, zanja las dudas al dotar al individuo moderno de un 
temple anímico fundamental que no era contemplado en 1927. En el 
curso de invierno de 1929-1930, Die Grundbegriffe der Metaphysik. 
Welt-Endlichkeit-Einsamkeit, alberga la pregunta ¿Quienes somos, 
pues, “nosotros”?652. Obviamente la pregunta está contextualizada 
y no se dirige a la humanidad en general, sino a la Alemania de 
finales de los años veinte del siglo pasado, o más aún, al colectivo 
universitario, que es a quien se dirigirá en el discurso rectoral de 
1933. Pero preguntarse por la posibilidad de un colectivo da lugar 
a plantearnos dicho texto a partir de lo que hemos elaborado al 
respecto de una ontología de lo político. 

Heidegger expone como temple fundamental el tedio, redefiniendo 
el temple anímico en relación con los existenciarios y como nexo 
de unión entre ser y existencia653. Si la angustia era un temple 
anímico que se asociaba con la propiedad y la singularización, el 
tedio tiene el carácter de lo impropio, por tanto el ser-con no tiene 
ninguna posibilidad de ser propio. Frente al aislamiento al que 
lleva la angustia, el tedio está asociado ya de por sí al das Man. Si 

652 GA 29/30. s. 103, p. 100.
653 lytHgoe, E.; rossi, L. A. op. cit. p. 22.



266 

FERNANDO GILABERT BELLO

en Sein und Zeit había una diferencia notable entre aquellos que 
son considerados resueltos en el modo de ser propio por haber 
precursado su propia muerte y quiénes no654, en Die Grundbegriffe 
der Metaphysik, no se llega a ninguna parte, puesto que el tedio 
profundo aplana y nivela, siendo sólo la filosofía aquella que permite 
que la existencia caída pueda ser liberada de ese tedio, pero sin 
aportar una teoría salvífica, sino tomando el papel singularizador 
de la angustia, haciendo que los otros, inmersos como uno mismo 
en el tedio, asuman este aburrimiento para forzarlos a no escapar 
mediante los pasatiempos y la curiosidad655.

La política de “mínimos” que proponemos debe de partir de la 
singularidad y debe ser entonces vocadora de una liberación para 
con los otros. A esa política de mínimos nosotros la llamaremos 
anarcoexistencialismo. Ese anarcoexistencialismo es nuestra 
propuesta de una política que pueda resultar de una ontología de lo 
político.

654 Y que persigue que los demás asuman las riendas de su mismidad, cómo el 
filósofo de Platón que había salido de la caverna animaba a los otros a ir fuera y 
contemplar por ellos mismos la luz.
655 GA 29/30. s. 258, p. 222.



267 

5. Anarcoexistencialismo

La política de mínimos a la que llegamos a partir de la ontología 
de lo político no es un mero constructo como puede ser cualquier 
política siguiendo lo que de ella, de la política, hemos dicho, a 
saber, que es una teorización con un remanente práctico para 
el buen fin de las relaciones entre los ciudadanos de la πόλις. El 
anarcoexistencialismo debe superar esa teorización porque ha de 
tener en cuenta que la misma responde a una interpretación no 
originaria de la existencia, esto es, no contempla la existencialidad 
desde la variante de su modo de ser propio o impropio, sino que 
sólo responde a un carácter transcendental de las relaciones entre 
ciudadanos, sin tener en cuenta la cotidianeidad en que éstos se 
ven inmersos. Tenemos entonces que partir, según lo dicho, de una 
singularidad existencial que nos permita convivir con los otros..

5.1. Heidegger y la an-arquía

Los caminos de bosque de Heidegger respecto de lo político 
nos han llevado a suponer una tesis política que denominamos 
anarcoexistencialismo. Antes de proseguir en el modo en que esa 
idea puede articularse y ser el referente de un modo de hacer política 
que contemple una ontología de lo político, hemos de describir en 



268 

FERNANDO GILABERT BELLO

que consiste la an-arquía que lleva intrínseca el pensamiento de 
Heidegger. 

Hemos señalado con anterioridad que con este término aludimos 
a la síntesis de un pensamiento político que defiende la autogestión 
mutualista y la oposición a toda forma de jerarquía política con la 
fenomenología existencial de Heidegger. Ahora bien, ¿qué hay en 
Heidegger de anarquista? ¿qué tienen que ver sus planteamientos 
filosóficos con las ideas de Proudhon, Bakunin, Kropotkin o 
Malatesta656? Aparentemente nada. Es más, podríamos considerar 
a esa anarquía como una metafísica, como una política más entre 
otras, en tanto que es un constructo que parte de una serie de 
principios657, lo cual no deja de ser una paradoja. Porque a lo que 
vamos, y ahí Heidegger sí tiene que algo que aportar, es a que no 
remite a principio alguno. Es an-arquía, sin principio, sin ἀρχή.

En el planteamiento heideggeriano no podemos decir que haya 
un principio, y si lo hubiera, sería de an-arquía658. Aquí la anarquía 
no es un ideario político, sino que atañe al fundamento del actuar, 
al mostrar como ese fundamento es un espacio en blanco sin poder 
legislador sobre la vida659. 

No hay un fundamento que esté dado de antemano al margen de 
la existencia y al que podamos asirnos para las construcciones de 
nuestro mundo; no hay un remitirse a lo anteriormente dado, una 
causa última que sirva de piedra fundacional de la realidad; no hay un 
principio, sino que más bien hay que pedirle cuentas a la existencia. 

656 cfr.  Proudhon, P.-J. Qu’est-ce que la propriété? ou Recherche sur le principe 
du Droit et du Gouvernment. París, Garnier-Flammarion 1966; Bakunin, M. 
Gosudarstvennost’ i anarjiia. Cambridge, Cambridge University Press, 2005; 
kroPotkin, P. La conquéte du pain. París, Sextant, 2006; Malatesta, E. L’anarchia 
e il nostro programma. Ragusa, La Fiaccola, 1974.
657 schürMann, R. op. cit. p. 20.
658 Ib. p. 19.
659 Ib. p. 20.



269 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Sabemos de sobra cuál es el interés fundamental que plantea el 
pensamiento filosófico de Heidegger: la elaboración de la pregunta 
por el sentido del ser. Pero esa elaboración no tiene porqué ser la 
dilucidación de la misma, sino que más bien busca marcar el camino 
hacia la correcta interpretación y puesta en marcha del pensar. 

Al no haber un elemento último al que remitirse, la existencia 
sólo puede rendir cuentas ante sí misma. Esto la hace ser-libre, 
estar en libertad para ser. Del mismo modo que la comprensión 
de la finitud propia implicaba un ser-libre, el no tener que remitir a 
ningún fundamento ulterior dota, de algún modo, de libertad. Quien 
comprende esto, el filósofo, es libre. Ser filósofo es ser libre660, la 
libertad es una de las carácteristicas de la identidad661. Las dos 
concepciones de la libertad que se manejan en el pensamiento 
contemporáneo son la libertad positiva, una libertad para poder 
hacer algo y vinculada al mundo antiguo, y la libertad negativa, 
una libertad caracterizada por la ausencia de interferencias y que 
se vincula al mundo moderno desde la tradición anglosajona662. El 
primer modelo de libertad está de algún modo sujeto a los principios, 
pero el segundo concepto de libertad no responde a principio alguno, 
es an-árquica, carece de ἀρχή. Al no remitir a nada más allá de sí 
misma, es un abismo de libertad, es originaria y, como tal, señala un 
comienzo. Porque en el comienzo no hay ningún principio al que la 
existencia pueda ligarse663. Pero el comienzo que ha de señalar un 
an-arquismo de Heidegger indicaría algo así como re-comenzar, un 
re-inicio.

660 trawny, P. Irrnisfugue. Heideggers An-Archie. cit. p. 28.
661 schürMann, R. op. cit. p. 131.
662 v. Berlin, I. “Two concepts of Liberty”. En Four essays on Liberty. Oxford, Oxford 
University Press, 1969.
663 trawny, P. Irrnisfugue. Heideggers An-Archie. cit. p. 29.



270 

FERNANDO GILABERT BELLO

El problema de la libertad an-árquica es que corresponde 
primeramente al pensamiento. Del pensamiento brota el actuar libre, 
pero ese actuar implica una serie de consecuencias en el mundo 
de la Ge-Stell que no siempre son bien recibidas, de ahí que urja la 
necesidad de un re-inicio. Quien se cierra al pensamiento no puede 
actuar, sino que sigue el modelo de acción de los sustitutivos de la 
libertad propios del das Man (el “se vota”, “se elige a un candidato”, 
pero no un “decidimos por nosotros mismos”). Lo cómodo en los 
modelos modernos está en que nadie tiene que pensar y eso es lo 
experimentado como la mayor libertad664. Nuestro pensar y actuar en 
la comunidad política contemporánea están expuestos a la libertad 
an-árquica.

Para Heidegger, la libertad es un hacer que los entes sean, ex-
ponerlos en su desocultamiento, porque así nos liberamos para 
nuestra libertad, no es que poseamos la libertad, sino que ésta nos 
posee a nosotros de modo originario665. La desocultación es que la 
apertura, la libertad, retrocede a favor de algo antes oculto, habiendo 
el juego recíproco entre ocultación y apertura que constituye la 
verdad del ser. Pero en el mundo de la Ge-Stell, todo está presente 
ante nosotros, por lo que todo puede estar a disposición de la técnica 
y la economía. Al experimentar la verdad como una exposición, la 
libertad de esta exposición es an-árquica, lo que hace quebrar la 
rutina del mundo de la Ge-Stell. Ahí radica la tragedia, puesto que 
demuestra la desazón de que la libertad es un abismo donde no hay 
nada, ningún principio ni ninguna fundamentación a la que asirse.

De este modo tenemos que el anarcoexistencialismo a lo que 
nos lleva es a una comprensión de la tragedia humana, como no 
tener un lugar al que asirse a la vez que apunta hacia un re-inicio. 
En estas dos concepciones, la de dirigirnos a un nuevo comienzo 

664 Ib. p. 33.
665 GA 9. s. 189, p. 161.



271 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

y la del carácter trágico de lo desacogedor, es donde asentaremos 
nuestra propuesta.

5.2. Hacia un re-inicio

Parece una contradicción hablar de la posibilidad de un re-inicio, 
máxime cuando hemos señalado que no hay un principio al que 
poder remitirnos. Ello implica una aclaración pertinente al modo de 
entender en Heidegger las posibilidades de un re-inicio. Un principio, 
tal y como se entiende a partir de lo que hemos señalado como an-
arquía es el paradigma que domina una época, aquello que no se 
cuestiona y da cierta cohesión a los modos de comportamiento que 
en ella se dan, aquello que, en definitiva, está a la base de sus 
modelos explicativos para con la realidad. El principio de una época 
es a la vez el fundamento que da razón y a la vez es la autoridad 
que imparte justicia666. Sin embargo ese principio no estaba ahí 
desde el “principio”, sino que tuvo un comienzo marcado por la crisis 
del paradigma anterior. El principio se ha ido consolidando con el 
tiempo, dando lugar al paradigma667. Pero al inicio, al comienzo, 
el principio no estaba, y sin embargo, era el principio. Es por eso 
que hemos de diferenciar entre principios. Podemos denominar 
al principio en tanto que autoridad y paradigma con el nombre de 
fundamento, y al principio como punto primero de una época con el 
nombre de comienzo. Aquí vamos a apelar a este segundo principio. 
Vamos a comenzar por el comienzo. Pero no el comienzo de nuestra 
época,si no que tenemos que dirigir la mirada al comienzo de todos 

666 schürMann, R. op. cit. p. 43.
667 kuhn, T. S. The structure of Scientific Revolutions. Chicago, University of 
Chicago Press, 1996. También puede verse como se consolida el paradigma de la 
física moderna en el libro del mismo autor, The copernican revolution (Cambridge, 
Harvard University Press, 1957).



272 

FERNANDO GILABERT BELLO

los comienzos, que no es el comienzo de los tiempos, sino que ese 
comienzo no es otro que la existencia. 

La existencia no es histórica en el sentido de que evoluciona en 
diversas épocas desde el comienzo, sino que es histórica en sí misma. 
La ruptura que Heidegger quiere llevar a cabo con la metafísica no 
es una nueva etapa en la historia. La historia de Occidente es la 
historia del olvido del ser, es una historia que comienza en la antigua 
Grecia, el principio de toda nuestra historia, y que llega a nuestros 
días. Desde la postura de Heidegger no tiene consideración alguna 
el dar un paso adelante en esa historia ni tampoco dar varios pasos 
atrás para rectificarla, sino que pretende ir al origen mismo, pretende 
re-iniciar la historia.

Uno de los focos principales del pensamiento de Heidegger es el 
intento de alcanzar un nuevo comienzo, de llegar a un re-nacimiento. 
Esta idea no es nueva en la historia de la filosofía. Ya hemos visto que 
los modernos consideraban que desde finales de la Edad Media se 
imponía un renacimiento que pretendía recuperar la esencia de los 
clásicos, frente a una presunta degeneración de carácter teológico 
que esa esencia habría sufrido con el paso del tiempo. Pero este 
renacimiento se reveló como un paso más en la historia del olvido 
del ser, donde el espíritu secularizador de la modernidad instituyó 
al Estado en el lugar en que antes se encontraba la divinidad, es 
decir, se convirtió en una etapa más de una historia tan antigua 
como la propia razón. Durante toda esta historia, con el inicio de un 
nuevo segmento de ella, con el comienzo de cada nuevo periodo, 
donde predomina un nuevo paradigma, un nuevo principio, surge 
una especie de renacer que pretende ver cómo el pensamiento 
siempre está re-naciendo, a diferencia de una temporalización 
progresiva como la que llevan a cabo las concepciones progresistas 
de la ciencia y la historia, una flecha que no puede detenerse. El 
pensar se muestra como cíclico, se caracteriza por la idea de eterno 



273 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

retorno668. De este modo, la filosofía es experta en inicios, porque no 
es un progresar, ya que no añade nada nuevo al saber acumulado 
como hace la ciencia, sino que consiste en una hermenéutica de la 
vida humana.

Para Heidegger, todo comenzar se ve como una posibilidad de 
transformación sostenida en la libertad. La filosofía moderna quiso 
ser ciencia y se convirtió en metateoría del conocimiento, haciéndose 
más fuerte en el mundo de la Ge-Stell y el neoliberalismo, donde prima 
el ideal de progreso en base a las mejoras de la producción. Frente 
a esto, Heidegger se rebela, pretendiendo volver a lo originario para 
así dar lugar a un nuevo inicio. Pero nos hallamos ya en algo que 
ha comenzado; cuando nos planteamos con Heidegger comenzar 
de nuevo en el mundo, ya no parece que hay marcha atrás al estar 
siempre inmersos en el mismo. Porque lo primero ni es el existente 
que se halla en una situación, ni la situación en que se halla un 
existente, sino que lo primero es el encontrarse del existente en esa 
situación, es ese estar-en, el cual es un encontrarse. Ese encontrarse 
es anterior a la reflexión y, por supuesto, anterior al establecimiento 
de esa reflexión como un teorizar.

Puede parecer una paradoja la cuestión del comenzar. De ahí 
que la resolución de esta aporía sea una de las consideraciones 
que proponemos en este trabajo. ¿Cómo es posible un comenzar, si 
siempre estamos ya de antemano habiendo comenzado, si siempre 
venimos de una tradición que no puede ser borrada? Precísamente 
porque la revolución, despojada de todo significado que la relacione 
con la política, es volver a un punto una vez que se ha dado la vuelta 
a todo. Una revolución, hablando a partir de conceptos mecanicistas, 
es un giro completo sobre su eje. Heidegger quiere llevar a cabo una 
revolución filosófica pero no ser el promotor de una nueva etapa en 

668 safransky, R. Heidegger y el comenzar. cit. p. 11.



274 

FERNANDO GILABERT BELLO

la historia de la filosofía, sino ser el fundador de una nueva era del 
pensamiento.

No es baladí aclarar la distinción entre “época” y “era” al respecto 
de la historia de la filosofía. Esta distinción atañe a las etapas de la 
historia de la filosofía, que desde los albores del racionalismo en la 
Grecia clásica han tenido un desarrollo acorde a la modernidad, esto 
es, han sido progresivas. A una época filosófica le sucede otra que, 
si bien presenta una serie de paradigmas distintos, así como una 
temática distinta en su contenido, se remiten a un mismo sustrato 
ontológico, a una misma serie de fundamentos. Ese es el modelo 
científico de la filosofía, porque el modus operandi de su progreso es 
similar al del saber científico. Pero lo que Heidegger pretende es ir de 
nuevo a los fundamentos últimos. La labor del filósofo es ir siempre a 
lo mismo, a replantearse los fundamentos una y otra vez y no hablar 
de las cosas novedosas669. En la tradición se ha ido una y otra vez 
a los fundamentos para empezar de nuevo, cada vez, a constituir la 
filosofía. Pero esos fundamentos han permanecido ocultos desde 
siempre. Heidegger quiere precisamente descifrar, sacar a la luz, los 
fundamentos mismos, pregunta por la luz del ser670.

Al igual que sucede con el resto de filósofos de la tradición 
occidental, Heidegger vuelve una y otra vez sobre los fundamentos, 
pero no con la intención de construir un edificio del saber sobre éstos, 
entre otras cosas porque esos fundamentos están encubiertos con 
lo que la tradición ha venido llamando la metafísica671, ese intento 
de transformar la filosofía en una disciplina de corte científico. Es 
por eso que la revolución que Heidegger quiere llevar a cabo es 
una revolución de fundamentos, va al fundamento mismo para 
así re-iniciar, para comenzar de nuevo el pensamiento filosófico. 

669 Platón. Gorgias. 490 e.
670 GA 9. s. 365, p. 299.
671 Ib. s. 367, p. 301.



275 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Esta revolución parte de la necesidad de un cambio, como hemos 
señalado anteriormente, en el modo de pensar la ciencia: el saber es 
sólo para el saber y no ha de rendir cuentas a nada ni nadie al estar 
en lo más alto. Heidegger entiende el saber no como algo cerrado 
en disciplinas científicas, sino que es algo abierto y, por tanto, es 
un mero cuestionar. Ese cuestionar es el fundamento que está a la 
base, pero al ser mero cuestionar de contínuo como tal no tiene un 
espacio al que asirse, puesto que sólo hay el interrogante. El pensar 
abierto de Heidegger sólo se sostiene por el mero pensar, nada hay 
más que el pensar672.

La cuestión primordial del camino filosófico de Heidegger es la de 
encaminarse hacia un re-inicio que parta del cuestionamiento de los 
fundamentos. Ese cuestionar los fundamentos que también está en 
la base de su ontología de lo político, permite derivar una tesis hacia 
una política de mínimos en base a la organización de comunidades 
simples. Tomaremos a la πὀλις como el referente de una comunidad 
política de mínimos.

5.2.1. Volver a la πὀλις

En torno a la πὀλις se ha creado algo así como una mitología moderna 
acerca del referente democrático. Pensar en una πὀλις nos lleva a 
pensar en una ciudad-estado autónoma del resto de ciudades del 
territorio. Entre esas πὀλεις destacaba la ciudad de Atenas, la cuna 
de la democracia. Si bien no era la única ciudad-estado de la antigua 
Hélade, si fue la de mayor importancia. Su sistema de organización 
y gobierno, la democracia, se convierte en el paradigma de modelo 
democrático, si bien con variaciones, ya que es imposible trasladar la 

672 conche, M. op. cit. p. 31-32.



276 

FERNANDO GILABERT BELLO

antigua forma de gobierno ateniense al mundo moderno673. Porque el 
sistema democrático ateniense, vinculado a una libertad de carácter 
positivo, no tiene, sin embargo, la noción de derechos individuales, 
primando el colectivo sobre el individuo. Pero en el mundo moderno, 
donde la primacía del sujeto se ha hecho fuerte, no puede tener 
primacía la colectividad.

Heidegger aspiraba a un nuevo comenzar también en lo político, 
donde el filósofo fuese el asesor-educador de los gobernantes, 
siguiendo ciertos modelos ya comentados. Sin embargo, era 
consciente de las fallas del modelo ateniense y cómo la democracia 
no era el modelo idóneo, y mucho menos su versión moderna. 
Aunque Heidegger no se pronunció sobre ese retorno a la πὀλις, 
es evidente que no se decantaría por el arquetipo de la Atenas 
clásica, y sin embargo hay puntos de unión entre ésta y lo que 
podía ser su modelo de estado nacionalsocialista: un parlamento 
excluyente y elitista que facílmente ejerciera su poder e influencia 
sobre los territorios de su alrededor para su propio beneficio. Esto 
era Atenas, el modelo “democrático” y el de mayor influencia en la 
Grecia clásica. Este modelo ateniense rompería con la democracia 
moderna que rechaza Heidegger, el tardoparlamentarismo. Sin 
embargo, lo que puede motivar una nostalgia de la πὀλις, no es una 
determinada forma de gobierno, sino el sentimiento de comunidad. 
Las otras πὀλεις presentaban diversas formas de gobierno pero 
tenían en común el compromiso colectivo que en ella adquirían sus 
habitantes, superponiendo los intereses de la ciudad antes que los 
suyos propios, yendo a la guerra o participando en las instituciones 
gubernamentales y de administración. De ahí que la guerra civil y 
el ostracismo fueran los principales males que podrían sufrir los 
habitantes de la πὀλις.

673 cfr. constant, B. De la liberté des Anciens comparée à celle des Modernes. 
París, Livre de Poche, 2010.



277 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

El concepto de πὀλις que emplea Heidegger más bien desarrolla 
una diferencia entre lo político y lo social. El ser-con sólo tiene sentido 
como el origen de la comunidad674, ese modo de ser-con propio que 
está en la base de lo político. El concepto de πὀλις aparece por vez 
primera en el curso de 1931-32 Von Wesen der Warheit, donde se 
repiensa la πὀλις como ser-con y no cómo Estado675. La πὀλις es el 
lugar donde se da la libertad en tanto que anticipación del ser, frente 
al das Man impropio y cotidiano, donde todo se mantiene nivelado, 
aplanado676. El ser humano es un animal político, un animal de la 
πὀλις, pero no en el sentido del ζῷον πολῑτῐκόν aristotélico677, como 
seres comunitarios que tenemos la necesidad de los otros porque 
no podemos sobrevivir solos o porque esos otros siempre estén ahí, 
sino que, en nuestro existir, tenemos la posibilidad y necesidad de dar 
forma y cumplimiento a nuestro propio ser y al ser de la comunidad, 
esto es, porque tenemos una capacidad para la πὀλις, la cual, 
siguiendo esto, no es anterior, sino que debemos darle forma, no es 
la πὀλις una precondición anterior para la política678. El ser humano 
es político, pertenece a la πὀλις, es éste su cometido, la política.

El darse originario de la política es la πὀλις. La πὀλις es el lugar 
donde se da la comunicación entre los semejantes, es el lugar del 
habla que posibilita el ser-en-el-mundo, como hemos señalado al 
definirlo como un existenciario. El habla es clave en la existencia 
porque es lo que nos pone en interconexión con los demás, con 
aquellos con quienes compartimos el mundo, y es lo que nos permite 
comprender tanto a los otros como a nosotros mismos. El habla se 
desarrolla mediante un idioma común, un lenguaje compartido, la 
tercera característica fundamental que debía de tener un pueblo y 

674 rossi, L. A. La pólis como instauración de la política. op. cit. p. 145.
675 GA 34. s. 38, p. 28.
676 rossi, L. A. La pólis como instauración de la política. op. cit. p. 160.
677 aristóteles. Política. 1253 a.
678 NGS. s. 71, p. 68.



278 

FERNANDO GILABERT BELLO

que servía de nexo entre las otras dos, el espíritu y la tradición. 
Así, la πὀλις es el lugar donde el ser se convierte en palabra679, 
enraizando el suelo con el lenguaje. Sin embargo, ya hemos visto 
que tomar esta idea como la de una comunidad propia conduce a 
las mismas aporías a que llevaba Sein und Zeit, y en caso de poder 
salvarlas, caeríamos también en el problema de vivir en una πὀλις 
global.

5.2.2. De la πὀλις a la metrópoli

Vivimos en la época de la metrópoli global, un escenario en el que 
se dan la mano la razón y la economía pero sin tener en cuenta unos 
fundamentos que sirvan para darle un sentido a la existencia más 
allá del mundo de la producción. En la metrópoli, el ser humano como 
tal es material de producción: se toma a la tierra como materia prima 
y al hombre como material. Este proceso nace de la esencia oculta 
de la técnica pero sólo se despliega en el escenario de la metrópoli 
como el destino de la verdad de lo ente en su totalidad. Antes de 
este mundo contemporáneo y global sólo se había manifestado en 
el ámbito de la cultura y la civilización680. La cultura y la civilización 
dan las posibilidades propias de lo humano, es una circunstancia 
que no está bajo el control del individuo, esto es, la existencia tiene 
una serie de posibilidades a partir de una circunstancia dada que 
no domina de suyo, sino sólo a partir de esas posibilidades. Esas 
posibilidades son conforme al entorno, ese derredor de la existencia 
misma que la condiciona y el cual constituye al mundo y los otros 
entre los que uno vive.

679 rossi, L. A. La pólis como instauración de la política. op. cit. p. 166.
680 GA 5. s. 267, p. 217.



279 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Estamos arrojados de antemano a un mundo y a una cultura que 
nos regula de antemano, la cultura metropolitana, nada que ver 
con la πὀλις, sino que nos enfrentamos a un mundo donde uno no 
puede hacer nada particular, donde no hay una autonomía propia 
existencial porque siempre se está de antemano en una inmanencia 
que imposibilita una libertad de índole individual. Somos esclavos 
de la circunstancia, estamos inmersos en el mundo de la Ge-Stell y 
el neoliberalismo, donde todo (la política, el arte, la ciencia y el resto 
de ámbitos) caen bajo el dominio de la voluntad de desarrollo681. Es 
entonces una tarea urgente devolver a la política el rango que le 
pertenece. Heidegger afrontaría esto en los años treinta como una 
vuelta al Estado, en tanto que modo de ser verdadero de un pueblo682, 
la comunidad propia que hemos visto que no es posible, porque el 
modo de ser de los otros siempre está disperso en el das Man, y es 
por lo que, suponemos, se abandonan estos planteamientos. A este 
respecto Heidegger señala que la ciencia moderna y el Estado son 
los resultados de la esencia de la técnica y también su consecuencia, 
del mismo modo que también lo son las formas de organización de 
la opinión pública mundial y de las representaciones cotidianas del 
ser humano683.

Pero es que la metrópoli global ha fomentado una concepción 
de la libertad basada en un individualismo que no es compatible 
con la convivencia social, de ahí las interferencias que se dan entre 
el individuo y la comunidad. En el mundo moderno, la libertad se 
convierte en la oportunidad de hacer lo que se desee desde la esfera 
de lo privado, primando las instituciones que se convierten en garantes 
del comercio, la nueva forma que tiene el individuo de conseguir su 
objetivo (el hacer lo que se desee). El comercio inspira a los hombres 

681 NGS. s. 72, p. 69.
682 Ib.
683 GA 5. s. 267, p. 217.



280 

FERNANDO GILABERT BELLO

con un gran amor por la independencia individual684. De este modo 
la independencia individual es la primera de las necesidades de la 
metrópoli global, no teniendo ningún sentido hablar de comunidad, 
considerando que ésta aplasta los intereses del individuo, el cual 
está tan absorto en la búsqueda de sus intereses individuales que 
renuncia a su derecho a compartir el poder político685. Ello lleva a 
la paradoja de hacer que el individuo ponga en peligro su libertad 
individual, pues es el poder político el que garantiza su salvaguarda 
y protección.

La nueva libertad es la libertad del sujeto, pero no es una liberación 
del hombre moderno como tal, sino más bien una de las falacias 
heredadas del planteamiento cartesiano. El hombre tal como lo 
entiende la Ilustración, en tanto que ser racional, no se diferencia 
mucho del hombre que se comprende como formando parte de una 
unidad totalitaria. En ambos casos se da a sí mismo poderes para 
convertirse en señor del planeta. En esta posición fundamental de 
la subjetividad y dado que el hombre se determina como un “yo”, 
es posible una suerte de egoísmo subjetivo que arrastre a una 
uniformidad organizada, que pasa a ser el modo más seguro de 
dominio de la técnica moderna. La libertad moderna de la subjetividad 
se abstrae en la objetividad adecuada a ella y el hombre no puede 
abandonar por sí mismo ese destino de su esencia moderna686. De 
este modo, el enemigo es un sistema que nos obliga a competir 
entre nosotros, abocándonos a un hiperindividualismo salvaje que 
hace que el rival seamos incluso nosotros mismos.

La fenomenología existencial podría desarticular la unidad del yo: 
yo soy eventualmente algo otro que yo mismo. Una fenomenología 
del yo puede tratar a ese yo como un fundamento dado, pero en 

684 cfr. constant, B. op. cit.
685 v. tocqueville, A. De la démocratie en Amerique. París, Gallimard, 1992.
686 GA 5. s. 103, p. 89.



281 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Heidegger ese yo nunca está dado, por lo que no es un fundamento 
sobre el que establecer una teoría de la sociedad civil, sino que 
corresponde a un planteamiento óntico, y no ontológico687. El camino 
opuesto a un universalismo del yo, que es lo que late debajo de la 
metrópoli global, es una singularización. Esta singularización implica 
empuñar el ser sí mismo desde la existencia propia, la cual, siendo una 
verdad existencial, implica la singularización de una comunidad688, 
que ya no es la πὀλις arcaica, ni tampoco la metrópoli de la Ge-Stell, 
sino una de un nuevo tipo, pues implica una revolución.

5.3. Pensar la pluralidad desde lo singular

Y con esto retomemos la idea de la singularidad. Hemos señalado 
que la aporía de Sein und Zeit era que no había la posibilidad de un 
fundamento último más allá de la existencia individual y finita, cuyo 
modo de ser propio denotaba un carácter proyectivo vinculado a un 
comprender. Ese modo de ser propio de la existencia respecto de los 
demás quedaba en suspenso, puesto que el modo de alcanzarlo era 
mediante la angustia frente a la muerte. La muerte es presentada 
como la posibilidad más extrema de cada cual, siendo expuesta 
como lo en cada caso mío, esto es, como la posibilidad más propia de 
cada uno, lo que determina la existencia individual de cada existente, 
puesto que la muerte de uno mismo no puede ser vivida por otro. 
La muerte propia, sin embargo, no puede ser experienciada porque, 
cuando sucede, uno ya no es más, por lo que el modo de asumirla es 
mediante su “precursación”, lo cual implica una exposición integral 
de la existencia. Ese precursar dota de un saber de la muerte del que 
no se quiere saber y para no pensar en ello nos entregamos al das 
Man cotidiano. Asumirla implica asumir que la existencia no tiene 

687 schürMann, R. op. cit. p. 124.
688 lythgoe, E.; rossi, L. A. op. cit. p. 113.



282 

FERNANDO GILABERT BELLO

un sentido último trascendente a la existencia misma, sino que ese 
sentido debe ser construído desde la existencialidad misma, si bien 
no es fácil esa construcción porque indica que hay que sobrellevar 
la angustia del saber de nuestra muerte.

Pero el precursar la muerte impone una determinación a nuestra 
vida, de modo tal como un hilo conductor que nos invite a la elección 
entre las posibilidades que en ella acaecen. Siendo consciente 
de que somos seres finitos, podemos decidir unas posibilidades y 
rechazar otras. Las posibilidades son dadas independientemente 
de que hallamos conquistado nuestro modo de ser propio o 
permanezcamos en la impropiedad, porque las posibilidades se 
imponen en la vida, planteemos éstas como nos las planteemos. La 
elección de cada posibilidad afecta directamente al modo en que se 
vive la vida, constituyendo el destino individual de cada uno689. 

Se trata entonces de cómo la analítica existencial comprende 
el ser con los demás. El ser-con puede entenderse como una 
liberación del otro para sus posibilidades en cada caso propias. Tal 
liberación no es un verdadero lazo que lleve a una comunidad, sino 
una acentuación del poder-ser en cada caso propio, tanto desde la 
mismidad, como desde el otro. La posibilidad más auténtica es la de 
la posibilidad total, que es sin relación con otros e irrebasable, pues 
la muerte es la instancia máxima e irrebasable de un existir libre690.

La elección de posibilidades plantea la relación que en la 
tradición se ha planteado el concepto de historia. Por lo general, se 
ha planteado la historia como un objeto de la ciencia, de la ciencia 
histórica en este caso691, a partir de una concepción vulgar del tiempo 
que presenta la existencia como dentro de la historia, como “en” la 

689 Ib. p. 62.
690 löwith, K. Heidegger. Denker in dürftiger Zeit. op. cit. p. 249.
691 SuZ. s. 375, p. 389.



283 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

historia692. Pero la historia ha de plantearse invirtiendo la relación 
entre el destino y la historia. La historia ha de pensarse a partir del 
destino, y no a la inversa. La primacía del presente en el modo de 
entender la historia de la tradición impide una relacíon vital de oferta 
y réplica de posibilidades, por lo que la historicidad termina siendo 
objetivada. De este modo, la existencia caída comprende el pasado 
por el presente. Desde la impropiedad sólo se presenta el cada vez, 
y, como es cada vez, inmediátamente se olvida. Sin embargo, al 
decidirse por alguna posibilidad desde la resolución, la existencia 
retrocede y se hace tradición de ella. Desde esa tradición es como 
puede apoyarse el carácter constitutivo de un ser-con propio, que 
toma el carácter de un co-acontecer693. Este destino común sin 
embargo se funda en el destino individual, el cual es presentado 
desde su carácter de tragedia.

5.3.1. Notas sobre humanismo y antihumanismo

En la lectura que hace Heidegger del destino individual como 
tragedia tiene especial importancia la lectura de Hölderlin. Ésta 
sucede coincidiendo con el abandono del Rectorado y su proyecto 
político de reforma universitaria. Este giro hacia la tragedia en su 
sentido poético viene dado por la intención de elaborar un pensar 
que permita dejar de lado todo rastro de humanismo y metafísica 
en su filosofía, ya que éstos eran los elementos más latentes de 
la aporía a la que conducía Sein und Zeit. La Kehre supone un 
giro en el camino que pretende solventar la aporía fundamental de 
tratar de superar la metafísica desde una metafísica que seguía las 
pautas que se trataban de superar. A partir del descubrimiento de 
la aporía fundamental, Heidegger girará su pensamiento de modo 

692 Ib. s. 376, p. 390.
693 lythgoe, E.; rossi, L. A. op. cit. p. 63.



284 

FERNANDO GILABERT BELLO

que le permita dar un “salto” que le lleve a un terreno distinto de la 
metafísica. No es que haya, como explicamos casi al principio, un 
primer Heidegger hasta los años treinta y a partir de ahí un segundo 
Heidegger, sino que todo forma parte del mismo camino del pensar. 
Este giro en el camino es importante para nuestro trabajo porque 
expone el sentido que lo trágico tiene respecto de lo político. 
Empecemos denotando que lo trágico es el sentido que tiene lo 
humano para Heidegger.

Decir que lo trágico es el sentido de lo humano implica de 
algún modo introducir la cuestión del humanismo, de ahí que 
sea necesario hacer un pequeño inciso a fin de evitar erróneas 
interpretaciones. El investigador de la obra de Heidegger, el lector 
voraz de su Gesamstausgabe, el que redacta sobre su obra o su 
vida, o aquel que simplemente lo emplea para apoyar sus propias 
aventuras en el pensar, en algún momento se topa con la cuestión 
del humanismo y antihumanismo en su filosofía. Puede pensarse, 
como alguno ha interpretado, que en Heidegger hay, sobre todo en 
la analítica existencial propuesta en Sein und Zeit, una suerte de 
antropología filosófica que, si bien desplaza al hombre del centro, 
al identificar la existencia como existencia humana se cae, en el 
fondo, en un humanismo694. Pero también puede leerse desde la 
crítica al humanismo que el propio Heidegger hace en la Brief über 
den Humanismus, la carta abierta a Jean Beaufret en la que aborda 
su parecer acerca de la relación del ser con el hombre y que ha 
sido tachada de ser exponente de un antihumanismo feroz695. Entre 
la analítica existencial de 1927 y esta Carta, de 1946, pasan casi 
veinte años ¿Es posible que haya evolucionado el pensamiento 
de Heidegger, pasando de un implacable antropocentrismo a un 
antihumanismo radical? No. Si bien es cierto que en el camino 

694 cfr. choza, J. Antropología filosófica. Las representaciones del sí mismo. Madrid, 
Biblioteca Nueva, 2002.
695 v. grassi, E. Heidegger e il problema dell’umanesimo. Nápoles, Guida, 1985.



285 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

de pensamiento de Heidegger se ha producido un giro, no es 
precísamente acerca del concepto que tiene de lo humano, sino 
más bien del modo en que trata dicho concepto.

La repulsa de Heidegger hacia el humanismo parte de que 
éste está ligado siempre a un modo de hacer metafísica y, si no, 
es él mismo el fundamento metafísico696. Esto es, siempre hay 
un corresponder entre humanismo y metafísica, y de ahí que la 
analítica existenciaria, a pesar de estar inscrita en el lenguaje de la 
metafísica, no puede derivar en una antropología y menos aún hacia 
un humanismo. La aporía a la que lleva Sein und Zeit se debe a que 
albergaba la esperanza de la destrucción de la metafísica desde la 
propia metafísica, siendo el sentido de la Khere, precísamente y a 
partir de ello, el de dar el “salto”, salirse de la propia metafísica y 
buscar otra manera de filosofía que permita romper con la tradición 
de pensamiento metafísico. No es que los conceptos de hombre, 
humano y humanidad hayan cambiado en el vocabulario de 
Heidegger durante los veinte años que separan la redacción de Sein 
und Zeit de la de la Briefe, sino que su camino ha evolucionado y 
superado lo dicho en 1927, quedando la considerada su obra magna 
como un hito del camino que se ha de recorrer. No puede entenderse 
la filosofía de Heidegger como un humanismo, como entendieron 
primeramente sus discípulos franceses, porque el humanismo está 
teñido de metafísica, lo que, por lo tanto, le hace no prestar atención 
a lo que el ser-humano mismo es, al hombre fáctico y existente, 
sino que, más bien, lo aparta de lo humano en cuanto tal, del mismo 
modo que el racionalismo se aparta del mundo real al buscar una 
teorización de índole perfecta fuera de la vida misma. La metafísica 
de la tradición no puede exponer correctamente el problema del 
mundo, de la vida y de lo humano al recurrir siempre a un “afuera” 
transcendente, en forma de un compendio de reglas y directrices que 
buscan pautar esta problemática de modo teórico y no fáctico. A este 

696 BH. s. 321, p. 265.



286 

FERNANDO GILABERT BELLO

respecto hemos de indicar que lo que Heidegger persigue es que el 
ser sea el fundamento de lo humano, pero de modo más auténtico 
que un humanismo, sin caer en los errores de la metafísica.

Es por ello que hablar de lo humano en el pensamiento de 
Heidegger implica tener en cuenta la lejanía que hay respecto de las 
categorías propias de la metafísica. Lo característico de lo humano 
tiene como cepa principal lo que del hombre piensan los griegos, 
pero no tanto los filósofos que merodeaban por las ciudades-estado 
de la antigua Hélade, sino más bien lo que dicen los poetas del teatro 
trágico. De ahí la importancia que lo trágico tiene para el sentido de 
la existencia. Hay algo del orden del héroe trágico en el modo de ser 
propio de la existencia: uno sabe que, tarde o temprano, va a morir, 
lo cual le produce angustia, pero a pesar de ello toma las riendas, 
porque la anticipación de la muerte no equivale a una aceptación 
paciente y resignada de ésta, sino que permite comprender en el 
instante las posibilidades más propias de la situación, lo cual significa 
que la propiedad sólo se alcanza mediante la finitud y el riesgo697. La 
mera cobardía, el miedo, consiste en no querer ver ese morir, y eso 
es lo que conduce a la impropiedad.

Porque el héroe trágico no es el ζῷον λόγον ἔχον, el animal que 
dotado de λόγος, que rudimentariamente traducimos como lenguaje 
o razón, era el modelo de lo humano en la tradición metafísica de 
Occidente, contemplando sólo sus luces y dotándolo de la capacidad 
de hacer cualquier cosa tarde o temprano. El héroe trágico está, por 
el contrario, lleno de sombras. Si el sentido del ser humano es trágico 
hay que reivindicar esas oscuridades frente a las luces de la razón. 
De ahí que el lenguaje oscuro de la poética permita comprender con 
más claridad lo que el ser humano “es” que a la luz de las reglas de 
la lógica.

697 lythgoe, E.; rossi, L. A. op. cit. p. 187.



287 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

5.3.2. Un giro poético para retomar lo político

La tragedia griega reviste especial interés para el concepto del 
sentido del ser. Al volvernos con Heidegger a la Antigua Grecia y 
no a una poética más reciente, estamos dirigiendo la mirada a los 
inicios griegos, allí donde se constituyó el dogma acerca del ser 
que legitima la omisión de la pregunta por el sentido del ser698. La 
necesidad de volver al comienzo implica retomar el diálogo con los 
antiguos griegos, a pesar de no poder tener del todo claro como es 
nuestra relación con los textos que nos han llegado. Es más, el propio 
Heidegger llegó a la Antígona de Sófocles, texto que será clave para 
nuestra interpretación, a partir de la traducción que al alemán hizo 
Hölderlin699, uno de los poetas en los que el pensador de Friburgo se 
inspira para enunciar que la poética está más cerca del pensamiento 
que el lenguaje de la ciencia. Pero que se elija un trágico griego 
nos acerca más al origen del término ποíεσις, que ha derivado en 
lo que hoy conocemos por “poética” y que nos permitirá clarificar 
los vínculos que dicho término alberga con lo humano, lo que es 
determinante para establecer el sentido trágico de la existencia. 

Para los antiguos griegos, la ποíεσις es un hacer, pero entendido 
de modo técnico y artesanal, esto es, tiene que ver con la creación, 
con el dar lugar a algo. Ese algo es la obra. Ese hacer, esa acción 
técnica es la misma en el artesano y en el artista, lo que quiere decir 
que vale tanto para construir útiles para el día a día como para las 
bellas artes. En Grecia aludía a la actividad creadora porque daba 
existencia a algo que no la tenía. Esto es, creaba algo nuevo y lo 
hacía aparecer en el mundo. La ποíεσις es un hacer-aparecer en 
el mundo. Pero en el habla cotidiano de hoy día, al referirnos a la 
poética, lo que consideramos es un género literario, una obra de arte 

698 SuZ. s. 2, p. 23.
699 v. soPhocle. Antígone. Tr. F. Hölderlin. Frankfurt am Main, Insel, 1989.



288 

FERNANDO GILABERT BELLO

que elaboran los poetas y en la que se muestran los sentimientos del 
autor para con el mundo. La poesía ha pasado a ser lírica en nuestra 
contemporaneidad, dejando atrás el propio carácter del hacer. Es 
una construcción, una creación, pero ya no es de por sí el carácter 
propio de la creación, el carácter que ha de poseer todo aquello que 
ha sido creado, sea una obra de arte o un mero útil.

Cuando hablamos hoy de poesía, a lo que aludimos es a un 
género literario. Al hablar de poesía nos viene a la mente literatura, 
lectura, pensamos en la palabra escrita, hecha para ser leída700. La 
etimología latina de la literatura tiene que ver con las letras, lettere, 
y al aludir a éstas nos sale al paso el leer. Pero la poética, tal y como 
la entendían los antiguos griegos, el carácter de ποíεσις, está hecha 
para su interpretación, para su re-presentación701. Platón nos habla 
de tres tipos de poética: la poesía imitativa (la tragedia, el teatro), 
la no imitativa (la lírica, donde se cantaba a Diónisos) y la épica 
(narraciones de las gestas de grandes héroes, con Homero como 
paradigma del poeta épico)702. El rasgo común de todas ellas era 
que su fuerza residía en que eran narradas a un público, en que era 
re-presentadas. 

700 Es cierto que hay formas de literatura que siguen teniendo un estrecho vínculo 
con formas no escritas, como son la propia poesía, a veces recitada, a veces 
cantada y el teatro. Pero aludimos a la palabra escrita, a la literatura, porque es la 
forma en que, por lo general, se transmite y conserva.
701 Al hilo de la nota anterior, creemos que es conveniente resaltar que en nuestro 
mundo contemporáneo hay una gran variedad de formas artísticas en la que la 
poesía es representada: desde recitales de poemas a obras de teatro, pasando por 
la canción, posíblemente el género donde la poesía se muestra más claramente 
en su faceta representativa. Sin embargo, esas formas de representación son 
consideradas aledaños de la poesía. La poesía tiene su fuerza en el mundo 
contemporáneo, no por su representación, sino por su conservación en tanto que 
palabra escrita. Esa escritura es el resultado del hacer poético.
702 Platón. República. 392 c y ss.



289 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Siguiendo a Heidegger, apuntamos a eso de la re-presentación 
porque con ello se aclarará cómo el carácter poético tiene que ver con 
el sentido trágico de lo humano. Re-presentar, aquello que se hace 
en la tragedia griega, tiene el sentido de volver a hacer presente y la 
presencia tiene que ver con la temporalidad en tanto que siempre es 
presente actual, siempre es ahora703, no el antes que ya no es, ni el 
después que aún no ha sido. La presencia tiene una especie de ser, 
a diferencia del pasado y el futuro, que, aparentemente, no son. Pero 
éstos, pasado y futuro, no son una nada, sino que también poseen 
un ser, el cual es fruto de la limitación de la presencia como presente 
actual. Es por ello que el ser del tiempo no es un mero concepto 
del ser como presencia, porque a partir del tiempo, la presencia se 
determina como ahora. Lo ahora no puede separarse del pasado 
y del futuro. Re-presentar es volver a hacer presente, pero este 
presente nada tiene que ver con el carácter estático del ahora, sino 
que tiene el sentido de un traer a la presencia. Cuando traemos algo 
a la presencia, sólo ese hacer-presente mismo indica aquello que 
hace presente, sin una ulterior suposición y conclusión704, que es el 
modo en como actúa la ciencia moderna.

La re-presentación tiene el carácter de un estar-en-medio-de 
lo re-presentado, pero no en sentido físico, sino que estamos-en-
medio-de sólo en pensamiento. Ese pensamiento mediante el que 
estamos-en-medio-de lo re-presentado no es la imaginación, que es 
un fenómeno distinto del pensamiento. Pensamiento sólo hay en el 
pensar705. La particularidad del hacer-presente es que nos permite 
estar-en-medio de lo re-presentado, en medio del ente que no somos 
nosotros mismos, no presente “en persona”. El estar-en-medio-de 
nuestro estar-aquí en medio de las cosas tiene el rasgo fundamental 
del estar-abierto para lo presente en que se está. El estar-cerrado, 

703 ZS. s. 43, p. 62.
704 Ib. s. 89, p. 110.
705 Ib. s. 91, p. 112.



290 

FERNANDO GILABERT BELLO

en tanto privación, sólo es donde impera el carácter de abierto, el 
cual es para lo presente el rasgo fundamental del ser humano. La 
interpretación correcta del representar trata de aceptar simplemente 
lo que se muestra en el fenómeno del representar y nada más.

De este modo, el pensar no es ningún calcular, como es el pensar 
de la ciencia, sino un agradecer en tanto que está expuesto al aceptar 
que el ente “es” y no nada. Ese “es” interpela al lenguaje no hablado 
del ser al ser humano, ese lenguaje del silencio, cuya distinción y 
peligrosidad se basa en estar abierto de muchas formas para el 
ente como ente. Ese estar-abierto, esa apertura es precísamente 
la existencia. Y de ahí la importancia que damos al vínculo entre la 
poética, entendida como re-presentación, y la existencia.

La obra de arte abre mundo, no pudiendo situarse en el mundo. 
La obra de arte, el producto de la ποíεσις, es la apertura de la verdad, 
no sólo como un modo nuevo de ordenar la totalidad de lo ente, sino 
que presenta además el otro aspecto de la verdad que la metafísica 
olvida: el ocultamiento del que procede toda revelación706. En la obra 
poética está realizada la verdad como revelación y apertura, a la vez 
que como oscuridad y ocultamiento. Ese abrir-mundo no es sólo una 
pertenencia al mundo, sino que abre e instituye la apertura misma, 
produce un cambio de ser. Pero en la obra poética está la esencia 
de todas las artes, porque toda obra de arte es en esencia poema707. 
Heidegger llega a esa concepción de la ποíεσις guiado por la palabra, 
por el lenguaje: la obra no proviene del ente, sino de la nada del 
antes, la obra es novedad radical, es creación y, como tal, institución 
mediante la palabra de algo novedoso. La ποíεσις designa la poética 
como arte específico de la palabra. La novedad radical de la poética 
sólo o principalmente puede darse en la palabra, presentando así 
al lenguaje como el modo mismo de apertura al ser, en tanto que 

706 GA 5. s. 40, p. 36.
707 Ib. s. 59, p. 52.



291 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

pre-comprensión del proyecto existencial que se da en el pensar. 
Puesto que la apertura se da ante todo en el lenguaje, es aquí, en 
el lenguaje, donde se verifica toda verdadera innovación ontológica, 
todo cambio del ser.

Ahora bien, respecto del lenguaje tenemos dos puntos que nos 
aclaran el giro hacia lo político. De un lado tenemos que enlazar con 
lo dicho en la Briefe über den Humanismus acerca del lenguaje. La 
idea fundamental es que el lenguaje es la casa del ser708. Esto es, se 
aclara el sentido de que el lenguaje es la custodia de la presencia, 
es decir, del ser de las cosas como darse en la presencia. Del otro 
nos remitimos a la analítica existencial, donde el lenguaje, el habla, 
es un existenciario fundamental que nos permite compartir mundo 
con los otros709. 

Se ha interpretado que el fracaso del Rectorado de Heidegger 
derivó en un alejamiento del activismo político710, pero creemos que 
lleva a la cuestión de exponer la diferencia entre la onticidad de la 
política y lo ontológico de lo político. En otro lugar se ha interpretado 
como el sentido de lo político en Heidegger gira en torno a lo 
nacional y de ahí la elección de Hölderlin, el poeta de la Heimat 
de los alemanes711. Pero con esa Heimat, creemos que Heidegger 
alude al terruño, a la provincia, frente a las grandes metrópolis. No 
es hablar ya de la política desde los Estados y nacionalismos, sino 
que es hablar de lo político, lo cual aludiría a un morar originario que 
tiene que ver con el hogar. Nuestro planteamiento indica, más bien, 
que el giro hacia la poética, lleva a la exposición del sentido de la 
tragedia, precisamente como un camino no de vuelta a una patria, 

708 BH. s. 313, p. 259.
709 BZ. s. 113. p. 37.
710 safranski, R. Ein Meister aus Deutschland. cit. s. 328 y. ss., p. 330 y ss.
711 Beistegui, M. op. cit. p. 144.



292 

FERNANDO GILABERT BELLO

sino hacia lo inhóspito de la condición humana, hacia su carácter de 
desamparo, de lo des-acogedor. 

5.3.3. La vuelta (poética) al hogar

Defendemos que entre el modo de ser propio de la existencia y la 
posibilidad de un hogar hay una fractura, a pesar de que en el modo 
de ser impropio en el que habitualmente nos encontramos en la 
cotidianeidad media parece que hay una especie de cuerda que nos 
ata a una suerte de hogar, o mejor dicho, un rastro de migas de pan, 
como en el cuento de Hansel y Gretel, que nos permitirá volver a 
casa siempre que lo deseemos712. La metáfora de las migas de pan 
nos dice que hubo un momento, cuando fueron devoradas por los 
pájaros, en que se dio una ruptura con lo establecido que nos impide 
volver al hogar. De este modo, sólo hay que volver atrás y subsanar 
el error, para así no afrontar nuestro destino trágico en el desamparo. 
Esto es algo ficticio, podemos decir, inauténtico. Responde a los 
dictados de la habladuría que toma la voz cantante en el modo 
de ser impropio del das Man. No creemos que haya habido jamás 
un hogar al inicio al que debamos, queramos o podamos volver. 
Nuestra condición de arrojado empieza cada vez ahora y ya nos 
encontramos desde siempre en la tierra de hierro713, en el paraje 
inhóspito y desacogedor, diríamos más, en el abismo. No podemos 
volver al hogar, no hay un retorno al calor de lo que era familiar. Lo 
des-acogedor es el “estado natural” del ser humano: el hombre es 
un ser desamparado, un ser sin hogar que nunca tuvo uno.

712 griMM, J./ griMM, W. Kinder und Hausmärchen. B1. Gotinga, Vandenhoeck & 
Ruprecht, 1986.
713 Deuteronomio. 28, 23.



293 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Habíamos aludido con anterioridad a la Heimat, como un vocablo 
que tenía fuerza en los discursos nacionalistas pero que en Heidegger 
tenía el sentido de la meditación sobre la esencia de lo que era una 
comunidad, la frontera entre la pertenencia a una comunidad o el 
mero lugar en que uno había sido arrojado. Del vocabulario derivado 
de la raíz compartida con Heimat hallamos los términos Heimlich y 
su opuesto Unheimlich. Umheimlich es lo inquietante, lo pavoroso, 
lo des-acogedor, en resumen, aquello que no es familiar, lo que 
está fuera del hogar, porque solemos entender este hogar como lo 
familiar, como lo que no es extraño y ajeno.

La Heimat, como lo familiar, es un término que viene de la lectura de 
Hölderlin. Lo familiar es la proximidad al ser, pensada por Heidegger 
a partir del discurso sobre la Heimkunft de Hölderlin714. Es bastante 
probable que la idea de Heimat derive de lo que en griego clásico 
se entiende por οἶκος. Una traducción literal de οἶκος lo definiría 
como la chimenea, como el hueco en el techo por el cual se iban los 
humos del fuego del hogar715. En torno a ese fuego se ordenaba la 
casa. El οἶκος es aquello donde permanece el hombre, es el ámbito 
de la cercanía, ya que tiene connotaciones de lo familiar, privado 
y doméstico (οἰκεῖος), así como de apropiación, hacerse propio 
(οἰκειών)716. En la antigua Grecia, era la morada, la vivienda, la casa, 
pero también la unidad familiar, la base de la sociedad, la comunidad 
que satisfacía las necesidades de la cotidianeidad717. En Hölderlin 
hay una preocupación porque sus paisanos encuentren su esencia, 
no en el egoísmo de un pueblo cerrado, sino en la pertenencia del 
destino de Occidente, como una proximidad al origen. La patria de 
este morar histórico es la proximidad al ser, en la cual se consuma 

714 GA 4. s. 9 y ss, p. 11 y ss.
715 cfr. soriano, P. Historia del habitar II: Público y privado. Buenos Aires, Nobuko, 
2005.
716 PaBón s. de urBina, J. M. op. cit. Entrada “οἶκος”. p. 419.
717 aristóteles. Política. 1252 b.



294 

FERNANDO GILABERT BELLO

la decisión sobre si los dioses se niegan a sí mismos y permanece 
la noche o si puede haber un nuevo amanecer para lo sacro718. Así 
comienza la superación del destierro, por el que el hombre y su 
esencia vagan sin rumbo, esa superación comienza girando hacia 
la poética.

La existencia del hombre, de carácter finito y siempre con los 
demás, siempre ha de estar en el claro del ser719. El ser es el destino 
del claro, sólo mientras la existencia “es”, se da el ser720. La lejanía del 
ser al ser pensado desde lo ente imposibilita tener su sentido como 
un útil a la mano. Sólo desde la verdad del ser se podrá entender 
cómo es el ser, lo cual es un proyecto arrojado del ser mismo, que 
destina al hombre a existir721. De este modo, la Heimat se convierte 
en una patria no en el sentido de un nacionalismo, sino para pensar 
la falta de patria, el destierro del hombre moderno desde la esencia 
de la historia del ser. El destierro radica en el abandono del ser de 
lo ente, es la consecuencia del olvido del ser, que permanece oculto 
en lo ente. Lo poético tiene que anunciar el destino del mundo, sin 
revelarse como historia del ser. De ahí que la lectura de Hölderlin 
concluya con algo más originario y diferente del humanismo, a 
saber, no el estar formando parte de un proyecto común de índole 
cosmopolita, unificador, sino formando parte de un destierro que 
deviene destino universal provocado por el destino del ser bajo la 
forma de la metafísica722 y la Ge-Stell, que es la forma que toma la 
esencia de la técnica moderna, como elemento de dominio sobre 
esa metafísica.

718 BH. s. 338-339, p. 278.
719 A este respecto puede verse el trabajo de Juan José Garrido Periñán. Lichtung: 
el parto del ser. Consideraciones onto-fenomenológicas acerca del claro. TFM 
presentado en la Universidad de Sevilla en Septiembre de 2013.
720 BH. s. 336, p. 276.
721 Ib. s. 338, p. 278.
722 Ib. s. 339, p. 279.



295 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

Frente a la Ge-Stell, Heidegger se encamina hacia la poética, 
vinculando ποíεσις con τέχνη. Ya señalamos antes que para los 
griegos, la ποíεσις era un hacer técnico y artesanal. La τέχνη designa 
el comportamiento esencial y originario del hombre con respecto a la 
verdad de los entes. Pero no es un arte ni una habilidad técnica, sino 
que es conocimiento, una cierta manera de entender y morar entre 
los entes. El saber, el conocimiento, es el poder poner en obra. La 
obra poética no es sólo obra por ser producida, sino porque efectúa 
el ser de un ente723. El cuestionamiento que posibilita el conocimiento 
parte de la poética. La obra del poeta es anterior a la del filósofo, la 
filosofía siempre es posterior y vendrá cuando el pensar se torne 
nostalgia del ente en su ser724, reunión dada en el pensamiento 
poético. El habla del poeta constituye el discurso originario de los 
griegos. En la antigua Grecia, la poética pensante era el lugar en 
que la existencia encontraba su configuración histórica y política. 
De esto modo, pensamiento y poética son cooriginarios al tener su 
fundamento en el ser del lenguaje, ambos consisten en un habitar el 
lenguaje en el que ese lenguaje es llevado a su ser más íntimo, con 
lo que el filósofo y el poeta son fundadores del lenguaje. Pero decir 
que poesía y pensamiento presuponen el lenguaje es reconocer 
un origen más originario respecto de ese lenguaje, que la poesía 
y el pensamiento mismo. De ahí la urgencia de la pregunta por el 
lenguaje.

A partir del giro poético, el lenguaje se convierte en el “ahí” 
del ser y el lugar del encuentro del hombre con el mundo y los 
demás. El conocimiento, esa τέχνη que designa el comportamiento 
humano para con la verdad de lo ente, presupone el lenguaje, si el 
hombre entiende el ser es porque se erige bajo su yugo, siendo la 
comprensión del ser una comprensión de índole poética al darse 

723 EM. s. 183. p. 159.
724 WP. s. 13 y ss., p. 43 y ss.



296 

FERNANDO GILABERT BELLO

el ser en el lenguaje. De este modo, la poética y el pensamiento 
presuponen la apertura inicial del lenguaje en lo originario.

La poética no es un género literario, como antes señalamos, sino 
aquello que el lenguaje es en sí mismo, el modo en que el lenguaje 
se despliega según su esencia. Otros modos del lenguaje, como 
podrían ser la prosa o el propio estilo que empleamos al hablar a 
diario en nuestra cotidianeidad, son modos caídos del lenguaje, ya 
situados a una cierta distancia de lo que podríamos llamar el ser del 
lenguaje. Desde el principio, lo que el lenguaje es poéticamente, se 
ve amenazado por su contrario, por el hecho de que lo abierto por el 
lenguaje en un momento de irrupción y desbaratamiento es cerrado 
por la familiaridad del discurso común, de esos modos caídos del 
lenguaje, que con posterioridad se convierte en regla y medida del 
lenguaje725, regla que hasta entonces daba lo poético.

En la medida en que el poeta (y también todo tipo de creador) 
es fundador, establece nuevas leyes para el futuro. Pero dicha 
fundamentación siempre es la transgresión de un tiempo dado, 
de la ley imperante del hoy y del ahora. Porque el poeta siempre 
está adelantado a su tiempo, superándolo y transgrediéndolo. Es 
un creador pero sus creaciones son fruto de una soledad esencial: 
los creadores no pueden sentirse en casa en el tiempo de su hoy y 
ahora, en “su” tiempo, sobrepasan su Zeitgeist, siempre están más 
allá726. La situación del poeta es la del exilio, la de la impropiedad, 
aunque su obra lleve consigo la promesa de un morar nuevo y más 
auténtico, un nuevo hogar, una nueva Heimat. El poeta es extraño 
por eso, por estar fuera del tiempo de lo que nos es familiar.

725 Beistegui, M. op. cit p. 152.
726 Ib. p. 163.



297 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

5.3.4.La vuelta (imposible) al hogar

Heidegger, sin embargo, ve en los poetas una forma de regreso 
al modo de ser propio de la comunidad política bajo la forma de 
un morar originario. Si consultamos el diccionario del término 
“propiedad” (Eigentlichkeit) encontramos que tiene el carácter de 
estar en casa, a salvo de las inclemencias727. La búsqueda del hogar, 
el retorno a éste no puede tener lugar desde el carácter impropio en 
que estamos subsumidos en la cotidianeidad. No es una cuestión 
de regresar a un punto de origen perdido, sino que hay que crear 
las condiciones para una relación libre con la tierra donde se mora 
y los otros con los que se habita, de preparar el suelo sobre el que 
nos asentamos. El regreso al hogar apunta en la dirección de un 
origen por venir. Pero que el hombre contemporáneo, el hombre 
de la tardomodernidad, carezca de hogar o patria no se debe a la 
pérdida de una identidad nacional, sino más bien al abandono del 
ser, el cual amenaza aquello que el hombre mismo es en tanto que 
el “ahí” del despliegue del ser728. 

La poética de Hölderlin sugiere una serie de indicios para el camino 
de vuelta a la comunidad, y que Heidegger hubiese considerado 
tomar este camino es una posibilidad ya desplegada por otros 
autores729. Pero esta comunidad no está dada al comienzo, no es 
originaria, sino que tiene el carácter de una conquista, del mismo 
modo que el modo de ser propio de la existencia. Esta comunidad 
sólo es un aproximarse que se afirma en el mismo momento en que 
se emprende el camino hacia ella. Es por eso que el retorno no es 

727 griMM, J.; griMM, W. Deutsches Wörterbuch. cit. Entrada “Eigentlichkeit”. A este 
respecto puede verse también la misma entrada en el diccionario de Jesús Adrián 
Escudero El lenguaje de Heidegger (cit.).
728 Beistegui, M. op. cit p. 168.
729 Ib. p. 170.



298 

FERNANDO GILABERT BELLO

regresar a lo que estaba antes dado, sino que el origen mismo de la 
comunidad se constituye a partir de ese retornar. El hombre no está 
en el hogar de la metrópoli, sino que ese hogar es más bien lo más 
ajeno730.

Este carácter desterrado, esto es, de estar fuera del ámbito de 
la política del ser humano, es expuesto a partir del empleo que 
Heidegger hace de la tragedia griega, concretamente a partir de la 
versión de Hölderlin de la Antígona de Sófocles, donde se muestra 
ese camino a ninguna parte que es el regreso al hogar. La alusión 
a esta obra es respecto de la determinación de lo humano hecha 
en la separación, fruto de la implementación de la lógica, entre ser 
y pensar que ha devenido en la postura fundamental de la historia 
del olvido del ser en Occidente. La determinación de lo humano que 
ha hecho esta tradición y que hemos expuesto como consecuencia 
de una metafísica de corte epistemológico, ha de ser enmendada, 
siendo necesario volver a desandar el camino y retornar al origen, 
repensando la cuestión del hombre desde el origen mismo de 
Occidente, esto es, desde la antigua Grecia. Para comprender la 
cuestión de lo que es el hombre, señala el primer estásimo de la 
obra de Sófocles. El canto original griego dice así:

πολλὰ τά δεινά κοὐδὲν ἀνθροπου δεινότερον πέλει
τοῦτο καὶ πολιοῦ πέραν πόντου χειμερω νότω
χωρεῖ, περιβρυχίοισιν
περῶν ὑπ᾽οἴδμασιν.
Θεῶν τε τὰν ὑπερτάταν, Γᾶν
ἄφθιτον, ἀκαμάταν, ἀποτρύεται
ἰλλομένων γένει πολεύων.
κουφονόων τε φῦλος ὀρνιθως ἀμφιβαλὼν ἄγει
καὶ θηρῶν ἀγρίων ἔθνη πόντου τ᾽εἰναλίαν φύσιν
σπείραισι δικτυοκλώστοις,

730 Ib. p. 171.



299 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

περιφραδὴς ἀνήρ
κρατεῖ δὲ μηχαναῖς ἀγραύλου
θερὸς ὀρεσσιβάτα, λασιαύχενά θ᾽
ἵππος ὀχμάζεται ἀμφὶ λόφον ζυγῶν
οὔρειόν τ᾽ἀκμῆτα ταῦρον.
καί φθέγμα καὶ ἀςεμόεν φρόνημα καὶ ἀστυνόμους
όργὰς ἐδιδάξατο καὶ δυσαύλων
πάγων ὑπαίθρεια καὶ δύσομβρα φεύγειν βέλη
παντοπόρος· ἄποροσ ἐπ᾽οὐδὲν ἔρχεται
τό μέλλον· Ἅιδα μόνον φεῦξιν οὐκ ἐπάξεται·
νόσων δ᾽ἀμηχάνων φυγὰς ξυμπέφρασται.
σοφόν τι τὸ μηχανόεν τέχνας ὐπὲρ ἐλπίδ᾽ἔχων
τοτὲ μὲν κακόν, ἄλλοτ᾽ἐπ᾽ἐσθλὸν ἕρπει,
νόμους γεραίρων χθονὸς θεῶν τ᾽ἔνορκον δίκαν,
ὑψίπολις· ἄπολις ὅτω τὸ μὴ καλὸν
ξύνεστι τόλμας χάριν. μήτ᾽ἐμοὶ παρέστιος
γένοιτο μήτ᾽ἴσον φρονῶν ὅς τάδ᾽ἔρδει731

La traducción a nuestro idioma más o menos recoge la idea 
general que ha ofrecido la tradición del texto de Sófocles:

Muchas cosas asombrosas existen y, con todo, nada más 
asombroso que el hombre. Él se dirige al otro lado del 
blanco mar con la ayuda del tempestuoso viento Sur, bajo 
las rugientes olas avanzando, y a la más poderosa de 
las diosas, a la imperecedera e infatigable Tierra, trabaja 
sin descanso, haciendo girar los arados, año tras año, al 
ararla con los mulos.

El hombre que es hábil da caza, envolviéndolos con los 
lazos de sus redes, a la especie de los aturdidos pájaros 
y a los rebaños de agrestes fieras, y a la familia de los 
seres marinos. Por sus mañas se apodera del animal del 

731 soPhocle. Antígone. Amsterdam, Hakkert, 1963. fr. 332-375



300 

FERNANDO GILABERT BELLO

campo que va a través de los montes, y unce al yugo que 
rodea la cerviz al caballo de espesas crines, así como al 
incansable toro montaraz.

Se enseñó a sí mismo el lenguaje y el alado pensamiento, 
así como las civilizadas maneras de comportarse, y 
también, fecundo en recursos aprendió a esquivar bajo 
el cielo los dardos de los desapacibles hielos y los de 
las lluvias inclementes. Nada de lo por venir le encuentra 
falto de recursos. Sólo del Hades no tendrá escapatoria. 
De enfermedades que no tenían remedio ya ha discurrido 
posibles evasiones.

Poseyendo una habilidad superior a lo que se puede uno 
imaginar, la destreza para ingeniar recursos, la encamina 
unas veces al mal, otras veces al bien. Será un alto cargo 
en la ciudad, respetando las leyes de la tierra y la justicia 
de los dioses que obliga por juramento.

Desterrado sea aquel que, debido a su osadía. se da a 
lo que no está bien. ¡Que no llegue a sentarse junto a 
mi hogar ni participe de mis pensamientos el que haga 
esto!732

Pero una traducción al castellano aproximada de lo que Heidegger 
traduce del griego, a partir de la versión de Hölderlin sería algo así 
como:

Muchas cosas son pavorosas; nada, sin embargo, 
sobrepasa al hombre en pavor. Él se pone en camino 
navegando por encima de la espumante marea, en medio 
de la invernal tempestad del sur, y cruza las montañas de 
las abismales y enfurecidas olas. Él fatiga el inalterable 
sosiego de la más sublime de las diosas, la Tierra, pues 

732 sófocles. “Antígona”, en Tragedias. Madrid, Gredos, 2005. p. 261-262.



301 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

año tras año, ayudado por el arado y sus caballos, la 
rotura en una y otra dirección.

El hombre, caviloso, enreda la volátil bandada de pájaros 
y caza los animales de la selva y los que viven en el mar. 
Con sus astucias doma el animal que pernocta y anda 
por los montes. Salta a la cerviz de las ásperas crines 
del corcel y con el madero somete al yugo al toro jamás 
dominado.

El hombre también se acostumbra al son de la palabra y 
a la omnicomprensión, rápida como el viento, y también 
a la valentía de reinar sobre las ciudades. Asimismo ha 
pensado cómo huir y no exponerse a las flechas del clima 
y a las inhóspitas heladas.

Por todas partes viaja sin cesar; desprovisto de 
experiencia y sin salidas, llega a la nada. Un único 
embate: el de la muerte, no lo puede impedir jamás por 
fuga alguna aunque haya logrado esquivar con habilidad 
la enfermedad cargada de miserias.

Ingenioso, por dominar la habilidad en las técnicas más 
allá de lo esperado, un día se deja llevar por el Mal, otro 
día logra también empresas nobles. Entre las normas 
terrenas y el orden jurado por los dioses toma su camino. 
Sobresale en su lugar y lo pierde aquel que siempre 
considera el no-ser como el ser a favor de la acción audaz.

No se acerque a mi hogar en confianza ni confunda su 
divagar con mi saber quien cometa tales acciones733. 

Las traducciones tienen entre sí acuerdos y desacuerdos. El 
sentido del texto es glosar qué es el hombre, el ser que domina 
y transforma el mundo. Pero el contenido varía de una a otra 

733 EM. s. 155-157, p. 136-137.



302 

FERNANDO GILABERT BELLO

traducción. Ambas se refieren al hombre como el ser dominante, 
pero especifican divergentemente el modo en que domina, esa 
divergencia es la que aportará el sentido trágico a la existencia. 
La interpretación empleada por Heidegger acerca de lo humano 
desde el sentido de los antiguos griegos implica algo así como una 
vuelta al comienzo apartándose explícitamente de la exégesis de la 
tradición, del que tomamos como modelo la traducción canónica al 
castellano, al aludir a algo que podría denominarse lo des-acogedor 
(Umheimischwerden, que sería en alemán), lo sin-hogar, no en el 
sentido de aquel que está fuera del hogar o no tiene un techo bajo 
el que acogerse, sino aquel que es de por sí inhóspito, como el 
páramo, el desierto o la tierra baldía.

El primer verso del estásimo transcrito de Sófocles señala al 
hombre como τὸ δεινότατον. El ejemplo de traducción de la tradición 
nos traslada al término castellano “asombroso”, el hombre como lo 
más asombroso, el ser humano como digno de asombro. Pero si 
recurrimos a un diccionario manual de griego, la entrada referente 
a δεινός -όν, de donde deriva δεινότατον, alude a lo temido, a lo 
espantosos, a lo horrible, alude al peligro e incluso a lo indigno, 
pero no a lo asombroso734. Parece más acertado traducirlo como 
“lo pavoroso” como en la versión empleada por Heidegger o incluso 
como lo des-acogedor. Señalar al hombre como lo des-acogedor, 
capta al ser humano desde sus límites más extremos y desde los 
escarpados abismos de su ser735. Δεινόν significa lo terrible en 
el sentido del imperar que somete mediante la violencia, la cual 
constituye el carácter esencial del imperar mismo. El ente en su 
totalidad somete en su des-acoger, pero el hombre no hace uso 
de la violencia contra lo que lo somete, sino que su actividad es 
violenta de por sí. Lo des-acogedor nos arranca de lo familiar, de lo 
doméstico. El hombre es lo más des-acogedor porque su esencia 

734 PaBón de urBina, J. M. op. cit. Entrada  “δεινός -όν”. p. 129.
735 EM. s. 158, p. 137.



303 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

está en medio de lo des-acogedor así entendido, y porque además 
trasciende los límites que le son habituales y familiares siguiendo la 
dirección del poder sometedor736.

El ser humano se abre camino, avanza hacia todos y cada uno 
de los dominios del ente, y, al hacerlo, es arrojado de todo camino. 
Sólo por esto se abre la condición de lo des-acogedor y es arrojado 
fuera de lo familiar. Las características humanas están al mismo 
nivel del poder sometedor de la naturaleza, pero con la diferencia 
fundamental de que estas características lo atraviesan y lo empujan 
a asumir el ente que el mismo es, mientras que en el caso de la 
naturaleza sólo la rodean y sostienen. El carácter des-acogedor 
del hombre le somete a sí mismo en un estado ajeno a lo que él 
mismo es, convirtiendo en lo más próximo lo que es lo más lejano. 
El hombre es extraño a su propio ser al aceptar encontrarse bajo la 
fuerza sometedora y, con ello, a sí mismo737.

De este modo tenemos que lo des-acogedor se liga de algún 
modo a la actitud violenta del poder poético. La actitud violenta, 
que originariamente abre caminos en lo ente como sujeción y 
doblegamiento de las fuerzas por las que el ente se abre al insertarse 
en él el ser humano, sólo fracasa ante la muerte, que sobrepasa 
todo límite. En este sentido, la existencia humana es el acontecer 
mismo de lo des-acogedor. La violencia constituye el ámbito de la 
maquinación, no en el sentido de τέχνη, que ya traducimos como 
saber, pero no en tanto que mera constatación de lo materialmente 
existente -lo cual estaría acorde con el espíritu de la Ge-Stell-, sino 
como el mirar más allá de lo materialmente existente y disponible. 
Ese saber es el poder-poner-en-obra del ser como un ente que 
en cada caso es de uno u otro modo. Lo que los griegos antiguos 
entendían por τέχνη es la poética misma, porque la obra de arte 

736 Ib. s. 160, p. 139.
737 Ib. s. 165, p. 144.



304 

FERNANDO GILABERT BELLO

efectúa el ser de un ente738. El poner-en-obra es el efectuar el ser 
manifiesto en el ente. Por eso la poética es saber y τέχνη, no porque 
incluya “técnicas”. La τέχνη caracteriza al δεινόν porque consiste en 
el empleo de la violencia contra la fuerza sometedora.

La existencia auténtica del ser humano significa: ser puesto 
como brecha que irrumpe y aparece en la superioridad del poder del 
ser, para que esta brecha misma se quiebre bajo el ser. El hombre 
es lo que es porque, fundamentalmente, promueve lo familiar, lo 
doméstico, para transgredirlo y para permitir que irrumpa la fuerza 
que lo somete739. En cuanto brecha para la manifestación del ser, la 
existencia histórica es un incidente donde surge la fuerza sometedora 
del ser y se inserta en la obra como acontecer histórico. Tomemos 
entonces las últimas palabras del texto de Sófocles, donde se nos 
dice que un ente como el hombre ha de ser excluído de hogar y 
consejo, que el hombre no puede regresar al hogar.

La importancia que hemos dado a esta concepción del hombre 
como lo des-acogedor y el que no puede regresar al hogar será la 
concepción de lo humano, que está a la base de una democracia 
ontológica como forma política legítima de una ontología de lo 
político. Es cierto que nos encontramos caídos en el nihilismo, el 
cual muestra el olvido del ser no como una hipótesis, sino como una 
realidad que se pone en marcha con la irrupción del dominio de la 
técnica, que destruye lo sacro y hace surgir a la masa a partir del 
referente igualitario y totalizador de la técnica. Pero las consecuencias 
de la técnica van más allá de la técnica misma, ya que implica una 
instrumentalización, que en política se traduce en ideología, la cual 
puede servir a cualquier forma de organización política, mientras que 
la verdad es unívoca740. La ideología rompe con la verdad mediante 

738 Ib. s. 168, p. 146.
739 Ib. s. 172, p. 149.
740 rossi, L. A. “La pólis como instauración de la política”. op. cit. p. 164.



305 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

el lenguaje, al caer en la habladuría, siendo el único camino para 
volver a ligar el lenguaje y la verdad la referencia a la comunidad.

5.4. Democracia ontológica

Ahora bien, ya hemos visto que se trató de establecer una comunidad 
como una conquista de la propiedad respecto del ser-con, siendo la 
forma del Volk la elegida para esa “comunidad propia”. Ese Volk 
no puede tenerse en cuenta en la tarea de establecer una política 
a partir de una ontología de lo político, puesto que llevaba a la 
aporía fundamental de que la relación con los otros siempre era 
un estado caído en la impropiedad, lo cual pasaba desapercibido 
en el mundo cotidiano del das Man. La labor consistía entonces en 
pensar el colectivo desde la singularidad. La singularidad de cada 
uno, asumiendo cada uno una política de mínimos, es lo que puede 
dar lugar a una forma de regir la comunidad desde la legitimidad 
que puede dar la ontología de lo político que aquí vislumbramos. 
Esa política de mínimos tiene como base los presupuestos de la 
democracia ontológica y su forma es el anarcoexistencialismo.

La democracia ontológica consiste en trasladar el concepto de 
diferencia ontológica de Heidegger al plano de lo político. Si ser y 
ente no son lo mismo, del mismo modo, la democracia no puede ser 
lo mismo que unos intereses ideológicos, sino que se ha de fundar 
sobre una no preeminencia de ningún miembro de la comunidad 
sobre otro. Una democracia real consistiría en que las demandas 
políticas, entendidas éstas al estilo del populismo antes presentado, 
no tendrían preeminencia unas sobre otras, dando lugar a una suerte 
de horizontalidad política. 

De este modo tenemos dos núcleos claros a la hora de elaborar 
una política que tenga en cuenta una ontología de lo político: de 
un lado el establecimiento de una comunidad cuyos individuos 



306 

FERNANDO GILABERT BELLO

participen desde su singularidad en lo que hemos denominado 
anarcoexistencialismo, esto es, desde una exégesis personal que 
posibilite el modo de ser propio del existente aun a sabiendas de 
que encierra la aporía de caer de continuo en la impropiedad; y de 
otro una concepción de la democracia como un lugar político en 
que todas las demandas políticas tienen su lugar, del mismo modo 
que todo ente tiene su ser. Estos serían los principios de lo que 
denominaríamos “construir pueblo”.

A este respecto podemos señalar al hilo de la diferencia ontológica 
que ser y ente se dan en conjunto pero no hay una primacía de un 
ente sobre otro ente, lo cual nos lleva a una igualdad radical entre 
entes, ya que no hay una preeminencia de uno sobre el resto. Los 
entes son equivalentes entre sí, ni siquiera el ser humano, que es el 
ente privilegiado en tanto que pregunta por el sentido del ser, está 
en una mejor posición con respecto del ser. Todos los entes tienen el 
denominador común de estar auspiciados por el ser. El ser es lo que 
da sentido a los entes, pero este no es algo transcendente que tenga 
entidad propia, sino que siempre se da conjuntamente con los entes. 
Del mismo modo, la política, como forma de tutelar la comunidad, 
no puede transcender a los individuos que la componen. La política 
toma la forma de la ley, la cual no es algo con una autonomía 
transcendente, del mismo modo que tampoco es el ser sin los entes. 
Podemos señalar entonces que, efectivamente, hay una especie de 
primacía de la ley, de la política, sobre los individuos, pero ésta ley 
se da conjuntamente con los miembros de la comunidad, por lo cual 
siempre existe la posibilidad del cambio en función de los individuos 
que componen el colectivo. Igual que sucedía con la teología 
antes de su secularización no había una primacía de uno sobre el 
resto, sino que el Theos era el que predominaba, pero este no era 
nada, quitando los matices de la religiosidad, no se sostiene sin los 
creyentes. Entre estos creyentes no hay una jerarquización desde la 
divinidad (otra cosa son los estamentos de la organización de la fe).



307 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

La constitución, como forma efectiva de la ley por la que se 
establece una política, no es un contrato racional, sino que son 
realizaciones que tienen que ver con la toma de decisiones por parte 
de los miembros de la comunidad, son demostraciones fácticas de 
la tarea histórica como pueblo. Es por ello que el saber sobre la ley 
y la política no es cosa solo de profesionales de la política, sino que 
ha de pertenecer a todos los miembros del colectivo. De este modo 
cada uno decide el destino popular741. La política es una cuestión de 
elección, porque la convivencia con los otros implica elegir. Del mismo 
modo que sucede a la hora de afrontar la muerte, hay que elegir, bien 
entre dejarse arrastrar por el das Man o afrontar la angustia para 
acceder al estado de resuelto. La elección anarcoexistencialista es 
la elección por el sí mismo y no la del das Man impersonal. El estado 
de resuelto al que se llega mediante el anarcoexistencialismo choca 
contra la preeminencia de un fundamento absoluto e inconcuso de 
la verdad más allá de los estados cambiantes. Esto es, la política es 
continuo cambio y elección.

Hacer una ontología de lo político nos ha mostrado que hay un 
predominio del estado caído de la política, porque lo político en sí, el 
conflicto no puede ser un modo resuelto y propio, al ser una forma 
precedente. Hacerlo “propio”, como tratamos de hacer respecto de 
la comunidad “propia”, no es posible al vivir permanentemente en 
un estado de caída, del que sólo salimos efímeramente. Nuestro 
modo de ser propio, siempre es temporal, por lo que no podemos 
hacer que el resto de miembros del grupo se haga propio al unísono, 
porque a la resolución precursora que lleva a la propiedad sólo se 
llega mediante la angustia, la cual es una absoluta singularización, 
puesto que siempre sobreviene desde la comprensión de la muerte, 
la cual siempre es en cada caso de cada cual. 

741 NGS. s. 76, p. 77.



308 

FERNANDO GILABERT BELLO

Cuando, tras Sein und Zeit, Heidegger propone el tedio como 
el temple de ánimo fundamental de la existencia742, se expone 
que la situación de la sociedad es tediosa, está amparada por el 
tedio. Pero en la cotidianeidad media ese tedio no se vislumbra a 
las primeras de cambio, por lo que se complica el poder salir de 
esa situación auspiciada por dicho temple afectivo. El tedio es una 
consecuencia de la historia de la que habría que plantearse si es 
posible escapar. Para ello, se necesitaría que los individuos llegasen 
a un estado de resuelto propio, y, a partir de ahí, elaborar un plan 
de escape, aun a sabiendas que pronto volverán al estado de caído, 
donde el tedio predomina. También está el problema de que a la 
hora de trazar semejante plan de huída, podrían sobrevenir las 
influencias de otros estados anímicos. Es por eso que toda política 
está condenada al fracaso porque implica el dejarse arrastrar de la 
masa, mandando al traste el proyecto ilustrado de las competencias 
propias de cada uno. En todo caso, sólo sería posible una política de 
“mínimos” por parte de cada uno que latiese en el horizonte de una 
democracia ontológica, la cual sería una democracia de mínimos. 
El existente anarco-existencialista ha llegado a su resolución propia 
de manera singular, sólo sabe de sí y conforme a eso actúa. Puede 
autogestionarse con otros iguales, pero ha de ser conciente de la 
extrema singularidad que implica su carácter finito en su resolución 
precursora, por lo que su compartir siempre será efímero. Nos 
gustaría poder decir que ésta es la metáfora de Heidegger, retirado 
en la cabaña, alejado de una Universidad devorada por el das Man 
y la Ge-Stell.

742 cfr. GA 29/30.



309 

6. Conclusiones

En la introducción al presente trabajo, señalamos la posibilidad de 
que lo que aquí se cuenta no fuera más que un camino de bosque 
(Holzweg) y, como tal, nos lleva al trazado que deja el propio camino 
a sus posibilidades. En este caso la intención era indagar sobre 
cuestiones acerca de lo político, pero en múltiples ocasiones los 
derroteros de nuestras reflexiones nos han llevado a laberintos que 
sobrepasan el propio pensar acerca de este asunto, entrando en otros 
terrenos que bien merecían una investigación ulterior, tanto respecto 
de los estudios que pueden hacerse desde la conceptualización en 
Heidegger de los mismos, como en otros autores. Sea como fuere, 
el camino de bosque ha pretendido llegar a un claro que se presumía 
que estaba en el horizonte, sin embargo, la espesura del bosque ha 
resultado ser más frondosa de la esperada, con lo que no sabemos 
si es adecuado hablar de haber alcanzado una meta.

Con todo, una serie de pequeños claros, unas pequeñas 
conclusiones, si hemos alcanzado en nuestro diálogo con la obra 
de Heidegger. Estas serán enumeradas a continuación en un breve 
resumen de lo que acerca de ellas hemos indagado en nuestro 
trabajo.

1) La primera de ellas está puesta en relación respecto con el 
nazismo. Es un tema que no nos ha llevado a una conclusión clara, 
entre otras cosas, porque tampoco hemos indagado en exceso al 



310 

FERNANDO GILABERT BELLO

respecto. Evidentemente Heidegger estuvo adherido al nazismo y 
se entusiasmó con la idea de haber visto reflejado su visión de lo 
político en el movimiento, pero también es cierto que se decepcionó 
al comprobar que el nazismo derivaba en una política que también 
llevaba al nihilismo, tal y como era la política que pretendía 
deconstruir, especialmente la forma que hemos recogido como 
tardoparlamentarismo, una democracia insulsa e impersonalista, 
más parecida a un estado-máquina que a un lugar de participación 
por parte de los miembros de una comunidad acerca de lo político.

2) Al hilo de esto, podemos señalar la fractura habida entre la 
política y lo político. La diferencia habida entre la primera, una 
estructura que rige el modo en que se da la convivencia, y lo 
segundo, la convivencia misma, afecta al pensamiento de Heidegger 
al respecto. Se ha señalado de forma tópica que en el pensador de 
Meßkirch había un pensamiento político, esto es, una política, de 
corte nacionalsocialista. Pero a la luz de la división entre la política y 
lo político, hemos esclarecido que su preocupación no es la política, 
sino lo político, lo cual dejaría al nazismo, en principio, fuera de lugar 
en su pensamiento. Otra cosa es que pensar lo político derivase en 
la construcción de una política, tal y como nosotros mismos hemos 
intentado, y ahí se hubiera entusiasmado con la posibilidad de que 
el nazismo cubriese sus expectátivas de llevarla a cabo. Sea como 
fuere, esta política estaba más allá de las pretensiones de este 
trabajo, puesto que las alusiones que Heidegger hace de la misma 
son constructos poco acordes a lo que señala de lo político mismo.

3) A partir de la fractura habida entre la política y lo político 
presentamos una suerte de analogía con la diferencia ontológica, 
donde la política es un estatuto óntico y lo político más bien recurre 
a lo ontológico. La onticidad de la política a la que nos referimos 
es la que nos afecta a nosotros mismos, a saber, la del mundo de 
la metrópoli global que ha derivado del modo en que la tradición 
occidental ha materializado la política. Es entonces necesario una 



311 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

deconstrucción de ese modo de entender la política en Occidente, 
para así establecer las críticas de Heidegger hacia los sistemas 
políticos contemporáneos, tales como la democracia, que hace 
explícitas en algunos de sus textos. 

4) La política contemporánea está estrechamente ligada a lo que 
se ha venido llamando la Modernidad, una separación que puede 
considerarse artificial, puesto que es una mera secularización que 
pretende superar una serie de límites impuestos por aquello que 
es lo humano en sí mismo. Sin embargo, en lugar de superar esos 
límites a partir de una idea de progreso donde todo no puede sino 
mejorar, se ha caído en un nihilismo banal que ha resultado fruto 
de lo que Heidegger denominaba la historia del olvido del ser. En 
esta historia ha primado la perversión que se ha hecho del λόγος, 
derivando en la razón, lo cual ha instaurado un modelo de entender 
la existencia derivado de la ciencia, una de las puntas de lanza de 
la razón. Este modelo “científico” se ha inmiscuído en todas los 
ámbitos de la existencia, incluído el de la filosofía y, por supuesto, 
el de la política. De este modo lo político ha sido confundido con la 
política, con lo cual todo estudio acerca de la misma deriva en una 
ciencia sobre el modo de hacer política, no planteándose en ningún 
momento la convivencia en cuanto tal, lo político en sí mismo. En 
este aspecto sólo puede surgir una estructura política que no piensa 
en sus propios fundamentos.

5) Esta política sin fundamento se ve reflejada en el hecho de 
que el mundo contemporáneo ha derivado en una metrópoli global, 
donde priman una serie de intereses que llevan al nihilismo. Ahora 
bien, hemos visto cómo en la propia existencia humana ese nihilismo 
va intrínseco a la propia condición del ser humano, reflejándose en 
el modo de ser impropio que en la vida cotidiana toma la forma del 
das Man impersonal. Ese das Man toma la forma de la masa, la 
cual imposibilita una política de corte ilustrado, puesto que implica 
la preponderancia del armazón de la tecnociencia y la economía, lo 



312 

FERNANDO GILABERT BELLO

que hemos denominado Ge-Stell, que somete a toda forma de hacer 
política si ésta no recurre a sus propios fundamentos. Para ello, se 
ha de acudir -al igual que Heidegger expone que ha de hacerse al 
respecto de la ciencia- a una ontología de lo político, a una suerte de 
pre-ciencia de lo político, a una pre-política, que refleje el carácter 
de lo político desde el punto de partida mismo de la convivencia que 
implica la existencialidad. De ahí surge nuestro afán de llevar a cabo 
una ontología de lo político que es posible derivar del pensamiento 
de Heidegger.

6) Ahora bien, la ontología de lo político parte de la idea de definir 
cómo “es” lo politico. Con ello, se pretende romper la cesura entre 
la política y lo político como si fuera una analogía de una praxis y 
una teoría. De ahí que sea necesario la aclaración de qué es una 
ontología. Para ello tomamos como referente a Heidegger. La analítica 
existencial desarrollada en Sein und Zeit nos sirve para exponer 
a lo político como una estructura fundamental de la existencia. 
En la analítica existencial hallamos una serie de existenciarios 
que desgranamos a pesar de darse en conjunto. El existenciario 
fundamental que encontramos es el de ser-en-el-mundo: siempre 
estamos en un mundo, no somos un sujeto ajeno a lo que pasa 
allí donde estamos. Siempre estamos en el mundo y siempre nos 
manejamos en él. El resto de existenciarios remite a ese ser-en-
el-mundo, que es el que marca la pauta de la cosmovisión que el 
existente tiene. De esos otros existenciarios destacaríamos tres: el 
das Man, el habla y el ser-con

7) Del das Man sabemos que toma la forma de la masa impersonal. 
Esa masa refleja el modo impropio de la cotidianeidad en la que todo 
lo hace nadie. La existencia no es un mero hecho individual sino que 
toma la forma de la pluralidad, eso plural es anónimo: no es nadie, 
pero somos todos a la vez. Por eso, a la hora de hacer un análisis 
de lo político, de salida no puede partirse de la individualidad, de 
la singularidad, sino que hay que recurrir al planteamiento político 



313 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

desde la idea de grupo, de comunidad. Es por eso que es necesario 
un análisis de la otredad dada en la existencia. Con los otros nos 
comunicamos mediante el lenguaje, pero éste no es una mera 
herramienta, sino que está determinada ontológicamente, pues 
posibilita nuestro manejarnos en el mundo y el compartir mundo con 
los otros. El ser-con los otros es el existenciario fundamental de lo 
político, puesto que son los otros con los que convivimos aquellos 
que nos salen al paso en el mundo. No somos individuos aislados, 
sino que estamos siempre con otros. Esos otros, y nuestra existencia 
con ellos, constituyen lo político. Ahora bien, a la hora de hacer una 
ontología de lo político, lo primero que hay que tener en cuenta es 
que esos otros no constituyen el problema de la intersubjetividad, 
sino que la existencia es dada en conjunto, por lo que hay que 
retroceder para el análisis de la colectividad a la mera existencia 
fáctica con los otros.

8) Tal y como es planteada por Heidegger, la analítica existencial 
presenta dos modos de ser: uno impropio y otro propio. El modo 
impropio es allí donde se da la relación con los otros, la cotidianeidad, 
una esfera dominada por el das Man impersonal. La impropiedad es 
el estado en el que nos vemos sometidos en nuestro día a día, pero 
no por ello es “algo malo”, sino que es un estado existencial que tiene 
más que ver con los afectos que con la moralidad. Ahora bien, la 
impropiedad, como modo de ser cotidiano, constituye la inmediatez 
óntica de la existencia, de ahí que su opuesto, el modo de ser propio, 
se vincule a la ontología y adquiera el carácter de una conquista, de 
un modo de ser que hay que conquistar. El modo de ser propio es 
aquel que permite comprender la existencia. La propiedad mostraría 
un sí mismo auténtico que posibilita el acceso a un anticiparse a sí 
mismo, un estado de resuelto que permite la elección consciente. 
Para pasar del modo de ser impropio al modo de ser propio, aparece 
en el horizonte la cuestión de la muerte. La muerte es aquello que 
posibilita el modo de ser propio al plantearnosla desde el afecto vital 



314 

FERNANDO GILABERT BELLO

de la angustia, porque la muerte significa el fin de la existencia y 
porque ese fin de la existencia significa el fin de uno mismo. Como 
la muerte es siempre de sí mismo, esto indica que el modo de ser 
propio es en extremo singular.

9) La singularidad a la que conduce la muerte, lleva a que el modo 
de ser propio sólo puede partir, siguiendo lo dicho por la analítica 
existencial, desde el existente singular, desde la singularidad. ¿Qué 
sucede con el colectivo? Aparentemente, nada hay que pueda 
llevar a los otros a un estado de propiedad, puesto que la muerte es 
siempre experienciada por uno mismo. Además, el estado afectivo 
que posibilita el modo de ser propio, la angustia, tiene siempre un 
carácter efímero, cayendo el existente siempre en el alivio del modo 
de ser cotidiano de no tener que preguntarse por las cosas. De esta 
manera, parece que la impropiedad es el lugar de la política. Así 
pues, lo colectivo ha predominado en la tradición, estableciendo 
formas impropias de tratar lo político, que es lo ontológico, 
originando “políticas”, las cuales todas ellas toman el modo de ser 
impropio, rechazando la singularidad obtenida por haber alcanzado 
la propiedad. El modo de ser impropio del colectivo por antonomasia 
es la sociedad.

10) Sin embargo, una de las aporías fundamentales a las que 
llega Heidegger en Sein und Zeit, es la de tratar de alcanzar un 
modo de ser propio del colectivo. La propiedad es un asunto singular, 
pero subyace la intención de establecer un carácter comunitario en 
el estado propio, lo cual permite la elección consciente del mismo 
cada vez. De ahí que intentemos, siguiendo a Heidegger, aun a 
sabiendas del fracaso que supondría, buscar un modo de ser propio 
para el colectivo. El ser-con, la existencia con los otros, siempre es 
tomada desde la analítica existencial como un carácter propio de la 
impropiedad. La política siempre es un modo caído de la existencia, 
porque pertenece a la esfera del das Man. Eso lo podemos ver en 
el modo en que se organiza nuestra sociedad contemporánea y 



315 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

global, cuya forma de regirse mediante el tardoparlamentarismo, 
“promociona” la impropiedad desde la masa anónima. Frente a la 
sociedad impropia, se impondría una suerte de comunidad propia.

11) Hay en el Heidegger de los años posteriores a Sein und Zeit un 
doble camino. Por un lado, tratará de enfocarse en la historia del ser, 
asumiendo que la analítica existencial sólo puede ser llevada a cabo 
desde la singularidad y derivando sus planteamientos a la diferencia 
ontológica. Pero, por otro lado, hay un intento de fundar la propiedad 
de una comunidad, del mismo modo que la del existente es fundada 
en Sein und Zeit. Este camino llega un momento en que se pierde 
en el bosque, que Heidegger cree imposible seguir sus pasos por 
dicho sendero, tal vez decepcionado de la política o porque había 
llegado a conclusiones en el “otro” camino, incompatibles con un 
modo de ser propio de la comunidad. Sin embargo, en los primeros 
años intentó este camino y lo hizo con una guía muy clara a la vez 
que velada: la noción de Volk. El pueblo era lo opuesto a la sociedad 
del das Man, esto es, un modo propio del colectivo que se recogía 
bajo la forma de la comunidad. Dicha noción pretende convertirse 
en el concepto fundamental de lo político, cuyo ser radicaba en 
la tradición, el espíritu y el lenguaje de un determinado colectivo. 
El pueblo sería algo así como la base para un ser-con propio, allí 
donde radicaría lo ontológico de lo político, mientras que la política 
sería construída a partir de ello como fundamento. Así, encontramos 
en el Heidegger de los años treinta el deseo de hacer una política 
“propia”, lo cual le hace caer en aporías respecto de lo desvelado en 
la analítica existencial. Todo parece medianamente factible, incluso 
nos atrevemos a tomar como referente al populismo para la creación 
de un modo de ser propio de la política, pero sigue pesando la aporía 
de Sein und Zeit.

12) Frente a la política que parta de un sentido ontológico 
de lo colectivo, hemos de proponer una política que parta de la 
singularidad. Lo ontológico no es algo que remita a lo colectivo, por 



316 

FERNANDO GILABERT BELLO

lo que si lo político tiene una dimensión ontológica no puede ceder su 
espacio a la pluralidad, sino que debe partir de la singularidad, que 
es el modo de superar la onticidad. Desde esa singularidad es difícil 
establecer una política, puesto que ésta implica a los otros más allá 
del ser-con del existente en su modo de ser propio, puesto que los 
otros, también tendrían que estar siempre en su propiedad. Como 
éste modo de ser sólo puede ser alcanzado mediante la extrema 
singularidad que da la muerte, la ontología de lo político como 
fundamento de una política debe partir de esa extrema singularidad, 
por lo que se propone una política de mínimos, recogida bajo la 
definición de anarcoexistencialismo.

13-El anarcoexistencialismo es entonces nuestra propuesta de 
una política a partir de lo ontológico de lo político que dilucidamos 
a partir de nuestras reflexiones en torno a los textos de Heidegger. 
Presenta la particularidad de ser una política que rompe con todo lo 
dicho sobre la política, pues parte de unos presupuestos mínimos, 
basándonos en que no hay un modo propio para los otros, para el 
colectivo, sino que siempre se ha de partir desde la singularidad del 
existente en cada caso. El anarcoexistencialismo parte de la falta 
de un fundamento último en lo humano, en que no hay un principio 
último e inmutable de lo real que pueda predominar en las relaciones 
que el existente mantiene con el mundo y los otros. Más bien, el 
fundamento que hay en esas relaciones siempre es cada vez y es, 
de algún modo, “construído” por la relación misma del existente, 
valdría decir entre existentes. Al no haber un fundamento último, 
la existencia es libre, en el sentido de ser-libre para el ser, lo que 
la convierte en un abismo de libertad que la lleva a comenzar cada 
vez. De ahí que necesite derivar siempre hacia un comienzo. Una 
política de mínimos, que guarde las distancias con el constructo 
“política”, entonces ha de remitir siempre al comenzar.

14) El comenzar remite de nuevo al inicio, que ya no es posible, 
porque no se puede retroceder en la historia, por lo que se baraja la 



317 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

opción de un re-inicio. Defendemos que algo de este re-iniciar hay 
en los planteamientos de Heidegger cuando deconstruye la historia 
del ser. Con esa deconstrucción propone un re-nacimiento. Ese 
comenzar es una posibilidad con base en la libertad, pero, tal y como 
la entiende Heidegger, implica siempre tener un ojo puesto en el 
fundamento. El mito que siempre se tiene cuando se alude al re-inicio 
político es contemplar la πὀλις griega como modelo de comunidad 
política. Pero aunque la πὀλις real dista mucho de ser el paradigma 
de una comunidad propia, su ideal es el de la comunicación que 
en ella hay. En nuestro aquí y ahora, el tiempo de la metrópoli, la 
comunicación, a pesar de ser una torre de Babel, es más fluída 
por obra y gracia de la técnica, pero en lugar de relacionar aísla, 
porque tiene como modelo de lo humano la individuación en tanto 
que una pertenencia a un sí mismo propio que se relaciona con la 
independencia y lo individual como un hogar para el “yo” tecnificado.

15) Al “yo” tecnificado de la metrópoli, al “yo” moderno fruto de la 
razón y la tradición, se opone la singularidad. Uno de los presupuestos 
de esa singularidad, es lo que hemos expuesto como el ser-con, lo cual 
propicia unas relaciones con los demás que no están contempladas 
en el “yo” moderno. La singularidad proclama la pluralidad, a los 
otros, desde una co-existencia, desde un co-acontecer. Pero para 
romper con el modo moderno de entender el “yo”, hay que romper 
con  el humanismo intrínseco a esa comprensión. Es necesario no 
entender lo humano desde el saber racionalista, sino desde el saber 
poético. La singularidad sólo se alcanza desde lo poético, una vez 
que se ha comprendido que no hay un hogar ni una patria, una vez 
que hemos entendido que lo ontológico es la mera relación con los 
otros, más allá de las políticas construídas fruto de la Ge-Stell, es 
posible establecer una política de mínimos, la cual será señalada 
como “democracia ontológica”.

16) La democracia ontológica que proponemos será el traslado de 
la diferencia ontológica de Martin Heidegger al plano de la política. 



318 

FERNANDO GILABERT BELLO

En la diferencia ontológica, ser y ente no son lo mismo, pero se dan 
siempre de forma conjunta e indisoluble. A su vez, todos los entes 
están auspiciados por lo que denominamos el ser, pero entre entes no 
hay una primacía de uno sobre otro. De igual modo, una democracia 
ontológica debe corresponder a que todos los miembros de una 
comunidad establecida, no tienen primacía unos sobre otros, sino 
que todos tienen una relación de equivalencia respecto de la ley, la 
cual a su vez es establecida consetudinariamente por la comunidad 
cada vez. Esto es, los miembros del colectivo eligen su ley de modo 
tal que ésta siempre es adaptable a las circunstancias en que se 
encuentra el grupo, surge del grupo y no está por encima de ellos, al 
modo de una divinidad. Ahora bien, hay que ser conciente de que los 
individuos, en su cotidianeidad media, tienden al estado impropio, 
por lo que las decisiones al respecto de la ley no buscan la creación 
de una normativización de todos los ámbitos, sino, recordemos, una 
política de mínimos.



319 

7. Bibliografía

7.1. Principales obras de Martin Heidegger empleadas en este 
trabajo

7.1.1. Volúmenes de la Gesamtausgabe

- GA 5: Holzwege (1935-1946). 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2003

[Caminos de bosque (1935-1946). Tr. H. Cortés y A. Leyte. 
Madrid, Alianza, 1998].

- GA 7: Vorträge und Aufsätze (1936-1953). 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2000

[Conferencias y artículos (1936-1953). Tr. E. Barjau. 
Barcelona, Serbal, 2001].

- GA 9: Wegmarken (1919-1961). 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Man, Klostermann, 2004

[Hitos (1919-1961). Tr. A. Leyte y H. Cortés. Madrid, Alianza, 
2007].



320 

FERNANDO GILABERT BELLO

- GA 11: Identität und Differenz (1955-1957). 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2006

[Identidad y diferencia (1955-1957). Tr. H. Cortés y A. Leyte. 
Barcelona, Anthropos, 1990].
[¿Qué es la filosofía? (1955). Tr. J. Adrián Escudero. 
Barcelona, Herder, 2004].

- GA 16: Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges (1910-
1976). 
 Ed. H. Heidegger. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2002

[Escritos sobre la universidad alemana. Tr. R. Rodríguez. 
Madrid, Tecnos, 1996].

- GA 40: Einführung in die Metaphysik (Sommersemester 1935). 
 Ed. P. Jaeger. Frankfurt am Main, Klostermann, 1983

[Introducción a la metafísica. Tr. A. Ackermann. Barcelona, 
Gedisa, 2003].

- GA 64: Der Begriff der Zeit (1924). 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2004.

[El concepto de tiempo (Tratado de 1924). Tr. J. Adrián 
Escudero. Barcelona, Herder, 2008]
[El concepto de tiempo (Conferencia de 1924). Tr. R. Gabás 
y J. Adrián Escudero. Madrid, Trotta, 2006].

-GA 80.1: Vorträge (1915-1932). 
 Ed. H. Tietjen. Frankfurt am Main, Klostermann, 2001.

[Tiempo e historia. Tr. Jesús Adrián Escudero. Trotta. Madrid, 
2009].



321 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

7.1.2. Otras ediciones empleadas de la obra de Heidegger

- Sein und Zeit. 
 Tubinga, Niemeyer, 2006
 [Ser y tiempo. Tr. J. E. Rivera. Madrid, Trotta, 2009]
 [El ser y el tiempo. Tr. J. Gaos, Madrid, FCE, 2009].

- Über Wesen und Begriff von Natur, Geschichte und Staat. 
Wintersemester 1933/1934. 

En Heidegger Jahrbuch 4-Heidegger und der 
Nationalsozialismus I. Dokumente. 
Ed. A. Denker y H. Zaborowski.
Friburgo de Brisgovia, Karl Alber, 2010.
[Naturaleza, Historia, Estado. Tr. J. Adrián Escudero. Madrid, 
Trotta, 2018].

- Zollikoner Seminare. 
 Ed. M. Boss. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2006.

[Seminarios de Zollikon. Protocolos, diálogos, cartas. Tr. A. 
Xolocotzi. Morelia, Jitajánfora, 2007].

7.2. Otras obras de Heidegger consultadas

7.2.1. Volúmenes de la Gesamtausgabe

- GA 1: Frühe Schriften (1912-1916). 
Ed. F.-W. von Herrmann. 
Frankfurt am Main, Klostermann, 1978
[Tiempo e historia. Tr. Jesús Adrián Escudero. Trotta. Madrid, 
2009].



322 

FERNANDO GILABERT BELLO

- GA 3: Kant und das Problem der Metaphysik (1929). 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2010

[Kant y el problema de la metafísica. Tr. Gr. Ibscher Roth, E. 
Cecilia Frost y G. Leyva. Madrid, FCE, 2013].

- GA 4: Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung (1936-1968).
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1996

[Aclaraciones a la poesía de Hölderlin (1936-1968). Tr. H. 
Cortés y A. Leyte. Madrid, Alianza, 2005].

- GA 6: Nietzsche  (1936-1946). (2 vol.).
Ed. B. Schillbach. 
Frankfurt am Main, Klostermann, 1996 (Vol. 1), 1997 (Vol. 2).
[Nietzsche (1936-1946). Trad. J. L. Vermal. Barcelona, Ariel, 
2013].

- GA 12: Unterwegs zur Sprache (1950-1959). 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1985

[De camino al habla (1950-1959). Tr. Y. Zimmermann. 
Barcelona, Serbal, 1987].

- GA 13: Aus der Erfahrung des Denkens (1910-1976). 
 Ed. H. Heidegger. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2002

[Desde la experiencia del pensar. Tr. F. Duque. Madrid, 
Ábada, 2007].

- GA 14: Zur Sache des Denkens (1962-1964). 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2007.

[Tiempo y ser. Trad. M. Garrido, J.L. Molinuevo y F. Duque. 
Madrid, Tecnos, 1999].



323 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- GA 19: Platon: Sophistes (Wintersemester 1924/25). 
 Ed. I. Schüßler. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1992.

- GA 20: Prolegomena zur Geschischte des Zeitbegriffs 
(Sommersemester 1925). 
 Ed. P. Jaeger. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1994.

[Prolegómenos para una historia del concepto de tiempo 
(Semestre de Verano 1925). Tr. J. Aspiunza. Madrid, Alianza, 
2006].

- GA 24: Die Grundprobleme der Phänomenologie (Sommersemester 
1927). 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1997.

[Los problemas fundamentales de la fenomenología 
(Semestre de Verano 1927). Tr. J. J. García Norro. Madrid, 
Trotta, 2000].

- GA 25: Phänomenologische Interpretation von Kants Kritik der 
reinen Vernunft (Wintersemester 1927/28). 
 Ed. I. Görland. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1995.

- GA 26: Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von 
Leibniz (Sommersemester 1928). 
 Ed. K. Held. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2007.

[Fundamentos metafísicos de la lógica (Semestre de Verano 
1928). Tr. J. J. García Norro. Madrid, Síntesis, 2008].



324 

FERNANDO GILABERT BELLO

- GA 28: Der deutsche Idealismus (Fichte, Schelling, Hegel) und 
die philosophische Problemlage der Gegenwart (Sommersemester 
1929). 
Nachschrift "Einführung in das akademische Studium" 
(Sommersemester 1929). 
 Ed. C. Strube. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1997. 

- GA 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt-Endlichkeit-
Einsamkeit (Wintersemester 1929/30). 
 Ed. F.-W. von Herrmann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2004.

[Los conceptos fundamentales de la metafísica. Mundo, 
finitud, soledad (Semestre de Invierno 1929-1930). Tr. A. 
Ciria. Madrid, Alianza, 2007].

- GA 34: Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Höhlengleichnis und 
Theätet (Wintersemester 1931/32). 
 Ed. H. Mörchen. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1997.

[De la esencia de la verdad. Sobre la parábola de la caverna 
y el Teeteto de Platón (Semestre de Invierno 1931-1932). Tr. 
A. Ciria. Barcelona, Herder, 2007].

- GA 38: Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache 
(Sommersemester 1934). 
 Ed. G. Seubold. 
 Frankfurt am Main, Klostermann.  1998.

- GA 39: Hölderlins Hymnen "Germanien" und "Der Rhein" 
(Wintersemester 1934/35). 
 Ed. S. Ziegler. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1999.



325 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- GA 51: Grundbegriffe (Sommersemester 1941). 
 Ed. Petra Jaeger. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1991.

[Conceptos fundamentales (Semestre de Verano 1941). Tr. 
M. E. Vázquez García. Madrid, Alianza, 2006 ].

- GA 61: Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. 
Einführung in die phänomenologische Forschung (Wintersemester 
1921/22). 

Ed. W. Bröcker y K. Bröcker-Oltmanns. 
Frankfurt am Main, Klostermann, 1994.

- GA 62: Phänomenologische Interpretationen ausgewählter 
Abhandlungen des Aristoteles zu Ontologie und Logik 
(Sommersemester 1922). 
Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles (Anzeige der 
hermeneutischen Situation). Ausarbeitung für die Marburger und die 
Göttinger Philosophische Fakultät (1922). 
 Ed. G. Neumann. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2005 

[Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles. 
Indicación de la situación hermenéutica. Informe Natorp. 
(Semestre de Verano 1922). Tr. J. Adrián Escudero. Madrid, 
Trotta, 2002].

- GA 63: Ontologie. Hermeneutik der Faktizität (Sommersemester 
1923). 
 Ed. K. Bröcker-Oltmanns. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1995

[Ontología. Hermenéutica de la facticidad (Semestre de 
Verano 1923). Tr. Jaime Aspiunza. Madrid, Alianza, 2008].



326 

FERNANDO GILABERT BELLO

- GA 69: Die Geschichte des Seyns (1938-1940). 
 Ed. P. Trawny. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 1998

[La historia del ser. Tr. D. Picotti. Buenos Aires, El hilo de 
Ariadna, 2011].

- GA 94: Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938). 
 Ed. P. Trawny. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2014

[Cuadernos negros 1931-1938. Tr. A. Ciria. Madrid, Trotta, 
2015].

- GA 95: Überlegungen VII-XI (Schwarze Hefte 1938-1939). 
 Ed. P. Trawny. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2014

[Cuadernos negros 1938-1939. Tr. A. Ciria. Madrid, Trotta, 
2017].

- GA 96: Überlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-1941).
 Ed. P. Trawny. 
 Frankfurt am Main, Klostermann, 2014.

[Cuadernos negros 1939-1941. Tr. A. Ciria. Madrid, Trotta, 
2019].

7.2.2. Otras ediciones consultadas de la obra de Heidegger

- Lógica. Lecciones de Martin Heidegger (en el legado de H. Weiss). 
 Tr. y ed. V. Farías. Barcelona, Anthropos, 1991.



327 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

7.2.3. Correspondencia

- Heidegger, Martin/Heidegger, Fritz. Briefwechsel 1930-1949.
Ed. B. Pieger. 
En Homolka, Walter/Heidegger, Arnulf. Heidegger und der 
Antisemitismus. Friburgo de Brisgovia, Herder, 2016
[Correspondencia (1930-1949). Tr. R. Gabás. Barcelona, 
Herder, 2018].

- Heidegger, Martin/Jaspers, Karl. Briefwechsel 1920-1963. 
 Ed. W. Biemel y H. Saner. 
 Klostermann. Frankfurt am Main, 1990.

- kommerell. Max. Briefe und Aufzeichnungen 1919-1949. Olten, 
Jens, 1967.

7.3. Estudios sobre Heidegger empleados

7.3.1. Estudios sobre Heidegger y la política

- adorno, Theodor Wiesegrund. Jargon der Eigentlichkeit. Zur 
deutschen Ideologie. Frankfurt am Main, Shurkamp, 1971

[Dialéctica negativa. La jerga de la autenticidad. Tr. A. Brotons. 
Madrid, Akal, 2005].

- axelos, Kostas. Vers la pensée planétaire. París, Minuit, 1964
[El Pensamiento Planetario. El devenir-pensamiento del 
mundo y el devenir-mundo del pensamiento. Tr. S. Thénon y 
S. Lida. Caracas, Monte Ávila, 1969].

—  Einführung in ein künftiges Denken: Uber Marx Und Heidegger. 
Tubinga, Niemeyer, 1966 

[Introducción a un pensar futuro: Sobre Marx y Heidegger. Tr. 
E. Albizu. Buenos Aires, Amorrortu, 1973].



328 

FERNANDO GILABERT BELLO

— Marx, penseur de la technique: De l'aliénation de l'homme à 
la conquête du monde. París, Encre Marine, 2015 

[Marx, pensador de la técnica. Tr. E. Molina. Barcelona, 
Fontanella, 1969].

- Badiou, Alain y Cassin, Barbara. Heidegger. Le nazisme, les femmes, 
la philosophie. París, Fayard, 2010 

[Heidegger. El nazismo, las mujeres, la filosofía. Tr. H. Pons. 
Buenos Aires, Amorrortu, 2011 ].

- Beistegui, Miguel de. Heidegger and the political. Londres, 
Routledge, 1998 

[Heidegger y lo político. Tr. M. Costa y G. Merlino. Buenos 
Aires, Prometeo, 2013].

- Blanton, Ward; CroCkett, Clayton; roBBins, Jeffrey W.; y VaHanian, 
Noëlle. An Insurrectionist Manifesto. Four New Gospels for a Radical 
Politics. Nueva York, Columbia University Press, 2016.

- Bourdieu, Pierre. L'ontologie politique de Martin Heidegger. París, 
Minuit, 1988 

[La ontología política de Martin Heidegger. Tr. C. de la Mezsa. 
Barcelona, Paidos, 1991].

- ConCHe, Marcel. Heidegger par Gros temps. París, Cahiers de 
L'Egare, 2004 

[Heidegger en la tormenta. Tr. P. Sánchez de Orozco. Santa 
Cruz de Tenerife, Melusina, 2006].

- duff, Alexander S. Heidegger and politics: The ontology of the 
Radical Discontent. Cambridge, Cambridge University Press, 2015.

-duque, Félix. "A vueltas con el caudillo Heidegger". En El País, 12 
de Septiembre de 1993.

- farías, Victor. Heidegger et le nazisme. París, Verdier, 1987 
[Heidegger y el nazismo. Tr. del autor. Barcelona, Muchnik, 
1989].



329 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- faye, Enmanuel. Heidegger, l'introduction du nazisme dans la 
philosophie: autour des séminaires inédits de 1933-1935. París, 
Livre de Poche, 2007  

[Heidegger. La introduccion del Nazismo en la filosofia. En 
torno a los seminarios inéditos de 1933-1935. Tr. O. Moro 
Abadía. Madrid, Akal, 2009].

- gilaBert, Fernando. "The concept of Volk in Heidegger as an 
exponent of the fundamental ontological structure of Mit-sein". En 
Diacritica 30.2. Revista do Centro de Estudos Humanisticos da 
Universidade do Minho, 2016

—  "Deutschland über alles. El vínculo de la germanidad de 
Heidegger y la noción de Volk en Ser y Tiempo". En rodríguez 
garCía, María y sánCHez espillaque, Jessica. Actas del seminario 
permanente Pensamiento en curso. Sevilla, Universidad de Sevilla, 
2017.

- gonzález Varela. Nicolás. Heidegger. Nazismo y política del ser. 
Vilassar de Dalt (Barcelona), Montesinos, 2017.

- granel, Gerard. "Incipit Marx. L'ontologie marxiste de 1844 et la 
question de la 'coupure'". En Écrits logiques et politiques. París, 
Galilée, 1990.

- HaBermas, Jürgen. "Mit Heidegger gegen Heidegger: zur 
Veröffenlichung von Vorlesungen aus dem Jahre 1935". En 
Frankfurter Allgemeine Zeitung. Nº 170 (25 de Julio de 1953), 
Frankfurt am Main, 1953.

—  "Heidegger. Werk und Weltaschaaung". Prólogo a farías, V. 
Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt am Main, Fischer, 
1989.

- Homolka, Walter/Heidegger, Arnulf. Heidegger und der 
Antisemitismus. Herder. Freiburg im Breisgau, 2016.



330 

FERNANDO GILABERT BELLO

- laCoue-laBartHe, Philippe. La fiction du politique. París, Bourgois, 
1988 
 [La ficción de lo político. Tr. M. Lancho. Madrid, Arena, 2002].

- löwitH, Karl. Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein 
Bericht. Stuttgart, Metzler, 1986 

[Mi vida en Alemania antes y después de 1933. Tr. R. Zauner. 
Madrid, Antonio Machado, 1993].

- lytHgoe, Esteban; rossi, Luís A. Ser y Tiempo, singularización y 
comunidad. Buenos Aires, Biblos, 2016.

- marCuse, Herbert. "Briefe an Heidegger" en Tüte Stadtmagazin. 
Politik un Ästhetik am Ende Industriegesellschaft. Zur Aktualitat von 
Herbert Marcuse. Nº especial. Tubinga, 1989 

—  "Heidegger and Marcuse: a dialogue in letters" en Collected 
Papers of Herbert Marcuse. Vol. 1. Technology, War and Fascism. 
Nueva York, Routledge, 1998.

- martin, Bernd. "Filosofía y Poder". En Archipiélago. Nº 5. Madrid, 
1990.

- moreno Clarós, Luís Fernando. "Frustración y antisemitismo. Los 
cuadernos negros de Heidegger" en Letras Libres nº 160: El nuevo 
desorden mundial. Enero de 2015.

—  "Heidegger, el pensador desilusionado" en Babelia. 
Suplemento cultural de El País. 26 de Octubre de 2015.

- ott, Hugo. Martin Heidegger. Frankfurt am Main, Campus, 1988
 [Martin Heidegger. Tr. H. Cortés. Madrid, Alianza, 1992].

- rodríguez, Ramón. Heidegger y el nacionalsocialismo: ¿Un viaje 
a Siracusa?. Estudio preliminar a Heidegger, M. Escritos sobre la 
Universidad alemana. Madrid, Tecnos, 2009.



331 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- rossi, Luís A. "La pólis como instauración de la política". En Studia 
Heideggeriana VI: ¿Hay una medida sobre la tierra? 2017. pp. 143-
176.

—  "El existencialismo político en Heidegger y Carl Schmitt". 
Aurora, revista filosófica. Vol. 29, nº 47. 2017. pp. 523-550.

- royo Hernández, Simón. "El marxismo heideggeriano de Felipe 
Martínez Marzoa y la Filosofía de "El Capital". Sociología histórica, 
nº8. 150 años del libro I de El Capital. Universidad de Murcia. Murcia, 
2018.

- sánCHez, Rosalía. "La doble cara nazi y antijudía de Heidegger" en 
El Mundo, 11 de Marzo de 2014.

- trawny, Peter. Irrnisfugue. Heideggers An-Archie. Berlín, Matthes 
& Seitz, 2014. 

[Fuga del error. La an-arquía de Heidegger. Tr. R. Gabás. 
Barcelona, Herder, 2016].

—  Heidegger und der Mythos der jüdischen Weltverschwörung. 
Klostermann. Frankfurt am Main, Klostermann, 2015 

[Heidegger y el mito de la conspiración mundial de los judíos. 
Tr. R. Gabás. Barcelona, Herder, 2015].

- Vargas-llosa, Mario. "Führer o Heidegger". En El País, 05 de 
Septiembre de 1993.

- Vattimo, Gianni y zaBala, Santiago. Hermeneutic comunism. From 
Heidegger to Marx. Nueva York, Columbia University Press, 2011 

[Comunismo Hermenéutico. De Heidegger a Marx. Tr. M. 
Salazar. Barcelona, Herder, 2012].

- wolin, Richard. Heidegger's Children. Hannah Arendt, Karl Löwith, 
Hans Jonas and Herbert Marcuse. Jersey City, Princenton University 
Press, 2001 

[Los hijos de Heidegger. Tr. M. Cóndor. Madrid, Cátedra, 
2003].



332 

FERNANDO GILABERT BELLO

—  The politics of Being. The political thougth of Martin Heidegger. 
Nueva York, Columbia University Press, 2016.

- xoloCotzi, Ángel. Heidegger y el Nacionalsocialismo. Una crónica. 
Ciudad de México, Plaza y Valdés, 2013.

7.3.2. Otras fuentes sobre Heidegger consultadas

- adrián esCudero, Jesús. El lenguaje de Heidegger. Diccionario 
filosófico 1912-1927. Barcelona, Herder, 2009.

—  Guía de lectura de Ser y Tiempo de Martin Heidegger. Vol. 1. 
Barcelona, Herder, 2016.

- aramayo, Roberto R. Cassirer y su Neoilustración. La conferencia 
sobre Weimar y el debate de Davos con Heidegger. Villaviciosa de 
Odón (Madrid), Plaza y Valdés, 2009.

- Beaufret, Jean. Dialogue avec Heidegger, Paris, Minuit, 1985.

- Boutot, Alain. Heidegger. París, Presses Universitaries de Francia, 
1989 

[Heidegger. Tr. J. Cristobal Cruz y B. Salmón Valenzuela. 
México D. F., Cruz, 1991].

-derrida, Jacques. De l'esprit. Heidegger et la question. París, 
Galilee, 1987.

[Del espíritu. Heidegger y la pregunta. Tr. M. Arranz Lázaro. 
Pre-textos. Valencia, 1989]. 

—  "L'oreille de Heidegger". En Politiques de l'amitie. París, 
Galilee, 1994 

[Políticas de la amistad. Tr. P. Peñalver y F. Vidarte. Madrid, 
Trotta, 1998].



333 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- CoretH, Emerich. Was ist der Mensch? Grundzüge einer 
philosophischen Anthropologie. Innsbruck, Tyrolia, 1973 

[¿Qué es el hombre? Esquema de una antropología filosófica. 
Tr. C. Gancho. Herder. Barcelona, 1992].

- dussel, Enrique. Hipótesis para el estudio de Latinoamérica en la 
historia universal. Investigación del “mundo” donde se constituyen 
y evolucionan las "Weltanschauungen". Resistencia, Universidad 
Nacional de Nordeste, 1966. 

- esCudero pérez, Alejandro. "Ser y tiempo: Una obra interrumpida". 
Eikasia. Revista de Filosofía. nº 41. Oviedo, 2011.

- faVa, Julián. Martin Heidegger: el más allá de la filosofía (mundo, 
transcendencia y ontología fundamental). Prefacio a greisCH, Jean. 
La invención de la diferencia ontológica. Heidegger después de Ser 
y Tiempo. Buenos Aires, Las cuarenta, 2010.

- garrido periñán, Juan José. Lichtung: el parto del ser. 
Consideraciones onto-fenomenológicas acerca del claro. Trabajo Fin 
de Máster presentado en la Faculta de Filosofía de la Universidad de 
Sevilla en Septiembre de 2013..

- gilaBert, Fernando. Temporalidad, subjetividad y finitud a partir de 
la conferencia de Martin Heidegger "El concepto de Tiempo" (1924). 
Trabajo Fin de Master presentado en la Facultad de Filosofía de la 
Universidad de Sevilla el 21 de Noviembre de 2012.

- grassi, Ernesto. Heidegger e il problema dell'umanesimo. Napoles, 
Guida, 1985.

- greisCH, Jean. Ontologie et Temporalité: Esquisse d'une 
interpretation integrale de Sein und Zeit. París, Puf, 1994.



334 

FERNANDO GILABERT BELLO

- Herrmann, Friedrich-Wilhelm von. Heideggers "Grundprobleme der 
Phänomenologie". Zur "Zweiten Hälfte" von "Sein und Zeit". Frankfurt 
am Main, Klostermann, 1991 

[La segunda mitad de Ser y Tiempo. Tr. I. Borges Duarte. 
Madrid, Trotta, 1997]. 

- JaniCaud, Dominique. Heidegger en France. París, Albin, 2001.

- leyte, Arturo. Heidegger. Madrid, Alianza, 2005.

—  "El mito Heidegger". Argumenta Philosophica 2017, vol. 2.

- löwitH, K. Heidegger. Denker in dürftiger Zeit. Stuttgart, Metzler, 
1984.

[Heidegger, pensador de un tiempo indigente. Trad. Setton. 
Buenos Aires, FCE, 2006].

- martínez marzoa, Felipe. La filosofía de El Capital de Marx. Taurus. 
Madrid, 1983.

—  Heidegger y su tiempo. Madrid, Akal, 1995.

- martínez matías, Paloma. "Propiedad e impropiedad en Ser y 
Tiempo". En Pensamiento. Revista de investigación e información 
filosófica. Vol 61, nº 231. 2005.

- moreno márquez, César Augusto. Fenomenología y filosofía 
existencial. Madrid, Síntesis, 2000.

- nanCy, Jean-Luc. Le partage des voix. París, Galilee, 1982 
[La partición de las voces. Tr. J. Masso Castilla y C. Rodríguez 
Marciel. Madrid, Avarigani, 2013].

- ordóñez-garCía, José. "Seamos realistas ¿Hasta dónde estamos 
dispuestos por lo imposible?". En gadea, W. F. y ordóñez-garCía, J. 
Democracia y participación política (Hacia una sociedad posible). 
Sevilla, Fénix, 2015.



335 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- ordóñez-garCía, José y rüdinger, Kurt. "Heidegger y la noción de 
preciencia (Vorwissenschaft) como propedéutica existencial. (Parte 
1: El afecto del tiempo)" en Estudios de Filosofía nº 50, 2014.

- pareyson, Luigi. Estudi sull'esistenzialismo. Florencia, Sanzoni, 
1950.

—  La filosofía del'essistenza e Carlo Jaspers. Génova, Marietti, 
1983.

- perrin, Christophe. Entendre la Métaphysique. Les significations 
de la pensée de Descartes dans l'ouvre de Heidegger. Lovaina, 
Peeters, 2013.

- pöggeler, Otto. Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen, 
Neske, 1983 

[El camino del pensar de Martín Heidegger. Tr. F. Duque. 
Madrid, Alianza, 1993].

- polt, Richard. The Emergency of Being: On Heidegger's 
'Contributions to Philosophy'. Ithaca, Cornell University Press, 2006.

- rentsCH, Thomas. Heidegger und Wittgenstein, Existenzial und 
Sprachanalysen zu den Grundlagen philosophischer Anthropologie. 
Suttgart, Klett-Cotta, 1985.

- ridrueJo alonso, Pedro "La diferencia ontológica en Martin 
Heidegger". Pensamiento 235. Vol. 6. 2007. pp. 125-144.

- saCristán luzón, Manuel. Las ideas gnoseológicas de Heidegger. 
Barcelona, Crítica, 1995. 

- safranski, Rüdiger. Heidegger y el comenzar. Tr. J. Chamorro. 
Madrid, Pensamiento-Círculo de Bellas Artes, 2006.

—  Ein Meister aus Deutschland. Martin Heidegger und seine 
Zeit. Múnich, Hanser, 1994 

[Un Maestro de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo. Tr. 
R. Gabás. Barcelona, Tusquets, 2007]



336 

FERNANDO GILABERT BELLO

- sCHürmann, Reiner. Le principe d'anarchie. Heidegger et la question 
de l'agir. Diaphanes. Bienne, 2013 

[El principio de anarquía. Heidegger y la cuestión del actuar. 
Tr. M. Lancho. Madrid, Arena, 2017 ].

- seVerino, Emanuele. Essenza del nichilismo. Milán, Adelphi, 1982 
[Esencia del nihilismo. Tr. E. Álvarez Tólcheff. Madrid, Taurus, 
1991]. 

- sloterdiJk. Peter. Kritik der zynischen Vernunft. Suhrkampf. 
Frankfurt am Main, 1983 

[Crítica de la razón cínica. Tr. M. A. Vega. Madrid, Siruela, 
2004]. 

—  Zur Welt kommen - Zur Sprache kommen. Frankfurter 
Vorlesungen. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1988 

[Venir al mundo, venir al lenguaje. Lecciones de Frankfurt. Tr. 
G. Cano. Valencia, Pre-textos, 2006].

—  Regeln für den Menschenpark. Ein Antwortschreiben zu 
Heideggers Brief über den Humanismus. Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 1999 

[Normas para el parque humano. Tr. T. Rocha Barco. Siruela. 
Madrid, 2006)].

—  Nich gerettet. Versuche nach Heidegger. Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 2001. 

[Sin salvación. Tras las huellas de Heidegger. Tr. J. Chamorro. 
Madrid, Akal, 2011].

—  Zorn und Zeit. Politisch-Psychologischer Versuch. Frankfurt 
am Main, Suhrkamp, 2006 

[Ira y tiempo. Tr. M. A. Vega y E. Serrano. Madrid, Siruela, 
2010 ].



337 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- steiner, George. Heidegger. Chicago, University of Chicago Press, 
1987 
 [Heidegger. Tr. J. Aguilar Mora. Ciudad de México, FCE, 
2013].

- Valera enríquez, Jesús. El problema de la ética en Heidegger. Tesis 
doctoral presentada en la Facultad de Filosofía de la Universidad 
Nacional de Educación a Distancia (UNED) en 2012.

- Vattimo, Gianni. Essere, storia e linguaggio in Heidegger. Marietti. 
Genova, 1989

—  La fine della Modernitá. Milán, Garzanti, 1999 
[El fin de la Modernidad. Tr. A. L. Bixio. Barcelona, Gedisa, 
2000].

—  Introduzione a Heidegger. Bari, Laterza, 2008 
[Introducción a Heidegger. Tr. A. Báez. Barcelona, Gedisa, 
1998].

- Vigo, Alejandro. Arqueología y aleteiología y otros estudios 
heideggerianos. Buenos Aires, Biblos, 2008.

- Volpi, Franco. Il nichilismo. Bari, Laterza, 2004 
[El nihilismo. Tr. C. I. del Rosso y A. Vigo. Madrid, Siruela, 
2012 ]

—  Heidegger e Aristotele. Laterza. Roma, 2010 
[Heidegger y Aristóteles. Tr. M. J. de Ruschi. Ciudad de 
México, FCE, 2012].

- wHeeler, Michael. "Heidegger", en zalta, Edward N. et alt. (Ed.). 
Stanford Encyclopedia of Philosophy. Stanford, Metaphysic Research 
Lab-Standford University, 2011.

- xoloCotzi, Ángel. Fenomenología de la vida fáctica. México D. F., 
Plaza y Valdés, 2004.



338 

FERNANDO GILABERT BELLO

- xoloCotzi, Ángel; Huerta, Vanessa. "De camino a una hermenéutica 
de la facticidad". Límite. Revista interdisciplinar de filosofía y 
psicología. Vol. 9, nº 31. 2014. pp. 3-9. 

7.4. Estudios sobre la cuestión de lo político

- arendt, Hannah. Was ist Politik? (Fragmenten aus dem Nachlaß 
1950-1059). Múnich, Piper, 1993 

[¿Qué es la política?. Tr. R. Sala Carbó. Barcelona, Paidos, 
2003].

- Badillo o'farrel, Pablo. Fundamentos de filosofía política. Madrid, 
Tecnos, 1998.

- Berlin, Isaiah. Four essays on Liberty. Oxford, Oxford University 
Press, 1969 

[Cuatro ensayos sobre la libertad. Tr. J. Bayón. Madrid, 
Alianza, 1988].

- BilBeny, Norbert. La revolución de la ética. Hábitos y creencias en 
la sociedad digital. Anagrama. Barcelona, 1997.

- BoBBio, Norberto. Destra e sinistra. Ragioni e significati di una 
distinzione politica. Roma, Donzelli, 2009.

- Constant, Benjamin. De la liberté des Anciens comparée à celle 
des Modernes. París, Livre de Poche, 2010 

["Sobre la libertad de los antiguos comparada con la de los 
modernos". En Escritos políticos. Tr. M. L. Sánchez-Mejía. 
Madrid, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 
1989].

- fernández liria, Carlos. En defensa del populismo. Madrid, 
Catarata, 2016.



339 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- friedman, Milton. Free to choose. San Diego, Harcourt, 1980 
[Libres para elegir. Tr. C. Rocha Pujol. Barcelona, Orbis, 
1983].

- gérard, Dominique; duménil, Lévy. Capital Resurgent: Roots of the 
Neoliberal Revolution. Cambridge, Harvard University Press, 2004.

- Hayek. Friedrich August. Droit, legislation et liberté. París, Presses 
Universitaires de France, 1980 

[Derecho, legislación y libertad. Una nueva formulación de 
los principios liberales de la justicia y la economía política. 
Madrid, Unión. 2006].

- kelsen, Hans. Allgemeine Staatslehre. Leipzig, Gehlen, 1966 
[Teoría general del Estado. Tr. L. Legaz Lacambra. México D. 
F., Editora Nacional, 1979].

- kukatHas, Chandram. Hayek and Modern Liberalism. Oxford, Oxford 
University Press, 1989.

- laClau, Ernesto. La razón populista. Buenos Aires, FCE, 2005.

- laClau, Ernesto; mouffe, Chantal. Hegemony and socialist strategy. 
Towards and Radical Democratic. Londres, Verso, 2001 

[Hegemonía y estrategia socialista. Hacia una radicalización 
de la democracia. Tr. E. Laclau y S. Chaparro Martínez. 
Madrid, Siglo XXI, 2001)].

- lukáCs, György. Die Zerstörung der Vernunft. Berlín, Luchterhand, 
1962.

- marCuse, Herbert. One-dimensional man. Studies in ideology of 
advanced industrial society. Boston, Beacon Press, 1991. 

[El hombre unidimensional. Ensayo sobre la ideología de la 
sociedad industrial avanzada. Tr. A. Elorza. Barcelona, Ariel, 
2010].



340 

FERNANDO GILABERT BELLO

- molina, Juan; grosser, Vedia. “La construcción del “pueblo”, según 
Laclau”. La lámpara de Diógenes, nº 16-17, 2008.

- mouffe, Chantal. The Return of the political. Londres, Verso, 1993
[El retorno de lo político. Tr. M. A. Galmarini. Barcelona, 
Paidós, 1999].

—  The challenge of Carl Schmitt. Londres, Verso, 1999

- sCHmitt, Carl. Der Begriff der Politischen. Berlín. Duncker & 
Humboldt, 1987 

[El concepto de lo político. Tr. R. Agapito. Madrid, Alianza, 
2014].

- strauss, L. The city and man. Chicago, McNally, 1964
[La ciudad y el hombre. Tr. L. Livtchis. Buenos Aires, Katz, 
2006].

- strauss, Leo; Cropsey, Joseph. History of Political Philosophy. 
Chicago, University of Chicago Press, 1987 

[Historia de la filosofía política. Tr. L. García Urriza, D. L. 
Sánchez y J. J. Utrilla. Méxioco DF, FCE, 1993].

- toCqueVille, Alexis de. De la démocratie en Amerique. París, 
Gallimard, 1992 

[La democracia en América. Tr. D. Sánchez de Aleu. Madrid, 
Alianza, 2002].

- tönnies, Ferdinand. Gemeinschaft und Gesellschaft. Berlín, De 
Gruyter, 1998

[Comunidad y asociación. Tr. J. F. Ivars. Granada, Comares, 
2009 ].

- VelasCo mesa, Custodio. "Hacia el emponderamiento político 
de la ciudadanía: Debates y tensiones en la construcción de la 
democracia representativa (Siglos XVIII-XXI)". En gadea, Walter F. 
y ordóñez-garCía, José. Democracia y participación política (Hacia 
una sociedad posible). Sevilla, Fénix, 2015. 



341 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- Verstrynge, Jorge. Populismo. El veto de los pueblos. Barcelona, 
El viejo topo, 2017.

- VillaCañas. José Luís. Populismo. Madrid, La huerta grande, 2016.

- weBer, M. "Politik als Beruf". Gesammelte politische Schriften. 
Tubinga, Mohr, 1988 

[La ciencia como profesión/La política como profesión. Tr. J. 
Abellán. Madrid, Espasa-Calpe, 2007].

7.5. Otra bibliografía empleada

- aBBagnano, Nicola. Storia della filosofía. Vol. III la filosofia del 
Romanticismo. La filosofia tra il secolo XIX e XX. Turín, UTET, 1993.

- adorno, Theodor Wiesengrund. Kulturkritik und Gesellschaft. 
Frankfurt am Main, Surhkamp, 1977. 

[Crítica de la Cultura y la Sociedad. Tr. J. Navarro. Madrid, 
Akal, 2008].

- d'agostini, Franca. Analitici e Continentali. Guida alla filosofia degli 
ultimi trent'anni. Milán, Cortina, 1997 

[Analíticos y continentales. Guía de la filosofía de los últimos 
treinta años. Tr. M. Pérez Gutiérrez. Madrid, Cátedra, 2000 ].

-agustín de Hipona. De Civitate Dei (Códex Bernensis). Berna, 
Burgerbibliothek Bern, 2009 

[La ciudad de Dios. Tr. R. M. Marina Sáez. Madrid, Gredos, 
2012].

-arendt, Hannah. Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer 
philosophischen Interpretation. Berlín, Philo, 2003 

[El concepto de amor en San Agustín. Tr. A. Serrano de Haro. 
Madrid, Encuentro, 2009].



342 

FERNANDO GILABERT BELLO

- aristóteles. Physica. Oxford, Clarendon Press, 1930. Ed. W. D. 
Ross. 
 [Física. Tr. G. R. Echandía. Madrid, Gredos, 2002].

—  Metaphysica. Oxford, Oxford University Press, 1957. Ed. W. 
Jäeger 
 [Metafísica. Tr. P. Azcárate. Madrid, Espasa-Calpe, 2003].

—  Politica. París, Les Belles Letres, 1974.  Ed. J. Abounnet
[Política. Tr. C. García Gual y A. Pérez Jiménez. Madrid, 
Alianza, 1988].

—  Etica Nicomachea. Oxford, Clarendon Press, 1979. Ed. I 
Bywater. 
 [Ética a Nicómaco. Tr. J. Pallí Bonet. Madrid, Gredos, 1985].

- Bakunin, Mijail A. Gosudarstvennost' i anarjiia. Cambridge, 
Cambridge University Press, 2005 

[Estatismo y anarquía. Tr. D. Abad de Santillán y A. Chapiro. 
Barcelona, Folio, 2002].

- BartH, Karl. Der Römerbrief I. Zúrich, Theologischer, 2010 
[Carta a los Romanos. Tr. A. Martínez de la Pera. Madrid, 
BAC, 2002]. 

- Baudrillard, Jean. L'agonie de la puissance. París, Sens & Tonka, 
2015 

[La agonía del poder. Tr. M. Pérez Colina y A. C. Conde. 
Madrid, Círculo de Bellas Artes, 2006].

- Bautz, Friedrich Wilhelm. Biographisch-Bibliographisches 
Kirchenlexikon. Band VIII (Rembrandt-Scharbel), Nordhausen, 
Traugott-Bautz, 1975.

- BloCH, Ernst. Geist der Utopie. Frankfurt am Main, Shurkamp, 1985.

- BoCCaCCio, Giovanni. Opere. Milán, Mursia, 1978.



343 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- Brentano, Franz. Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden 
nach Aristoteles. Friburgo de Brisgovia, Herder, 1862 

[Sobre los múltiples significados del ente en Aristóteles. Tr. 
M. Abella. Madrid, Encuentro, 2007].

- CHoza, Jacinto. Antropología filosófica. Las representaciones del sí 
mismo. Madrid, Biblioteca Nueva, 2002.

- CiCerón. Marco Tulio. De Re Publica. Ed. J. E. G. Zetzel. Cambridge, 
Cambridge University Press, 1995 
 [Sobre la república. Tr. A. D'Ors. Madrid, Gredos, 2009].

-Cortázar, Julio. Historias de Cronopios y de Famas. Buenos Aires, 
Minotauro, 1962.

-desCartes, René. "Discours de la méthode" en Oeuvres. París, Cerf. 
1974. Ed. C. Adam y P. Tannery.

[Discurso del Método y Meditaciones Metafísicas. Tr. M. 
García Morente. Madrid, Tecnos, 2002].

—  "Meditationes de prima philosophia" en Oeuvres. París, Cerf. 
1974. Ed. C. Adam y P. Tannery.

[Discurso del Método y Meditaciones Metafísicas. Tr. M. 
García Morente. Madrid, Tecnos, 2002].

—  "Principia Philosophiae" en Oeuvres. París, Cerf. 1974. Ed. 
C. Adam y P. Tannery

[Los principios de la filosofía. Tr. G. Quintas. Madrid, Alianza, 
1995].

- Deuteronomio. Sagrada Biblia. Versión de Eloíno Nácar Fuster y 
Alberto Colunga Cueto. Madrid, BAC, 1995.

- diógenes laerCio. Diogenis Laertii Vitae philosophorum. Ed. M. 
Marcovich. Stuttgart, Teubner, 2002 

[Vidas de los filósofos ilustres. Tr. C. García-Gual. Madrid, 
Alianza, 2008].



344 

FERNANDO GILABERT BELLO

- esquilo. Prometheus Desmotes. En Aeschyli septem quae 
supersunt tragoedias. Ed. D. Page. Oxford, Oxford University Press, 
1986 

[Prometeo Encadenado. En Tragedias. Tr. B. Perea. Madrid, 
Gredos, 2006 ].

- Éxodo. Sagrada Biblia. V. E. Nácar Fuster y A. Colunga Cueto. 
Madrid, BAC, 1995.

- ferrater mora, José. Diccionario de Filosofía (5 Vol.). Barcelona, 
Ariel-RBA, 2004.

-filón de aleJandría. De vita Moysis. Cambirdge, Harvard University 
Press, 1972 

[Vida de Moíses. Tr. J. P. Martin, F. Lissi y M. Alesso. Madrid, 
Trotta, 2010].

- freud. Sigmund. Die Zukunft einer Illusion. Frankfurt am Main, 
Fischer, 1974 

[El porvenir de una ilusión. En O. C. XXI. Tr. J. L. Etcheverry. 
Buenos Aires, Amorrortu, 1978]. 

—  Das Ubenhagen in der Kultur. Frankfurt am Main, Fischer, 
1997 

[El Malestar en la Cultura. En O. C. XXI. Tr. J. L. Etcheverry. 
Buenos Aires, Amorrortu, 1978]. 

—  Der Mann Moses und die monotheistische Religion. Frankfurt 
am Main, Fischer, 1999 

[Moisés y la religión monoteísta. En O. C. XXIII. Tr. J. L. 
Etcheverry. Buenos Aires, Amorrortu, 1978].

—  Totem und Tabu. Frankfurt am Main, Fischer, 2000 
[Totem y Tabú. En O. C. XIII. Trad. J. L. Etcheverry. Buenos 
Aires, Amorrortu, 1978].



345 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- fulBrook, Mary. A History of Germany 1918-2008. Londres, Willey 
& Sons, 2009 

[Historia de Alemania. Tr. B. García Ríos y S. Chaparro 
Martínez, Madrid, Akal, 2009].

- gadamer, Hans-George. Wahrheit und Methode. Tubinga, Mohr, 
1975. 

[Verdad y Método. Tr. A. Agud Aparicio y R. de Agapito. 
Salamanca, Sígueme, 1977].

- garCía de diego, Vicente; et alt. Diccionario Latino-Español. 
Barcelona, Spes-Bibliograf, 1970.

- grimm, Jacob/ grimm, Wilhem. Kinder und Hausmärchen. B1. 
Gotinga, Vandenhoeck & Ruprecht, 1986.

- gutHrie, William Keith Chambers. A history of greek philosophy. 
Cambridge, Cambridge University Press, 1975 

[Historia de la filosofía griega. Tr. A. Vallejo Campos y A. 
Medina González. Madrid, Gredos, 1988].

- HaBermas, Jürgen. Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem 
Weg zu einer liberalen Eugenik? Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2001 

[El futuro de la naturaleza humana. ¿Hacia una eugenesia 
liberal? Tr. R. Sala Carbó.Barcelona, Paidos, 2002].

- Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Vorlesungen über die Philosophie 
der Weltgeschichte. Hamburgo, Meiner, 1968 

[Lecciones sobre la filosofía de la historia universal. Tr. J. 
Gaos. Madrid, Alianza, 1989].

— Phänomenologie des Geistes. Frankfurt am Main, Shurkamp, 
1974 

[Fenomenología del Espíritu. Tr. W. Roces. México D.F., FCE, 
1966].  



346 

FERNANDO GILABERT BELLO

- Hitler, Adolf. Mein Kampf. Múnich, Institut für Zeitgeschichte, 2016.

- HoBBes, Thomas. Leviathan: Or the Matter, Forme, and Power of a 
Common-Wealth Ecclesiasticall and Civill. New Haven (Connecticut), 
Yale University Press, 2010. 

[Leviatán: o la materia, forma y poder de una república 
eclesiástica y civil. Tr. A. Escohotado. Buenos Aires, Losada, 
2007].

- Hook, Sidney. From Hegel to Marx. Ann Arbor, University of Michigan 
Press., 1966.

- Hottois, Gilbert. De la renaissance à la postmodernité. Une histoire 
de la philosophie moderne et contemporaine. Bruselas, De Boeck & 
Larcier, 1997 

[Historia de la filosofía del Renacimiento a la Postmodernidad. 
Tr. M. A. Galmarini. Madrid, Cátedra, 1999].

- Husserl, Edmund. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und 
phänomenologischen Philosophie. La Haya, Nijhoff, 1976 

[Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. Tr. J. Gaos y A. Zirión. México D. F. FCE, 
2013 ]. 

—  Philosophie als strenge Wissenschaft. Hamburgo, Meiner, 
2009.

- Jaeger, Werner-Wilhelm. Paideia. Die Formung des griechischen 
Menschen. Berlín, De Gruyter, 1973 

[Paideia, los ideales de la cultura griega. Tr. J. Xirau y W. 
Roces. Madrid, FCE, 1996]. 

- Jünger, Ernst. "Der Waldgang". SW7 Essays 1. Betrachtungen zur 
Zeit. Stuttgart, Klett-Cotta, 1980

[La emboscadura. Tr. A. Sánchez Pascual. Barcelona, 
Tusquets, 2002].



347 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

—  Der Arbeiter. Herrschaf und Gestalt. Stuttgart, Klett-Cotta, 
2007 

[El trabajador. Dominio y figura. Tr. A. Sánchez Pascual. 
Barcelona, Tusquets, 1990].

- kant, Inmanuel. Kritik der praktischen Vernunft. Hamburgo, Meiner, 
1990

[Crítica de la Razón práctica. Tr. R. Rodríguez Aramayo. 
Madrid, Alianza, 2000].

—  Kritik der reinen Vernunft. Hamburgo, Meiner, 1998 
 [Crítica de la Razón pura. Tr. P. Ribas. Madrid, Alfaguara, 
2002].

—  "Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?". En Inmanuel 
Kant 6. Überarbeitete Auflage. Múnich, Beck, 2004 

[¿Qué es la Ilustración? Tr. R. Rodríguez Aramayo. Madrid, 
Alianza, 2004].

—  Zum ewigen Frieden. Stuttgart, Reclam, 2008 
 [Sobre la paz perpetua. Tr. K. Zulueta Fülscher. Madrid, Akal, 
2012].

- kearney, Hugh. Science and Change. 1500-1700. Londres, 
Weidenfeld, 1970. 

[Orígenes de la ciencia moderna, 1500-1700. Tr. J. J. Ferrero 
Blanco. Madrid, Guadarrama, 1970].

- kristaller, Paul O. Renaissance Thought and its Sources. Nueva 
York, Columbia University Press, 1979 

[El pensamiento renacentista y sus fuentes. Tr. F. Patán 
López. México DF, FCE, 1993].

- kropotkin, Piotr. La conquéte du pain. París, Sextant, 2006 
[La conquista del pan. Tr. L. Ignacio. Buenos Aires, Anarres, 
2005].



348 

FERNANDO GILABERT BELLO

- kuHn, Thomas S. The copernican revolution. Cambridge, Harvard 
University Press, 1957 

[La revolución copernicana. Tr. D. Bergadà. Barcelona, Ariel, 
2010].

—  The structure of Scientific Revolutions. Chicago, University of 
Chicago Press, 1996 

[La estructura de las revoluciones científicas. Tr. C. Solís 
Santos. Madrid, FCE, 2005 ].

- laCan, Jacques. Ecrits 1. París, Le Seuil, 1966
[Escritos 1. Tr. T. Segovia y A. Suárez. México D. F., Siglo 
XXI, 2009 ].

- lamettrie, Julien Offray. "L'homme machine" en Oeuvres 
Philosophiques. París, Fayard, 1984. 

[El hombre máquina. Tr. A. Izquierdo y M. Badiola. Madrid, 
Valdemar, 2000].

- leCHte, John. Fifty key contemporary thinkers. From Structuralism 
to Post-Humanism. Londres, Routledge, 2007

[50 Pensadores contemporáneos esenciales. Del 
estructuralismo al posthumanismo. Tr. C. García Trevijano. 
Madrid, Cátedra, 2010].

- leCoq, Anne-Marie. La Querelle des anciens et des modernes. 
París, Gallimard, 2001.

- loCke, John. An essay concerning human understanding. Oxford, 
Clarendon Press, 1985

[Ensayo sobre el entendimiento humano. Tr. E. O'Gormann. 
México D. F. FCE, 2013].



349 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- löwitH, Karl. Meaning in History. Chicago, University of Chicago 
Press, 1949 

[Historia del mundo y salvación. Los presupuestos teológicos 
de la Filosofía de la Historia. Tr. N. Espinosa. Buenos Aires, 
Katz, 2007].

—  Von Hegel zu Nietzsche. Hamburgo, Meiner, 1995 
[De Hegel a Nietzsche. La quiebra revolucionaria del 
pensamiento en el siglo XIX. Tr. E. Estiu. Buenos Aires, Katz, 
2008].

- lyotard, Jean-François. La condition postmoderne. Rapport sur le 
savoir. París, Les minuits, 1979 

[La condición postmoderna. Informe sobre el saber. Trad. 
Mariano Antolín Rato. Cátedra, Madrid, 2004 ]. 

- malatesta, Errico. L'anarchia e il nostro programma. Ragusa, La 
Fiaccola, 1974.

- maraVall, José Antonio. Antiguos y modernos: la idea de progreso 
en el desarrollo inicial de una sociedad. Madrid, Alianza, 1998.

- marquard, Odo. Apologie des Zufällingen. Philosophische Studien. 
Stuttgart, Reclam. 1986.

[Apología de lo contingente. Estudios filosóficos. Tr. J. Navarro 
Pérez. Valencia, Diputació de València-Alfons el Magnànim, 
2000 ].

- marramao, Giacomo. Cielo e Terra. Bari, Laterza, 1994 
[Cielo y Tierra. Genealogía de la secularización. Tr. P. M. 
García Fraile. Barcelona, Paidos, 1998].

- marx, Karl. Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie 
(MEW1). Berlín, Akademie für Gesellschaftswissenschaften beim 
Zentralkomitee der SED, 1980 

[Crítica de la filosofía del derecho de Hegel. Tr. A. de Mendoza. 
Buenos Aires, Claridad, 1968 ].



350 

FERNANDO GILABERT BELLO

—  "Thesen über Feuerbach". En Marx-Engels Werke Band 3. 
Hamburgo, Argument, 2016.

- miller, Jacques Alain. "La suture". Cahiers pour l'analyse, 1. 1966.

- milton, John. Paradise Lost. Facsimile from Manuscript in Trinity 
College. Cambridge, Scolar Press, 1972 
 [El paraíso perdido. Tr. E. Pujals. Madrid, Cátedra, 1998].

- mitre, Emilio. Historia de la Edad Media en Occidente. Madrid, 
Cátedra, 1999.

-nietzsCHe, Friedrich Wilhelm. Götzen-Dämmerung oder Wie man 
mit dem Hammer philosophirt. Berlín, De Gruyter, 1980 

[Crepúsculo de los ídolos. Tr. A. Sánchez Pascual. Madrid, 
Alianza, 1998].

—  Nachgelassene Fragmente. 1869-1874. Berlín, De Gruyter, 
1980. 

[Fragmentos póstumos. Vol. 1 (1869-1874). Trad. L. E. de 
Santiago Guervós. Tecnos. Madrid, 2007].

—  Der Antichrist, Fluch auf das Christentum. Berlín, Holzinger, 
2013 

[El Anticristo: Maldición sobre el Cristianismo. Tr. A. Sánchez 
Pascual. Madrid, Alianza, 2001].

—  Also sprach Zarathustra. Ein buch für Alle und Keinen. Berlín, 
DTV-De Gruyter, 2016 

[Así habló Zarathustra. Un libro para todos y para nadie. 
Madrid, Alianza, 1992 ].

- onfray, Michel. Les ultras des lumières. París, Grasset et Fasquelle, 
2007 

[Los ultras de las luces. Tr. M. A. Galmarini. Barcelona, 
Anagrama, 2010 ].



351 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- ortega y gasset, José. La rebelión de las masas. Madrid, Alianza, 
1983.

—  El tema de nuestro tiempo. Madrid, Alianza, 1987.

- Oxford English Dictionary (OED). Oxford, Oxford University Press, 
2015.

- paBón s. de urBina, José María. Diccionario Manual Griego. Griego 
clásico-español. Barcelona, Vox-Spes, 1967.

- petrarCa, Francesco. Opere. Florencia, Sansoni, 1975.

- platón. Phaedo. En Platonis Opera I. Oxford, Oxford University 
Press, 1989. Ed. J. Burnett

[Fedón, en Diálogos III. Tr. C. García Gual. Madrid, Gredos, 
1997].

—  Gorgias. En Platonis Opera III. Oxford, Oxford University 
Press, 1989. Ed. J. Burnett 

[Gorgias, en Diálogos II. Tr. J. Calonge. Madrid, Gredos, 
1999].

—  Protagoras. En Platonis Opera III. Oxford, Oxford University 
Press, 1989. Ed. J. Burnett

[Protágoras, en Diálogos I. Tr. C. García Gual. Madrid, 
Gredos, 2003].

—  Hippias minor. En Platonis Opera III. Oxford, Oxford University 
Press, 1989. Ed. J. Burnett

[Hipías Menor, en Diálogos I. Tr. J. Calonge. Madrid, Gredos, 
2003].

—  República. En Platonis Opera IV. Oxford. Oxford University 
Press, 1989. Ed. J. Burnett

[La República, en Diálogos IV. Tr. C. Eggers Lan. Madrid, 
Gredos, 1986].



352 

FERNANDO GILABERT BELLO

—  Leges. En Platonis Opera V. Oxford, Oxford University Press, 
1989. Ed. J. Burnett

[Las Leyes, en Diálogos VIII y IX. Tr. F. Lisi. Madrid, Gredos, 
1999].

—  Letters. En Platonis Opera V. Oxford, Oxford University Press, 
1989. Ed. J. Burnett 

[Cartas, en Diálogos VII. Tr. J. Zaragoza. Madrid, Gredos, 
1992].

- plutarCo. Lives. Londres, Heinemann, 1967 
 [Vidas paralelas. Tr. A. Pérez Jiménez. Madrid, Gredos, 1982].

- primo de riVera, José Antonio. "Falange Española: Puntos iniciales". 
En Falange Española, nº1. 7 de Diciembre de 1933.

- proudHon, Pierre-Joseph. Qu'est-ce que la propriété? ou Recherche 
sur le principe du Droit et du Gouvernment. París, Garnier-
Flammarion, 1966

[¿Qué es la propiedad?. Tr. A. Gómez Pinilla. Buenos Aires, 
Anarres, 2005].

- pseudo Calístenes. Historia Alexandri Magni. Berlín, Weidmann, 
1977 

[Vida y hazañas de Alejandro de Macedonia. Tr. C. García 
Gual. Madrid, Gredos, 1977]. 

- quine, Willard van Orman. "On what there is". En From a logical 
point of view. Cambridge, Harvard University Press, 1980 

[Desde un punto de vista lógico. Tr. M. Sacristán. Barcelona, 
Paidos, 2002].

- quintanilla, Miguel Ángel (ed.). Diccionario de filosofía 
contemporánea. Salamanca, Sígueme, 1976.



353 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- raulet, Gerard. La philosophie allemande depuis 1945. Colin. 
París, 2006 

[La filosofía alemana después de 1945. Tr. J. Climent. 
Valencia, Universidad de Valencia, 2009].

- real aCademia española de la lengua. Diccionario de lengua 
española. 23ª ed. Madrid, Espasa, 2014.

-reVelli, Marco. La lotta de classe esiste e l'hanno vinta i ricchi 
(Vero!). Bari, Laterza, 2014 

[La lucha de clases existe... ¡y la han ganado los ricos! Tr. A. 
Pradera. Madrid, Alianza, 2015].

- riCkert, Heinrich. Der Gegenstand der Erkenntnis: Einführung in 
die Transzendentalphilosophie. Sarrebruck, Dr. Müller, 2006.

- riCoeur, Paul. De l'interpretation. Essay sur Sigmund Freud. París. 
Le Seuil, 1965 

[Freud: Una interpretación de la cultura. Tr. A. Suárez. Madrid, 
Siglo XXI, 1985].

- ryle, Gilbert. The Concept of Mind. Londres, Hutchinson, 1949 
[El concepto de lo mental. Tr. E. Rabossi. Barcelona, Paidos, 
2005].

- rousseau, Jean-Jacques. Du contract social. París, Bordas, 1972
[El contrato social o Principios de derecho político. Tr. M. 
Armiño. Madrid, Alianza, 2012].

- safransky, Rüdiger. Nietzsche. Biographie seines Denkens. 
Múnich, Hanser, 2000 

[Nietzsche. Biografía de su pensamiento. Tr. R. Gabás. 
Barcelona, Tusquets, 2001].

- sartre, Jean-Paul. L'existentialisme est un humanisme. París, 
Nagel, 1970 

[El existencialismo es un humanismo. Tr. V. Prati. Buenos 
Aires, Sur, 1980].



354 

FERNANDO GILABERT BELLO

—  L'être et le neànt. Gallimard. París, 1976 
 [El ser y la nada. Tr. J. Valmar. Madrid, Alianza, 1984].

- sCHoen, Theodore; noeli, Teodosio. Diccionario Moderno 
Langenscheidt de los idiomas Alemán y Español. Múnich, 
Langenscheidt, 1966.

- sCHopenHauer. Arthur. Die Welt als Wille und Vorstellung. Frankfurt 
am Main, Shurkamp, 1986

[El mundo como voluntad y representación. Tr. R. R. Aramayo. 
Barcelona, Círculo de lectores-FCE, 2003].

- smitH, Adam. An inquiry into the nature and causes of the wealth of 
nations. Liberty Fund. Indianapolis, 1981 

[Una investigación sobre la naturaleza y causas de la riqueza 
de las naciones. Tr. C. Rodríguez Braun. Madrid, Tecnos, 
2009 ].

- sopHoCle. Antígone. Ed. R. Claverhouse Jebb. Hakkert, Amsterdam, 
1963 

["Antígona", en Tragedias. Tr. A. Alamillo. Madrid, Gredos, 
2005. p. 261-262].

—  Antígone. Tr. Friedrich Hölderlin. Insel. Frankfurt am Main, 
1989 

[La antígona de Sófocles en la versión de Hölderlin. Tr. H. 
Cortés. Madrid, La oficina de Arte y Ediciones, 2014].

- soriano, Pablo. Historia del habitar II: Público y privado. Buenos 
Aires, Nobuko, 2005.

- spengler, Oswald. Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer 
Morphologie der Weltgeschichte. Múnich, DTV, 1993 

[La decadencia de Occidente: bosquejo de una morfología de 
la Historia Universal. Tr. M. García Morente. Madrid, Espasa-
Calpe, 1983].



355 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

-spinoza, Baruch. Ethica ordine geometrico demonstrata. Heidelberg, 
Winters, 1972 

[Ética demostrada según el orden geométrico. Tr. V. Peña. 
Madrid, Tecnos, 2007].

- strauss, Leo. Persecution and the art of writing. Chicago, University 
of Chicago Press, 1988 

[La persecución y el arte de escribir. Tr. A. Aguado. Buenos 
Aires, Amorrortu, 2009].

- stürmer, Michael. Das ruhelose Reich. Deutschland 1866–1918. 
Berlín, Siedler, 1983.

- tomás de aquino: De rege et regno. De regimine principum. Sevilla, 
Izquierdo, 1861 

[La monarquía. Tr. L. Robles y Á. Chueca. Madrid, Tecnos, 
2007]

- toulmin, Stephen. Cosmopolis: The hidden agenda of Modernity. 
Chicago, University of Chicago Press, 1990.

- ullmann, Walter. A history of political thought: The Middle Ages. 
Middlesex, Pengüin, 1970

[Historia del pensamiento político de la Edad Media. Tr. R. 
Vilaró Piñol. Barcelona, Ariel, 2009 ].

- wHiteHead. Alfred Norton. Process and reality. Nueva York, Harper 
and Row, 1957.

7.6. Filmografía citada

- allen, Woody. Irrational Man. Estados Unidos, 2015.

- Bressane, Júlio. Días de Nietzsche em Turim. Brasil, 2001.

- CaVani, Liliana. Al di là del bene e del male. Francia-Italia, 1977.



356 

FERNANDO GILABERT BELLO

7.7. Webgrafía

7.7.1. Sobre Heidegger

-Adrián Escudero, Jesús: "Heidegger y la traducción" [en línea]. 
Ágora. Papeles de filosofía. Vol. 33. Nº1. Santiago de Compostela, 
2014 [Consulta: 6 de agosto de 2016]. pp. 125-137.

—  "Heidegger y los Cuadernos Negros. El resurgimiento 
de la controversia nacionalsocialista" [en línea]. Differenz, 
Revista Internacional de Estudios Heideggerianos y sus derivas 
contemporáneas. Nº 0. http://institucional.us.es/differenz/uploads/
differenz/numero-0/adrian1.pdf [Consulta: 29 de agosto de 2016]. 
ISSN: 2386-4877 p. 115-134

- Guide to the Helene Weiss Heidegger lecture notes, 1920-
1949. Universidad de Standford. http://www.oac.cdlib.org/findaid/
ark:/13030/ft0h4n974f/. Archivo Online de California. Última consulta: 
09/01/2014.

- wikipedia. Entrada "Martin Heidegger" (https://es.wikipedia.org/wiki/
Martin_Heidegger). [Consulta, 12/04/2016]. 

7.7.2. Otros textos consultados online

- Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 
Kompetetzemtrum Universität Trier, 2018. Grimms Worterbuch 
online. (http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle=
DWB&mode=Vernetzung&lemid=GG12009#XGG12009).

-fanJul, Gonzalo. "Bolivia: populismo del bueno". El País 
Digital. 23/11/2011(https://elpais.com /elpais/2011/03/23/3500_
millones/1300858200_130085.html)

-kamm, Thomas; VitztHum, Carlta. "Spain is booming as it moves to 
meet EU monetary pact". The Wall Street Journal 20/05/1997(https://
www.wsj.com/articles/SB864076332524104500).



357 

PROPEDÉUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMÚN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER. 
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLÍTICA DE MÍNIMOS

- mendel, Gregor. Versuche über Pflanzen-Hybriden. Instituto 
Mendel. Providence (Rhode Island), 1997. Versión en línea (http://
www.mendelweb.org/MWGerText.html).

- museo del prado. "El sueño de la razón produce monstruos"-
Francisco de Goya. Ficha técnica-GO2131. (https://www.
museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-sueo-de-la-razon-
produce-monstruos/e4845219-9365-4b36-8c89-3146dc34f280?. 
Consultado 08/09/2017).

-pérez Colomé, Jordi, y llaneras, Kiko. "De Trump a Podemos: 
¿Qué es exactamente el populismo?". El País Digital. 14/11/2016.
(https://pol i t ica.elpais.com/poli t ica/2016/11/14/actualidad 
/1479150607_282338.html).

- tHatCHer, Margaret. The New Renaissance. 1974. http://www.
margaretthatcher.org/doc/10333. Consulta: 10 de Junio de 2016.

—  Margaret Thatcher. The first two years. Interview by Ronald 
Butt.  http://www.margaretthatcher.org/speeches/displaydocument.
asp?docid=104475. 1981. Consulta: 10 de Junio de 2016.




