Universidad de Sevilla

Facultad de Filosofia

Programa de doctorado “Estética y antropologia filoséfica
en los diferentes contextos histoérico-filosoficos”

Propedéutica existenciaria de la vida
en comun a partir del pensamiento
de Martin Heidegger.

Condiciones de posibilidad para una
politica de minimos

Tesis Doctoral

Fernando Gilabert Bello
Director/Tutor: José Ordonez Garcia

MMXIX






A Esther G.-G,,

And you want to travel with her,
and you want to travel blind,

And you know that she will trust you.






indice

Resumen/Abstract...............ccoooiiiiiiii 11
INtroducCion............oooi s 13
AGradeCimientoS..........uuuuuiiiiiiie e 16
Nota sobre la procedencia de los textos ..........cccoiiiiiiiiiiinnn. 17
1. En torno a Heidegger y la politica..................................el 21

1.1. Heidegger, la politica y el nazismo .............ccccceecciiinvinnnnne. 22

1.1.1. La filosofia como camino. Una breve nota

DIOGrafiCa......cooiiee 28
1.1.2. 3.125.894: La polémica con el nazismo...........cc.......... 33
1.2. Los precedentes de una politica heideggeriana................. 37
1.2.1. El Circulo franCes ... 40
1.2.2. La escuela italiana..............cccccummiiiiiiiiiiiin 45
1.2.3. La herencia alemana..............cccvviieeiiiiiiie 51

1.2.4. Una nota breve sobre los americanos (del
norte y del sur) y el particularisimo caso espafiol

AE MAIZOA ..., 57



2. Heidegger y lo politico ... 61
2.1. Heidegger como pensador de /o politiCo ...........ccccuvrrnnnnee. 62

2.1.1. El abandono de la politica por parte de

Heidegger. Una hipOtesis ... 68
2.2. La politica y 10 pOlitiCO........ccceviiiiieeeiccceeeee e, 81
2.2.1. Una cuestion de etimologia........ccccoeeeeeeeeiiieeiiiiiiiiinn. 84

2.2.2. Una aclaracion previa. La diferencia
ontologica en Martin Heidegger .........cooovviiiiivieiiiiieeeeee, 87

2.2.3. La politica como lo éntico, /o politico como

[oXo] a1 (o] [T o | o o TR 92
2.3. Un heideggerianismo politico para el siglo XXl ................. 95
3. La deconstruccion de la politica..................cccccciinn. 101

3.1. El escenario en que nos encontramos.

Re-pensar (y re-cuestionar) la Modernidad ..............cccccceeee.... 102
3.1.1. EI mundo MOderno ..........ccuueveeeiiiiiiiiiic e 108
3.11.1. Laedaddelarazin.........ccccoouiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieee, 114
3.1.1.2. Laedad de la ciencia.........cccccuvvveemiiiiiieiiiiinnnanenen, 119
3.1.1.3. La edad de la politica............coeeeeeiiiiiiiiiiiii. 124

3.1.2. Entre bambalinas: detras del escenario
moderno. Ge-Stell, nihilismoy das Man.............................. 132
3.1.2.1. Las normas de la casa: Ge-Stell y

NEOIDEIAlISIMO ... 134



3.1.2.2. De llustracion y nihilismo: Totalitarismo
Y AEMOCTACIA ....vvvvieiieieiiieiee e 144
3.2. El constructo de la politica o la politica
entendida COMO CIENCIA ......ceeviiviiiiiiiiiiiiee e 154
3.2.1. Ciencia y pre-CienCia ..........ccuuuvvveeriiiieieeeeeeeeeeeeeeeeeennns 157

3.2.2. De la ciencia de /a politica a la ontologia

de 10 POIIICO .o 166

4. Ontologia de lo politico................ooooiiiiiiiiie 173
4.1. Una cuestidon de ontologia: la nostalgia del ser............... 175
4.2. Los existenciarios y la analitica existencial...................... 179
4.2.1. Ser-en-el-mundo, existenciario fundamental.............. 183
4.2.2. LOS Otros existenciarios...........ccccueeeeeeieeeeiiiiiieeaneeannnn. 187

4.2.3. Los otros como existenciarios (existenciarios

de 10 PONItICO) .eeeeiiiee s 192
4.2.3.1. Del singular al plural. Epoca polémica de

[ [T T0 (=T o =T SRR 198

4.3. Los modos de ser de la existencia..............cccoeeiiiiinnnnee. 200

4.3.1. El modo de ser impropio ..........cceuveeieeeeiiiiieeeeeeeiinnnn. 202

4.3.2. EI modo de Ser propio .........eeceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeiiiinnn 205

4.3.2.1. Angustia frente a la muerte: como se
(1= F= =T T=T g o] o] oo 1SRRI 207
4.3.2.2. Ambiguedad de la muerte: de nuevo

hacia la impropiedad..............oooviiiiiiiiiiiiii e 214



4.3.3. La impropiedad como el lugar de /a politica............... 216
4.4. Ala busqueda de una comunidad propia: del
das Man al VOIK..............ooiiiiiiii e 222

4.4.1. ;Y quién es él? Consideraciones en torno

Al AAS MaAN ... e 224
4.4.1.1. DAasS-ManOCracCia............cuuuuuuuaeeeeeeaeeeeeeeeeeeeeeeaaen, 227
4.4.2. Volk: UN SEr-CoN PropPiO.........ceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesnnnnnnnnnss 230

4.4.2 1. Volk, Erde, Heimat, Boden. Aclaraciones

al discurso nacionalista............ccoeoveiiiiiiiiii e, 234
4.4.2.2. El significado de VOIK..........cooovvemmiiiiiiiiiiieeeeee 241
4.4.2.3. Tradicion, espiritu, lenguaje..........cccccceeeeiiieeeeeeee.n. 243

4.4.2.4. Ser-con y Volk: La primera posibilidad
de una politica heideggeriana.............ccccuvveviiiiiieiiiiniiennnn. 248

4.4.2.5. Hacia un ser-con propio: Sociedad y

COMUNIAAA .. 251
4.4.2.5.1. Una propuesta politica a partir del

Volk: Populismo y VOIKISCH .........ccccoeeeeeeeii 256

4.4.3. Latrampa de Sein und Zeit.............ccccovveeveeevvinncaannn. 262

5. AnarcoexistencialiSmo ..............cccccevvi 267

5.1. Heidegger y la an-arquia ...........ccccooeviiiiiiiiiiiiicc e, 267

5.2. Hacia un re-iniCio .........eeeeiiiiiiiiiiiiiee 271

5.2.1.Volver ala mOAIC.......cccueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 275

5.2.2. De la moAigc a la metropoli.........cooceeeeiiciieiiiieeee 278



5.3. Pensar la pluralidad desde lo singular............cccccceeoeeees 281

5.3.1. Notas sobre humanismo y antihumanismo ................ 283
5.3.2. Un giro poético para retomar /o politico ..................... 287
5.3.3. La vuelta (poética) al hogar.........cccccevevviiiiiiiinnnninnn, 292
5.3.4. La vuelta (imposible) al hogar ..............ccccoovvvviiiiinnnnnns 297
5.4. Democracia ontolOgiCa ........ccceeeeieiiiiiiiiiiii e 305
6. CONCIUSIONES ........oooiiiiiiiiiiie e 309
7. Bibliografia...............cooi 319
7.1. Principales obras de Martin Heidegger
empleadas en este trabajo...........ccccceeiiiiiiiiii 319
7.1.1. Volumenes de la Gesamtausgabe ..................cc......... 319

7.1.2. Otras ediciones empleadas de la obra

de Heidegger. ... 321
7.2. Otras obras de Heidegger consultadas ........................... 321
7.2.1. Volumenes de la Gesamtausgabe ...................c........ 321

7.2.2. Otras ediciones consultadas de la obra

de Heldegger.... ... e 326
7.2.3. COrrespondencCi@.........ccovveveeiiiiuuiiiiiaeee e e e e eeeeeeeeeeeeeens 327
7.3. Estudios sobre Heidegger empleados............cccccceeeeeene. 327
7.3.1. Estudios sobre Heidegger y la politica...................... 327

7.3.2. Otras fuentes sobre Heidegger

CONSUIAAAS - e, 332



7.4.Estudios sobre la cuestion de lo politico...........ccceeeeeeennn. 338

7.5.0tra bibliografia empleada...............ccoooiiiiiiiiiiiiie 341
7.6. Filmografia...........ouuueieiiiiiiiec e 355
7.7. Webgrafia ...........uuuuieiiiiiiiiie 356

7.7.1. Sobre Heidegger .........coovvviiiieiiiiicieee e, 356

7.7.2. Otros textos consultados online ........ccooeveeieeieeeean... 356



Resumen

Nuestro propdsito es dilucidar la posibilidad de un planteamiento
de lo politico en el pensamiento de Heidegger. Es sabido que
éste estuvo vinculado biograficamente al nazismo, pero creemos
que en su filosofia hay conexiones con lo politico mas alla de la
adhesion a la politica del NSDAP. Es por eso que hemos de rastrear
la posibilidad de llevar a cabo una propedéutica existenciaria, que
exponga la preocupacion por la vida en colectividad, y es en la obra
de Heidegger donde encontramos una serie de pautas a partir de
las que desarrollar una politica de minimos, no desde la optica de
una filosofia politica o una politologia, sino desde el pensamiento
acerca de los otros, de los demas con los que compartimos mundo,
de la mera convivencia del uno con el otro. Siguiendo esto, usando
las herramientas legadas por Heidegger, desmontaremos la politica
contemporanea, que creemos que no ha comprendido el sentido
ontolégico de lo politico mismo, e iniciaremos el desarrollo de las
condiciones de posibilidad de una ontologia de lo politico que nos
permita elucubrar la construccion factica de una nueva politica
dentro de un nuevo marco ontoldgico existencial.

11



Abstract

Our purpose is to elucidate the possibility of a political approach in
Heidegger’s thinking. It is known that Heidegger was biographically
linked to Nazism, but we believe that in his philosophy there are
connections with the political beyond adherence to the policy of
NSDAP. That is why we have to trace the possibility of carrying out an
existential propedeutic, that exposes the concern for life in collectivity,
and itis in the work of Heidegger where we find a series of guidelines
from which to develop a policy of minimums, not from the perspective
of a political philosophy or a political science, but from the thought
about the others, of the others with whom we share the world, of the
mere coexistence of one with the other. Following this, using the tools
bequeathed by Heidegger, we will dismantle contemporary politics,
which we believe has not understood the ontological sense of the
political itself, and we will initiate the development of the conditions
of possibility of an ontology of the political that allows us to elucidate
the factual construction of a new policy within a new existential
ontological framework.

12



Introduccion

El presente trabajo pretende exponer una preocupacion por la vida
en colectividad tomando como referencia indicios muy concretos
de la obra de Martin Heidegger. Si bien estamos de acuerdo con
que esta vida en colectividad no es la primera preocupacion que
podamos encontrar de manera nitida en la obra del pensador de
la Schwarzwald, sin embargo, ha dado pie a interesantes debates
en la filosofia contemporanea, maxime cuando el filésofo aleman
vivid y participé en la compleja sociedad alemana del periodo de
entreguerras y el auge del nazismo. Creemos sin lugar a dudas,
que, aunque evidentemente la cuestion social del momento tuvo
importantes repercusiones en el pensar de toda la época, en
Heidegger existe la intencion de elaborar un pensamiento acerca
de la vida con los demas, no tanto al estilo clasico de pensar el otro
desde una filosofia politica o una ética, sino por el mero hecho de
que nuestro modo de ser esta fuertemente predeterminado por los
otros, con los que compartimos el mundo.

Ahora bien, este pensamiento acerca de la alteridad toma la
forma de un pensar lo politico, no tanto desde una disertacion al
modo de qué tipo de sociedad es mejor o en qué consiste tal o
cual forma de gobierno, como de un acceder al mero hecho de la
convivencia, a la vida en colectividad, que es algo que va de suyo
en la existencia humana. Es por eso que nuestro planteamiento,
desde el pensamiento de Heidegger, recurre al desmontaje de lo

13



FERNANDO GILABERT BELLO

establecido como modelos sociales, entre ellos el modelo imperante
en las sociedades occidentales, para llegar al nucleo de aquello que
es lo politico en cuanto tal, esto es, al mero hecho de ser con los
otros.

Creemosquenuestrotrabajo presentaunaserie de particularidades
que hay que tener en cuenta. Una de ellas es senalar que esta escrito
para lectores familiarizados con el pensamiento de Heidegger, por lo
que no ha sido nuestra intencion el hacer un analisis pormenorizado
de lainfinidad de conceptos heideggerianos. No se trata por tanto de
la elaboracién de un “diccionario Heidegger” de conceptos politicos,
puesto que el vocabulario que emplearemos rinde cuentas a todos
los lugares de su pensamiento, si bien todos ellos remiten a una
unica cuestion fundamental. Nuestras disquisiciones aqui son mas
bien pensamientos arriesgados pero firmes, en tanto que estan
en camino -una metafora muy del gusto de Heidegger-, acerca
del sentido de la convivencia (/o politico) y cédmo es posible una
construccion factica a partir de la misma (/a politica)'.

Pero, a la vez, el vocabulario que emplearemos tampoco tiene
un correlato con el de los estudiosos heideggerianos que buscan la
erudicion. No hay un acuerdo entre los traductores al castellano para
haceraccesible laobrade Heideggeranuestroidioma, de modo que el
mismo término aleman en unos textos se traduce con un determinado
vocablo y en otros se emplea uno diferente. Los estudiosos, en estos
casos, suelen emplear el término aleman que corresponde al texto de
Heidegger. Pero esto supone tener como referencia una unica obra,
cuando en el camino del pensar de Heidegger hay determinados
vocablos alemanes que se van modificando, creando neologismos.

" En lo que sigue, sefialaremos en cursiva el articulo de /a politica y de /o politica
cuando tengamos que matizar la diferencia habida entre uno y otro concepto.
Asi, nos referiremos a /a poliitca como un constructo acerca de la convivencia,
mientras que /o politico aludira a la convivencia misma, al mero hecho de coexistir
con los demas.

14



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Un ejemplo de ello es como va derivando la palabra “ser”, que se va
modificando progresivamente desde sein a seyn para luego concluir
en sefr. Debido a ello buscaremos una unificacién que clarifique el
sentido de dichos términos en nuestro texto; si bien nos remitiremos
a su lugar en la obra de Heidegger. Los términos que emplearemos
seran derivaciones propias en el castellano cotidiano o, en el caso
de que haya una traduccion que nos parezca valida, pero demasiado
compleja para la exposicién del discurso, emplearemos el término
aleman que consideramos adecuado. Por ejemplo, utilizaremos
Ge-Stell, cuya traduccidon como “estructura de emplazamiento”,
realizada por Eustaquio Barjau o por “engranaje” como emplea Raul
Gabas, nos parece mas adecuada que la habitual de “armazén” o
“estructura”, que corresponderia a la palabra alemana Gestell, pero
no tocaria el caracter de la Ge-Stell, al separar el prefijo Ge- que en
aleman indica la forma verbal del perfecto (Perfekt).

De lo que se trata es de emplear a Heidegger como una caja de
herramientas para nuestra propia reflexion acerca de lo politico. No
pretendemos crear una suerte de escolastica con nuestro vocabulario,
simplemente se trata de unos utiles que nos ayuden a transitar
nuestro propio camino. Ni siquiera son respuestas, sino mas bien
preguntas que nos ayuden en nuestra tarea. En todo caso, tampoco
esta clara en nuestro texto -y no sabemos hasta qué punto es ético
sefalar esto- la frontera que separa el pensamiento de Heidegger
de nuestras ideas. Del mismo modo que no hay en el pensamiento
de Heidegger una obra cerrada, tomemos como ejemplo Sein und
Zeit, que pretendia ser un tratado completo acerca de la elaboracion
de la pregunta por el ser y aun asi quedo inconcluso, nuestro trabajo
también podria ser considerado un Holzweg -metafora muy del
agrado del pequefio mago de MelRkirch-, aunque con la modesta
pretension de establecer un nuevo marco ontologico existencial
capaz de ofrecer unas nuevas posibilidades de pensar y ejercer la
politica.

15



FERNANDO GILABERT BELLO

Agradecimientos

Este camino de bosque no ha sido recorrido en solitario, sino que
siempre ha sido transitado con la grata compafia de amigos que
han contribuido confrontando ideas, intercambiando opiniones,
aportando sugerencias y, sobre todo, haciendo mas llano el trayecto.
Es por el calor y las risas por lo que se debe mucho, en primer lugar
y como no podia ser de otra manera, a Esther Garcia-Gomez, que
se embarcd conmigo en un proyecto vital de miradas reciprocas,
de ilusiones a la mano, de coger ultimos trenes; a Pepe Orddiez,
que dirigié este trabajo y establecid un modelo ético (segun el
verdadero sentido de j8o¢) que no solo marca la senda de las
consideraciones aqui reunidas, sino que transciende el texto y llega
a la vida factica; a Manolo Bayon, filésofo al 6leo, pintor de ideas; a
Silvia Medina, que soporta con sus increibles habilidades sociales a
este atajo de neurdticos; y a Juan José Garrido, hermano de armas
en la comunidad de lucha heidggeriana. No puedo olvidarme de los
compafieros del seminario Heidegger en sus textos: José Angel
Rodriguez Ribas, Cristian de Bravo, los tres Pacos (Pascual, Romero
y Vazquez), Silvia Veselska, Fernando Moreno y (telematicamente)
David Camello. Finalmente, agradecer también a los profesores e
investigadores que han venido colaborando con nosotros en los
ultimos afios. A todos, gracias.

16



Nota sobre la procedencia de los textos

Ala hora de citar los textos de Heidegger hemos recurrido al uso de
la edicion de la Gesamtausgabe, salvo en los casos que se indica lo
contrario, como es el caso de Sein und Zeit o los Zollikon Seminare.
Del mismo modo hemos tratado de acudir, en la medida de lo posible,
a las fuentes originales de los otros autores empleados. Tanto para
las traducciones de Heidegger como las de otros, hemos recurrido
a las traducciones mas “canonicas” empleadas en castellano, las

cuales van senaladas en la bibliografia.

Las principales obras de Heidegger a las que recurrimos seran

sefaladas mediante las siguientes abreviaturas:

BH

Bz

Brief tiber den Humanismus

En GA 9. Wegmarken.

Ed. F.-W. von Herrmann.

Frankfurt am Main, Klostermann, 2004.

[Carta sobre el Humanismo. En Hitos (1919-1961).
Tr. A. Leyte y H. Cortés. Madrid, Alianza, 2007].

Der Begriff der Zeit (Vortrag 1924)

En GA 64. Der Begriff der Zeit (1924).

Ed. F.-W. von Herrmann.

Frankfurt am Main, Klostermann, 2004.

[El concepto de tiempo (Conferencia de 1924).

Tr. R. Gabas y J. Adrian Escudero. Madrid, Trotta, 2006].

17



FERNANDO GILABERT BELLO

EM  Einfiihrung in die Metaphysik.
GA 40. Einfihrung in die Metaphysik (Sommersemester
1935).
Ed. P. Jaeger.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1983.
[Introduccién a la metafisica.
Tr. A. Ackermann. Barcelona, Gedisa, 2003].

FT  Die Frage nach der Technik
En GA 7. Vortrdge und Aufsétze (1936-1953).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Klostermann. Frankfurt am Main, 2000.
[La pregunta por la técnica. En Conferencias y articulos
(1936-1953).
Tr. E. Barjau. Barcelona, Serbal, 2001].

NGS Uber Wesen und Begriff von Natur, Geschichte und Staat.
En DENKER, A. y ZaBorowskl, H. Heidegger Jahrbuch 4.
Freiburg im Breisgau, Karl Alber, 2010.

[Naturaleza, Historia, Estado.
Tr. J. Adrian Escudero. Madrid, Trotta, 2018].

SuZ Sein und Zeitt.
Tubingen, Niemeyer, 2006
[Ser y tiempo,
Tr. J. E. Rivera. Madrid, Trotta, 2009].

WM  Was ist Metaphisyk?
En GA 9. Wegmarken.
Ed. F.-W. von Herrmann.
Klostermann. Frankfurt am Main, 2004.
[¢ Qué es Metafisica?. En Hitos (1919-1961).
Tr. A. Leyte y H. Cortés. Madrid, Alianza, 2007]

18



wpP

ZS

PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

Was ist das, die Philosophie?

En GA 11. Identitat und Differenz (1955-1957).
Ed. F.-W. von Herrmann.

Klostermann. Frankfurt am Main, 2006.

[¢ Qué es la filosofia? (1955).
Tr. J. Adrian Escudero. Barcelona, Herder, 2004].

Zollikoner Seminare

Ed. Medard Boss.

Frankfurt am Main, Klostermann, 2006.

[Seminarios de Zollikon. Protocolos, dialogos, cartas.
Tr. A. Xolocotzi. Morelia, Jitajanfora, 2007].

Los otros textos de Heidegger a los que aludiremos seran sefalados
con su numero de volumen correspondiente en la Gesamtausgabe

(GA).

19






1. En torno a Heidegger y la politica

En la pelicula Irrational Man?, el protagonista, un profesor de filosofia
con una crisis existencial, al ser interrogado por sus planes para la
noche del sabado dice: “Me disponia a seguir trabajando en un libro
sobre Heidegger y el fascismo, pero no sé si el mundo necesita de
otro libro mas sobre Heidegger y el fascismo”. Este es el mismo
planteamiento que nos proponemos con el presente trabajo. Existen
suficientes textos sobre el tema para que nosotros queramos anadir
uno mas a la lista. En su lugar pretendemos exponer como hay en
Heidegger un sentido de /o politico mas alla de “/a politica”, mas
alla del nazismo y de cualquier otra materializacion efectiva, politica.
Pero, sin embargo, es necesario, a fin de plantear el tema, exponer
en un primer momento las conexiones politicas de Heidegger para
clarificar en qué terreno estamos y el porqué tenemos que salir de
él.

Por eso, el cometido de este primer capitulo es establecer las
presuntas conexiones que el pensamiento de Heidegger puede
tener con la politica, entendida ésta en su concepcion habitual. Por
todos es sabido la adhesion de Heidegger al nazismo y como tratd
de hacer politica desde el Rectorado con el fin de llevar a cabo una
reforma en la Universidad. Es por ello que aqui trataremos una
serie de hechos esenciales de caracter biografico que inciden en la

2 Irrational Man. Woody Allen. EE.UU., 2015

21



FERNANDO GILABERT BELLO

politica. También destacaremos una suerte de corriente (o corrientes)
qgue ha(n) incidido en la posibilidad de una teoria politica a partir de
Heidegger y que puede(n) suponer una suerte de precedente para
la elaboracién de nuestro trabajo.

1.1. Heidegger, la politica y el nazismo

La tarea que nos proponemos en este trabajo es la de elaborar
una propedéutica que lleve a una politica de minimos a partir del
pensamiento de Martin Heidegger. Pero hablar de Heidegger
en términos politicos, nos obliga a no pasar por alto su biografia.
Sabemos de su adscripcion al nazismo y este suceso es recurrente
para aquellos que hablan de Heidegger, ya sea en libros biograficos?,
en historias generales de la filosofia, enciclopedias y diccionarios®, o

3 Muchas son las biografias de Heidegger y muchas de ellas se centran en el
vinculo con el nazismo. Por hacer referencia a alguna, la biografia de Hugo Ott
tiene especial incidencia en el tema (Martin Heidegger. Frankfurt, Campus Verlag,
1988), aunque tampoco podemos dejar de lado la biografia de Rudiger Safransky
(Ein Meister aus Deutschland. Martin Heidegger und seine Zeit. Munich, Carl
Hanser Verlag, 1994) o la crénica que realiza Angel Xolocotzi (Heidegger y el
Nacionalsocialismo. Una crénica. México D. F., Plaza y Valdés, 2013), que también
inciden en la importancia de este hecho en la trayectoria vital del pensador que
sirve de base a nuestro trabajo.

4 El Diccionario de Filosofia de Ferrater Mora sefala que durante el rectorado
“pareciod adscribirse al nazismo” (Diccionario de Filosofia. Vol. 2. Barcelona,
Ariel-RBA, 2004; Entrada “Heidegger, Martin”. p. 1591). Hottois también alude
a que Heidegger sentia por el nazismo “una simpatia de la que nunca se
disculpara publicamente” (De la renaissance a la postmodernité. Une histoire de
la philosophie moderne et contemporaine. Bruselas, De Boeck & Larcier, 1997).
Abbagnano alude a un Heidegger ajeno a la cultura oficial de la época del nazismo
a pesar de que se ha tratado de ver en su puesto como rector de Friburgo y en
su discurso de toma de posesion una adhesiéon al movimiento nacionalsocialista
(Storia della filosofia. Vol. lll La filosofia del Romanticismo. La filosofia tra il secolo
XIX e XX. Turin, UTET, 1993). Por ultimo hacemos referencia a Lechte, quien en

22



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
en internet®. El lector de Heidegger puede sorprenderse de que este
hecho se acentue con profusion, puesto que la obra del pensador de
Friburgo gira en torno al intento de dilucidar el sentido del ser, un tema
gue no parece tener nada que ver con un planteamiento politico, ni
de corte nacionalsocialista ni de otro tipo, sino que, mas bien, los
escritos de Heidegger, a primera vista, no aluden a la politica sino
en contadas ocasiones® y de manera bastante oscura y equivoca.
Una lectura profunda de la narracion biografica y de ciertos pasajes

su analisis de las figuras mas relevantes de la filosofia de la actualidad, incide,
en las breves lineas biograficas sobre Heidegger, en el vinculo que tuvo con el
nazismo (Fifty key contemporary thinkers. From Structuralism to Post-Humanism.
Londres, Routledge, 2007).

SEl lugar de referencia en internet para cualquier vistazo rapido a un autor es la
Wikipedia. La pagina de la Wikipedia de Martin Heidegger (https://es.wikipedia.
org/wiki/Martin_Heidegger. Consulta, 12/04/2016) hace especial incidencia en
el tema, pero basta con escribir “Martin Heidegger” en cualquier buscador para
que salgan bastantes webs que toman como referente biografico la adscripcion
al nazismo.

6 Se reconocen generalmente como textos propiamente politicos de Heidegger, el
discurso del rectorado de 1933, Die Selbstbhauptung der deutschen Universitét,
(GA 16. ss. 107-117), las reflexiones de 1945 sobre su labor como rector en
1933-1934, Tatsachen und Gedanken (GA 16, ss. 372-394) y la entrevista para
el semanario Der Spiegel realizada en 1966 y publicada al fallecer Heidegger en
1976, “Nur noch ein Gott kann uns retten” (GA 16, ss. 652-683). Estos tres textos
son considerados por Ramén Rodriguez mas que como textos politicos, como
textos acerca de la Universidad, por lo que su interpretacién es que en Heidegger
el interés por la politica se deriva de un intento de reforma de la Universidad (v.
Robricuez, R. Heidegger y el nacionalsocialismo: ;Un viaje a Siracusa?. Estudio
preliminar a HEIDEGGER, M. Escritos sobre la Universidad alemana. Madrid, Tecnos,
2009). Por otro lado, Heidegger en su papel de Rector durante el nazismo, hizo
varios llamamientos a la comunidad universitaria que pueden interpretarse como
escritos politicos (casi todos reunidos en GA 16) asi como alusiones en sus obras
principales que pueden dar lugar a interpretaciones politicas. Por nuestra parte,
no vamos a centrarnos en esos llamamientos rectorales pero si nos apoyaremos
para nuestro propoésito en diversas alusiones que buscaremos clarificar en este
trabajo.

23



FERNANDO GILABERT BELLO

de sus obras, alguna incluso no exenta de polémica, nos demostrara
que en Heidegger si hay un contenido politico, en tanto que lo que
designamos como “/o politico” presupone la convivencia con los otros.
La politica no es sdélo la administracion de lo civil y la organizacién
de lo gubernamental, sino que tiene como base la alteridad, los otros
que comparten mi mundo, esto es, /o politico. Podemos apoyarnos
para esto en lo que Heidegger sefala en el quinto paragrafo de
Sein und Zeit cuando menciona que la psicologia filosdfica, la
antropologia, la ética, la poesia, la biografia, la historiografia y /a
“politica” han indagado en el estudio de la existencia en funcion de
su comportamiento, posibilidad y destino’. Que estas teorizaciones
o disciplinas estén sin entrecomillar y /a “politica”, sin embargo, si
esté resaltada con comillas, sugiere que Heidegger es consciente
y consecuente con que el planteamiento que se hace de /a politica,
entendida en su forma vulgar, esto es, /a politica como campo de
estudio, es una teorizacién supramundana que se encuentra en
un nivel bastante distinto de /o politico como mera convivencia,
como algo que esta dado de facto en la existencia misma, porque
siempre estamos con otros. Es llevar a cabo una diferenciacién
fundamental entre teoria y praxis que, si bien Heidegger mismo trata
de superar esta distincion propiamente moderna, provisionalmente
la emplearemos a fin de clarificar el porqué del entrecomillado de /a
“politica”, porque, al fin y al cabo, seguimos presos del lenguaje de
la metafisica y no estamos preparados para escapar de él.

Cuando acudimos al DRAE, las dos primeras acepciones del
término politica son las siguientes: 1-Perteneciente o relativo a la
doctrina politica y 2-Perteneciente o relativo a la actividad politica®
(las cursivas son mias). Que el DRAE diferencie entre teoria y praxis
nos da la pista sobre lo que la interpretacion vulgar entiende de la

"v.SuZ.s. 16, p. 37.

8 ReaL AcapEmIA EsPaRoOLA DE LA LENGUA. Diccionario de lengua espariola. 232 ed.
Madrid, Espasa, 2014. Entrada “politico/a”.

24



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
politica. Que Heidegger entrecomille la “politica” como teorizacién
implica que hay una suerte de politica mas alla de esa teoria. ;Una
praxis? Evidentemente, pero no como una praxis aislada. Como
veremos, lo que Heidegger entiende por lo politico, del mismo modo
qgue sucede con la ciencia, para comprenderla no basta con acudir a
una teorizacion supraterrenal sino que hay que vivenciarla de facto.
Delmismo modo que las demostraciones dela cienciamodernaexigen
una experimentacién®, puede suponerse que Heidegger creyera
en un primer momento que lo politico necesita de una posibilidad
vivenciada, de una praxis politica. Pero esta praxis politica no es
una mera aplicacion, sino que implica mas bien una construccion
tedrica a partir de lo propio vivenciado. En el fondo es retomar el
espiritu del experimento observacional griego, es retomar la éurreipia
aristotélica en tanto que observacion de las cosas en si mismas, en
este caso de la politica, y sus propiedades y transformaciones bajo
condiciones cambiantes, una observacion distinta al experimento
de la ciencia moderna, el cual comienza en base a teorizaciones
que marcan el rasgo fundamental de la observacién'. De ahi que
Heidegger se adhiriera al nazismo, puesto que su pretension era
construir esa nueva politica a partir de una praxis nueva, mas alla de
la practica politica sustentada en viejas teorias politicas.

Que Heidegger no haya sistematizado una filosofia practica, en el
sentido de haber expuesto una teoria ética o una politica explicita,
no se debe a que no la haya problematizado. Mas bien, su esfuerzo
es la reconstruccion de una ética y politica originarias fundadas en
una ontologia. A este respecto, Heidegger representa la cuestion
de la politica en una praxis que es una ontologia en si misma, y
que, a su vez, alberga la pregunta por el ser, que es el motor de

9 GAb5.s.74, p. 67.
% 1b. p. 75, p. 68.

25



FERNANDO GILABERT BELLO

todo su pensamiento'. Esa praxis esta vislumbrada en el concepto
del “cuidado” (Sorge), presente en Sein und Zeit, por lo que esta
obra podria llegar a ser considerada como un tratado politico de
Heidegger'?, aunque a nuestro juicio, es mas bien una propedéutica
de la existencia, la cual se presta a una deriva hacia /o politico,
entendido en su sentido mas primordial, desde la vida en comunidad.
De este modo, el sentido de la deconstruccion ontica desplegada en
dichas obra, en ese sentido politico, seria la que debiera realizarse
a partir del das Man, el modo impropio de la existencia que adquiere
su culmen en la sociedad moderna y en su extremo semblante de
la democracia tardoparlamentarista. Sin embargo, Sein und Zeit
también forma parte de la historia de la metafisica para el Heidegger
posterior a la Kehre, por lo que dicha obra forma parte del fracaso™
de la pretension desde esa metafisica de una teorizacion pura de la
politica frente a una praxis de la misma, suponiendo esa teoria pura
un fundamento ulterior a la propia praxis.

Heidegger mismo cayd en el error moderno de buscar un
fundamento tedrico a la praxis politica. Quiso hallar en la ontologia
el fundamento de la politica, presentando al ser como eso ulterior a
la praxis. Por ello, para comenzar, no podemos sino hacer alusion
de antemano al tema de la adhesién al nazismo de Heidegger,
independientemente de la ola de estudiosos que se muestran a favor
0 en contra de que ese hecho tenga relevancia en el pensamiento
heideggeriano o esté ya de por si inserto el nazismo en su filosofia,
porque supone un intento politico, con mayor o menor fortuna,
del propio Heidegger que, de algun modo, liga su pensamiento a
una praxis politica efectiva. De ahi la importancia de aludir a esa

" v. GonzaLez VARELA. N. Heidegger. Nazismo y politica del ser. Vilassar de Dalt
(Barcelona), Montesinos, 2017. p. 19.

2v. 1b.

3 v. KommvereLL. M. Briefe und Aufzeichnungen 1919-1949. Olten, Jens, 1967. p.
405.

26



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
adhesion, aun cuando sélo sea una resefa biografica del pensador
de Friburgo. Si bien nuestro propdsito ultimo no pretende aportar
mas datos a una polémica que parece no tener fin, sin embargo,
tenemos que mencionar el tema para establecer unas bases previas
gue nos proporcionen una especie de Grund, un suelo sobre el que
asentar nuestro intento para proponer la posibilidad de una politica de
minimos en el pensamiento de Martin Heidegger que, a su vez, sea
la base de la posibilidad de una auténtica izquierda heideggeriana.

Entonces, habra que senalar la primera impresion que recibimos
al hacer frente a su biografia: nos encontramos con un Heidegger
politico visto por los especialistas como un nazi. Hay intentos de
defender a ese Heidegger de los anos treinta del siglo pasado ante
tales acusaciones™, pero siempre desde la postura de un error de
interpretacion, por parte de Heidegger, de lo que era el nazismo,
error que supo rectificar y que por eso se apartd, no volviendo a tocar
el tema de la politica. Pero, sobre todo, o que nos encontrariamos,
si analizaramos el debate en torno a la participacion politica de
Heidegger, son voces que critican esta adhesion; son mas aquellos
que quieren poner a Heidegger en la picota al acusarlo de que en su
propia filosofia podemos encontrar unallamada al nacionalsocialismo
como el unico movimiento politico, la unica revolucién que persigue
una vuelta al redil del ser, de la que la Modernidad se ha desviado'®.

4 Por ejemplo, algunos intentos de defensa son los de Marcel Conche (Heidegger
par Gros temps. Paris, Cahiers de L’Egare, 2004), o Philippe Lacoue-Labarthe (La
fiction du politique. Paris, Bourgois, 1988).

'5 Los detractores mas relevantes del pensamiento heideggeriano por considerarlo
nazi son Victor Farias (Heidegger et le nazisme. Paris, Verdier, 1987) y Emmanuel
Faye (Heidegger, l'introduction du nazisme dans la philosophie. Paris, Livre de
Poche, 2007), pero més recientemente, con la publicacion de los Cuadernos
Negros (GA 94-95-96) la polémica ha vuelto a brotar y se ha ampliado, sobre
todo por la implicacion en la misma de Peter Trawny, editor de dichos volumenes
de la GA heideggeriana (Trawny, P. Heidegger und der Mythos der jiidischen
Weltverschwérung. Frankfurt am Main, Klostermann, 2015).

27



FERNANDO GILABERT BELLO

Nosotros tocaremos esta polémica brevemente, puesto que nuestro
cometido no es elaborar una cronica que afirme o desmienta la
participacion de Heidegger en el nazismo. Nuestro cometido es
filosofico y no historico, pero para hablar de Heidegger hemos de
aludir a su biografia y al hacerlo debemos exponer cierto panorama
de esta polémica, asi como las palabras del propio Heidegger a este
respecto’®.

1.1.1. La filosofia como camino. Una breve nota biografica.

Hablar de Martin Heidegger no es hablar s6lo de una de las mas
importantes figuras del pensamiento aleman del siglo XX, sino de la
historia universal de la filosofia. Nacido en 1889 en Mel¥kirch, a un
centenar de kildbmetros de Friburgo de Brisgovia -ciudad donde fallece
ochenta y siete afos después, en 1976- pasa la mayor parte de su
vida en esta zona boscosa y montafiosa del sudoeste de Alemania.
De familia catdlica, su vida estuvo vinculada desde muy joven a la
academia, y cuando decimos academia queremos hacer referencia
a la Universidad de Friburgo, donde estudio y luego ejercié como
docente practicamente toda su vida, salvo unos afios, a mediados
de la década de los anos veinte del siglo pasado, cuando impartio
sus lecciones en la Universidad de Marburgo.

La vida de Heidegger presenta dos hechos que se consideran
fundamentales a la hora de tratar su biografia. Por un lado,
tenemos el vinculo al nazismo y el silencio posterior al respecto
tras la Il Guerra Mundial, que como hemos sefialado anteriormente
ha dado tanto que hablar. Siendo una figura ya consagrada de la
filosofia y del pensamiento aleman y un profesor de prestigio en el

6 Nos referimos a los textos posteriores a la época del nazismo en los que
Heidegger se exculpa. A este respecto, véase GA 16.

28



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
mundo académico, acepto ser rector de la Universidad de Friburgo
durante el régimen del NSDAP, el Partido Nacional-Socialista de los
Trabajadores Alemanes, al que estuvo adherido hasta la ilegalizacién
de éste y la caida de Alemania en la Il Guerra Mundial'’. Esta
adscripcion, como ya hemos sefialado, y el hecho de que no se
arrepintiera publicamente de este vinculo, suele aparecer en todos
los textos en los que se alude a Heidegger, causando problemas
a la hora de diferenciar su vida de su pensamiento. Por otro lado,
el segundo hecho fundamental, que podemos destacar en esta
breve nota biografica, es la compra por parte de Elfriede, la esposa
de Heidegger, de un terreno en la Selva Negra, concrétamente en
Todtnauberg, en las proximidades de Friburgo, donde construye una
cabafa en la que redactaria practicamente la totalidad de su obra. Y
seflalamos obra, en singular, y no obras.

De muchos pensadores podriamos decir que sus trabajos vienen
a corroborar un mismo sistema, que todo lo que escribieron o
presentaron vinieron a constituir una obra, pero podemos también
decir que esos distintos trabajos son obras independientes,
tematicamente separadas, que constituyen un unico sistema, su
obra. Pero en Heidegger no. El mismo ha planteado su obra como
un camino, su trabajo filoséfico no es un sistema como tal, sino una
serie de etapas que hay que recorrer para desvelar la pregunta
fundamental a la que trata de responder su filosofia, a saber: la
pregunta por el ser. La novedad que aporta Sein und Zeit al panorama
filosofico de finales de los veinte es que auna la fenomenologia de
Husserl con el estudio del si mismo a través de la existencia, que
habia comenzado a despuntar con las ideas de Kierkegaard que
flotaban en el ambiente cultural europeo. Sein und Zeit, al igual que
toda la obra de Heidegger, tiene como guia la pregunta por el ser.

7 Aunque Heidegger dimitiese de su cargo de rector, siguié pagando las cuotas
del partido. cfr. WoLiN, R. Heidegger’s Children. Hannah Arendt, Karl Léwith, Hans
Jonas and Herbert Marcuse. Jersey City, Princenton University Press, 2001. p. 36.

29



FERNANDO GILABERT BELLO

Pero ¢ qué pasa cuando se pregunta por el ser? César Moreno lo
expone bien en su estudio sobre los fenomendlogos:

Todo fildsofo debiera por una vez en la vida dejarse retar
por la angustia que todo abismamiento por el ser provoca
(serque es finitud, tiempo, mortalidad), como una ocasién
que seria necio pasar por alto: la lucida conciencia de
existir, confrontados al drama humano'®.

El ser provoca angustia. Heidegger, frente a lo que decian los
antiguos, nos muestra que la ténica de la filosofia no es el asombro,
sino la angustia, no es ya la sorpresa, sino lo sobrecogedor. La
angustia del existir es la que ha originado el pensar. A partir de
Heidegger, esa angustia ha movilizado todo el pensamiento en el
siglo XX. En la modernidad no habia lugar para el angustiarse, lo
importante era la verdad de la ciencia y, teniendo a ésta como base,
habia que buscar un modelo que permitiese la aprehensién de la
realidad. Pero la respuesta que busca el hombre, el filésofo, tras la
catastrofe, no tiene nada que ver con el mundo objetual, sino consigo
mismo. El problema no esta en el mundo ajeno en el que vivo, sino en
aquél que habita un mundo del que no puede desprenderse, del que
no puede cambiar de casa porque ésta va consigo. Esta pregunta
por el ser sélo puede responderse a partir de la deconstruccion de
la metafisica tradicional, que ha condicionado esa pregunta y la ha
transformado en la busqueda de un ente llamado “ser” frente al ser
mismo'®. Asi, todo su pensamiento tiene como misién Ultima esa
pregunta, pregunta que sale desde sus primeras obras hasta el

8 Moreno MArauEz. C. Fenomenologia y filosofia existencial. Madrid, Sintesis,
2000. p. 17.

9 Existe la controversia acerca de si el pensamiento de Heidegger, a pesar de no
llevar a cabo un desarrollo de su filosofia en un sistema cerrado, es unitario o, por
el contrario, hay un primer y un segundo Heidegger. Esta controversia es propia
de investigadores de Heidegger y no alcanza al gran publico como la de si fue o
no nazi. Con respecto a este debate, es muy interesante la sintesis del mismo

30



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

final, en la nada desdefable cifra de ciento dos volumenes en la que

estan proyectados sus escritos completos. La pregunta por el ser es
la tematica basica de la misma.

De este modo, todo su pensar se entiende como un camino?, y
para poder alcanzar una respuesta a la pregunta por el ser, hay que
tomar ese camino, un camino que supone la tarea de la busqueda
del sentido del ser, pero también, a la vez, ir desbrozando lo que
la tradicion filoséfica de la metafisica ha ido afiadiendo de manera
erronea a esa cuestion del sentido del ser. La filosofia como camino,
que asi es como la entiende Heidegger para desvelar la pregunta por
el ser, resulta corroborada por €l mismo una y otra vez en el sentido
de que su trabajo fundamental, Sein und Zeit, es una introduccion
a lo que vendra después a lo largo de su recorrido filosofico. Y sin
embargo, Sein und Zeit quedo inconcluso. Solo fue escrita una
tercera parte de lo que Heidegger tenia proyectado?'. El porqué de
este hecho se debe a ese caracter de camino que toma su filosofia y
al final de Sein und Zeit este camino no tiene continuidad. Heidegger
considera, con posterioridad a la redaccion de esa obra, que el
abandono de la metafisica no ha sido posible en la misma, puesto
que también esta dentro del lenguaje de la metafisica tradicional al

que realiza Manuel Sacristan (SacrisTaN Luzon, M. Las ideas gnoseologicas de
Heidegger. Barcelona, Critica, 1995. pp. 146 y ss.).

20 | a idea de “camino” esta implicita en muchos aspectos del pensamiento de
Heidegger y en su obra hace alusiones a su pensar como “camino” (Weg en
aleman). Ademas de emplear el concepto “camino” o vincular a dicho concepto
muchas de sus obras (como por ejemplo Holzwege, Wegmarken o Unterwegs
zur Sprache), también su propia biografia intelectual, que realiza bajo su tutoria
Otto Poggeler, recoge el citado concepto de “camino” (POGGELER, O. Der Denkweg
Martin Heideggers. Pfullingen, Neske, 1983).

21 En el paragrafo 8 de SuZ, Heidegger expone su plan, en el que incluye una
segunda parte que nunca llegara a escribir. A este respecto puede verse el trabajo
de F.-W. von Herrman Heideggers “Grundprobleme der Phdnomenologie”. Zur
“Zweiten Hélfte” von “Sein und Zeit”. (Frankfurt am Main, Klostermann, 1991).

31



FERNANDO GILABERT BELLO

ser algo precursor?. A partir de ahi, se produce un giro (en aleman
Kehre) en su pensamiento, pero este giro no es una obra nueva, un
pensamiento distinto, sino un giro en el camino de su pensar, una
etapa mas de ese camino.

Se ha interpretado ese giro, la Kehre, como una cesura entre dos
periodos de Heidegger, una consideracion que no era muy del agrado
del pensador de Friburgo, quien creia absurda la interpretacion
de una primera y una segunda filosofia, alegando que todo su
pensamiento no era mas que un mismo camino®. De esos dos
momentos, el primero sefialaria la importancia radical de la analitica
existencial como un prolegdbmeno para replantear la pregunta por
el ser, pregunta sepultada por la tradicion metafisica a pesar de ser
su pregunta fundamental, mientras que el segundo desarrollaria la
historia del ser, que llevaria a la comprension de los vinculos entre el
modo en que la pregunta por el ser ha sido planteada en la tradicion
y la historia efectiva de Occidente. De este modo, el segundo
periodo se caracteriza por un estudio de la historia de la metafisica
como el proceso de un olvido de ser y una inevitable caida en el
nihilismo, mientras que Sein und Zeit, la obra fundamental del primer
periodo, aborda la pregunta por el ser a partir de un estudio sobre la
existencia.

Con esto tenemos un esbozo general de la vida de Heidegger.
Al tratarse de un pensador de envergadura se han publicado varias
biografias®* y numerosos estudios. Nosotros no vamos a hacer una
reconstruccion histérica de lo que supuso el vinculo de Heidegger
con el nazismo y en las circunstancias en las que se dio, puesto

22y. BH. s. 329, p. 271.

2 PoGGELER, O. op. cit. También es interesante la desmitificacion de esta idea de
dos “Heideggers” cronoldgicos que lleva a cabo Arturo Leyte (Heidegger. Madrid,
Alianza, 2005).

24 A este respecto ya hemos sefialado diversas biografias en las primeras notas
al pie.

32



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
que nuestro interés es desarrollar una politica de minimos a
partir de su pensamiento. Esto es, también nosotros, al igual que
Heidegger, vamos a intentar elaborar nuestra propia pregunta, por
lo que tomaremos la cuestidn del ser (y el estudio que de ella hace
Heidegger, asi como la terminologia empleada para ello) como la
herramienta base para nuestra tarea.

1.1.2. 3.125.894: La polémica con el nazismo

Sefialamos que uno de los hechos fundamentales de la biografia
heideggeriana es su adhesién al nazismo, un hecho incuestionable
hasta el punto de que poseemos su numero de afiliacién al partido:
el 3.125894%. La cuestidon que nos sale al paso es lo que llevd a
Heidegger a tomar esta decision, si veia en este movimiento algo
que reflejara su concepcion politica y si ésta tenia algo que ver con
su pensamiento. El hecho es que Heidegger se adhiere al nazismo
en 1933 y permanece en el partido hasta que es disuelto al fin de la
Il Guerra Mundial, en 1945. Posteriormente a esta fecha, Heidegger
se exculpa de su participacion en dos textos. El primero es Das
Rektorat 1933/1934. Tatsachen und Gedanken?®. Dicho texto fue
escrito para justificar su actuacion como rector de la Universidad
de Friburgo durante el nazismo y en él expone los hechos que le
llevaron a aceptar el cargo en 1933 y a presentar su dimisién un
afo después por la “divergencia insuperable entre la concepcion
nacionalsocialista de la Universidad y la ciencia, y la mia™ y “la
incompatibilidad de mi filosofia con la visién nacionalsocialista del

25 cfr. XoLocoTz, A. op. cit. p. 111.
%y, GA 16, ss. 372-394.

27”Dal ein uniberwindlicher Zwiespalt bestehe zwischen der nationalsozialistichen
Auffassung von Universitat und Wissenschaft und der meinigen”. Ib. s. 388 , p. 40.

33



FERNANDO GILABERT BELLO

mundo”?. El otro texto es una entrevista que concedié al periédico
Der Spiegel con la condicion de revisar el texto y que no se publicara
hasta su muerte?. En este segundo documento, Heidegger vuelve
a exponer lo dicho en Das Rektorat, a saber, que su pensamiento
nada tenia que ver con el nazismo. En estos dos textos se expone
esa version oficial de los hechos que da Heidegger. A partir de ellos
se toma su adscripcion como algo marginal que no empafa su papel
como una de las grandes figuras filosoficas del siglo XX. Pero en los
ultimos anos la cosa ha cambiado y han vuelto a surgir publicaciones
que pretenden reavivar una polémica que yacia dormida. El primero
que tras la muerte de Heidegger vuelve a poner sobre la palestra
el vinculo entre éste y el nacionalsocialismo es Victor Farias con
Heidegger et le nazisme*°. En dicho libro, la riqueza del pensamiento
de Heidegger pasa a un segundo plano, destacandose su nazismo,
que es lo que llama la atencidon de los medios generalistas y no
la fuerza del de Friburgo como pensador. Esto se debe a que el
nazismo resulta fascinante como objeto de estudio al haber quedado
reducido a un movimiento del horror, siendo despojado de todo
contenido politico en la actualidad (si bien dicho contenido politico
pudiera ser cuestionable)®'.

Tras el revuelo provocado por el libro de Farias es dificil aportar
algo novedoso a la cronica biografica de Heidegger de los anos
treinta del siglo pasado sin caer en la mera opinion. Farias publica
datos que vinculan al filésofo de Friburgo con el nazismo mas alla
de lo que cuenta el propio Heidegger acerca de su periodo en el
Rectorado, pero también elude datos intencionadamente que han

2“DerwohlaufderUnvereinbarkeitmeiner Philosophie mitder nationalsozialistichen
Weltanschauung beruhe”. Ib.

2v. GA 16. ss. 652-683.
%0 Farias. V. op. cit.

% cfr. RobriguEZ, R. op. cit. p. X (num. latina).

34



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
puesto de relieve otros autores como Xolocotzi*? o Conche?. Asi
surgen dos bandos respecto de la cuestion de si existe afinidad entre
el pensamiento de Heidegger y el nazismo. Entre “el bando de los
partidarios ciegos y el de sus oponentes (a veces igualmente ciegos)
existe una profunda fisura™4, y asi surgen heideggerianos como
Xolocotzi y Conche y antiheideggerianos como Farias o Faye®, que
sacan a la luz testimonios y opiniones sobre la supuesta participacion
0 no de Heidegger en la locura nazi, desviando la atencién del
entramado filosofico que alberga su pensamiento y centrandose
en la habladuria alrededor de un hecho histérico controvertido.
Actualmente estamos lejos de dar carpetazo definitivo a la cuestion
de si Heidegger fue o no nazi. Se ha debatido mucho en los treinta
ultimos afnos y la cantidad de opiniones que ha suscitado el vinculo
de Heidegger con el nazismo y, sobre todo, la reciente publicacién
de los Schwartze Hefte de Heidegger fomentan este debate.

Los Schwartze Hefte son una serie de cuadernos que recogen
las reflexiones de Heidegger durante los afios treinta, los afios de
la adscripcion al nazismo y en los que esta en posesion del cargo
de rector de la Universidad de Friburgo. Dichos cuadernos han sido
publicados en la Gesamtausgabe en los volumenes 94, 95 y 96,
en una edicion al cuidado de Peter Trawny. Su aparicion ha sido
polémica porque en ellos hay una serie de pasajes en los que
Heidegger critica abiertamente al judeocristianismo, al que considera
heredero del platonismo y germen de la decadencia de Occidente,
y que pueden interpretarse como vinculados a un pensamiento
nacionalsocialista y antisemita. Ejemplo de ello es cuando sefnala
que “el judio es carente de mundo™®, una afirmacién que no supone

32 y. XoLocoTtzl, A. op. cit.

33 v. ConcHE, M. op. cit.

3 MARTIN, B. “Filosofia y Poder”. En Archipiélago. N° 5. 1990. p. 64.
% v. Fave, E. op. cit.

% GA 95.s.9.

35



FERNANDO GILABERT BELLO

una posicion antisemita, sino la interpretacion de un modo de
existencia, pero que fuera del entramado de su pensamiento puede
generar controversia. El propio Trawny ha fomentado esta imagen
publicando un titulo propio® que incide en el presunto antisemitismo
de Heidegger y al que han sucedido multitud de textos que se suben
al carro de la critica a Heidegger de igual modo que sucedio con la
publicacion de la obra de Farias casi treinta afios antes.

El lector de Heidegger que quiera mantenerse al margen de la
polémica de su participacidn en el nacionalsocialismo, no dejara
de acordarse de otras criticas al judeocristianismo en la tradicion
occidental, como las que Marx38, Nietzsche®* o Freud*® llevan a cabo
en su obra. Heidegger toma el relevo en su critica a la civilizacién
moderna como heredera de ese judeocristianismo, sobre todo a
partir de Nietzsche, a quien estudia durante los afios en que se
escriben los citados Schwartze Hefte*'.

37 TRawNY, P. op. cit.

% Marx sefiala “La religion es el opio del pueblo (Sie ist das Opium des Volks)”
en Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (MEW1). (Berlin, Akademie fur
Gesellschaftswissenschaften beim Zentralkomitee der SED, 1980).

% Muchas son las obras en las que Nietzsche elabora su critica al judeocristianismo.
Tomemos, por ejemplo, la mas radical, que es la llevada a cabo en Der Antichrist,
Fluch auf das Christentum (Berlin, Holzinger, 2013).

40 Tomemos los textos de Freud en abierta guerra con la religion de Die Zukunft
einer lllusion (Frankfurt am Main, Fischer, 1974), Totem und Tabu (Frankfurt am
Main, Fischer, 2000), Das Ubenhagen in der Kultur (Frankfurt am Main, Fischer,
1997) o Der Mann Moses und die monotheistische Religion (Frankfurt am Main,
Fischer, 1999).

41 Los escritos correspondientes a Nietzsche (GA 6.1 y GA 6.2), el trabajo de
Heidegger sobre el pensador de Rocken que van de 1936 a 1946, asi como
las lecciones que imparte en Friburgo desde 1936 a 1945 tienen la lectura de
Nietzsche como fundamento de las mismas. Los Schwartze Hefte estan fechados
de 1931 a 1941.

36



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
Y aunque la critica de Heidegger a la tradicidon judeocristiana es
vista por algunos como un ejemplo de antisemitismo inserto en su
filosofia y, por consiguiente, de la estrecha relacién que hay entre
el nacionalsocialismo y el pensamiento del autor de Sein und Zeit*,
quisieramos sefalar que, para Heidegger, los judios no son la
base del problema. Matizamos: no son los judios como tales, sino
el judaismo, que junto con el platonismo establecen las bases de
lo moderno. Si los judios fueran un problema para Heidegger, no
habria acogido a tantos discipulos judios como Arendt, Lowith o
Jonas entre otros®.

Pero esta lejos de nuestro proposito declarar aqui a Heidegger
culpable o inocente de manera definitiva y categorica. Nuestro
trabajo es el de dar lugar a una reflexion sobre lo politico a partir del
pensamiento heideggeriano y de analizar lo que en su trabajo hay
en relacion con la politica y con la vida en comunidad. Los aspectos
biograficos de Heidegger han de pasar a un segundo plano y no
debemos entrar en una polémica que vincula su pensamiento con el
de Hitler y no con el de Nietzsche.

1.2. Los precedentes de una politica heideggeriana

Nuestro cometido es la elaboracién de una politica de minimos con
base en el pensamiento de Heidegger. Ha habido varios intentos de

42 Ejemplo de ello es el pronunciamiento de filésofos en la prensa generalista
como Luis Fernando Moreno Clarés (“Frustracion y antisemitismo. Los cuadernos
negros de Heidegger” en Letras Libres 160: El nuevo desorden mundial. Enero de
2015, o “Heidegger, el pensador desilusionado” en El Pais, Babelia. 26 de Octubre
de 2015) o Rosalia Sanchez (“La doble cara nazi y antijudia de Heidegger” en EI
Mundo, 11 de Marzo de 2014).

43 Sobre la relacién de Heidegger con sus discipulos judios y lo que hay en la
filosofia de éstos por influencia de Heidegger, véase WoLN, R. op. cit.

37



FERNANDO GILABERT BELLO

elaborar una teoria politica a partir de él, mas alla de los vinculos con
el nazismo. Estas teorias podrian agruparse en lo que podriamos
denominar una izquierda heideggeriana*, del mismo modo que
Marx y el resto de jovenes hegelianos buscaron una concepcion
politica asentada en la dialéctica de Hegel*5, originando la izquierda
hegeliana frente a la hipétesis, auspiciada por el propio Hegel*,
de la consumacion de la dialéctica y con ello de la historia en la
sociedad prusiana decimonodnica*’. Podriamos hablar también de
una derecha heideggeriana, que toma a Heidegger, tal vez, como
un referente de la consumacion de la metafisica, centrandose en los
aspectos de la superacion del subjetivismo y en diversos factores

4 E| término izquierda heideggeriana es empleado por Peter Sloterdijk en su
Kritik der zynischen Vernunft (Frankfurt am Main, Shurkamp, 1983). Pero hay
otros autores que toman a Heidegger como un referente a partir del cual elaborar
una critica de izquierdas como son el italiano Giovanni Vattimo o el francés
Jacques Derrida. A ellos y sus discipulos nos referimos cuando hablamos aqui de
pensadores de la izquierda heideggeriana.

4 cfr. FERRATER MoRA, J. op. cit. Vol. 2 Entrada “Hegelianismo”. p. 1585 y ss.

4 v, HeceL, G. W. F. Phdnomenologie des Geistes. Frankfurt am Main, Shurkamp,
1952; y Vorlesungen (ber die Philosophie der Weltgeschichte. Hamburgo, Meiner
1968.

47 Los jovenes hegelianos o hegelianos de izquierda eran un grupo de profesores
y estudiantes de la Universidad Von Humbold de Berlin que, en muchos casos,
fueron alumnos de Hegel. Los miembros de este grupo pensaban que la dialéctica
hegeliana no llegaba a un punto en que se consumase definitivamente, sino que
la historia futura aun deparaba muchos procesos dialécticos de la misma indole
que lo expuesto en el pensamiento hegeliano pero con la caracteristica de que
la “nueva” dialéctica partia de la critica y culminaba en la revolucion. Frente a
la derecha hegeliana, que pretendia adecuar el sistema hegeliano a la teologia
cristiana, los hegelianos de izquierda partian de la critica a la teologia y aspiraban
al cambio social. Entre ellos se destacaron Strauss, Feuerbach, Engels y, sobre
todo, Marx. A este respecto puede consultarse las obras de Sidney Hook From
Hegel to Marx (Michigan, University of Michigan Press, 1966) y la de Karl Léwith
Von Hegel zu Nietzsche (Hamburgo, Meiner, 1995).

38



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

fenomenolégicos*®, pero nuestro debate no es si cabe la posibilidad

de una izquierda o derecha heideggeriana del mismo modo que
tiene lugar en el hegelianismo.

Hablar de lo politico en Heidegger implica una serie de riesgos
y presupuestos. Estos ultimos tienen que ver, en nuestro caso,
con lo que tradicionalmente se ha asociado a las concepciones
politicas de izquierda, a saber, la defensa de la igualdad social y
la democratizacion del sistema por el que se rige la convivencia,
al igual que la critica al capitalismo que subyace a esta posicion
politica en la sociedad contemporanea®. Los riesgos que se corren
es la confusion o identificacion de nuestro trabajo con esos tedricos
de la izquierda heideggeriana. Pero nuestro cometido no persigue
lo mismo que esos tedricos. Reconocemos, sin lugar a dudas, su
meérito, pero no creemos que estén elaborando una ontologia de /o
politico de claro sesgo heideggeriano. Y, si bien hay una serie de
factores de los cuales disentimos, también es cierto que cumplen los
presupuestos que citabamos como necesarios para una concepcion
de izquierda: defensa de la igualdad y critica del capitalismo. Si nos
basamos en estos presupuestos, es legitimo denominarlos izquierda
heideggeriana, pero sin embargo, no llevan a cabo una ontologia de
lo politico en cuanto tal.

Mas bien, estos pensadores toman de Heidegger una serie de
ideas de las que parten para elaborar una critica a la cultura, una
kulturkritik, pero no se plantean /o politico en cuanto tal a partir de
él, sino que su concepcion politica viene dada por otros autores
“clasicos” de la izquierda politica, como Marx, Lenin o Althusser.

48 Como no es nuestro campo de estudio y los fildsofos que podrian considerarse
dentro de esta perspectiva de “derecha heideggeriana” no han despertado nuestro
interés filosofico, no nos atrevemos a considerar ni teorias ni intereses de estos
pensadores.

4 cfr. Boseio, N. Destra e sinistra. Ragioni e significati di una distinzione politica.
Roma, Donzelli, 2009.

39



FERNANDO GILABERT BELLO

Puede deberse, quizas, al prejuicio de la adhesion de Heidegger al
nazismo. Y aunque estos tedricos han tratado de sacar a Heidegger
de ese espectro filofascista, lo han hecho a partir de la grandeza de
una filosofia guiada por la pregunta por el ser y por la critica implicita
al mundo moderno, pero no partiendo de la posibilidad de que en
Heidegger se encuentre una base desde la que se pueda elaborar
una teoria de la convivencia y la posibilidad de una democracia
radical a partir de unos presupuestos ontologicos.

Es por eso, que es nuestra intencion apartarnos de ellos y
elaborar nuestro propio camino. Sin embargo, no podemos dejar
de reconocer la deuda con esos autores al proporcionarnos cierto
terreno asfaltado, sobre todo en relacién a las investigaciones criticas
sobre lo que Heidegger plantea acerca de la modernidad, que es el
referente primordial de estos autores y que nos parece ineludible
a la hora de afrontar nuestro trabajo. Basta senalar entonces las
corrientes y propaositos principales de esa izquierda heideggeriana
en funcién de lo que podamos extraer para nuestro cometido.

1.2.1. El circulo francés

Las primeras interpretaciones que pretenden hacer una politica
heideggeriana que vamos a analizar, corresponden a las de
pensadores franceses. Es posible que sea un atrevimiento sefalar
que Heidegger siempre tuvo en el pensamiento francés uninterlocutor
privilegiado por los multiples acuerdos y desacuerdos que tuvo con
la filosofia francesa®®. Los desacuerdos se deben, sobre todo, a que

% En muchos lugares se sefiala como interlocutor privilegiado a Jean Beaufret,
sobre todo por la imagen que éste vendio de si mismo (Dialogue avec Heidegger,
Paris, Minuit, 1985), pero esta imagen cal6 en toda la literatura francesa sobre
el tema, como, por ejemplo, en el trabajo de Alain Boutot (Heidegger. Paris,
Presses Universitaires de France, 1989). Nosotros queremos dar un paso mas,

40



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
la filosofia francesa, esta tefiida de cartesianismo y racionalidad®'.
Para Heidegger, la influencia de Descartes ha sido determinante en
la imposicidon del sentido del mundo en que nos encontramos, el
mundo moderno, no sélo en Francia, que lo tiene como paladin del
pensamiento moderno, sino también en Alemania, que ha logrado
superar a Francia al haber materializado el sueio del cartesianismo
de la subyugacion técnica de la Naturaleza y haber alcanzado la
época de la maquinacion (Maschenchaft)®?. Por todos es sabido
la lucha que mantiene Heidegger con Descartes. Ya en Sein und
Zeit, Heidegger confronta su teoria con la de Descartes porque el
racionalismo cartesiano se convierte en el maximo exponente de una
filosofia que olvida al ser®3. Sobre esto volveremos mas adelante.

Pero si a Heidegger la filosofia francesa le parece el punto algido
del malentendido en el que se ha convertido el pensar, a saber, el
abandono del ser y su suplantacion por lo ente como lo relevante
en filosofia, la recepcion francesa del pensamiento heideggeriano
ha provocado rechazo y entusiasmo a partes iguales, pero en
grandes cantidades, durante el siglo XX. De un lado tenemos a
una serie de pensadores que, cansados del cartesianismo, vieron
en el existencialismo una nueva oportunidad para que la filosofia
contemplase al hombre, al existente, como un ser finito y particular,
arrojado a la posibilidad. De otro lado tenemos que las criticas mas
enconadas hacia el nazismo de Heidegger también vienen dadas

y de ahi nuestro atrevimiento, al sefialar que todo el pensamiento francés es ese
interlocutor, por encima de la filosofia alemana, que no se atreve a considerar
a Heidegger por la verglienza que arrastra el nazismo. Francia, de hecho, es
donde tienen lugar los mas acalorados debates sobre la filosofia de Heidegger y
su relacion con el nazismo.

Sv. GA 13.s.19.
2 GA6.2.s. 21, p. 538.
$SuZ.s.89yss.p. 10y ss.

41



FERNANDO GILABERT BELLO

desde el pais galo®. Heidegger también responde con las dos
caras de la misma moneda y es pertinente el ejemplo de la relacién
ambigua con la obra de Sartre, posiblemente el filosofo francés
de mas renombre cuando Heidegger empieza a ser conocido en
Francia: si bien en un primer momento, cuando Sartre publica L’étre
et le néant>®, se muestra entusiasmado en la deriva francesa que
éste ha dado a su pensamiento®, mas adelante, y sobre todo a partir
de la publicacion en 1945 del ensayo sartriano L’existentialisme
est un humanisme®’, rechaza todo vinculo con el existencialismo
francés, acusandolo de derivar hacia un humanismo de claras raices
modernas. La Briefe liber den Humanismus®, uno de los textos
capitales de Heidegger, expresa este rechazo a la consideracién del
existencialismo como humanismo. Del mismo modo, los Schwartze
Hefte estan llenos de consideraciones contrarias al existencialismo
“francés”™®.

Pero no sélo en ese existencialismo francés acaba la influencia
de Heidegger entre los Pirineos y el Rhein. De ser asi, no habria
lugar para lo que hemos considerado la base de la “izquierda
heideggeriana”, porque ese humanismo sartreano continua la
senda de la modernidad, no habiendo un espacio propiamente
heideggeriano para la critica a esa cultura moderna. Por eso, si
bien la recepciéon francesa de la obra de Heidegger es densa y

% Para ambas visiones es interesante la lectura del texto de Janicaud sobre la
recepcion francesa del pensamiento de Heidegger (Heidegger en France. Paris,
Albin, 2001).

% SARTRE, J.-P. L’étre et le neant. Gallimard. Paris, 1976.

% Heidegger sefiala en el apéndice de su libro sobre Kant, que en la obra de
Sartre L’étre et le neant se ha entendido por vez primera vez Sein und Zeit (GA3.
s. 251. La edicion castellana que manejamos no recoge dicho apéndice).

5 SARTRE, J.-P. L’existentialisme est un humanisme. Paris, Nagel, 1970.
%8 cfr. BH. s. 328, p. 270.
% GA 94, GA 95, GA 96.

42



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
abundante, nuestro cometido de desarrollar una politica de minimos
a partir de él, restringe nuestro interés en la filosofia francesa hacia
aquellos pensadores que podriamos considerar dentro de la 6rbita
de la izquierda heideggeriana. Esa corriente es posterior al auge
existencialista sartriano, pero acusa su influencia.

Ahora bien, los tedricos de esa izquierda heideggeriana han
llevado a cabo, como sefialamos anteriormente, una kulturkritik mas
que una ontologia de /o politico, elaborando una teorizacion de /a
politica que no bebe tanto de Heidegger como de otros teoricos
clasicos de la izquierda, sobre todo Marx. Los intentos de exponer
una politica heideggeriana mas alla de la controversia sobre el
nazismo, siempre tratan de establecer un dialogo con el marxismo.
El propio Heidegger alude a la necesidad de un dialogo productivo
pendiente con Marx®, porque el de Mel3kirch, mas alla de entender
politicamente el comunismo como totalitarismo soviético®', reconoce
que Marx acierta al sefalar la alienacioén del ser humano provocada
por el destino del ser bajo la forma de la metafisica, lo cual es una
consideracion de indole esencial de la historia®®. Pero a pesar de
que este diadlogo nunca se establecid, ha habido intentos de aunar
el pensamiento de Heidegger y Marx. Gérard Granel fue el fundador
de esta hibridacion en 1969 con su obra Incipit Marx. L’ontologie
marxiste de 1844 et la question de la “coupure™3. Pero, a nuestro
juicio, este trabajo sigue la estela de los herederos oficiales del
heideggerianismo en Francia, haciéndo unicamente una lectura de
Marx con un vocabulario heideggeriano.

80 BH, s. 340. p. 279.
61 GA 69. s. 206.
62 cfr. BH. s. 340, p. 279.

8 GRrANEL, G. “Incipit Marx. L'ontologie marxiste de 1844 et la question de la
coupure”. En Ecrits logiques et politiques. Paris, Galilée, 1990.

43



FERNANDO GILABERT BELLO

Una de las figuras mas destacadas del pensamiento francés
del siglo XX y principios del XXI es Jacques Derrida. Derrida si
realiza una lectura original del pensamiento heideggeriano®. De
ahi que pueda ser considerado como el maximo exponente de esa
izquierda heideggeriana francesa. En torno a su figura se crea un
circulo de pensadores, discipulos en su mayoria, como Nancy®® o
Lacoue-Labarthe®, que toman de Heidegger la critica a la cultura
y la entroncan con otras teorizaciones que también critican al
Establishment platonico y judeocristiano del mundo occidental, como
la de los filésofos de la sospecha, pero también con las teorizaciones
de Hegel y Rousseau y el estructuralismo francés de Levi-Strauss,
Lacan y Foucault. Derrida, de alguna manera, ha llevado a extremas
consecuencias algunas de las actitudes del ultimo Heidegger al
acentuar el caracter no representativo del lenguaje, confrontandose
con el discurso racional®”. Sin embargo, a la hora de exponer una
politica, el recurso de Derrida es la superacion de la dialéctica, esto
es, la superacion de aquello que es la clave del marxismo clasico
de corte hegeliano, siendo la deconstruccion derridiana dentro del
entramado politico un replanteamiento de la dialéctica® y no el
sentido que anuncia Heidegger de la tarea de la destruccion de la
historia de la ontologia®®. Si bien en toda la obra de Derrida se nota la
influencia de Heidegger, los textos derridianos que propiamente se
centran en el pensador de Friburgo aluden a una tematica marginal

64 Las principales obras donde Derrida expone sus tesis sobre Heidegger son De
I'esprit. Heidegger et la question. (Paris, Galilee, 1987) y L’oreille de Heidegger
(incluido en Politiques de 'amitie, Paris, Galilee, 1994).

8 Nancy, J.-L. Le partage des voix. Paris, Galilee, 1982.
66 |_AcOUE-LABARTHE, P. op.cit.
57 FERRATER MoRA, J. op. cit. Vol. 1. Entrada “Derrida, Jacques”. p. 820.

%8 cfr. D’AcosTiN, F. Analitici e Continentali. Guida alla filosofia degli ultimi trent’anni.
Milan, Cortina, 1997. p. 459.

9 SuZ.s.20yss.p.40y ss.

44



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
y anecddtica en su obra, centrandose en lo periférico de lo politico, y
no en el centro de la cuestion de una ontologia politica.

Otro pensador, si bien nacido en Atenas pero que desarrolld
su pensamiento politico en Francia, que destaca la posibilidad de
la hibridacién entre Heidegger y Marx es Kostas Axelos’™. Si bien
tuvo contacto con Derrida y su circulo, al tratar a Heidegger no lo
hace desde una situacion periférica, sino que acude al centro de las
mismas cuestiones que acuciaron a Heidegger: el olvido del ser, la
técnica y la poética como elementos centrales para la busqueda de
un pensar que se corresponda con la experiencia practica del mundo,
mundo planetario pluridimensional que, precisamente, sale al paso
cuando plantea interrogantes. Pero su cuestionamiento sefala
explicitamente que Heidegger, aunque involucrado politicamente en
el nazismo, nunca tuvo un casillero politico propio que permitiese
llevar a cabo una critica productiva de sus peripecias politicas ni de
su pensamiento politico’!, no contemplando tampoco una ontologia
de /o politico a partir del pensamiento de Heidegger.

1.2.2. La escuela italiana

Durantelos ultimos treinta o cuarenta anos, se havenidodesarrollando
en ltalia una corriente de pensamiento que hereda mucho de

0 Podemos destacar del trabajo de Axelos, como pensador que auna el
pensamiento heideggeriano y el pensamiento marxista, su tesis doctoral sobre el
sentido de la técnica en Marx (Marx, penseur de la technique: De I'aliénation de
I’lhomme a la conquéte du monde. Paris, Encre Marine, 2015) o su trabajo sobre la
posibilidad de que este planteamiento unificador sea la base para una superacion
de la técnica, la realizacién mundana de la metafisica en tanto que elemento
alienante (Einfiihrung in ein kiinftiges Denken: Uber Marx Und Heidegger.
Tlbingen, Niemeyer, 1966).

" cfr. AxeLos, K. Vers la pensée planétaire. Paris, Minuit, 1964. p. 205.

45



FERNANDO GILABERT BELLO

Heidegger pero que, a la hora de desarrollar un pensamiento politico,
del mismo modo que sucede en Francia, no recurren al pequefio
mago de MeRkirch. Y, sin embargo, esta escuela italiana de corte
heideggeriano si esta orientada politicamente hacia la izquierda.
La izquierda heideggeriana italiana también parte de la critica a
la cultura moderna que hace Heidegger pero tampoco desarrolla
una ontologia de /o politico, sino que recurre a la superacion de
la modernidad a partir del relativismo filoséfico originado por el
mundo globalizado en el que vivimos’?, abriéndose la posibilidad a
la tolerancia, a la igualdad y a la destruccion del capitalismo, que es
considerado como un instrumento de poder propiamente moderno
y, por tanto, anticuado para esta nueva era post-moderna. Es una
pretension loable, pero, a nuestro juicio, la modernidad no se ha
superado, ni puede superarse por el caracter propio de ésta, y porque
el mundo globalizado, informatizado y multimedia en que vivimos,
mas que abrir posibilidades, busca precisamente cerrarlas. También
creemos al respecto de esta escuela italiana, que el pensamiento de
Heidegger, al igual que sucede con el circulo francés, es un mero
accesorio.

Reiteramos lo mismo que cuando haciamos referencia a la
recepcion francesa de Heidegger: que la recepciéon en ltalia de
Heidegger haya dado estudiosos de gran categoria, como Severino”
o Volpi™, y que los estudios que se han llevado a cabo sobre temas
como el nihilismo son sin duda de los mas importantes para explicar,
entender y desarrollar la problematica heideggeriana, no implica que
haya tenido lugar una ontologia de /o politico en ltalia. Esa serie de
estudios desarrollados en el pais transalpino nos ayudan en nuestra
labor de clarificar el pensamiento de Heidegger, pero la izquierda
heideggeriana italiana no desarrolla una ontologia de /o politico

2 cfr. VaTTIVMO, G. La fine della Modernita. Milan, Garzanti, 1999. p. 182, e.c. p. 152.
3 SEVERINO, E. Essenza del nichilismo. Milan, Adelphi, 1982.
" \oLrpi, F. Il nichilismo. Bari, Laterzza, 2004.

46



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

a partir de Heidegger, sino que toma la critica de Heidegger a la

cultura y la amplia al mundo contemporaneo globalizado, ligandola
a una filosofia politica ajena a Heidegger.

Esta escuela esta fuertemente influenciada por dos pensadores
muy ligados a Heidegger: Gadamer y Nietzsche. Dos pensadores
alemanes son la base de esta escuela italiana. Gadamer es el
primer gran discipulo de Heidegger y su pensamiento es ante todo
el desarrollo de la hermenéutica que Heidegger anunciaba en Sein
und Zeit como aquello que superaria la metafisica tradicional, errada
al haber olvidado el ser en favor de los entes, y que supondria la
posibilidad de identificar el ser como lenguaje’. La hermenéutica
gadameriana considera precisamente al lenguaje como el lugar
donde se hallan ser y hombre, los cuales estan reciprocamente
relacionados’. Ahora bien, a nuestro juicio, la hermenéutica
de Gadamer tiene un problema dentro del mismo horizonte de
comprension heideggeriano y es que, en el fondo, esa corriente es
una empresa filosofica tradicional puesto que pretende constituirse
como un meétodo universal, recogiendo el testigo de las teorias
filosoficas anteriores a Heidegger, precisamente las que éste
criticaba por tratar de imponer una metodologia mas propia de las
ciencias que de la filosofia’”. Pero Gadamer no lleva a cabo ninguna
consideracion sobre la politica en su pensar, pretendiendo la
elaboracién de una metodologia, que si bien recibe un fuerte impulso
a partir de las ensenanzas de Heidegger, parte del desarrollo de
una hermenéutica en la linea de Sein und Zeit, linea que Heidegger
abandonaria precisamente a partir de la lectura del segundo aleman
decisivo para esta escuela italiana. Con el estudio de Nietzsche,
Heidegger empieza ese giro de abandono de la hermenéutica y se
encamina hacia la historia del ser.

75 cfr. D’AcosTiNi, F. op. cit. p. 341
8 GADAMER, H.-G. Wahrheit und Methode. Tubinga, Mohr, 1975.
M7S.s.122yss., p. 143 y ss.

a7



FERNANDO GILABERT BELLO

Esta escuela italiana tiene como epicentro la ciudad de Turin, al
norte del pais. En ella residid Nietzsche muchos otofos al final de
su vida y fue en Turin donde, en la plaza Carlo Alberto, sufrié un
colapso mental y se arrojo sobre un caballo para protegerlo de la
ira de su cochero. En Turin fue donde redacté gran parte de su obra
tardia, donde ordend las notas de sus ultimos textos. Turin era la
ciudad donde Nietzsche dejo su impronta’®. A consecuencia de ello,
surgieron en la Universidad de Turin una serie de pensadores que
se interesaron por el pensamiento nietzscheano dando lugar a la
Escuela de Turin. La primera de las figuras de la Escuela turinesa
que inicia un vinculo con la hermenéutica gadameriana es Luigi
Pareyson, discipulo de Jaspers e introductor del existencialismo en
Italia’. La tesis central de Pareyson es que la verdad se encuentra
comprendida en una interpretacién y, por lo tanto, no es objetivable,
solo pudiendo accederse a ella desde el interior de una formulacion
personal®. Pero es un discipulo de Pareyson quien toma el relevo y
traslada la hermenéutica a una nueva concepcion: Gianni Vattimo.

Hablar de Gianni Vattimo es hablar del pensador italiano de
mas renombre del siglo XX. Vattimo es la figura en torno a la que
gira la izquierda heideggeriana italiana®'. Estudid en Turin con
Pareyson y en Heidelberg con Gadamer. Su principal contribucion

8 Al respecto del vinculo de Nietzsche con Turin puede leerse la biografia que
de él realiza Rudiger Safranski (Nietzsche. Biographie seines Denkens. Munich,
Hanser, 2000) y las peliculas Al di la del bene e del male (1977) de Liliana Cavani
y Dias de Nietzsche em Turim (2001) de Julio Bressane.

% A este respecto tenemos dos obras fundamentales de Pareyson: La filosofia
del’essistenzae Carlo Jaspers (Génova, Marietti, 1983) y Estudi sull’esistenzialismo
(Florencia, Sanzoni, 1950).

8 cfr. D’AcosTiNi, F. op. cit. p. 353.

8 Al respecto de Vattimo, muchas de sus obras tienen relaciéon directa con
Heidegger. Citamos algunas: Essere, storia e linguaggio in Heidegger (Génova,
Marietti, 1989), Introduzione a Heidegger (Bari, Laterza, 2008) o La fine della
Modernita (cit).

48



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
a la hermenéutica ha sido la reinterpretacion de la ontologia de
Heidegger y Gadamer a la luz del nihilismo de Nietzsche. Para
Vattimo, el desarrollo de la ontologia occidental se caracteriza por
un progresivo debilitamiento de la nocion de ser frente al que, en
lugar de buscar una reapropiacion de una nocion fuerte y pesada
del mismo, es necesario acoger esa debilidad y aprovecharse
del relativismo que evoca. Este hecho origina la superacion de la
metafisica tradicional, la metafisica moderna, y posibilita la irrupcion
en un nuevo paradigma filoséfico en el que ya estamos inmersos: la
post-modernidad. La izquierda heideggeriana italiana, con Vattimo a
la cabeza, toma esta post-modernidad como la época de un nihilismo
no destructivo, sino edificante, puesto que permite la transformacion
de la conciencia debido a que las estructuras estables del pasado,
ahora debilitadas, se muestran flexibles, pudiendo introducirse por
Sus resquicios una nueva ética no aferrada a una moral rigida que
fundamente ademas del bien, la violencia y la opresion. Esa nueva
etica ha de emerger del valor evangélico de la caridad, el ultimo
valor que emerge de la historia del ser y que sostiene el relativismo
nihilista®2.

Tenemos entonces que lo que Vattimo toma de Heidegger, para
su concepcidn politica, es su critica a la cultura, su critica a la
Modernidad. Pero tampoco desarrolla una ontologia de /o politico,
sino que establece una teoria politica a partir de la hermenéutica
gadameriana pasada por el filtro de ciertos valores del cristianismo,
si bien considera a ambos dentro de una indole progresista®. Nos
parece loable la apuesta de Vattimo pero no estamos de acuerdo
con todas sus interpretaciones del pensamiento heideggeriano.
Consideramos, precisamente a la contra, que nuestro mundo aun
conserva ciertas estructuras de la Modernidad, precisamente las

82 cfr. D’AcosTiNi, F. op. cit. p. 367.

8 cfr. VatTiMo, G y ZaBALA, S. Hermeneutic comunismo. From Heidegger to Marx.
Nueva York, Columbia University Press, 2011. p. 17.

49



FERNANDO GILABERT BELLO

mas ancladas en el poder, y si bien es cierto que estamos viviendo
en una época donde el organigrama moderno esta cambiando, no
creemos que se deba a una sustitucion de categorias, sino a una
evolucion del propio sistema moderno.

También Vattimo toma como referente a Marx y busca la
integracion de ambas filosofias, la heideggeriana y la marxista. Pero
la comparativa que hace Vattimo, mas que aunar ambas filosofias,
traza caminos paralelos entre la hermenéutica y el comunismo,
por lo que la posibilidad de nexos entre ambos se debe a que
siguen la misma direccion, a saber, que el resultado final de la
metafisica no es fruto de un progresar, porque no hay un camino
gue avance, sino que a él se llega porque su verdad y necesidad
son completamente histéricas®. Esto es, la linea de Marx y la linea
de Heidegger serian dos lineas distintas, pero el planteamiento
de Vattimo busca igualarlas pensando que se recorre un mismo
sendero. Piensa que Heidegger ha cumplido la premisa de Marx de
que el filésofo no ha de describir el mundo, sino transformalo®®, que
para Vattimo es igual a interpretarlo®, al sefialar que una politica
heideggeriana no persigue una nueva organizacion metafisica de
los entes, sino el pensamiento del ser®”. La unién del pensamiento
marxista y heideggeriano es la que puede propiciar la posibilidad
de un nihilismo edificante que promulgue una nueva ética para los
tiempos post-modernos. Pero en la posibilidad de una ética es algo
en lo que Heidegger no encajaria®®.

8 cfr. Ib. p. 167.

8 cfr. MArRx. K. “Thesen Uber Feuerbach”. En Marx-Engels Werke Band 3.
Hamburgo, Argument, 2016.

8 cfr. VatTiMO, G. y ZABALA, S. op. cit. p. 167.
8 cfr. Ib. p. 15-16.
8 v. BH. s. 353, p. 288.

50



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
Alrededor de Vattimo se ha desarrollado toda una escuela de
pensamiento heideggeriano, sibien acusa en demasiado la influencia
de las ideas en torno a la post-modernidad. La concepcion que
estos discipulos tienen de /a politica, sin embargo, mas que afrontar
el problema de /o politico desde Heidegger y el desarrollo de la
cuestion de una ontologia de /o politico, parten desde la concepcion
ya expuesta por Vattimo.

1.2.3. La herencia alemana

Alemania es la patria de Heidegger, por lo que pareciera que es alli
donde mas se podria haber desarrollado un pensamiento de lo politico
de indole heideggeriana, al igual que otra derivas de su filosofia. Sin
embargo, en Alemania pesa el tabu de su adhesion al nazismo. Pero
es alli donde encontramos los primeros intentos de una concepcion
politica heideggeriana, aunque, al igual que en el resto de Europa,
se pasa por el filtro de una adhesién a otros autores, especialmente
Marx. Asi podriamos decir que, respecto de Heidegger, Alemania es
un pais ambiguo que oscila entre la vergienza de su participacion en
el nazismoy el haber sido heredera de su pensamiento. Pero aunque
hablemos de herencia, hemos de sefialar que en Alemania no se ha
dado una suerte de escuela heideggeriana de tintes politicos, sino
que, mas bien, han surgido autores que, al hilo de Heidegger, han
tenido ciertos nexos con la politica, pero, a este respecto, se hallan
aislados, no creando una escuela comun, aunque, indudablemente,
se busquen los puntos de conexion a partir del nexo heideggeriano.

La primera autora cuyo planteamiento de la politica parte de
Heidegger es Hannah Arendt. De Arendt sabemos la complicada
relacion que tuvo con Heidegger, como amante y alumna judia, y
como la deriva de su pensamiento fue a la contra de Heidegger en
muchos aspectos, el mas destacado, considerar la vida no como ser-

51



FERNANDO GILABERT BELLO

para-la-muerte, sino a partir del nacimiento®. La cuestion politica en
Arendt tiene que ver con el sentido de la identidad personal, asi ella
misma empieza su andadura dentro del pensamiento politico a raiz
de la cuestion judia®®. Tenemos entonces que, para Arendt, partimos
del prejuicio de que la identidad humana, al igual que la politica, es
una idea singular, no contemplando la pluralidad que en ella se da.
El ser humano tiene la particularidad de que no puede ser entendido
de forma singular, sino siempre en plural y relacionados unos con
otros. La politica es el instrumento que posibilita la union de diversos
individuos en una totalidad que se denomina comunidad. Pero el
prejuicio del hombre como singularidad ha basado la politica en la
esencia del hombre individual y no en las relaciones entre hombres,
dando lugar a una aberracion en la que la pluralidad humana se
diluye en un individuo idealizado: la humanidad. La politica es fruto
de la accion de los hombres, se produce por la interrelacion de las
diversas acciones de los diferentes individuos de un grupo, tal y
como se daba en la antigua moAi¢ griega, donde los ciudadanos
podian intervenir en la vida publica plenamente, estando la accion
de cada uno incardinada en el todo de la comunidad. Esta relacion
entre el individuo y el todo se manifiesta en la ciudadania, en la
esfera publica. En el mundo moderno, esto se pierde en favor de
una supuesta proteccion de la privacidad. Pero esto es alienacion
del mundo y por ello se ha de recuperar la esfera publica. En el
trasfondo de la teoria politica de Arendt se situa una idealizacién
de la moAi¢, considerandola el prototipo de espacio publico para la
comunicacion entre ciudadanos®'. La propuesta de Arendt es vista
por algunos como un traslado a la izquierda de las teorias de derecha

8 v. ArenpT, H. Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophischen
Interpretation. Berlin, Philo, 2003.

% cfr. WoLN, R. op. cit. p. 68 y 75.

9 cfr. ARenoT, H. Was ist Politik? (Fragmente aus dem Nachla3 1950-1959).
Munich, Piper, 1993.

52



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
de Heidegger®, y a nuestro juicio es de una originalidad indudable
al tomar elementos no politicos del pensamiento heideggeriano para
tratar de establecer una teorizacion de la politica, pero, sin embargo,
no incide directamente en el pensamiento heideggeriano de la
materializacion de una ontologia de /o politico®.

El segundo discipulo judio de Heidegger que, junto con Arendt, ha
sidodestacadocomofilésofodelaizquierdaheideggerianafue Herbert
Marcuse. Marcuse estudié con Heidegger pero fue distanciandose
de su pensamiento, sobretodo por la simpatia que el de Melkirch
profesaba en un primer momento hacia el nacionalsocialismo®. Ello
hizo que Marcuse se aproximara a los pensadores del Institut fiir
Sozialforschung, que con los afios se conoceria como la Escuela
de Frankfurt, si bien en todo momento cargo su vision de la teoria
negativa frankfurtiana con los elementos del existencialismo
aprendidos de Heidegger. Sin embargo, en lo propiamente politico,
Marcuse no rescata una ontologia de /o politico a partir de Heidegger,
orientandose mas a la teoria de Marx desde Hegel, del mismo modo
que lo hacen Adorno, Horkheimer y el resto de miembros la escuela
de Frankfurt. Pero aunque Marcuse no rescate una ontologia de /o
politico de corte heideggeriano, sin embargo, la teoria politica de
Marcuse le debe mucho a Heidegger. Para Marcuse, la sociedad
industrial ha producido un estancamiento en la dinamica historica
que conduciria a la sociedad sin clases profetizada por Marx.

92 cfr. WoLN, R. op. cit. 113.

% Un buen resumen del pensamiento politico de Hannah Arendt podemos
encontrar en el capitulo dedicado a ella en la obra de Pablo Badillo Fundamentos
de filosofia politica (Madrid, Tecnos, 1998).

% A este respecto existen dos cartas en los que Marcuse pide a Heidegger que
se arrepienta de su adhesion al partido nazi. v. “Briefe an Heidegger” en Tiite
Stadtmagazin. Politik un Asthetik am Ende Industriegesellschaft. Zur Aktualitat
von Herbert Marcuse. N° especial. Tubinga, 1989, y también en “Heidegger and
Marcuse: a dialogue in letters” en Collected Papers of Herbert Marcuse. Vol. 1.
Technology, War and Fascism. Nueva York, Routledge, 1998.

53



FERNANDO GILABERT BELLO

Esa sociedad industrial y de consumo representaba un estado de
perfecto nihilismo®. Marcuse, aunque no lo sefale explicitamente,
traslada la critica radical de la caida en la cotidianeidad, en el das
Man heideggeriano, a la sociedad capitalista, incidiendo también en
otros temas como la tecnologia y la democracia. Ahora bien, como
hemos senalado, el vinculo con la Escuela de Frankfurt proporciona
un marcado contraste con el pensamiento de Heidegger, sobre
todo en el modo de actuar a la hora de lograr la emancipacion®.
Marcuse, al igual que Vattimo, cuando busca aunar a Heidegger y
Marx, presenta dos caminos paralelos en la misma direccién, pero
en uno y otro, la meta resultante es distinta, puesto que el marxismo
buscaria una emancipacion de caracter progresista y retomando
el espiritu ilustrado y Marcuse no ve nada de eso en Heidegger,
sino que lo ve como alguien que apoya Yy justifica el nazismo con su
silencio®, como quien voluntariamente da un paso atras en la historia
de la emancipacion. Toda la critica a la sociedad técnico-capitalista
que hay en Heidegger y que Marcuse recoge, no puede propiciar
un acercamiento a Marx sin violentarlo por la cuestion del nazismo
de Heidegger, rompiendo los posibles nexos de un pensamiento
marxista y un pensamiento heideggeriano.

La escuela de Frankfurt siempre se habia mostrado contraria a
los planteamientos de Heidegger, tanto en la primera ola (Adorno,
Horkheimer) como en la segunda (Habermas). Que Marcuse haya
sido un puente entre la primera y segunda generacion de pensadores
frakfurtianos, no es un indicio de que se haya revolucionado la idea
que en la ciudad del Meno tenian de Heidegger. Mas bien al contrario.

% cfr. MARcusg, H. One-dimensional man. Studies in ideology of advanced industrial
society. Boston, Beacon, 1991.

% cfr. WoLIN, R. op. cit. p. 250-251.
9 cfr. MaRrcusk, H. “Heidegger and Marcuse: a dialogue in letters”. cit.

54



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Tras la Il Guerra Mundial, Adorno, en Jargon der Eigentlichkeit®,
texto de 1964, quiere rastrear el fascismo que alberga la filosofia de
Heidegger como exponente de una mentalidad que predispone hacia
el totalitarismo, sobre todo en el empleo de una jerga aparentemente
inocente, pero que da la sensacion de albergar algo mas elevado.
Habermas, por su parte, también incide en que el pensamiento
de Heidegger es importante para la iluminacion de las premisas
ontoldgicas de la Modernidad, pero que ello es empafiado por su
talante reaccionario y por su adhesién al nazismo®.

La escuela de Frankfurt no tendria mas interés para nosotros si no
mediase por medio la figura de Peter Sloterdijk. Sloterdijk es uno de
los pensadores de mas renombre en este cambio de siglo y también
es, junto con el italiano Vattimo, el maximo exponente vivo de la
izquierda heideggeriana, con multiples textos en los que advierte
de la importancia del pensamiento de Heidegger para este mundo
del futuro'®. Formado en la 6rbita de los seguidores de la escuela
de Frankfurt, Sloterdijk se caracterizé por una oposicion a la teoria
critica™’, sobre todo a partir del debate con Habermas al respecto

% cfr. AborNo, T. W. Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie. Frankfurt
am Main, Shurkamp, 1971.

% cfr. HaBermas, J. “Mit Heidegger gegen Heidegger: zur Veroffenlichung von
Vorlesungen aus dem Jahre 1935”. En Frankfurter Allgemeine Zeitung. N° 170
(25 de Julio 1953). También en el prologo a la edicién alemana del libro de Farias
sobre Heidegger y el nazismo sefala esto (“Heidegger. Werk und Weltaschaaung”.
Prélogo a Farias, V. Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt am Main,
Fischer, 1989).

190 Son multiples los textos en los que Sloterdijk se centra en Heidegger. Algunos
de los mas importantes se recogen en Nich gerettet. Versuche nach Heidegger
(Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2001) pero también son importantes Zorn und
Zeit. Politisch-Psychologischer Versuch (Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2006) y
otros textos.

191 cfr. RauLET, G. La philosophie allemande depuis 1945. Colin, Paris, 2006. p.
297 y ss.

55



FERNANDO GILABERT BELLO

de un pretendido humanismo en filosofia'®?, el cual es negado por
Sloterdijk, quien pretende rehabilitar el pensamiento heideggeriano
dentro de una izquierda politica mas alla de las disfunciones propias
de la Modernidad y de la socializacion que lleva aparejada, lo cual
no es mas que el producto de la decepcion de una politica que ya
nada tiene que ver con el proletariado. Frente a eso, es necesario
de nuevo el planteamiento de una nueva izquierda de indole
heideggeriana'®. Es mas, Sloterdijk vincula el pensamiento de Marx
con el de Heidegger cuando afirma que ambos coinciden en que el
planteamiento existencial humano tiene que ser desarrollado en el
ambito de una hermenéutica postmetafisica de lo real'.

El Jultimo exponente que vamos a citar de los posibles
continuadores alemanes de un pensamiento de la politica de corte
heideggeriano es Reiner Schurmann, quien acudié a los cursos
de Heidegger en Friburgo a finales de los afios sesenta del siglo
pasado. Schirmann, a quien consideramos un pensador aleman,
aunque nacio en Holanda, hijo de alemanes, emigrado a Estados
Unidos y que redacto la totalidad de su obra en francés, ve en la obra
de Heidegger la posibilidad de una deconstruccion de la filosofia
occidental que posibilite una praxis a partir de la falta de una apye,
de un principio que rija lo humano en cuanto tal. A partir de esa falta

92 a polémica con Habermas fue a partir de la conferencia y posterior publicacion
de Sloterdijk Regeln fiir den Menschenpark. Ein Antwortschreiben zu Heideggers
Brief (ber den Humanismus (Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1999). Al mismo
respondié Habermas con Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu
einer liberalen Eugenik? (Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2001). Fue una polémica
como todas las que tienen por medio a Heidegger y el nazismo, una polémica
mediatica que mas alla de los dos textos pierde el interés filosofico académico y
se centra en lo que Heidegger denominé en Sein und Zeit, la Gerede.

193 103 cfr. SLoterDK, P. Kritik der zynischen Vernunft. Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1983. p. 323.

104 v. SLoTERDIK, P. Zur Welt kommen-Zur Sprache kommen. Frankfurter
Vorlesungen. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1988.

56



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
de principio, de esa an-arquia, se puede teorizar acerca del actuar
humano en nuestro mundo tecnologizado y globalizado™®.

1.2.4. Una nota breve sobre los americanos (del norte y del sur)
y el particularisimo caso espaiiol de Marzoa.

En los ultimos afos estamos viendo un renovado interés en una
teoria politica de corte heideggeriano en América, tanto en los
Estados Unidos como en Iberoamérica. No nos atrevemos a sefalar
nada del giro que esta tomando la cuestion, pero si tenemos que
poner el acento en una politica a partir de Heidegger, no dejaremos
de tener en cuenta los multiples textos que del otro lado del Atlantico
estan surgiendo sobre Heidegger y la politica, sobre todo en relacidon
al nazismo'®. Suponemos que es debido al interés que despierta
el nazismo en si mismo, un fenémeno histérico duro y anonadante,
inasimilable por la conciencia contemporanea'®”’. Esto es, se incide

95 v, ScHURMANN, R. Le principe d’anarchie. Heidegger et la question de I'agir.
Zurich, Diaphanes, 2013.

1% Podemos aqui incluir los estudios filosoficos y biograficos que de Heidegger
se estan realizando en los ultimos afos, sobre a todo a partir de la polémica que
originé el libro de Farias, en el (ya-no-tan) nuevo continente. El propio Farias
es uno de estos americanos, chileno para mas sefias, pero también podemos
destacar los trabajos de Angel Xolocotzi (op. cit), Richard Polt (The Emergency
of Being: On Heidegger’s ‘Contributions to Philosophy’. lthaca, Cornell University
Press, 2006), Alexander S. Duff (Heidegger and politics. Cambridge, Cambridge
University Press, 2015), Richard Wolin (The politics of Being, Nueva York,
Columbia University Press, 2016) o los primeros trabajos (y su particular vision)
de Enrique Dussel (Hipotesis para el estudio de Latinoamérica en la historia
universal. Investigacion del “mundo” donde se constituyen y evolucionan las
“Weltanschauungen”. Resistencia, Universidad Nacional de Nordeste, 1966),
asi como infinidad de articulos sobre Heidegger y su relacion con la politica y el
nazismo.

97 RopriGUEZ, R. op. cit. p. X (num. latina).

57



FERNANDO GILABERT BELLO

mas en lo escabroso de la adhesién al nazismo de Heidegger que en
su filosofia. Sin embargo, también tenemos noticias del viraje hacia
la izquierda de una concepcidn politica heideggeriana, suponemos
que vinculados a los movimientos sociales que estan llevandose
a cabo en el continente americano'®. Quizas surjan puntos de
conexion en un futuro con nuestra teoria anarcoexistencialista. Aun
es pronto para decidirlo, pero, como siempre, vamos tarde.

Por otro lado, es resefable en nuestro pais el acercamiento entre
Heidegger y Marx que ha llevado a cabo Felipe Martinez Marzoa.
Mientras autores como Vattimo y Marcuse pretende un acercamiento
de Heidegger a Marx, Marzoa pretende precisamente lo contrario,
acercar el marxismo al pensamiento de Heidegger'®. Marzoa se
aleja en sus trabajos sobre Heidegger de los textos heideggerianos a
fin de utilizar la terminologia empleada por Heidegger como una caja
de herramientas filosofica para el desarrollo de una hermenéutica
propia sobre el pensamiento griego y la filosofia moderna. Cuando
Marzoa analiza textos de la izquierda politica clasica, como E/ Capital
de Marx™9, lo hace desde un planteamiento heideggeriano, esto es,

%8 Consideramos que el liboro mas resefable a este respecto es el de Ward
Blanton, Clayton Crockett, Jeffrey W. Robbins y Noélle Vahanian An Insurrectionist
Manifesto. (Nueva York, Columbia University Press, 2016) que contiene cuatro
“evangelios” insurreccionales basados en el modelo filoséfico de la cuaternidad
heideggeriana: tierra y cielo, dioses y mortales.

199 A nuestro juicio, Marzoa es el pensador mas original a la hora de unificar criterios
marxistas y heideggerianos, sobre todo a la hora de exponerlos, no buscando una
mera aclaracion del pensamiento de uno y otro sino la pretension de lograr un
desarrollo de ambas concepciones de la filosofia. Como obra resefiable sobre el
planteamiento de Heidegger puede verse uno de sus breves trabajos en los que
busca determinar la cuestién central de la obra del de MeRkirch, Heidegger y su
tiempo (Madrid, Akal, 1995).

"0 MARTINEZ MARZOA, F. La filosofia de “El Capital” de Marx. Madrid, Taurus, 1983.

58



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
considera la filosofia marxiana desde una ontologia a la que remiten
el resto de areas del pensamiento™".

Lo que, segun Marzoa, Heidegger pretende es iniciar un dialogo
con la historia de la filosofia en su conjunto a fin de operar una
destruccion de la historia de la metafisica, que Marzoa identificara
con el capitalismo. Ese didlogo no puede hacerse entre la corriente
marxista y la existencial, sino que tiene que hacerse en el conjunto
total de la historia del pensamiento. Porque fruto de esta historia es
el sentirse fuera de casa y el ser convertido en mercancia, lo cual
nos sumerge en una desazon que puede patologizarse o devenir
revolucionaria. Esa alienacion a la que estamos sometidos y que se
identificaen elpensamientode Marx, estamuy cercadel desarraigodel
que habla Heidegger. La lectura en clave heideggeriana que Marzoa
hace de Marx, establece unos nexos interesantes para elaborar
un ontologia politica heideggeriana, pero, desgraciadamente, tras
escribir Marzoa su trabajo sobre E/ Capital, no retomé la cuestion.
Y si bien, nosotros no vamos a continuar por la senda de Marzoa,
si deberiamos de tener en cuenta ese camino por él ya desbrozado
a la hora de esclarecer la ontologia de /o politico que alberga el
planteamiento de Heidegger.

™ cfr. Royo HERNANDEZ, S. “El marxismo heideggeriano de Felipe Martinez Marzoa
y la Filosofia de “El Capital”’. Sociologia histérica, n°8. 150 afios del libro | de El
Capital. Murcia, Universidad de Murcia, 2018.

59






2. Heidegger y /o politico

Si el cometido del primer capitulo era el de exponer de forma
resumida las implicaciones de Heidegger con la politica, sobre
todo a partir de las interpretaciones que de su obra se ha hecho,
ahora tenemos que ver si hay en Heidegger mismo un pensamiento
acerca de /o politico. Para ello, plantearemos en primer lugar, si hay
algo que permita hablar de un pensamiento politico propiamente
heideggeriano, con visos a dilucidar una ontologia de /o politico.
Seguidamente, expondremos nuestra particular hipotesis de la
renuncia de Heidegger a /a politica, y cobmo su decepcion del nazismo
tiene que ver con la posibilidad de una contemplacion de /o politico,
en tanto que lo dado pre-ontolégicamente y que ha de ser sacado a
la luz de manera ontologica, mientras que el totalitarismo hitleriano
se convertia en un exponente mas de la onticidad politica, de claro
sesgo platonico. Es por ello que incidiremos en la diferencia entre
lo politico y /a politica como la diferencia habida entre lo ontolégico
y lo déntico. A partir de esta clarificacién, desarrollaremos lo que a
nuestro juicio constituye la posibilidad de una ontologia de /o politico
en Heidegger a partir de lo expuesto en su filosofia.

61



FERNANDO GILABERT BELLO

2.1. Heidegger como pensador de /o politico

Tras haber expuesto los precedentes de la llamada izquierda
heideggeriana y la pretension de una politica a partir de Heidegger,
sobre todo a partir del acercamiento a las tesis marxianas, nuestro
cometido continua abordando la posibilidad de que haya en el
pensamiento del profesor de Friburgo un contenido politico explicito
0, si por el contrario, nada de esto hay en su trabajo. Que hay
una serie de hechos que lo vinculan a la politica, es evidente: ahi
esta su adhesiéon al nazismo. Pero es mas confuso determinar si
en él hay una formulacién de /o politico y, de haberla, si ésta tiene
realmente que ver con la ideologia de Hitler o si, mas bien, tiene
que ver con la formulaciéon de una fundamentacion de /o politico
de corte ontologico. Nuestro punto de partida es la preocupacion
de Heidegger acerca de la convivencia del ser humano, lo que
consideramos una de sus preocupaciones centrales y que, al
haberse vinculado de algun modo a una supuesta teorizacion del
nazismo, ha pasado a un segundo plano para los investigadores en
Filosofia (y no en Historia'?). Esta preocupacién por la convivencia
refleja, mas que una teorizacidon acerca de una determinada praxis
politica, un planteamiento de /o politico en base a una ontologia, a
un qué-es esa convivencia. Esto es, no hay una dilucidacion acerca
de /a politica, entendida ésta como un instrumento de gobierno y
administracién social, sino un desarrollo a partir de la existencia
propia dada en la comunidad. Nuestra reivindicacion del Heidegger
politico nos conduce a desarrollar una ontologia de /o politico y éste
es el paso fundamental que damos al respecto de la Kulturkritik
desarrollada por los tedricos de la izquierda heideggeriana. Del
mismo modo que con Hegel hizo Marx, debemos de hacer un giro,

"2 Para Bernd Martin, los fildsofos se muestran reticentes a reconocer el pasado
nazi de Heidegger. Por ello se ha encomendado el trabajo de investigar el vinculo
que Heidegger tuvo con la politica a los historiadores (cfr. MarTIN, B. op. cit. p. 64).

62



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
una Kehre si se quiere emplear uno de los términos capitales del
camino del pensar de Heidegger'®, un giro a la izquierda... ¢Por
qué a la izquierda? La orientacion que tome el giro es importante,
porque, como hemos visto, por lo general, hablar de Heidegger en
términos politicos se ha vinculado a su adhesion al nazismo y a su
labor en el Rectorado de la Universidad de Friburgo.

La adhesién de Heidegger al nacionalsocialismo ni es una mera
anécdota, ni tampoco significa que en su pensamiento estuviera la
barbarie descontrolada. Los vinculos entre su filosofia y el nazismo
se deben a que este ultimo era considerado por Heidegger como
una expresion de una revolucion en marcha vinculada al ocaso de
la metafisica, a la época de la crisis de la modernidad. La revolucion
nacionalsocialista implicaba la destruccién de uno de los pilares
fundamentales en los que se asentaba la modernidad: el Estado.
Frente a ello, podemos defender que Heidegger reclamaria una
vuelta a la moAig, vuelta con la que se abria la posibilidad a un
segundo inicio.

Politica etimologicamente viene de moAig, del mismo modo que
l6gica viene de Adyo¢''*. En ambos casos, en el transcurrir de la
historia se ha pervertido su significado''®. Momentaneamente, lo que
debemos tener en cuenta es que la moAi¢ no es el Estado. El Estado
es un elemento de la secularizacion de la teologia en politica, un
instrumento donde la ciudadania se disuelve en la inautenticidad
relativa al das Man. La moAig implica lo historico. Lo histdrico, en
Heidegger es Geschichte y no Historie''®. Consideramos importante
esta distincidn porque si aludimos a la moAi¢c como histérica en el

"3 cfr. GA 11. ss. 115-124.

"4 Parece que asi comenzé la disertacion inaugural del curso de 1934, donde
todos esperaban que Heidegger comenzara una proclama nacionalsocialista. v.
SAFrRANSKI, R, op. cit. s. 328, p. 330.

M v. EM.s.24yss,p.30yss.;s.62.p.59yss.;s. 126 y ss. p. 112y ss.
Moy, SuZ. s. 375, p. 389.

63



FERNANDO GILABERT BELLO

sentido de Historie se alude a la historiografia, a la ciencia de la
historia, relacionando la idea de mAAic con la Grecia clasica en su
contenido historiografico, esto es, estariamos hablando de Pericles
y Temistocles, lo que no tiene nada que ver con la politica veinticinco
siglos después. Si, en cambio, sefialamos con Heidegger que la moAi¢
es historica en el sentido de Geschichte, la supeditamos al caracter
de destino, de historia acontecida, algo que si es intrinseco a una
comunidad, a un pueblo, que, en el caso de Heidegger, es el pueblo
aleman. Lo politico tiene que ver con la historicidad, por lo que se
justifica la cercania de Heidegger al NSDAP, al ser considerado éste
como la posibilidad histérica de llevar a cabo un nuevo inicio'’. Al
adherirse al nazismo, Heidegger se adscribe a lo que ya anunciaba
en Sein und Zeit. una ruptura con la historia pasada (Historie) en
tanto que mundo que ya no es mas''®, pero que, sin embargo, al ser
constitutivo de la existencia™®, es historico (Geschichte). De ahi la
necesidad de “repetir’, de volver a comenzar, de re-iniciar la historia,
en tanto que repeticion de lo posible, no como restauracion de la
tradicion ontica, sino como su revocacion definida como destino
co-existencial, colectivo, que posibilita la apertura ontoldgica, la
apertura al ser'?,

Es grande la tentacion de considerar esta adhesiéon como un bajar
la guardia por parte de Heidegger, como un desfallecer'?', como un
error, incluso uno que es intrinseco a su pensamiento al sefalar que
el error también forma parte de la verdad'??, siendo dentro de su

"7 cfr. LAcoue-LABARTHE, P. op. cit. p. 31.
"8y, SuZ. s. 380, p. 394.

"y, Ib.s. 381, p. 395.

120 cfr. Ib. s. 386, p. 399.

121 cfr. Lacoue-LABARTHE, P. op. cit. p. 35.
22 cfr. GA9.s. 198, p. 168.

64



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
filosofia excusable al representar lo tragico del pensamiento'?. Pero
es que el nazismo se consideraba una posibilidad y Heidegger no se
equivocaba en la verdad de esa posibilidad. Si se percaté de haberse
equivocado con la realidad del nazismo, pero no con su verdad
intrinseca'®*, se equivocé con Hitler pero no con la grandeza interna
del nacionalsocialismo'?®. Ese es uno de los motivos fundamentales
de la renuncia al cargo de Rector.

Siguiendo esto, podriamos sefialar que la posibilidad de una
ontologia de /o politico esta mas alla de la época del Rectorado.
Se ha considerado como texto politico fundamental de Heidegger
el discurso de 1933'%, una pequefia obra maestra en cuanto
a la formulacion y la composicion'?. Encontramos también
consideraciones politicas en otros textos anteriores y posteriores a
su entusiasmo con el nazismo, sobre todo en aquellos que tienen
como eje central la critica a la rexvn. Esta ha sido la linea por la
que se ha orientado la Kulturkritik de la izquierda heideggeriana: el
concepto de trabajo heredado de los revolucionarios volkisch, como
Junger'?®, que Heidegger emplea en los afios treinta, se sustituye
por el concepto de obra, dotandolo a su vez de cierto contenido
estético’® y situandolo en algo asi como el “nacionalesteticismo”'*.
Sin embargo, queremos sefalar que Heidegger, aunque retirado del
nazismo en 1934, sigue, en cierto modo, vinculado a su verdad, a

123 cfr. TRAWNY, P. Irrnisfuge. Heideggers An-Archie. Berlin, Matthes & Seitz, 2014.
p. 63.

124 cfr. Lacoue-LABARTHE, P. op. cit. p. 36.
25y, EM. s. 208, p. 179.
126 GA 16. ss. 107-117.

127 ofr. LowitH, K. Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein Bericht.
Stuttgart, Metzler, 1986.

28 v, JUNGER, E. Der Arbeiter. Herrschaf und Gestalt. Stuttgart, Klett-Cotta, 2007.
129y, LACOUE-LABARTHE, P. op. cit. p. 68.
%0 v, Ib. p. 69.

65



FERNANDO GILABERT BELLO

su grandeza en tanto que revolucion que permite el segundo inicio,
una verdad grande que los nazis no entendieron al dejarse arrastrar
por el mundo moderno y tecnificado y convertirse en su culmen.
Para nosotros, del mismo modo que en los precedentes de una
izquierda heideggeriana, la verdad que Heidegger encontré en el
nacionalsocialismo tiene que ver precisamente con el trabajo, con la
tierra y con la tradicidn, con aquello que hacia frente a lo moderno.
El contenido politico de la obra de Heidegger es también aquel que
somete la modernidad a revision, esgrimiendo la tradicion, la tierra y
el trabajo o la obra, siendo éste trabajo u obra algo realizado bajo los
auspicios del artista o el artesano, es decir, lejos de tener el caracter
industrial del mundo de la Ge-Stell.

No creemos que haya épocas en el pensamiento de Heidegger
con mayor o menor contenido politico. Creemos que hay una
preocupacion politica con posterioridad a la Kehre que puede ser
aprovechado para el desarrollo de una ontologia de /o politico, del
mismo modo que la hay en el pensamiento que desemboca en la
adhesion al nazismo, solo que aquella tiene un tono distinto al habido
en Sein und Zeity su desarrollo hasta ese giro. Ese giro relacionara,
de algun modo, /o politico con el poetizar, si se quiere, con el arte, con
el hacer-arte (trabajo y obra). El ejemplo es la poesia de Holderlin:
Alemania no tendra salvacion si los alemanes no se ponen a la
escucha de Holderlin'', esto es, Alemania, como nacion, no tendra
ninguna posibilidad para entrar en la Historia como pueblo. Cuando
alude a Holderlin alude a la poesia, al arte, lo que implica ese cambio
en la interpretacién que Heidegger hace de /o politico. El arte toma
las riendas porque es lenguaje, algo que permite la comunicacion en
la comunidad, que, en el caso de Heidegger, es el pueblo aleman.
El poeta, el artista, crea el mito y con ello crea el lenguaje’?. El mito
siempre tiene que ver con el comenzar, con el re-inicio de la historia,

31 cfr. GA 4. s.43. p. 51.

132 cfr. Lacoue-LABARTHE, P. op. cit. p. 72.

66



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
sobre todo al advenir la época del nihilismo, porque el mito crea
mundo y dota de sentido al sinsentido en el tiempo de indigencia, al
tornarse bisagra entre los viejos dioses que han huido y los nuevos
que aun estan por venir'®3, esos nuevos dioses son anunciados por
el poeta que profetiza al formular con palabras el mito del inicio.
Ese mito es necesario como fundamento de lo politico porque el
mito es un fendmeno ficticio, no responde a hechos reales, pero,
sin embargo, es necesario para ofrecer a la comunidad un destino
a raiz de su origen. Es posible que en Heidegger, el destino no sea
posible sin una base mistica del tipo del mito del olvido del ser'*. Y
ese destino es a lo que se dirige /o politico.

El presunto abandono de /a politica en 1934, es porque ésta se
entiende como un instrumento de gobierno, conclusién a la que
Heidegger llega desengafiado del nazismo, pero aquello que es /o
politico sigue siendo una de las cuestiones centrales de su filosofia.
Pero la revolucién en marcha que en los ainos veinte impregnaba el
espiritu aleman y que entusiasmoé a Heidegger habia fracasado en el
nazismo. Ello indicaba que la comunidad aun no estaba preparada
para el advenimiento anunciado por el poeta de un segundo inicio.
Tras el abandono del Rectorado, Heidegger adopta el tono profético
del mismo modo que los poetas, advirtiendo del peligro del mundo
moderno, del mundo de la Ge-Stell que impide que la voz de los
poetas se escuche al enterrarla cada vez mas en la tecnociencia
moderna.

93y, GA 4. s. 4. p. 52.

3 Hay mucho escrito sobre la relacion de la filosofia de Heidegger y los mitos,
o sobre la base mistica de su pensamiento y su relacién con la mistica cristiana
medieval. Al respecto del vinculo de su pensamiento con lo mitico v. LeyTg, A. “El
mito Heidegger”. Argumenta Philosophica 2017, vol. 2.

67



FERNANDO GILABERT BELLO

2.1.1. El abandono de /a politica por parte de Heidegger. Una
hipotesis

Hacemos un breve excurso hermenéutico a fin de dilucidar las
claves que llevaron a Heidegger a apartarse del nacionalsocialismo.
Heidegger se percatd de que el nazismo no iba a culminar en un re-
inicio, sino que mas bien el totalitarismo se convertiria en el cénit de
la modernidad.

Que Heidegger se metiera en politica indica que, de algun modo,
quiso participar en la revolucion que estaba en marcha en los afos
veinte en la Alemania de entreguerras. El papel que quiso tomar era
claro: ser el guia del guia'™®. Ese era el papel predestinado para el
filésofo y para la Universidad, lo cual nos lleva de nuevo a la méAg,
pero esta vez, de manera historica, al hilo del inicio del racionalismo
en la Antigua Grecia. Platon y Aristételes, los pensadores mas
importantes de aquellos tiempos, no soélo hicieron una filosofia
politica, también trataron de llevarla a la practica, al asesorar Platon
al tirano Dionisio™® y Aristoteles al ser preceptor de Alejandro
Magno™’. En muchos lugares se ha sefialado la cuestiéon de que la
ambicién politica de Heidegger era alcanzar la altura filoséfica de
Platéon asesorando a un gobernante'®. En este caso el lider politico
elegido seria Hitler, el Fiihrer que habria de llevar a Alemania a
retomar su grandeza, vindicando, incluso, un paso mas en la misma.
Ser guia del guia implicaba la experiencia practica de Platon en
politica... pero no la tedrica. La filosofia politica del Platén tedrico,
expuesta en Republica, describe una ciudad-estado ideal donde los

35 v, RobriGUEZ. R. op. cit. p. XXVILI.

136 cfr. GuTHriE, W. K. C. A history of greek philosophy. Cambridge, Cambridge
University Press, 1975. Vol. 4. p. 36.

87 Pseubo CALISTENES. Historia Alexandri Magni. Berlin, Weidmann, 1977.
138 cfr. OTT, H. op. cit, p. 277. 0 RobricuEz, R. op. cit.

68



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
hombres mas sabios, los fildsofos, estan al frente del gobierno.
Pero el Platon practico no cumplié su predicado, sino que su papel
como filésofo fue desviado hacia el mero asesoramiento. Porque
Siracusa, la colonia gobernada por Dionisio, buscaba reflejar la
ciudad-estado ideal de Platon, pero no gobernada por un filésofo
sino por un politico. Creemos, mas bien, que Heidegger se apoyo6
en el ejemplo aristotélico mas que en en el platonico: la politica de
Aristoteles es mas bien en una descripcion de las diferentes formas
de gobierno que rigen la convivencia de los hombres. Heidegger
queria ser el tutor del Fihrer del mismo modo que Aristoteles lo fue
del nyeuov mas notable de la antigiedad. El modelo de Heidegger
es Aristoteles y es un lugar comun, dentro de las investigaciones
heideggerianas, la relacion que hay entre la filosofia de uno y otro™°.
Sin embargo, creemos que cuando recurre a la obra de Platén como
sustento de referencia es precisamente el punto en que se produce
el cisma con el nacionalsocialismo.

Heidegger no abandona /o politico. Al dimitir del Rectorado
abandona el vinculo con el nacionalsocialismo “oficial”, pero sigue
creyendo en la grandeza de este movimiento''. Ya hemos sefialado
que /o politico en Heidegger tras abandonar el Rectorado tiene el
caracter de la voz profética del advenir. Pero el motivo de porqué
abandona /a politica (que no /o politico) es difuso, aunque los indicios
apuntan a contemplar el nazismo como el culmen del olvido del ser.
En algunos casos, incluso se apela a que la dimision rectoral fue por
motivos éticos, al levantarse el nazismo contra algunos de sus propios

39 v, PLATON. Republica. 473d.

40 Existe una gran cantidad de trabajos a este respecto, exponerlos seria
demasiado. Destacamos el trabajo de Franco Volpi Heidegger e Aristotele (Roma,
Laterza, 2010) ya que creemos que presenta la influencia del griego sobre el
de Friburgo de un modo mas conciso y desenmarana las claves del porqué la
filosofia heideggeriana es deudora de la aristotélica.

1 EM. s. 208, p. 179.

69



FERNANDO GILABERT BELLO

jerarcas por cuestionar la direccion que el partido iba tomando'™2. La
version que el propio Heidegger nos cuenta es que se decepciona
con el nazismo y de ahi que abandone /a politica'. Por nuestra
parte, creemos que la decepcidon es mas profunda: No es Hitler, es
Platén quien le decepciona politicamente, esto es, el abandono de /a
politica tiene unas raices mucho mas filosoéficas que las presentadas
por los historiadores, tiene mas que ver con el pensar intrinseco del
camino que recorre la filosofia de Heidegger que con la sociedad
y el tiempo que le tocé vivir. Se ha sefialado muchas veces que se
adhirié al nacionalsocialismo porque su filosofia lo empujaba a ello,
porque habia en ella un remanente politico que posibilitaba ligar su
pensamiento con el totalitarismo™4. Pero nuestra hipétesis es que
ese remanente politico que le empujaba a adherirse a la revolucion,
no estaba en Aristoteles, sino en Platon.

Elhéroe dejuventud de HeideggeresAristoteles, no Platon. Eljoven
Heidegger, un seminarista orientado familiarmente hacia la curia,
entra en contacto con la filosofia de Aristoteles a partir de la estima
que de él tienen los tedlogos en la Konradihaus de Constanza'®.
Esa inclinacion a la teologia que Heidegger tiene en esos primeros
afios de formacion, es la que abre la puerta a Aristoteles, ya que
el estagirita era considerado como la maxima autoridad filosofica
por la escolastica, la corriente teoldgica y filosofica dominante en
la Edad Media, el ingrediente filoséfico mas importante de aquella

42 cfr. O7T, H. op. cit. p. 277.
43 GA 16. s. 388, p. 40.

44 Muchos ejemplos de textos sobre cémo la filosofia de Heidegger conduce al
nazismo podemos encontrar entre los antiheideggerianos antes citados: Farias,
Faye, Gonzalez Varela... En muchos casos estos trabajos se aprovechan del
contenido sensacionalista que implica el horror nazi. Pero también hay trabajos
mas serios que muestran el espiritu revolucionario que hay en el pensamiento de
Heidegger y de ahi su entusiasmo por la posibilidad del cambio que suponia el
movimiento nacionalsocialista, como los también citados de Xolocotzi o Rodriguez.

45 cfr. SAFRANSKI, R, op. cit. s. 25, p. 35.

70



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
época'®. Al finalizar el seminario es, sin duda, el momento en que la
interpretacion que Heidegger hace de Aristételes tomala direccidon de
la fenomenologia, al recibir de manos de Conrad Grober, uno de sus
maestros en el seminario, el libro de Brentano Von der mannigfachen
Bedeutung des Seienden nach Aristoteles'. A través de Brentano
llegd Heidegger a la fenomenologia de Husserl'™, buscando
compatibilizar el pensamiento aristotélico con la fenomenologia
durante toda la década de los afios veinte. Prueba de ello son los
cursos que sobre Aristoteles imparte en 192149y 19220 asi como
el conocido informe sobre sus lecciones que redacto, a instancias de
Paul Natorp, a fin de optar a una plaza académica en la Universidad
de Marburgo™’. La interpretaciéon que Heidegger hace de Aristoteles
es en clave ontologica, sobre todo de los tratados aristotélicos que
la tradicién metafisica ha abordado desde otras perspectivas, como
la Fisica'? o la Etica a Nicémaco'. Defendemos la importancia de
esta perspectiva de trabajo al respecto de Aristoteles en el joven
Heidegger, en camino ya de una destruccion de la historia de la
ontologia tradicional, que abra la posibilidad a una nueva ontologia
fenomenoldgica que propicie la comprension del ser. Esta postura
la mantendra incluso después de la redaccion de Sein und Zeit, a lo
largo de todo su camino en el pensar. Respecto de la Fisicala cuestion

146 v. FERRATER MoRa, J. op. cit. Vol I, Entrada “Escolastica”. p. 1060.

47 BRENTANO, F. Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles.
Friburgo de Brisgovia, Herder, 1862.

148 cfr. SAFRANSKI, R, op. cit. s. 41, p. 51.
49 GA 61.
%0 GA 62.

1 Phdnomenologische Interpretationen zu Aristoteles (Anzeige der
hermeneutischen Situation. En GA 62. ss. 343-411.

%2 ARISTOTELES. Physica. Oxford, Clarendon Press, 1930.
153 ARISTOTELES. Etica Nicomachea. Oxford, Clarendon Press, 1979.

71



FERNANDO GILABERT BELLO

parece clara: con la palabra @uaoic, los griegos expresaban el ser'®.
Pero ese sentido se ha perdido en la historia de la filosofia, por lo
que la labor de Heidegger es la de sefialarlo, porque el no tenerlo
en cuenta implica que la relacién con el mundo, en el que estamos y
que forma parte de lo que nosotros mismos somos, es de extrafieza
y exotismo. ;Cédmo recuperar el sentido del ser que poseian los
primeros griegos, los que para aludir a ese ser nombraban a la uoic?
La propuesta de Heidegger al respecto implica a la praxis y es ahi
donde entra en juego la ética aristotélica. El caracter de la ética es
una praxis respecto del ser, que no solo esta en los tratados éticos
de Aristételes, sino en toda su obra, siendo incluso la propia Fisica
un ejemplo por albergar la pretension de “decir el ser”. Sin embargo,
la ambicion de Heidegger es elaborar de nuevo esa praxis. La praxis
aristotélica ha de ser recuperada y limpiada de los errores que la
tradicion le ha impuesto, siendo los mas chocantes los errores de
traduccion al latin'®. Pero ello no basta para recuperar el ser, porque
éste yace oculto en la contemporaneidad bajo el peso de la historia
de la filosofia, de la historia de la metafisica.

Todo el camino hacia Sein und Zeit lo hace Heidegger de la mano
de Aristételes. En estos anos de formacion no lo considera aun como
pervertido por la herencia platonica, como si lo hara afos despues,
cuando se cruce en su interpretacion de los griegos la lectura de
Nietzsche'®. Y si bien, también tiene lecturas de Platdn anteriores
a la publicacion de Sein und Zeit'?", éstas no tienen el impacto que
tuvo el encuentro con los textos aristotélicos. De esos anos de
formacion con Aristoteles, recibe la praxis que supondra la analitica
existenciaria de 1927, ya que creemos que el contenido primordial

%4 cfr. EM s. 17, p. 23.

185 cfr. Ib.

1%6 cfr. GA 6.

7 Por ejemplo, el curso del semestre invernal de 1924-1925 (GA 19).

72



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
de Sein und Zeit es una praxis ética que se ocupa de la mismidad de
la existencia, del mismo modo que la ética aristotélica™®.

Tenemos entonces que la analitica existenciaria expuesta en
Sein und Zeit es una ética y esta ética establece un primer momento
dentro de la praxis filosofica. Pero esta praxis no es solo la ética,
sino que en Aristételes deriva en un segundo momento, la politica.
La politica es el siguiente paso que Heidegger debiera dar en su
camino del pensar siguiendo al estagirita, pero en Sein und Zeit no
se contempla ese paso filoso6ficamente. Sin embargo, en los afos
treinta querra dedicarse a ello. En el pensamiento aristotélico, al final
de la Etica a Nicémaco, de la ética se deduce la politica'®. Podriamos
hacer un paralelismo con el proyecto heideggeriano, puesto que
también, casi al finalizar la parte escrita de Sein und Zeit, se abre la
posibilidad de una teoria de la comunidad en el paragrafo 74'%. Pero
luego no recurrira a Aristoteles. Su actitud respecto de la politica
aristotélica, al igual que en el resto de su filosofia, es ambigua. En el
planteamiento heideggeriano de la pregunta por el ser, Aristoteles es
quien sostiene y mantiene la cuestién en torno al ser, pero también
le dié un giro nefasto: pregunté primero por el ser, pero también

%8 De modo aclaratorio, nos vemos en la necesidad de exponer nuestra vision de
la ética mas alla del perverso sentido que la moral le ha impuesto en la tradicion.
Entendemos la ética a partir del caracter que le otorga Aristételes, el cual la basa
en la mismidad, y que es la que Heidegger toma como praxis. La mismidad parte
de un andlisis del si mismo desde “ya-en-el-mundo”. Nada tiene que ver con los
otros ni con el bien comun, salvo que esos otros me afectan al estar también
en el mundo. De este modo, Sein und Zeit no es una metafisica, siguiendo a la
Etica de Aristoteles, puesto que no pregunta por el “qué”, sino por el “como”. Esta
concepcion de la ética no es Unicamente aristotélica y, por ende, de Heidegger,
sino que también la encontramos en otros pensadores como, por ejemplo, Kant,
quien habla de una moral, que identificamos con la ética, dentro del si mismo (v.
Kritik der praktischen Vernunft. Hamburgo, Meiner, 1990. p. A 289).

59 cfr. ARISTOTELES. Etica Nichomachea. 1181 b.
160 SuZ.s. 382y ss., p. 396 y ss.

73



FERNANDO GILABERT BELLO

contesto a la pregunta, designando que el ser era la sustancia vy,
con ello, prefiguré e inaugurd la larga errancia de la metafisica
que alcanza todavia a Husserl. Los conceptos y esquemas del
pensamiento politico aristotélico son extrafios al dominio que debe
estudiar, dandose una doble transferencia métodica de lo técnico en
lo fisico y de lo fisico en lo politico™®".

Las “politicas” de Platon y Aristoteles son un descripcion de las
formas de gobierno y de la convivencia pero siempre tratandose
desde la méAig, no puede reflejarse desde el Estado y las sociedades
modernas y Heidegger es consciente de esto'®2. Aristételes no
presenta una solucion real al problema de la convivencia, si bien es
cierto que entre las diversas formas gubernamentales que describe
tiene preferencias. Pero esas preferencias no tienen un fundamento
que las haga erigirse como las formas ideales de gobierno de la
comunidad, no hay espacio para las utopias en la politica aristotélica.
La praxis de Heidegger si persigue una nueva forma gubernamental,
una nueva forma politica propia de un nuevo inicio.

La elaboracion de Sein und Zeit se situa histéricamente en la época
de la Republica de Weimar, la cual no satisfacia a nadie en Alemania,
al ser considerada una imposicion por parte de los vencedores
tras | Guerra Mundial en el Tratado de Versalles (el armisticio
por el que se puso fin a la Gran Guerra), asi como la exigencia
de que Alemania y sus aliados aceptaran toda la responsabilidad
de la guerra, se desarmaran y pagaran indemnizaciones al bando
vencedor'®, Sin embargo, fue ésta una época bastante fructifera
en lo cultural, puesto que el horror vivido en la guerra originé una
reflexion sobre el ser humano y su papel en el mundo, coincidiendo

161 cfr. ScHURMANN, R. Op. cit. pp. 118-119.
62 cfr. GA 34. s. 18, p. 27.

183 cfr. FuLBrook, M. A history of Germany 1918-2008. Londres, John Willey &
Sons, 2009.

74



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
con la zozobra de la razon moderna. En esos afos, se impone en
el pensamiento, el arte y la cultura un discurso metafisico-poético
sobre el caos'™* y, en ese tono, surgen en Alemania una serie de
obras caracterizadas por la teoria de que a partir del caos, puede
surgir un renacer desde la misma decadencia en la que se ve
sumergida el pueblo aleman. Unos cuantos ejemplos de ello son E/
espiritu de la utopia de Ernst Bloch'®®, La decadencia de Occidente
de Oswald Spengler'®®, el Comentario a la Carta a los Romanos de
Karl Barth'®’, e incluso podemos incluir como uno de estos libros
a Mi Lucha de Adolf Hitler'®®, Estos libros ademas son un punto de
inflexion en la lengua alemana: usan un lenguaje violento, repleto de
neologismos. Sein und Zeit pertenece a esta constelacion literaria.
Si bien la originalidad del pensamiento de Heidegger es indudable,
no puede entenderse separado de su contexto histérico’®,

Estos tedricos del “renacer” presentaron un especial énfasis
en la vuelta al clasicismo de la antigua Grecia. Politicamente, se
tom¢ la figura de Platon como estadista frente a la disolucién del
Estado por parte de partidos politicos y sindicatos, sobre todo a
partir de la idea de una aristocracia espiritual que debe gobernar
a la nacion pedagogicamente, esto es, formando ciudadanos y no
dominandolos'. Heidegger también participaba de ese Zeitgeist.
Su fascinacion por el mundo griego y su consideracion, igual que
la de Hegel, de que Alemania era la heredera del espiritu heleno,

64 v, STEINER, G. Heidegger. Chicago, University of Chicago Press, 1987. p. 10.
'8 BLocH. E. Geist der Utopie. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1985.

66 SpeNGLER. O. Der Untergang des Abendlandes. Munich, DTV, 1993.

67 BARTH. K. Der Rémerbrief |. Zurich, Theologischer, 2010.

88 HiTLER. A. Mein Kampf. Munich, Institut fiir Zeitgeschichte, 2016.

169 cfr. STEINER, G. op. cit. p. 10.

"0y, Rossl, L. A. “La pdlis como instauracion de la politica”. En Studia Heideggeriana
VI: ;Hay una medida sobre la tierra? 2017. pp. 149.

75



FERNANDO GILABERT BELLO

lo hace mirar hacia Atenas'”'. El ideal, la utopia, era el retorno, el
resurgir y algunas voces enunciaban que la esperanza era volver
a Platén'2. Heidegger, creemos, no fue ajeno a esta pretension.
También parece querer volver a Platon: tal vez en la Politeia de
Platon, en La Republica, pudiese hallar las claves para establecer
una praxis politica a partir de la materializacion de una utopia. Al fin
y al cabo, todos los didlogos de Platon se refieren mas o menos a la
cuestion politica™3.

En multiples ocasiones se ha senalado, siguiendo el planteamiento
antes expuesto, que Heidegger queria ser para Hitler lo mismo que
Platén lo fue con el tirano Dionisio'4. Nosotros pensamos, mas bien,
como ya hemos dicho, que la pretensién de Heidegger era ser, como
Aristoteles fue con Alejandro Magno, el tutor del gran hombre de
Estado. Pero, como hemos sefalado, Aristoteles es mero descriptor,
no aporta soluciones a la politica, y de ahi el recurso a Platon. Platon
es, junto con Aristoteles, el mas grande filésofo de la Antigiedad
segun la tradicion occidental, siendo todo el pensamiento de

T v, TRAWNY, P. Heidegger und der Mythos. cit. p. 31.

72 cfr. JAEGeR, W. W. Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. Berlin,
De Gruyter, 1973.

73 S1rRAUSS, L & CropsEy, J. History of Political Philosophy. Chicago, University of
Chicago Press, 1987. p. 43.

74 A este respecto puede contemplarse, por ejemplo, la ya citada biografia de
Heidegger escrita por Hugo Ott, en la que se alude al fracaso del Rectorado como
un “regreso de Siracusa” (v. OTT, H. op. cit. p. 277) o la introduccién que Ramon
Rodriguez hace a la edicién castellana de Escritos sobre la Universidad cuyo titulo
(Heidegger y el nacionalsocialismo. ¢Un viaje a Siracusa?) también alude al viaje
a los dominios de Dionisio (v. Robricuez, R. op. cit). El historiador Berndt Martin,
por su parte, sefiala que Heidegger se creia elegido para este papel porque se
veia a si mismo como “maximo filésofo en vida”. Las pretensiones de liderazgo de
Heidegger “tenian como propésito guiar al Fihrer, domesticar en cierta manera el
movimiento naconalsocialista cientifica y filos6ficamente”. Heidegger lo que hizo
fue reivindicar la figura del filésofo como tedrico detras de la politica (cfr. MARTIN,
B. op. cit. p. 65).

76



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Occidente heredero del platonismo en su combinacion-fusion con
el judeocristianismo, siendo incluso toda la filosofia occidental una
nota a pie de pagina de Platén'®. Ahora bien, la tradicion filoséfica
ha derivado en considerar que los dialogos son en su mayoria textos
politicos'’®. Precisamente, lo que Heidegger quiere deconstruir, esto
es, toda la tradicion filosdfica, proviene de Platén, la modernidad es
platonica y ya Heidegger lo sabe cuando pretende dar el salto a la
investigacion de la politica, cuando pasa del estudio del si-mismo al
del nosotros mismos'”’. Sin embargo, aun piensa que lo que ha hecho
la tradicion es malentender a Platon, que la base de la problematica
platdnica es la problematica del ser'’8, pero no se habia percatado
de que precisamente con eso comenzaba la filosofia y, con ella, se
originaba la modernidad, se originaba el tiempo de la razon'®.

Pero al principio de su participacion politica, Heidegger es
decididamente platonico. Cuando lee a Platén, no se siente
apremiado por /a politica, pero espera un cambio historico que quiza
traiga una nueva comprension del ser'®. Sibien en otros textos, como

75 v. WHiTEHEAD. A. N. Process and reality. Nueva York, Harper and Row, 1957. p.
63.

76 StrRAUSS, L. The city and man. Chicago, McNally, 1964. p. 87.

77 cfr. AbRIAN Escupero, J. “Heidegger y los Cuadernos Negros. El resurgimiento
de la controversia nacionalsocialista” [en linea]. Differenz, Revista Internacional de
Estudios Heideggerianos y sus derivas contemporaneas. n° 0. http://institucional.
us.es/differenz/uploads/differenz/numero-0/adrian1.pdf [Consulta: 29 de agosto
de 2016]. ISSN: 2386-4877. p. 122.

78 SuZ.s. 2, p. 23.

7% Es un lugar comun en los planteamientos de Heidegger con posterioridad a
1934, senalar que el origen de la filosofia es precisamente cuando se empieza a
plantear la cuestion del ser y, con ello, nace la filosofia. Lo originario era anterior
a ese aparecer de la razon (y la filosofia) y es a la biusqueda de ese pensar
originario a lo que debe apuntar el pensamiento. v. p. e. EMy WP.

180 cfr. SAFRANSKY, R. op. cit. s. 266, p. 269.

77



FERNANDO GILABERT BELLO

las lecciones del semestre invernal de 1931-1932'%!, ya Heidegger
denota la posibilidad del advenimiento de un gran instante en la
historia, como una vuelta a los comienzos griegos y la posibilidad
de materializar en esa vuelta una utopia politica de indole platénica.
Prueba de este platonismo es el discurso Die Selbstbehauptung der
deutschen Universitét'®?, sefalado como punto algido de su conexién
con el nazismo, debido al tono revolucionario de sus palabras y al
ambiente que en la Universidad se respiraba, haciéndolo parecer,
mas que un evento académico, un acto del NSDAP, hasta el punto
que los preparativos del discurso tenian el esplendor de una fiesta
nacional'®. Pero la sensacién de estupor tras el discurso fue
generalizada porque llevaba “la marca de la habitual filosofia y el
lenguaje de Heidegger”'®, porque es Platén y no Hitler quien habla
en este discurso. La idea “politica” del discurso es bastante sencilla
una vez depurada la criptologia del Iéxico que Heidegger emplea en
el mismo: el rector es el guia espiritual de la Universidad, pero éste,
a su vez, ha de ser dirigido por ese mismo espiritu. La Universidad,
ademas, ha de ser la guia de los dirigentes, quienes han de ser
formados en la Universidad, para asi guiar al pueblo'®. El verdadero
guia es el espiritu de la Universidad, caracterizado por su cercania
con el saber, por su amor al saber (@iAciv-cogia). El filésofo es quien
lleva consigo el verdadero espiritu del saber y, por tanto, ha de ser
el guia de la Universidad, del mismo modo que en la Republica de
Platon, el fildsofo ha de ser el guia de la A", Que la Universidad
se dedique a la ciencia no es impedimento para que afronte también
la politica, ya que la ciencia, tal y como la entiende Heidegger, no

81 cfr. GA 34.

82 En GA 16, ss. 107-117.

183 cfr. SAFRANSKY, R. op. cit. s. 285. p. 287.
184 OTT, H. op. cit. p. 176.

85 GA 16.s. 107, p. 7.

186 cfr. PLATON. Republica. V. 473d.

78



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
es un mero positivismo, sino que su cometido es la busqueda de lo
originario del colectivo al que pertenece, y sélo atendiendo a esto
que es originario, puede llegarse a comprender la mision politica
del pueblo aleman'™. El guia, entonces, debe ser especialista en
esa ciencia originaria, siendo la Universidad donde deben formarse
los guias. De ahi que pensemos que la inclinacion de Heidegger
se escore mas hacia Aristoteles que hacia Platon: el guia debe ser
el preceptor, porque de lo que se esta hablando, en el fondo, es
de educacion, de formacién. Pero, del mismo modo que Platon,
Heidegger quiere poner a la filosofia en un lugar preeminente,
establecerla como guia del espiritu del pueblo. No es su intencidn
Unicamente insertar la filosofia en la vida comunitaria, como la de
algun que otro “ilustrado”, sino que ha de llevar la voz cantante al ser
la garante del saber y del espiritu aleman.

El modelo politico de Heidegger es, al igual que el platonico,
claramente vertical. Encontramos en la cuspide a los fildsofos, como
gobernantes, los verdaderos guias. El resto de la piramide politica
también es una version de las castas platonicas. Cuando Heidegger
habla en el discurso del Rectorado de los tres servicios, a saber,
el servicio del trabajo, el de las armas y el del saber', coinciden
con los tres tipos de hombres que hay en la Republica utdpica de
Platén: los productores, los guerreros y los gobernantes'®. Pero la
apelacion constante que Platéon hace a un mundo extramundano
no puede casar con un pensador de lo factico como es Heidegger,
unido a que los textos aristotélicos le proporcionaban material para
esa facticidad.

El breve escarceo de Heidegger con el platonismo acaba
bruscamente al percatarse de que el nazismo era acorde a ese

7y, GA 16. s. 108, p. 8-9.
18 cfr. Ib. s. 113, p. 14.
189 cfr. PLATON. Republica. 1.

79



FERNANDO GILABERT BELLO

platonismo, y que ambos formaban parte de una misma linea de
error. La ruptura con Platén pudo venir de la relectura que hizo de
Nietzsche en los ultimos meses del Rectorado. No esta de mas
recordar que Nietzsche consideraba su filosofia como inversion
del platonismo' ya que éste habia alejado a la filosofia del mundo
verdadero'. Si el nazismo estaba en camino de alejarse del mundo
en aras de una idealidad, presentaba las mismas carencias que el
resto de sistemas que habian aparecido bajo la hegemonia de la
metafisica. Esto es, Heidegger se percata de que todo Occidente, y
los totalitarismos como su sistema ultimo no es ninguna excepcion,
esta tenido de platonismo, que se hizo fuerte con la aparicidén de la
razon en la Atenas socratica y con el auge del judeocristianismo,
que convirtio a ese platonismo en la teologia que mas tarde se
secularizara en la tesis politica de la monarquia, con lo cual el hilo
no queda suelto, sino que vuelve a engarzarse en la historia de la
razon, en la historia de la metafisica.

Heidegger no encuentra un referente griego para llevar a cabo una
praxis politica. Aristdteles no le sirve porque es mera descripcion y
Platén es el origen de lo que cuestiona. A partir de este desenganio,
desarrolla una critica mordaz al platonismo en los afios siguientes
al abandono del Rectorado, como en el curso de 1935 Einfiihrung
in die Metaphysik (“Platén es una caida del pensar desde su inicio
tragico”)'? o en Platons Lehre von der Wahrheit'®®. Esta decepcion
politica forjada en el desengafio de Platdén y la visién de que el
nazismo también participaba de la metafisica, le hizo abandonar

190 cfr. NieTzscHe, F. Nachgelassemme Fragmente. Berlin, De Gruyter, 1980. p.
199.

91 cfr. NietzscHe, F. Gotzen-Ddmmerung oder Wie man mit dem Hammer
philosophirt. Berlin, De Gruyter, 1980. p. 80-81.

92 cfr. “Platén ist die Vollendung des Anfangs”. EM s. 191, p. 165 (La traduccién
castellana sefala “Platon es la consumacion del origen”).

v, GA 9. ss. 203-238, pp. 173-198.

80



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

toda argumentacién politica “publica”. Que desarrollara una politica

“oculta” tras dimitir del Rectorado no es algo que esté expuesto de

manera consensuada. Al no haber desarrollado una ontologia de /o
politico, sera nuestra labor hacerlo.

2.2. La politica y /o politico

Desde el principio, hemos tenido cuidado en mantener una diferencia
que consideramos esencial y en torno a la cual se vertebra todo
este trabajo: la diferencia habida entre /a politica y /o politico. Hay
una serie de matices que nos permiten elucidar esta diferenciacion
en el pensamiento de Heidegger. El primero ya lo hemos citado:
Heidegger, en el quinto paragrafo de Sein und Zeit, entrecomilla /a
“politica” para resaltarla en su acepcion vulgar, como una teorizacion
supramundana acerca de la convivencia'®. De este modo, se
convierte en una especie de “disciplina”, una actividad que va mas
alla de la teoria en tanto que presenta una praxis del mero convivir
dado de facto en las relaciones interpersonales, en las relaciones
con los otros. Pero estas relaciones con los otros, lo dado de facto
en la convivencia, que en el fondo es lo que subyace a toda politica,
no ha sido tomado en cuenta por la tradicion, sino que se ha tomado
a la “politica”, una teorizacion con un remanente practico, digamoslo
de una vez, un constructo propio de la cultura de una sociedad y
que, como tal, puede tomar diversas formas, como lo que esta a la
base, como lo dado de facto. La politica, el arte, la ciencia y todos
los demas ambitos caen lentamente bajo el dominio de la voluntad
individual de desarrollo. Para Heidegger es una tarea urgente de
nuestro tiempo devolver a /a politica el rango que le pertenece, como
rasgo fundamental del ser humano que filosofa en la historia y como
el ser en el que el Estado se desarrolla plénamente, de modo que

194 cfr. SuZ. s. 16, p. 37.

81



FERNANDO GILABERT BELLO

pueda denominarse verdaderamente el modo de ser de un pueblo®.
A esa concepcidn que se tiene de /a politica como lo que esta a la
base, ha ayudado una disciplina propia de la sociedad tardomoderna
que teoriza sobre /a politica, esto es, que teoriza sobre la teoria: la
politologia.

Lo politico es lo que esta a la base de la politica, es lo dado de
facto, el convivir de los seres humanos en sociedad, ya que no
podemos escapar a ese convivir, porque es una de las estructuras
fundamentales de la existencia, es el Mit-sein, el ser-con-los-
demas’'®. Ese convivir, eso que es /o politico, toma diversas formas
particulares a lo largo de la historia y en los diferentes lugares, esas
formas particulares en su conjunto constituyen /a politica pero no el
hecho de estar-uno-con-el-otro. Que Heidegger pretendiese elaborar
una praxis politica a partir de /o politico, una nueva teorizacion que
implicase la posibilidad vivenciada, es lo que hemos sefialado que
podria haberlo adscrito al nazismo. Pero la elaboracion de una
ontologia de /o politico es lo que debe de estar a la base a de toda
construccion politica, y eso es precisamente lo que /a politica no ha
contemplado.

No vamos a negar que nuestro trabajo parte de cierta inspiracion
en las teorias de Chantal Mouffe y la nueva lectura que se presenta a
partir de su trabajo de la obra de Carl Schmitt, acerca de la diferencia
que hay entre /a politica y /o politico™’. La division que hace Mouffe
entre “politico” y “politica” es de ascendencia hobbesiana-marxista
al considerar al hombre como un ser social por naturaleza pero cuya
sociabilidad es egoista, ya que ese estado de naturaleza implica
una guerra de todos contra todos'®. Asi, para Mouffe, /o “politico”

5y, NGS.s. 72, p. 69.

196 cfr. SuZ.s. 117 y ss., p. 137 y ss.

%7 Mourre, C. The Return of the political. Londres, Verso, 1993.
18 cfr. HosBEes, T. Leviathan 1, 12

82



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
esta ligado a la dimension de lo antagonico y la hostilidad que hay
en las relaciones humanas, mientras que /a “politica” apunta al
establecimiento de un orden de la co-existencia humana a pesar
del conflicto que subyace en ese co-existir'®. Del mismo modo
asumimos que nuestra tarea sera desentrafiar en una ontologia de
lo politico la doble raiz etimoldgica que encierran estos términos, a
saber moAig y moAsuo¢. Para Mouffe, tradicionalmente, el primero
(1méAIc) remite a la vida en sociedad y su forma de organizarla, /a
politica, mientras que el segundo (moAguo¢) implica el conflicto, el
antagonismo dado en el estado natural de relaciones de unos con
otros, lo politico®. No se ha contemplado la duplicidad de ambas
raices en la moderna teoria politica pero creemos que constituyen
una base para una posible ontologia de /o politico.

Lo politico alude directamente a algo asi como el ser, como una
suerte de eseidad intrinseca a la politica. Carl Schmitt, del que
Mouffe hace una relectura®®' y con quien Heidegger tuvo sus mas
y sus menos?®?, recupera en su obra esa esencia fundamental de
lo politico, fundando su concepto en la oposicion antagdnica entre
amigo y enemigo, siendo este desacuerdo la razén de ser de la
actividad politica?®. A partir de aqui se desarrolla una dinamica
del nosotros, los amigos, y el ellos, los enemigos, que estara muy
presente en el pensamiento de Heidegger, sobre todo en lo referente

1% Mourre, C. op. cit. p. 14.
200 |b
201 v. Mourrg, C. The challenge of Carl Schmitt. Londres, Verso, 1999.

202 Pyede consultarse la relacion de Heidegger y Schmitt en la biografia que del
primero hace Safranski (Ein Meister... op. cit). Una buena glosa de estos acuerdos
y desacuerdos estan en el articulo de L. A. Rossi, “El existencialismo politico en
Martin Heidegger y Carl Schmitt” (Aurora, revista filoséfica. vol. 29. n°® 49. 2017,
pp. 523-550). La cuestion entre estos dos autores queda reflejada en una frase
lapidaria de Safranski: “Heidegger queria la revolucion, Schmitt buscaba el orden”
(op. cit. s. 283, p. 285).

203 ScHmiTT, C. Der Begriff der Politischen. Berlin, Duncker & Humboldt, 1987.

83



FERNANDO GILABERT BELLO

ala nacion (Nation) y a la patria (Heimat), esto es, a la idea que tiene
de pueblo (Volk).

2.2.1. Una cuestion de etimologia

Lo que sigue no esta reglado filolégicamente. Este texto es filosofico
y no filolégico. Pretendemos esclarecer de algun modo el significado
etimologico de /o politico para que arroje luz a la diferencia entre
la politica y lo politico. En las tesis de Mouffe hay un dualismo
etimoloégico que explica esa diferencia a partir de dos términos
griegos: 1moAIC y moAguo¢. Ahora bien, llevaremos esa diferencia
entre /a politica y /o politico a Heidegger. Para ello comenzaremos,
precisamente, haciendo una traduccién que rompa con los canones
de la traductologia, haciendo lo que Heidegger mismo hacia al
respecto de los textos griegos. La tarea de traductor que Heidegger
lleva a cabo es en ocasiones bastante distinta del sentido que la
tradicion ha dado a determinados textos helénicos, sobre todo
adaptando a sus propios intereses filosoficos la etimologia que hay
detras de las palabras de la sabiduria de la Antigliedad?®.

Esta traduccion “libre”, no es soélo una mafa heideggeriana,
sino que también es algo que estd en Holderlin, quien con su
imperfecto conocimiento del griego, realiz6 una de las mayores
obras de traduccién al llevar al aleman las obras de Sdéfocles?®.
Heidegger sigue su estela traductora recurriendo a un aleman
arcaico para reproducir el sentido primario del texto griego. Con
la etimologia empleada, transforma e intensifica el original. Pero
también hay que ser conciente de que se violenta la interpretacion

204y ADRIAN EscupERo, J. “Heidegger y la tarea de la traduccion”. Agora. Papeles
de Filosofia vol. 33-1. 2014. pp. 125-137.

205 |h. p. 136. nota 22.

84



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
de los antiguos?®. Para Heidegger, el griego y el aleman son las
lenguas filosoficas por excelencia, y busca de manera consciente
esa violencia etimoldgica y esa destextualizaciéon para desmontar
la conceptualidad heredada. Heidegger piensa que tiene que ser
violento contra la violencia ejercida en tanto que poder técnico que
domina y enmascara la originaria relacion entre ser y hombre?"’. Es
por eso que consideramos legitimo nuestro proposito de crear una
nueva etimologia de /o politico y llevar el agua a nuestro molino a fin
de desentraiar la diferencia entre /a politica y /o politico.

Suele senalarse en la vulgata que politico y politica vienen del
griego moAi¢. Sirecurrimos a un diccionario griego al uso?*®, podemos
encontrar con la raiz del citado término palabras tales como moAIg,
que traducimos como ciudad; moAioua, que seria el conjunto de
ciudadanos; moAitng, el ciudadano; términos que mas o menos tienen
el sentido moderno que se le ha atribuido al concepto de moAig. Otra
palabra vinculada, en cierto modo, a esa nocion seria moAiéw que
podriamos traducir como fundar, colonizar o edificar. Sin embargo, si
seguimos indagando en la raiz etimolégica hallamos palabras como
moAlopkéw, que seria sitiar una ciudad; moAsuéw o moAguo¢, hacer
la guerra o moAguikog, que es estar en estado de guerra con los
moAguiog, con los enemigos. Estos términos ya tienen un sentido que
implica cierto antagonismo e incluso alude a la agresion, al conflicto
con los opuestos. Parece que la comun raiz de moAIC y TTOAEUOC Y
que conduce a lo politico, lleva intrinseca la doble relacion de dentro-
fuera de la ciudad. Los ciudadanos (moAioua, moAitng) estan dentro
de la ciudad, son miembros de la comunidad politica, mientras que
los enemigos (1moAguiog), foraneos de la ciudad, invasores, son los
externos a la comunidad, aquellos con los que se hace la guerra, los

206 Ib
207 Ib

208 Nosotros emplearemos el de Pabon de Urbina para Vox/Spes. (Diccionario
Manual Griego. Griego clasico-espariol. Barcelona, Vox-Spes, 1967).

85



FERNANDO GILABERT BELLO

opuestos. La politica tiene que ver con el modo de organizarse la
ciudad, y /o politico se identifica con la idea de ser humano, ya que
este tiene la necesidad de la comunicacion y convivencia con sus
semejantes?®.

Pero todavia hay un tercer término griego que parece provenir
de la misma raiz y que consideramos determinante para nuestros
propésitos. Nos referimos a moAU¢, cuyo sentido es el muchos, lo
multiple, lo variado. Con esta raiz formamos palabras que incluyen
ese término como prefijo: moAu-mreipia, que se refiere a tener mucha
experiencia, o moAu-€101¢, que es de varias clases. Esta raiz también
esta en palabras como moAAaxf}, muchas veces, o moAAaxooev, de
muchos lados o de muchas razones, motivos. El término moAu¢
implica multiplicidad, variabilidad. Oi ToAAoi, son los mas, la mayor
parte, y 10 moAAov, es la multitud, la muchedumbre. Hablar de lo
multiple, al respecto de lo politico, implica hablar de pluralidad. Lo
politico implica la pluralidad. Sélo de la pluralidad de hombres puede
surgir la ciudad, la moAig; pero también s6lo por la pluralidad puede
nacer el conflicto, el moAguog.

Tenemos entonces una raiz etimoldgica comun que toma diversos
caminos para remitir a una serie de elementos que, si bien la
secularizacion operada en la gramatica desde el judeocristianismo ha
parecido separar, se vinculan a lo mismo, tratan de lo mismo. A partir
de esta idea trabajaremos para un desarrollo de la diferenciacion de
la politica y de /o politico con base en Heidegger.

209 BapiLLo O’'FARREL, P. op. cit. p. 30.

86



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
2.2.2. Una aclaracién previa. La diferencia ontolégica en Martin
Heidegger

Uno de los conceptos fundamentales del pensamiento de Heidegger
es el de la diferencia ontologica. Suele considerarse en algunos
lugares como uno de los hitos de la presunta transicién de un primer
a un segundo Heidegger, como una tensién que recorre todo Sein
und Zeit y que solo sera formulada con posterioridad?'®. Cuando se
produce el giro, la Kehre, en el camino del pensar de Heidegger es
cuando aparece la conceptualizacién de la diferencia ontolégica. No
es que anteriormente a la Kehre Heidegger no expusiese la diferencia
habida entre los entes y el ser. Sein und Zeit mismo comienza con la
alusion a la preeminencia de lo ontoldgico frente a lo éntico a la hora
de exponer la pregunta por el ser?'", puesto que es la elucidacion de
esta pregunta lo que guia todo el pensamiento heideggeriano. Pero
en un primero momento, en los afos en que elabora Sein und Zeit,
en la década de los veinte del siglo pasado, Heidegger se encuentra
dentro de lo que nos atrevemos a denominar diferencia 6ntica, al
considerar al ser dentro de un plano metafisico, del mismo modo
que la tradicién. No es que considere al mismo nivel los entes y el
ser, pero aun parece latir la pretension de revelar el ser a la forma
de un ente. Sin embargo, en Sein und Zeit si se alcanza a vislumbrar
la diferencia ontoldgica, es decir, se da el salto hacia la nueva
comprension pero no se formula, puesto que el interés primordial de
la obra es la analitica del sentido de la pregunta por el ser, sentido
que da aquél que pregunta por el ser?'?. Con la formulacién de la

210 Fava, J. “Martin Heidegger: el mas alla de la filosofia (mundo, transcendencia
y ontologia fundamental)”. Prefacio a GreiscH, J. La invencion de la diferencia
ontolégica. Heidegger después de Ser y Tiempo. Buenos Aires, Las cuarenta,
2010. p. 9.

2" cfr. SuZ. ss. 8-15, pp. 28-35.
22|pb.s. 7, p. 28.

87



FERNANDO GILABERT BELLO

diferencia ontoldgica, Heidegger invoca la transcendencia del ser
como presencia, acude a los fundamentos de esa diferencia que
son los fundamentos de la filosofia y la ontologia en general, a
saber, que el ser siempre es ser de lo ente. Sélo acudiendo a estos
fundamentos, puede elaborarse una historia del ser a partir de la
destruccion de la historia de la metafisica, ya que ésta plantea la
ontologia de una manera insuficiente.

Si bien, como sehalamos, en Sein und Zeit no se presenta de
forma explicita la diferencia ontoldgica, al preguntar en dicha obra
por el sentido del ser, es necesario superar la insuficiente ontologia
de la tradicion. Lo novedoso del planteamiento de Sein und Zeit
radica en que presenta al ser como algo que solo puede darse en la
comprensiéon de aquello que late bajo toda conducta respecto de lo
ente, comprension que solo puede realizarse por parte del existente
que formula la pregunta por el ser?'®. Pero, como hemos sefialado,
es con posterioridad a esa obra cuando la conceptualizacion
de la diferencia ontologica toma fuerza. Jean Greisch apunta a
que es en los ultimos meses del periodo de Marburgo, tras la
publicacion de Sein und Zeit en 1927, donde se ubica el origen
de esta conceptualizacion?'*. En esos meses, Heidegger redacta
la conferencia Phdnomenologie und Theologie?' y las lecciones
Die Grundprobleme der Phdnomenologie?'®, Phenomenologische
Interpretation von Kants Kritik der reinen Vernunft?'” y Anfangsgriinde
der Logik im Ausgang von Leibniz?'®.

213 RiprUEJO ALONSO, P. “La diferencia ontolégica en Martin Heidegger”. Pensamiento
235. 2007. pp. 125-144.

214 v, GrEIscH, J. Ontologie et Temporalité: Esquisse d’une interpretation integrale
de Sein und Zeit. Puf. Paris, 1994.

215 GA 9. ss. 45-78, pp. 49-73.
216 GA 24.
217 GA 25.
218 GA 26.

88



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Consideramos en este trabajo la cuestiéon de la diferencia
ontoldgica como algo de radical importancia para el establecimiento
de una ontologia de /o politico a partir del pensamiento de Heidegger.
La diferencia ontoldgica es la conceptualizacién del problema de la
transcendencia del ser del ente. El ser transciende al ente, pero a
la vez no puede estar mas alla del ente mismo, porque no hay ser
sin ente puesto que se dan siempre en conjunto. Esto es, se dan
siempre juntos pero no es la misma cosa, aunque por ese darse a
la vez se ha confundido con relativa frecuencia a uno con otro. Lo
ontico constituye con lo ontolégico una pareja de conceptos similar a
la de existencial y existenciario. Ontica es toda consideracién, teérica
0 practica, del ente que se atiene a los caracteres del ente como
tal, sin cuestionar su ser; ontolégica es la consideracion del ente
que apunta al ser del ente. La descripcién del ente intramundano
es ontica mientras que la interpretacion del ser de ese ente es
ontoldgica. El conocimiento del ente presupone cierta comprension
previa del ser de ese ente, por lo que en la base de toda verdad
ontica esta la verdad ontolégica'.

Heidegger es conciente de que uno de los grandes problemas de
la transcendencia son las connotaciones teoldgicas que este término
ha adquirido con el paso de los siglos, hasta el punto de que todo lo
que transciende se lleva a un plano ulterior, al plano de lo divino, como
sucede con el caso de la temporalizacion, que en su transcendencia
es presentado por la tradicion heredera del judeocristianismo como
aeternitas y no como a¢r, como vemos en la conferencia de 1924
Der Begriff der Zeit??°. En esta conferencia, Heidegger hace especial
hincapié en la distincidn entre los conceptos que quieren representar
“aquello que es siempre” en las culturas griegas y latina. Tanto
aeternitas como agl, tienen el caracter sempiterno, el de perpetuidad
sin principio ni fin, pero mientra la aeternitas latina heredada por

219 Varmivo, G. Introduzione a Heidegger. cit. p. 20.
20 B7.s.104. p. 23.

89



FERNANDO GILABERT BELLO

el judeocristianismo implica de suyo la inmortalidad dentro de una
estructura temporal lineal, para los griegos el tiempo transcendente
se concibe de manera ciclica, como un circulo donde principio y
fin tienen un mismo nodo de conexidén, o mejor, dicho, todo punto
de ese circulo temporal es la vez principio y fin, puesto que no hay
un lugar privilegiado en la circularidad del tiempo. El tiempo de lo
siempre concebido a la manera de los antiguos griegos, el a¢i, es un
concepto que no tiene relevancia para la transcendencia teologica,
puesto que es un concepto profano de la temporalidad, no sacro
como la eternidad, uno de los atributos de la divinidad. La teologia
pretende dar un sentido al tiempo desde la divinidad y por eso
Heidegger sefiala en la conferencia de 1924, expuesta en la sede
de los tedlogos de Marburgo, que esa transcendencia pasa por la fe,
algo ajeno a la filosofia??". La filosofia, siguiendo con este ejemplo de
Heidegger, no puede entonces considerar la transcendencia desde
lo divino, puesto que ese asunto corresponderia a lo que pone en
relacion al hombre con la divinidad, esto es, la teologia, no siendo
un asunto de lo humano en cuanto tal. La cesura habida entre lo
humano y lo divino ha sido contemplada en la tradicion solo de modo
parcial, puesto que esta tradicién ha dado cobijo a lo humano a partir
de categorias mas propias de dioses que de hombres, es decir, es lo
transcendente teoldgico lo que marca la pauta.

Del mismo modo en que se ha contemplado en la tradicion la
transcendencia de la temporalidad es como se ha tratado al ser,
incluso el modo de convertirse en un predicado no real en tanto
que es lo menos que pueda sefalarse de una cosa??. Si se
consideran dos planos, uno divino transcente y otro humano de
indole inmanente, la definicion de categorias no es trabajo del
filésofo, sino del tedlogo. La pregunta que surge es entonces coémo
el filésofo puede desplegar un saber acerca del ser sin acudir a la

21 |b. s. 104, p. 24.
222 KaNT, |. Kritik der Reinen Vernunft. cit. A-598. B-626.

90



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
transcendencia, porque ésta adquiere un remanente de lo divino, lo
cual es competencia de la teologia. De igual modo que ocurre con
el tiempo en el planteamiento heideggeriano de 1924, el papel de
la filosofia en relacion a la transcendencia no debe situarse en un
plano teoldgico, porque la filosofia es mas bien otra cosa, se mueve
en el medio de los conceptos??, y si el tiempo, la temporalidad, sélo
puede comprenderse a partir del tiempo??*, del mismo modo el ser
tiene que comprenderse desde el ser mismo. Pero sucede que el ser
siempre es dado desde algo que no es el mismo, el ser siempre es
ser del ente, siempre es su “eseidad”??®,

La concepcién que la filosofia ha de tener del ser es partir de la
existencia misma en tanto que horizonte de sentido del ser mismo.
Ese horizonte de sentido, esa clarificacion de lo que el ser mismo es,
ha de partir de una suerte de ciencia previa anterior a toda disciplina
cientifica. A partir de esa pre-ciencia, cada uno clarificara lo que
comprende y lo que no comprende?®, y es desde aqui cuando se
puede empezar a pensar filoséficamente. El planteamiento, entonces,
del ser va mas alla de la entidad conceptual del ser para ponerse a

223 “Sich im Begriffe bewegen”. BZ. s. 108, p. 27.
224 “Die Zeit aus der Zeit”. Ib. s. 108, p. 25.

225 Existen tendencias a definir aquello que es algo como su “esencia”’. De este
modo traducen al castellano no tanto los textos de Heidegger como los estudios
realizados por otros autores en otros idiomas distintos al nuestros. No creemos
que el término esencia sea el adecuado puesto que implica, segun el DRAE,
ademas de lo mas caracteristico e importante, lo permanente e invariable, algo
que creemos que desborda el sentido que Heidegger quiere dar al ser. Por nuestra
parte hemos venido empleando “el ser de una cosa” pero también emplearemos
el término “eseidad”, término que no recoge el DRAE y que podemos definir como
la circunstancia del ser o el despligue del “es” de una cosa cuando preguntamos
por ella. Puede verse a este respecto el trabajo de Ordofiez-Garcia y Rudinger
“Heidegger y la nocion de preciencia (Vorwissenschaft) como propedéutica
existencial. (Parte 1: El afecto del tiempo)” en Estudios de Filosofia n° 50.
Universidad de Antioquia, 2014. p. 160.

226 “Ich darUber Aufklart, war er versteht und war er nich versteht”. BZ. s. 108, p. 27

91



FERNANDO GILABERT BELLO

trabajar con él, ya que es la base misma de esa conceptualizacidon
lo que propicia la reflexion filosofica acerca del ser.

2.2.3. La politica como lo éntico, /o politico como lo ontolégico

Para elaborar una ontologia de /o politico es necesario acudir a la
diferencia ontolégica. En el curso del semestre de verano de 1927,
Die Grundprobleme der Phdnomenologie, Heidegger concluye que
no hay una posibilidad de una ontologia sin la formulacién de la
distincion entre ser y ente??’. Ahora bien, ;cémo se traslada esto a
la cuestion de /o politico? Defendemos la idea de que se establece
una diferencia entre /a politica y /o politico con base en la diferencia
ontoldgica. Retomamos la idea que hemos visto de Chantal Mouffe
de separar en dos planos /o politico de /a politica. De igual modo
asumimos lo senalado por la pensadora belga del “contenido” de cada
plano, recordemos, /o politico como el espacio de la hostilidad dada
en la convivencia y la politica como un establecimiento contractual
que rija esa convivencia a pesar del conflicto. Compararemos esta
cesura con la diferencia ontolégica entre el ente y el ser. Nuestro
proposito es la relacion de /la politica como lo éntico y /o politico
como lo ontolégico.

En un seminario de los oscuros anos del nazismo, Heidegger
sefala un suerte de diferencia ontologica con base en /a politica.
En ese seminario, titulado Uber Wesen und Begriff von Natur,
Geschichte und Staat??®, se expone, en los protocolos recogidos
por Ingeborg Schroth de la séptima sesidn, que en politica se da la
diferencia ontoldgica en base a la diferencia entre pueblo (Volk) y
Estado (Staat). Para Heidegger, en el invierno de finales de 1933 y

21 GA 24. ss. 452 y ss.
28 NGS.

92



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
principios de 1934, Estado y pueblo se dan de manera indisoluble
pero en uno radica el ser del otro. Nosotros nos alejamos de esta
idea. Nuestro propdsito no es establecer las presuntas conexiones
de /a politica con Heidegger, sino acudir a lo ontolégico mismo de
lo politico. Creemos que Heidegger se confunde puesto que no
encontramos una base en su pensamiento para apoyar lo expuesto
en dicho seminario.

En ese ese seminario sefala que la diferencia ontolégica no se
explica, como habitualmente se ha hecho, sefialando que los entes
son el contenido, lo que puede ser determinado, y el ser es la forma,
lo que determina, porque con esa diferenciacion no se captura lo
que es la diferencia ontoldégica en si misma, si no que, mas bien, la
conexién entre ser y ente es tan estrecha que no parece pensable
uno sin el otro?°. Hay una relacion entre la diferencia ontolégica y la
separacion entre /a politica y /o politico, que puede leerse a partir de
este polémico seminario.

En dichas sesiones, Heidegger sefala que el ser de un Estado
esta anclado en el ser politico de los habitantes de un pueblo, en
tanto que este Estado es fruto de una decision del pueblo, quienes
se deciden por este Estado®°. Esa decision no corresponde al saber
sino al ser. Cada individuo debe reflexionar para asumir su propia
responsabilidad respecto del pueblo y del Estado, porque el modo
de nuestro ser determina el ser de nuestro Estado®’, algo que no
significa que cualquiera pueda tomar la decision final del Estado,
tarea que corresponde al lider segun la visién aqui planteada y de
la que diferimos. Ahora bien, Heidegger sefala explicitamente que
el pueblo es el ente y que mantiene una relacion muy particular con

22 |b.s. 75, p. 74.
201b.s. 73, p. 71.
211b.s. 76, p. 77.

93



FERNANDO GILABERT BELLO

el Estado, con su ser®2, Creemos que es necesario aclarar esto.
Podemos considerar al Estado como lo que hemos considerado que
es la politica: un constructo propio de la cultura de una sociedad y
que, como tal, puede tomar diversas formas, como lo que esta a
la base, como lo dado de facto. Las diferentes formas de Estado
(p. e. un estado totalitario, uno democratico, uno socialista) serian
diferentes formas de hacer politica, es un constructo mediante el cual
se administra la convivencia. La politica, el Estado, seria lo dntico, la
representacion social dada de facto de aquello que esta a la base,
de lo ontoldgico, del pueblo. Este pueblo seria una construccion
ontoldgica de la mera coexistencia, del ser-con, del estar uno con el
otro, que seria lo pre-ontoldgico.

Ahora bien, como sea dado de facto este Estado, silo entendemos
como hemos entendido /a politica, varia mucho en funcion de
aquellos que constituyen el pueblo. La diferencia esencial entre ser
y ente es una diferencia, como sabemos, completamente distinta a
la de un ente y otro ente. El ser-humano es conciente de su sery del
ser de otros seres. Gracias a esa conciencia puede pre-ocuparse,
puede cuidar (Sorge) de su propio ser, lo cual es una capacidad
fundamental de su existencia, pero también puede caer en la falta
de conciencia y dejar de ser-humano, pero no tornarse en otro ser,
como el animal o la planta, sino que se convierte en una nulidad,
cae en el nihilismo. Eso es extrapolado por Heidegger al ambito de
lo politico. Del mismo modo que el ser-humano cuida su propio ser,
el pueblo quiere ser Estado, es su modo de ser como pueblo?.
Pero ahi no nos dice nada de cémo quiere ser Estado, sabemos que
esta impulsado a ser Estado, pero no la forma que éste ha de tomar.
Creemos que esa es la base para llevar a cabo una politica con base
ontoldgica.

232 |,
233 |b.s. 76, p. 76.

94



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Un pueblo toma una postura con respecto a su Estado. La forma o
constitucion del Estado es una expresion esencial de lo que el pueblo
considera el significado de su propio ser. Esta constitucion estatal,
esta politica, no es un contrato racional, como defienden los tedricos
politicos modernos y los politdlogos, sino que son decisiones que ha
tomado un pueblo a lo largo de la Historia y que lo han configurado
como lo que es. Por ello, el saber sobre la constitucion y el derecho
de un Estado no es una cosa que ha de incumbir solo a politicos y
juristas, sino que ha de pertenecer a todo miembro de un pueblo. La
tarea es entonces el desarrollo y tranformacion de la idea del Estado,
porque cada uno participa en ese destino, con lo cual se abre la
necesidad de un compromiso con el Estado, con /a politica. De este
modo, la diferencia entre /a politica y /o politico es una diferencia
no ontoldgica, sino ontico-practica: /o politico reflejaria el ser-con,
el Mit-sein dado de facto en la existencia, mientras que /a politica
expresaria el como vivir con esos otros con los que se existe.

2.3. Un heideggerianismo politico para el siglo XXI

El hablar de Heidegger y la diferencia entre /a politica y /o politico,
con base en la diferencia ontologica, nos ponen en camino hacia
la posibilidad del desarrollo de una ontologia de /o politico y, a
partir de ahi, de una materializacion de /a politica que permita lo
que podriamos llamar provisionalmente una democracia ontolégica.
Los factores hasta ahora analizados de la relacion de Heidegger
con /a politica, a saber, la adhesion al régimen nacionalsocialista y
su desengafio del mismo, y la posibilidad de fundar un politica “de
izquierda” en su pensamiento por parte de otros pensadores, no han
incidido en /o politico como tal.

Que Heidegger viera en el nazismo la posibilidad de desarrollar
una praxis politica que, partiendo de su pensamiento, permitiese

95



FERNANDO GILABERT BELLO

la superacion del entramado platdnico y judeocristiano; y que los
intentos de una critica de la cultura que lo sintetizase con otros
autores, sobre todo Marx, para dar un paso adelante en el ideal
progresista que lleva intrinseco la llustracion, no hayan dado unos
frutos, puede deberse a un intento de cerrar lo que no es posible
cerrar, precisamente por el caracter abierto de /o politico mismo.
Al no estar cerrado, no podemos decir cual es la ultima palabra al
respecto.

Pero parece que decir la Ultima palabra, suturar?* la herida abierta
del Heidegger politico, seria una manera de dar carpetazo al temay
poder vivir en paz con el de Mel3kirch, ya con un lugar en la historia
de la filosofia, y con uno mismo, puesto que su lectura seria una
mas entre otras, como alguien a quien hay que leer antes de morir,
pero no profundizando demasiado para no pervertir la originalidad
fundamental de todo pensamiento propio. Pero estos intentos de
suturar nos parecen incompletos puesto que no ponen a Heidegger
como un foco que ilumine nuestro propio camino de pensamiento
y que siempre va por delante, sino como un hito mas por el que
hemos de pasar en ese camino. Los estudios sobre la adhesién al
nazismo se presentan con mayor o menor seriedad como meras
especulaciones historiograficas y biograficas, y los intentos de
hacer un heideggerianismo de izquierda no inciden en la ontologia
de /o politico, sino que presentan el pensamiento de Heiodegger
como una salvaguarda tedrica para la comprension del entramado
metafisico de la situacion que se plantea transformar, casi siempre
desde la ideologia expuesta por otros autores.

24 Emplearemos el término “sutura”, un término procedente del psicoanalisis,
como un cierre artificial entre dos espacios separados. Este término, empleado
por Jacques Alain Miller (“La suture”. Cahiers pour I'analyse, 1. 1966. pp. 39-
51) para la constitucion de lo simbdlico como el borde que produce la union y la
division entre el sujeto y el Otro, sera empleado en lo politico por Ernesto Laclau
y Chantal Mouffe (Hegemony and socialist strategy. Londres, Verso, 2001). Del
trabajo de estos dos politdlogos es de donde rescatamos el término.

96



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Nuestra propuesta, sin embargo, la aclaracion de una ontologia
de /o politico que permita la materializacion de una propuesta ontica
acercade lacomunidad, una politica propiamente dicha, es un camino
arriesgado por el bosque (Holzweg) del pensar, donde tendremos
que afrontar la espesura de la maleza, el encontrarnos varias veces
con los mismos arboles y con los mismos calveros. Pero es la
necesidad a la que nuestro tiempo, el siglo XXI, nos empuja. Nuestro
siglo tiene visos de culminacién segun las perspectivas metafisicas.
Lo que Heidegger y, aun antes que él, Nietzsche, profetizaban esta
a la vuelta de la esquina, si no es que estamos inmersos en ello ya.
No queda mas que pensar con urgencia, puesto que nuestro mundo
burgués necesita de un rebasamiento (mas que una superacion)3,
dentro de la légica del desarrollo, propia de la modernidad®*. Sera
por eso que tendremos que desarrollar una ontologia de /o politico
que sirva de base sobre la que asentar cualquier teoria politica y no
construirla en el aire sin contar con ese fundamento, tal y como lo ha
hecho la tradicion del pensamiento politico y filosofico.

Pero antes de continuar con la descripcion de la situacion en la
gue nos encontramos, debemos hacer unas pequefias aclaraciones
para evitar dar lugar a un error de caracter terminolégico que
podria suponer una especie de adhesién por nuestra parte. Si bien
nosotros siempre hemos considerado que nuestro propdsito es la
elaboracion de una ontologia de /o politico y que podriamos incluir
dentro de lo que hemos denominado “izquierda heideggeriana”, lo
hacemos mas por similitudes de indole romantica con la izquierda
politica tradicional y por contradecir la adscripcién al nazismo de
Heidegger. Pero es necesaria la correcta reformulacion del término
y denominar a nuestro propio cometido final con el nombre de

25 VarTiMo. G. La fine della Modernita. cit. p. 9.
26 |b. p. 10.

97



FERNANDO GILABERT BELLO

anarcoexistencialismo?®’. Con este término, creemos, elaboramos
una sintesis con la que englobamos una teoria radical, el anarquismo,
desde la visiéon autogestionaria expuesta por Kant®®, y entendido
como una oposicidn a toda forma de jerarquia impuesta al individuo,
como una sociedad mutualista; y la fenomenologia existencial
desarrollada por Martin Heidegger. Nuestra propuesta es el desarrollo
de este anarcoexistencialismo a partir de una ontologia de /o politico,
por lo que tendremos que retomar la critica a la tradicion politica de
la modernidad, pero no como una oposicion basada en la aversion
hostil, sino con la pretension de una regeneracién fundada en lo
ontoldgico y someterlo en base a los tribunales de legitimacion de la
propia modernidad®®°.

27 Consideramos que el término “anarcoexistencialismo” fue acufiado por José
Ordofiez-Garcia en las lecciones y seminarios impartidos en la Facultad de
Filosofia de la Universidad de Sevilla durante la primera década del siglo XXI
(en torno a 2001-2010). Podemos sefialar como punto donde se defendio la
idea generaliza en la conferencia “El populismo visto desde una perspectiva
democratica de caracter ontolégico (de la democracia radical a la democracia
ontolégica como condicion de posibilidad)” impartida en el encuentro con Ernesto
Laclau “Democracia y participacion politica”, celebrado en La Rabida (Huelva) el
10 de Abril de 2014 y recogido pormenorizadamente en el texto “Seamos realistas
¢ Hasta dénde estamos dispuestos por lo imposible”, en Gapea, W. F. y ORDONEZ-
GaRrcia, J. Democracia y participacion politica (Hacia una sociedad posible).
Sevilla, Fénix, 2015.

28 Consideramos que hay un Kant que proclama politicamente una comunidad
autogestionada y anarquista, formada por individuos auténomos y responsables
de esa autonomia, con miras a una internacionalizacion. A este respecto, aludimos
al anarquismo no como una ideologia politica sino como una postura ética. Los
textos de Kant que han hecho surgir estas ideas son Beantwortung der Frage:
Was ist Aufkldrung? (Muanich, Beck, 2004) y Zum ewigen Frieden (Stuttgart,
Reclam, 2008).

2% Odo Marquard denominé a la modernidad la época de la tribunalizacion y de la
legitimacion en su conferencia “Entlastungen Theodizeemotive in der neuzeitlichen
Philosophie”, recogida en su trabajo Apologie des Zuféllingen (Suttgart, Reclam,
1986). Creemos que uno de los factores mas visibles que muestran los fatales
errores modernos es que somete a todo a juicio salvo a ella misma porque

98



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

cuando lo hace no es que no pueda afrontar el citado juicio sino que no puede ser
enjuiciada bajo las categorias que ella misma impone.

99






3. La deconstruccion de la politica

A continuacién, proponemos extraer del pensamiento de Heidegger
la demostracién de que en la tradicion filosofica se ha implementado
como forma de organizacion de la comunidad una politica, esto es,
algo 4ntico, que no ha tenido para nada en cuenta /o politico, que
seria lo ontolégico. No queremos senalar que /a politica, como forma
de organizacion de la comunidad sin tener en cuenta lo ontoldgico,
haya sido fatal para la humanidad (aunque algunos casos o
regimenes politicos han de ser reprobados y puestos en cuestién), ni
queremos encontrar a partir de ello el mejor sistema de los posibles,
como hicieron Platon y Aristételes al describir las diversas politicas
de la Antigiedad?*®. Mas bien, imitaremos la labor de Heidegger
desmontando esa politica para comprender la falta de fundamento en
lo politico. Ahora bien, tendremos que juzgar si tras ese desmontaje
es legitimo establecer una politica similar o, por el contrario, es
necesario dar un vuelco a esa situacion. Nos encontramos con la
dificultad anadida de que, en la contemporaneidad, esa politica, que
antano tomaba diversas formas, se ha ido unificando, pero no por
ello se ha ido simplificando, sino que ha ido englobando la realidad
toda de las perspectivas politicas de la ciudadania.

240 A este respecto puede verse la configuracion del mejor gobierno en Platon en
la Republicay en las Leyes, y en Aristoteles en la Politica.

101



FERNANDO GILABERT BELLO

3.1. El escenario en que nos encontramos. Re-pensar (y re-
cuestionar) la Modernidad

Nos encontramos aun en los comienzos del siglo XXI, en los albores
de un nuevo milenio, aunque ya llevamos casi una quinta parte del
siglo, y aun seguimos con la tonica de que estamos viviendo un
cambio de época. Por todas partes se oye que estamos en tiempos
convulsos fruto de una crisis de valores e instituciones y apelamos
a la necesidad de cambio, bien como una regeneracion, bien
como el dar un paso mas alla. Lo destacable es esa proclamada
“necesidad de cambio”. Toda transformaciéon del mundo moderno
estd acompanada de ese tipo de crisis?*! en los que se reclama un
cambio

Sin embargo, nuestro mundo esta permanentemente cambiando
y cada vez es mas “cambiante”, cada vez es menos estable y mas
avido de novedades, como sefalaba Heidegger en Sein und Zeit?42.
En este mundo en cambio permanente, no podemos tener una
concepcion del mismo de manera univoca y unidireccional, tal y
como ha sido desarrollada en la tradicién moderna.

Este mundo en el que nos encontramos es un mundo distinto
de aquél en el que Heidegger filosofa. No ha pasado tanto tiempo
desde entonces hasta nosotros, pero en el siglo XX y en lo que
llevamos de XXI, se han producido tantos cambios que podemos
decir que este mundo es totalmente distinto a como era. Muchos
elementos que son objeto de analisis en la obra de Heidegger
se han acentuado con el tiempo y han ido evolucionando, pero
las apreciaciones del pensador de Friburgo respecto del mundo
moderno nos siguen resultando validas: la critica a la técnica

241 BILBENY, N. La revolucion de la ética. Habitos y creencias en la sociedad digital.
Barcelona, Anagrama, 1997.

228SuZ.s. 170y ss., p. 189y ss.

102



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
como dominio de la naturaleza?, el no-pensar de la ciencia®* o la
caida inevitable en el nihilismo como movimiento fundamental de
la historia de Occidente?*. Estos son unos de los ejemplos de los
que aun podemos tomar nota. Y, sin embargo, y precisamente a
partir de la influencia fundamental de Heidegger, han surgido una
serie de pensadores que ya hablan de una superacion efectiva
del mundo moderno, sefialando que ya nos encontramos en una
nueva época donde las viejas categorias con las que se regia la
modernidad ya no nos valen®®. La superaciéon o no de la época
moderna es otro debate. Es evidente, como hemos sefialado, que
nuestra época es distinta, pero nos atrevemos a sefialar que, mas
gue una superacion, es una deriva. Hemos sefalado también que
el juicio de Heidegger sobre la época moderna mantiene su validez
a pesar de haberse expuesto tiempo atras, en un mundo que ahora
se presenta transformado, que ahora se presenta como escenario
de una época distinta. Podria parecer que en este nuevo escenario
ciertos elementos del pensamiento heideggeriano no cuadrasen ni
fueran validos para nuestra reflexion.

Nos aventuraremos sefialando que nuestro mundo es el mismo
pero el escenario es distinto. La cuestién epocal va acorde a la
historia y, obviamente, no es lo mismo ahora que hace un siglo. Pero
nos atendremos momentaneamente a la cuestion del topos, del
lugar. Heidegger siempre tiene presente en sus escritos al pueblo
aleman, se dirige a los alemanes como epicentro de la cultura
europea. Heidegger, como ya aludimos al referirnos a su biografia,

243 Por poner un ejemplo entre otros, FT.
244 Ejemplo de ello seria WM.

245Y ponemos como ejemplo Nietzsches Wort “Gott ist tot”. GA 5. ss. 193-247, pp.
157-198.

246 Ejemplos de autores que piensan que estamos en un periodo epocal distinto
son Jean-Frangois Lyotard (La condition postmoderne. Rapport sur le savoir.
Paris, Les minuits, 1979) o el ya citado Gianni Vattimo.

103



FERNANDO GILABERT BELLO

estuvo muy ligado a la tierra, a su tierra: Nacido en Mel3kirch, a cien
kilbmentros de Friburgo, paso casi toda su vida en las cercanias de
la Selva Negra, donde se ubicaba la cabana de Todtnauberg, salvo
un tiempo en que estuvo ejerciendo como docente en la Universidad
de Marburgo. Nosotros escribimos esto desde el sur de Europa,
una regidén con una tradicion muy distinta, y en un tiempo donde
los diversos lugares, los diversos topoi se interconectan. Nuestro
escenario remite en espacio al Sur de Europa, pero en tiempo
remite a la globalidad, un escenario muy distinto a la Alemania de
entre guerras, la llamada Republica de Weimar, donde ubicamos el
momento central del pensamiento de Heidegger. Nuestro escenario
no es un escenario unico, sino que engloba a una multiplicidad.
Heidegger parte desde la escena de Weimar, pero nosotros hemos
de hacerlo desde la multiple escena global, ya no por una cuestiéon
de ambicién, no porque queramos abarcarlo todo, sino por una
cuestion de necesidad.

Esta necesidad surge porque asumimos que estamos en una
época globalizada, donde el despliegue tecnolégico ha propiciado
que nuestro mundo, antafo vasto e inabarcable, sea ahora mas
pequefo, dando la imagen de que todo esta mas a la mano. Este
mundo globalizado nos posibilita situarnos en multiples escenarios
a la vez, aunque solo tengamos un aqui y ahora; aunque estemos
fisicamente en un escenario situado dentro de un topos determinado,
podemos inmiscuirnos de algun modo en una multiplicidad de
escenarios en la medida en que nos afecta lo que en ellos ocurre.
La lista de escenarios es extensa, pero todos tienen en comun el
estar inmersos en una dinamica que los interrelaciona, de modo que
lo que sucede en cada uno de ellos repercute, de algun modo, en los
demas. Ahora bien, esta repercusion esta mediatizada, por decirlo
de alguna manera, por una suerte de instancia superior que hace
que aquello que no tiene por qué tener transcendencia en la red

104



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
global, en tanto que hecho efimero, aislado y cotidiano, lo tiene en
funcidn de las caracteristicas del escenario donde se desarrolla.

Unos cuantos ejemplos podrian ser el descubrimiento de
un nuevo graffiti en el Southbank londinense, un accidente de
construccion en alguno de los rascacielos que se estan erigiendo en
Dubai, un asesinato por arma blanca en las calles de un suburbio de
Johannesburgo o un hombre cualquiera que pedalea en una bicicleta
por las calles de Beijing. Estos ejemplos no tienen ningun impacto
en la red global, pero si lo tiene el entramado artistico urbano de
Londres, las monumentales obras arquitectdnicas que se construyen
en el desierto en los paises petroleros, la violencia en las calles de
Sudafrica o laimagen que tenemos de China como un pais atestado
de bicicletas. Esos escenarios globalizados albergan unos factores
que los unen, aunque puedan ser vagos y estereotipados, como
el empleo de internet y telefonia mévil o las marcas comerciales
de ropa y alimentacion presentes en todos los continentes. Y por
supuesto, esta la economia: que en Atenas los damnificados por
la Troika salgan a la calle a manifestarse, que Rusia organice un
mundial de futbol, que el nombre del candidato a la presidencia de
los Estados Unidos salga en un escandalo de corrupcién o que un
atentado terrorista acabe con decenas de vidas, tiene un eco que se
refleja en la Bolsa.

A partir de estos ejemplos, y antes que dar una definicion, es mas
facil exponer en qué consiste el escenario multiple en el que estamos
situados. La palabra, sin embargo, que mejor puede definir este
escenario multiple es interdependencia, tanto a niveles econémicos,
como aniveles sociales y culturales. Ahora bien, a nuestra concepcién
del multiple escenario, se le puede objetar que existen una serie
de escenarios que rehuyen la llamada globalizacién, como podrian
ser el sistema politico totalitario de Corea del Norte, el islamismo
radical en el Oriente Préoximo, los restos de la revolucidon castrista
en Cuba o las hambrunas de Somalia. Son éstos escenarios los que

105



FERNANDO GILABERT BELLO

plantan cara, en cierto modo, al mundo globalizado, pero también
los movimientos que se realizan en dichos escenarios tienen
transcendencia en el resto. Precisamente ese “salir a la contra” del
mundo globalizado afecta a la escena mundial. Que determinados
eventos en estos escenarios salten a la palestra afecta a las
fluctuaciones econdémicas debido al clima de incertidumbre que crean
en la metropolis global. Y, ademas, estos escenarios “externos”,
periféricos, albergan estereotipos banales del mundo global, como la
tecnologia de la informacién y las marcas. Asi, el programa nuclear
de Pyongyang sobrepasa descaradamente la Juche del pueblo
norcoreano, el reclutamiento para las filas de la cruzada yihadista
se realiza mediante las redes sociales digitales, hemos visto hasta
la saciedad a Fidel con ropa deportiva de marca alemana, al igual
que ONG'’s europeas enviando cajones de alimentos al cuerno de
Africa. Y todo esto porque la perfecta maquina globalizadora de la
modernidad abarca incluso esos escenarios que son “externos” al
escenario multiple, engullendo incluso a quienes tratan de evadirse
de la globalizacion.

Otra objecidén seria considerar el aqui y ahora como un escenario
independiente del escenario multiple. Evidentemente, estamos en
un tiempo y lugar determinado: Andalucia, el sur de Europa, tal vez
Europa misma en su totalidad, pero en estos tiempos que corren
podemos interconectarnos con cualquier lugar del mundo, cada vez
tenemos mas relaciones “personales” con gentes de otros paises,
no somos ya un lugar aislado. Evidentemente, tenemos una serie
de particularidades culturales, tradiciones, gastronomia, la forma de
entender la gubernamentalidad local fruto de la comprensioén (o no)
de la historia. Y aunque nos pueda parecer que esas particularidades
sean opuestas al escenario multiple, en el fondo también son
fagocitadas porlamaquinaria global, que exporta nuestra cosmovisiéon
a otros lugares e importa reciprocamente otras cosmovisiones que
ya hemos hecho nuestras. Y por supuesto esta el entramado del

106



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
sistema que anula totalmente el folclore y pasa (teéricamente) por
el mismo rasero a todas las naciones a las que considera participes
de toda expresidn tecnoldgica y social, una instancia superior que
en algunos lugares se identifica con una hegemonia de Occidente
donde se impone un orden técnico y liberal, un imperio del bien al
que se opone todo lo que no se somete a esta sociedad en vias de la
reconciliacion total?’, pero que esta contaminada de algiin modo por
todo aquello que no es Occidente y que no se somete a su imperio
del bien.

Este escenario multiple responde a una instancia superior.
Podemos afirmar que la maquina globalizadora responde y actua
conforme a un sistema ulterior a todo esto. Esto no significa que
pensemos que hay una mano negra que rije el mundo, ni un titiritero
que maneje los hilos del sistema, sino que hay una pauta por la cual
se establece, conforme a los tiempos, en sintonia con los sucesos
que acaecen en el mundo y que han trenzado el escenario multiple
al posibilitar la interrelacion e interdependencia de los diversos
escenarios, incluso aquellos cuyos actores hablan de fugarse de la
globalidad. Esa pauta es lo que en el pensamiento de Heidegger
se denomina Ge-stell y que creemos que tiene una conexion con
el neoliberalismo, la teoria econdmica predominante en el mundo
globalizado.

Nuestro trabajo consistird en el desarrollo de una politica de
minimos, pero no como lo hubiera hecho Heidegger desde sus
circunstancias temporales, si no adaptandola al mundo de la
metrdpolis global, el mundo de la Ge-stell y el neoliberalismo.
Ahora bien, para este desarrollo hay que entender primero como se
imbrican Ge-stell y neoliberalismo en el mundo moderno y como se
ha llegado al punto de que haya sido posible su imbricacién.

247 BAUDRILLARD, J. L’agonie de la puissance. Paris, Sens & Tonka, 2015.

107



FERNANDO GILABERT BELLO

3.1.1. El mundo moderno

Nuestro mundo globalizado es el mundo moderno. Nada hay mas
moderno que la propia modernidad. Sin embargo, al hablar de la
modernidad como época nos encontramos con una especie de
conflicto a la hora de definirlo: parece que estamos evocando el
pasado, hablamos de la modernidad como si fuera ya una etapa
historica superada. Pero es que nunca hubo nada antiguo, sino que
lo antiguo es algo que se da ahora, puesto que tiene su realidad
como una contraposicion a lo moderno dado en el presente.
Moderno viene de “hodierno”, que hace referencia al pan tierno, al
recien hecho, al hecho hoy, es decir, hace referencia al hoy, al ahora.
Definir la modernidad implica hablar de la oposicién entre antiguos
y modernos.

La modernidad puede ser considerada como periodo historico,
pero también como una corriente de pensamiento, e incluso como
una actitud: la de ser-moderno. Dicha actitud esta impregnada de
contenido ontoldgico, pero para definirla, entrariamos en demasiados
vericuetos que nos llevarian a crear nuevas mitologias y estudios
sobre la predisposicidon natural del ser humano. Es muy dificil decir
con exactitud qué es la modernidad y cuando comenzd a aparecer8,
La definicidn mas sencilla que nos sale al paso es “aquello que no
es antiguo” y de igual modo se definiria la Antigliedad como “lo que
no es moderno”, por lo que tendriamos siempre que dilucidar no
solo un concepto, sino dos al tener que aludir a este binomio que se
referencia reciprocamente. El propio diccionario alude a este binomio
al sefalar lo moderno como lo “contrapuesto a lo antiguo”. Ahora
bien, también nos da una pista al sefalar que es “lo perteneciente
o relativo al tiempo de quien habla o a una época reciente”,

248 LowitH, K. Heidegger. Denker in diirftiger Zeit. Stuttgart, Metzler, 1984. p. 129.
24 Diccionario de lengua espafiola. op. cit. Entrada “Moderno”.

108



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
mientras que lo antiguo, por su parte, es “lo que existe desde un
tiempo remoto o existié en ese tiempo remoto”?°, En ambos casos
se alude al tiempo, a la concepcion vulgar del tiempo?', concepcidn
que tiene como génesis la interpretacion ontologico existencial del
tiempo dada de Aristételes?®? y cuyo culmen es la conexion entre
el tiempo y el espiritu llevada a cabo por Hegel®®. Aristételes y
Hegel no son ftriviales aqui, puesto que han sido las cumbres de
los pensamientos antiguo y moderno respectivamente, pero sin
embargo manejan un concepto vulgar de tiempo, a saber, el tiempo
como lo numerado en movimiento que comparece en el horizonte
de lo anterior y posterior?4. Esa concepcién del tiempo es la que
maneja la filosofia de la historia, donde comienza la distincion entre
antiguos y modernos.

El concepto de modernidad surge en torno a 1800, pero alude
a un periodo cuyo inicio suele sefalarse en torno al 1500, a partir
de la distincion hecha por Hegel entre Antiguedad, Medievo y Edad
Moderna®®. La modernidad se caracteriza por la conciencia de
diferencia respecto de los antiguos, la cual se desarrolla desde una
concepcion de lo profano: los antiguos se vinculan a lo sagrado,
porque alli se dié una génesis (la Creacién) fruto de la divinidad a la
que se acude buscando las respuestas que el ser humano necesita,
mientras que los modernos no miran a esa génesis pretérita, sino al
futuro, no como expectacion hacia lo desconocido sino que ese futuro
es presente. La Edad Media, por su parte, resulta determinante para
la conciencia de la diferencia. El hombre medieval se sabia también
distinto de los antiguos, pero también buscaba sus respuestas en el

250 |b. Entrada “Antiguo”.

%1 SuZ.s. 405y ss., p. 418 y ss.

%2 1b. s. 421, p. 433.

23 |b. s. 433, p. 445.

254 ARISTOTELES. Physica. 11,219 b 1 s.

2% cfr. HeGEL, G. F. W. Vorlesungen (liber die Philosophie der Weltgeschichte. cit.

109



FERNANDO GILABERT BELLO

origen mitico, no se impulsaba hacia el futuro, y por eso es una edad
oscura. Pero aunque despierta cierto interés para conocer la génesis
del mundo moderno, no queremos profundizar a fin de no desviarnos
en nuestro propdsito?®®, que no es otro que el de esclarecer qué es la
modernidad y como se gesta.

Los modernos se saben distintos de antiguos y medievales pero
plantean una vuelta a lo antiguo. Es por eso que puede originarse
un nuevo comenzar, una idea hegeliana que retoma Heidegger®'.
Es en el Renacimiento, donde se gesta la conciencia distinta. Para
muchos, el Renacimiento aun no es la modernidad aunque ya lleva
implicita su semilla?®®. Los renacentistas aspiraban a retomar la
grandeza del pasado clasico, su ir al futuro era mirar al pasado. De
este modo, renacentistas como Petrarca?*® o Boccaccio®® eran una

2% No somos especialistas en el mundo medieval pero las fuentes consultadas
nos hacen intuir una oposicion frontal en las concepciones que del medievo se
tienen: de un lado encontramos unas teorias que defienden la idea de progreso y
una suerte de protomodernidad, con la implementacién de lo que luego serian los
logros del mundo moderno, como la burguesia, la banca, la separacién de poderes
o incluso el parlamentarismo; y de otro lado hallamos la concepcion de una época
oscura y atrasada, coaccionadora y llena de supersticiones. A este respecto, nos
inclinamos mas hacia las primeras, al partir nuestra hipoétesis de la historia de una
idea de constante evolucion o deriva de los tiempo, pero no damos legitimidad a
una época con un principio y un fin establecidos. Con todo, una profundizacién en
el tema puede encontrarse en la obra del medievalista Emilio Mitre (Historia de la
Edad Media en Occidente. Madrid, Catedra, 1999).

%7y, GA 28.

258 KRISTALLER, P. O. Renaissance thought and its sources. Nueva York, Columbia
University Press, 1979. p. 33.

2% De Petrarca y sus fascinacion por el pasado podemos tomar como ejemplo,
entre otros muchos, el largo poema Africa, donde evoca la fascinacion por la
Roma clasica y la figura heroica de Escipidon en la Segunda Guerra Punica (en
Opere. Florencia, Sansoni, 1975).

260 A pesar de que Boccaccio estuvo durante toda su vida muy influenciado por la
cultura griega y latina, nos quedamos como ejemplo con sus textos de juventud

110



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

suerte de protomodernistas: apelan a la antiguedad pero no como

una ruptura con el pasado, sino como una pretension continuista

que permita el avance hacia otra época a través de la recuperacion
del patrimonio de la antigledad.

La hipotesis de trabajo que empleamos para exponer el mundo
moderno es la de Karl Lowith, discipulo de Heidegger, para quien
los dos grandes periodos, la antiguedad y la modernidad, mas que
representar una cesura, lo que implica es una secularizacién, en
este caso de la teologia, y recogiendo asi un sentido de la historia
universal®®'. Defendemos que esta hipoétesis de Lowith también esta
presente en Heidegger. Pero la querella entre antiguos y modernos
es uno de los hitos de la cultura moderna®? y su importancia radica
en que esta en el centro de la crisis de la conciencia europea que
propicia los cambios de época.

Para Léwith, el hecho crucial de la modernidad ha sido la supresion
de los limites que imponian los valores de la voluntad humana, pero
esto ha tenido como consecuencia el surgimiento del nihilismo, a
partir del cual las masas no saben como orientarse, por lo que al final
caen en la banalizacion?®. Se han liberado los deseos reprimidos de
las masas pero la tan ansiada libertad, que al fin tenemos a la mano,
se escapa de nuestro propio control. Porque la libertad se convirtio

como el Filéstrato o la Teseida en los que re-elabora la mitologia griega (v. Opere.
Milan, Mursia, 1978).

%1 cfr. Lowit, K. Meaning in History. Chicago, University of Chicago Press, 1949.

262 Son bastantes los autores que han hecho estudios sobre la querella entre
antiguos y modernos. Algunos se han centrado en la querella propiamente dicha,
como José Antonio Maravall (Antiguos y modernos: la idea de progreso en el
desarrollo inicial de una sociedad. Madrid, Alianza, 1998) o Anne-Marie Lecoq
(La Querelle des anciens et des modernes. Paris, Gallimard, 2001), y otros han
tocado el tema como un estado obvio de la cuestion en la que desarrollar sus
planteamientos, como es el caso de Ortega (El tema de nuestro tiempo. Madrid,
Alianza, 1987) o el propio Lowith (Meaning in History. cit.).

23 cfr. WoLIN, R. op. cit. p. 120 y ss.

111



FERNANDO GILABERT BELLO

durante el siglo XX en la figura predominante, aquella que tiene
primacia. Las figuras predominantes se van sucediendo a lo largo
de la historia, se van secularizando, y en ellas se ve lo primordial de
una u otra época: la divinidad, el Estado, la ciencia, la humanidad, la
libertad, la tecnologia... Si la primacia de cada época toma la forma
de un ente distinto resulta que el fundamento que tienen esos entes
primeros es vacio, es la pura nada. Ello abre la puerta al relativismo
y con ello al nihilismo. Pensar este relativismo ha sido la labor de los
tedricos postmodernos, que consideraban superada la modernidad,
por los que estariamos en una nueva época, la post-modernidad. A
este respecto diferimos, y no consideramos que la modernidad se
haya superado, sino que ha derivado en algo que podriamos llamar
tardomodernidad.

Esa tardomodernidad, ha encumbrado a sus propias entidades
efimeras, a sus figuras vacuas hasta el punto de que se ha perdido
aquello que les da sentido, el ser. Con la secularizacién, ese ser
ha sido olvidado y la historia, mas que saltos épocales donde una
figura predomina sobre las demas, es la historia de ese olvido. El
planteamiento de Heidegger parte de la preocupacion por ese olvido.

La historia del olvido del ser es la historia de Occidente y todo el
pensamiento filoséfico, desde su mismo origen en la Grecia clasica,
ha contribuido a la propagacién de ese olvido. A este respecto, al
inicio de Sein und Zeit, se sefala:

Aufdem BodemdergriechischenAnsatze zur Interpretation
des Seins hat sich ein Dogma ausgebildet, das die Frage
nach dem Sinn von Sein nicht nur fur Gberflissig erklart,
sondern das Versaumnis der Frage uberdies sanktionert

Sobrelabase de los comienzos griegos de la interpretacion
del ser llegd a constituirse un dogma que no sélo declara

112



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
superflua la pregunta por el sentido del ser, sino que,
ademas, ratifica y legitima su omision?+

En la antigua Grecia es donde se exponen las pautas que rigen
el pensamiento filosoéfico occidental, las cuales llevan intrinsecas el
olvido del ser. El origen esta en Grecia y en Grecia el ser comienza
a olvidarse. En el mismo origen ya esta predestinado el ser a caer en
el olvido. Si el olvido del ser esta en los mismos comienzos griegos,
no podemos recuperarlo acudiendo a estos primeros pensadores,
teniendo entonces que preguntarnos ;qué es eso del ser?2%,

Pero, ¢, qué tiene que ver esto con el mundo moderno en el que nos
encontramos? Nos remontamos al mundo antiguo, ¢ es que nuestra
época no ha sabido enmendar los errores de los antiguos? Parece
ser que no. Mas bien, los errores se han ido perpetuando desde
entonces, corroborando la hipotesis de continuacion y secularizacion,
segun la cual los diferentes periodos histéricos son mascaras que
toma el caracter sacro intrinsecamente ligado a lo humano (y que
nada tiene que ver con su constitucidon biolégica)®®®, no habiendo
un mundo moderno como algo contrapuesto a la antiguo, sino que
seria un paso mas en el camino de la historia del olvido del ser. Y es
porque en las plazuelas de Atenas, en esa Grecia clasica, cuando
difieren el ser y el pensar®’, ya encontramos actitudes propiamente
“‘modernas”: Protagoras y su antropocentrismo?®, el enciclopedismo
de Hipias?®®, el igualitarismo de Licofron?°. Los sofistas ademas

%4 SuZ. s. 2, p. 23.

%5 FEM.s.80yss., p.74yss.

26 cfr. LowitH. K. Meaning on History. op. cit.
%7 EM's. 129, p. 114.

268 PLATON. Protagoras. También DioceNes Laercio. Diogenis Laertii Vitae
philosophorum 1X. 51.

269 PLATON. Hippias Minor.
270 ARISTOTELES. Politica. 1280 B. 8

113



FERNANDO GILABERT BELLO

cobraban por su saber, con lo cual podemos vincularlos de algun
modo con el desarrollo del capitalismo o, al menos, con la cultura y
el saber como bienes econdmicos. Pero aquel que tiene la actitud
moderna predominante es Sécrates, un ateniense feo y bajito que se
dedica a incordiar a los demas y que se convierte en el abanderado
de lo que se ha venido llamando la razén. La critica de Heidegger a
la modernidad puede deberse a su consideracion de que ésta es un
desarrollo sociocultural del racionalismo. Esta critica sobrepasa la
mera Kulturkritik, esto es, una critica de la sociedad moderna desde
el punto de la filosofia de la cultura, analizando los fenébmenos y
reduciéndolo a meras expresiones de secularizacion y alienacion,
o lo que es lo mismo, apostando por una trascendencia de indole
negativa que esta mas alla de los fenémenos mismos?’!. Heidegger,
mas bien, tiene como foco el analisis del fendbmeno mismo de la
sociedad moderna y la deriva histérica en que surge.

3.1.1.1. La edad de la razén

La modernidad, tal y como la identifica Hegel, es la edad de la
razon: parte del racionalismo cartesiano y tiene en el criticismo
de Kant una de sus cumbres??2. Sin embargo, toda la historia
esta impregnada de racionalismo desde el mundo griego: de
Socrates beben Platon y Aristételes, luego la escolastica medieval
y el neoplatonismo buscaran fundar mundo, hombre y dios en la
razén?”. La razon es tan antigua como la tradicién misma, porque

21" Esta es la critica que por ejemplo lleva a cabo la Escuela de Frankfurt en
relacion a las sociedades tardocapitalistas. A este respecto, podemos sefalar
la obra de Adorno Kulturkritik und Gesellschaft. (Frankfurt am Main, Surhkamp,
1977).

272 cfr. HeceL, G.W. F., Vorlesungen (ber die Philosophie der Weltgeschichte. cit.
278 FERRATER MoRA. J. op. cit. Vol . p. 1335 y ss. Entrada “Filosofia Medieval”.

114



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
es incluso anterior a Sécrates. La importancia de la razén es por su
hegemonia, porque es lo que ha imperado en la historia a pesar de
cierta predisposicion a un talante vitalista en ciertas épocas?’*. Sin
embargo, pensamos que ese predominio de la razon, equiparado a
la tradicion metafisica, no es solo una corriente que se da un tiempo
y luego le sucede una de caracter relativista para tiempo después
volver de nuevo al racionalismo?’®. Mas bien, creemos que se debe
a que se ha contemplado s6lo una de las caras de la moneda, que
el racionalismo es sdlo una vision que se ha tenido de la historia de
la tradicién, mientras que la otra ha permanecido, por asi decirlo,
oculta y, en muchos casos, ignota (lo cual no significa que no haya
estado presente). Pero el racionalismo ha sido hegemonico en la
historia de la ciencia, siendo uno de los factores clave su aparicion
para que se produjera el olvido del ser.

El racionalismo tiene como cometido suplantar la vida espontanea
por la pura razon, originando una doble vida donde la razén sustituye
lo que verdaderamente somos, espontaneidad?’®, cémo actuamos
verdaderamente, a veces racionalmente y a veces no. Asi, desde
el racionalismo se mira la vida desde un mundo tedrico alejado del
mundo en el que uno se haya de facto. Si el racionalismo impera en
el mundo moderno, podemos decir que éste no tiene en cuenta para
nada la vida factica, lo cual es precisamente una de las cuestiones
que impulsan el pensar de Heidegger.

Volver sobre la cuestion del racionalismo, se debe, segun
Heidegger, a la forma que toma en el mundo moderno: la de la
l6gica, una ciencia acerca del pensar, una ciencia que da una serie
de reglas para el pensamiento y las formas de lo pensado, sin
relevancia para la vida factica, lo que le da una consideracién de

274 ORTEGA Y GAssET, J. op. cit. p. 80.
2% |b. p. 91 y ss.
278 |b. p. 115.

115



FERNANDO GILABERT BELLO

seguridad y confianza al no tener que enfrentarse a los cambiantes
avatares de esta vida. Esta ciencia da las pautas del pensar, pero no
se plantea qué es el pensar?’’, Esta ciencia no ha sido cuestionada en
ningun momento, pero, sin embargo, se ha instaurado en la cuspide
de la ciencia como aquello que rige las otras ciencias. La ciencia
de la légica es una ciencia de la enunciacion, porque “légica” viene
de Adyoc, que en la tradicidn donde impera ha venido significando
“enunciacion”?’8, mientras que los antiguos griegos, con Adyo¢, no
pensaban ni en el decir ni en el discurso?’®. Heidegger se pregunta
por qué la doctrina del pensar remite a la ciencia de la enunciacién y
no al pensar mismo. La funcién del pensar es la busqueda de lo que
determina el pensar mismo, a saber, la dAnBeia y la @uoig, esto es,
el ser entendido como estar-al-descubierto, precisamente algo que
no tiene cabida, por obvio, dentro de las reglas de la l6gica®°. De
este modo, la tradicion en la que nos encontramos, la modernidad,
corrobora el olvido del ser, puesto que ser, en su significado originario
griego, tiene el sentido de @uUoI¢, en tanto erguirse que brota, aquello
que al desplegarse permanece en si mismo y que se muestra, en
oposicion al devenir, como estabilidad y presencia constante, v,
en oposicion a la apariencia, como la presencia manifiesta. En el
pensar, esta fuerza imperante es la presencia sometedora y aun no
sometida en la que lo presente es en tanto ente. Pero esta fuerza
imperante, solo surge desde su cobertura, como aAnbeia, y cuando
la @Uoi¢ lucha por apoderarse de si misma en tanto que esta en el
mundo?®'.

La logica surge cuando el sentido del ser del ente se transforma,
con el platonismo, en 16éa y, como tal, en objeto epistémico,

2T EM. s. 128 , p. 113.

278 FERRATER MoRA, J. Op. cit. vol lll p. 2202 y ss. Entrada “Légos”.
2 EM. s. 133, p. 117.

20 ph. 5. 129, p. 114.

#11b. s. 65-66, p. 63.

116



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
produciéndose con ello la separacion entre ser y pensar. Pero de
esta separacion no es posible aclarar nada, puesto que es la logica
misma la que necesita de aclaracion y fundamentacion®?, lo cual
soélo es posible mediante un pensar mas auténtico y originario (y por
nada mas). Para ello, se ha de volver a la pregunta por la relacién
entre la esencia del pensar y la del ser, esto es, a la pregunta del
despliegue del ser como tal?®3. En dicha pregunta, hallamos una
conexién originaria entre el ser, @uoic, y el Adyoc, pero aqui Adyog
no tiene el significado pervertido por la tradicion de “enunciacion”,
sino que tiene el originariamente griego de “reunir’?4, Para entender
la conexion entre @uoIc y Abyo¢ hemos de volver a un pensamiento
anterior a Sdcrates, anterior a la preponderancia del racionalismo
en la historia occidental®’, antes de la identificaciéon del Adyo¢ con
la razon.

Consecuencia de esto es que la conciencia del hombre como ser
histérico fue definida como 6wov Adyov Exov, ser viviente dotado
de razon, definicion donde el Adyoc¢ esta presente pero de forma
irreconocible. La teoria occidental del ser humano se ha construido

%2 b, s. 130, p. 114.
23 |b.s. 131, p. 115.

284 El| término griego Adyo¢ ha sido traducido de muy diversas maneras. Un
vistazo a cualquier diccionario de filosofia puede dar muchas de las claves de los
multiples sentidos e interpretaciones que puede albergar y originar dicho término.
Coloquialmente, prevalece la traduccion de Adyo¢ como “palabra” o “expresion” al
venir de Aéyelv, que usualmente se traduce como “hablar” o “decir”. Sin embargo,
el significado primario de Aéyeiv no es tanto “hablar” como “recoger” o “reunir”, de
ahi que la propuesta de traduccion del mismo Heidegger para Aéyeiv sea “poner-
ante o presentar-después-de-haber-recogido”, por lo que el término Adyo¢ seria
el resultado de un Aéyeiv, que consistiria en una cosecha fruto de una seleccion.
A este respecto, puede verse el texto de Heidegger Logos. Heraklit. Fragm. 50.
(GA 7.s.201y ss, p. 180 y ss). También FERRATER MoRra, J. op. cit. vol lll, p. 2202
y ss. Entrada “Logos”.

%5 EM. s. 134, p. 118.

117



FERNANDO GILABERT BELLO

a partir de esta definicién, pero ello supone que no se ha entendido
realmente el sentido de Adyo¢. Es mas, la propia pregunta por el
hombre, una vez asumido que es un ente en estos términos, aun
nos resulta extrana, porque se posee de antemano una respuesta
que ademas sefiala que no se debe preguntar, como tampo se debe
preguntar por la légica. Pero el no preguntar implica la confusion de
criterios y el no saber el lugar de la toma de decisiones auténticas,
ademas de incapacitarnos para comprender la pregunta misma?2s.

Pero, con Heidegger, la determinacion esencial del hombre no
es una respuesta sino una pregunta. La pregunta por el hombre
solo puede hacerse desde la pregunta por el ser, porque donde el
ser se abre al preguntar, acontece la historia y, con ella, el ser del
hombre en virtud del cual éste se confronta con el ente como tal.
Esta interrogacion conduce al hombre al ente que él mismo es y
debe ser, por lo que sélo alcanza su mismidad en tanto ser histérico
que interroga. Su mismidad significa que debe convertir el ser que
se le abre en acontecer histérico y detenerse en este ser de manera
estable; y, puesto que el hombre es histdrico, la pregunta por su ser
no debe ser jqué es el hombre? sino ¢ quién es el hombre?2%’,

La distincion entre ser y pensar es, desde su origen, la postura
fundamental del espiritu de Occidente, segun la cual el ser se
determina desde el horizonte del pensar y la razén. El concepto de
Adyoc originario se pervirtié en la tradicion filosofica y posiblemente
esa perversion lo convirtiera en la diréctriz de dicha tradicion.

%6 1b.s. 151, p. 132.
%7 1b. s. 152, p. 133.

118



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

3.1.1.2. La edad de la ciencia

En la tradicion triunfé ese concepto pervertido de Adyogy se entendio
como razén. Como en el aguafuerte de Goya, el suefio de la razén
también ha creado monstruos?®. El ideal de comprender todo desde
la razon légica, incluso lo pasional y sentimental, genera un mundo
monstruoso. Lo monstruoso es lo impropio del orden natural y la
I6gica genera un mundo tedrico, lejos de la vida factica. Ese corpus
l6gico se convierte en hegemédnico, de modo que, en el intento
ilustrado de saber, o bien se entra en su rasero, o bien se es tachado
de irracional, lo cual es sindbnimo de ignorancia y supersticion y es
la base sobre la que se asienta la tirania?®®. Pero estos “ultras de las
luces”®, se han olvidado del mundo y de la vida factica. Ese olvido
es lo monstruoso.

El culmen de lo monstruoso es parejo a uno de los grandes
hitos del mundo moderno: la ciencia, que es considerada uno de
los argumentos que han servido de amparo para el auge de la
hipertecnologizacion desenfrenada. En muchos de sus trabajos,
Heidegger analiza esa forma de entender la ciencia, lo cual es
pertinente, puesto que es uno de los grandes paradigmas del
mundo en que nos encontramos®’. En el cuestionamiento que hace
Heidegger del mundo moderno, la critica a la ciencia tiene especial
incidencia, puesto que ésta ha ocupado el lugar preponderante que
anteriormente ocupaba la teologia como disciplina mas eminente vy,

288 | a obra de Francisco de Goya a la que nos referimos es la de idéntico titulo:
El suefio de la razén produce monstruos, estampa numero 43 de la serie de
los Caprichos de 1799. (Museo del Prado. Ficha técnica-GO2131. https://
www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-sueo-de-la-razon-produce-
monstruos/e4845219-9365-4b36-8c89-3146dc34f2807. Consultado 08/09/2017).

289 v, Rousseau, J.-J. Du contract social. Paris, Bordas, 1972.
20 cfr. ONFRAY. M. Les ultras des lumieres. Paris, Grasset et Fasquelle, 2007.
21y, p.e. FT, BH o Der Ursprung des Kunstwerkes (GA 5. ss. 7-68. pp. 11-62).

119



FERNANDO GILABERT BELLO

en cierto modo, vinculada a una cierte élite de iniciados. Al tomar ese
lugar preponderante, la ciencia se convierte en la cumbre del olvido
del ser. Si bien Heidegger critica muchos elementos del mundo
moderno, ninguno es atacado con mayor encono que la ciencia,
no por la ciencia en si misma, que es considerada necesaria por
Heidegger, sino por su desvirtuacion en los tiempos modernos?®2.
La ciencia moderna parte del hecho fundamental de situar al
hombre en el centro del pensamiento pero, sin embargo, no hay
correspondencia entre este antropocentrismo y la metafisica, sino
que mas bien “todo humanismo se basa en una metafisica, excepto
cuando se convierte él mismo en el fundamento de tal metafisica”®.
La metafisica no presta atencion a lo que el hombre es, sino que lo
convierte en un ente abstracto y tedrico, hasta el punto de reducirlo
a sujeto de la ciencia, en un mero cognoscente, sin contemplar el
ser y contribuyendo a su olvido. La tradicién racionalista estudia al
ente pero olvida al ser y, cuando se fija en él, lo hace como si fuera
un ente, pero el ser no es un ente, sino aquello que determina al
ente en cuanto ente, se encuentra en el hecho de que algo es?*.
Al contemplarlo como ente se abre el campo para el estudio mas
representativo de la filosofia desde el siglo XVII: la epistemologia.

La epistemologia tiene como cometido fundamental la teoria
del conocimiento, el modo que tiene el hombre de aprehender los
entes materiales de su alrededor. El concepto fundamental de esta
teoria del conocimiento sera el Umokeiuevov, “lo que subyace”,
concepto de raiz aristotélica que designaba lo que se predicaba de
otras cosas, pero no de otras personas?®®. En el mundo moderno,
este Umrokeiuevov se transforma en sujeto, siguiendo la traducién

22 7S.ss. 127 y ss., pp. 147 y ss.

293 “Jeder Humanismus griindet entweder in einer Metaphysik oder er macht sich
selbst zum Grund einer solchen”. BH. s. 321, p. 265.

24 “Sein liegt im Daly”. SuZ.s. 7, p 27.
295 ARISTOTELES. Metaphysica. |l, 1.

120



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
latina que se empled: subjectum. El sujeto se torna el centro de la
reflexion filoséfica moderna y, por ende, el centro del Universo. El
siguiente estadio del antropocentrismo sera el sujetocentrismo y el
esfuerzo filosofico sera vincular al hombre-sujeto con la realidad que
le rodea, con los objetos que conforman el mundo, pero no con el
mundo mismo. El binomio sujeto-objeto sera el punto de referencia
de la epistemologia moderna, por lo que el leitmotiv de la cuestion
filosofica, la aprehension del objeto por parte del sujeto, siempre
sera analizado siguiendo las pautas de la ciencia moderna. De este
modo, se busca encorsetar a la filosofia como si de una ciencia mas
se tratara. Pero las ciencias trabajan desde una representacion
donde los fenbmenos se exponen en un sistema ordenado de
conocimientos. En la Grecia antigua, la representacion era el ser
traido a la presencia, pero en la edad de la ciencia, la representacion
es traer ante si lo que esta ahi delante situado frente a nosotros
y obligarlo a retornar a si como el ambito donde se imponen las
normas. Asi, el hombre se situa respecto a lo ente en la imagen,
pero con ello, se pone a si mismo en escena en el ambito de lo
representado, al punto de ser el hombre mismo la escena donde lo
ente ha de representarse. La novedad no es la posicién del hombre
en medio de lo ente, sino que ocupa esta posicion y la establece
voluntariamente, por lo que la época moderna se situa a si misma y
por si misma como nueva?®,

El giro hacia el sujeto es una de las aportaciones fundamentales
parala historia del olvido del ser. Es Descartes, padre del pensamiento
moderno®’, quien radicaliza este giro y Heidegger es consciente de
que el cartesianismo es la base de la radicalizacion del olvido del
ser. Por eso Heidegger ajusta cuentas con Descartes en diversas

2% GA 5.s.84-85,p. 75
27 HeceL, G. W. F., Vorlesungen (iber die Philosophie der Weltgeschichte. cit.

121



FERNANDO GILABERT BELLO

ocasiones: En Sein und Zeit**®, en los estudios sobre Nietzsche?*®
o en los seminarios de Zollikon®*®, por ejemplo, ataca una y otra
vez al racionalismo cartesiano®'. Las cuentas que Heidegger pide
a Descartes se deben al concepto de mundo que maneja, en el
cual se asienta el aislamiento del sujeto frente al mundo. Si bien la
filosofia cartesiana recibe muchas criticas por parte otros autores,
como Spinoza3®? o Ryle®?, éstas van destinadas a enmendar sus
errores para seguir avanzando en la misma linea, mas que a una
deconstruccion radical, como la que pretende Heidegger.

En las Meditationes de prima philosophia** y en los Principia
Philosophiae®®®, Descartes formula el dualismo de cuerpo y alma y
el correlato que esta dualidad tiene en el mundo, siendo el alma, o
res cogitans, lo pensante y el cuerpo, o res extensa, lo material. La
extension, lo material es con lo que se identifica el mundo®®, esto
es, un conjunto de objetos totalmente ajenos a la res cogitans, que
esta “por otro lado”. Segun esto, el sujeto no habita este mundo

28 SuZ.s.89yss., p. 110y ss.
29 GA6.2.s.23yss. p.634yss.
300 7S.s.135y ss., p. 156 y ss.

%01 Nuestro trabajo no pretende desarrollar in extenso toda la critica de Heidegger
al cartesianismo, sino mas bien acentuar el hecho de que el pensamiento
cartesiano consiste en uno de los hitos de la Modernidad que Heidegger combate.
Un trabajo de mayor profundizacion acerca del significado de Descartes en la
obra de Heidegger seria el de Christophe Perrin, Entendre la Métaphysique. Les
significations de la pensée de Descartes dans l'oeuvre de Heidegger. (Lovaina,
Peeters, 2013).

302 cfr. Spinoza, B. Ethica ordine geometrico demonstrata. Heidelberg, Winters,
1972.

303 cfr. RyLE, G., The Concept of Mind. Londres, Hutchinson, 1949.

304 DescaRTEs, R. “Meditationes de prima philosophia” en Oeuvres, Paris, Cerf,
1974.

305 DescARrTES, R. “Principia Philosophiae” en Oeuvres, Paris, Cerf, 1974.
306 SuZ. s. 89, p. 110.

122



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
de objetos, sino que esta mas alla de lo corpéreo pero, como
sucedia en el platonismo, encerrado en un cuerpo material*®’. El
ser pensante es opuesto al mundo, estableciendo dos realidades
distintas que se identificaran con el sujeto y el objeto. Esta oposicion
cartesiana se debe a la comprension del ser desde la confusion
de la substancia como lo ente y la consiguiente unificacion entre
ser y ente como una y la misma cosa®. Este error seria marginal
en la historia del olvido del ser, si no fuera porque la nocion de
substancia que emplea Descartes es la base de la ciencia moderna.
Si bien en el planteamiento cartesiano no aparece la pregunta por
el ente, la interpretacion que de éste y de la verdad se hace en
dicho planteamiento asienta una teoria del conocimiento donde el
realismo obliga a demostrar la realidad del mundo exterior y salvar
lo ente en si®%°,

En la tradicidn hasta entonces imperaba la nocion de substancia
expuesta en Aristoteles, siendo la primera substancia el ser y de
la que se podia predicar cualquier cosa, los atributos®!°. Pero en
Descartes el sery sus atributos son lo mismo. Desde el cartesianismo,
la substancia es un ente que toma la forma de lo divino, manejando
una nocion de ser teoldgica, la de la infinitud, pero cuya definicion
omite Descartes. Desde entonces, el ser se mantiene extrafio a este
mundo del que soélo se perciben los entes. Este es el modelo de
conocimiento por el que se guia la labor cientifica. Para Descartes,
el modo de acceder al mundo es mediante el conocimiento fisico-
matematico, instaurando asi como pilar fundamental la labor
cientifica en tanto que conocimiento seguro y fiable3". La eleccion de
la matematica se debe a la busqueda de certezas. Pero una certeza

307 cfr. PLATON. Phaedo. 65e.

308 SuZ. s. 90, p. 111.

309 GA 5.5. 91, p. 80.

310 ArisTOTELES. Metaphysica. L, VI, 1.
M SuZ.s. 96, p. 117.

123



FERNANDO GILABERT BELLO

no es una verdad, sino que la certeza sélo tiene validez para un “yo”,
teniendo mas que ver con el convencimiento que con el conocimiento.
Asi Descartes instaura un conocimiento desde la 6ptica del yo, pero
luego se olvida de él, al no saber salir del atolladero solipsista, y cae
en el recurso a la divinidad, algo exterior a lo mundano, vinculando
matematica y teologia con un retruécano. La matematica denota
lo que siempre es, lo que siempre permanece constante, atributos
propios de la divinidad. Pero el recurso matematico de Descartes se
centra en una explicacion del ser como algo eterno e imperecedero,
rechazando la temporalidad que esta a la base del planteamiento de
Heidegger.

3.1.1.3. La edad de la politica

Nuestro escenario es moderno y su acmé es la ciencia. §Qué pasa
con la politica moderna? ;Qué tiene que ver todo lo que hemos
contado de nuestra época como contraposicion a los antiguos y el
caracter objetual de la ciencia con la forma de hacer politica, con
la forma de organizar la vida en la comunidad? Que nos hallamos
desviado hacia el tema de la ciencia no es baladi, puesto que en la
modernidad la politica ha quedado supeditada a la periferia de esa
ciencia: al tomar la ciencia el papel mas destacado en el mundo
moderno, erige al sujeto de la ciencia, esto es, al sujeto cognoscente
(que sin embargo permanece ignoto, puesto que es aquello que
lo conoce todo y no es conocido por nadie®'?), en el centro de la
reflexion. Que este sujeto esté en el centro implica la preponderancia
de la ciencia porque analiza como se relaciona con los objetos de
su alrededor, siendo la politica uno de esos objetos. Podria parecer
que la politica esta realmente al mismo nivel que la ciencia, puesto

312 ScHorPeNHAUER. A. Die Welt als Wille und Vorstellung. Frankfurt am Main,
Shurkamp, 1986. s. 5, p. 87.

124



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
que si bien la ciencia investiga los vinculos existentes entre sujeto
y objeto, la politica es la que investiga los vinculos entre sujetos,
la intersubjetivad. Pero esa actividad investigadora la convierte en
ciencia: la torna politologia, una ciencia politica, pero no la politica
en si misma, la cual es una region de lo ente que es necesario
investigar, del mismo modo que la vida, el idioma, la mente o el
cancer (estudiadas por sus respectivas ciencia bioldgica, filologica,
psicologica u oncolégica). La politica son las formas que en las
sociedades toma /o politico. La politologia es la ciencia moderna
que analiza esas formas politicas. La politologia no se ocupa, o0 no
debe ocuparse, de /o politico, sino de las teorias politicas. Sélo por la
deriva hacia el sujeto se expone la pregunta por /a politica, a saber,
si se quiere ser como individuo o como comunidad, si se quiere
ser una persona dentro de la comunidad o un mero miembro de un
grupo dentro de un grupo. Solo donde el hombre es esencialmente
sujeto, puede caer en el abuso del subjetivismo individualista pero
también tiene sentido la lucha expresa contra ese individualismo y
a favor de la comunidad como meta de todo esfuerzo y provecho®'3.

Pero en la modernidad tardia en las que nos encontramos, el
problemadel conocimiento parece habersetrasladadofilos6ficamente
al problema de la intersubjetividad: se ha pasado de investigar como
puedo yo (sujeto) relacionarme con las cosas (objetos), a investigar
como puedo yo (sujeto) relacionarme con alguien como tu (sujeto)
que tiene las mismas caracteristicas que yo (sujeto) pero no soy yo
(¢, no-sujeto-que-soy-pero-también sujeto?). Este no es un problema
nuevo, pero en la tradicion siempre habia quedado relegado a un
segundo plano, como si fuera un muro que se rodeaba sin tocar para
salvar el sistema epistemoldgico dominante. Esto es lo que hacian
los neokantianos como Rickert, uno de los primeros maestros de
Heidegger en Friburgo, quien se amparaba en el problema de la
transcendencia del conocimiento para continuar las disquisiciones

313 GA 5. s. 85, p. 76.

125



FERNANDO GILABERT BELLO

del idealismo®'4. Esta era la linea filosofica predominante a principios
del siglo XIX, hasta la irrupcién de la fenomenologia de Husserl,
quien puso el problema de la intersubjetividad sobre la mesa3'®. Pero
la intersubjetividad era un problema de la teoria del conocimiento, si
bien un problema urgente, pues la epistemologia se habia quedado
estancada y necesitaba un nuevo impulso que permitiese que
alcanzasen su sentido las preguntas ultimas que conciernen a la
finalidad de la filosofia®®. La ciencia y la teoria del conocimiento
no pueden satisfacer el problema de la intersubjetividad, a pesar
de que desde el siglo XIX han ido surgiendo disciplinas cientificas,
como la psicologia, la psiquiatria o incluso la pedagogia, que buscan
aplicar el método de la ciencia en la relacién con los otros.

La forma politica por excelencia del escenario en que nos
encontramos es la democracia. La democracia es el nhombre que
recibe un sistema politico electoralista y de partidos que preferimos
denominar tardoparlamentarismo, en contraposicion a la democracia
ateniense. Haremos un breve excurso de como desde los griegos y
su democracia “directa”, se ha llegado a la democracia moderna,
la democracia tardoparlamentaria. Con ello, desplegaremos los
conceptos fundamentales en los que se mueve la teoria politica
bajo la cual se analizan las diferentes formas que puede tomar en
nuestro escenario.

La pregunta politica va intrinseca a la de la propia humanidad.
Desde que el ser humano comienza a filosofar, uno de los temas
clave es el de la vida colectiva y las cuestiones que de ella surgen.
Desde el principio de los tiempos se han producido elaboraciones de
la politica, pero el fundamento de éstas se sustentaban en mitos y

%4 Rickert, H. Der Gegenstand der Erkenntnis: Einfiihrung in die
Transzendentalphilosophie. Sarrebruck, Dr. Mller, 2006.

315 HusskerL, E. Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen
Philosophie. La Haya, Nijhoff, 1976.

36 GA 1. s. 415. p. 15.

126



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
leyendas, como, por ejemplo, la fundacion de Israel por los judios tras
huir de Egipto®', la creacion de las murallas de Roma por Rémulo3™
o el papel de Prometeo como civilizador de la humanidad al entregar
a los hombres el fuego sagrado de los dioses®'°. Todos estos mitos
son anteriores a la aparicion del racionalismo en la Grecia clasica,
aunque algunos, como el sefalado de Prometeo, proceda de la
misma civilizacion griega, eso si, de un periodo mas arcaico. En
esos mitos un oikioté¢ mitico, un héroe fundador, con una accién
determinada origina una civilizacion y, con ello, la forma de entender
la politica de la misma. Pero es en la Atenas de la antigledad, cuando
la politica comienza a cuestionarse filoséficamente, coincidiendo
con el surgimiento del racionalismo y el consiguiente abandono del
ser. Su origen etimoldgico también se ha asociado tradicionalmente
a la Grecia antigua: viene de m0AIg, la ciudad-estado, el lugar donde
se convivia.

Es en Atenas en el siglo V a. C. cuando aparece la reflexion
filosofica sobre la politica. Lo hace en dos frentes opuestos, con
Socrates, que busca compatibilizar la verdad con la justicia, y con
los sofistas, maestros de retérica que ensefiaban a los gobernantes
a desenvolverse en asuntos publicos. Sécrates no sélo es el inicio
de la filosofia politica, sino también su arquetipo ideal®?°. A partir de
la compatibilidad entre verdad y justicia, se busca elaborar el mejor
sistema posible para regir la vida politica y para buscar respuestas
a lo politico. En esa linea van los textos de los principales discipulos
de Socrates: Platdén, quien convierte a Sécrates en el personaje
principal en la exposicion de su teoria politica en la Republica®",

317 Exodo 10, 11.

318 PLutAaRco. Lives I-Romulus. Londres, Heinemann, 1967.

319 EsquiLo. Prometheus Desmotes. Oxford, Oxford University Press, 1986.
320 BapiLLo O’FARRELL, P. op. cit. p. 18.

321 PLATON. Republica.

127



FERNANDO GILABERT BELLO

y el analisis de la convivencia que lleva a cabo Aristételes en su
Politica>2.

Con el auge de la ciencia moderna, respecto de la politica, se
persigue la creacion de una disciplina que englobe los mecanismos
politicos a fin de establecer un patrén predictivo basado en el calculo
y la probabilidad, un planteamiento politico-cientifico bajo el que
regirse. Consecuencia de ello es el establecimiento de vinculos entre
la politica y las leyes, entre el ordenamiento de la convivencia y el
derecho. Elderechoy lalegislacion no son inventos de la modernidad,
sino que se identifican con la politica desde la antigua Roma. No es
que los griegos no tuvieran leyes, pero éstas no eran inmutables ni
estaban por encima de la vida cotidiana, sino que mas bien eran
circunstanciales. Pero en Roma, el derecho se diviniza y, como
veremos, sera el precursor del aunamiento moderno de la teologia y
la politica. Para los antiguos latinos, las leyes estan por encima del
colectivo, estan mas alla, las leyes transcienden el mundo donde se
aplica, del mismo modo que ocurre con la ciencia. Cicerdn, uno de
los mas brillantes politicos de la Roma republicana, es, sin embargo,
un defensor acérrimo de que la politica no es algo que trascienda
a la vida comunitaria sobre la que rige, porque hay que participar
en la vida politica. Al defender una teoria fundada en la historia de
Roma, persigue una teoria por y para el pueblo romano3%, donde la
ley iguala a todos los ciudadanos®?* y es incuestionable3®. Pero se
decanta por la monarquia entre las formas de gobierno, donde el rey
es una figura excepcional de la politica®?* ante el que las facciones

322 ARISTOTELES. Politica.

323 Ciceron. M. T. De Re Publica. Cambridge, Cambridge University Press, 1995.
324 1b. 1II. 33.

325 1b. 1. 17.

326 Platén establece en la Republica que el control del gobierno ha de estar en
manos de una figura excepcional: el filésofo (Platén, Republica. op. cit). Pero
para Ciceron, el filosofo es el tedrico que reflexiona sobre las leyes y la vida en

128



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
contrarias deben ceder3?. El rey toma el caracter del dios Jupiter,
que es rey y padre a la vez. Si los propios dioses son gobernados
por uno solo de ellos, tanto mas los pueblos han de aceptar la
voluntad de sus lideres®?®. Pero al ser adoptado el cristianismo como
la religion oficial del Imperio Romano se abre la puerta a la teologia.
Lo divino toma forma en el mundo mediante un individuo concreto
proclamado rey. Al proclamarse Augusto imperator en el 27 a. C.,
se considera el derecho divino como la forma fundamental de la
politica, no habiendo lugar para el cuestionamiento, pero tampoco
para la igualdad, al haber un ciudadano por encima de la ley, o,
mejor dicho, haciendo de su voluntad la ley.

La monarquia es una version radicalizada de las ideas politicas de
Platén, pero mientras que para Platon el gobernante-fildsofo regia la
comunidad porque era quien comprendia las ideas transcendentes
y su reflejo en el mundo inmanente, era un mediador entre dos
mundos; con la monarquia imperial no hay mediador, es la voluntad
misma del gobernante quien va pareja con las ideas. El medievo
hereda esta concepcion de la politica. Las pesquisas de la filosofia
politica medieval van encaminadas a regular la convivenciay, al igual
que en el resto de aspectos de la vida, a compatibilizar lo humano
y lo divino. El rey es el representante de lo divino y mediante su
voluntad expresa la voluntad divina, convirtiéndose la politica en

comunidad, por lo que la figura excepcional ha de ser otro: el politico, un hombre
con sentido practico que es quien debe imponer la mejor forma politica de las
planteadas por el filosofo. El filésofo ha de instruir e inculcar valor al politico y guiarle
y asesorarle en su gobierno, mientras que el politico tiene que pasar a hechos
las palabras del fildsofo. Volviendo a Heidegger y el nazismo, nos atrevemos a
sefalar que el de MeRkirch toma el relevo de Cicerdn al querer convertirse en
Fiihrer-Rektor de la Universidad, al considerar que su misién consistia en guiar a
los guias (Robricuez, R. op. cit. XXVII, num. lat.).

327 CiceroN. M. T. De Re Pubilica. cit. |.
328 |p,

129



FERNANDO GILABERT BELLO

una piramide con la totalidad de poder en su vértice superior3?.
Esta es la concepcion de la politica en Agustin de Hipona y Tomas
de Aquino. El primero introduce la idea de la ciudad de Dios, un
mundo impregnado por el amor de Dios®**°, mientras que el segundo
habla de politica y de cdmo ha de estar regido el mundo, pero sin
aportar ningun conocimiento politico de ello®'. Las ideas politicas
que surgen con el mundo moderno son una reaccion a ese sistema
teoldgico-politico.

Lo mas destacable de esa reaccidn es el cambio que hay en la
pregunta politica: ya no sera por la vida en comunidad ni la busqueda
del mejor modo de regirla, sino acerca de la legitimidad del gobierno,
pregunta que lleva aparejada la cuestién del poder como ejercicio
de esa legitimacion. El rey no era cuestionado como representante
divino. Es una vuelta a la politica de hombres y no de dioses, pero
a los ojos de un nuevo ente: el Estado. La legitimidad se refleja en
el Estado: al no haber un referente divino ni un representante del
poder de Dios, comienza a cuestionarse la posicién del monarca
como soberano del Estado, poder que adquiere por tradicion,
pero que adquirid en origen por derecho divino. En la monarquia,
el fundamento del gobierno estd en manos de uno solo de los
miembros de la comunidad, del Estado, identificandose el poder con
un lider unico. Lo moderno es una esfera de lo dntico que tiene
detras la pregunta ontolégica, pero no la reconoce como tal. De esa
onticidad forma el Estado, el cual no es una variante de la moAig, ni
algo homélogo y/o comparable. La posicion del Estado en relacidon

329 yv. Uwann, W. A history of political thought: The Middle Ages. Penglin,
Middlesex, 1970.

330 cfr. AcusTiN DE HiPONA. De Civitate Dei (Codex Bernensis). Berna, Burgerbibliothek
Bern, 2009.

1 cfr. TomAs be Aauino. De rege et regno. De regimine principum. Sevilla, Izquierdo,
1861.

130



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
con la cuestion ontoldgica es la misma que hemos atribuido a la
ciencia: es un problema ontoldgico pero no es él mismo ontologia332.

En la tardo-modernidad se produce el paso de una monarquia
absoluta a un sistema “monarquico” parlamentario. Porque la
monarquia, tal y como hacemos aqui referencia, es el mero hecho de
un obtentor y ejecutor del poder, la unicidad del cabeza de Estado se
mantiene incluso en las formas mas modernas de politica, donde el
poder lo detenta uno sélo, sea un rey con cargo vitalicio y hereditario,
sea un presidente electo. Cuando aludimos a la monarquia aludimos
a un modo de gobierno y organizacion de un Estado donde una sola
persona es el referente de ese colectivo estatal, no a un sistema
politico que defiende la legitimidad de un rey vitalicio frente a los que
buscan que el jefe de Estado sea electo.

El logro politico de la modernidad que se reconoce es el
sistema democratico. A ese sistema vamos a denominarlo aqui
parlamentarismo, a fin de diferenciarlo etimolégicamente de la
democracia griega. Democracia suele traducirse como gobierno del
pueblo, pero el sistema parlamentario no esta forjado en el pueblo,
sino en la sociedad. El parlamentarismo moderno comienza en la
Edad Media, pero se engrandece en el Barroco, con la rebelion
de Cromwell en Inglaterra. El parlamentarismo es un sistema
politico donde el poder emana de un parlamento o unas cortes que
establecen la legislaciéon de un Estado. El parlamento es elegido
entre los miembros del Estado y es en él donde reside la soberania.
Pero el poder ejecutivo, sin embargo, esta en un jefe de Estado
supeditado a ese parlamento. De ahi que lo consideremos una forma
de monarquia. Mediante los éxitos y fracasos de las revoluciones
del siglo XIX, el sistema parlamentario se asenté practicamente
en todo Occidente, perviviendo hasta hoy, con la imagen de una
separacion de poderes que limita la actuacion politica para evitar

332 MarTiNEZ MARZOA, F. Heidegger y su tiempo. cit. p. 41.

131



FERNANDO GILABERT BELLO

que el poder se concentre en el poder ejecutivo y dando plenas
garantias democraticas.

Pero el sistema asentado, que denominaremos
tardoparlamentarismo, encierra una trampa. Podemos definir el
proceso por el que hemos llegado a €l como un emponderamiento
politico de la ciudadania, pareciendo que es el pueblo quien,
mediante revoluciones y luchas sociales, ha ido adquiriendo poder
y sentando las bases para una democratizaciéon de la sociedad®.
Sin embargo, el sistema democratico actual se basa en un sistema
electoral basado en partidos, los cuales presentan una entidad
propia y una serie de tendencias politicas determinadas, y que son
respaldados por otros elementos del sistema que no son politicos,
como la economia o la moral, con lo cual la soberania democratica
del Estado queda en entredicho, puesto que no hay una eleccién
de los representantes de entre la ciudadania, sino de entre los
partidos. Es por eso que el sistema politico que denominados como
tardoparlamentarismo no tiene el sentido de una democracia. Este
sistema es el gran logro de la modernidad politica.

3.1.2. Entre bambalinas: detras del escenario moderno. Ge-
Stell, nihilismo y das Man.

Ahora bien, como hemos sefialado, nuestro escenario es distinto
del escenario de Heidegger, a pesar de formar parte del mismo
mundo moderno. Es un paso mas, una fase superior a esa Alemania
de entreguerras. Pero el ser un paso mas implica que el camino
recorrido es en gran parte el mismo, salvo ese ultimo paso de casi
un siglo, por lo que aun hay muchos puntos de encuentro entre la

333 VVELasco MEsa, C. “Hacia el emponderamiento politico de la ciudadania: Debates
y tensiones en la construccion de la democracia representativa (Siglos XVIII-XXI)”.
En Gabea, W. F. y OrRboREZ-GARCIA, J. op. cit. pp. 69-101.

132



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
época de Heidegger y nuestro mundo contemporaneo. La historia
avanza y aunque llena las cunetas de cadaveres nunca es ninguno
de sus elementos los que al borde del camino quedan, sino que
mas bien se va reinventando y secularizando, toma otras formas,
adquiere otros vestidos que constituyen su Zeitgeist, pero la esencia
es la misma. Nuestra época es la de la indumentaria neorococé pero
sigue abajo el fino vestido de algoddn de la republica de Weimar en
la que Heidegger escribe Sein und Zeit. La critica heideggeriana
nos vale para hoy y con las herramientas filoséficas que nos lega,
podemos elaborar un pensar acorde a nuestro tiempo.

En su contexto histérico de la Europa de entreguerras es donde
se esboza nuestro mundo de hoy y el tardoparlamentarismo
imperante en la politica actual. Ese tardoparlamentarismo es una
consecuencia de un clima social en el que impera la inestabilidad,
es un paso mas en la decadencia. Hoy volvemos a Weimar porque
nuestro mundo toma su modelo, se asienta sobre las mismas bases
que aquella republica centroeuropea, al habérsenos impuesto un
sistema tardoparlamentario insatisfactorio para la ciudadania. La
diferencia central con Heidegger, es que el malestar se reducia al
pueblo aleman, pero ahora Weimar es global, al erigirse este sistema
como el modelo politico mundial. Ello ha sido posible al haberse
extrapolado a todas las areas el modelo moderno de ciencia, el
abandono del ser en favor del ente. Heidegger advertia del error3,
pero luego asumidé que era una consecuencia que habiamos de
afrontar puesto que era intrinseco a la singladura humana en el
mundo®®. Asi, cada vez, ha ido surgiendo al hilo de la Modernidad,
pequenas adiciones y cambios, pero que han tenido consecuencias

334 cfr. SuZ. s. 4, p. 25. También en GA 9. ss. 203 y ss., pp. 173 y ss.

3% Esta es una idea comun del Heidegger después de la Kehre, donde se asume
que esta ligado al destino de Occidente el olvido del ser, lo cual posibilita la apertura
a otras posibilidades. Respecto a esto v. p. e. BH. ss. 345y ss., pp. 283 y ss.

133



FERNANDO GILABERT BELLO

desmesuradas, siendo las mas evidentes las relacionadas con la
economia a partir de la doctrina imperante del neoliberalismo.

3.1.2.1. Las normas de la casa: Ge-Stell y neoliberalismo

El mundo globalizado en el que vivimos se caracteriza por dos
rasgos preeminentes: el neoliberalismo como doctrina econdmica
imperante y la Ge-Stell* como estructura sobre la que se sustenta
en el entramado moderno. Ge-Stell y neoliberalismo no son lo mismo,
pero se dan conjuntamente, no se dan uno sin el otro. Veremos
hasta qué punto uno forma parte del otro o si son dos entidades

336 Hacemos una aclaracion de porqué mencionamos Ge-Stell bajo esta forma.
La forma que emplea Heidegger es la de Gestell, traducido literalmente como
“marco”, “estructura”, “armazén” o “dispositivo”. Ahora bien, nosotros queremos
remarcar el caracter filolégico de dicho término. Con el guién separamos el prefijo
Ge de Stell, que podemos suponer como una forma abreviada del verbo Stellen
(poner, situar, colocar) o del sustantivo Stellung (posicion). Evidéntemente no hay
ninguna forma conjugada de dicho verbo que sea esa abreviacion. El prefijo Ge
indica en los verbos regulares alemanes el participio perfecto conjuntamente a
la tercera persona del singular de indicativo, de tal modo que, en el caso del
citado verbo Stellen, seria Gestellt (puesto, situado, colocado). También en los
sustantivos indica el sentido de reunion, el caracter aglutinante, como el conjunto
de cosas parecidas. Nuestro juego de palabras remarcaria ese caracter situado
o puesto de antemano de la estructura que es la Ge-Stell, remarcando con el
guidén precisamente ese estar de antemano, ese ya encontrarnos en la Ge-Stell.
Por supuesto, todo esto es una especulaciéon que hacemos por nuestra parte, no
queriendo adentrarnos en un terreno, el filolégico, que no nos pertenece. Puede
consultarse la traduccién de Gestell, asi como las conjugaciones del verbo Stellen
en cualquier diccionario de uso del aleman. Nosotros hemos empleado el de
Schoen y Noeli (Diccionario Moderno Langenscheidt de los idiomas Aleman y
Espafiol. Munich, Langenscheidt, 1966), asi como el aleman de los Hermanos
Grimm (Deutsches Wérterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Kompetetzemtrum
Universitdt Trier, OnLine [ http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_
py?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid ]).

134



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
independientes que se dan conjuntamente como un fendmeno
unitario. Sin embargo, segun han sido tratados en la investigacion
y formulacion de los mismos, parecen no tener nada que ver, han
sido considerados dos fendmenos aislados entre tantos otros que
constituyen nuestro mundo, nuesto escenario.

Ge-Stell es un término al que Heidegger alude por primera vez
de forma publica en 1953 en su texto Die Frage nach der Technik®¥'.
Heidegger no se ocupa del neoliberalismo, puesto que es una
doctrina econémica que hace su irrupcion a finales de la década
de los setenta del siglo pasado®®, con las tesis de Friedman®° y
de Hayek3*, que si bien son contemporaneos de Heidegger®', sus
ideas no tienen calado en la sociedad hasta que empiezan a ser
aplicadas por el gobierno de Margaret Thatcher en el Reino Unido y
el de Ronald Reagan en los Estados Unidos. Pareceria que hay una
brecha temporal entre 1953 y el final de los setenta, pero pensamos
que tanto la Ge-Stell como el neoliberalismo hacen referencia al
momento actual del fendmeno de la industrializacion.

%7y, FT.

338 GERARD, D.; DumENIL, L. Capital Resurgent: Roots of the Neoliberal Revolution.
Cambridge, Harvard University Press, 2004.

3% FriEDMAN, M. Free to choose. San Diego, Harcourt, 1980.

340 Havek. F. A. Droit, legislation et liberté. Paris, Presses Universitaires de France,
1980.

341 Hayek fue profesor de economia en la Universidad de Friburgo de 1962 a 1969,
ano en que se jubild y volvid a su Austria natal, pero desde entonces y hasta que
la muerte le sobrevino, precisamente en Friburgo en 1992, estuvo en estrecho
contacto con la ciudad donde Martin Heidegger paso casi toda su vida. La sombra
de ambos en su campo es alargada en Friburgo, pero desconocemos si tuvieron
algun contacto o leyeron uno sobre el otro. EI economista malayo-australiano
Kukhatas, sin embargo, ha indagado en que algunos de los estudios de Hayek
hay referencias a las reflexiones que Heidegger llevo a cabo sobre la tecnologia
(Hayek and Modern Liberalism. Oxford, Oxford University Press, 1989).

135



FERNANDO GILABERT BELLO

Pero ¢ qué es eso de la Ge-Stell? ; Por qué es un elemento central
de la configuracion de este escenario en el que nos encontramos?
En Die Frage nach der Technik se sefiala que la Ge-Stell es

Wir nennen jetzt jenen herausfordernden Anspruch, der
den Menschen dahin versammelt, das Sichentbergende
als Bestand zu bestellen (...) Gestell heil3t das
Versammelnde jenes Stellens, das den Menschen
stellt, d. h. herausfordert, das Wirkliche in der Weise
des Bestellens als Bestand zu entbergen. Gestell heil3t
die Weise des Entbergens, die im Wesen der modernen
Technik waltet und selber nichts Technisches ist.

Aquella interpelacion que provoca, que coliga al hombre
a solicitar lo que sale de lo oculto como existencia (...)
significa lo coligante de aquel emplazar que emplaza al
hombre, es decir, que lo provoca a hacer salir de lo oculto
lo real y efectivo en el modo de un solicitar en cuanto un
solicitar de existencias. Ge-Stell significa el modo de salir
de lo oculto que prevalece en la esencia de la técnica
moderna, un modo que él mismo no es nada técnico342.

Con las palabras de Heidegger, podemos sefalar que la Ge-
Stell se vincula a lo técnico pero sin ser ello mismo nada técnico. Al
hablar de Ge-Stell estamos aludiendo al mundo hipertecnologizado
e hipercientifizado en el que nos encontramos. Pero la Ge-Stell en si
misma no es nada técnico y cientifico. ; Qué es entonces?

El término Ge-Stell en aleman alude al armazén, a la estructura,
al engranaje. Si hablamos de armazones, estructuras y engranajes,
uno piensa en un entramado técnico... y sin embargo nada tiene
que ver con la técnica, como hemos dicho. Eustaquio Barjau traduce

%2 FT.s. 23-24, p. 21.

136



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
Ge-Stell como “estructura de emplazamiento™*, dicha traduccion
nos parece correcta pero en exceso rebuscada. Por nuestra parte,
emplearemos el término aleman, pero es necesario hacer una
aclaracion. La Ge-Stell es el marco contextual y conceptual en que
se da la técnica. Tiene que ver con la estructura, con el entramado
que subyace a la técnica, algo que va intrinseco a ella, pero que
no es ella. En el diccionario de los Hermanos Grimm encontramos
que se vincula a la palabra Stellung-Aufstellung, posicion, montaje,
entramado, dispositivo, aparato... pero también hace referencia a
Geschick, que se traduce como destino o habilidad3#4.

En la entrevista en Der SpiegeP*, se alude al vinculo de la
técnica con el nazismo. Afnos antes, en el curso de 1935, Einfiihrung
in die Metaphysik, afirmaba que la grandeza del movimiento
nacionalsocialista radicaba en el “encuentro entre la técnica
planetariamente determinada y el hombre contemporaneo™. Pero
en la entrevista sefiala que la concepcion que tenia de la técnica
en los afnos del nazismo era muy distinta a la de después de la |l
Guerra Mundial, donde se vinculan técnica y Ge-Stell. Heidegger
consideraba en los afos treinta que el nacionalsocialismo podia
canalizar el auge y predominio de la técnica. Ello era una posibilidad,
pero el movimiento derivd en un pensar los valores y totalidades del
mismo modo que la modernidad calculante, lo que nada tenia que
ver con lo que él creia en un primer momento que era la revolucion

343 “La pregunta por la técnica”. En Conferencias y articulos. Tr. E. Barjau.
Barcelona, Serbal, 1994.

344 Grimms Worterbuch online. Entrada “Gestell”
(http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_
py?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GG12009#XGG12009)

35 GA 16. ss. 652-683.

346 “Namlich mit der Begegnung der planetarisch bestimmten Technik und des
neuzeitlichen Menschen”. EM. s. 208, p. 179.

137



FERNANDO GILABERT BELLO

nacionalsocialista®**’, y tornandose en un paso mas en el avance
hacia el nihilismo imperante en la época del predominio del poder
de la técnica. Sin embargo, es una cuestion decisiva el como
podria coordinarse un sistema politico con la época técnica actual.
Heidegger rechaza que la democracia, lo que hemos sefialado como
tardoparlamentarismo3*®, sea ese sistema, pero también advierte
gue desconoce cual seria el mas adecuado®®.

Sila Ge-Stellse vincula de algun modo con el tardoparlamentarismo
y el neoliberalismo, es necesario una definicion completa que la
determine y posibilite desentrafiar esos vinculos para asi aclarar
el escenario en que nos encontramos. La Ge-Stell no es algo que
el hombre tenga en sus manos, no la domina, se le escapa®®. La
técnica moderna desarraiga al hombre de la Tierra sin que éste se
percate. Y no se percata porque a todas luces hay una relacion de
instrumentalidad, que, sin embargo, es equivoca: el hombre cree
que empleando la técnica como instrumento puede dominar el
mundo, pero realmente es como extiende la Ge-Stell sus relaciones
de dominio sobre el mundo y sobre el hombre, que es en lo que se

%7 GA 16. s. 668, p. 68.

348 Heidegger rechaza la democracia, ¢qué entiende Heidegger por democracia?
¢ Es la democracia de la RFA alemana de 19667 ¢ Es la de la llamada Republica de
Weimar del periodo de entreguerras? ;Es la democracia del mundo griego? ;Es
el americanismo que, conjuntamente con el bolchevismo, hace pinza y posibilita
el olvido del ser? Nos atrevemos a afirmar que mucho de lo que Heidegger critica
de la democracia tiene que ver mas con el neoliberalismo, el cual se combina con
mucha facilidad con el tardoparlamentarismo, que con una concepcion pura de la
democracia. Esto se debe a que la concepcion democratica tardoparlamentarista
esta contaminada por elementos externos a /o politico como son los réditos
econdmicos.

%9 GA 16. s. 668, p. 68.
%0 1b. s. 669, p. 69.

138



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
sustenta el mundo®'. Lo importante en el panorama de la Ge-Stell es
que todo funciona; la técnica origina el funcionamiento, pero el como
de este funcionamiento es algo que se le escapa al hombre en su
cotidianeidad. Eso es lo que produce desasosiego**2. La técnica ha
producido una topografia universal en la que el hombre navega sin
resuello y, aunque hay islas de intimidad, éstas carecen de mundo.
El tiempo actual es una normalizacion sucesiva de situaciones que
se han estabilizado por la falta de acontecimientos®3. Asi entendida,
la técnica produce el desarraigo frente al que la filosofia nada
puede hacer®**, porque el pensamiento por si mismo no puede ser
causa de un cambio de estados de cosas del mundo®*®, esto es,
no basta con el mero pensar, sino que es necesario un actuar. El
pensamiento puede despertar la disposicion a ese cambio®¥®, o al
menos el pensamiento en la linea de Heidegger, porque el pensar
derivado de la logica y el racionalismo ha llevado a la situacién en
que nos encontramos.

Tras todateoria politica encontramos un esquema de pensamiento
que es el que fomenta el mundo como tal y, aunque con ello no basta
para el cambio, es el que dispone al mundo en su ser cambiante.
El racionalismo que impera en la modernidad ha despojado la vida
humana de su espontaneidad a fin de sustituirla por la mera razén®’,

%1 Un ejemplo ilustrativo y tragicomico de ello es el texto de Julio Cortazar
Preambulo a las instrucciones para dar cuerda al reloj: el regalo de un reloj implica
unas obligaciones por la que a quien se regala queda sometida al dominio del
reloj, se convierte en un instrumento del reloj, en el regalo del reloj (Historias de
Cronopios y de Famas. Buenos Aires, Minotauro, 1962).

%2 GA 16. s. 669-670, p. 70.

383 TrawNy, P. Irrnisfugue. Heideggers An-Archie. cit. p. 57.
34 GA 16.s.671,p. 71.

35 |b. s. 673, p. 73.

36 |b. s. 676, p. 76.

357 ORTEGA Y GAssET, J. op. cit. p. 115.

139



FERNANDO GILABERT BELLO

y nuestro tiempo hipermoderno es un tiempo hiperracionalista,
siendo el neoliberalismo la doctrina politica y econdmica que
mas claramente refleja este hiperracionalismo. Creemos que el
neoliberalismo se vincula de algun modo a la Ge-Stell. Los principios
liberales pretenden establecer una doctrina cientifica sobre la
economia amparada en la logica®®, siendo la nueva cara para el
final del siglo XXy principios del XXI el del neoliberalismo, sistema
que impera en la economia mundial de nuestro escenario. Pero este
sistema va mas alla de una simple teoria econémica o doctrina, ya
que tiene como pretensiéon final el cambiar todos los estratos de
nuestras vidas.

No vamos a ser ingenuos pensando que el neoliberalismo
imperante que esta tras las bambalinas del escenario globalizado es
producto de una serie de tedricos, empresarios y gobernantes que lo
han programado todo de modo que resulte beneficioso para ellos. Es
obvio que hay quienes se benefician de este sistema, que dominan
las reglas del juego y obtienen pingues dividendos, e incluso pueden
tener cierta influencia sobre la legislacion a fin de que la balanza se
incline aun mas a su favor. El neoliberalismo no es soélo una teoria
econdmica que perdura debido a que favorece a ciertas capas y se
aplica como una religion oficial de la economia, sino que, al igual
que la Ge-Stell, esta imbricado en la sociedad misma, no es un
accesorio cultural, una moda pasajera o un monumento significativo
al que ya nadie hace caso; mas bien es algo que late al compas de
lo que sucede en el mundo.

Desde finales de los setenta y durante practicamente toda la
década de los ochenta del siglo XX, se produjo un punto de ruptura
en la sociedad que origind que el neoliberalismo se impusiese.
Gran Bretana y los Estados Unidos, asesorados por economistas

%8 SmitH, A. An inquiry into the nature and causes of the wealth of nations.
Indianapolis, Liberty Fund, 1981.

140



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
como Laffer®®, plantearon la posibilidad de una politica econémica
favorable, en forma de desgravaciones fiscales, a las capas mas
ricas de la poblacion, cuyos beneficios acabarian descendiendo, por
goteo, hacia los mas desfavorecidos, produciendo ganancias a todo
el mundo. Esa politica rompia con lo que el capitalismo moderado
keynesiano habia instaurado como un valor social predominante:
la igualdad, porque el exceso de igualdad perjudicaba, para este
neoliberalismo, a la economia*®. Pero el neoliberalismo va mas
alla de una economia o de una politica que legisla en favor de una
economia desigualitaria. Al igual que sucede con la Ge-Stell, la
vida entera se organiza conforme a ese neoliberalismo. Margaret
Thatcher sefialé en 1981 que la economia es el método, y la finalidad
es cambiar el corazén y el alma®®'. Con ello, la que fuera primera
ministra del Reino Unido expone la idea de que el neoliberalismo
organiza todos los estratos de la vida, incluso aquello que no tiene
nada que ver con lo econdmico ni con lo legislativo, como seria el
caso de la afectividad. En la misma linea:

In our philosophy the purpose of the life of the individual
is not to be the servant of the State and its objectives, but
to make the best of his talents and qualities. The sense
of being self-reliant, of playing a role within the family, of
owning one’s own property, of paying one’s own way, are

359 Arthur Laffer es el economista que disefio la curva de Laffer, uno de los betilos
de la economia neoliberal. Esa curva fue el simbolo de la politica econémica
de Ronald Reagan cuando estaba al frente del gobierno estadounidense (1981-
1989).

%0 ReveLLl, M. La lotta de classe esiste e I'hanno vinta i ricchi (Vero!). Bari, Laterza,
2014. p. 76.

%1 Margaret Thatcher. The first two years. Entrevista realizada por Ronald Butt el
1 de Mayo de 1981 y publicada en Sunday Times el 3 de Mayo de 1981. Puede
encontrarse la entrevista en la web de la Margaret Thatcher Foundation (http://
www.margaretthatcher.org/speeches/displaydocument.asp?docid=104475)
(Consulta: 10 de Junio de 2016).

141



FERNANDO GILABERT BELLO

all part of the spiritual ballast which maintains responsible
citizenship, and provides the solid foundation from which
people look around to see what more they might do, for
others and for themselves. That is what we mean by a
moral society; not a society where the State is responsible
for everything, and no one is responsible for the State

En nuestra filosofia el propdsito de la vida del individuo
no es ser el servidor del Estado y de sus objetivos, sino
mejorar sus talentos y cualidades. El sentido de ser
autosuficiente, de jugar un papel dentro de la familia, de
ser dueio de la propiedad privada, de pagar su propio
camino, forman parte del lastre espiritual que mantiene
la ciudadania responsable y proporciona la base sélida
por la cual la gente mira a su alrededor para ver qué mas
podrian hacer, para los demas y para si mismos. Eso
es lo que entendemos por una sociedad moral, no una
sociedad en la que el Estado es responsable de todo, y
nadie se hace responsable del Estado®®.

Con ello, sefialamos que este sistema social organiza la vida de la
gente enfuncién de preceptos tales como la gestion y la competencia,
como si cada individuo fuera una empresa, una empresa del “yo”. Si
este modelo impera en la escena global de los ultimos veinticinco
afios, podemos afirmar que, con el cambio de paradigma econémico
se produce ademas un cambio de paradigma existencial. Nos
encontramos en la época del neoliberalismo existencial, la época de
las empresas del “yo”, donde una teoria econdémica es la pauta para
regir la vida entera.

%2 THatcHER, M. The New Renaissance. Conferencia del 14 de Marzo de
1974 en la Sociedad Econdémica de Zurich. (http://www.margaretthatcher.org/
document/103336) (Consulta: 10 de Junio de 2016).

142



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Profundicemos un poco mas. La economia es el método. Dos
palabras: Economia, de oiko¢ ,’casa”, y vouoc, “ley”’; y Método, de
uera, “hacia alla”, y 666¢, “camino”. Haciendo una traduccion propia
desde el griego, senalar que la economia es el método implicaria
que “la ley de la casa es la que propicia el camino hacia alla”. La
cuestion del método es la de un camino que lleva hacia algo. En los
términos que emplea Thatcher, ese algo es el cambio, un camino
que lleva a iniciar una revolucion, en este caso una revolucion
conservadora, pero no un cambio del tipo del que pretenden las
doctrinas religiosas y politicas, ya que el liberalismo no pretende un
cambio en lo establecido por la Historia, sino que su pretension es
el cambio en la existencia individual, pretende cambiar el corazon
y el alma. Y para eso el camino es la economia, la cual dentro del
discurso capitalista ha perdido su significado etimoldgico, porque ya
no rige la casa, sino la sociedad, todas las casas en su conjunto. Y el
conjunto de las casas es hablar de /o politico y no de hacer politica.

Ahora bien, Ge-Stelly neoliberalismo tienen pautas comunes, pero
no son lo mismo. No lo son, pero ese “no” no es un “no” categorico,
porque también podriamos decir “si”. La Ge-Stell hace referencia a
un entramado no técnico de la técnica y el neoliberalismo es una
doctrina econémica con repercusiones politicas. Pero ambas tocan
del mismo modo la fibra sensible de la existencia. Si la finalidad del
neoliberalismo es cambiar el corazon y el alma, y la Ge-Stell es la
interpretacién que provoca que el hombre salga de lo oculto como
existencia, en ambos casos se atafie a la existencia como modo de
vida, sus caracteristicas circunstanciales. Ge-Stell y neoliberalismo
no son lo mismo, pero si son la configuracion primaria de nuestro
escenario.

Nuestro escenario ha sido envuelto con el aura del progreso de la
ciencia y la llustracién, teniendo como pautas de verdad las pautas
cientificas, que permiten al ser humano llegar a la verdad mediante
la objetividad, volviendo una vez mas al camino matematico del

143



FERNANDO GILABERT BELLO

platonismo®®® y produciéndose el seglarismo, el transito de la vida
religiosa a la vida laica y separandose la religion del poder®®*, lo
cual se establecido desde el movimiento llustrado que, en el mito
moderno, establecié el sistema democratico que derivd en nuestro
actual tardoparlamentarismo.

3.1.2.2. De llustracion y nihilismo: Totalitarismo y democracia

En el XVIII surge el movimiento de la llustracion, cuyos intelectuales
son quienes realmente encumbran a la ciencia y a la razén en su
papel dominante, puesto que estan convencidos de que ambas
construiran un mundo mejor combatiendo la supersticion, la
ignorancia y la tirania®®. Aun hoy, tres siglos después, la llustracién
es el referente del progreso, lo que nos puede llevar a un mundo
mejor siguiendo los preceptos racionales, dando lugar a una suerte
de Neo-llustracion®¢, que, obviamente, es distinta de la primera,
puesto que la idea del progreso ha llevado aparejada una serie de
revoluciones politicas que no siempre han sido del gusto de todos,
en muchos casos porque han supuesto un bafio de sangre. A fin
de evitar el coste en vidas humanas, la razén progresista ha ido
depurandose y acusando a los periodos tragicos de irracionales, de
épocas de oscuridad que enturbian a la razén, como fueron, por

%3 KearNEY, H. Science and Change. 1500-1700. Londres, Weidenfeld, 1970. p.
13.

%4 MaRRAMAO, G. Cielo e Terra. Bari, Laterza, 1994.
365 v, FERRATER MORA, J. op.cit. vol. lll. Entrada “llustracion”. p. 1761 y ss.

%66 ArRAMAYO, R. R. Cassirer y su Neoilustracion. La conferencia sobre Weimar y el
debate de Davos con Heidegger. Villaviciosa de Odén (Madrid), Plaza y Valdés,
20009. p. 34.

144



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
ejemplo, el auge de los totalitarismos de la primera mitad del siglo
XX367

Sabemos que Heidegger se vinculé a uno de esos totalitarismos
en un intento de superar el nihilismo que, a su juicio, implicaba la
democracia tardoparlamentaria como una expresion politica de la
llustracion. La adhesion al nazismo viene por la posibilidad de un
segundo inicio. Ese segundo inicio ha de aunar tres poderes que
constituyenlasfuerzas creativas de laexistenciaalemanaentantoque
maxima representante de Occidente, a saber, la poesia, la filosofia y
la politica, porque son los fundamentos de un pueblo, su verdad®®8, y
en ellas radica la grandeza que permite superar el nihilismo mediante
un nuevo estilo politico, indisolublemente asociado al arte, algo
que ya estaba presente en el pensamiento aleman desde mucho
antes de Heidegger®®®. EI modelo politico del nacionalsocialismo
es el Gesamtkunstwerk, algo asi como una obra de arte completa,
donde el colectivo se da a si mismo la representacion de lo que es
y de lo que funda como tal, esto es, que /a politica se instituye y
constituye en y como obra de arte®°. La politica es asi la forma mas
elevada de la rexv, que no solo es técnica, sino ciencia y arte y
estd mas cercana a la sabiduria, como saber, al ser cumplimiento
y revelacion de la @uoic®!, siendo el superhombre nietzscheano el
arquetipo del politico-artista®?, puesto que funda de nuevo el ser
con ese nuevo estilo. A nuestro juicio, Heidegger vio en el nazismo
la figura del Fiihrer, como politico-artista, una nueva voluntad activa
que destruye lo establecido en el imperio de la razon a partir de

37 v. Lukacs, G. Die Zerstérung der Vernunft. Berlin, Luchterhand, 1962.
368 cfr. GA 39.

369 |_acoeu-LABARTHE. P. op. cit. p. 86.

370 1b, p. 80.

371 b, p. 85.

372 y. NietzscHE. F. Also sprach Zarathustra. Ein buch fiir Alle und Keinen. Berlin,
DTV-De Gruyter, 2016.

145



FERNANDO GILABERT BELLO

los rasgos del superhombre®’3, el lider que puede revertir el olvido
del ser®*, por lo que el nazismo no puede entenderse como un
movimiento social ni como un partido politico, sino como el cambio
mismo desde el fundamento que supone la superacion del nihilismo
y el renacimiento occidental. Esa es la verdad interior y grandeza
del nacionalsocialismo sefalada por Heidegger®s. Pero el propio
nazismo no ha entendido esa grandeza, sino que ha vinculado la
esencialidad de la obra a la esencialidad del sujeto en tanto que
autoafirmacién y autoproduccion individual®’, siguiendo las pautas
del sujeto de la ciencia moderna y de la metafisica de la tradicion, es
decir, el pensamiento frente al que Heidegger sale a la contra.

El nazismo, y la adhesién de Heidegger a él, presenta la misma
aporia que el camino que ha recorrido Heidegger hasta Sein und
Zeit. que la pretension de superar la metafisica conduce a la propia
metafisica®’. Estas aporias agotan a la propia metafisicay originan el
nihilismo, cuya superacion no consiste en volver a hacer metafisica,
porque de ese modo se vuelve a las aporias y de nuevo al nihilismo.

378 GonzALEz VARELA. N. op. cit. p. 282.
374 1b. p. 299.

875 EM, s. 208, p. 179.

376 | AcoEU-LABARTHE. P. op. cit. p. 92.

877 La formulacién de esta aporia, la expresa el mismo Heidegger en su texto de
homenaje a Junger, casi treinta afios después de SuZ, al sehalar que sobrepasar la
linea lleva precisamente a lo que se pretende sobrepasar, en este caso, pretender
superar la metafisica implica caer de lleno en ella. La cuestién del ser no origina
una filosofia sobre el ser, sino que mas bien es la culminacién de toda filosofia,
dando lugar a su agotamiento y no a una filosofia nueva. Heidegger muestra, mas
que demuestra, que el fracaso, la aporia que representa SuZ, implica el fin de la
metafisica como tal, la cuestion del ser no puede ser abordada desde la metafisica.
Ahi es donde se produce verdaderamente el giro, la Kehre, del pensamiento
heideggeriano y con él el giro de la filosofia occidental. Sin embargo, hay que
seguir cuestionandose el ser, aunque el ser como tal sea imposible de delucidar,
puesto que es una urgencia de la época (v. GA 9. ss. 385-426, pp. 313-344).

146



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

Pero opinamos que de esto no se percatara Heidegger hasta que se

convierta en Flihrer-Rektor y experimente de nuevo la caida en el
nihilismo, por lo que inicia un segundo camino.

Pero el nihilismo, sin embargo, es algo genuinamente moderno. El
nihilismo moderno en politica implica que las masas no sepan como
orientarse, surgiendo la necesidad de un orientador, de un guia, que
se convierte en el caudillo del movimiento totalitarista. De ahi que
el totalitarismo, del mismo modo que la democracia parlamentaria,
sea un fendmeno genuinamente moderno. No es Unicamente una
reaccion al parlamentarismo, sino que es un paso mas en tanto que
fendmeno orientado a las masas. Los totalitarismos, las dictaduras
del siglo XX, tratan de abarcar a toda la masa, crear adeptos al
poder. Porque no es solo ocupar el poder y hacerse fuerte en él
atrincherado, como sucedia en las antiguas tiranias, sino que lo
perseguido por la ideologia que subyace tras el totalitarismo es
que la masa crea que es el mejor de los sistemas posibles. Las
dictaduras totalitarias son hipermodernas, su palabreria es la de la
modernidad: progreso, ciencia, libertad... Tenemos de este modo
que los regimenes totalitarios, como el nazismo, implican la caida en
el nihilismo que se trata precisamente de superar con la adhesion.

Los totalitarismos europeos acabaron al finalizar la Il Guerra
Mundial, si bien el bloque soviético perduré hasta casi la ultima
década del siglo XX y también presentaba las caracteristicas
hipermodernas de los totalitarismos fascistas. La Union Soviética
y el bolchevismo en general eran vistos por Heidegger como un
movimiento politico determinado por la técnica planetaria®®, una
exacerbacion del nihilismo que lleva parejo la democracia. Frente al
bloque de los paises del Este, se impone otro modelo de politica en
el bloque occidental a partir de la referencia de la democracia de los
Estados Unidos de América, modelo que aun perdura y que se ha

378 GA 16. s. 668, p. 68.

147



FERNANDO GILABERT BELLO

expandido, siendo el germen del mundo globalizado, tecnologizado
e interdependiente en que nos encontramos. El bloque occidental es
el bloque del capitalismo en su nueva version neoliberal, y, si bien no
todos los paises adoptan medidas neoliberales en sus politicas, si
estan en la misma constelacion al imponer un orden técnico y liberal
que se identifica con el imperio del bien. Al desmoronarse el bloque
soviético, solo queda un escenario multiple y global, cuyo patron
para regirlo es la democracia tardoparlamentaria.

Los totalitarismos fueron un hiperdesarrollo de lo moderno, erigidos
a partir del culto a un individuo excepcional que prometia salvar a las
masas de la caida en el nihilismo, pero termina arrastrandolas a ese
mismo nihilismo. Cuando la politica totalitaria fracasa, la democracia
tardoparlamentaria se hace fuerte y se convierte en una maquina
fagocitadora que formula la expresion politica ultima de la historia
del olvido del ser, abarcando todos los estratos de la vida humana y
regulandolos mediante la ley. El paradigma ilustrado racionalista ha
tachado a los sistemas totalitarios de irracionalistas para exhonerar
a la razén y a la modernidad de la sangre derramada por esos
regimenes, maquillando al sistema democratico tardoparlamentario
y presentandolo como una sociedad de derechos civiles. Pero a este
sistema subyace una maquinaria que rige la comunidad de manera
autébnoma e independiente de los ciudadanos, los seres humanos
que en sus relaciones generan la comunidad, que en la época
moderna toma la forma del Estado.

En el Estado moderno, recordemos, lo divino se ha secularizado
en la soberania que es el poder supremo, originario y juridicamente
independiente que ha tomado el lugar de esa divinidad. No hay
ninguna ley natural que determine el poder supremo, sino que su
legitimidad radica en la misma soberania. El tedrico austriaco Hans
Kelsen formuld un sistema puro juridico mediante el que legislar los
sistemas parlamentarios, considerando al Estado bajo una norma

148



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
unitaria: la ley*’®. Siguiendo esto, podemos sefalar que un Estado
es su Constitucion, al ser ésta la norma juridica a la que estan sujeto
los poderes publicos y la ciudadania. En el sistema de Kelsen no hay
lugar para la soberania como tal, puesto que el Estado es descrito
como una maquinaria perfecta donde todo funciona a golpe de ley,
constituyendo la jurisprudencia sus engranajes. Pero al no haber
soberania, no hay lugar para una toma del poder y las pretensiones
de emponderamiento ciudadano se diluyen en ese sistema legal,
donde no es posible una democracia al no haber posibilidad de una
soberania.

Que se compare el Estado tardoparlamentario con una maquina
no es trivial, puesto que responde a la propia maquinizacion de la
sociedad que vemos en el auge de la Ge-Stell. El Estado-maquina
de Kelsen persigue la objetividad pura en la politica, concentrandola
en el derecho e incluyendo a la ciudadania sélo como detentores
de derechos y deberes. Ese Estado-maquina es el mundo del das
Man al que Heidegger alude en Sein und Zeit*®. El das Man, el Uno
impersonal, es uno de los conceptos mas inquietantes del léxico
heideggeriano y hace referencia a los otros en el modo en que
nos los encontramos en la cotidianeidad media y como esos otros
dominan la existencia en el convivir cotidiano.

El ser-con, la segunda estructura fundamental de la existencia que
Heidegger expone en Sein und Zeit, alude a la convivencia con los

570 cfr. KELseN, H. Allgemeine Staatslehre. Leipzig, Gehlen, 1966.

%0y, SuZ. s. 126 y ss. p. 145 y ss. Pero no es soélo en el paragrafo 27 de
SuZ donde se expone la impersonalidad del das Man, sino que el empleo del
término ha estado en el léxico de Heidegger en los textos que allanan el camino
a esta obra, como en Der Begriff der Zeit (Vortrag 1924) (En GA 64 ss. 107-
125) o las Wilhelm Diltheys Forschungsarbeit und der gegenwértige Kampf um
eine historische Weltanschauung (Kasseler Vortrdge, 1925) (En GA 80). A este
respecto puede verse también el diccionario de Jesus Adrian Escudero sobre el
léxico de Heidegger (El lenguaje de Heidegger. Diccionario filosofico 1912-1927.
Barcelona, Herder, 2009, p. 127).

149



FERNANDO GILABERT BELLO

otros, al ser-con-otros®'. Estar en el mundo (/n-der-Welt-sein) implica
estar-con-los-demas, compartir mundo con otros semejantes. La
existencia es en si misma co-existencia con los otros que comparten
el mismo mundo circundante, esto es, el espacio es comun para
todos, por lo que al estar en el mundo, estamos con los otros. Por
el mero hecho de estar en el mundo, ya tenemos una referencia al
otro, incluso cuando no hay nadie ahi facticamente, porque estamos
dados a nuestra mismidad en lo que hacemos al comparecer en el
mundo circundante?®2. Son los otros los que configuran la existencia
propia.

Sin embargo, nadie es el mismo en la cotidianeidad®®® porque la
existencia nunca es por si misma, sino un reflejo de las circunstancias
vivenciadas. A la existencia le da sentido aquello que le rodea y lo
que uno mismo es solo puede analizarse mediante el trato con eso
que nos rodea, a saber, el mundo y los otros. La existencia tiende
a asumir inmediata y regularmente el modo de comportarse de los
otros®4. No hay un sujeto puro, sino que éste toma la forma de la
pluralidad en la cotidianeidad. Pero al tomar esa forma plural, también
toma la forma de la impersonalidad, el das Man, que, aunque se ha
traducido como el Uno, también puede traducirse en castellano por
el “se” reflexivo impersonal que se emplea como pronombre personal
para formar oraciones en pasiva refleja: “se” dice, “se” comenta...
Este das Man no es éste, ni aquél, no es uno mismo, ni alguno, ni
la suma de todos. La cotidianeidad nos sumerge en los otros y, de
este modo, el das Man es simplemente impersonal, es el modo de
ser de los otros®®,

%1 SuZ. s. 118, p. 138.
%2 GA 80. s. 163, p. 74.
%3 |b. s. 163, p. 75.

384 AbRIAN EscUpero, J. Guia de lectura de Ser y Tiempo de Martin Heidegger Vol.
1. Barcelona, Herder, 2016. p. 239.

%5 SuZ. s. 126, p. 146.

150



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Uno mismo forma parte de los otros y refuerza su poder. El das Man
disuelve la existencia propia en el modo de ser de los otros hasta el
punto de que éstos desaparecen aun mas en cuanto distinguibles y
explicitos. El das Man esta en todas partes pero no es nadie concreto
y, al no ser nadie concreto, alivia la cotidianeidad de la existencia,
puesto que no hay que estar poniendo un interrogante de continuo
al otro. Pero ese alivio alimenta el dominio del das Man. El das Man
que responde a la pregunta por el quién existencial cotidiano, es
el nadie al que toda existencia ya se ha entregado siempre en su
estar con los otros®¢. Porque la vida en comun es gobernada por
una publicidad (Offenlichkeit) que muestra que no somos nosotros
mismos, sino los otros®’. La existencia en el das Man tiende a
perderse en el mundo del que se ocupa. En la ocupacion siempre
hay referencias a los otros al cuidarse la diferenciacion de uno mismo
con ellos, sea superando la diferencia, esto es, intentando alcanzar
el nivel de los otros; sea tratando de mantener esa diferencia.
Parece haber una suerte de niveles: cuando se trata de superar la
diferencia suele estarse en un nivel inferior al resto y cuando se trata
de mantenerla suele estarse por encima de los demas. El convivir
con los otros esta marcado por el cuidado de esta diferencia, que
Heidegger denomina distancialidad (Abstédndligkeit), la cual suele
pasar inadvertida en la vida cotidiana. Pero cuanto mas inadvertida
pasa, mas originariamente opera, ya que indica que la existencia
esta sujeta al dominio de los otros en la convivencia cotidiana. No es
uno mismo quien es, sino que los otros le toman el ser. El dominio de
los otros es inadvertido®8,

Ahora bien, hemos de recalcar que el das Man no es un sujeto
universal que flota por encima de los sujetos particulares, ni es una
especie a la que pertenecemos. El das Man es un existenciario,

36 |p. 5. 128, p. 147.
%7 |p. 5. 127, p. 147.
38 |p. 5. 126, p. 146.

151



FERNANDO GILABERT BELLO

pertenece a la estructura misma de la existencia: el si-mismo
cotidiano es el uno-mismo (Man-selbst), pero en el primer caso,
como si-mismo, es propio y asumido exprésamente, y en el
segundo, como uno-mismo, es la mismidad dispersa que debe
llegar a encontrarse. Que la existencia sea familiar a si misma en
cuanto si-mismo, signiifca que el das Man bosqueja la interpretacion
inmediata del mundo y de nuestro ser en éI*®. En la vida cotidiana
somos impropios, pero esta impropiedad es lo que define el caracter
primario de la existencia. Esto se evidencia al concebir al ser
humano como un animal parlante, entendiendo el habla no como
una estructura fundamental de su ser, sino como un hablar sobre
algo a otros®*®. Lo hablado es descubierto y accesible por los otros,
lo cual es la posibilidad en la que se ampara el das Man, que no
surge de un conocimiento originario, sino de mera habladuria, con la
cual se encubre el mundo. La existencia cotidiana dominada por el
das Man tiende a encubrir el mundo y, con ello, al encubrimiento de
si. Esta tendencia es la huida de si mismo en la publicidad®’, cuya
interpretacion de la existencia determina la vida en la esfera publica.
La vida tiende a hundirse en esta publicidad y consecuencia de ello,
es que en la tradicion filosoéfica, la vida se pensé mediante conceptos
“publicos” y no en términos que le pertenezcan originariamente3®2,

¢ Qué tiene qué ver éste das Man con el sistema democratico
tardoparlamentario? Los principios que recoge la democratizacién
de la sociedad contemporanea son que la titularidad del poder
recae en manos de la ciudadania y que el gobierno se legitima
mediante la eleccién acorde a lo establecido contractualmente,
siendo aparentemente el nucleo del sistema tardoparlamentario el
colectivo. Pero ¢qué sucede cuando ese colectivo esta en manos

%9 1b. s. 129, p. 148.

30 GA 80. s. 164, p. 75.
1 1b. s. 164, p. 76.

%2 |b. s. 165, p. 77.

152



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
del das Man? ;Qué sucede cuando los hombres que deben actuar
democraticamente, es decir, la totalidad de los ciudadanos, estan
en una situacion caida y dispersa en la vida cotidiana, en la que
han de ejercer su soberania? Que la democracia fracasa por no
ser el ciudadano el que se sirve de la democracia, sino un ente
impersonal disperso en el das Man, en el “se” reflexivo: se vota, la
gente ha elegido a tal o cual candidato... Que Heidegger no era muy
amigo de la democracia, se sabe. Las pocas alusiones que de ella
hace indican que no la considera un medio fiable para alcanzar una
relacién satisfactoria con la técnica. Las criticas a la democracia que
hace Heidegger tienen cierto sabor platdnico y aristotélico’®, en tanto
gue modelo de gobierno desvirtuado, reflejo de la inautenticidad que
reina en las vidas de los ciudadanos en el imperio del das Man,
propiciando la irrupcion de la masa en politica. Esa masa abre la
puerta, una vez mas, al nihilismo, porque el ciudadano medio cae
en el anonimato, no es nadie, y convirtiendo la democracia en la
consumacion del nihilismo en /a politica. Una democracia auténtica
y verdadera tendria que pasar el filtro de una ciudadania auténtica,

39 Las criticas a la democracia de Platéon son por todos bien conocidas: que
cualquiera pueda tomar decisiones no significa que las sepa tomar, siendo
necesaria la virtud para el buen gobierno, de igual modo que no se deja que el navio
surque las aguas bajo navegantes inexpertos (PLaton. Carta VII. 324b-326b). Por
ello, surgen en los gobiernos democraticos una serie de demagogos que controlan
la opinién publica y arrastran a los ciudadanos a tomar decisiones conforme a los
intereses de una minoria oligarquica (PLaToN. Republica. VIII 557ay ss.). Mientras
tanto, para Aristételes, la democracia es la forma degenerada de la Republica,
el gobierno de todos. Dicha degeneracion es producida al salvaguardar sélo los
intereses de un cierto sector de la poblacién, que en el caso de la democracia se
legitima mediante el numero (la masa). Ahora bien, estos sistemas nunca se dan
de forma pura, sino que siempre estan entremezclandose, de modo que la masa
siempre esta sirviendo a intereses que van mas alla de lo meramente numeroso,
confundiéndose con intereses aristocraticos y oligarquicos, como en el gobierno
lacedemonio (ARISTOTELES. Politica. 1294b). En ambos casos vemos como la
democracia toma prestadas las vestiduras de la oligarquia. Algo parecido sucede
con la democracia neoliberal.

153



FERNANDO GILABERT BELLO

pero esto es imposible al ser el das Man el modo en que nos hallamos
en la cotidianeidad media, por lo que no es posible la eleccion
democratica auténtica. De este modo, /a politica pasa en el mundo
contemporaneo del gobierno de uno (del monarca) al gobierno del
Uno impersonal de la democracia.

Si en el siglo XIX /a politica era fijada por las formas de
subordinacion del antiguo régimen, en el presente estas formas de
subordinacion surgen de la democracia misma: sigue imperando
una légica totalitaria. Anteriormente, el poder se encarnaba en un
principe que era el representante de lo divino, pero en la sociedad
democratica la sede del poder pasa a ser un espacio vacio, donde
desaparece toda referencia a un garante transcendente y, con
él, la representacion de una unidad sustancial de la sociedad. La
democracia tardoparlamentaria escinde la instancia del poder, la del
saber y la de la ley sin una garantia de fundamentos, de ahi que
pueda correr el peligro de derivar en un totalitarismo que intente
restablecer la unidad que la democracia ha dividido. El poder
pretende materializarse en un elemento representante del pueblo
unitario y, con el pretexto de la unién popular, se llevan acabo
practicas que fundamentan la caida en el nihilismo. La l6gica politica
del totalitarismo intenta reimponer un centro absoluto, pero también
esta el peligro de encontrar la falta de un referente para restaurar
una unidad, una referencia comun3*,

3.2. El constructo de la politica o la politica como ciencia

Hemos visto como se ha construido una politica en el escenario
actual que nada tiene que ver con /o politico en si mismo. La politica,
en su forma inauténtica, no es ya que no sea una teorizacién sobre

394 | acLau, E. y Mourre, C. op. cit p. 234.

154



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
lo politico que tenga una aplicacion practica para gestionar la
convivencia, es que ha llegado al punto de situarse en un plano
suprapolitico, algo que difiere tanto de su cometido original, a
saber, gestionar el conflicto que va intrinseco a /o politico, que lo ha
situado en un orbe diferente al que le corresponde. Si en Heidegger
elucidamos como uno de los momentos capitales de su filosofia la
diferencia ontoldgica, esto es, que no es lo mismo el ser y el ente,
de igual modo sucede con la diferencia entre /a politica y /o politico:
no es lo mismo, pero van indisolublemente unidos, no se dan el
uno sin el otro. En la situacion actual, /a politica ha marcado una
cesura tal con /o politico, sobre todo a partir del impersonalismo de
la democracia tardoparlamentaria y su aplicacion representativista,
que podemos decir que en la moderna concepcion que de ello se
tiene, /o politico se da como un fendmeno cotidiano, pero /a politica
atafie a otra realidad, a otro plano.

Heidegger, en sus textos, no se centra en la politica, su
problematica aborda la diferencia ontolégica que la tradicién no ha
contemplado al centrar su pensar en el ente y no en el ser, problema
que se torna mas grave al subir la ciencia al trono moderno. Es mas,
no podemos ni siquiera decir que hay en Heidegger una politica
como tal, a pesar de haberse adscrito al nazismo. Para unos, esta
participacion es fruto precisamente de un desconocimiento y una
ingenuidad total de la politica, una solucion a corto plazo para paliar
el clima de crisis de la Republica de Weimar; para otros, sin embargo,
si hay relacion de su pensamiento con el nazismo y las teorias de
sangre y suelo, pudiendo extraerse una politica de su filosofia que
muestre al nazi que llevaba dentro®. Pero es que si nos centramos
en la politica en Heidegger, y no en /o politico, podemos ver que
hasta el considerado como su texto mas politico, el discurso del

3% Bapiou, A. y CassiN, B. Heidegger. Le nazisme, les femmes, la philosophie.
Paris, Fayard, 2010. p. 51.

155



FERNANDO GILABERT BELLO

Rectorado®®, es un discurso vinculado a la ciencia, y las otras veces
que habla abiertamente de politica también lo hace en relacién a
aquella o a su monstruoso vastago, la tecnologia, como sucede
en los ya citados textos de la entrevista en Der SpiegeP® o los
recuerdos del Rectorado®®. En este ultimo sefiala que su intencion
era canalizar la concepcion politizada de la ciencia por parte del
nazismo3® a la vez que enfrentarse a la pretension especialista de
la ciencia*®, teniendo que ser la lucha eminentemente filosoéfica y no
politica o de otra indole*?', mientras que en el primero indica que el
discurso del Rectorado combate contra la politizacion de la ciencia*®?
a raiz del problema de que la técnica convierta a la politica en su
esbirro*®, siendo el nazismo una posibilidad para lograr una relacién
satisfactoria con la esencia de la técnica**, ya que la democracia no
es considerada como el sistema adecuado para ello*®.

Pero si nos atenemos propiamente a estos textos, el sentido de
la politica es el de guiar a la ciencia y a la técnica para que puedan
llevar por el buen camino al hombre y a la sociedad. Esto es lo que
dice explicitamente Heidegger al respecto y esta es la linea en
que los heideggerianos han querido ver mas alla de su ingenuidad
politica para adherirse al nazismo: la posibilidad de reforma de la
ciencia y de revolucion en la Universidad, el tender la mano para
la convivencia saludable del hombre con la técnica y el espiritu de

3% GA 16. ss. 107-117.

37 GA 16. ss. 652-683.

398 GA 16. ss. 372-394.

39 |b. s. 373 u. 378, p. 23 y p. 29.
400 b, s. 373-374, p. 24.

401 1b. s. 380, p. 31.

402 1b, 656, p. 56.

403 1b. s. 671, p. 71.

404 |b. 5. 677, p. 77.

405 |b. s. 668, p. 68.

156



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
la Ge-Stell%. Cifiéndonos a lo dicho explicitamente por Heidegger,
podriamos decantarnos por esa linea y no por la de agoreros y
gacetilleros*?’, alabando el espiritu reconductor de Heidegger.
Pero hemos de tener en cuenta dos hechos fundamentales: el
primero, que en los textos en los que Heidegger habla de politica
abiértamente, como en la entrevista en Der Spiegel y los Tatsachen
und Gedanken son textos de exculpacién por su participacion en el
nazismo; el segundo es que en ellos Heidegger alude a /a politica
y no a lo politico. Siguiendo esto, los textos en los que habla de
politica no son un material fiable de los que elucidar una ontologia
de /o politico, aunque podamos extraer algunas pistas. Mas bien,
es necesaria la lectura esotérica de sus textos para que /o politico
se revele entre lineas de un pensamiento filoséfico presuntamente
apolitico*®®, lo cual nos daria las claves para entender cémo plantea
Heidegger el problema de /o politico. Pero aun queda por resolver
el problema del sentido de /a politica en Heidegger y como es el
constructo que la ha tornado en una ciencia paralela, que no unida,
a lo politico.

3.2.1. Ciencia y pre-ciencia en Heidegger

Para comprender porqué /a politica en la historia del olvido del ser ha
derivado en algo ajeno a /o politico, porqué se ha convertido en una

406 cfr. XoLocotzl, A. Heidegger y el nacionalsocialismo. cit. p. 98.

47 Nos referimos al término que empleo Félix Dugue como réplica a Vargas Llosa
cuando este ultimo aplaudio el texto de Farias y, del mismo modo, acuso sin unos
fundamentos sélidos, mas alla de este trabajo, a Heidegger como nazi (v. VARGAS-
LLosa, M. “Fuhrer o Heidegger”. El Pais, 05 de Septiembre 1993, y Duaug, F. “A
vueltas con el caudillo Heidegger”. El Pais, 12 de Septiembre de 1993).

408 cfr. STRAUSS, L. Persecution and the art of writing. Chicago, University of Chicago
Press, 1988.

157



FERNANDO GILABERT BELLO

ciencia, esto es, una teoria con sus aplicaciones practicas, pero que
no versa sobre /o politico, sino sobre /a politica misma, es necesario
comprender qué es lo que reclama Heidegger de la ciencia y como
ésta ha llegado a ser lo que es. A lo largo de la historia del olvido del
ser, la filosofia ha tenido como objeto de investigacion primordial el
ente. Pero quien se ha de encargar del ente no es la filosofia, sino
la ciencia. Si la filosofia tiene al ente como referencia maxima de su
trabajo, deja de ser filosofia y se convierte en ciencia, excluyendo al
ser y teniendo como eje el estudio epistemoldgico. El paradigma de
la Edad Moderna es la ciencia “cientifica”, que ha tomado el lugar
que ocupaba la teologia en el Medievo. Ambas, ciencia y teologia,
comparten, sin embargo, el olvido del ser, aunque la teologia dejaba
un resquicio al tener como uno de sus cometidos el estudio de
la existencia desde la Creacién, habiendo un lugar para el ser al
considerarse a Dios como aquél que es y que da ser*®. Pero en la
ciencia el ser no tiene lugar al referenciarse unica y exclusivamente
desde lo ente. Y es un ente, el hombre, el que esta abocado a llevar
a cabo la actividad cientifica, pero no se contempla al hombre en
tanto que ente. En teologia, el hombre estaba en un segundo plano,
puesto que formaba parte de lo “creado” por obra y gracia de la
divinidad, de “aquel que daba ser”, pero en la ciencia moderna,
el hombre es situado en el centro de la reflexion, otorgandole los
atributos de lo divino y dotandolo de la gracia por la cual existe todo.
Pero de este modo, el ser humano no es contemplado como un ente,
sino como sujeto epistemoldgico, trascendiendo del mismo modo
que los dioses y situandolo en un lugar ajeno al mundo. EI mundo
por su parte es una cosa (un objeto) que es a su vez un conjunto de
cosas que el sujeto puede conocer, siendo el cometido de la filosofia

409 En el libro del Exodo, Dios se presenta a Moisés como “Yo soy el que soy” o
“Yo seré el que seré” (Exodo, 3,14). La traduccién que empleé Filén de Alejandria
es literalmente “Yo soy el Ser”. (cfr. De vita Moysis, Cambridge, Harvard University
Press, 1972. p. 75).

158



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
vincular esta relacion de conocimiento entre sujeto y objetos, esto
es, se trata a la filosofia como una ciencia mas.

Pero no es que Heidegger critique a la ciencia en si misma,
sino que el objeto de su critica es la tematizacion de la ciencia
por la ciencia, sin un control sobre el fundamento aciéntifico de la
ciencia. El paradigma de la ciencia moderna es la ciencia por la
ciencia, paradigma que se retroalimenta a si mismo sin contemplar
el fundamento de la ciencia, esto es, dando preeminencia a lo
ontico sobre lo ontoldgico. La critica es contra esa onticidad que
hace del mundo un compendio de entes al que se es ajeno y que
se considera como algo dado por sentado, algo obvio y por el que
no hay que preocuparse. Pero esta critica no significa que sea una
lucha cerrada contra la ciencia, el objeto y el concepto*'?, como se
ha sugerido*", sino contra el fundamento en que se asienta, por lo
que hay que depurarlos, sustentando por tanto una posicion critica a
raiz de sus propios presupuestos fenomenolégicos, hermenéuticos
y ontoldgicos. Lo que pretende Heidegger es hacer de la filosofia
una pre-ciencia (Vorwissenschaft)*'?, una ciencia previa que sirva
para la clarificacion de lo que la ciencia es. Esa pre-ciencia investiga
lo que la existencia significa*'®, porque ésta ha de ser el nucleo de
investigacion de toda ciencia y filosofia porque no es un mero objeto

410 7S.s. 147 y ss., p. 167 y ss.

41" En algunos lugares se ha considerado a Heidegger como un fiero opositor
a la ciencia y la razén, tachandolo de reaccionario y contrario al progreso de la
humanidad. Tal es el caso de Adorno (cfr. Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen
Ideologie. cit) o el de Lukacs (cfr. Die Zerstérung der Vernunft. cit.).

“12y. BZ.s. 108, p. 25.

413 En la conferencia de Martin Heidegger de 1924 Der Begriff der Zeit se expone
una primera impresion al respecto de esta pre-ciencia. En dicha conferencia
Heidegger emplea el andlisis existencial en base a su temporalidad de facto
y no la marcada por la concepcioén cientifica. A este respecto, nos permitimos
remitirnos a un trabajo nuestro anterior, Temporalidad, subjetividad y finitud a
partir de la conferencia de Martin Heidegger “El concepto de Tiempo”. Trabajo Fin

159



FERNANDO GILABERT BELLO

que esta-ahi*'*, como una piedra, sino que se trata de la existencia
misma por lo que su analisis esta antes que cualquier otra ciencia,
incluidas aquellas que tratan de lo humano en sus diferentes
acepciones (psicologia, antropologia o biologia)*'s.

En Was ist Metaphysik?, Heidegger enuncia que la existencia esta
determinada por la ciencia*'®. Hacemos ciencia cuando irrumpimos
en la totalidad de lo ente y le buscamos un sentido al relacionarlo
con el mundo, pero no se ocupa para hada de aquello que es el ser
mismo. De lo que no se ocupa la ciencia (e incluso es rechazado
por ella) es lo que debe ser la preocupacion de esta pre-ciencia,
unos fundamentos en los que toda ciencia se sostiene (pero que
ha olvidado). La ciencia pretende ir hacia lo ente, hacia el dominio
de lo ente, pero el ser es dejado aparte como una cuestion sin
importancia, como algo irreal que ni siquiera hay que cuestionar.
Con ello, la ciencia entra en la contradiccidon de exigir cuestiones
y pruebas, a la vez que su fundamento se basa en suposiciones e
hipotesis que parten de lo dado de facto, lo patente, el fenomeno*'”.
Y si bien el fendmeno es el objeto de la ciencia, s6lo es contemplado
en ella desde su onticidad y no desde su ontologia. Para la ciencia
lo real es el ente, el ser no es un ente, por lo que seria irreal, con
lo cual no lo contempla. El ser es una experiencia atedrica a la que
estamos arrojados, la existencia no es un atributo de las cosas que
se pueda clasificar cientificamente pero si es algo patente*'®. Esto
es, el ser es lo experimentado facticamente en cada uno: no es una
propiedad que tiene la cosa de suyo, un predicado atribuible, sino

de Master presentado en la Facultad de Filosofia de la Universidad de Sevilla el
21 de Noviembre de 2012.

414 SuZ. s. 42, p. 64.

415 b, s. 45, p. 67.

416 WM. s. 103, p. 93-94.
M7 7S.s.5yss.p. 25y ss.
48 b.s. 8, p. 28.

160



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
que es lo pre-Ontico, es la alteridad del ente que se vincula con el
evento de la existencia.

La pretension de Heidegger es pensar pre-cientificamente,
como lo hacian los griegos anteriores al racionalismo*'®, esto es,
ateniéndose al fundamento desde la fenomenologia. Con ello,
se gana una nueva forma de conocimiento desde el re-pensar
lo pensado para dirigirse al fundamento de la ciencia, que no es
nada cientifico. Porque la ciencia no avanza, sino que camina sin
adelantar*?’: siempre progresa dentro de su paradigma sin hacerlo
evolucionar, porque esa no es mision de la ciencia, sino de la filosofia.
La ciencia no piensa la ciencia misma**', la ciencia se encuentra
siempre en un ambito preestablecido, tomando las pautas de la
teologia, por lo que es necesario partir no de los argumentos de la
ciencia, sino de la existencia misma. Ello no es un abandono radical
de la ciencia, sino la reclamacién de relacionarse con la ciencia de
forma meditada y sapiente desde el conocimiento de sus propios
limites*?2. La ciencia persigue resultados, su norma de efectividad
es el éxito, pero la filosofia fracasa con este modelo de rendimiento,
al no tener resultados, al divagar y dar vueltas sobre un tema que
nunca cierra. Sin embargo, este fracaso indica que la filosofia va por
buen camino, aunque choca con el paradigma moderno: la ciencia
no puede dar cuenta de su fundamento mas alla de la ciencia
misma, es la filosofia quien habla sobre los fundamentos, volviendo

49 |b. s. 10, p. 30.
420 |p. s. 20, p. 39.

421 Empleamos aqui el termino “pensar” y no “analizar” para distinguirnos de
toda una tradicion de filosofia de la ciencia cuyo cometido es la investigacion del
conocimiento cientifico y la practica cientifica.

22 7S, s. 22, p. 40.

161



FERNANDO GILABERT BELLO

unay otra vez a lo mismo*%, de este modo, la filosofia siempre esta
renaciendo, siempre esta interesada en un nuevo comienzo*?,

La pretension de la ciencia es el dominio de la naturaleza por
parte del hombre, pero descuidando lo humano. No es que la ciencia
se olvide del hombre, pero busca discernir lo que el hombre es
dentro de los parametros de la ciencia y lo hace mirando su periferia
y/o a partir de la vision sesgada de la subjetividad cognoscente. La
naturaleza, tal y como la entiende la ciencia, se fija en relacion al
calculo, de modo que no descansa en si misma, como el antiguo
concepto griego @uaoig, sino que es representada como objeto.
Representar de este modo a lo ente es conceptualizar. Este concepto
es una representacion necesaria dentro de una actitud frente al ente
dirigida por y hacia la calculabilidad*?®. Pero en lo humano siempre
hay algo que se escapa al calculo de la ciencia: el criterio de verdad.
La verdad de la ciencia radica en el efecto empirico, pero no en
el afecto; radica en un mero concordar dentro de una determinada
region de lo ente. Pongamos un ejemplo de una ciencia que ataine
al hombre en cuanto especie: la fisiologia. Su cometido es analizar
las funciones de los seres vivos, entre ellos, el hombre*®. La

423 1b. s. 30, p. 49. Heidegger hace referencia a un volver siempre a lo mismo
por parte de los filésofos aludiendo a una anécdota de Sécrates recogida en el
Gorgias de Platén, donde Calicles sefala que Sdcrates sigue diciendo lo mismo,
poniéndose la cosa facil. La respuesta de Socrates es que son los sofistas los que
se lo ponen féacil, pues dicen siempre las novedades y lo mas novedoso, cada vez
algo diferente. Lo dificil es decir lo mismo y lo mas dificil lo mismo de lo mismo”
(PLATON. Gorgias. 490 e).

424 SAFRANSKY, R. Heidegger y el comenzar. Madrid, Pensamiento-Circulo de Bellas
Artes de Madrid, 2006.

425 7S.s. 184, p. 202.

426 No es trivial que el ejemplo de ciencia que traemos a colacién sea el de la
fisiologia. La fisiologia es la ciencia que investiga el funcionamiento corporal
de los seres vivos. Sin embargo etimolégicamente viene de @UoIC y Adyog,
dos términos griegos cuya traducciéon se ha pervertido. Si nos basamos en su

162



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
fisiologia tiene al ser humano como objeto de investigacion, pero no
desde lo humano en cuanto humano, sino que hace referencia a la
corporalidad, como si el hombre fuera una maquina de carne, piel y
hueso cuyas funciones son medibles*?’. Pero lo humano en cuanto
tal no es mensurable. De la existencia humana no se puede hacer
una ciencia porque la existencia siempre es dada anteriormente de
facto a toda ciencia, por lo que es necesario analizarla conforme
a una pre-ciencia. La existencia se halla arrojada a lo ente, esto
es, frente a lo que constituye el ambito de la ciencia. Pero al estar
“frente a” esta en otro ambito distinto al de la ciencia.

Si la ciencia tiene como criterio la legalidad, la calculabilidad y la
mensurabilidad para poder crear un ambito reglado desde el que
predecir y prever lo que en la naturaleza acaece para asi poder
someterlaadominio, esaciencianuncapuede someterala existencia,
puesto que ésta no puede someterse a unos parametros cerrados y
estaticos, ya que su caracter principal es lo abierto. De este modo,
la existencia se vincula con el ser, que es apertura y no se puede
someter a las categorias dnticas de la ciencia. El ser establece los
principios con los que tratar al ente, pero no puede definirse como un
ente mas al ser pre-condicién de lo ente. La pre-ciencia que analice

etimologia seria entonces algo asi como la disciplina que estudia al ser y no las
reglas de la naturaleza. Esto es, podria ser una disciplina que pudiera ocuparse
de una totalidad, y mas desde la direccion tomada, esto es, la direccién de lo
humano, pero sin embargo se convierte en una rama de una ciencia (la biologia),
acotando mucho el campo de estudio y desviandose, cayendo en la barbarie del
especialismo, como sefialé Ortega (v. La rebelién de las masas. Madrid, Alianza,
1983. pp. 111 y ss.).

427 E| arquetipo mas extremo de esto son las ideas deterministas que amparaban al
hombre-maquina que describia en el siglo XVIII LaMettrie (cfr. “‘’homme machine”
en Oeuvres Philosophiques. Fayard. Paris, 1984).

163



FERNANDO GILABERT BELLO

el ser ha de tener el caracter de la fenomenologia: hay que analizar
el fendmeno a partir de la facticidad, de la existencia misma*?.

Para Heidegger, la ciencia es una actitud, un actuar propio del
ser humano, por lo que preguntar cientificamente por el ser humano
mismo, se entremezcla con la propia pregunta por lo humano, lo cual
es una pregunta filosoéfica y no cientifica. Con ello se hace patente
el encuentro con la cotidianeidad vivenciada de la existencia. La
ciencia aparta a la existencia y crea el sujeto de la ciencia, cuya
caracteristica principal es estar ajeno al mundo, contrariamente a
la existencia, que tiene como primer existenciario el estar-en-el-
mundo*?®. La existencia no puede entederse dentro del ambito de la
ciencia, de lo dontico, sino que ha de remitir para su comprensiéon a
lo ontoldgico.

La filosofia es la que ha de responder a la pregunta por la
existencia, pero esta existencia esta determinada por la ciencia. Pero
la filosofia de la tradicidn, la metafisica, toma el modus operandi de
la ciencia, acometiendo como problema central la transcendencia
del conocimiento mediante la epistemologia y la gnoseologia*®.

428 Hablar aqui de fenomenologia implica referirnos a la fenomenologia de
Heidegger y no a la de Husserl. Si bien somos concientes de la importancia que el
enfoque husserliano tuvo para la fenomenologia heideggeriana, queremos matizar
la fenomenologia no como una ciencia estricta, como sefiala Husserl (cfr. Ideen...
op. cit), porque nuestra pretension es desarrollar algo previo a la ciencia misma,
si no que mas bien queremos incidir en la definicion del método fenomenoldgico
expuesto en el paragrafo 7 de Sein und Zeit (SuZ. s. 27 y ss., p. 47 y ss.).

49 BZ.s. 112, p. 36.

430 El bastion que la filosofia tradicional esgrime para considerar que el problema
central de la filosofia es la teoria del conocimiento es Kant. Los neokantianos,
como Cassirer, Cohen, Rickert o Natorp, son los que toman el pensamiento de
Kant y lo adaptan a la gnoseologia. Frente a ellos, Heidegger radicaliza a Kant al
tomar el problema de la transcendencia del conocimiento, al considerar que lo que
pretende Kant es una ontologia general, previa a una ontologia de la naturaleza
como objeto de la ciencia y de la psicologia (v. ArRamavo, R. R. op. cit. p. 81). Si

164



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Esto es, centrandose en el ente como problema del conocimiento:
gué se conoce, cOMo se conoce, hasta qué punto se conoce. Pero la
filosofia ha de ser otra cosa bien distinta que la de hacer una ciencia
estricta**', un método sobre el que construir el edificio del saber**? o
una causa para el conocimiento experiencial**®. La existencia ha de
ser el tema central de la filosofia, ya que ésta no puede clasificarse
en géneros y categorias como hace la ciencia, porque es en si
misma poder-ser, tiene la posibilidad de estar mas alla del ser que
se es en cada momento***. El resto de entes se limitan a un ser que
le es propio pero la existencia humana es artifice del ser que se
encuentra ya siendo cada vez, es responsable de su propio ser*®,

La filosofia, en tanto que se remite una y otra vez al fundamento,
no puede ser una ciencia, sino que ha de establecer las condiciones
anteriores por las cuales la ciencia tiene lugar, esto es, ha de ser
pre-ciencia, un analisis de lo dado, de donde parte el ser humano
en el desempeno de su actividad cientifica. La ciencia ni contempla
al ser, ni puede contemplarlo al referirse siempre a si misma y no
poder transcender. No puede ir hacia sus fundamentos porque los ha
perdido en su desarrollo (0 al menos el camino que los guie a ellos),
pero la ciencia necesita retomarlos una y otra vez para avanzar, que

Kant parte de reconocer que ignora si es posible separar el mundo externo de
la conciencia interna, de no poder transcender el yo en aras de su conocimiento
al ser indisoluble del mundo (cfr. Kritik def reinen Vernunft. op. cit. XXXIX -Nota
K); Heidegger toma la gnoseologia como una mera descripcion del fenédmeno
del conocer, el cual es dado en la existencia que sirve de preludio a todo pensar
(SACRISTAN Luzon, M. op. cit. pp. 29-31).

431 cfr. HusserL, E. Philosophie als strenge Wissenschaft. Hamburg, Meiner, 2009.
432 DEscARTES, R. “Discours de la méthode”. En Oeuvres. Paris, Cerf, 1974.

433 Locke, J. An essay concerning human understanding. Oxford, Clarendon Press,
1985.

4y, SuZ. s. 38, p. 58.
435 SACRISTAN Luzon, M. op. cit. p. 34.

165



FERNANDO GILABERT BELLO

no para desarrollarse, por lo que es necesario esa pre-ciencia que
analice ser y existencia.

3.2.2. De la ciencia de /a politica a la ontologia de /o politico

¢, Qué pasa con/apolitica? La politicano es lo politico, del mismo modo
que el ente no es el ser, pero de igual modo /a politica y /o politico se
dan conjuntamente. Al igual que los entes sélo encuentran sentido en
el horizonte del ser, /a politica sélo halla su sentido en el horizonte de
lo politico. Pero la tradicion ha establecido /a politica sin contemplar
lo politico, lo ha dado por sentado, lo ha considerado algo obvio, del
mismo modo que no se ha preocupado por el ser. Pero /a politica no
ha sido considerada una ciencia, sino el horizonte de sentido mismo
de las relaciones interpersonales. La politica se ha estudiado en la
modernidad desde la filosofia politica, una rama de la filosofia que se
dedica al estudio de la vida en comun y la sociedad. A este respecto,
el Diccionario de Filosofia de Ferrater Mora nos sefiala en la entrada
“Politica” que los temas politicos no pueden tratarse sin tener en
cuenta cuestiones estrictamente no politicas**®, esto es, necesitan
de un entramado tedrico para hacer conjeturas acerca de /o politico.
Pero también se nos sefala que es una actividad que necesita una
reflexion*¥’, esto es, la filosofia politica se considera del mismo modo
que se considera al resto de ciencias dentro de la tradicion moderna,
a saber, como una disciplina que investiga una region de lo ente, es
una rama cientifica mas. Si en el mundo moderno, la filosofia, a la
par que metafisica, se convierte en ciencia, es absurdo entonces
pretender hacer una filosofia politica, es s6lo una nomenclatura para
denominar a una ciencia acerca de /a politica, a una politologia. Lo
gue se ha conocido como filosofia politica es entonces politologia,

436 FERRATER MoORA, J. op. cit. entrada “Politica”. p. 2833.
437 |b

166



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
aunando el trabajo analitico sobre los elementos que por tradicion
constituyen /a politica, esto es, elementos que entran en juego en el
discurso politico, como el poder, la libertad o la justicia, con posibles
soluciones para la organizacién de la vida comunitaria en funcion a
lo sefialado por ese analisis.

Del constructo que es /a politica se ha hecho una ciencia, la
politologia, que ha estudiado las diversas formas en que se ejerce la
politica. Si la ciencia es una actitud, un comportarse del ser humano
con respecto al ente, que nos determina como humanos; /a politica
puede ser una actitud analoga. Claro que con la diferencia de que
en lugar de irrumpir en la totalidad de lo ente, como sucede en la
ciencia, cuando se “hace” politica, el ser humano irrumpe en medio
de sus iguales. Podriamos entonces decir que la ciencia se ocupa
de los objetos y /a politica de la intersubjetividad. Pero decir esto es
errar, ya que pensando de este modo no damos el salto necesario
para salir de las categorias de la antigua metafisica, caminariamos
en su desarrollo pero una vez mas sin adelantar.

En el mundo tardomoderno en el que nos encontramos, /la
politica se despliega en la periferia de la ciencia, maxime cuando el
modo de analizarla solo es posible a partir del uso de una ciencia
especifica para ello: la politologia. ElI binomio imperante en la
tradicion metafisica de sujeto-objeto implica que el primero, quien
hace ciencia, aprehende al segundo y es mediante el empleo de la
ciencia la forma mas segura y fiable de su aprehension a través de
la recopilacion del mayor numero de datos que se puedan obtener
de ellos. Siguiendo el método cientifico, el sujeto puede adquirir un
mayor y mas fiable conocimiento de los objetos que le rodean. Esto
situa al sujeto en el lugar privilegiado de los tiempos que corren
y el papel de la ciencia es preponderante porque es el modo de
relacionar sujetos y objetos. La politica es uno de esos objetos. De
este modo surge la politologia: /a politica se convierte en una region
de lo ente que es necesario investigar.

167



FERNANDO GILABERT BELLO

Ahora bien, la aprehension del objeto por parte del sujeto ya
esta establecida en nuestra tradicién, sin ser cuestionada, pero el
problema de la intersubjetividad esta sobre la mesa. La cuestién no
es ya como puede un sujeto relacionarse con los objetos, sino como
un sujeto puede relacionarse con otros iguales con sus mismas
caracteristicas pero que, sin embargo, no es él mismo. No es un
problema nuevo, pero siempre quedo relegado a un segundo plano
en la tradicion, como un muro que se rodeaba sin tocar para salvar
el sistema epistemoldgico. La ciencia y la teoria del conocimiento
buscan satisfacer el problema de la intersubjetividad mediante una
serie de disciplinas que apliquen el método cientifico a la relacion
con los otros y es /a politica la que debiera ser entonces el principal
elemento a investigar, puesto que trata de como ha de ser la
relacion y la convivencia con los otros. Pareciera que podria surgir
una disciplina que se centrase en esa convivencia como tal, pero
lo unico que surge es una teorizacion de la convivencia o de las
diversas maneras en que ésta se rige, pero no de la relacion misma
existente entre uno y los otros.

Porque hablar de /a politica en Heidegger, y no de /o politico,
es hacerlo acerca de la ciencia, puesto que Heidegger considera
que /a politica como tal tiene como cometido canalizar la concepcion
politizada de la ciencia a fin de que el ser humano conviviera
saludablemente con la técnica y el espiritu de la Ge-Stell. Es por eso
que para hacer cualquier tipo de disquisicion acerca de /o politico
a partir de Heidegger no nos debiéramos centrar en sus textos
politicos, en el fondo marginales aunque rodeados del esperpéntico
circo de su adscripcion al nazismo, sino ir al mismo centro de su
filosofia, al pensamiento recogido en toda su obra, ya que es en ella
donde creemos que se desarrolla una ontologia de /o politico en
tanto que lo dado pre-cientificamente.

De lo que se trata entonces, siguiendo a Heidegger, con una
ontologia de /o politico es establecer una pre-ciencia politica, hacer

168



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
un analisis de aquello que es dado facticamente en el mundo y
que podemos denominar /o politico. Lo dado como tal, siguiendo
el lenguaje de la ontologia tradicional, es el ser, es o que hay*®,
¢ Qué tiene que ver esto con /o politico? La vida en colectividad es
algo dado que dota de sentido al ser. Uno no decide el mundo al que
es arrojado ni con quien comparte ese mundo. Es por eso que una
pre-ciencia politica tiene que partir de la existencia en colectividad.
Heidegger tratd, como hipotéticamente senalamos, hacer ese
analisis en la primera mitad de los afios treinta del siglo pasado.
Su comunidad era el pueblo aleman, un pueblo que cuando nace
Heidegger, en 1889, es un imperio que acaba de pasar a manos
de un nuevo kaiser que trata de mantener el equilibrio logrado tras
la unificacion estatal, pero con medidas que lo llevaran a la Guerra
y, tras la derrota en ésta, a la decadencia**®. Nuestro contexto es
distinto, el mundo globalizado de la Ge-Stell y el neoliberalismo.
Pero una ontologia de /o politico debe partir de una serie de pautas
extrapolables a toda relacion entre la ciudadania y permitan su
analisis.

Este andlisis implica una clarificacion de conceptos de la vida
en colectividad. Del mismo modo que sucede con la analitica
existencial que Heidegger despliega en Sein und Zeit, esta pre-
ciencia de /o politico no es una metafisica al uso, esto es, no implica
un desarrollo sistematico de un planteamiento trascendental, sino
gue es una ciencia previa “cuya posibilidad consiste en que cada
investigador clarifique lo que comprende y lo que no comprende”™4°.

438 Quine, W. V. O. “On what there is”. En From a logical point of view. Cambridge,
Harvard University Press, 1980.

4% STURMER, M. Das ruhelose Reich. Deutschland 1866—1918. Berlin, Siedler,
1983.

440 “I[rhe Moglichkeit besthet darin, daR jeder Forscher sich dariiber Aufklart, war er
versteht und war er nich versteht. Ich dartber Aufklart, war er versteht und war er
nich versteht’. BZ. s. 108, p. 27.

169



FERNANDO GILABERT BELLO

Para Heidegger, desde esta clarificacion es cuando se puede trabajar
cientificamente, por lo que al surgir la pregunta por /a politica, lo que
se plantea con ello es por la entidad de la relacion con los demas
para llevar a cabo una reflexion sobre la misma. Para ello, hemos
de recurrir al encuentro del colectivo en la vida cotidiana, esto es,
hay que recurrir a los otros, a los semejantes que, como nosotros,
integran el colectivo.

Ese colectivo en si no es nada, sino que son los otros los que lo
establecen. Esos otros no son solo aquellos con los que establezco
relaciones directas, los que estan fisicamente a mi alrededor, sino
que nos hallamos en el conjunto de una tradicidon heredada que
se proyecta hacia un futuro. El colectivo no es sélo un grupo de
personas de algun modo medible por sus caracteristicas biolégicas o
ideoldgicas, sino que sobrepasa esta mensura, de la que se ocuparia
la ciencia. Al establecer una suerte de pre-ciencia, nos encontramos
con el problema de que a ese colectivo hay que analizarlo desde la
Optica de quien pertenece a ese mismo colectivo, porque analizarlo
es a la vez estar inmerso en él. Hacer esto desde la propia inmersién
cotidiana, implicaria un subjetivismo al ser nosotros quienes
estamos inmersos en ella. Pero a nosotros, siguiendo lo expuesto
por Heidegger en Sein und Zeit, nos caracteriza nuestro caracter
temporal y finito**!, por lo que la visién que tengamos del colectivo
siempre sera de caracter temporal y sujeta a la circunstancialidad en
que estemos sumidos cada vez.

Desde el momento en que el analisis de /o politico se hace desde
la finitud, se ha de plantear la convivencia desde un patron distinto
al de la ciencia politica, al de la politologia, puesto que el cometido
de ésta es ontico y no ontoldgico, por lo que es necesario esa pre-
ciencia que exponga los rasgos de una ontologia de /o politico. Con la
herramienta de la pre-ciencia es posible comprender la convivencia

441 cfr. SuZ. s. 329, p. 344.

170



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

desde la convivencia misma y no de una construccion politica que

resulta de la secularizacion teolégica del mismo modo que es el
Estado moderno.

Por eso, creemos que una ontologia de /o politico es necesaria
para la exposion de una politica de corte heideggeriano. Porque
la comunidad es una comunidad existencial, fruto de quienes
experimentan el fendmeno mismo de la comunidad, esto es, fruto
de seres finitos acorde a su experiencia como seres temporales.
La diferencia primordial de nuestro analisis de /o politico y su
exposicion politica respecto de la politologia, es que ésta analiza la
comunidad sin incluir los caracteres fundamentales de la existencia,
entre ellos la temporalidad, que solo es empleada para establecer
una historiografia de los conceptos politicos dominantes. Nuestra
ontologia de /o politico pretende analizar la comunidad a partir de un
salto hacia atras, al analizar la experiencia de /o politico mediante
los integrantes mismos del colectivo en su convivir.

171






4. Ontologia de /o politico

Llegamos al epicentro de nuestra labor: descifrar las condiciones de
posibilidad de una ontologia de /o politico a partir de las pautas que
podemos extraer del pensamiento de Heidegger. Establecer una
ontologia de /o politico nos servira para esclarecer qué podemos
hacer en /a politica, como podemos llevar a cabo una politica valida
para la situacion de hoy. Los sistemas tardoparlamentarios son
los rescoldos de un espiritu ilustrado que hizo de /a politica una
ciencia pero que no acudio a la cuestion misma de /o politico, en
tanto que canalizador de la concepcidn politizada de la ciencia en un
mundo dominado por la Ge-Stell. Esto es, es necesario un analisis
fenomenoldgico, porque una mera teorizacion sobre /a politica y lo
politico implica hacer politologia, una ciencia acerca de /a politica,
pero un analisis fenomenolégico no va orientado en una direccion,
“no es direccién alguna, sino que es la posibilidad del pensar™4. Al
analizar la ciencia moderna, /a politica estaba en un segundo plano
porque se consideraba uno de tantos objetos del mundo vy, por tanto,
su analisis la vinculaba al sujeto siempre de modo cientifico. Pero,
al igual que la ciencia, /a politica puede ser una actitud con respecto
del mundo, lo que la llevaria a una categoria al menos de igualdad
con respecto a la ciencia. No significa esto que las reflexiones de

442 “Die Phanomenologie ist in ihnrem Eigestem keine Richtung. Sie ist die zu Zeiten
sich wandelnde und nur dadurch bleibende Mdglichkeit des Denkens”. GA 74.
s.101, p. 102.

173



FERNANDO GILABERT BELLO

la tradicion acerca de la politica estén erradas, del mismo modo
que no indicamos que los avances de la biologia en su campo
estén errados. No decimos ni que Hobbes se equivocase en su
planteamiento al definir el miedo como el motor garante de la paz**?
ni que Mendel errase en sus leyes predictivas sobre la uniformidad
y la segregacion**4. Lo que cuestionamos es el fundamento, el
modelo de verdad tras esta forma de hacer ciencia y politica. Contra
ese modelo de verdad es contra el que arremete Heidegger en la
busqueda de una ontologia de caracter general.

Establecer una ontologia de /o politico implica que, de un lado,
tendremos que establecer qué es una ontologia y como desarrollar
una ontologia de /o politico y, de otro lado, que el establecimiento
de una politica sera a partir de los presupuestos de la comprension
de lo ontoldgico de /o politico. Para ello, hay que tener en cuenta
que la diferenciacion entre /a politica y /o politico no es una cesura
como la que la tradicibn ha mantenido entre praxis y teoria, no
es que /a politica sea una practica en funcién de una teorizacién
transcendente identificada con /o politico, sino que esa dualidad
es una consecuencia del auge de la razén en el mundo moderno
que deriva en una disciplina tal como lo politologia. No podemos
mantener la cesura entre praxis y teoria porque Heidegger mismo no
la contempla, sino que expone la teoria de modo que la practica va
implicita en ella*#. La tradicion ha considerado la ontologia como una
teorizacion acerca del ser, pero solo desde lo ente, sin contemplar
la diferencia ontoldgica ni al ser mismo. Para aclarar qué es una
ontologia de /o politico, debemos comprender entonces cdmo esa
cesura ha condicionado el modo vulgar de entender la ontologia y asi

443 ofr. Hosses, T. Leviathan. 1. XVIII.

444 v, MenpeL, G. Versuche lber Pflanzen-Hybriden. Version en linea (http://www.
mendelweb.org/MWGerText. html).

445 SCHURMANN, R. op. cit. p. 16.

174



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
despejar lo que ella misma es en funcién de la diferencia ontologica
heideggeriana.

4.1. Una cuestion de ontologia: La nostalgia del ser

La cesura entre teoria y praxis es una de las consecuencias del
auge racionalista en el mundo moderno. Cuando Socrates instaura
la época de la razdn hace dos mil quinientos afos, suplanta la vida
factica, la vida vivida, la vida “practica”, por la vida ultramundana
de la razon, por la vida tedrica. En estos dos mil quinientos anos, la
brecha no ha ido sino ensanchandose. La filosofia ha sido el maximo
exponente de la teorizacion. Al surgir el racionalismo y, con ello,
la teorizacion, se produce una separacion entre el ser y el pensar
que, para los griegos anteriores a Socrates como Parménides y
Heraclito, estaban unidos en un pensamiento originario*. Pero el
origen de la filosofia es el drama de la separacién y la discordia*’
entre ser y pensar, quedando ambos por separado tan debilitados
que permanecen ocultos: el ser permanece oculto en lo ente y el
pensamiento se convierte en mera nostalgia. La légica, ciencia de la
razon que da las reglas para el pensamiento, convierte al ente en un
objeto de conocimiento gnoseoldgico, rechazando el ser, ocultandolo,
por considerarlo obvio dentro de sus esquemas, y convirtiendo con
ello al pensamiento en filosofia, en pura nostalgia del cogov. El
oo@ov es traducido por Heidegger a partir de Heraclito como “todo
ente es en el ser”*®, Quienes buscan salvaguardar a este go@ov son
los denominados @iA6oogog. Este filésofo es anterior a la filosofia,
porque cuando Heraclito acufa el término @iAdoo@og, la piAocogia

4“4 EM. s. 123y ss., p. 109 y ss.
447 DerRIDA. J. “L’oreille de Heidegger”. cit. p. 377.
448 “Alles Seiende ist im Sein”. WP. s. 13, p. 43.

175



FERNANDO GILABERT BELLO

aun no existe*?, sino que es el nombre que se da a posteriori para
nombrar la actividad que hacen los @iA6oogoc¢. De este modo, el
@IA6oo@o¢ es aquel que “ama” la entidad en el ser. Pero este “amor”
no es un sentimiento de mera entrega incondicional, sino que implica
la correspondencia, la dpuovia entre el amante y lo amado, la cual
implica de algun modo una conjuncién con el Adyo¢**°: Heidegger
traduce el “filo” desde el término @iAéiv, el amar mas alla de cualquier
distincién entre el amor y la amistad. Heidegger pretende retornar
al momento originario, una dimension de la experiencia del ser y
del Adyo¢ donde la experiencia del giAéiv y del piAdoogpog¢ no habia
dado aun lugar a la gpiAocogia®’.

Los que aman que todo ente sea en el ser son los filésofos y
su actividad es la filosofia. Pero este amor solo viene dado como
reaccion a una pérdida: a la pérdida del Adyo¢, que es la reunion
de lo ente en su ser. La nostalgia que adviene a esta pérdida es
el origen de la filosofia. Esta nostalgia convertira a la filosofia en
una busqueda, en una indagacion. Pero ¢qué es lo que busca la
filosofia? La filosofia busca al ser. Lo busca cuando lo ha perdido. La
pregunta de la filosofia se convierte en la pregunta por el ser cuando
precisamente lo ha perdido. En Parménides y Heraclito no existia
la pregunta por el ser como algo perdido, porque no eran filosofos,
sino que vivian en la dppovia con el Aéyo¢**2. Cuando esta dpuovia
se pierde es cuando comienza la filosofia, con Sdcrates y Platon,
quienes fueron los primeros que elaboraron la pregunta por el ser
desde la nostalgia.

Nos encontramos ante un ejercicio que puede parecer
contradictorio. La filosofia comienza con la busqueda del ser perdido

49 1b. s. 12, p. 42.

40 |pb. s. 13, p. 43.

451 DErRIDA. J. “L’'oreille de Heidegger”. cit. p. 365.
42 |p. p. 380.

176



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
por parte de Socrates, Platon y Aristételes, y con esa busqueda
comienza el racionalismo, pero sehalamos también que con ese
racionalismo, al devenir el A6yo¢ en logica, se pierde la comprension
del ser como aquello en lo que el ente es reunido. Esto es, la filosofia
es una mera especulacion teorica en la que no puede haber lugar
para la praxis por el caracter mismo del filosofar como pregunta
por el ser cuando éste ya se ha perdido. La tradicidén racionalista,
que desde entonces impera, sélo considera la praxis como un
derivado de la teoria, esto es, las acciones se juzgan en funcion de
un fundamento tedrico fruto de una especulacion ultramundana en
torno al principio de racionalidad vigente.

Por ello, consideramos importante sefialar que no tiene sentido
hablar de una filosofia politica en Heidegger, ya que éste quiere
superar con sus planteamientos esa nostalgia del ser implicita en
la filosofia, quiere volver al estadio anterior mas originario a esa
filosofia, al planteamiento preteorético de Parménides y Heraclito.
La filosofia politica no es mas que una rama de la filosofia, una
derivaciéon tedrica sobre el colectivo a partir de unos presuntos
fundamentos que estan a la base de la vida publica, como el poder,
la libertad y la justicia. Pero estos presuntos fundamentos, o mejor
dicho, situarlos como fundamentos esta infundado. Toda rama de
la filosofia tiene un elemento que la condiciona, un a priori al que
esta sujeta: la filosofia misma, la filosofia en cuanto tal. La filosofia
politica, como rama filosdfica, tiene como tronco la filosofia, sobre
todo al identificar el tronco matriz con la metafisica y aun mas con la
l6gica. Pero no se indaga mas alla: las cuestiones ultimas pertenecen
a la filosofia. Sin embargo, segun vemos en el planteamiento
heideggeriano, la filosofia no es el a priori, sino lo a posteriori, algo
que viene después. Anterior a toda filosofia y a toda ciencia, antes
que cualquier metafisica, hay un a priori que insta a teorizar sobre
él. Podemos hablar de este a priori como una cuestion ontologica
y el planteamiento metafisico moderno es una aplicacion ontica de

177



FERNANDO GILABERT BELLO

ese planteamiento ontoldgico. El a priori pre-ontolégico como tal es
la existencia factica, la vida vivida de un existente que hace algo en
el mundo, actua, vive, y de esa facticidad deriva toda la ontologia
que fundamenta la analitica existencial desarrollada en los afos
veinte*%,

Volviendo a la conferencia de 1955 Was ist das, die Philosophie?,
encontramos que el a priori de la filosofia es que hay alguien que hace
una accién concreta, filosofar, el piAdoopoc¢. Una posterior reflexion
sobre este @iIA6oopo¢ es lo que da su lugar a la filosofia. Pero lo
primero es que este @iAdoopo¢ esta filosofando, realizando una
actividad que lo califica como tal. Ahora bien, el piAdcopo¢ tampoco
es lo primero ni lo originario, sino que mas bien, esta reflexionando
sobre algo ya dado, mas concrétamente, esta reflexionando
nostalgicamente por algo que ha perdido y cuya ausencia denota en
lo factico, en lo dado. Eso factico es el ambito del ser. La reflexion
de Heidegger acerca del ser maneja un a priori, siguiendo esta linea,
fundamental: el ser mismo, que constituye el ambito de reflexién
sobre lo ontoldgico en la tradicién.

La ontologia, si nos referimos a ella de manera etimoldgica, es
el estudio de los entes, siguiendo la concepcion que la tradicidn ha
dado de ella. Esa misma tradicion la ha relacionado con el estudio
de la filosofia primera que Aristoteles lleva a cabo en la Metafisica,
cuyo objeto de estudio era el ser***, esto es, el a priori del que parte
todo, de ahi su caracter de primordialidad, su denominacion como
lo primero. Sin embargo, desde entonces, lo que se ha recogido
bajo el nombre de ontologia, no es una ontologia como tal, sino una
onto-teo-logia, no centrada en lo dado ni el ser mismo, sino que ha
considerado como lo primero un sustrato a partir del que todo deriva.
Pero ese sustrato no tiene fundamento alguno, sino que es mas bien

43y, SuZ.s. 13, p. 34. También GA 63. s. 29, p. 49.
454 ARISTOTELES. Metaphysica. IV, |.

178



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

una especulacion tedrica que a lo largo de la historia de la filosofia

tomo varios nombres como sustancia, theos, materia primera... Pero

la ontologia ha de referirse al ser mismo y a las posibilidades que

de él derivan, lo cual tiene mucho que ver con lo que se ha descrito
como pre-ciencia.

Ahora bien, una concepcion de /o politico a partir de Heidegger
no puede caer en ser una mera filosofia politica, sino que debe
partir de lo primeramente dado en politica. Y lo primeramente dado
en lo politico no es lo que tradicionalmente se estudia en filosofia
politica, a saber, el mejor gobierno posible, la libertad, las leyes,
la igualdad, la justicia... Lo primero que hay al respecto de /o
politico es la vida en colectividad, la vida en comunidad. Esa vida
en comunidad es un existenciario que Heidegger denomina Mit-
einander-sein**®. Ese estar con los otros, la vida comunitaria, es el a
priori politico heideggeriano. Todo lo que se derive de ese Mit-sein
ya son construcciones tedricas que implican una filosofia. Pero aqui
lo que esta en juego en lo referente a un estudio de /o politico no es
una filosofia, sino una ontologia. Con esta ontologia de /o politico
podemos establecer el principio de una pre-ciencia politica o, dicho
de otro modo, las condiciones de posibilidad para /a politica.

4.2. Los existenciarios y la analitica existencial

No es posible entender el camino filoséfico de Martin Heidegger sin
aludir a la diferencia ontolégica como el motor de su pensamiento.
En el trecho recorrido en su camino de pensamiento hasta la
publicacion de Sein und Zeit en 1927, esta diferencia fundamental
toma la misma forma que la diferencia respecto de la temporalidad:

5 SuZ. s, 114 yss., p. 134 y ss.

179



FERNANDO GILABERT BELLO

no es lo mismo ser el tiempo que ser “en” el tiempo**®. Una cosa es
la temporalidad, el tiempo mismo, y otra muy distinta los hechos que
suceden en el tiempo. La temporalidad es una de las claves de la
analitica existencial. La existencia “pone” tiempo, no es que el ser
humano esté “en” el tiempo como un “donde”, sino que es él mismo
temporalidad y, por eso, solo él existe. El tiempo no puede estar mas
alla de la existencia y ésta no puede ubicarse en el tiempo, como un
objeto cualquiera, porque colocar al tiempo mas alla de ella (de la
existencia) seria volver a caer en la metafisica y en la transcendencia
teologica. La esencia de la existencia es la temporalidad. Pero ¢ qué
pasa con la existencia? ;qué caracteristicas posee? Heidegger
responde a las claras: lo propio de la existencia es que se acaba, es
que se muere*?’. La muerte pone el acento en la existencia, es su
condicionante fundamental y su posibilidad mas propia.

Pero, si bien la muerte es la posibilidad mas propia y el
condicionante fundamental de la existencia, no es la unica
caracteristica que determina la existencia. Por el momento,
sefalaremos que esa existencia tiene como espacio un mundo,
cuya base y caracteristica principal es que esta “en” el tiempo. La
existencia se da en el mundo, pero los hechos de ese mundo se
dan en aquello que aporta la existencia al mundo. Esa relacion
con el mundo no es una categoria de indole metafisica, una tabla
con la que catalogar la realidad*®®. Mas bien es lo que Heidegger
denomina un existenciario, que es algo que hay que distinguir de las
categorias, las cuales son determinaciones onticas de los entes que

46y, BZ. s. 110-111, p. 30-32. También puede verse nuestro anterior trabajo
Temporalidad, subjetividad y finitud a partir de la conferencia de Martin Heidegger
“El concepto de Tiempo” (cit).

%7 BZ.s. 111, p. 42-43.

458 v. QUINTANILLA, M. A. (ed.). Diccionario de filosofia contemporanea. Salamanca,
Sigueme, 1976. Entrada “Categoria”.

180



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
no son la existencia misma**®. Los existenciarios son las estructuras
en las que se desgaja la existencia, cuyo caracter primordial es el de
un entender no existencial, como las categorias, sino existenciario
(y de ahi su nombre)*®. Todas las explicaciones que surgen de la
analitica existencial se vinculan a sus estructuras de existencia, los
denominados existenciarios. Heidegger separa estos existenciarios,
esto es, los caracteres del ser de la existencia determinados desde
la existencialidad, de las categorias, que son determinaciones de
ser de los entes que no son la existencia y que han sido unos de los
baluartes de la tradiciéon metafisica®®’.

Asi Heidegger vuelve al problema de la diferencia entre existencia
y esencia, problema que se daba en la metafisica, pero que no se
solucionaba al no ser explicado por la falta de la auténtica pregunta
por el sentido del ser. En la analitica existencial planteada en
Sein und Zeit, Heidegger distingue lo existencial, lo que atane a la
existencia concreta del hombre (p. e. la muerte), y lo existenciario, lo
que determina la estructura ontolégica de la existencia (p. e. el ser-
para-la-muerte, que domina en todas las relaciones de la existencia).
Sélo sobre la base de esa analitica existencial puede elaborarse de
nuevo la pregunta por el sentido del ser. Los existenciarios que la
conforman no pueden deducirse de un principio légico, como las
categorias, sino como pautas para la comprension del ser siempre
historico y, por tanto, nunca concluido ni concluible.

Esta analitica existencial ha sido interpretada por algunos como
una antropologia en la que se alude a hablar de los hombres como
existentes, y que cambia el estudio del hombre como individuo

48 SuZ. s. 45, p. 66.
460 |p. s. 12-13, p. 33.
41 1b. s. 44, p. 66.

181



FERNANDO GILABERT BELLO

por los colectivos ubicados en la historia®®?. Pero es precisamente
ese no aludir explicitamente al término “hombre” por lo que no hay
lugar para una antropologia en Heidegger, ciencia que él rechaza
explicitamente*®. Sin embargo, la existencia siempre se presenta
desde la 6ptica subjetiva del hombre mismo, el ente que al hacer la
pregunta por el ser se convierte en el motor de toda realidad, pues
esta es planteada por y para él. Pero el hombre no se plantea como
un sujeto ajeno, nunca es una segunda o tercera persona, sino que
siempre se vivencia unica y exclusivamente desde la mismidad,
desde la subjetividad mas radical. La analitica existencial no puede
entenderse sélo como un analisis “yoico”, sino que responde a la
necesidad de ubicar la mismidad en un lugar y en un momento
determinados que posibilite establecer lo que se es aqui y ahora, en
este preciso instante que recoge la historia como existencia, esto es,
el pasado proyectante hacia el futuro. La analitica existencial enuncia
una subjetividad vinculada a la temporalidad, en cuyo “ahora” se
desglosa su caracter subjetivo. Es tarea ahora, entonces, de clarificar
los existenciarios a partir de los cuales se puede establecer una
ontologia de /o politico. Ahora bien, explicar la existencia individual
y particular reclama hacer una suerte de abstraccion en la que los
existenciarios son desligados para exponer mas comodamente esa
existencia individual. Pero es necesario aclarar que si buscamos
una comprension de la analitica existencial, esta separacion es
solo propedéutica, ya que toda las estructuras fundamentales de
la existencia se dan en conjunto, no pudiendo desligarse unas de
otras.

462 P e. RenTscH, T. Heidegger und Wittgenstein, Existenzial und Sprachanalysen
zu den Grundlagen philosophischer Anthropologie. Stuttgart, Klett-Cotta, 1985.
p. 53; o CoretH, E. Was ist der Mensch? Grundziige einer philosophischen
Anthropologie. Innsbruck, Tyrolia, 1973. p. 72.

463 GA 51. s. 83-84, p. 123-124.

182



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

4.2.1. Ser-en-el-mundo, existenciario fundamental

La a analitica existencial y los existenciarios estan expuestos en
Sein und Zeit, pero durante los afios precedentes a 1927, el camino
en que se labra dicha obra, ya encontramos algunos hitos que luego
se desarrollaran mas plenamente. Ejemplo de ello es la conferencia
Der Begriff der Zeit***, donde se halla una exposicion breve de esos
existenciarios. Heidegger enumera ocho estructuras fundamentales
en dicha ponencia y esa sera nuestra guia. Es por eso que
primeramente, siguiendo a Heidegger, hemos de exponerlaestructura
del ser-en-el-mundo (/n-der-Welt-sein). Dicho existenciario nos da
nuestra ubicacién obligatoria en un mundo. Uno esta arrojado en el
mundo y ese es el inicio de todo: nos encontramos en un mundo sin
tener que hacer ninguna hazafa habilidosa para ello*®, ni siquiera
el minimo acto de nacer, puesto que nuestro nacimiento y nuestra
concepcion no son obra nuestra, sino de nuestros progenitores,
porque para nacer nada hay que hacer, uno se ve arrojado al mundo
sin haberlo deseado, no habiendo caracter alguno de voluntariedad.
El verbo nacer pierde entonces su caracter activo: uno nace pero
no nace activamente, sino que mas bien es “nacido”. A pesar de
parecer que hay un don voluntario de la accion, no se “hace” nada.
En el Ser-en-el-mundo va implicito el manejarse en el mundo, una
llamada a la accidén, a la actividad, al comportarse. En palabras de
Heidegger:

Dasein als In-der-Welt-sein meint: in der Weisen in der
Welt sein, dal} dieses Sein besagt: mit der Welt umgehen;
bei ihr verweilen in einer Weise des Verrichtens, der
Bewerkstellingens, des Erledigens, aber auch der

44 BZ. En GA 64. ss. 107-125.
%5 1b. s. 112, p. 36.

183



FERNANDO GILABERT BELLO

Betrachtung, des Befragens, der betrachtenden,
vergleichenden Bestimmens.

La existencia, entendida como Ser-en-el-mundo, significa
ser de tal manera en el mundo que este ser implica
manejarse en el mundo; demorarse a la manera de
un ejecutar, de un realizar y llevar a cabo, y también
a la manera de un contemplar, de un interrogar, de un
determinar considerando y contemplando*®.

En ese ejecutar y realizar, en ese llevar a cabo, en ese contemplar,
interrogar y determinar, esta la actividad, el manejo del mundo que
implica el comportarse, un hacer que surge del mismo hecho de que
se es. Ese hacer lleva implicito un cuidar (Besorgen), el cual tiene
una consideracion de actuacion. Sin embargo, repetimos, dicho
actuar no es voluntario, sino que como arrojado al mundo ya se esta
haciendo siempre algo. Esa es la base en la que nos encontramos
en el mundo. Cuando, tomando como guia el ejemplo del piAéoogpog¢
del Was ist das, die Philosophie?, pensamos en una accion, el
filosofar en este caso, que se realiza inmersa en una situacion, que,
a su vez, se halla en un mundo, siendo éste el primer rasero que
debe solventar cualquier planteamiento acerca de la existencia, esto
es, que la existencia siempre se da en alguna circunstancia, que la
existencia “es” y “esta”.

La existencia, considerada como ser-en-el-mundo, implica ser de
tal modo en el mundo que este ser implica manejarse en el mundo®*®’.
Cuando uno esta en una situacion ha de saber desenvolverse en la
misma. “Ser” implica un desenvolvimiento que es a la vez actuacion
y padecimiento. Actuo porque soy. A pesar de que uno no elige
ser-en-el-mundo, parece que cuando se hace, se actua o, incluso,
cuando se sufre, tiene con ello cierto don de la accion, lo cual

466 |b
467 |b

184



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
permite que algunos situen a Heidegger dentro del espectro de un
existencialismo activo, frente al existencialismo “francés” de Sartre
o Camus, que seria pasivo, por situar la estancia en el mundo como
una condena*®, Este existencialismo activo pretende alzar la voz
precisamente desde el arrojo del mundo, desde el mismo ser-en-el-
mundo que constituye la base del filosofar, implicando ya un modo
de actuar.

La primacia del existenciario ser-en-el-mundo viene dada porque
puede ser considerada la existencia misma. Toda existencia se
encuentra en el mundo, “es” en el mundo. Este mundo es anterior
a todo lo existente, pero la existencia se mantiene ajena a esta
anterioridad, puesto que ella misma es quien situa “su” mundo. La
existencia finita es quien implementa el inicio de su ser en el mundo,
y antes de él (y después del fin de su estancia) el mundo no tiene
validez ontoldgica para cada existente. Es cierto que hay una historia
que condiciona la existencia, pero siempre la condiciona desde la
subjetividad propia de esta existencia, esto es, desde el momento
en que cada existente siente que hay otros que interactuan con él
y que “fueron” antes que él y que, probablemente, “seran” después.
La paradoja es que lo que ocurre a los otros no es lo que le ocurre
al existente, con lo que la Historia, entendida como ciencia, es s6lo
un convenio dentro del entramado cultural en que se da la existencia
finita, el ser-en-el-mundo de la existencia.

Ser-en-el-mundo implica una serie de categorias circunstanciales
donde el existente arrojado al mundo se encuentra y que estan fuera
de su control, puesto que el mundo tiene infinidad de cosas que uno
no elige. La existencia y las circunstancias en que se da determinan
las posibilidades del existente, posibilidades no solo de conocimiento
y dominio sobre el derredor, sino todo tipo de posibilidades propias
de lo humano. Estas posibilidades las da el entorno existencial, por

468 cofr. SARTRE, J. P.: L’existentialisme est un humanisme. cit.

185



FERNANDO GILABERT BELLO

lo que todo existente esta conformado con respecto a la cultura en
que existe. Al no poder controlarse las circunstancias, no puede
modificarse en gran parte y radicalmente el entorno social en que
uno se mueve, condicionando cada aspecto propio con respecto a
esa cultura en que se esta inmerso. Se vive arrojado a la cultura,
de la cual se aprende todos los comportamientos existenciales. Lo
que uno hace, como uno actua, esta regulado de antemano por esa
cultura, no habiendo nada particular ni una autonomia propia, al no
haber una via de escape del mundo, no pudiendo transcender de él
para lograr una existencia libre e individual. Cada uno es esclavo de
sus circunstancias.

Pero elmundo esta compuesto por muchosfactores, nosiendoigual
la vision que de él tiene cada existencia, es decir, las circunstancias
en que vive cada uno no se pueden extrapolar a otros. El mundo se
divide en “mundos” menores que identifican a cada existente mas
especificamente, situando cada vez mas sus particularidades en
unas circunstancias concretas. Segun las circunstancias donde uno
se vea envuelto, los factores que dan las mismas tendran mayor o
menor importancia a la hora de labrar la constitucion propia de la
existencia. Asi, cada existente participa en diversas circunstancias
del mundo.

Cada existente esta posibilitado en la medida en que “es” en el
mundo y por ello la existencia es a la vez un ser que esta “en” el
mundo, pero que al mismo tiempo “es” gracias al mundo mismo al
que pertenece. Con ello, hallamos que el ser de la existencia esta
unido al ser-en-el-mundo, posibilitando s6lo su comprension desde
el momento en que se aclaren los existenciarios fundamentales de
la unién con el mundo. Ello implica que la existencia, como ser-
en-el-mundo, al involucrarse en un sistema relacional, tiene como
primer tipo de entendimiento la actuacidn misma, una praxis que
es anterior a la ciencia y a la metafisica. Porque la existencia no
observa desapegadamente el mundo, no es ajena a él, sino que esta

186



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
complétamente inmersa en él. Por ello es por lo que consideramos
este primer existenciario como el existenciario fundamental.

4.2.2. Los otros existenciarios

Si seguimos la guia que nos proporciona la conferencia de 1924,
podemos exponer pormenorizadamente los otros existenciarios
que remiten fundamentalmente al primero de ser-en-el-mundo.
Nos ocuparemos con detalle de aquellos que atafien a la alteridad,
ya que de ahi parte la posibilidad de una ontologia de lo politico
a partir del pensamiento del “pequefio mago de MeRkirch™. Pero
antes conviene que sefalemos los otros, puesto que nos despejaran
dudas acerca del planteamiento de la analitica existencial.

Uno de estos existenciarios o estructuras fundamentales de la
existencia que sefiala Heidegger es la de la consideracién de la
existencia como un ente determinado por el mero hecho de ser
lo que uno mismo es, o estar en las determinadas circunstancias
en las que uno esta. La existencia es un ente que se determina
como yo-soy*”°. El rasgo esencial de la existencia es lo que somos
nosotros mismos, lo cual indica que el ente denominado “existencia”
es la subjetividad mas propia, dada a partir de la temporalidad. La
existencia es identitaria, pero no la identidad que uno ve de si mismo
o la que proyecta en los otros, sino la identidad de lo que realmente
es uno en cada momento, en funcién de las circunstancias y el rol
que se cumpla en ellas. Que sea considerada esa identidad de forma
coloquial como yo-soy (Ich bin) implica que la identidad se reduce
a lo que la existencia es en tanto que mismidad. Pero ese mundo,
al encontrarnos arrojados a él, forma parte de la constitucion de la

469 | owitH, K. Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. cit. p. 45.
470 “Das Dasein ist ein Seiendes, das sich bestimmt als “Ich bin™". BZ. s. 113. p. 37.

187



FERNANDO GILABERT BELLO

existencia, no pudiendo obviarse las circunstancias y las relaciones
que hallamos en él, siempre sometidas ala temporalidad, no habiendo
una identidad para la existencia fija ni definitiva que se determine en
un momento preciso, sino que su configuracion va cambiando. Con
esto, en esta conferencia, Heidegger insiste en que cada uno es
su existencia, que el yo-soy subjetivo siempre remite a uno mismo,
puesto que siempre somos ese estar-ahi presente y configurado por
las circunstancias, no solo actuales, sino también las acaecidas a lo
largo de nuestra historia personal y las proyecciones hacia el futuro.
La idea central de la existencia es que parte de la individualidad a
raiz de la subjetividad de si mismo, no siendo extrapolable a los
otros.

Pero aunque no pueda extrapolarse a los otros, la existencia
también los incluye: no es un mero solipsismo, sino que los demas
forman parte de la existencia, porlo que uno-mismo no es la existencia
misma*’'. Esto no contradice lo anterior, sino que lo completa, de
modo que la existencia de uno mismo se configura en base a lo que
recibe exteriormente. Este exterior, esta relacion con él, es lo que da
sentido a la existencia individual y la convierte en tal. Para Heidegger,
la existencia no es una conciencia que esta en el mundo, lo percibe
y se relaciona con los demas, porque asi puede llegar a pensarse
que todo es un engaino de los sentidos y que la realidad vivida no
es una realidad real, por lo que, para evitar la trampa del solipsismo,
hay que considerarla desde la optica de la existencia de si mismo.
Pero, nadie es él mismo en la cotidianeidad*’2. Lo que cada uno
es, su existencia individual, no puede ser analizado por separado
de la vida cotidiana, sino sélo mediante el resto de lo que existe.
Es imposible analizar la existencia aisladamente, como el sujeto
epistemoldgico, porque para ello hay que tornarlo objeto y, con ello,
desposeerlo de su principal propiedad inherente: la subjetividad.

41 1b. s. 113, p. 38.
472 *Keiner ist in der Alltaglichkeit er selbst”. Ib.

188



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Por eso el analisis existencial no puede hacerse individualmente,
sino que hay que partir del colectivo al que nos hallamos arrojados.
Porque la existencia es “nadie y, sin embargo, todos juntamente.
Todos coinciden en no ser él mismo™7”3. De este modo, la existencia
toma la forma de la pluralidad y, con ello, de la impersonalidad.
La existencia es impersonal, un existente no puede definirse
concrétamente salvo en unas circunstancias determinadas y en
funcion del rol que en ellas desempene. Esa definicion siempre es,
por tanto, parcial, por lo que, a la postre, siempre es inanalizable. El
nadie cotidiano es el das Man, el “se” reflexivo impersonal, en el que
descansan las posibilidades de la existencia como una nivelacion que
permite la existencia individual, esa especie de yo-soy*’#, rompiendo
asi la paradoja de la existencia individual donde no hay lugar para
el existente aislado y que éste se mantenga como existencia en la
medida en que son analizables sus posibilidades y las consecuencias
de sus acciones en el mundo. En esas posibilidades es donde esta
la clave de la analitica existencial, porque torna al ente impersonal,
el das Man, en el ente que “es”, que tiene ser, lo torna en existencia
y, con ello, lo dota de sentido.

El “cuidado” (Sorge) es otro existenciario importante en el camino
que va hasta Sein und Zeit. Con él también nos remitimos al ser-en-
el-mundo. Repetimos una y otra vez que la existencia se enmarca
en unas circunstancias dadas en el mundo, en la cotidianeidad, que
hace que la existencia “sea” participe de su ser. Esto es, la existencia
es “el ente asi caracterizado tal que en su cotidiano y especifico
ser-en-el-mundo le va su ser™¥’5. Con esto, Heidegger hace la doble
jugada de senalar que el lugar de la existencia es la cotidianeidad,
su ser-en-el-mundo, de la que no puede separarse, a la vez que

473 “Keiner und doch alle miteinander. Alle sind nicht sie selbst”. Ib.
474 1b. s. 113-114, p. 38.

475 “Das so charakterisierte Seiende ist ein solches, dem es in seinem alltaglichen
und jeweiligen In-der-Welt-sein auf sein Sein ankommt”. |b. s. 114. p. 39.

189



FERNANDO GILABERT BELLO

esa inmersion en la vida cotidiana lleva a la existencia a presentar
anexas unas circunstancias en las que se despliega como tal, como
existencia, ubicandola precisamente como ser-en-el-mundo. Lo
decisivo de este cuidar no es que el existenciario del ser-en-el-mundo
sea el condicionante necesario por implicar las circunstancias que
hacen a la existencia ser tal, sino que la cotidianeidad en la que se
ve inmersa implica el cuidado (Besorge) de las cosas que componen
esas circunstancias en tanto que se es consciente de las mismas, ya
que constituyen el todo existencial.

El hombre es el ente que esta inmerso en un mundo de objetos,
es un ente mas pero, en la medida en que se sabe ente, es distinto y,
con ello, al saberse ente, al ser consciente de que pertenece al reino
de lo ontico, puede hacer una analisis existencial que le permite
escapar de lo ontico y llegar a lo ontolégico. Desde la ontologia, la
existencia, aun siendo ente, tiene una “forma de ser” que el resto de
entes no posee. Esa forma de ser posibilita que la existencia “sea”
en el mundo desde el cuidado implicito de dicho mundo, porque éste
es el que otorga a la existencia la categoria de tal, siendo el camino
de su comprension las circunstancias del ser de la existencia que lo
vinculan al mundo que lo rodea*’®, incluyendo también a los otros.
Ese cuidado implica que la existencia es activa, desencadenando
que lo propio de la existencialidad es ser-en-el-mundo porque ello
implica la actividad del existente.

La existencia como tal y el existente individual vienen a ser lo
mismo, aun desde la impersonalidad, como hemos sefalado, pero
el lugar donde se da el encuentro de la mismidad de la existencia es
la existencia misma. La existencia no puede prescindir de si misma.
Aunque en la vida cotidiana, la existencia no se pregunta por su
‘yo” al ser su si-mismo, no puede evitar encontrarlo en si al realizar
cualquier accién en la que se muestre como agente. Porque “en el

4% 1b. s. 114. p. 39.

190



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
término medio de la existencia cotidiana, no se da ninguna reflexién
sobre el yo y la mismidad; y a pesar de esto, la existencia se tiene a
si misma”’’. Ese tenerse a si mismo no es producto de una reflexién
elaborada sobre el yo, donde se concluya que yo y existencia estan
a la vez en el mismo lugar por una serie de conexiones metafisicas,
sino que en el mismo actuar del existente, éste se convierte en
agente. De este modo, en tanto que son lo mismo, la existencia se
convierte en la identidad del existente. Ahora bien, hay aqui un matiz
a tener en cuenta: la accion. La existencia se encuentra consigo
misma. Da consigo en aquello de lo que normalmente se ocupa*’®.
Alli donde existencia y existente son una y la misma cosa es en la
accion, en el “hacer”, descubriéndose que no hay una separacion
anterior, por lo que no sefialariamos que es un encuentro, sino mas
bien un descubrimiento.

La ultima de las estructuras mencionadas en Der Begriff der Zeit
es la del caracter inmediato de la existencia. Esto es, que ésta no es
fruto de una contemplacion alejada y transcendental, sino algo que
atafe al caracter inmanente de la facticidad misma. A diferencia de
los otros entes, no puede demostrarse a la manera de éstos, como un
ente cualquiera*’®. Pero, ademas, tampoco puede mostrarse, puesto
gue no es algo que se contemple méramente de manera externa,
sino que, mas bien, se trata de ser mismamente existencia*®, no
pudiendo reducirse a un mero objeto que espera que un sujeto lo
aprehenda. El mundo objetual puede ser contemplado y a partir de
ahi, uno puede actuar respecto de las cosas mundanas, pero no
puede hacerse lo mismo respecto de la existencia. La existencia es-
en-el-mundo y como es ahi, forma parte del mundo, pero no como

477 “In der Durschnittlichkeit des alltaglichen Daseins liegt keine Reflexion auf das
Ich un das Selbst, und doch hat sich das Dasein selbst”. |b.

48 |b. s. 114. p. 40.
479 |p.
480 |,

191



FERNANDO GILABERT BELLO

un objeto que esta situado en él, sino sélo desde la peculiaridad
de estar precisamente ubicada como horizonte de sentido del
mundo. La contemplacion de la existencia como mismidad no es
algo momentaneo y condicionado por las circunstancias donde esta
inmersa la existencia. La existencia no puede desprenderse nunca de
su existir, sus particularidades son siempre circunstanciales y estan
contenidas en el momento en que se somete a analisis, pudiendo
diluirse una vez que pase el momento. Esa no estaticidad de la
existencia la excluye del mundo de los objetos, que si tienen algo que
los identifica como situados en la categorias. Como consecuencia
de esto, la existencia siempre ha de estar en permanente analisis,
puesto que puede variar en funcion de las circunstancias, que
siempre estan en continuo cambio y, por ende, siempre estara la
existencia mutando.

4.2.3. Los otros como existenciarios (existenciarios de lo
politico)

Hemos expuesto brevemente algunos de los existenciarios que
propone Heidegger en la conferencia de 1924, Der Begriff der Zeit.
Hemos omitido dos, a saber, el segundo existenciario, el ser-con,
y el tercero, el habla*®'. Lo hemos hecho siendo consecuentes con

41 El término que Heidegger emplea es Sprechen, que puede traducirse por
“hablar” o por “decir”. El primero de estos términos segun el DRAE, ademas
de la acepcion de “articular y proferir palabras para darse a entender”, también
tiene acepciones que lo vinculan a los otros tales como “comunicarse con otros
mediante palabras”, “tratar, convenir”, “dirigir la palabra a otro”... que lo sefalan
como una actividad que hay que hacer con los otros, que hay que compartir.
Por su parte, el término “decir” es “manifestar con palabras el pensamiento” pero
también “asegurar y opinar”, “hombrar o llamar” y “denotar algo o dar muestras de
ello”, por lo que pareciera que tiene que ver mas con el ser-en-el-mundo, esto es,

con la consciencia de la mismidad respecto de su circunstancialidad, mientras que

192



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
nuestra pretension de elaborar una ontologia de lo politico, puesto
que el sentido de lo politico tiene que ver con la alteridad, con los
otros que comparten mi mundo. Si bien el existenciario fundamental
es el de ser-en-el-mundo, estos otros dos son fundamentales para
entender como los otros, que constituyen lo politico, pertenecen
a la existencia. Es entonces el momento de exponer estos dos
existenciarios.

El habla, la tercera estructura fundamental de la existencia
presentada por Heidegger en Der Begriff der Zeit, permite compartir
el mundo con los otros. Este existenciario, que luego resultara
fundamental para entender gran parte de la filosofia posterior de
Heidegger, es clave para entender que la existencia es-en-el-
mundo*®2, lo que indica que clarifica la relacion de la existencia con
su mundo. Ahora bien, hay que tener cuidado puesto que puede
parecer que este lenguaje no es mas que un instrumento, una
herramienta que emplea el existente para interactuar con el mundo
en la medida en que habita en éste, en la medida en que es-en-el-
mundo. Pero para Heidegger el habla es un existenciario, es algo
inherente a la existencia misma y no un objeto que pueda tomarse o
dejarse a voluntad, no es algo de lo que pueda hacerse uso cuando
surja la necesidad, sino que siempre va intrinsecamente ligado a la
existencia. No es posible la existencia sin habla, del mismo modo
que no es posible la existencia sin mundo. Pero parece que el
habla tiene “un algo mas”, que hace que Heidegger le dé prioridad,
porque “sobre todo en el hablar esta en juego el ser-en-el-mundo del

el “hablar” tiene que ver con el dialogo, con la conversacion, al haber indicios de
reciprocidad. Por ello, traduciremos Sprechen como hablar en funcion del interés
que estas estructuras tienen para lo politico, pero siempre tendremos puesta la
vista en el doble matiz que implica.

2 B7 5. 113. p. 37.

193



FERNANDO GILABERT BELLO

hombre™®. Y esto no se debe Unicamente a los vinculos del habla
con el mundo, sino también a la relacion que hay con los otros. Es
por ello que el habla no es un instrumento de la existencia, sino un
existenciario al condicionar el mundo vy la relacion con aquellos con
los que ese es compartido.

El habla esta determinada ontolégicamente. La ontologia hace
referencia a las condiciones de posibilidad de la existencia o al propio
ser en su apertura originaria, y si el habla es algo que tiene que
ver con la ontologia corrobora el vinculo existencial con el mundo
y los otros. De ahi que consideremos que tenga dos dimensiones:
una vinculada al ser-en-el-mundo, el primer existenciario; y otra
vinculada al ser-con, el existenciario que veremos a continuacién. La
primera de estas dimensiones implica que el habla es el instrumento
de autocomprension de la existencia en la medida en que es-en-el-
mundo*®*. Sélo en la medida en que la existencia da un veredicto de
las circunstancias en que esta envuelta en su cotidianeidad, es decir,
solo en la medida en que interpreta o que acaece en su ser, sélo
en la medida en que habla, en que usa el lenguaje a él inherente,
es como la existencia puede ser consciente de si misma. Pero no
s6lo de si misma, sino que también puede tomar consciencia del
trato con los otros. En el hablar uno con otro, en aquello que se
comenta, late en cada caso la auto-interpretacion del presente, que
se demora en este dialogo*®, con lo que se indica que el camino
de uno mismo pasa siempre por los demas. Ahi radica la segunda
dimensién, vinculada al ser-con, que sirve al existente para tomar,
como si de un reflejo se tratase, lo que uno mismo es.

483 “Im Sprechen spielt sich vorwiegend das In-der-Welt-sein des Menschen ab”.
Ib.

“41b.s. 113. p. 37.

485 “Im Miteinandersprechen, in dem, was man so herumspricht, liegt jeweils die
Selbstauslegung der Gegenwart, die in diesem Gesprach sich aufhalt”. Ib.

194



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Respecto del segundo existenciario, el ser-con (Mit-sein),
podemos sefialar que ya hemos aludido a él en un par de ocasiones
en este trabajo: lo hicimos cuando sefalamos que la base de /o
politico en cuanto tal es precisamente ese ser-con-los-demas y
también cuando aludimos al inquietante término das Man, ya que
este existenciario forma parte de la otreidad que el ser-con lleva
aparejada, asi como una referencia que ha sobrevolado nuestro
analisis de los existenciarios presentados en Der Begriff der Zeit.

La existencia siempre tiene como uno de sus modos de ser
fundamentales el ser-con-los-demas, el estar con los otros. La vida
en colectividad no es otra cosa que estar con otros semejantes y
de ahi que sea la base de la convivencia politica. Si el existenciario
primordial es el ser-en-el-mundo, que hemos sefialado a partir de
Der Begriff der Zeit, pero también es visible en Sein und Zeit*®,
justamente, a partir de que la existencia se encuentra en el mundo,
nos interrelacionamos con lo que en ese mundo hallamos: las cosas
y los otros, semejantes a nosotros, que habitan en el mundo. Por
eso, “la existencia, en tanto que ser-en-el-mundo, es justamente
un ser-con, un ser con otros™¥ . El término que Heidegger emplea
para definir este existenciario es Mit-sein (ser-con), Mit-einander-
sein (Ser-con-otros). Simplificaremos con el término ser-con, ya que
todo “con” (Mit) es una preposicion propia que denota contenido o
adherencia. Todo “con” implica un alguien o un algo, lo cual puede
ser mas sugerente, puesto que, por lo general, al referirnos a los
demas, éstos estan bajo nuestra propia influencia existencial, que
es desde la optica que el Heidegger del camino a Sein und Zeit
considera la alteridad, ya que la existencia parte del yo-soy propio
del cuidado, o lo que es o mismo: somos nosotros mismos quienes
somos con ellos. Pero este “con” tiene caracter de reciprocidad, por

486 SuZ.s. 53, p. 74.

487 “Das Dasein als dieses In-der-Welt-sein ist in eins damit Mit-einander-sein, mit
Anderen sein”. BZ. s. 113, p. 36.

195



FERNANDO GILABERT BELLO

lo que la existencia se vincula a los demas sin preponderar sobre
ellos, poniendo a uno con el otro en el mismo nivel existencial.
Este ser-con alude directamente al hecho de situarse en un mismo
mundo, esto es, compartir con los demas, lo cual permite vincular la
existencia propia al otro. Esa existencia del otro se comprende como
una liberacién del otro para sus posibilidades en cada caso propias,
no como la expresion de un verdadero lazo, sino una acentuacion del
poder-ser en cada caso propio, tanto de la existencia de si-mismo
como la ajena“®,

Heidegger senala explicitamente que el sentido del ser-con es el
de “tener con otros el mismo mundo, encontrarse reciprocamente, ser
con otros en el modo de ser-uno-para-el-otro™®°. Con ello, podemos
percatarnos de que este existenciario, este ser-con, alberga en su
interior lo que podriamos llamar un compartir. Dicho compartir esta
muy alejado del caracter de voluntariedad, mas bien tiene que ver
con el hecho de estar arrojado al mundo, porque, al igual que sucede
con el ser-en-el-mundo, la existencia no puede elegir el ser-con, si
no que se ve abocada a ese compartir por las propias circunstancias
que comparte, por lo que es fruto de una necesidad que puede tener
en cuenta una infinidad de caracteres, pero que, de ningun modo,
incluye la voluntariedad. Si la existencia es compartir terreno con
el otro, no es por pura eleccidn, sino porque es una consecuencia
directa del ser-en-el-mundo.

El ser-en-el-mundo lleva consigo explicitamente el ser-con. Ello
se debe a que el mundo en que se es, el mundo donde se nace o
cae, el mundo al que la existencia esta arrojada, es un mundo ya
de por si poblado, un mundo que alberga a otros que son iguales a
nosotros. Esos otros semejantes, no estan ahi por y para uno mismo,

488 | owitH, K. Heidegger. Denker in diirftiger Zeit. cit. p. 248-249.

489 “Mit Anderen dieselbe welt dahaben, einander begegnen, miteinander sein der
Weise des Fur-einander-seins”. BZ. s. 113, p. 36.

196



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
sino que estan dados “en” y “con” la existencia de cada uno mismo.
Para el Heidegger de los afios previos a la publicacion de Sein und
Zeit, estos otros no estan dentro de la existencia, puesto que no
considera que exista una existencia unica, a la manera del solipsismo
subjetivista cartesiano, sino que existe una pluralidad de existencias
que interaccionan entre si por el mero hecho de ser en un mundo
ya habitado. Hay otros, los demas, que nos contemplan a nosotros
mismos del mismo modo en que son contemplados por nosotros,
esto es, como otros. Somos otros para el otro. La co-habitacion en
el mundo, la co-existencia implica una suerte de objetualizacion, de
cosificacion de la mismidad propia desde la optica ajena. Heidegger
lo clarifica: “Pero a la vez esta existencia esta presente antes los
otros como si fuera una cosa, a la manera de una piedra que esta
ahi sin tener un mundo ni cuidarse de éI™%. Los otros son cosas
para uno mismo en tanto que estan en el mundo al que somos
arrojados, pero a la vez también formamos parte del mundo al que
han sido arrojados los otros, somos cosas dentro del mundo de los
otros. El mundo es siempre para cada uno, lo otro ya estaba dado
con el mundo y no puede ser contemplado desde una perspectiva
plenamente objetivista ni subjetivista. Esto es algo delicado con lo
que hay que tener cuidado a la hora de analizar el sentido de la obra
de Heidegger, puesto que puede caerse en la intersubjetividad, que
es la clave de la politologia como ciencia de /a politica. El ser-con no
es intersubjetividad, ese es uno de los problemas que afrontaba la
modernidad en cuanto politica. El ser-con es anterior a ello puesto
que es lo dado de facto. El paso de la intersubjetividad al ser-con
que lleva a cabo Heidegger es un retroceso deliberado en relacién
con la problematica de la constitucion de colectividades y no con la
manera de organizarlas*'. Pero ya hemos sefialado que nuestros

40 “Aber dieses Dasein ist zugleich Vorhandensein fir Andere, namlich auch so,
wie ein Stein da ist, der keine Welt da hat und bersorgt”. Ib.

491 ScHURMANN, R. op. cit. p. 123.

197



FERNANDO GILABERT BELLO

derroteros pasan por una ontologia de /o politico y no por una
teorizacion acerca de /a politica.

La importancia de este ser-con en nuestra labor ontologica
coincide con la importancia que Heidegger mismo dara a la vida
en colectividad una vez que concluye la analitica existenciaria de
Sein und Zeit. Leer dicha obra desde /o politico lleva a considerar
el desarrollo de un estudio sobre el uno-mismo a un estudio del
nosotros-mismos, esto es, un paso desde la éptica del individuo a la
Optica del colectivo.

4.2.3.1. Del singular al plural. Epoca polémica de Heidegger

La problematica de la co-existencia en Heidegger se encuentra en
Sein und Zeit. Si bien este interés por los otros parece irse diluyendo
en el camino de la elaboracién de nuevas alternativas a partir de
esta obra respecto de la pregunta por el sentido del ser*®?, es
fundamental en nuestras pretensiones de establecer una ontologia
de /o politico. La época en la que Heidegger desarrolla estas nuevas
alternativas es cuando se produce la llamada Kehre, el giro que da
en el camino la cuestion del ser en el pensamiento heideggeriano.
Podemos sefalar los afios de esa Kehre, siguiendo a lo establecido
por los especialistas, entre la publicacién de Sein und Zeit, en 1927,
y la de la Brief iiber den Humanismus, en 1947, donde el giro de su
pensamiento se encamina hacia la historia del ser*®.

492 | yTHGOE, E., Rossi, L. A. Ser y Tiempo, singularizacién y comunidad. Buenos
Aires, Biblos, 2016. p. 9.

493 Hablar de un Heidegger | y un Heidegger Il es también un lugar comun vy, si bien
no tenemos porque mostrarnos de acuerdo con esta denominacion es cierto que el
camino de pensamiento evoluciona desde una fenomenologia existencial al estudio
de una historia del ser. El establecimiento de estas dos etapas es lugar comun y
puede ser facilmente sefalable en cualquier texto de divulgacion generalista sobre

198



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Si bien es cierto que éste es un periodo bastante amplio (veinte
afnos), se da suficiente margen ya que podemos incluso considerar
otras fechas anteriores y posteriores como hitos clave en el giro (o en
el camino), o acotarlos a un periodo mas reducido de tiempo como,
por ejemplo, el perido entre 1927 y 1930, con la redaccion de Von
Wesen der Warheit, presentando la Kehre no como un giro brusco,
sino como un proceso de paulatina profundizacion en estructuras que
ya estaban en Sein und Zeit***. Otros, sin embargo, si consideran que
hay un determinado momento en que se produce un cortocircuito en
la analitica existenciaria y es necesario reformularla en otra forma
de pensar, en el estudio de la historia del ser. Este momento viene
dado por las criticas a Sein und Zeit y el malentendido al que llevo la
obra, con lo cual, la cesura misma entre el Heidegger | y el |l estaria
en 1927.

Lo que queremos sefalar, mas alla de esta disputa sobre el giro
y la posibilidad de dos etapas en el pensamiento de Heidegger, es
que hay una serie de anos clave en los que se situa su interés por la
comunidad. Que ese interés por las relaciones entre unos y otros, /o
politico, pueda desembocar en la construccion de una politica, es un
tema que también ha dado mucho que hablar entre los especialistas,
puesto que en estos anos, Heidegger comienza a prestar atencion
a los hechos que ocurren en Alemania y en los cuales el discurso
en defensa de su apoliticidad, que esgrimiria a partir de la caida
del régimen nacionalsocialista y que toma tintes de lo sagrado en

el pensamiento de Martin Heidegger, que situa este giro entre 1927 y 1947. Este
largo periodo es, por ejemplo, el que emplea Wheeler en la entrada que sobre el
pensador de Friburgo hace para la Enciclopedia Filoséfica de Stanford (WHEELER,
M. “Heidegger”, en ZaLta E. N. et alt (Ed.). Stanford Encyclopedia of Philosophy.
Stanford, Metaphysic Research Lab-Standford University, 2011).

4% Vico, A. Arqueologia y aleteiologia y otros estudios heideggerianos. Buenos
Aires, Biblos, 2008. p. 182.

199



FERNANDO GILABERT BELLO

segun que especialista defensor a ultranza, se ve mermado con los
escritos acerca de la comunidad y los otros.

La cuestion de la Kehre y del nazismo: si estan relacionados, si
son la entrada a una politica del ser o fruto del desengano politico, no
es nuestro tema o al menos no para tratarlo aqui de forma detenida.
Pero somos concientes de que lo que subyace es el moAsuog, que
segun hemos visto, tiene el sentido de /o politico, aquello de lo que
queremos elaborar una ontologia.

4.3. Los modos de ser de la existencia

Pero volvamos a Sein und Zeit, porque antes de indagar en las
cuestiones que atafien al colectivo, si bien ya hemos introducido
la cuestion al haber expuesto la relacion existencial que hay con
los demas, es necesario volver al analisis existencial porque
en él hallaremos una de las herramientas clave para entender el
problema de lo politico tal y como pensamos que se ha desarrollado
en Heidegger. Nos estamos refiriendo a los modos de ser de la
existencia, a los que ya también hemos hecho mencion al resefar
la impropiedad como el modo en que nos hallamos sumergido en la
cotidianeidad.

En Sein und Zeit, Heidegger es claro: el ente cuyo analisis
constituye nuestra tarea lo somos cada vez nosotros mismos*®,
La existencia siempre parte de la mismidad, siendo el objeto de la
analitica existencial el si mismo porque es el ser mismo lo que le va
cada vez a este ente. Considerar la existencia implica dos cosas: que
lo que la existencia es consiste en un su tener-que-ser, y que el ser
que esta en cuestidon para este ente en su ser es cada vez el del si-

4% “Das Seiende, dessen Analyze zur Aufgabe steht, sind wir je selbst”. SuZ. s.
41, p. 63.

200



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
mismo*®. La primera implicacién indica que el “qué” de la existencia
se concibe desde la misma existencialidad de su como (wie), por lo
que la existencia no tiene las connotaciones tradicionales del término
existentia, que denotaba un mero estar-ahi (Vorhanderheit), una
presencialidad, y le dotaban de una serie de atributos. Mas bien, la
existencia, entendida desde Heidegger, es una determinacién del ser
conforme a las posibilidades que se le presenten, expresando no un
“‘qué”, sino el ser mismo, su “como”. La segunda implicacion conlleva
que la existencia no puede concebirse como un ejemplo de algo que
esta-ahi, como algo que tiene existentia en el sentido tradicional,
puesto que el ser si-mismo es cada vez en cada posibilidad mas
propia, sea en esta o aquella manera de ser, pudiendo cada vez
ganarse o perderse, ser propio o impropio*®’. Estos dos modos de
ser es el “cdmo” donde se determina la existencia e indican que ésta
no es como el resto de entes que estan en el mundo, sino que su
comprension depende de una correcta presentacion de la misma,
determinandose siempre desde la posibilidad en que se es, lo que
deja entrever que comprende su ser de alguna manera“*®, por lo que
debe ser interpretado desde su indiferente inmediatez y regularidad,
desde la cotidianeidad, desde su mediania.

Los dos modos de ser de la existencia que presenta Heidegger
en Sein und Zeit son denominados propiedad (Eigentlichkeit) e
impropiedad (Uneigentlichkeit)**°. Estos dos modos de ser plantean

4% |b. s. 42, p. 63-64.
47 |b. s. 42, p. 64.
4% |b. s. 43, p. 65.

4% En este trabajo nos referiremos a ellos como propiedad e impropiedad. En
muchas ocasiones han sido traducidos como modo de ser auténtico e inauténtico.
Si bien es cierto que algunos autores recurren a emplear los términos originales
en aleman, creemos que es adecuado el empleo de “propiedad” e “impropiedad”
siguiendo la traduccion que Jorge Eduardo Rivera Cruchaga emplea en la version
castellana de Sein und Zeit (Ser y Tiempo. Madrid, Trotta, 2009), ya que, ademas,
sirve para distinguir, como el propio Rivera hace, estos modos de ser de su

201



FERNANDO GILABERT BELLO

la controversia de haber sido considerados como el contenido de una
moral desarrollada por Heidegger, a pesar de que éste dio reiteradas
advertencias para que no la confundieran como tal*®. Estos modos
de ser existenciales aluden a como se esta en el mundo, teniendo
que ver con el primer existenciario anteriormente descrito. Podemos
ser-en-el-mundo de una forma propia o impropia y del mismo modo
podemos ser-con-los-otros propiamente o impropiamente. La tension
que existe entre estas dos modalidades son las que determinan las
estructuras ontolégicas de la existencia, que siempre se encuentra
en una de estas modalidades o en la indiferencia de ambas®°".

Estos dos modos de ser implican una eleccién, una decisién por
unoy otro, o al menos eso deja entrever Heidegger en Sein und Zeit.
Con el reconomiento de la muerte, de la propia finitud, uno se atreve
a elegir y asumir sus posibilidades mas propias, dejando de lado las
impropias, que son consideradas aquéllas que siguen los que no
quieren saber, los que miran para otro lado, porque ese saberse finito
implica la angustia, que es aquello que nos hace tomar las riendas
de nosotros mismos, indicando aquello que somos propiamente.
Veamos ésto mas detalladamente.

4.3.1. El modo de ser impropio

Todas las estructuras ontoldgicas de la existencia estan determinadas
por la tension entre la propiedad y la impropiedad. En dicha tension
el existente esta siempre sumergido pero tiende a inclinarse en la
balanza hacia uno u otro lado. La impropiedad es el estado en que

caracter en el comprender, que pueden ser auténticos o inauténticos (echt oder
unecht) (Ib. s. 146, p. 165-N. d. T. 128, p. 472).

500 v, MaRTINEZ MaTiAs, P. “Propiedad e impropiedad en Ser y Tiempo”. En
Pensamiento. Vol 61, n° 231. 2005. pp. 395-240.

%01 AprIAN EscupEro, J. El lenguaje de Heidegger. cit. p. 173.

202



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
la existencia se encuentra en la cotidianeidad media. Parece que
en Sein und Zeit Heidegger reclama una salida de esta impropiedad
hacia el modo de ser propio, en tanto que pareciera que el modo
propio de existir es un tomar posesion de si-mismo, mientras que
la existencia impropia es un apartarse de su propio camino al que
uno se siente inclinado en la cotidianeidad media, ya que eligiendo
puede hacerse cargo de si y decidirse por si de manera propia o,
por el contrario, rehusar a ello y dejar que los demas decidan por
él, quedandose en la impropiedad, donde no se puede lograr una
verdadera comprension de las cosas®®.

El modo impropio pareciera un modo inferior del que es necesario
escapar, para asi tener una comprension optima de la realidad,
porque al estar en este modo impropio, voluntariamente o no, no
podremos llegar a un saber correcto, sino solo a un saber caido vy,
por tanto, erroneo. De ahi a hacer una atribucién moral a Heidegger
hay s6lo un paso. En muchos casos se ha tratado de ver una ética
moralista en la duplicidad de los modos de ser de la existencia®®,
teniendo el sujeto ético que derivar hacia su si-mismo propio a fin
de justificar sus actos morales. Sin embargo, nada de eso hay en
Heidegger. La propiedad y la impropiedad no son un lado “bueno”
y otro “malo” del individuo, sino que son estados en los que se
encuentra la existencia, lo cual casaria mas bien con la afectividad
que con la moralidad.

Sin embargo, una vez que se eliminan las condiciones morales,
parece que el hecho de tener que tomar partido por el modo de

502 XoLocotzl, A., HUuerTA, V. “De camino a una hermenéutica de la facticidad”.
Limite. Revista interdisciplinar de filosofia y psicologia. Vol. 9, n°® 31 pp. 3-9. 2014.
p. 8.

503 A este respecto puede verse la tesis doctoral sobre el problema de la ética en
Heidegger de Jesus Valera Enriquez (El problema de la ética en Heidegger. Tesis
doctoral presentada en la Facultad de Filosofia de la Universidad Nacional de
Educacion a Distancia (UNED) en 2012).

203



FERNANDO GILABERT BELLO

ser propio, para asi tomar las riendas de la mismidad existencial,
también dota a este modo de ser de una suerte de superioridad, si
no de indole moral, si al menos existenciaria, porque parece que en
ese tomar las riendas uno mismo es como debiera ser. Sin embargo,
la impropiedad no es un modo inferior de existencia®, ya que se
trata de una simple modificacién existencial por la que el existente
no decide sobre si mismo. El existente esta sujeto a una serie de
dispersiones que halla en su vida cotidiana y que se expresan en un
nivel éntico en tanto que normas publicas de esa vida cotidiana®®.
Esa dispersion es en la que nos encontramos de facto en el mundo.
Toda la primera seccidon de la analitica existencial de Sein und Zeit
expone una hermenéutica de la cotidianeidad en la que se analizan
los modos de ser impropios dados en la vida cotidiana: la habladuria
(Gerede), la ambigledad (Zweideutigkeit), la curiosidad (Neugier),
la tentacion (Versuchung), la caida (Verfallen), la publicidad
(Offentlichkeit), etc.

La cotidianeidad media constituye la inmediatez ontica de la
existencia (lo énticamente mas cercano y conocido, pero que es
lo ontolégicamente mas lejano y desconocido) y en ella se da la
existencialidad tanto como en los momentos excepcionales que
denotarian una existencia propia. También en la cotidianeidad a
la existencia le va su ser, en tanto que se da la estructura de la
existencialidad, incluso en el caso de que en la impropiedad, la
existencia haya olvidado al ser.

Este modo de ser impropio es el primario, en el que nos
encontramos en tanto que arrojados al mundo, mientras que el modo
de ser propio es una conquista.

504 SuZ. s. 43, p. 64.

%05 ApriAN EscupEero, J. Guia de lectura de Ser y Tiempo de Martin Heidegger. cit.
Vol. 1. p. 159.

204



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

4.3.2. El modo de ser propio

El modo de ser propio se presenta en la analitica existencial de Sein
und Zeit como aquello que nos permitira comprender nuestra propia
existencia desde la base de que existe una dualidad de modos de
ser, esto es, solo desde un estado afectivo que permita considerar
que nuestro modo de ser es el adecuado para comprender nuestra
estructura existencial podremos elaborar la pregunta por el sentido
del ser. De este manera, el modo de ser propio se presenta como
una conquista, como aquello que hay que lograr.

Toda la segunda seccion de Sein und Zeit esta dedicada al
modo de ser propio, al cual soélo puede llegarse desde una analitica
existenciaria que tenga por base la temporalidad. Pero con el modo
de ser propio nos encontramos ante un tipo de existencia que parece
resefar una esfera privada e interior que no se ve afectada por los
acontecimientos y dictamenes de la vida cotidiana®® y que pone a la
existencia en la situacion de tener que asumir por si misma aquello
que le pertenece en propiedad, contrarrestando la caida en el das
Man impersonal propio de la cotidianeidad.

La existencia humana, en la tensién que hay entre propiedad e
impropiedad, debe romper el vinculo que la une a la vida cotidiana
y rutinaria y remontarla desde su modo de ser propio. No es una
tarea facil, por lo que el cometido de Heidegger durante la segunda
seccion, y con la vista puesta en la temporalidad, es el desarrollo
de una hermenéutica de la responsabilidad en la que se expongan
los modos de ser propios a través de los que la existencia toma
conciencia de su dispersion en la cotidianeidad y permita, mediante

506 AprIAN EscupERoO, J. El lenguaje de Heidegger. cit. p. 71.

205



FERNANDO GILABERT BELLO

fendmenos como la angustia, la muerte, la conciencia, la resolucién
y la decision, asumir su propia existencia®”.

Pero antes de sefalar como se alcanza ese modo de ser propio,
hemos de sefalar una particularidad etimoldgica en el sentido de la
propiedad que, aunque también visible en la impropiedad, tendra
importantes consecuencias en el desarrollo de nuestro trabajo. El
término “propiedad”y su derivado “impropiedad”, en aleman, lalengua
de Heidegger, son Eigenlichkeit y Uneigenlichkeit respectivamente.
Como se forma el derivado es sencillo, basta con introducir el prefijo
Un- que tiene el equivalente en nuestro idioma en el prefijo “in-" y
cuyo significado es dar un valor negativo a la palabra a la que precede
o indica la ausencia de una accion verbal. Lo curioso viene con la
formacion de la palabra Eigentlichkeit. Eigentlichkeit, propiedad,
es la sustantivizacion del adjetivo eigentlich, que traducimos como
“‘propio” pero también como “verdadero”, “auténtico” o “genuino”.
Si acudimos al diccionario de los Hermanos Grimm®%, que solia
emplear Heidegger como herramienta de consulta, la raiz eigen,
aunque remite al griego idio¢ y al latin propius, que tienen el sentido
de lo privado, de lo particular, de lo especial, de lo exclusivo, de lo
propio®®, tambien tiene el sentido de “seguir el camino guiandose
por el propio espiritu” o de “estar en la propia casa a salvo de las
inclemencias®'°. Porque filosofar es una nostalgia, es un impulso de

07 AbrIAN EscubEero, J. Guia de lectura de Ser y Tiempo de Martin Heidegger. cit.
Vol. 1. p. 160.

%08 Como hace JesUs Adrian en su diccionario filosofico sobre el lenguaje de
Heidegger (El lenguaje de Heidegger. cit) en la entrada “Eigentlichkeit’ (p. 70-71).

%09 Véanse para las traducciones del griego y el latin respectivamente, PaBoN
DE URBINA, J.M. op. cit. y Garcia be Dieco, V. et alt. Diccionario Latino-Espariol.
Barcelona, Spes-Bibliograf, 1970.

510 Grimm, Jacob, Grivm, Wilhelm. Deutsches Woérterbuch. cit. Entrada
“Eigentlichkeit’.

206



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
estar en todas partes en casa®''. Se remite a un estado de proteccién
a partir de la propia subjetividad existencial: de un lado tenemos que
el camino lo caracterizara un llamado desde la conciencia (el guiarse
por el espiritu de uno mismo), y del otro, una salvaguarda que remite
al hogar que cada uno posee. De este modo, aquello que es propio
afecta a la mas intima esfera del ser, a la mismidad.

El si-mismo como aquello que es lo propio de cada uno, permite
la singularizacion del invididuo. Podria pretenderse que, a partir de
la analitica existencial, la forma caida de la comunidad, expresada
mediante el concepto de das Man®'?, podria tornarse en una
comunidad propia. Tal vez ésa sea la idea que Heidegger tenia en
mente en su proyecto. Explicaremos el modo en que la comunidad
inauténtica puede llegar a ser auténtica, pero, para ello, antes
tendremos que aclarar como puede la existencia individual tornarse
propia.

4.3.2.1. Angustia frente a la muerte: como se llega a ser propio

Lo primario de la existencia no es el modo de ser propio, sino que,
en Sein und Zeit, éste es presentado como una conquista siempre
amenazada de caer nuevamente en la impropiedad. Ya sefalamos,
sin embargo, que no es que el modo de existir impropio tenga un
caracter inferior al modo de ser propio, sino que este ultimo remite
a lo originario, no como lo mas antiguo, sino como una forma de
entender las estructuras fundamentales de la existencia, lo que
posibilita su comprensién como un fenémeno originario que tiene el
caracter de lo preontolégico.

M GA29.s.7,p. 28.
512SuZ.s. 126 y ss. p. 145y ss.

207



FERNANDO GILABERT BELLO

Cada existente ha de afrontar por si mismo su existencia, pero
sélo en la ejecucion de esta existencialidad es donde aquella se
muestra como algo valioso. Esa ejecucién es la que conduce al
modo de ser propio. Como individuos, nuestra existencia esta
decidida de antemano, no tenemos un control absoluto sobre ella,
sino que estamos preconfigurados por nuestro propio mundo. En
ese mundo nos hallamos primeramente de modo impropio y esta
impropiedad se presenta como una forma de alienacion. Heidegger
es conciente de ello y su mérito esta en atreverse a tematizar lo que
nadie antes ha tematizado: la vida corriente, una vida cotidiana vy,
como tal, alienante. Esa vida cotidiana es el término medio del das
Man. Desde esa cotidianeidad es desde donde cada particular ha
de tomar las riendas de su mismidad para alcanzar su modo de ser
propio, pero no como una tarea ética, sino como la comprension
de que, al igual que ocurre con la impropiedad, este otro modo de
ser también pertenece a la existencia como otra cara de la misma
moneda. Pero jcomo percatarse de la posibilidad de un modo de
ser propio?

Existencia quiere decir poder-ser, posibilidad, pero también poder-
ser propio, la posibilidad mas propia®'®. Esa posibilidad constituye el
ser de la existencia, por lo que ésta se muestra como posibilidad vy,
por tanto, como un “no ser todavia algo™®'4. Hay en la existencia una
resistencia a no ser aprehendida como un ente entero y completo,
y por tanto determinable. Esa determinacién existencial pertenece
a la esfera de la impropiedad, que tiende a calificar de un modo u
otro la existencia en funcion de una imagen que de ella se tiene. Sin
embargo, la determinacion existencial que surge del modo de ser
impropio no contempla la mutabilidad ni, por tanto, la temporalidad
de cualquier determinacion. Mientras la existencia no concluya,
tiene un resto pendiente que posibilita la apertura de posibilidades.

513 1b. s. 233, p. 249.
514 “Etwas noch nicht sein”. Ib.

208



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

La conclusién de la existencia es la muerte y sélo mediante un

concepto existencial de ésta es posible una exposicién de caracter
integral de aquella®®.

Pero la muerte, entendida como concepto existencial, no da por
si misma el modo de ser propio, sino que es entendida como un un
estar-vuelto-hacia-la-muerte, como un poner la mirada sobre el resto
que queda pendiente. La comprension del fenobmeno de la muerte
permite comprender que la existencia posee un modo de ser propio,
porque mientra se “es”, no se alcanza la integridad y, al alcanzarlo,
con la muerte, se deja de “ser”, no siendo nunca experimentable
como ente®'®, La muerte es la posibilidad mas extrema porque no
deja margen para alguna otra posibilidad y, sin embargo, es una
posibilidad imposible, aunque de modo que dicho imposible se
posibilita, porque la muerte nunca ocurre, porque cuando lo hace
se disuelve toda posibilidad, incluida esta posibilidad extrema. La
muerte es el instante ultimo de la existencia, es aquel que recoge todo
lo que ha sido durante su estancia temporal en el mundo. El instante
de la muerte se convierte asi en la posibilidad mas extrema, aquella
que da la propiedad existencial, al ser su suprema posibilidad®’. Es
lo ultimo que ocurre y con ella todo deja de ocurrir, concluyendo toda
posibilidad posible, es el fin de las posibilidades, es la posibilidad de
la radical imposibilidad de existirS'®. Al ser esa posibilidad imposible
nos confrontamos con ella y, asi, sabemos de la muerte, de nuestra
muerte... pero no queremos saber. No queremos saber pero somos
conscientes de que sabemos y, por ello, nos fingimos eternos o que
pasamos a otra vida. Frente a la muerte podemos andarnos con
evasivas®'®. Pero la muerte de los otros nos hace reconocernos como

515 |p. s. 234, p. 250.
516 |p. s. 236, p. 253.
517 BZ.'s. 115, p. 41.
518 SuZ. s. 250-251, p. 267.
519 BZ. 5. 116, p. 44.

209



FERNANDO GILABERT BELLO

finitos, aunque inconscientemente, y de ahi que nos preocupemos
por nosotros mismos, que nos “cuidemos”.

Las inquietantes reflexiones que Heidegger hace sobre la
muerte, en el capitulo primero de la segunda seccion de Sein und
Zeit (paragrafos 46 a 53), estan vinculadas a la angustia que da el
“saber” sobre la muerte®?. Este “saber” tiene como caracteristica
principal ser un “no-saber”. La existencia se sabe finita pero no
sabe cuando ocurrira su fin ni el modo en que se producira. Es
una certeza indeterminada (umbestimmte Gewissheit)®?'. La Unica
certeza sobre la muerte es la propia realidad de la muerte y que
ella supone el fin. La muerte no es algo que aun no esta-ahi, sino
que mas bien es una inminencia®??. Sabemos que moriremos pero
no las circunstancias en que ocurrira; sabemos de la muerte, pero
no “qué” es, ni “como” es. Sabemos de la muerte sin saber nada de
ella. Sélo que es nuestra ultima posibilidad, el ultimo instante que
recoge todas nuestas posibilidades. Sabemos de nuestra muerte,
incluso cuando no queremos saber nada de ella. Ese no-saber lleva
a la angustia de saber que puede sobrevenir en cualquier momento.
Pero solo cuando llega a su fin puede ser captada en su totalidad
la existencia, pero con la paradoja de que, al ocurrir, se deja de
existir. La posibilidad ultima de la existencia se diluye cuando ocurre
la muerte, quedando la nada.

La muerte situa lo que deja de ser al cumplir la existencia su
posibilidad mas extrema, arrastrando con ello el resto de posibilidades
y dejando un rastro que nunca es para el que muere, sino para los
otros, por lo que aquello que sabemos sobre nosotros mismos y
sobre el mundo se pierde al morir. Con la muerte llega la nada y, con
ello, las posibilidades existenciales, porque supone el fin de todo vy,

520 SuZ. s. 236 y ss. p. 253 y ss.
521 BZ.s. 116, p. 43.
%22 SuZ. s. 250, p. 266.

210



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
con dicho fin, se acaba todo. Ni siquiera perdura la linea de tiempo al
no poderse prolongar a los otros. Se puede formar una historia, una
tradicién que incluya lo que fallecié y desaparecié antes de nosotros,
pero esa historia también concluye con nuestra muerte. No tiene
sentido decir que los otros pueden sustituirnos, porque cada uno es
unico, es lo que cada cual “es” y lo que cada cual “es” nunca son los
otros, porque la existencia es algo que pertenece al si-mismo®?. Los
otros, que poseen las caracteristicas y estructuras fundamentales de
la existencia, del mismo modo que uno mismo, existen en la medida
en que estan diametralmente opuestos a la existencia de cada uno
y, por tanto, no pueden ser la existencia de la mismidad que implica
todo existir. Los otros empiezan y acaban con la existencia, del mismo
modo que las cosas que hay en el mundo: nada hay antes nidespués,
salvo la nada. Los otros, una vez que llega la muerte, también son
nada, no son, se diluyen con la existencia. Y es desde los otros
desde donde sabemos de nuestra propia muerte, porque la muerte
nunca es experienciada como propia, sino que experimentamos la
muerte de los demas, porque al morir dejamos experienciar y de ahi
que de la muerte nada sepamos. La experiencia de la muerte propia
nos esta vedada®*, siendo la muerte de los demas el Unico modo de
experienciar la muerte, bajo la forma del cadaver que queda del otro
que muere®?®, que representa una pérdida, no del que muere, sino
del que sigue vivo. No experimentamos el morir de otro, sino que
s6lo asistimos a dicho morir®?,

La muerte iguala a todos en tanto que convierte todo en nada, pero
al ser un hecho que esta por venir, pertenece al futuro, levantando
dudas y sospechas que camuflan la esperanza de la eternidad o, lo
qgue es lo mismo, el no-morir. Sin embargo, lo unico que nos permite

52 BZ.s. 115, p. 42.
524 SuZ. s. 237, p. 255.
525 |b. s. 238, p. 255.
5% |b. s. 239, p. 256.

211



FERNANDO GILABERT BELLO

entendernos como existencia es saber que hemos sido y que nos
encaminamos a la muerte. Saber de nuestro futuro nos permite
comprender el éxtasis temporal de lo sido que se encamina hacia el
mafana y que se glosa en el momento (efimero) presente, a partir
del que se sabe aquello que es uno mismo. Pero ese conocer desde
la 6ptica de un presente efimero supone una vuelta a lo cotidiano, a
lo que la existencia es en el momento presente.

Pero el haber sabido de la temporalidad, con vistas al futuro del
memento mori, sitian la existencia ante lo acongojante en medio
de su cotidianeidad®?’. El sabernos finitos y temporales hace que
salgamos de lo comodo de lo cotidiano y nos lleve a la angustia frente
a la nada: lo que parece que habra cuando no existamos pero que
no puede tomar forma por ser precisamente nada. Podemos en la
cotidianeidad asumir nuestra muerte, pero siempre imaginamos que
sucedera después, un imaginario en el que somos espectadores.
No se asume el mundo sin nuestra existencia porque precisamente
es esa existencia la que dota de sentido al mundo. Por ello, al morir,
deja de tener sentido el mundo, llevando a la angustia de un mundo
sin sentido donde no se puede decidir ni juzgar acerca del mismo.
La condicion de arrojado a la muerte se patentiza en la angustia. La
angustia ante la muerte es angustia ante la mas propia, irrespectiva
e insuperable posibilidad®?®. Cuando nos hacemos cargo de nuestra
propia muerte, cuando comenzamos a tomar decisiones respecto
de ella, comenzamos a elegir. Esa eleccién nos lleva a la propiedad,
puesto que el das Man impropio nunca muere, el que muere siempre
tiene unaidentidad, una mismidad, un existente. No muere el mundo,
sino uno mismo y el resto del mundo deja de existir, pero no por ello

%27 BZ. s. 117, p. 46. En Der Begriff der Zeit, Heidegger alude al pasado, al haber
sido como la fuerza que lleva a la angustia. Para un analisis del haber-sido (Vorbei),
remito a mi trabajo Temporalidad, subjetividad y finitud a partir de la conferencia
de Martin Heidegger “El concepto de Tiempo” (1924). cit

28 SuZ. s. 251. p. 267.

212



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
“‘muere”, sino que no tiene sentido al no tener una existencia que le
dote de sentido como tal. La posibilidad que respecto de la propia
muerte tiene cada cual se convierte en absoluta, ya que es lo que
diferencia a cada uno del resto. Porque sabemos de nuestra muerte,
pero sin haber muerto; no hemos alcanzado la nada y pensarla con
vistas al futuro nos hace llenarla de cosas que ocurriran cuando
ya no estemos. Deja entonces de ser la nada al darle contenido vy,
por tanto, sentido, por lo que nos vuelve llevar a una cotidianeidad
llena de sentido y vivenciada como un ahora, porque la anticipacion
del fin futuro esta pendiente de un cuidado que es tal por mor del
presente®?®. Este presente de lo cotidiano vive inmerso en el ahora
interpretando el pasado como ya-no-mas-presente (Nicht-mehr-
Gegenwart) y el futuro como un indeterminado todavia-no-presente
(Noch-nicht-Gegenwart)®°.

El saber o no saber sobre el propio estar vuelto hacia la muerte
es solo la expresion de la posibilidad existentiva de mantenerse
de distintas maneras en este estar. Que muchos no quieran saber
nada de la muerte no es una prueba de que el estar vuelto hacia
la muerte no pertenece universalmente a la existencia, sino que
s6lo prueba que en la cotidianeidad se oculta nuestro propio estar-
vuelto-hacia-la-muerte. La existencia muere facticamente mientras
existe, pero inmediata y regularmente en la forma de la caida®®'. Asi,
tenemos que retornamos siempre una y otra vez al estado caido de
la impropiedad, la cual marca una concrecion 6ntica. La propiedad
siempre tiene que apropiarse de la impropiedad para poder-ser;
es, como hemos sefialado, una conquista. Por eso siempre nos
hallamos entre las dos caras de lo mismo: propiedad e impropiedad,
no habiendo una sin la otra. Por lo que nuestra ontologia debe

529 BZ.s. 120, p. 51.
530 |b. s. 120, p. 53.
531 SuZ. s. 251-252. p. 68.

213



FERNANDO GILABERT BELLO

desarrollarse, del mismo que Heidegger hace, desde lo cotidiano,
de lo impropio para asi poder desarrollar una ontologia de lo politico.

4.3.2.2. Ambiguiedad de lamuerte: De nuevo hacialaimpropiedad

La angustia frente a la muerte es aquello que nos permite salir de
nuestro estado de caida y nos lleva hacia la propiedad de lo que
somos nosotros mismos. Sin embargo, defendemos la idea de que
nuestro ser-propio es efimero, que la tensién en la balanza entre
propiedad e impropiedad se inclina las mas de las veces hacia la
impropiedad que hacia la propiedad. El caracter de conquista que
esta ultima posee lleva a la renuncia de su logro, amén del mal
trago angustiante que se ha de pasar para alcanzarla. El saber de
la muerte, aunque nos puede indicar el camino hacia la propiedad,
se da primeramente en la impropiedad y es posible que, a pesar de
sefalar la via, decidamos no tomarla, quedarnos en la impropiedad,
a fin de evitar la angustia.

En el estar vuelto hacia la muerte nos comportamos en relaciéon
a nosotros mismos en tanto que inminente posibilidad. Pero esas
posibilidades son dadas en el estado de impropiedad del das Man,
que es quien interpreta ese estar vuelto hacia la muerte®®. Asi, en el
convivir cotidiano, la muerte aparece siempre como la muerte de los
demas, es algo habitual. Frente a la muerte, el das Man contesta:
uno también se muere, pero de momento se mantiene a salvo®?, lo
que lleva a entenderlo como algo indeterminado que, en vistas a su
advenimiento futuro, no es algo cuya amenaza deba preocuparnos.
Porque cuando “uno se muere”, siempre es otro indeterminado, la
muerte no pertenece propiamente a nadie. De ahi la ambigtuedad

532 |, 5. 252, p. 268.
533 |p. 5. 253, p. 269.

214



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
que implica la muerte. Nuestro morir es un acontecimiento publico
que ocurre en el das Man, el cual justifica la tentacion de encubrir
nuestro propio estar vuelto hacia la muerte. Este esquivar la muerte
domina la cotidianeidad hasta el punto de que al moribundo se le
persuade de que se librara de la muerte y podra volver a la apacible
cotidianeidad, esto es, se quiere reintegrarlo a la existencia impropia
mediante el encubrimiento de su posibilidad mas propia, dando una
permanente tranquilizacion®+.

El das Man impropio legitima como nos hemos de comportar de
cara a la muerte, haciendo que quien se la plantea “huya” del mundo
de vida, cuando lo mas propio de la vida es que ésta se acaba, que
finaliza. Si en el angustiarse ante la muerte, la existencia es llevada
ante si para mostrar su modo de ser mas propio, el das Man convierte
la angustia en miedo y la convierte en una flaqueza de la vida que
hay que apartar de si. Porque la muerte vendra, pero todavia no%®,
lo cual deja en suspenso la certeza de la muerte, aplazandola a otro
lugary, por tanto, encubriéndo su peculiar certeza: que es posible en
cualquier momento®3,

La muerte es la posibilidad mas propia de la existencia y s6lo
comprender esta posibilidad revela la pérdida en la cotidianeidad,
instdndole a hacerse cargo de si mismo, de las posibilidades en
que esta en juego su ser mas propio®¥. La muerte reivindica la
singularidad de la existencia y esta singularidad es la propiedad que
lleva al ser-libre para la muerte, para que la existencia comprenda,
como ser-con, las posibilidades de los otros. Heidegger sefala en
Sein und Zeit que también en la cotidianeidad, la existencia esta en

54 1b. s. 253, p. 270.
535 |b. s. 258, p. 274.
536 |b

%7 |b. s. 263, p. 279.

215



FERNANDO GILABERT BELLO

su posibilidad mas propia®®, esto es, estar vuelto hacia el fin, sélo hay
que desvelarlo, hacerlo conciente para asi conquistar la propiedad
de si-mismo. Que la existencia esté en un modo impropio respecto
de la muerte y que Heidegger pretenda proyectar la estructura de
un modo propio de estar vuelto hacia la muerte es la lectura basica
de la segunda seccidon de la obra magna de Heidegger, pero esta
propiedad parte desde la singularizacion que da el conocer la muerte
propia. ¢Qué pasa con el colectivo? ¢ Existe la posibilidad de un
colectivo “propio™?

La problematica de Heidegger en torno al colectivo sacudira la
elaboracién de la pregunta por el ser. Sin embargo, los otros, como
estructura fundamental de la existencia, como Mit-sein, se dan en
el modo de ser impropio. Es desde ese modo de ser desde donde
hemos de partir en nuestro analisis del colectivo. Tenemos entonces
que volver al das Man y a la impropiedad, al entender la muerte de
modo que no se piense en ella, a fin de no singularizarnos y poder
llegar a la comprension de la comunidad.

4.3.3. La impropiedad como lugar de la politica

El modo de ser impropio, el modo de ser en el que somos en la
cotidianeidad, en el das Man impersonal, es el punto de partida
para cualquier analisis existencial. Debe serlo también del colectivo,
de aquello que constituye lo politico. Estamos de facto en la
impropiedad y no podemos escapar de ella. La respuesta a este
problema deberia ser la posibilidad de establecer una comunidad
propia, una comunidad que, al igual que la existencia singular pueda
tomar las riendas de su existencia. Podriamos sefalar y exponer de
manera sencilla, que, mediante una suerte de pedagogia ilustrada,

5% |b. s. 254-255, p. 271.

216



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
el objetivo es orientar a los individuos a que asuman su caracter
impropio y conquisten su modo de ser propio. Pero ya hemos visto
las criticas al proyecto ilustrado por parte de Heidegger y como
esta llustracion conduce al fracaso. Seria ingenuo por nuestra parte
defender una neo-ilustracion tras las criticas heideggerianas y mas
tras haber defendido que el estado de propiedad solo se alcanza
mediante la singularizacion que lleva el saber de la muerte propia.

La existencia solo es considerada como una totalidad cuando
anticipa la inminencia de la muerte y la incluye en su caracter
existencial, por lo que el ser-libre-para-la-muerte debe dar a cada
existencia su meta por excelencia: una auténtica historicidad y un
destino individual histérico, distinto al destino colectivo. En Sein und
Zeit, mas esencial que cualquier destino colectivo con los demas, es
el destino individual y su relacion con el propio estado de resuelto. El
destino individual es el “ahi” del instante y éste es el auténtico hoy>*.
Pero hoy, el estado de resuelto no ofrece ninguna respuesta, puesto
que individuos muy resueltos se han alistado a una causa que exigia
ser decisivo y resuelto pero que no merecia el sacrificio, siendo el
ejemplo mas claro el propio Heidegger, cuando asumié el rectorado
y transfirid su mas propio estado de resuelto a una existencialidad
alemana en la que poner en practica la ontologia de la historicidad
existenciaria sobre un suelo ontico del suceder realmente histoérico,
politico®4.

Tras el fracaso de exportar el estado de resuelto individual a una
suerte de existencialidad colectiva, Heidegger sefala que en nuestra
época, lo no individual ha adquirido mucha importancia bajo la forma
de lo colectivo®'. El mundo moderno se preocupa por lo colectivo, se
preocupa por la politica. ;A qué puede deberse esta preocupacion?

539 | owiTH, K. Heidegger. Denker in dlirftiger Zeit. cit. p. 207.
540 b, p. 209.
541 GA5.s.81.p. 72.

217



FERNANDO GILABERT BELLO

El monstruo de la edad de la razén es el hombre aislado. Si
recordamos las hipotesis expuestas sobre la secularizacion que
a lo largo de la historia ha ido sumiendo al ser en el olvido, en el
monoteismo encontramos un plano superior que esta por encima
de los hombres, y que en la modernidad toma la forma del Estado,
porque decidieron reinar mejor aqui que servir en el cielo®?. Pero
en ese plano superior, lo divino, Dios, estaba completamente solo,
no habia nadie a su altura, mientras que los hombres, en el plano
inferior, viven en comunidad. Si el hombre toma el papel de lo divino,
una vez que se produce el paso a la modernidad, también debiera
de verse aislado, surgiendo de este modo las hipotesis filosoficas,
como la de Descartes, que separan al individuo del mundo, que lo
convierten en un sujeto contrapuesto a un objeto. La secularizacion
moderna ha derivado en una suerte de teologia politica en la que
Dios, un ente singular, se ha hecho “hombres”, un colectivo plural,
por lo que es necesario una revision de las categorias, al menos en
el numero.

La existencia individual, aun siendo un abismo, esta sostenida
por posibilidades. El existente es factico y en esa facticidad halla
su fundamento, no en un remontarse al principio. Del mismo modo
que sucede con el existente individual, sucede con la comunidad.
La comunidad no tiene fundamento, no tiene un sentido ultimo al
que aferrarse, no es una unidad de destino en lo universal, como
pensaba el totalitarismo espafnol®*, no tiene un principio o una apxn.
Heidegger repudia la “arqueologia de la comunidad”. La comunidad
es factica y en esa facticidad radica su fundamento. El problema
es que se pretende que la existencia colectiva sea un reflejo de
la existencia individual y ahi surge el cortocircuito. Si Heidegger
habla en Sein und Zeit de un estado de resuelto propio a partir de

%42 MiLtoN, J. Paradise Lost. Cambridge, Scolar Press, 1972. I, 260.

%3 PriMo DE RIVERA, J. A. “Falange Espafiola: Puntos iniciales”. En Falange
Esparfiola. N° 1. p. 6.

218



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

la singularidad, el problema son los otros, la comunidad. Esos otros

tienen relacién con lo que cada uno es en la vida cotidiana, en el

das Man alienante donde la existencia es quebrada al tener una
comprension del ser mediana, huidiza e impropia.

De esta manera, el problema de la alteridad, de los otros,
también esta afectado por los modos de ser propio e impropio: si
esa cotidianeidad media es el lugar de encuentro con los otros, este
vinculo esta tefiido de impropiedad, por lo que no puede plantearse
la posibilidad de un ser-con, el existenciario de lo politico, propio, al
insistirse en que la existencia propia es su singularizacion. La muerte
es la instancia singularizadora, que posibilita la ruptura con los
demas, con los que estamos identificados inmediata y regularmente.
La muerte puede ser entendida como la extrema singularizacion que
posibilita el modo de ser propio a partir de considerar la angustia
como el temple de animo fundamental, hecho que ocurre en Sein
und Zeit al tener el privilegio de aislar a la existencia y sacarla de
su estado caido®“. Pero tras esa obra, en los afos en que quiere
desarrollar su idea de la comunidad desde la identidad de un
nosotros mismos®®, el temple de animo fundamental ya no sera la
angustia, sino que sera el tedio, temple animico que, contrariamente
a la angustia, es impropio, por lo que se produce una ruptura en el
camino de pensamiento de Heidegger®*.

Sin embargo, no es la eleccion del tedio, cosa que hace a partir
del curso de invierno de 1929-1930% y de la conferencia inaugural
de ese afno**?, lo que explica todos los cambios que suceden a partir
de la publicacién de Sein und Zeit. Pero, con la redefinicion del

54 SuZ, s. 263. p. 279. También v. s. 266, p. 282.
545 | ogica. Lecciones de M. Heidegger. s. 2, p. 11.
546 LyTHGOE, E.; Rossl, L. A. op. cit. p. 14.

547 cfr. GA 29/30.

548 v, WM.

219



FERNANDO GILABERT BELLO

temple animico en relacién con los otros existenciarios y su rol de
nexo entre ser y existencia, enfatiza el modo de captar el ser: En
Sein und Zeit al ser se le comprendia®?®, pero a partir de 1929, a
partir de la conferencia Was ist Metaphysik?, es el temple animico
el que posibilita la captacion atematica del ser®®, evitando cualquier
objetivacion que acabaria por nivelar la diferencia ontoldgica®’.
Esta superioridad, tras Sein und Zeit, del temple animico sobre el
comprender recurre al nosotros como sujeto del analisis, porque ya
la disposicion afectiva no parte de la existencia singular, sino que
tiene caracter comunitario®.

Uno de los factores que hacen avanzar el camino de pensamiento
de Heidegger respecto de Sein und Zeit es, a nuestro juicio, que este
texto entra en contradicciones, en aporias, tal vez por la urgencia
de la redacciéon para alcanzar el puesto docente en Friburgo®®.
Una de esas aporias es intentar acabar con el subjetivismo del “yo”
imperante en la modernidad, pero para ello expone la mismidad
de la existencia. El modo de ser propio de la existencia es cuando
ésta esta capacitada para la elaboracién de la pregunta por el ser,
poseyendo incluso el caracter de superhombre (Ubermensch)
nietzscheano como aquel que puede llevar a cabo una revolucion en
la historia de la metafisica, la historia del olvido del ser®**. Ese estado
de ser propio se busca como una conquista desde el modo de ser
impropio, que en Sein und Zeit es desglosado en la primera seccion
de la primera parte a partir de la descripcidn de los existenciarios,
entre ellos, el ser-con, que toma la forma del das Man, del uno
impersonal, en sumodo de ser caido. Pero ese existenciario no tiene

%9 SuZ.s. 5, p. 26.

%0 WM. s. 110y ss., p. 98 y ss.

%1 LytHaoE, E.; Rossl, L. A. op. cit. p. 26.
%2 |b. p. 27.

%53 SaFrANSKI, R. op. cit. s. 173, p. 177.
%4 GA 5. s. 188-189, p. 234.

220



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
una contrapartida cuando en la segunda seccion se expone el modo
de ser propio de la existencia a la luz de la temporalidad. Si en la
primera seccion, el existenciario del ser-con se exponia en el capitulo
cuarto®®, su correlato en la segunda seccion®* no alude a los otros,
sino a la cotidianeidad, tomando como referencia el ser-en-el-mundo
cotidiano respecto de la ocupacion circunspecta cadente®’. Cuando
en la segunda seccidén alude a los otros lo hace en el siguiente
capitulo, el quinto, concretamente en el paragrafo 74°%%. En dicho
paragrafo, los otros, mas que una alteridad, son presentados como
unos comparneros de destino en funcidén de la historicidad, que, si
bien no se recurre a un principio ultimo subyacente, como en el caso
del totalitarismo, dicha presentacion no lleva adjunta un despliegue
de su caracter existenciario.

Peroes que precisamente esaesunadelas aporias fundamentales
de Sein und Zeit: el modo de ser propio no puede tener en cuenta
a los otros, puesto que el modo de tomar conciencia de si, esto
es, conquistar el modo de ser propio, es mediante la resolucion
precursora que viene dada por el saber de la muerte. Este saber de
la muerte es siempre singularizante, siempre es “en cada caso mio”:
Sabemos que morimos y por eso sabemos de nosotros mismos.
La mismidad parte de la maxima individualidad: la muerte de cada
uno no puede ser “vivenciada” por otro que no sea uno mismo.
No se puede trasladar esta maxima individualidad al sentido de la
comunidad que reclamaria un posible ser-con propio.

La propiedad es un asunto del individuo. De este modo pareciera
gue no hay tantas diferencias entre el “yo” moderno y la existencia
tal y como la expone Heidegger. Lo novedoso de Heidegger es, por

%% SuZ.s. 113y ss., p. 134 y ss.
556 |b. s. 334, p. 349.

%7 1b. s. 335, p. 350.

%8 |b.s.382yss., p. 396y ss.

221



FERNANDO GILABERT BELLO

un lado, la no ruptura entre si mismo y mundo, que era consecuencia
del binomio sujeto-objeto, y, por otro, la elucidacién del estado de
caido. Por ello, presumimos que Heidegger se percatase de que lo
normal es ese modo de ser caido, impropio, mientras que el modo de
ser propio, singular, es efimero. Pero de ese modo de ser caido no
se puede salir en comunidad. El sentido de /o politico en Heidegger
es entonces que ese estar-uno-con-el-otro es precisamente
conflictivo en tanto que estado caido, o, mejor dicho, que /a politica,
como un constructo, es precisamente el modo que la impropiedad
toma para que en ese estado caido no se muestro /o politico, una
individualizacion total, esto es, sujetos aislados que cuando entran
en contacto entre si, tiene lugar el conflicto que subyace en /o
politico... Y sin embargo, creemos que Heidegger lo intentd.

4.4. A la busqueda de una comunidad propia: del das Man al
Volk

En nuestra opinion, el objetivo de Heidegger tras elaborar la analitica
de la existencia individual, era el desarrollo de una analitica de la
existencia colectiva, pero todo sin perder de vista la pregunta por el
ser. Este desarrollo de una colectividad propia partia, a diferencia
del planteamiento que habia predominado en su pensamiento de
la década de los afios veinte, de unos supuestos. Muchos trabajos
de autores, tanto partidarios de su incondicional adscripcién como
titubeantes de la misma®®, han expuesto que en los planteamientos
de Heidegger acerca de /o politico habia un tomay daca con respecto
del nacionalsocialismo, en algunos casos como si en lugar de un

%9 véanse los ya citados casos de antiheideggerianos como Faye (op. cit),
Farias (op. cit) o Gonzalez Varela (op. cit), y proheideggerianos como Xolocotzi
(Heidegger y el nacionalsocialismo. cit.), Conche (op. cit) o Lacoue-Labarthe (op.
cit).

222



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
fildsofo fuera un idedlogo nazi, y en otros, como un hombre confuso
cuya idea general de /a politica le llevo a pensar que el nazismo
era la posibilidad politica mas cercana a sus planteamientos. Sea
como fuere, lo evidente es el entusiasmo que en Alemania habia a
finales de la década de los veinte y principio de la de los treinta por
la posibilidad de un cambio al que Heidegger no fue ajeno. Sabemos
que en el clima politico de entreguerras, Heidegger recibié muchas
influencias de los integrantes de los movimientos volkisch®®, una
suerte de populismo conservador contrario a la Republica de Weimar
y que pretendia la revolucion de las masas. Esta revolucion no se
terminé de fraguar, pero sirvié de caldo de cultivo para el postrero
auge del nazismo. Heidegger tuvo acuerdos y desacuerdos con
algunos de estos teodricos volkisch, como Carl Schmitt®®' o Ernst
Jinger®?, Heidegger asume su Zeitgeist, el espiritu de su época, la
Alemania de entreguerras.

De los supuestos de la época, parte el intento de Heidegger, con
posterioridad a la publicacion de Sein und Zeit, para llevar a cabo
una analitica existencial que tome como referencia no ya al individuo,
sino al colectivo. Ese colectivo no es sdélo cuestion de uno sdélo, sino
del nosotros, que alberga tanto al individuo como a los otros que
considera semejantes en una suerte de si mismo colectivo. Ahora
bien, los otros, esos otros que son iguales que uno mismo, aparecen,
co-existen con nosotros en la cotidianeidad, no son aislados del
mismo modo que nosotros tampoco lo somos, sino que se ponen
de manifiesto en lo que nosotros hacemos en el mundo. Los otros,
gue se manifiestan facticamente en la vida que vivimos, aparecen
mejor caracterizados en la idea de mundo comun: son otros que

%0 Bourbpieu, P. L'ontologie politique de Martin Heidegger. Paris, Minuit, 1988. p.
19y ss.

%61 SaFrRANSKI, R. op. cit. s. 209, p. 213.
%62 |b. s. 266, p. 269.

223



FERNANDO GILABERT BELLO

aparecen en el mundo llevando consigo su propia mismidad®®?. Esos
otros aparecen en el modo de ser impropio y cotidiano bajo la forma
del das Man.

4.41. ;Y quién es él? Nuevas consideraciones en torno al das
Man

Hemos aludido ya a la forma en que nos encontramos a los otros
en la cotidianeidad media, en el modo de ser impropio, y que
Heidegger recoge bajo el término del das Man. Lo hicimos cuando
aludimos a que el das Man es el sujeto politico de la democracia
tardoparlamentaria. Tuvimos que desarrollar qué era eso del das
Man para exponer cdmo a lo largo de la historia del olvido del ser, la
politica se habia desvirtuado y habia llegado también a su culmen
nihilista, 1o que propiciaria la apariciéon del totalitarismo, siendo
la democracia impersonalista el paso previo para la caida en el
nihilismo y el fracaso de la llustracion. Aludimos también a la relacion
de semejante caida con la maquinizacion social fruto del espiritu de
la Ge-Stell, siendo el estado moderno una maquinaria burocratica
donde el das Man tiene relevancia, o, mas bien, donde esparce su
falta de relevancia, en todos los aspectos de la sociedad civil. Pero
ahora hemos de volver sobre nuestros pasos al respecto y poner de
nuevo el foco en esa cuestidn, para asi dar el paso previo hacia uno
de los excursos mas interesantes que acerca de lo politico pueden
derivar del planteamiento de Heidegger.

El das Man hace referencia a los otros tal como los encontramos
en el modo de ser impropio, en la cotidianeidad media. El ser-con, el
segundo existenciario, expone que uno de los presupuestos basicos
de la existencia es que co-existimos con otros semejantes en un

53 GA 63. s. 126, p. 99.

224



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
mundo que tenemos en comun. La existencia de los otros tiene el
caracter de la reciprocidad: nos situamos en un mismo mundo que
compartimos y vinculamos conjuntamente nuestra existencia con la
de los demas, y éstos hacen lo mismo con la nuestra siempre desde
el caracter involuntario de ser arrojados al mundo. No elegimos a los
otros, no elegimos compartir con ellos el terreno, sino que es una
consencuencia de ser-en-el-mundo, porque el mundo esta poblado
por una pluralidad de existencias que nos contemplan del mismo
modo en que los contemplamos a ellos, pero no desde unateorizacion
acerca de la intersubjetividad, sino que esa contemplacion de los
otros, esa co-existencia, es dada de facto.

La facticidad en que estamos inmersos en el mundo con los
demas es sostenida por el lugar al que en nuestra existencia estamos
arrojados. Esa existencia, cuando es tratada en comun, constituye
el tema central de la comunidad. La comunidad es la que marca
la pauta de nuestro punto cero, de nuestro ser-arrojado al mundo,
puesto que nos dota de una serie de reglas para la convivencia asi
como de unas costumbres, unos valores, una cosmovision y un
idioma. Ello nos da una identidad, bien de modo individual, puesto
que designa el rol que tenemos en el grupo, bien de modo colectivo,
ya que nos sefnala en funcidn de unos intereses comunes con otros.

Esto significa que, de algun modo, estamos sujetos a los otros en
nuestro convivir cotidiano®®*. Pero estos otros no estan determinados,
no estamos bajo el dominio de éste o aquél, no es un sujeto
determinado y concreto el que sefiala aquello que somos, el rol que
ocupamos o la vision que tenemos del mundo, sino que quien indica
lo que cada uno es, son los otros con los que convivimos inmediata
y regularmente en la existencia cotidiana, no siendo ni éste ni aquél,

%64 SuZ. s. 126, p. 146.

225



FERNANDO GILABERT BELLO

ni uno mismo, ni algunos, sino que es nadie y todos a la vez®®. El
quién del das Man es impersonal.

No somos nosotros mismos por nosotros mismos, sino que a
nuestra mismidad le da sentido aquellos que nos rodean, por lo que
la cotidianeidad nos sumerge en los otros, en el modo de ser de
los otros, de los que también formamos parte. Al no ser nadie en
concreto, la cotidianeidad existencial es aliviada, ya que no hay que
preguntarse por ese quién concreto, lo que a su vez retroalimenta
a esa impersonalidad que constituye el das Man. Ese das Man,
que toma la forma del dominio inadvertido de los otros sobre uno
mismo, es el modo de ser impropio de nuestra existencia respecto
de los demas tal y como es presentada en la vida cotidiana. Es en el
existenciario del ser-con cuando parece que la balanza existencial
se ha inclinado hacia la impropiedad. De ser asi, tendria que haber
una version propia de ese citado existenciario, del ser-con. Es lo
que creemos que Heidegger intenté primeramente desarrollar para
superar las aporias de Sein und Zeit.

La aporia que resulta acerca de este das Man es que en Sein und
Zeit se superponen los planos modales del ser impropio y propio,
como ya hemos senalado, siendo la segunda seccion, la dedicada
al modo de ser propio, una elucidacion ontolégica frente al contenido
ontico de la primera, la dedicada al modo de ser impropio. Ahora bien,
Heidegger insiste en el caracter ontolégico del das Man: lo hace al
sefalar que es un existenciario®®, y al hacerlo superpone los planos
ontico y ontoldgico. Con ello, la politica, en tanto que modo de ser-
con, descubrira su fundamento ultimo en la ontologia fundamental,
lo cual podria parecer obvio, porque toda ontologia regional (como
lo seria la politica) se asienta en dicha ontologia fundamental, pero
el problema radica en que al hacer esto, Heidegger supone que la

565 |b
56 BZ. 5. 113., p. 38.

226



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
fenomenologia del ser-con cotidiano no es derivada, sino un capitulo
de pleno derecho que reposa sobre la dimensidn existenciaria®®’.

4.4.1.1. Das-mannocracia

¢, Como se traduce ese das Man en el modo en que se rige la
comunidad? ¢ Como ese das Man, que ya de por si rige nuestras
vidas, al aliviarla de la pesada carga de tener que estar continuamente
planteandonos y eligiendo todo, toma una forma politica adecuada,
con la que ejercer su predominio desde la instancia que ha tomado
el lugar de la divinidad en la modernidad secularizada?

El das Man tiene un papel relevante en /a politica moderna;
entre otras cosas por lo que ya hemos anunciado con anterioridad
de llevar al fracaso a la democracia tardoparlamentaria, la forma
politica de mayor relevancia en nuestra contemporaneidad y en la
que estaba puesta |la esperanza de autonomia de la llustracion. Pero
es que, a nuestro juicio e interpretando lo expuesto por Heidegger
acerca de que somos siempre con los demas, desde el mismo
origen de /a politica habia un componente que llevaba hacia un
dejarse arrastrar puesto que el destino de la existencia es guiado de
antemano®®. La politica siempre ha sido interpretada como la esfera
de lo publico, del trato con los demas en la comunidad. La esfera
de lo publico, la publicidad (Offentlichkeit) regula primeramente toda
interpretacion del mundo y de la existencia®®. Este caracter publico
es el del predominio en la vida cotidiana, mientras que la esfera
de la intimidad, de lo privado, tiene el matiz singularizador que es
presentado respecto del modo de ser propio. Esa cotidianeidad,

567 LyTHGOE, E.; Rossi, L. A. op. cit. p. 122.
568 cfr. SuZz, s. 384, p. 397.
59 |b. s. 127, p. 147.

227



FERNANDO GILABERT BELLO

dominada por el das Man, es presentada como una huida del si-
mismo revelado en el modo de ser propio. En esa huida buscamos
refugio en la vida publica, en ese mundo cotidiano donde no hay que
tomar decisiones acerca del si mismo, si no s6lo en asuntos que nos
atafen con respecto a esos otros que son todos y nadie a la vez.

Esos otros, que son todos y nadie a la vez, que nos encontramos
en la cotidianeidad, son aquellos con los que convivimos en nuestra
comunidad. Esa convivencia esta regida por la politica, que en
nuestra situacion contemporanea en Occidente toma la forma de la
democracia tardoparlamentaria. La democracia tardoparlamentaria
presenta la paradoja de que el poder reside en la ciudadania
mediante la representacion, pero a la vez rompe con el concepto
mismo de democracia, donde el propio colectivo se da a si mismo
una legislacion. Darse a si mismo una legislacion implica reconocerse
uno mismo desde la propia singularidad: implica una toma de
decisiones sobre los asuntos publicos que trascienden la esfera de
la intimidad. Esa toma de decisiones que tiene lugar en la intimidad
se hace precisamente sobre aquello hacia donde huimos, para
evitar tomar decisiones intimas o, al menos, evitar pensar mucho en
ellas. Esa paradoja desvirtua la idea de la democracia, puesto que
No somos nosotros mismos quiénes nos damos la legislacion, sino
ese impersonalismo que constituye el das Man.

Al delegar en otros las responsabilidades que uno tiene para el
colectivo, la democracia no puede sino fracasar. Esos otros no es
sélo tal o cual figura politica, no es un lider de un partido, sino que
es todo un sistema burocratico donde no sélo prima la politica, sino
también un elevado numero de elementos que constituyen todas las
esferas de la vida publica y que, de algun modo, minan la soberania
democratica. Pero es que esos elementos no solo impiden la
democracia directa, sino que la legislacidon se hace conforme a ellos,
las tomas de decisiones tienen como eje central la jurisdiccion sobre
esos ambitos de la esfera publica. No es que la esfera intima de

228



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
cada ciudadano tome decisiones sobre lo publico, sino que es la
propia vida publica la que decide sobre lo publico. De este modo,
respecto de las decisiones tomadas, siempre ha sido el uno (das
Man) pero se puede decir que ha sido nadie®”. Asi, no hay lugar
para una soberania propiamente dicha del ciudadano, sino que la
soberania pertenece al das Man, a ese nadie que es todos a la vez,
que nos encontramos en la cotidianeidad media.

Si es el das Man quien toma las decisiones en la democracia
tardoparlamentaria, la democracia representa un fracaso puesto
que ese ente impersonal es quien toma las decisiones, se vota, se
elige tal o cual propuesta de gobierno, mientras que los ciudadanos
estan en una situacion caida y dispersa en la impropiedad. Una
democracia auténtica, “propia”, debiera superar esto mediante un
inclinarse hacia el modo de ser propio. Sin embargo, Heidegger se
mostraria escéptico al respecto, puesto que si el modo en que nos
hallamos en la cotidianeidad es el das Man impropio, no habria una
eleccion democratica auténtica. De ahi sus criticas a esta forma
politica®”!, ya que implicaria una irrupcion de la masa en /a politica,
lo cual llevaria al nihilismo, que el ciudadano sea nadie y nadie sea
quien lo represente.

Como contrarresto a esto, defendemos que la idea de Heidegger,
con posterioridad a Sein und Zeit, respecto de la colectividad, fue
la de establecer un modo de ser con los demas de caracter propio
que plantase cara al modo de ser impropio reflejado en el das
Man. Ese modo de ser colectivo propio vendria representado por el
pueblo (Volk), que seria en la comunidad una analogia del llamado
que en la analitica existencial insta a asumir lo que cada uno es
propiamente en su singularidad. De este modo, un colectivo impropio
podria asumir lo que es y hacerse propio, dotandolo de un lugar en

570 |b
1 GA 16. s. 668, p. 68-69.

229



FERNANDO GILABERT BELLO

la historia. Pero las ideas de Heidegger sobre el Volk son ambiguas
y pueden dar lugar a interpretaciones conservadoras y de caracter
antidemocratico, por lo que hemos de hilar fino en la exposicién de
este concepto.

4.4.2. Volk: un ser-con propio

La posibilidad de un modo de ser propio de la comunidad es el
Volk (pueblo). El acontecimiento del Volk, en tanto que pueblo en
comunidad, supone una irrupcidn que rompe con la cotidianeidad
y su rutina®?. Es importante retener el concepto de “pueblo en
comunidad” (Volksgemeinschaft), ya que una de las claves de la
posibilidad de una comunidad propia pasa por enteder qué quiere
Heidegger decir con dicho término. En la entrevista realizada por Der
Spiegel, encontramos la siguiente frase: “La sociedad ha ocupado
el lugar del pueblo™”3. A partir de ello tendremos que sefalar qué es
aquello que denominamos “pueblo”, si éste es la comunidad en su
modo de ser propio y si la sociedad, que, segun se deja entrever, es
su opuesto, realmente es el modo de ser impropio de la comunidad.

La sociedad estaria asi vinculada de alguna manera al modo de
ser con los otros en el das Man cotidiano, al modo de ser impropio.
La sociedad designaria una agrupacion de individuos que, de algun
modo, se encuentran vinculados en funcion del lugar que habitan y
las actividades que ejercen en comun, dotandolos de una identidad
donde poder asirse, donde poder sostenerse. Una colectividad
como tal, sea del tipo de la sociedad o sea del tipo del pueblo, incide
directamente en aquello que constituye /o politico. La comunidad
humana que experienciamos en el mundo moderno toma la forma

572 | yTHGOE, E.; Rossl, L. A. op. cit p. 105.
573 “An die Stelle des Volkes ist die Gesellschaft getreten”. GA 16. s. 657, p. 57.

230



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
de la sociedad y /a politica, su forma de gobierno y administracion,
tiene su disposicion bajo la forma del Estado, que es aquello que
ejerce su administracion sobre un determinado territorio y sobre los
ciudadanos que en dicho territorio habitan, la sociedad de dicho
territorio. Estado viene de status, que significa condicién, modo de
ser’’*. De este modo se liga en el mundo moderno la sociedad con
el Estado en funcion de la concepcion comun de /a politica.

Sin embargo, en el mundo moderno damos importancia a la
sociedad, no por su concepcion comun de /a politica, sino por el
modo mas profundo de /o politico, que, recordemos no incide en el
gobierno o administracion de los habitantes de un territorio, sino que
va mas alla de la mera actividad instrumental®’s, encargandose de la
comunidad al ser aquello que organiza la vida entera. Sila comunidad
en la modernidad toma como referente la idea de sociedad, la
existencia de los individuos que la componen se organiza en funcién
del modelo social al que pertenecen. Pero identificar el modelo
social al que pertenece un individuo concreto no es facil, o al menos
no desde /a politica, puesto que vivimos en tiempos de la sociedad
global.

Politica viene, como es sabido, de mdAIg, la ciudad-estado griega.
La moAigc se constituye a partir de que determinados grupos de
poblacion, familias, conforman un establecimiento urbano a fin de
garantizar la supervivencia de todas ellas. El proceso de agregacion
de estas familias para consitituir la m6Ai¢ se denomina sinecismo, que
deriva del griego ouv-oikio-udg, juntar las casas (oikor). A partir de
esto, afirmamos que /a politica es lo relativo al conjunto de las casas,
hace referencia a la vida en comunidad, siendo entonces aquello
que guia la vida humana. Pero en el mundo moderno, el mundo de
la sociedad globalizada, el mundo de la Ge-Stell y el neoliberalismo,

54 NGS. s. 71, p. 67.
57 cfr. Mourre, Ch. The return of the political. cit.

231



FERNANDO GILABERT BELLO

el papel de /a politica es reducido en su sentido vulgar a una mera
legislacién regulativa, que tiene su forma predominante en lo que
hemos senalado anteriormente como Estado-maquina, por lo que la
existenciaindividual se ha de entremeter en la marafia del capitalismo
tomando las actitudes de una empresa, desde la competencia con
los iguales a la busqueda del mayor numero de beneficios.

De ahi la importancia que tiene analizar el concepto de Estado
a la hora de indagar en /a politica moderna. La sociedad se regula
mediante lo estatal, siendo el Estado el garante de la convivencia
pacifica de la sociedad como el elemento que puede emplear el
monopolio de la violencia legitimamente®®, pero lo estatal, en este
nuevo escenario global, se disuelve cuando se adopta como una
mera funcién reguladora e instrumental. De este modo, se convierte
en un unico Estado mundial al asumir cada territorio las mismas leyes
reguladoras impuestas por el neoliberalismo. La concepcién vulgar
de /a politica denomina “Estado” a la legislacion civil que gobierna a
los habitantes de un territorio, colocandolos bajo leyes juridicas®’’.
Estado no es igual a pais o territorio. Pero “estado” es también una
forma verbal, el participio del verbo “estar”, que se transforma en un
sustantivo que indica la situaciéon o modo en que algo se encuentra.
Si hacemos un simil, podemos decir que el Estado/estado sélo tiene
sentido de forma temporal en tanto que es una situacion factica,
que una vez que se produzcan cambios, deja de ser ese Estado/
estado para tornarse otro Estado/estado. La similitud del “Estado”
con un “estado”, entendido este ultimo como situacion, radica en
la citada temporalidad. Ello implica que antes de la formacién del
Estado/estado habia otra cosa anterior, lo cual nos hace volver
nuestra mirada de nuevo a la idea de secularizacién al contemplar
que el Estado es un estado que alcanza la historia. El Estado no

576 WegeR, M. “Politik als Beruf’. Gesammelte politische Schriften. Tubinga, Mohr,
1988. s. 510, p. 94.

77 KaNT. |. Zum ewigen Frieden. cit. s. 204-205. p. 55.

232



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
ha existido desde siempre. Y lo que no existe desde siempre, no
puede existir para siempre. Sin embargo, en el momento actual de
la sociedad moderna, la globalizacion, el Estado busca perpetuarse:
esa es la finalidad del cambio en el corazén y el alma de la gente
que promulgaba Thatcher, rompiendo incluso la l6gica misma que se
habia instaurado como patron de la modernidad desde la aparicion
del racionalismo en el agora ateniense. Si el Estado viene de la nada
y va a la nada, no puede ser sino nada, no es, solo esta. Es una
entidad vacia, porque no hay nada ulterior, no tiene un ser eterno e
inmutable en el que sostenerse. Pero ahora bien, es algo vacio que
a la vez se encuentra saturado. Es en el Estado, algo vacuo, donde
se descargan las responsabilidades del bien de la comunidad, de la
sociedad, y donde se enmascaran los intereses personales de los
individuos en aras de un bien comun para la sociedad en su conjunto.
En esa saturacion es donde radica la perversion de /a politica,
entendida como una actividad de los politicos, miembros al finy a la
cabo de la sociedad, donde la politica es un mero instrumento para
legislar.

Sin embargo, la comunidad pervive a pesar de los cambios de
Estado/estado que acaecen a la sociedad. Ello indica que hay algo
mas que sustenta aquello que es el colectivo y que no larecubre como
sociedad. Por eso, planteamos frente a la concepcion esencialista
de la politica, cuyo paradigma es el que siguen conservadores y
neoliberales, y que consiste en una afirmacién de la politica como
actividad de los politicos para el bien regir del Estado, una concepcion
existencialista derivada de la temporalidad, donde el Estado tenga
la connotacién de indole temporal de “estado”. El término que
emplearemos para ello es “pueblo” (Volk), presuntamente el modo
de ser propio que tiene el ser con los otros. El pueblo no es una mera
contraposiciéon de la sociedad, sino que es la base infraestructural
que subyace a la superestructura en que se convierte la sociedad

233



FERNANDO GILABERT BELLO

moderna. Con “pueblo” nos referiremos, siguiendo a Laclau®’®, a una
totalidad que sélo se puede manifestar por su ausencia y necesidad,
por lo que es una totalidad imposible al no tener un referente ultimo
predeterminado®”.

4.4.2.1. Volk, Erde, Heimat, Boden. Aclaraciones al discurso
nacionalista

Nos vemos obligados, respecto del Volk, a aclarar una serie de
términos que aparecen en el pensamiento de Heidegger y su
relacion con la politica, y cdmo éstos pueden ser malinterpretados
al ser confundidos como vocablos integrantes del discurso
nacionalsocialista en lugar de formar parte de un lenguaje filoséfico-
politico adecuado a lo que quiere expresar en politica. Es necesario
para marcar distancias con los autores que hacen un estudio de
lo politico de Heidegger orientado a demostrar que, mas que con
un filésofo, se identificaria con un jerarca nazi obsesionado con la
erradicaciéon del judaismo, y cuyo pensamiento seria un respaldo
incontestable de la ideologia del nazismo, equiparando Sein und
Zeit a los textos de Alfred Rosenberg®®, a pesar de las disputas
filosofico-politicas entre el pensador de Melkirch y el idedlogo de
Hitlers®', y exponiendo cémo sus tesis son incluso mas radicalmente

578 ¢fr. LacLAu, E. La razén populista. Buenos Aires, FCE, 2005.

579 v, MoLiNA, J; GRosSER, V. “La construccion del “pueblo”, segin Laclau”. La
lampara de Diégenes, n° 16-17, 2008. p. 140.

%80 | a bibliografia de Rosenberg puede verse por ejemplo en Bautz, F. W.
Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon. Band VIIl (Rembrandt-Scharbel).
Nordhausen, Traugott-Bautz, 1975.

%81 GoNnzALEz VARELA, N. op. cit. p. 80.

234



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
nazis que aquellas que la Historia a recogido como la doctrina oficial
del NSDAP®22,

Todos sabemos la filiacion al NSDAP de Heidegger y cémo
este estigma, que siempre sobrevuela el pensamiento y la vida del
pensador de Friburgo, es vinculado por los investigadores de algun
modo a su vision de la politica. La hipotesis central de esta conexion
tiene que ver con un extremado nacionalismo, con una fuerte ligazon
a la tierra y al pueblo aleman. Esta hipétesis es algo en que tanto
partidarios como detractores de Heidegger coinciden. Ahora bien,
a nuestro juicio, este nacionalismo a ultranza que profesaba es
posible de extrapolar a otros modos de pensar la politica. En un
mundo globalizado como el nuestro, donde las fronteras se diluyen
para beneficio de los mercados, donde toda patria es contaminada
por las influencias de otros lugares, existe una serie de terminos que
indican ese arraigo con la tierra.

Junto a la nocién de Volk, existen otros términos en el léxico
heideggeriano que aluden al compromiso con el entorno y que pueden
resultar claves para una lectura politica de caracter nacionalista.
Nos referimos a los términos Erde (tierra), Heimat (hogar) y Boden
(suelo). Volk, Erde, Heimat y Boden son cuatro palabras que
tomaron fuerza en el discurso del nacionalsocialismo (y en cualquier
discurso que exacerbe lo nacional y en muchos casos la xenofobia).
Pero en este tipo de discursos son términos casi sindbnimos, esto es,
aluden a la patria y a los vinculos afectivos del individuo con ésta.
Sin embargo, en Heidegger, veremos como la nocion de Volk, si
bien tiene una serie de matices que pueden ligarla a la patria, tales
como el caracter de natalidad o las costumbres heredadas de la
tradicién, también puede sefialarse que hay dada una situacién de
facto en el advenir al pueblo, esto es, en base a la temporalidad del
pueblo mismo. Pensar que el Volk es apertura destinal no significa

52 |, p. 384.

235



FERNANDO GILABERT BELLO

que el Volk sea una unidad de destino en lo universal, como se
cita por estos lares®®®. Sobre todo porque ese ideario, mas que a
pueblo, corresponde el término Estado (Staat), concepto en auge en
la modernidad y fundamento politico de la misma aun sin tener un
suelo sobre el que asentarse.

Pero, como hemos sefalado, en el pensamiento de Heidegger,
el pueblo es algo mas que una patria porque toma el caracter
fundamental del modo de ser propio de la segunda estructura
fundamental de la existencia, el ser-con, que representa la alteridad
en la que estamos inmersos, ya que siempre somos con otros.
Porque el destino no es algo que trascienda al individuo arrojado a
un determinado pueblo, sino que es la apertura de posibilidades de
la existencia propia a partir de una legado®®, que soélo toma sentido
en la co-existencia. Con esta aclaracion, despejamos la posibilidad
de un discurso nacionalista al uso en los textos de Heidegger
en que emplea el término Volk. Consideramos esta aclaracion
conveniente y pertinente a fin de librarnos, una vez mas, del espectro
nacionalsocialista que sobrevuela todo hablar de Heidegger y lo
politico y que pareciera tomar cierta fuerza con la nocién de pueblo
y su caracter co-destinal.

Ahora bien, tenemos otros términos que emplea Heidegger
y que también son propios de los discursos de marcado caracter
nacionalista. Podemos sefialar que en cualquier alegato de este
tipo, términos como patria, pueblo (Volk), origen, tierra (Erde), raza,
suelo (Boden) y hogar (Heimat) son, en la mayoria de los casos,

%83 Citar a Espafia como una unidad de destino en lo universal es algo propio del
discurso patridtico ultranacionalista espafiol. Entre otras cosas representa que
ese Estado esta por encima de los individuos que componen al mismo, como
un ente superior de caracter teologico. A este respecto puede verse el texto
desencadenante de esa idea en la revista Falange Espafiola, n® 1 (7-12-1933).
op. cit, pp. 6-7.

% SuZ. s. 383, p. 397.

236



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
términos equivalentes que se dan en conjunto, si bien con una serie
de matices que los diferencia, pero cuyo fundamento es el mismo. En
los pasajes de la obra de Heidegger en que se alude a lo politico no
se da esta equivalencia, no son palabras intercambiables que tienen
fuerza en un discurso en pro de la nacion, sobre todo porque surgen
cronolégicamente. El término Boden surge en los afios en que se va
preparando Sein und Zeit, siendo un término fundamental de este
trabajo al ser vinculado al desarraigo bajo la forma de la falta de
suelo (Bodenldsigkeit)>®. La palabra que en los afios del Rectorado
es clave para entender el pensamiento politico de Heidegger es Volk.
Cuando se produce en su filosofia el giro hacia el poetizar, sobre
todo a partir del trabajo sobre los poemas de Holderlin®, surge
el concepto de Heimat, el cual tiene unas connotaciones politicas
bastante distintas a las que posee el término “pueblo”. Finalmente,
el concepto Erde es uno de los elementos de la cuaternidad que a
finales de la década de los cuarenta comienza a desarrollar como un
ultimo rémro¢ de su pensamiento®®.

Heimat, Erde y Boden tienen en el lenguaje de Heidegger
connotaciones politicas propias, alejados de lo que supuso en 1933
el término Volk. Al igual que sucede con este concepto, no son
nociones que destaquen en el léxico heideggeriano. Analizaremos
primero el sentido de Erde. El tema de la Erde en Heidegger va
vinculado estréchamente a los otros tres elementos de la cuaternidad:

Tierra y cielo, los divinos y los mortales, formando una
unidad desde si mismos, se pertenecen mutuamente
desde la simplicidad de la Cuaternidad unitaria. Cada uno
de los cuatro refleja a su modo la esencia de los restantes.

58 cfr. Ib. s. 21, p. 42.
586 cfr. GA 4.
%7 v, GA7.ss. 167-187. pp.143-162.

237



FERNANDO GILABERT BELLO

Con ello, cada uno se refleja a si mismo en lo que es suyo
y propio dentro de la simplicidad de los Cuatro.

Erde und Himmel, die Géttlichen und die Sterblichen
geho- ren, von sich her zueinander einig, aus der Einfalt
des einigen Gevierts zusammen. Jedes der Vier spiegelt
in seiner Weise das Wesen der Ubrigen wider. Jedes
spiegelt sich dabei nach seiner Weise in sein Eigenes
innerhalb der Einfalt der Vier zuriick5®.

No hay una independencia de la Erde respecto de los otros
elementos. Aqui Erde no tiene nada que ver con el discurso
nacionalsocialista de sangre y suelo. Mas bien es un elemento
que, a primera vista, puede parecer trascendental, pero que, sin
embargo, tiene un contenido puramente inmanente dentro del
pensamiento de Heidegger, en tanto que, precisamente, se opone al
cielo, el elemento transcendente por antonomasia. Sin embargo, en
el juego de espejos heideggeriano, el cielo, mostrado como lo mas
lejano, lo transcendente, también es lo mas cercano; de igual modo
la Erde es a la vez, como inmanente, lo mas cercano, pero también,
y ahi radica su transcendencia, lo mas lejano. La tierra es el lugar
de los hombres, “es la entrafiante (la que porta) que construye, la
que fructifica alimentando, abrigando aguas y roquedos, vegetales
y animales™®, Es el lugar de los mortales. Pero este lugar de los
mortales no tiene un sentido politico. En todo caso puede ser el
lugar donde se dé /o politico en tanto que puede ser considerado
como el mundo donde se esta arrojado (y sin embargo, la tierra no
es el mundo). Es por eso que la Erde, si bien tiene una impronta
nacionalista en un discurso politico, no lo tiene en Heidegger, puesto
que la piensa fuera de /a politica. Hablamos de una pieza fundamental

%8 |b. s. 180, p. 156.

%89 “Die Erde ist die bauend Tragende, die nahrend Fruchtende, hegend Gewasser
und Gestein, Gewachs und Getier”. Ib. s. 179, p. 155.

238



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
en el I1éxico del Heidegger de la Cuaternidad, un Heidegger del que
parece que no podemos extraer una ontologia de lo politico.

Con la Heimat, sin embargo, es otro cantar. La Heimat es un
término que traducimos usualmente como “hogar’ o “casa”, pero
también tiene el sentido de “patria” o “tierra natal”’. Heimat es un
término recurrente en el Heidegger lector de Holderlin, el Heidegger
posterior a la época del Rectorado. El giro hacia la poética, hacia
la lectura de Holderlin que da tras el fracaso del Rectorado ha
sido interpretado como un alejamiento del activismo politico®®. Sin
embargo, la interpretacion que llevamos a cabo indica que retoma
la cuestion de lo politico pero desde una Optica distinta, que pasa
por comprender qué es lo que el pensador de Friburgo entiende
por lo politico. Esta idea esta presente también en el estudio que
de la posibilidad de una teoria politica en Heidegger hace Miguel
de Beistegui, consistente en esclarecer qué sigue quedando
de lo politico en su pensamiento una vez que se ha producido el
desencanto respecto de la revolucion nacionalista y si ese resto
pendiente es posible que sea conceptualizado como una politica®’.
Nuestra propuesta difiere de la de Beistegui puesto que, para él, en
Heidegger el sentido de lo politico siempre gira en torno a lo nacional
y el nacionalismo. De ahi la eleccion de la importancia del término
Heimat como patria y el encumbramiento referencial de Hdolderlin
como poeta nacional, como poeta de los alemanes.

Nosotros vamos a ir mas alla de lo nacional. Lo que podemos
destacar del pensamiento de lo politico en Heidegger al respecto
de la Heimat, es la frontera que separa un nacionalismo simple de
la meditacion sobre la esencia de un pueblo, la frontera entre el
nacionalismo de pertenenecia y la esencia de la nacion, lo que la
nacion es en tanto que colectivo y mundo al que uno ha sido arrojado,

590 SaFrANSKI, R. op. cit. s. 330 y ss., p. 328 y ss.
%1 cfr. BeisTeEGUI, M. Heidegger and the political. Londres, Routledge, 1998.

239



FERNANDO GILABERT BELLO

sefalado con la raiz alemana heim (casa-hogar) y que daria lugar
a un Iéxico tal como el descrito por Beistegui: Heimat (tierra natal,
hogar), Heimweh (nostalgia), Heimlichkeit (secreto, misterio, talvez
privacidad), Unheimlichkeit (lo misterioso), Heimkunft (futuro hogar,
regreso a la patria) y Heimischwerden (acogedor)®®.

La Heimat sera clave para determinar una ontologia de lo politico
con posterioridad al Rectorado. Pero aun nos queda un trecho del
camino para llegar hasta él. Ese trecho pasa por enteder el Volk
primeramente como el modo de ser propio del segundo existenciario
fundamental: el ser-con.

Finalmente el término Boden (suelo) es un término que aparece
en Sein und Zeit bajo la forma de Bodenlésigkeit (falta de suelo),
esto es, desarraigo, una de las consecuencias que ha producido
el concepto de ser manejado en la historia del olvido del ser®®,
En muchas ocasiones el “suelo” sirve para apoyar la nocién de
fundamento (Grund) como aquello que sostiene una determinada
cosmovision, sea la de una ciencia o sea un mero comportarse
con respecto al mundo. A este respecto, podemos ver que esta
sera una constante en toda la obra de Heidegger, desde textos
tempranos, como el del curso de 1923%%, a algunos mas tardios,
como la introduccion que escribe en 1949, veinte afos después, a la
conferencia Was ist Metaphysik?°%.

Hay que tener en cuenta que en los textos heideggerianos, el
fundamento, si bien toma connotaciones de razén, de motivo, no
es solo en el orden de la prioridad, un “de aquello vino ésto”, sino
que es el suelo sobre el que se sustenta, dandole un apoyo que le
permita mantenerse y no solo sobre el vacio. La falta de arraigo que

52 1b. p. 72.

53y, SuZ. s. 21, p. 42.

%4 v, GA 63.

%%y, GA 9. ss. 365-383, pp. 299-312.

240



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

deriva de la ontologia de la tradicion puede ser identificada con el

modo de ser impropio, el que pertenece a la caida, ya que éste hace

ir de una cosa a otra, buscando siempre la novedad, lo no-visto, en
lugar de comprender lo que frente a si se halla%®.

Pero en todos esos términos empleados por Heidegger no
hay similitudes de significado con los empleados por el lenguaje
ultranacionalista de los tedricos que propiciarian el auge del
nazismo unos afios después de la publicacién de Sein und Zeit. De
ahi que consideremos importante el analisis del Volk para depurar
las consideraciones que puedan tenerse a raiz de los vinculos de
Heidegger con el nacionalismo y sea tenido en cuenta para establecer
un modo de ser propio del colectivo a partir del existenciario del ser-
con.

4.4.2.2. El significado del Volk

Volk es un término poco estudiado en el Iéxico de Heidegger, pero que
tiene una base clave para una serie de propuestas politicas a partir de
su pensamiento. Consideramos al Volk como una concrecion factica
de la estructura fundamental del ser-con®¥’. Sin embargo, cuando se

5% SuZ. s. 346, p. 361.

%97 El concepto Volk es poco trabajado por los estudiosos heideggerianos. Podemos
remitirnos a nuestros trabajos sobre este concepto, por ejemplo GiLABERT, F. “The
conceptofVolkin Heidegger as an exponent of the fundamental ontological structure
of Mit-sein”, en Diacritica 30.2. Revista do Centro de Estudos Humanisticos, 2016;
o GiLagerT, F. “Deutschland Uber alles. El vinculo de la germanidad de Heidegger y
la nocion de Volk en Ser y Tiempo”. En Robricuez GARciA, M. y SANCHEZ EsPILLAQUE,
J. Actas del seminario permanente Pensamiento en curso. Sevilla, Universidad de
Sevilla, 2017. Es evidente que hay muchos autores que han trabajado el tema de
la comunidad en Heidegger pero no desde una 6ptica terminoldgica de la misma,
sino que aluden mas al problema de la comunidad como tal, tocando sélo de
pasada el fendmeno del Volk.

241



FERNANDO GILABERT BELLO

alude directamente al Volk en Heidegger, hemos de tener en cuenta
sin lugar a dudas que esta hablando del pueblo aleman, que es el
lugar donde se constituye su realidad. Otra cosa es que nosotros
podamos extrapolar dicho término a otro pueblo, por ejemplo, el
andaluz, o incluso al concepto de clase social.

Ahora bien, hacer referencia del empleo del término Volk en
Heidegger no nos aleja de la sospecha de nazismo de éste. Ademas
del estigma que rodea a Heidegger en politica, tenemos que lo
que éste sefala acerca del Volk se encuentra en sus textos desde
finales de los afos veinte, desde 1927, cuando se publica Sein und
Zeit, hasta los anos treinta, una época marcada por el auge del
nacionalsocialismo en Alemania, época en la que todos sabemos
cdmo Heidegger se erige en rector de la Universidad de Friburgo
y pretende llevar a cabo una praxis politica a partir de su propio
pensamiento.

Ahora bien, Volk es un término que usualmente se traduce como
pueblo o comunidad, pero también como personas o gente. Pero en
Heidegger, la nocion de Volk implica algo mas. Un pequenio ejercicio
filolégico nos allanara el camino. La palabra alemana Volk tiene su
equivalente en lengua inglesa en el término Folk, que también puede
traducirse como pueblo o gente, pero el sentido de comunidad
que este término inglés lleva parejo tal vez sea mas fuerte que
en aleman, puesto que implica connotaciones de clase social, de
grupo o incluso de familia®®. En castellano encontramos la misma
raiz que en la palabra inglesa, dando lugar a una palabra propia:
folclore. La RAE define el folclore como “El conjunto de creencias,
costumbres, artesanias, etc. tradicionales de un pueblo™® y también
como “Ciencia que estudia estas materias™. Al pasarlo a nuestra

%98 v. Oxford English Dictionary (OED). Entrada “folk”.
%% Dijccionario de lengua espafiola. Entrada “folclore”.
600 |b

242



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

lengua hallamos una palabra clave en las intenciones de Heidegger:

tradicién, que junto al espiritu y el lenguaje constituiran los tres ejes
sobre los que se mantiene el pueblo.

Podemos decir de algun modo, siguiendo el lenguaje de la
metafisica tradicional, que el pueblo es la esencia de una sociedad,
porque la ciudadania pervive a pesar de los cambios estatales. El
pueblo tiene que ver con la tierra y con lo apegado a ella, tiene que
ver con el folclore. En definitiva, tiene que ver con la comunidad.
Hablar de pueblo es hablar de tradicion puesto que ésta se liga
al espiritu del pueblo. Un pueblo se proyecta hacia un futuro pero
no viene de la nada, sino que, siguiendo la pauta de pensamiento
heideggeriana, ya esta-en-el-mundo.

4.4.2.3. Tradicion, espiritu y lenguaje

Consideramos que lo que describe lo que un pueblo (Volk) es, su
“‘eseidad”, lo componen tres factores, los cuales se deben de tener
en cuenta para exponer el estatuto ontolégico del mismo. Estos tres
factores son: la tradicién, el espiritu y el lenguaje.

Laideade tradicion es importante dentro del pensamiento filoséfico
de Heidegger. Su tan reiterado vinculo politico con el nazismo viene
dado a partir de profesar un nacionalismo a ultranza y un arraigo a la
tierra, la tierra alemana, la patria, el pueblo aleman. El pueblo (Volk)
esta conforme a la tradicién. Esa tradicion se liga al espiritu mismo
del pueblo. Del mismo modo que sucede con la existencia individual
en clave de temporalidad, el Volk se proyecta hacia un futuro y, del
mismo modo, no viene de una nada, sino que en cierto modo, siempre
es-en-el-mundo. Por supuesto, hay diferencias entre el modo de ser-
en-el-mundo de la existencia individual y el de la existencia colectiva,
en gran parte porque ese Volk constituye precisamente el mundo al
que la existencia individual ha sido arrojado.

243



FERNANDO GILABERT BELLO

El Volk alberga un conjunto de tradiciones en las que la existencia
esta inmersa, configurando a partir de las mismas la vision del mundo
del existente. El porqué de la importancia de la tradicion como uno
de los factores determinantes de una analitica del pueblo, radica
precisamente en otro de esos factores determinantes, a saber, el
espiritu (Geist). Ahora bien, Heidegger advierte que Geist no es un
término que pueda emplearse en su filosofia, como sefala varias
veces en Sein und Zeit®®'. Pero en los textos de los afios de auge del
nazismo, lo emplea continuamente para referirse a un elemento de
comunién, un elemento que une a la comunidad®®?. A este respecto,
Derrida sefala que el Geist no fue nunca uno de los temas favoritos
de Heidegger por la sospecha de metafisica que recae sobre dicho
término, pero que toda la obra heideggeriana esta imantada por
dicho término®3. Pero es necesario sefialar que el espiritu tiene un
lugar de excepcion en las investigaciones porque no ha sido objeto
de interés en los estudios heideggerianos, si exceptuamos el trabajo
de Derrida. Ademas, Geist tiene la particularidad de que en el Iéxico
empleado por Heidegger, en sus trabajos de los albores de los afios
treinta, no puede ser una mera traduccion del griego mvedua ni del
latin spiritus, sino que, precisamente por no estar en primer plano

801y, SuZ. s. 22, p. 43 (también, s. 46, p. 67; s. 48, p. 69; 0 s. 117, p. 137).

502 En los volumenes de la GA, Heidegger evita el empleo del término Geist siendo
coherente con lo enunciado en Sein und Zeit (ver nota anterior). Sin embargo, en
las notas recogidas en clase por los alumnos de principios de los afios treinta si
se alude a ese término (p. e. en la Guide to the Helene Weiss Heidegger lecture
notes, 1920-1949, Universidad de Stanford. Archivo de California). Del mismo
tenemos la correspondencia, por ejemplo, con su hermano Fritz (HEIDEGGER, M./
HeDEGGER, F. Briefwechsel 1930-1949. En HomoLka, W./HEIDEGGER, A. Heidegger
und der Antisemitismus. Friburgo de Brisgovia, Herder, 2016). De todos modos, el
texto clave de esos afos, el discurso del Rectorado, menciona explicitamente al
espiritu, como modo de guia y misién de la Universidad y del pueblo aleman (cfr.
GA 16, ss. 107-117).

503 DERRIDA, J. De l'esprit. Heidegger et la question. cit. pp. 15-16.

244



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
del lenguaje empleado, alberga una autoridad que parece que esta
mas alla de la historia de la ontologia.

Ahorabien, el Geist,en Heidegger, esta sujeto alatemporalizacion.
No es algo que sea heredado aunque pueda parecerlo. Mas bien es
Zeitgeist, espiritu del tiempo. La aclaracion pertinente es conforme
al binomio propio de la modernidad entre tradicion y progreso, otra
nueva vuelta de tuerca a la querella entre antiguos y modernos. Los
tiempos que corren, los tiempos de la Ge-Stell, han instaurado este
bindmio de tradicion y progreso como una antitesis, como dos cosas
opuestas. Pero esto es una interpretacion vulgar que impone que lo
tradicional es un mirar al pasado mientras que lo progresista seria
un mirar hacia el futuro. De este modo puede oponerse una filosofia
arqueoldgica frente a una filosofia teleoldgica®®. La base de esta
antitesis moderna se halla precisamente en una de los grandes hitos
del camino hacia el mundo moderno: el parlamentarismo inglés,
donde se establecen dos grupos politicos rivales, whigs y tories,
progresistas y tradicionalistas®®.

Pero en Heidegger, la tradicion es mas que una mirada nostalgica
al pasado. Podemos advertir que es un sefalar el de-donde-venimos
con vistas a proyectar un hacia-donde-vamos. Ese de-donde-
venimos, la tradicidon, es heredado, pero no asi lo es el espiritu.
El espiritu va acorde a los tiempos y es lo que mira y enjuicia la
tradicién, y en funcion de ese juicio que emite, actua de una forma
u otra. Asi, el Volk, que esta inmerso en la tradicion, es ante todo

64 Un excelente trabajo que contrapone estas dos teorias filosoficas seria el
ensayo de Paul Ricoeur sobre Freud (De linterpretation. Essay sur Sigmund
Freud. Paris, Le Seuil, 1965), en el cual plantea que lo que el psicoanalista hace es
una regresion al pasado para proyectarse al futuro, frente a la filosofia hegeliana,
segun la cual todo lo hecho y por haber se hace con vistas al futuro, representado
por el absoluto.

605 cfr. KEARNEY, H. op. cit. pp. 17 y ss. También TouwmiN, S. Cosmopolis: The hidden
agenda of Modernity. Chicago, University of Chicago Press, 1990.

245



FERNANDO GILABERT BELLO

espiritu, en tanto que la comunidad es la que enjuicia a su propia
tradiciéon conforme a sus propios intereses proyectivos. No puede
negarse el pasado pero hay épocas mas criticas que otras con
su propia tradicion y, de igual modo, hay que épocas que miran al
pasado con nostalgia y pretenden recuperarlo, épocas clasicistas,
como el Renacimiento, basados en el mirar al pasado y pretender
recuperarlo®®. En nuestro tiempo globalizado se da la paradoja de
que tradiciones que no son nuestras se han entremezclado con las
propias en aras del futuro comun, por lo que nuestra sociedad no
puede ampararse bajo un concepto tradicional sustentado en algo
asi como una esencia de la sociedad, sino que mas que a esencia
remite a lo estacionario de la sociedad.

El pueblo, como modo del ser-con propio, puede exponerse
en tres aspectos fundamentales: tradicion, espiritu y lenguaje. Ya
hemos hablado de la tradicion y del espiritu. El tercer aspecto, el
lenguaje, va un paso mas alla, puesto que sirve de nexo articulador
entre los otros dos aspectos citados. Esto se debe a que el lenguaje
envuelve todo aquello que abarca la comunidad, el Volk. Pero para
aclarar el porqué de la importancia del lenguaje en esta triada que
denota la existencia colectiva, hay primero que resenar de nuevo la
existencia individual y la importancia que tiene para ésta también el
lenguaje.

Ya sefialamos la importancia que tenia el existenciario del lenguaje
en la constitucion del vinculo con los otros, puesto que nos permite
compartir el mundo. Porque interaccionamos con el mundo mediante
el lenguaje, es necesario el analisis del elemento linguistico para
clarificar nuestra relacion con el mundo. Este lenguaje es configurado

806 |_os periodos clasisicistas, como el Renacimiento, son periodos que tienen como
base este mirar al pasado y pretender recuperarlo. En Portugal existe el término
saudade, que en castellano se ha traducido erroneamente como “nostalgia”. La
nostalgia es siempre de algo pérdido pero la saudade no. La saudade es nostalgia
de un pasado mejor que nunca se tuvo.

246



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
por el pueblo a través del idioma comun. Sélo en la medida en que
interpretamos mediante el lenguaje lo que ocurre en nuestra propia
situacion, es como podemos tomar conciencia de nosotros mismos,
ya que la necesidad del uso del lenguaje es siempre inherente a la
existencia, el hablar es algo determinado ontolégicamente.

Pero hay en el lenguaje otra dimensién que tiene que ver
propiamente con aquello que es el pueblo. Encontramos que la
sociedad global es una inabarcable torre de Babel. Cientos, miles de
lenguas se hablan en el mundo. Esa multiplicidad linguistica es uno
de los espectros que el espiritu globalizado pretende aunar. Sobre
todo, porque esa multiplicidad linguistica ha llegado hasta el punto
de no ser solo una multiplicidad idiomatica, sino una multiplicidad de
voces. Porque no hay un pensamiento unico en la medida en que uno
nunca esta solo. De ser asi, caeriamos en la trampa del solipsismo.
Siempre estamos en el mundo con los otros, y esos otros, con sus
voces, son los que dados en su conjuntos constituyen la sociedad.

Hemos desgranado la nocion de Volk en una triada que
consideramos que es fundamental para exponer la posibilidad de una
politica de corte heideggeriano, la que pudo haberse desarrollado
en la primera mitad de los anos treinta, los anos posteriores a Sein
und Zeit. El Volk, el pueblo, la colectividad, la comunidad, resulta
ser aquello que en cierto modo puede dotar de ser a la existencia
propia en tanto que dota de mundo y, por tanto, dota de sentido a
lo que uno mismo “es”. En la union de tradicion, espiritu y lenguaje
es donde se convive con los demas. Esto es, es donde se da la
estructura ontolégica fundamental del ser-con. Ese ser-con puede
ser la base de una teorizacion y una praxis de la vida en comunidad
a partir del pensamiento de Heidegger, alejado de la barbarie y la
politica que supuso el nazismo.

247



FERNANDO GILABERT BELLO

4.4.2.4. Ser-con y Volk: la primera posibilidad de una politica
heideggeriana

Una politica de corte heideggeriano ha de pasar primeramente por
el sentido que tiene la comunidad, el Volk, los otros con los que
somos. Los otros en su conjunto son los que constituyen la sociedad.
Siempre estamos con esos otros, siempre somos con los demas,
que no estan ahi por y para uno mismo, sino que tienen entidad e
identidad propia, tienen voz y, por supuesto, pensamientos distintos
a los de uno mismo. Esa multiplicidad de voces e ideas constituyen
la sociedad, la cual es un mundo en comun. Los otros, a diferencia
de las cosas, de los utiles que hay en el mundo, son entes que
tienen la forma tal del existente y que, de igual modo, son-en-el-
mundo, pero comparecen intramundanamente, comparecen en el
mundo de la existencia. Asi, el ser-con, el segundo existenciario que
anteriormente hemos sefialado, implica reciprocidad porque somos
con los otros en el modo de ser uno para otro®’. De este modo, el
trato con los otros no es un mero co-estar-ahi dentro de un mundo,
sino que el con tiene el modo de ser de la existencia®®. El ser-en-si
intramundano es la co-existencia.

El otro no comparece en una aprehension de si mismo que
comienza con la distincion de un sujeto individual frente a los otros,
sino que lo hace en el mundo donde un existente individual se halla,
donde circunspectivamente ocupado se mueve por su mismo ser. No
es que primero se identifica el existente, sabe de si mismo, y luego
de los otros, sino que primeramente se encuentra con los otros en
el mundo, los identifica y a partir de ahi pregunta por su mismidad.
Ese otro es también un existente, no es un objeto, si bien pueden
ser tratados como tal, como sucede, por ejemplo, en el caso de la

807 BZ. s. 113, p. 36-37.
608 cfr. Suz, s. 125, p. 145.

248



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
esclavitud®® o en el de las estadisticas. Nuestro hacer se condiciona
mas por ellos que por los utiles que encontramos en nuestro derredor.
Ahora bien, la diferencia de uno mismo con respecto de los demas
no parte de una identificacién propia. No se es algo previo, sino
que se esta arrojado al mundo. Antes de la autocomprension, se
observa a los demas vy, a partir de lo observado, se establece lo
que nos diferencia, aunque sean cosas simples y banales, aunque
sean perogrulladas®™. Determinarse como un yo aislado y univoco,
determinarse como una sola voz, como pretende el neoliberalismo
dentro de la sociedad global, no es posible puesto que no hay una
voz privilegiada, sino multiples voces fruto de la co-existencia. La co-
existencia constata que también hay otros “iguales” que nosotros al
no ser una determinacion existencial, sino una condicion que surge
cada vez por la presencia de los demas. El existente se encuentra a
si mismo en lo que hace, por lo que determinarse como un “yo” ha
de entenderse desde la espacialidad existencial, esto es, este “yo”
no es un punto privilegiado en el espacio, sino que es un ser-en, la
existencia se comprende desde el mundo en que esta arrojado. Y
como estar arrojado es como co-existe.

Co-existencia y convivencia no son un mero encontrarse juntos
de varios individuos, sino que caracteriza al individuo en si, en tanto
que caracteriza la existencia propia de los otros en la medida en que
la misma es dejada en libertad para un co-ser mediante el mundo.
La existencia solo es co-ser en la medida en que comparece para
otros y, por ello, ese co-ser ha de ser interpretado desde el cuidado

809 Es interesante para esta cuestion el capitulo que en la Fenomenologia del
Espiritu dedica Hegel a la dialéctica entre amo y esclavo (v. Phdnomenologie des
Geistes. cit. pp. 145-155).

610 Pyede verse la interesante conferencia de Jacques Lacan en el congreso de
psicoanalisis de Zurich de 1949 Le stade du miroir comme formateur de la fonction
du Je (En Ecrits 1. Paris, Le Seuil, 1966. pp. 93-100).

249



FERNANDO GILABERT BELLO

(Sorge), en tanto el otro es objeto de solicitud (Fursorge)®". La
solicitud implica al otro en tanto que lo ayuda a hacerse transparente
en su cuidado y libre para él. Por la solicitud, el ser-con se funda
sobre lo que recae la ocupacion. Esa co-existencia toma la forma
de pueblo y constituye lo que podriamos llamar un “nosotros” que
posee una ocupacion comun, un hacer comun, y que ya hemos visto
que tiene como base una tradicion, un espiritu y un lenguaje. La
convivencia con los otros que se dedican a lo mismo suele nutrirse
de la desconfianza pero el compromiso en comun con |0 mismo
se decide desde la existencia exprésamente asumida, por lo que
hablar de univocidad como hace el liberalismo, implica anteponer
el “yo” al colectivo. La solidaridad posibilita el sentido de las cosas,
asi, el co-ser es lo que permite la liberacion®'?2. EI mundo puede
liberar a los otros por el ser-con. El co-habitar existencial siempre
es por-mor-de otros, en el ser-con los otros ya estan abiertos en su
existencialidad. Esta apertura al otro implica que en la comprension
de ser del existente individual ya se da la comprension del otro. El
conocimiento reciproco se funda en ese co-habitar, habiendo una
relacion con los otros que es constitutiva de la existencia misma. El
ser-con se torna en la proyeccién a otro del propio ser para consigo
mismo.

De este modo es como el ser-con, bajo la forma del pueblo, es
como puede ser el fundamento de una politica heideggeriana que
parta de una ontologia de lo politico, ya que es un exponente de la
estructura ontologico-existencial. El pueblo es la existencia plural en
tanto que representa el modo de ser de la comunidad. En el mundo
globalizado en el que vivimos no podemos basarnos en el solipsismo
de una identidad propia, ni siquiera en la de una voz dominante,
como sucede en el imperialismo encubierto en ese neoliberalismo.
Mas bien, nuestra labor ha de ser establecer una identidad

5 cfr. SuZ. s. 121. p. 141.
612 1b. s. 121. p. 141.

250



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
circunstancial, en funcion de los otros a los que advenimos. Esos
otros seran entonces la base que ha de configurar nuestra idea de
comunidad, tratar a los otros como iguales y no como extrafios, en
aras de la posibilidad de una cooperacion. Esa gestion de la otreidad
que debemos llevar a cabo pasa por esos otros sin rostro, esos otros
que vemos en nuestra cotidianeidad. De ahi que el objetivo sea
llegar a una comunidad “propia”, siguiendo las modalidades del ser
de la existencia.

4.4.2.5. Hacia un ser-con propio: Sociedad y comunidad

Podriamos fijar el inicio para la posibilidad de un pensamiento
politico en 1927, en Sein und Zeit. En el camino en que se labra esta
obra, también hubo lugar para lo politico. Ejemplo de ello es la citada
conferencia que impartié en la Sociedad Teoldgica de Marburgo en
1925, donde ya se habla del ser-con®'®. Pero en la considerada obra
magna de Heidegger es donde se aglutinan todos los elementos
que fue exponiendo en las lecciones, conferencias y otros escritos
anteriores a su publicacion en 1927, asi como un giro que ha sido
considerado como una aporia.

El propésito general de Sein und Zeit es llevar a cabo una
hermenéutica del si mismo, trata del cuidado de si a partir de la
angustia. Todo el trabajo de los afos veinte de Heidegger gira en
torno a esta obra y por ende a esta hermenéutica de si, a esta
analitica existencial. Pero Sein und Zeit encierra una trampa que
origina el pensamiento del Heidegger de los afos treinta, cuando
se produce lo que se ha llamado la Kehre. Un giro en el camino,
un viraje hacia otras posibilidades en la pregunta por el ser. En un
primer momento, la época en que se origina el texto de Sein und

63 v. BZ. s. 113, p. 36-37.

251



FERNANDO GILABERT BELLO

Zeit, bajo la influencia de la fenomenologia husserliana, la pregunta
de Heidegger es acerca del si mismo, de la existencia propia, como
aquel ente que puede elaborar de nuevo la pregunta por el sentido
del ser. Pero a partir de Sein und Zeit, incluso al final de esta obra
ya se sefala®™, la pregunta por el si mismo cambia a una suerte de
existencia propia en colectivo.

No es que antes Heidegger no se hubiera preocupado por el
problema de los otros. Segun la analitica existencial que lleva a
cabo en Sein und Zeit, uno es arrojado a un mundo donde no esta
solo, sino que se esta con otros, en una sociedad. Esos otros seran
el interés de Heidegger a partir de entonces. Ya en el curso de 1929-
1930, el curso que se habia inaugurado con Was ist Metaphysik?,
Heidegger plantea la pregunta por el colectivo®'. Podemos sefialar
entonces que si durante los afios veinte, en el camino que labra Sein
und Zeit, el interés de Heidegger es la existencia individual, durante
el inicio de los afos treinta sera la existencia colectiva, una suerte
de nosotros. Esto es, se ha pasado de preguntar por el si-mismo a
preguntar por el nosotros-mismos.

Ahora bien, este nosotros mismos es un modo propio de ser
si-mismo en plural. EI modo impropio de la colectividad toma la
forma de la sociedad del das Man, por lo que se reclama un tipo de
colectivo propio, que es lo que creemos que Heidegger pretendia
esclarecer antes del giro de su pensamiento hacia la historia del ser.
Ese colectivo propio tomaria la forma de la comunidad. La meta es
recuperar un si-mismo colectivo, esto es, Volk. De ahi que el término
adecuado remite a los discursos volkisch de la época, cargados de
significacion politica: comunidad popular (Volkgemeinschafft)®®.

614 SuZ. ss. 382 y ss., pp. 396 y ss.
615 GA 29-30. s. 114, p. 108.
616 | yTHGOE, E.; Rossl, L. A. op. cit. p. 106.

252



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
La comunidad popular es el modo de ser propio del colectivo, pero
para llegar a ella hay que ver antes qué caracteristicas presenta
el modo de ser impropio de ese mismo colectivo y como se da en
el mundo moderno en el que nos encontramos. Ese modo de ser
impropio de un grupo de personas es la sociedad, la cual es dada en
el modo de vida impersonal del das Man. La convivencia cotidiana
que se da en la sociedad esta subsumida, como hemos visto, bajo
el manto de la impropiedad. La metrépoli global en la que vivimos, el
escenario de la Ge-Stell y del neoliberalismo que lleva al nihilismo,
esta atravesada por el consenso social, que no es advertido por
la existencia inmersa en el das Man. Ese consenso es la base de
la sociedad: una multitud de individuos incapaces de una accion
unitaria®"’. Respecto de la sociedad, Heidegger siempre rechazé
que esa concepcion que denotaba a los demas como un eco de
la impropiedad fuera una critica a la cultura, tal y como hemos
sefalado en los precedentes que han visto la posibilidad de una
politica a partir de Heidegger. El problema para considerarla como
tal es un factor ontolégico que introduce en Sein und Zeit, donde
ademas de caracterizar onticamente la cotidianeidad, reivindica
un estatuto ontolégico para el das Man®'®, que es considerado un
existenciario estrechamente ligado a ese otro que es el ser-con.
Ese das Man toma el rol de sujeto en la cotidianeidad, a pesar de
que el existente se concibe en ella a si mismo como un yo-sujeto,
y su descripcion ontica incluye la co-existencia con los otros como
convivencia factica. Pero su caracter ontolégico indica su dominio
en el modo de ser impropio. Ese doble movimiento dntico-ontolégico
denota la peculiaridad que presenta la esfera de lo publico, la cual
se hace patente en las sociedades modernas. Porque la esfera del
das Man esta ligada a la vida factica, no es sélo una opinion que la
trasciende, sino que abarca el mero vivir cotidiano.

817 GA 20. s. 329, p. 310.
618 | yTHGOE, E.; Rossl, L. A. op. cit. p. 154.

253



FERNANDO GILABERT BELLO

La despersonalizacion de la sociedad moderna tiene su culmen en
la metrépoli, donde predomina la abstraccion y el intercambio sobre
la concrecion y el valor de uso®'®. Esa es la conexién con la Ge-Stell
y el neoliberalismo, donde el hombre se convierte en mero portador
de aquello que él mismo ha creado. La ciudad pequenia, la ciudad
de provincias, esta marcada por la concrecion, la division del trabajo
poco desarrollada, la produccion para la subsistencia, los roles
sociales poco flexibles y el predominio de la vida emocional sobre la
abstraccion. Pero la metropoli se basa en la economia dineraria y es
la sede de los intercambios, hasta el punto de haber una incitacion
permanente a los sentidos para crear nuevas necesidades®®. El
individuo de las sociedades esta en permanente contacto con los
demas, pero ese contacto se nutre de la desconfianza, la cual puede
derivar bien en hostilidad, bien en indiferencia. El individuo de las
sociedades tiene una autonomia siempre creciente, buscando cada
vez mas el beneficio del propio interés, el cual esta amparado en el
marco de la legalidad, que de forma impersonal rige formalmente las
decisiones de los miembros de una sociedad.

A las sociedades se opone la comunidad. La comunidad es
presentada como una vida social organica, ordenada segun lazos
sociales donde el individuo autbnomo no es relevante pero que
aporta seguridad y estabilidad®?!, desprendiéndose su sentido de
las actitudes y el contexto de la comunidad. El acontecer de la
comunidad es analogo a empunfiar el propio ser por parte del existente
individual: la comunidad propia es una posibilidad, pero para que
se realice es necesario una modificacién existencial que permita
su alumbramiento, la cual se liga a la comprension del sentido del
ser®?2, En la sociedad impropia, la existencia no es verdaderamente

619 |b. p. 158.

520 |p, p. 159.

521 cfr. ToNNIES, F. Gemeinschaft und Gesellschaft. Berlin, De Gruyter, 1998.
622 | yTHGOE, E.; Rossl, L. A. op. cit. p. 111.

254



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

libre, sino que solo puede alcanzar su libertad en una existencia

propia, tomando en el colectivo la forma de la comunidad, que es la

que posibilitaria la comprensién de su ser auténtico, abriendo asi la

posibilidad de una propiedad colectiva, diferente de la convivencia
cotidiana.

La comunidad no es un término que aparezca politicamente en
el vocabulario de Heidegger. Sin embargo es destacable la carta
que envia a Karl Jaspers el 14 de Julio de 1923523, donde habla de
comunidad de lucha para tranformar fundamentalmente la filosofia.
Si el fin perseguido por la analitica existencial expuesta en Sein und
Zeit responde a una verdad individual, tiene como resultado una
singularidad extrema. Sin embargo, hacia el final de dicha obra,
Heidegger se atreve a incursionar en el sentido de la comunidad, en
tanto que apropiacion del ser-con, como algo diferente de la sociedad
impropia. La comunidad es acontecer del pueblo, el cual es la
posibilidad mas originaria en que la existencia puede resolverse. La
comunidad se presenta como la realizacion del destino del pueblo®*,
adquiriendo asi el sentido de lo politico la ontologia expuesta en
Sein und Zeit. Esa comunidad es el destino de la sociedad, puesto
que si la existencia se atreve a empunar su propio ser, tendra lugar
la comunidad propia®?®.

Ahora bien, hay que destacar que esta propiedad se alcanza
desde la constitucion de la historicidad, que supera con creces el
modo de entender la historia vulgar, que es propio de la convivencia
cotidiana. El destino comun que surge de la vida en comunidad se
contrapone a ser uno con el otro en el modo cotidiano. No es una
mera suma de los destinos individuales, sino que la verdadera unién

623 Heipeceer, M./Jaspers, K. Briefwechsel 1920-1963. Frankfurt am Main,
Klostermann, 1990.

624 SuZ. s. 384, p. 398.
625 | yTHGOE, E.; Rossl, L. A. op. cit. p. 168.

255



FERNANDO GILABERT BELLO

nace del comun entregarse a la misma causa. Heidegger afirma,
ademas, que ese destino se libera en el compartir y en la lucha®?,
Desde esa Optica podria formularse una teoria politica que tenga
como nucleo la idea de comunidad popular.

4.4.2.5.1. Una propuesta politica a partir del Volk: Populismo
volkisch

Ahora hemos de volver a reiterar la idea general que se sostiene
al respecto de la participacion politica de Heidegger en el nazismo:
que Heidegger evidentemente se adheri6 al NSDAP, pero sin
estar claro si se entusiasmo con el espiritu revolucionario de los
afos treinta en Alemania o habia en su filosofia unas directrices
politicas pro-nacionalsocialistas. Nuestra intencion no es averiguar
la verdad al respecto. Sin embargo, si nos sale al paso la cuestion
de lo que le llevé a adherirse a este movimiento, entre otras cosas
porque hay influencias en su modo de entender la politica de las
corrientes volkisch de la época®’, que abogaban por una revolucién
conservadora contraria a la Republica de Weimar y que finalmente
no se llevo a cabo, pero que sirvié de caldo de cultivo para el postrero
auge del nazismo®28. Con estos tedricos volkisch, como Carl Schmitt
o Ernst Junger, ya hemos senalado que Heidegger tuvo acuerdos y
desacuerdos®?.

A qué se debe esta influencia puede rastrearse en el mismo
planteamiento que de la filosofia tiene Heidegger: a pesar de

626 SuZ. s. 384-385, p. 398.
527 BourbiEu, P. op. cit. p. 19y ss.

628 Como uno de los bastiones de los movimientos volkisch podemos destacar a
la Sociedad Thule, dirigida por Alfred Rosemberg, quien fue uno de los grandes
tedricos del nazismo.

629 SAFRANSKI, R. op. cit. s. 209, p. 213; s. 267, p. 269.

256



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
la abstraccion de su pensar cuando alude al ser y a lo ente en
su totalidad, la pregunta por lo factico de la vida cotidiana es su
punto de partida filosofico®, y eso factico implica asumir de lleno
el espiritu de la época. Heidegger es un pensador de su tiempo y
su época Yy los hechos vividos en Alemania en la primera mitad del
siglo XX condicionan su pensamiento. La Alemania de entreguerras
es una época marcada por la demanda de la reflexiéon acerca de la
situacion de crisis de aquellos anos, tras el trauma de la | Guerra
Mundial. La guerra y la posterior crisis marcaron, como ya sabemos,
a toda una generacion de intelectuales alemanes, la generacion de
Heidegger, lo cual se reflejo en los discursos sobre la era de masas
y la técnica, la fascinacion por la guerra y la muerte y la rebelién
contra el poder y la burguesia®'. Esta generacién se desarrolld
en un proletariado universitario al margen de la Universidad, que
tomo en algunos casos posiciones conservadoras, nacionalistas y
xenoéfobas®®?, pero en otros casos derivd en una izquierda radical®?,
si bien con menos relevancia en la historia, pero tanto uno como
otro bando presentaban la crisis como un simbolo de decadencia
de la civilizacién occidental®®. Frente a esa decadencia se persigue
un nuevo modelo que soélo tomara forma tras la || Guerra Mundial
en la figura del emboscado de Junger, quien busca en el bosque

6% XoLocotzl, A. Fenomenologia de la vida factica. México D. F, Plaza y Valdés,
2004. p. 14.

631 BourbIEU, P. op. cit. p. 19.
832 Por ejemplo, el caso mas resefiable de tedrico derechista es el de Carl Schmit,
pero también otros como el periodista Hans Zehrer o Max Hidelbert Boehm.

633 Los ejemplos tempranos son los de Rosa Luxemburgo y Karl Liebknecht. Mas
adelante el Instituto de Investigacion Social (la Escuela de Frankfurt), el fildosofo
marxista hungaro pero entonces instalado en Alemania Gyorgy Lukacs o el poeta
Erich Mihsam siguieron la estela de la izquierda hasta que tuvieron que emigrar
por la llegada al poder de los nazis (o, como en el caso de Miihsam, murieron en
un campo de concentracion).

634 cfr. SPENGLER, O. op. cit.

257



FERNANDO GILABERT BELLO

una concepcion auténticamente alemana de la libertad mas alla de
la burguesia ilustrada®®. Esos tedricos volkisch poseian una matriz
ideoldgica comun que engendra una visién del mundo basada en
oposiciones®.

Que Heidegger pertenece a esta cosmovision esta claro, pero sin
embargo se tiende a pensar su trabajo como a-histérico®’, lo que le
da cierto caracter de apoliticidad, al estilo de las grandes obras del
pensamiento universal, como la Critica de la razon pura de Kant o el
Discurso del método de Descartes. Sin embargo, podemos encontar
trazos volkisch en Heidegger, por ejemplo en el analisis que hemos
visto que hace del das Man, la masa impropia de un mundo dominado
por la burguesia. Porque en el fondo, todo pensador lleva consigo
cierto compromiso politico que de algun modo ha de verse reflejado
en sus textos, aunque su campo de trabajo sea muy distinto del
mismo®%,

Hemos visto la posibilidad de que Heidegger estuviera vinculado
a una suerte de ideologia volkisch, esto es, una suerte de populismo
conservador. Ahora bien, podemos desarrollar también un populismo
de izquierda que tuviese como sentido ultimo la comunidad en su
modo de ser propio a partir de lo expuesto. Ahi podria darse una
suerte de politica heideggeriana.

El populismo como corriente politica implica atraerse a las clases
medias y mas desfavorecidas frente a un elitismo dominante. Para
aludiral populismo, hemosde senalardostipos de politicaenfrentadas.
De un lado, tendriamos una politica elitista, en la que una minoria
rige a la multitud y en la que la integracion en la misma, esto es, ser

635 v, JUNGER, E. “Der Waldgang”. SW7 Essays 1. Betrachtungen zur Zeit. Stuttgart,
Klett-Cotta, 1980.

636 Bourbieu, P. op. cit. p. 32.
837 cfr. STEINER, G. op. cit. p. 13.
538 Bourbieu, P. op. cit. p. 14.

258



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
uno de los actores activos del escenario de la politica, implica trepar
y saber desenvolverse en un sistema piramidal y estamentario. Esta
politica vertical tiene como modelo el Antiguo Régimen, a pesar de su
predominio en las sociedades tardomodernas, como la democracia
estadounidense y el parlamentarismo inglés, o las mal llamadas
republicas populares de la Unién Soviética y China. La verticalidad
estriba en que el miembro de la sociedad que tenga cierto interés
en la politica, si quiere hacer algo en la misma, se ve impelido a ir
“subiendo escalones”, dentro del partido, para asi poder materializar
sus demandas, las cuales, en ese ascenso, se van tornando mas
acordes a una ideologia promovida desde la élite del partido, porque
solo se sube de nivel siendo acorde a los requerimientos que en ese
nivel hay.

Del otro lado, frente a esta politica elitista-vertical tendriamos
el populismo, que reclama la horizontalidad. La base de la politica
para el populismo son las demandas del pueblo. A partir de estas
demandas, el proyecto politico populista se erige como defensor
de los intereses generales de la poblacion. Las demandas politicas
son las que configuran la identidad de un determinado pueblo®®,
A diferencia de los sistemas elitistas, tras el pueblo no hay una
expresion de ideologia para el populismo®?, sino que se articula
unica y exclusivamente mediante demandas. Pero aunque estas
demandas son multiples y variadas, existe una demanda ulterior que
es la que engloba al resto: la demanda democratica. Ahora bien, esta
democracia no tiene nada que ver con la democracia impersonalista
que surge como vastago politico del das Man impropio. La
democracia populista presupone un caracter igualitarista al no haber
una preeminencia de una demanda politica sobre otra, del mismo
modo que no hay una preeminencia al respecto del ser de ningun
ente sobre otro ente. El populismo configura su ideologia a partir de

839 | acLAu, E. La razén populista. cit. p. 9.
640 |p. p. 97.

259



FERNANDO GILABERT BELLO

las demandas y/o acciones, mientras que la politica elitista configura
sus demandas y/o acciones en funcion de la ideologia. Esto es lo
que diferencia fundamentalmente a una y otra forma politica.

Actualmente, el populismo es uno de los temas centrales del
debate filosoéfico-politico, sobre todo a raiz de la irrupcion en el main
stream de la politica de nuevas formaciones que reclaman su sitio
tanto a la izquierda como la derecha de las formaciones clasicas
de los sistemas democraticos globales®'. De esta forma de hacer
politica se ha dicho mucho de manera muy dispar, pero hay una
serie de mecanismos de accién que son comunes en toda esta
diatriba, como el predominio del planteamiento emocional sobre el
racional, la adhesion incondicional al lider o una fuerte movilizacion
social entre otros. Si nos guiamos por estas estrategias, podemos
ver que han habido en la historia reciente infinitud de movimientos
populistas con una idea politica prefijada por los paladines de cada
uno de ellos: del “Milagro de Aznar’®*? al movimiento cocalero-
aymara de Evo Morales®#3, de Podemos a la irrupciéon de Trump en
la presidencia estadounidense®“.

Si es nuestra pretension elucidar la posibilidad de un populismo
heideggeriano, es necesario tener en cuenta el das Man, pero

641 Ernesto Laclau es el tedrico de mas renombre que formula unas tesis sobre
el populismo pero podemos encontrar mucha bibliografia reciente en castellano.
Asi podemos citar los trabajos de Fernandez Liria (En defensa del populismo.
Madrid, Catarata, 2016), Villacahas (Populismo. Madrid, La huerta grande, 2016)
o Verstrynge (Populismo. El veto de los pueblos. Barcelona, El viejo topo, 2017).

642 Kamm, T. & VitztHum, C. “Spain is booming as it moves to meet EU monetary
pact”. The Wall Street Journal. 20/05/1997. (https://www.wsj.com/articles/
SB864076332524104500)

643 FanJuL, G. “Bolivia: populismo del bueno”. El Pais Digital. 23/11/2011. (https://
elpais.com/elpais/2011/03/23/3500_millones/1300858200 130085.html).

644 PERez CoLOME, J. y LLANERAS, K. “De Trump a Podemos: ; Qué es exactamente
el populismo?”. El Pais Digital. 14/11/2016. (https://politica.elpais.com/
politica/2016/11/14/actualidad/1479150607_282338.html).

260



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
teniendo claro que la masa a que se refiere con ese término no es lo
popular, aunque pueda identificarse el populismo con la masa. Hay
una diferencia fundamental entre das Man, como masa impropia, y
Volk, que seria una comunidad propia, que nos remite a un compartir
la co-existencia en espacio comun donde los otros configuran una
identidad propia, mientras que en la co-existencia impropia, no hay
lugar para un compartir puesto que la alteridad pasa inadvertida
en la cotidianeidad media®®. El contrarresto a la sociedad impropia
es la comunidad popular. Del mismo modo que el llamado de Sein
und Zeit para superar el estado caido del existente individual, un
colectivo que lleva una existencia impropia puede asumir aquello
que es y constituirse en una comunidad propia. No es una tarea
facil, puesto que el no tener que preguntarse por la cotidianeidad
alivia a la existencia de no tener que interrogarse de continuo,
permitiendo hacer las cosas con mayor facilidad y comodidad. Pero
al preguntarse por el caracter propio del pueblo, a éste se le da un
lugar en la historia.

Si bien las ideas que Heidegger tiene acerca del pueblo y la
comunidad son ambiguas, pudiendo originar una interpretacion
populista conservadora, en la linea volkisch, podemos sefalar
también similitudes con los nuevos populismos que parten de
cuestionar lo que se entiende por democracia, sobre todo lo que
hemos senalado como tardoparlamentarismo, que no lleva a una
democratizacion real donde la titularidad del poder recaiga en la
ciudadania y la legitimacion del gobierno sea acorde a un proceso
electoral establecido contractualmente, sino que fomenta la irrupcion
de la masa impropia, con lo que una democracia real fracasaria al
ser un ente impersonal (el “se vota”) el que tomas las riendas del
sistema. La verticalidad del sistema tardoparlamentario no contempla
las demandas populares porque el ciudadano, como el das Man,

64 SuZ. s. 126, p. 146.

261



FERNANDO GILABERT BELLO

no es nadie y es todos a la vez, convirtiéndose este sistema en la
consumacion del nihilismo politico al no representar a nadie.

La tarea de un populismo heideggeriano debe ser la construccion
de la comunidad popular en su modo de ser propio. Sélo mediante la
re-apropiacion del Volk puede llegar a establecerse una democracia
real en base a la no preeminencia de uno sobre otro, o que seria
la horizontalidad reclamada, exponiéndose que la democracia no
es lo mismo que unos intereses partidistas y verticales. Pero este
planteamiento de una politica a partir de un concepto deducible
de Heidegger, el de comunidad propia, aunque puede resultar
interesante, encierra una aporia que lo imposibilita.

4.4.3. La trampa de Sein und Zeit

Sein und Zeites solo la primera parte de un compendio que iba atener
una continuacién, bajo el titulo de Zeit und Sein, donde se expondria
una segunda tarea fenomenoldgica (tras la analitica existencial), que
consistiria en desbrozar tres momentos claves de la historia de la
filosofia®®. Pero dicha segunda mitad nunca fue redactada, sino que
en su lugar se produjo el giro (Kehre) hacia otra forma de entender
el pensamiento: como una historia de la metafisica occidental como
la historia de la caida en el olvido del ser y su consecuente nihilismo.

Mucho se ha escrito y trabajado acerca de la legitimidad de
este viraje®’ y de la segunda parte no escrita de Sein und Zeit®*®.
Pero lo cierto es que redactar esa segunda parte siguiendo la
pauta marcada de su obra principal era una labor imposible para el

546 |b. s. 39-40, p. 59-60.
847 POGGELER, O. op. cit. ss. 162y ss. p. 192 y ss.

648 cfr. HERRMANN, F.-W. von. Heideggers “Grundprobleme der Phdnomenologie”.
Zur “Zweiten Hélfte” von “Sein und Zeit”. cit.

262



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
pensador de MeRkirch porque el final de la primera mitad conduce a
una serie de aporias irresolubles respecto de la analitica existencial.
La principal de todas es que en esa segunda parte se iba a poner
de manifiesto la temporariedad del ser, que era mas originaria aun
que la temporariedad de la existencia®®, pero esto no seria posible
puesto que en Sein und Zeit se muestra que lo Unico que puede
temporeizarse es el existente que se cuestiona por el sentido del ser
y no al ser mismo®%®°,

Pero Sein und Zeit encierra una serie de aporias menores que
conducen a esa aporia principal, mostrando que no habia posibilidad
de un fundamento ultimo mas alla de la existencia individual, que
se caracterizaba por esa temporalidad. Ejemplo de ello seria que
el existente es caracterizado por dos aspectos incompatibles entre
si que se intentan armonizar en la aperturidad: la facticidad, en
tanto que ser afectado por el entorno y asociada a la disposicién
afectiva, y la existencia, ligada al caracter proyectivo del existente y
vinculada al comprender®’. La aporia que para nosotros tendra mas
importancia reside en el sentido que la propiedad tiene respecto de la
existencia con los demas, el modo de ser propio del ser-con. Hemos
desplegado el modo de ser propio de la colectividad mediante el
término del Volk, lo cual nos llevaria a la posibilidad del desarrollo
de una politica de corte heideggeriano. Pero esa aporia nos muestra
que establecer una politica como tal a partir de Heidegger no es
posible, por lo que solo seria posible establecer una ontologia
de lo politico en cuanto tal, de hacer una mera fenomenologia
del ser-con, de nuestra situacion en el mundo con respecto a los
otros y no como un colectivo que, en el fondo, pueda poseer un
caracter destinal en comun. Por tanto, es necesario desplegar esa

649 cfr. SuZ. s. 18-19, p. 39-40.

850 Escubero PEREz, A. “Ser y tiempo: Una obra interrumpida”. Eikasia. Revista de
Filosofia. n° 41. 2011. p. 135.

81 | yTHGOE, E.; Rossl, L. A. op. cit. p. 22.

263



FERNANDO GILABERT BELLO

aporia, para asi poder hacer desde la ontologia de lo politico no
una politica de “maximos”, no una politica que pretenda elucidar el
modo adecuado de organizacion en el mundo globalizado de la Ge-
Stell y el neoliberalismo, sino una politica de “minimos” que tenga
un remanente practico para que el conflicto, lo que subyace en lo
politico, pueda ser solventado.

Lo politico tiene como base la alteridad, el hecho de que hay
otros. Esos otros también son afectados, como hemos visto, por los
modos de ser propio e impropio. Si los otros nos los encontramos
en la cotidianeidad, el vinculo con ellos esta tefido de impropiedad,
siendo el ser-con propio algo dificil de plantear, puesto que a la
propiedad solo se llega mediante las instancias singularizadoras de
la muerte y la angustia, permitiéndonos romper con los demas con
los que inmediata y regularmente nos identificamos en el das Man.
En el camino de pensamiento de Martin Heidegger, la posibilidad
de un ser-con propio esta abierta en Sein und Zeit, como sabemos,
a partir del caracter proyectivo del comprender, que permitiria a
la existencia elaborar un modo de ser propio colectivo a partir del
concepto de generacion o Volk, esto es, en base a un estudio de la
historicidad de la existencia, lo cual propiciaria la aparicion de una
comunidad propia, desde la cual hacer algo asi como una politica
auténtica, que nosotros hemos querido reflejar en la posibilidad de
un populismo.

Sin embargo, en Sein und Zeit ya se elucida que ese modo
de ser propio de los otros no es posible, sino que los otros estan
condenados a la impropiedad: El temple animico que posibilita el
paso de la existencia impropia a la propia es la angustia, que es la
que permite la comprension de los éxtasis temporales. La angustia
posibilita el distanciamiento respecto del ente intramundano para
poder tematizar el mundo, que es lo que da sentido al ente. En
la cotidianeidad, esto es, alli donde no nos distanciamos de lo
intramundano, somos con los otros, incluso, cuando estamos solos,

264



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
ya que la soledad es un modo deficiente del ser-con. Este vinculo
con los otros se quiebra con la angustia, donde la desazén acaba
por singularizar la existencia, abriendo el camino hacia su analisis,
tal y como es expuesto en la segunda seccion de Sein und Zeit.
Este analisis de la propiedad de la existencia posibilita mostrar la
temporalidad como sentido de ser del existente desde la singularidad
ontolégica que da la muerte. Esto es, so6lo desde la individualidad se
da la propiedad.

Pero Heidegger, a pesar de haber expuesto esto en Sein und
Zeit, todavia parecia creer en la posibilidad de un ser-con propio. Sin
embargo, dos afnos despueés de la publicacion del considerado su
trabajo magno, zanja las dudas al dotar al individuo moderno de un
temple animico fundamental que no era contemplado en 1927. En el
curso de invierno de 1929-1930, Die Grundbegriffe der Metaphysik.
Welt-Endlichkeit-Einsamkeit, alberga la pregunta ;Quienes somos,
pues, “nosotros”?®%2. Obviamente la pregunta esta contextualizada
y no se dirige a la humanidad en general, sino a la Alemania de
finales de los afos veinte del siglo pasado, 0 mas aun, al colectivo
universitario, que es a quien se dirigira en el discurso rectoral de
1933. Pero preguntarse por la posibilidad de un colectivo da lugar
a plantearnos dicho texto a partir de lo que hemos elaborado al
respecto de una ontologia de /o politico.

Heidegger expone como temple fundamental el tedio, redefiniendo
el temple animico en relacion con los existenciarios y como nexo
de union entre ser y existencia®3. Si la angustia era un temple
animico que se asociaba con la propiedad y la singularizacion, el
tedio tiene el caracter de lo impropio, por tanto el ser-con no tiene
ninguna posibilidad de ser propio. Frente al aislamiento al que
lleva la angustia, el tedio esta asociado ya de por si al das Man. Si

852 GA 29/30. s. 103, p. 100.
853 | yTHGOE, E.; Rossl, L. A. op. cit. p. 22.

265



FERNANDO GILABERT BELLO

en Sein und Zeit habia una diferencia notable entre aquellos que
son considerados resueltos en el modo de ser propio por haber
precursado su propia muerte y quiénes no®*, en Die Grundbegriffe
der Metaphysik, no se llega a ninguna parte, puesto que el tedio
profundo aplana y nivela, siendo sélo la filosofia aquella que permite
que la existencia caida pueda ser liberada de ese tedio, pero sin
aportar una teoria salvifica, sino tomando el papel singularizador
de la angustia, haciendo que los otros, inmersos como uno mismo
en el tedio, asuman este aburrimiento para forzarlos a no escapar
mediante los pasatiempos y la curiosidad®®.

La politica de “minimos” que proponemos debe de partir de la
singularidad y debe ser entonces vocadora de una liberacion para
con los otros. A esa politica de minimos nosotros la llamaremos
anarcoexistencialismo. Ese anarcoexistencialismo es nuestra
propuesta de una politica que pueda resultar de una ontologia de /o
politico.

854 Y que persigue que los demas asuman las riendas de su mismidad, cémo el
fildsofo de Platon que habia salido de la caverna animaba a los otros a ir fuera y
contemplar por ellos mismos la luz.

5% GA 29/30. s. 258, p. 222.

266



5. Anarcoexistencialismo

La politica de minimos a la que llegamos a partir de la ontologia
de /o politico no es un mero constructo como puede ser cualquier
politica siguiendo lo que de ella, de /a politica, hemos dicho, a
saber, que es una teorizacidbn con un remanente practico para
el buen fin de las relaciones entre los ciudadanos de la moAic. El
anarcoexistencialismo debe superar esa teorizacion porque ha de
tener en cuenta que la misma responde a una interpretacion no
originaria de la existencia, esto es, no contempla la existencialidad
desde la variante de su modo de ser propio 0 impropio, sino que
solo responde a un caracter transcendental de las relaciones entre
ciudadanos, sin tener en cuenta la cotidianeidad en que éstos se
ven inmersos. Tenemos entonces que partir, segun lo dicho, de una
singularidad existencial que nos permita convivir con los otros..

5.1. Heidegger y la an-arquia

Los caminos de bosque de Heidegger respecto de lo politico
nos han llevado a suponer una tesis politica que denominamos
anarcoexistencialismo. Antes de proseguir en el modo en que esa
idea puede articularse y ser el referente de un modo de hacer politica
que contemple una ontologia de lo politico, hemos de describir en

267



FERNANDO GILABERT BELLO

que consiste la an-arquia que lleva intrinseca el pensamiento de
Heidegger.

Hemos sefalado con anterioridad que con este término aludimos
a la sintesis de un pensamiento politico que defiende la autogestiéon
mutualista y la oposicion a toda forma de jerarquia politica con la
fenomenologia existencial de Heidegger. Ahora bien, squé hay en
Heidegger de anarquista? qué tienen que ver sus planteamientos
filosoficos con las ideas de Proudhon, Bakunin, Kropotkin o
Malatesta®%®? Aparentemente nada. Es mas, podriamos considerar
a esa anarquia como una metafisica, como una politica mas entre
otras, en tanto que es un constructo que parte de una serie de
principios®’, lo cual no deja de ser una paradoja. Porque a lo que
vamos, y ahi Heidegger si tiene que algo que aportar, es a que no
remite a principio alguno. Es an-arquia, sin principio, sin apxn.

En el planteamiento heideggeriano no podemos decir que haya
un principio, y si lo hubiera, seria de an-arquia®®. Aqui la anarquia
no es un ideario politico, sino que atafie al fundamento del actuar,
al mostrar como ese fundamento es un espacio en blanco sin poder
legislador sobre la vida®®.

No hay un fundamento que esté dado de antemano al margen de
la existencia y al que podamos asirnos para las construcciones de
nuestro mundo; no hay un remitirse a lo anteriormente dado, una
causa ultima que sirva de piedra fundacional de la realidad; no hay un
principio, sino que mas bien hay que pedirle cuentas a la existencia.

8% cfr. ProubHoN, P.-J. Qu’est-ce que la propriété? ou Recherche sur le principe
du Droit et du Gouvernment. Paris, Garnier-Flammarion 1966; Bakunin, M.
Gosudarstvennost’ i anarjiia. Cambridge, Cambridge University Press, 2005;
KroproTkiN, P. La conquéte du pain. Paris, Sextant, 2006; MALATESTA, E. L’anarchia
e il nostro programma. Ragusa, La Fiaccola, 1974.

857 ScHURMANN, R. op. cit. p. 20.
558 |b. p. 19.
559 |b. p. 20.

268



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Sabemos de sobra cual es el interés fundamental que plantea el
pensamiento filoséfico de Heidegger: la elaboracion de la pregunta
por el sentido del ser. Pero esa elaboracion no tiene porqué ser la
dilucidacion de la misma, sino que mas bien busca marcar el camino
hacia la correcta interpretacion y puesta en marcha del pensar.

Al no haber un elemento ultimo al que remitirse, la existencia
s6lo puede rendir cuentas ante si misma. Esto la hace ser-libre,
estar en libertad para ser. Del mismo modo que la comprension
de la finitud propia implicaba un ser-libre, el no tener que remitir a
ningun fundamento ulterior dota, de algun modo, de libertad. Quien
comprende esto, el filésofo, es libre. Ser filésofo es ser libre®®, la
libertad es una de las caracteristicas de la identidad®'. Las dos
concepciones de la libertad que se manejan en el pensamiento
contemporaneo son la libertad positiva, una libertad para poder
hacer algo y vinculada al mundo antiguo, y la libertad negativa,
una libertad caracterizada por la ausencia de interferencias y que
se vincula al mundo moderno desde la tradicion anglosajona®®. El
primer modelo de libertad esta de algun modo sujeto a los principios,
pero el segundo concepto de libertad no responde a principio alguno,
es an-arquica, carece de apyr. Al no remitir a nada mas alla de si
misma, es un abismo de libertad, es originaria y, como tal, sefiala un
comienzo. Porque en el comienzo no hay ningun principio al que la
existencia pueda ligarse®®. Pero el comienzo que ha de sefialar un
an-arquismo de Heidegger indicaria algo asi como re-comenzar, un
re-inicio.

860 TrawNy, P. Irrnisfugue. Heideggers An-Archie. cit. p. 28.
861 ScHURMANN, R. op. cit. p. 131.

862y, BeRLIN, |. “Two concepts of Liberty”. En Four essays on Liberty. Oxford, Oxford
University Press, 1969.

863 Trawny, P. Irrnisfugue. Heideggers An-Archie. cit. p. 29.

269



FERNANDO GILABERT BELLO

El problema de la libertad an-arquica es que corresponde
primeramente al pensamiento. Del pensamiento brota el actuar libre,
pero ese actuar implica una serie de consecuencias en el mundo
de la Ge-Stell que no siempre son bien recibidas, de ahi que urja la
necesidad de un re-inicio. Quien se cierra al pensamiento no puede
actuar, sino que sigue el modelo de accion de los sustitutivos de la
libertad propios del das Man (el “se vota”, “se elige a un candidato”,
pero no un “decidimos por nosotros mismos”). Lo cédmodo en los
modelos modernos esta en que nadie tiene que pensar y eso es lo
experimentado como la mayor libertad®*. Nuestro pensary actuar en
la comunidad politica contemporanea estan expuestos a la libertad

an-arquica.

Para Heidegger, la libertad es un hacer que los entes sean, ex-
ponerlos en su desocultamiento, porque asi nos liberamos para
nuestra libertad, no es que poseamos la libertad, sino que ésta nos
posee a nosotros de modo originario®®. La desocultacién es que la
apertura, la libertad, retrocede a favor de algo antes oculto, habiendo
el juego reciproco entre ocultacion y apertura que constituye la
verdad del ser. Pero en el mundo de la Ge-Stell, todo esta presente
ante nosotros, por lo que todo puede estar a disposicion de la técnica
y la economia. Al experimentar la verdad como una exposicion, la
libertad de esta exposicion es an-arquica, lo que hace quebrar la
rutina del mundo de la Ge-Stell. Ahi radica la tragedia, puesto que
demuestra la desazon de que la libertad es un abismo donde no hay
nada, ningun principio ni ninguna fundamentacion a la que asirse.

De este modo tenemos que el anarcoexistencialismo a lo que
nos lleva es a una comprension de la tragedia humana, como no
tener un lugar al que asirse a la vez que apunta hacia un re-inicio.
En estas dos concepciones, la de dirigirnos a un nuevo comienzo

66 |, p. 33.
65 GA 9. s. 189, p. 161.

270



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
y la del caracter tragico de lo desacogedor, es donde asentaremos
nuestra propuesta.

5.2. Hacia un re-inicio

Parece una contradiccion hablar de la posibilidad de un re-inicio,
maxime cuando hemos sefalado que no hay un principio al que
poder remitirnos. Ello implica una aclaracion pertinente al modo de
entender en Heidegger las posibilidades de un re-inicio. Un principio,
tal y como se entiende a partir de lo que hemos sefalado como an-
arquia es el paradigma que domina una época, aquello que no se
cuestiona y da cierta cohesion a los modos de comportamiento que
en ella se dan, aquello que, en definitiva, esta a la base de sus
modelos explicativos para con la realidad. El principio de una época
es a la vez el fundamento que da razén y a la vez es la autoridad
que imparte justicia®®. Sin embargo ese principio no estaba ahi
desde el “principio”, sino que tuvo un comienzo marcado por la crisis
del paradigma anterior. El principio se ha ido consolidando con el
tiempo, dando lugar al paradigma®’. Pero al inicio, al comienzo,
el principio no estaba, y sin embargo, era el principio. Es por eso
que hemos de diferenciar entre principios. Podemos denominar
al principio en tanto que autoridad y paradigma con el nombre de
fundamento, y al principio como punto primero de una época con el
nombre de comienzo. Aqui vamos a apelar a este segundo principio.
Vamos a comenzar por el comienzo. Pero no el comienzo de nuestra
época,si no que tenemos que dirigir la mirada al comienzo de todos

666 ScHURMANN, R. op. cit. p. 43.

87 Kunn, T. S. The structure of Scientific Revolutions. Chicago, University of
Chicago Press, 1996. También puede verse como se consolida el paradigma de la
fisica moderna en el libro del mismo autor, The copernican revolution (Cambridge,
Harvard University Press, 1957).

271



FERNANDO GILABERT BELLO

los comienzos, que no es el comienzo de los tiempos, sino que ese
comienzo no es otro que la existencia.

La existencia no es histérica en el sentido de que evoluciona en
diversas épocas desde el comienzo, sino que es histdrica en simisma.
La ruptura que Heidegger quiere llevar a cabo con la metafisica no
es una nueva etapa en la historia. La historia de Occidente es la
historia del olvido del ser, es una historia que comienza en la antigua
Grecia, el principio de toda nuestra historia, y que llega a nuestros
dias. Desde la postura de Heidegger no tiene consideracién alguna
el dar un paso adelante en esa historia ni tampoco dar varios pasos
atras para rectificarla, sino que pretende ir al origen mismo, pretende
re-iniciar la historia.

Uno de los focos principales del pensamiento de Heidegger es el
intento de alcanzar un nuevo comienzo, de llegar a un re-nacimiento.
Estaidea no es nueva en la historia de la filosofia. Ya hemos visto que
los modernos consideraban que desde finales de la Edad Media se
imponia un renacimiento que pretendia recuperar la esencia de los
clasicos, frente a una presunta degeneracion de caracter teologico
que esa esencia habria sufrido con el paso del tiempo. Pero este
renacimiento se revel6 como un paso mas en la historia del olvido
del ser, donde el espiritu secularizador de la modernidad instituyé
al Estado en el lugar en que antes se encontraba la divinidad, es
decir, se convirtio en una etapa mas de una historia tan antigua
como la propia razén. Durante toda esta historia, con el inicio de un
nuevo segmento de ella, con el comienzo de cada nuevo periodo,
donde predomina un nuevo paradigma, un nuevo principio, surge
una especie de renacer que pretende ver como el pensamiento
siempre esta re-naciendo, a diferencia de una temporalizaciéon
progresiva como la que llevan a cabo las concepciones progresistas
de la ciencia y la historia, una flecha que no puede detenerse. El
pensar se muestra como ciclico, se caracteriza por la idea de eterno

272



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

retorno®®. De este modo, la filosofia es experta en inicios, porque no

€s un progresar, ya que no anade nada nuevo al saber acumulado

como hace la ciencia, sino que consiste en una hermenéutica de la
vida humana.

Para Heidegger, todo comenzar se ve como una posibilidad de
transformacién sostenida en la libertad. La filosofia moderna quiso
ser ciencia y se convirtio en metateoria del conocimiento, haciéndose
mas fuerte en el mundo de la Ge-Stelly el neoliberalismo, donde prima
el ideal de progreso en base a las mejoras de la produccion. Frente
a esto, Heidegger se rebela, pretendiendo volver a lo originario para
asi dar lugar a un nuevo inicio. Pero nos hallamos ya en algo que
ha comenzado; cuando nos planteamos con Heidegger comenzar
de nuevo en el mundo, ya no parece que hay marcha atras al estar
siempre inmersos en el mismo. Porque lo primero ni es el existente
que se halla en una situacion, ni la situacion en que se halla un
existente, sino que lo primero es el encontrarse del existente en esa
situacion, es ese estar-en, el cual es un encontrarse. Ese encontrarse
es anterior a la reflexidén y, por supuesto, anterior al establecimiento
de esa reflexion como un teorizar.

Puede parecer una paradoja la cuestion del comenzar. De ahi
que la resolucion de esta aporia sea una de las consideraciones
que proponemos en este trabajo. ; COmo es posible un comenzar, si
siempre estamos ya de antemano habiendo comenzado, si siempre
venimos de una tradicion que no puede ser borrada? Precisamente
porque la revolucion, despojada de todo significado que la relacione
con la politica, es volver a un punto una vez que se ha dado la vuelta
a todo. Una revolucion, hablando a partir de conceptos mecanicistas,
es un giro completo sobre su eje. Heidegger quiere llevar a cabo una
revolucion filoséfica pero no ser el promotor de una nueva etapa en

668 SAFRANSKY, R. Heidegger y el comenzar. cit. p. 11.

273



FERNANDO GILABERT BELLO

la historia de la filosofia, sino ser el fundador de una nueva era del
pensamiento.

No es baladi aclarar la distincion entre “época” y “era” al respecto
de la historia de la filosofia. Esta distincion atarfie a las etapas de la
historia de la filosofia, que desde los albores del racionalismo en la
Grecia clasica han tenido un desarrollo acorde a la modernidad, esto
es, han sido progresivas. A una época filosofica le sucede otra que,
si bien presenta una serie de paradigmas distintos, asi como una
tematica distinta en su contenido, se remiten a un mismo sustrato
ontoldgico, a una misma serie de fundamentos. Ese es el modelo
cientifico de la filosofia, porque el modus operandi de su progreso es
similar al del saber cientifico. Pero lo que Heidegger pretende es ir de
nuevo a los fundamentos ultimos. La labor del filésofo es ir siempre a
lo mismo, a replantearse los fundamentos una y otra vez y no hablar
de las cosas novedosas®®. En la tradiciéon se ha ido una y otra vez
a los fundamentos para empezar de nuevo, cada vez, a constituir la
filosofia. Pero esos fundamentos han permanecido ocultos desde
siempre. Heidegger quiere precisamente descifrar, sacar a la luz, los
fundamentos mismos, pregunta por la luz del ser™.

Al igual que sucede con el resto de filésofos de la tradicion
occidental, Heidegger vuelve una y otra vez sobre los fundamentos,
pero no con la intencidén de construir un edificio del saber sobre éstos,
entre otras cosas porque esos fundamentos estan encubiertos con
lo que la tradicion ha venido llamando la metafisica®”!, ese intento
de transformar la filosofia en una disciplina de corte cientifico. Es
por eso que la revolucion que Heidegger quiere llevar a cabo es
una revolucion de fundamentos, va al fundamento mismo para
asi re-iniciar, para comenzar de nuevo el pensamiento filosdfico.

569 PLATON. Gorgias. 490 e.
570 GA 9. s. 365, p. 299.
51 |b. s. 367, p. 301.

274



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
Esta revolucion parte de la necesidad de un cambio, como hemos
sefialado anteriormente, en el modo de pensar la ciencia: el saber es
sélo para el saber y no ha de rendir cuentas a nada ni nadie al estar
en lo mas alto. Heidegger entiende el saber no como algo cerrado
en disciplinas cientificas, sino que es algo abierto y, por tanto, es
un mero cuestionar. Ese cuestionar es el fundamento que esta a la
base, pero al ser mero cuestionar de continuo como tal no tiene un
espacio al que asirse, puesto que solo hay el interrogante. El pensar
abierto de Heidegger sdlo se sostiene por el mero pensar, nada hay
mas que el pensar®’2.

La cuestion primordial del camino filoséfico de Heidegger es la de
encaminarse hacia un re-inicio que parta del cuestionamiento de los
fundamentos. Ese cuestionar los fundamentos que también esta en
la base de su ontologia de /o politico, permite derivar una tesis hacia
una politica de minimos en base a la organizacién de comunidades
simples. Tomaremos a la méAic como el referente de una comunidad
politica de minimos.

5.2.1. Volver a la méAic

Entorno ala méAi¢ se ha creado algo asi como una mitologia moderna
acerca del referente democratico. Pensar en una moAi¢ nos lleva a
pensar en una ciudad-estado autonoma del resto de ciudades del
territorio. Entre esas moAcic destacaba la ciudad de Atenas, la cuna
de la democracia. Si bien no era la Unica ciudad-estado de la antigua
Hélade, si fue la de mayor importancia. Su sistema de organizacion
y gobierno, la democracia, se convierte en el paradigma de modelo
democratico, si bien con variaciones, ya que es imposible trasladar la

572 CoNcHE, M. op. cit. p. 31-32.

275



FERNANDO GILABERT BELLO

antigua forma de gobierno ateniense al mundo moderno®3. Porque el
sistema democratico ateniense, vinculado a una libertad de caracter
positivo, no tiene, sin embargo, la nocién de derechos individuales,
primando el colectivo sobre el individuo. Pero en el mundo moderno,
donde la primacia del sujeto se ha hecho fuerte, no puede tener
primacia la colectividad.

Heidegger aspiraba a un nuevo comenzar también en lo politico,
donde el filésofo fuese el asesor-educador de los gobernantes,
siguiendo ciertos modelos ya comentados. Sin embargo, era
consciente de las fallas del modelo ateniense y cémo la democracia
no era el modelo idéneo, y mucho menos su version moderna.
Aunque Heidegger no se pronuncié sobre ese retorno a la moAig,
es evidente que no se decantaria por el arquetipo de la Atenas
clasica, y sin embargo hay puntos de union entre ésta y lo que
podia ser su modelo de estado nacionalsocialista: un parlamento
excluyente y elitista que facilmente ejerciera su poder e influencia
sobre los territorios de su alrededor para su propio beneficio. Esto
era Atenas, el modelo “democratico” y el de mayor influencia en la
Grecia clasica. Este modelo ateniense romperia con la democracia
moderna que rechaza Heidegger, el tardoparlamentarismo. Sin
embargo, lo que puede motivar una nostalgia de la m6Aig, no es una
determinada forma de gobierno, sino el sentimiento de comunidad.
Las otras moAcic presentaban diversas formas de gobierno pero
tenian en comun el compromiso colectivo que en ella adquirian sus
habitantes, superponiendo los intereses de la ciudad antes que los
suyos propios, yendo a la guerra o participando en las instituciones
gubernamentales y de administracion. De ahi que la guerra civil y
el ostracismo fueran los principales males que podrian sufrir los
habitantes de la moAlg.

673 cfr. ConsTanT, B. De la liberté des Anciens comparée a celle des Modernes.
Paris, Livre de Poche, 2010.

276



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
El concepto de moAic que emplea Heidegger mas bien desarrolla
una diferencia entre lo politico y lo social. El ser-con soélo tiene sentido
como el origen de la comunidad®™, ese modo de ser-con propio que
esta en la base de /o politico. El concepto de mdAi¢ aparece por vez
primera en el curso de 1931-32 Von Wesen der Warheit, donde se
repiensa la moAic como ser-con y no como Estado®®. La mdAic es el
lugar donde se da la libertad en tanto que anticipacion del ser, frente
al das Man impropio y cotidiano, donde todo se mantiene nivelado,
aplanado®®. El ser humano es un animal politico, un animal de la
moAig, pero no en el sentido del {@wov moAiTikdv aristotélico®”’, como
seres comunitarios que tenemos la necesidad de los otros porque
no podemos sobrevivir solos 0 porque esos otros siempre estén ahi,
sino que, en nuestro existir, tenemos la posibilidad y necesidad de dar
forma y cumplimiento a nuestro propio ser y al ser de la comunidad,
esto es, porque tenemos una capacidad para la moAig, la cual,
siguiendo esto, no es anterior, sino que debemos darle forma, no es
la mOAIg una precondicién anterior para /a politica®”®. El ser humano
es politico, pertenece a la moAi¢, es éste su cometido, /a politica.

El darse originario de la politica es la moAig. La moAig es el lugar
donde se da la comunicacion entre los semejantes, es el lugar del
habla que posibilita el ser-en-el-mundo, como hemos sefialado al
definirlo como un existenciario. El habla es clave en la existencia
porque es lo que nos pone en interconexion con los demas, con
aquellos con quienes compartimos el mundo, y es lo que nos permite
comprender tanto a los otros como a nosotros mismos. El habla se
desarrolla mediante un idioma comun, un lenguaje compartido, la
tercera caracteristica fundamental que debia de tener un pueblo y

674 Rossl, L. A. La polis como instauracion de la politica. op. cit. p. 145.
675 GA 34. s. 38, p. 28.

676 Rossl, L. A. La polis como instauracion de la politica. op. cit. p. 160.
577 ARISTOTELES. Politica. 1253 a.

678 NGS. s. 71, p. 68.

277



FERNANDO GILABERT BELLO

que servia de nexo entre las otras dos, el espiritu y la tradicion.
Asi, la moAic es el lugar donde el ser se convierte en palabra®™,
enraizando el suelo con el lenguaje. Sin embargo, ya hemos visto
que tomar esta idea como la de una comunidad propia conduce a
las mismas aporias a que llevaba Sein und Zeit, y en caso de poder
salvarlas, caeriamos también en el problema de vivir en una moAIC
global.

5.2.2. De la méAic a la metropoli

Vivimos en la época de la metrépoli global, un escenario en el que
se dan la mano la razén y la economia pero sin tener en cuenta unos
fundamentos que sirvan para darle un sentido a la existencia mas
alla del mundo de la produccion. En la metropoli, el ser humano como
tal es material de produccion: se toma a la tierra como materia prima
y al hombre como material. Este proceso nace de la esencia oculta
de la técnica pero sélo se despliega en el escenario de la metrépoli
como el destino de la verdad de lo ente en su totalidad. Antes de
este mundo contemporaneo y global s6lo se habia manifestado en
el ambito de la cultura y la civilizacion®®. La cultura y la civilizacion
dan las posibilidades propias de lo humano, es una circunstancia
que no esta bajo el control del individuo, esto es, la existencia tiene
una serie de posibilidades a partir de una circunstancia dada que
no domina de suyo, sino sélo a partir de esas posibilidades. Esas
posibilidades son conforme al entorno, ese derredor de la existencia
misma que la condiciona y el cual constituye al mundo y los otros
entre los que uno vive.

7% Rossl, L. A. La polis como instauracion de la politica. op. cit. p. 166.
880 GA 5. s. 267, p. 217.

278



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Estamos arrojados de antemano a un mundo y a una cultura que
nos regula de antemano, la cultura metropolitana, nada que ver
con la moAig, sino que nos enfrentamos a un mundo donde uno no
puede hacer nada particular, donde no hay una autonomia propia
existencial porque siempre se esta de antemano en una inmanencia
que imposibilita una libertad de indole individual. Somos esclavos
de la circunstancia, estamos inmersos en el mundo de la Ge-Stell y
el neoliberalismo, donde todo (/a politica, el arte, la ciencia y el resto
de ambitos) caen bajo el dominio de la voluntad de desarrollo®®'. Es
entonces una tarea urgente devolver a la politica el rango que le
pertenece. Heidegger afrontaria esto en los afios treinta como una
vuelta al Estado, en tanto que modo de ser verdadero de un pueblo®?,
la comunidad propia que hemos visto que no es posible, porque el
modo de ser de los otros siempre esta disperso en el das Man, y es
por lo que, suponemos, se abandonan estos planteamientos. A este
respecto Heidegger sefiala que la ciencia moderna y el Estado son
los resultados de la esencia de la técnica y también su consecuencia,
del mismo modo que también lo son las formas de organizacion de
la opinién publica mundial y de las representaciones cotidianas del
ser humano®®,

Pero es que la metrépoli global ha fomentado una concepcion
de la libertad basada en un individualismo que no es compatible
con la convivencia social, de ahi las interferencias que se dan entre
el individuo y la comunidad. En el mundo moderno, la libertad se
convierte en la oportunidad de hacer lo que se desee desde la esfera
deloprivado, primando las instituciones que se convierten en garantes
del comercio, la nueva forma que tiene el individuo de conseguir su
objetivo (el hacer lo que se desee). El comercio inspira a los hombres

881 NGS. s. 72, p. 69.
682 |b
683 GA 5. s. 267, p. 217.

279



FERNANDO GILABERT BELLO

con un gran amor por la independencia individual®*. De este modo
la independencia individual es la primera de las necesidades de la
metrépoli global, no teniendo ningun sentido hablar de comunidad,
considerando que ésta aplasta los intereses del individuo, el cual
esta tan absorto en la busqueda de sus intereses individuales que
renuncia a su derecho a compartir el poder politico®®. Ello lleva a
la paradoja de hacer que el individuo ponga en peligro su libertad
individual, pues es el poder politico el que garantiza su salvaguarda
y proteccion.

La nueva libertad es la libertad del sujeto, pero no es una liberacién
del hombre moderno como tal, sino mas bien una de las falacias
heredadas del planteamiento cartesiano. El hombre tal como lo
entiende la llustracién, en tanto que ser racional, no se diferencia
mucho del hombre que se comprende como formando parte de una
unidad totalitaria. En ambos casos se da a si mismo poderes para
convertirse en senor del planeta. En esta posicion fundamental de
la subjetividad y dado que el hombre se determina como un “yo”,
es posible una suerte de egoismo subjetivo que arrastre a una
uniformidad organizada, que pasa a ser el modo mas seguro de
dominio de latécnica moderna. La libertad moderna de la subjetividad
se abstrae en la objetividad adecuada a ella y el hombre no puede
abandonar por si mismo ese destino de su esencia moderna®®¢. De
este modo, el enemigo es un sistema que nos obliga a competir
entre nosotros, abocandonos a un hiperindividualismo salvaje que
hace que el rival seamos incluso nosotros mismos.

La fenomenologia existencial podria desarticular la unidad del yo:
yo soy eventualmente algo otro que yo mismo. Una fenomenologia
del yo puede tratar a ese yo como un fundamento dado, pero en

684 cfr. ConsTanT, B. op. cit.
585 v, TocaueviLLE, A. De la démocratie en Amerique. Paris, Gallimard, 1992.
686 GA 5.s. 103, p. 89.

280



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
Heidegger ese yo nunca esta dado, por lo que no es un fundamento
sobre el que establecer una teoria de la sociedad civil, sino que
corresponde a un planteamiento éntico, y no ontolégico®’. El camino
opuesto a un universalismo del yo, que es lo que late debajo de la
metropoli global, es una singularizacion. Esta singularizacion implica
empunar el sersimismo desde la existencia propia, la cual, siendouna
verdad existencial, implica la singularizacién de una comunidad®,
gue ya no es la méAi¢ arcaica, ni tampoco la metrépoli de la Ge-Stell,
sino una de un nuevo tipo, pues implica una revolucion.

5.3. Pensar la pluralidad desde lo singular

Y con esto retomemos la idea de la singularidad. Hemos sefialado
que la aporia de Sein und Zeit era que no habia la posibilidad de un
fundamento ultimo mas alla de la existencia individual y finita, cuyo
modo de ser propio denotaba un caracter proyectivo vinculado a un
comprender. Ese modo de ser propio de la existencia respecto de los
demas quedaba en suspenso, puesto que el modo de alcanzarlo era
mediante la angustia frente a la muerte. La muerte es presentada
como la posibilidad mas extrema de cada cual, siendo expuesta
como lo en cada caso mio, esto es, como la posibilidad mas propia de
cada uno, lo que determina la existencia individual de cada existente,
puesto que la muerte de uno mismo no puede ser vivida por otro.
La muerte propia, sin embargo, no puede ser experienciada porque,
cuando sucede, uno ya no es mas, por lo que el modo de asumirla es
mediante su “precursacion”, lo cual implica una exposicién integral
de la existencia. Ese precursar dota de un saber de la muerte del que
no se quiere saber y para no pensar en ello nos entregamos al das
Man cotidiano. Asumirla implica asumir que la existencia no tiene

687 SCHURMANN, R. op. cit. p. 124.
588 | yTHGOE, E.; Rossl, L. A. op. cit. p. 113.

281



FERNANDO GILABERT BELLO

un sentido ultimo trascendente a la existencia misma, sino que ese
sentido debe ser construido desde la existencialidad misma, si bien
no es facil esa construccién porque indica que hay que sobrellevar
la angustia del saber de nuestra muerte.

Pero el precursar la muerte impone una determinacion a nuestra
vida, de modo tal como un hilo conductor que nos invite a la eleccion
entre las posibilidades que en ella acaecen. Siendo consciente
de que somos seres finitos, podemos decidir unas posibilidades y
rechazar otras. Las posibilidades son dadas independientemente
de que hallamos conquistado nuestro modo de ser propio o
permanezcamos en la impropiedad, porque las posibilidades se
imponen en la vida, planteemos éstas como nos las planteemos. La
eleccion de cada posibilidad afecta directamente al modo en que se
vive la vida, constituyendo el destino individual de cada uno®®.

Se trata entonces de como la analitica existencial comprende
el ser con los demas. El ser-con puede entenderse como una
liberacion del otro para sus posibilidades en cada caso propias. Tal
liberacion no es un verdadero lazo que lleve a una comunidad, sino
una acentuacion del poder-ser en cada caso propio, tanto desde la
mismidad, como desde el otro. La posibilidad mas auténtica es la de
la posibilidad total, que es sin relacion con otros e irrebasable, pues
la muerte es la instancia maxima e irrebasable de un existir libre®®.

La eleccion de posibilidades plantea la relacion que en la
tradicion se ha planteado el concepto de historia. Por lo general, se
ha planteado la historia como un objeto de la ciencia, de la ciencia
histérica en este caso®, a partir de una concepcion vulgar del tiempo
que presenta la existencia como dentro de la historia, como “en” la

589 1. p. 62.
5% | owitH, K. Heidegger. Denker in dlirftiger Zeit. op. cit. p. 249.
81 SuZ. s. 375, p. 389.

282



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
historia®®2. Pero la historia ha de plantearse invirtiendo la relacién
entre el destino y la historia. La historia ha de pensarse a partir del
destino, y no a la inversa. La primacia del presente en el modo de
entender la historia de la tradicion impide una relacion vital de oferta
y réplica de posibilidades, por lo que la historicidad termina siendo
objetivada. De este modo, la existencia caida comprende el pasado
por el presente. Desde |la impropiedad solo se presenta el cada vez,
y, como es cada vez, inmediatamente se olvida. Sin embargo, al
decidirse por alguna posibilidad desde la resolucion, la existencia
retrocede y se hace tradicion de ella. Desde esa tradicion es como
puede apoyarse el caracter constitutivo de un ser-con propio, que
toma el caracter de un co-acontecer®®. Este destino comun sin
embargo se funda en el destino individual, el cual es presentado
desde su caracter de tragedia.

5.3.1. Notas sobre humanismo y antihumanismo

En la lectura que hace Heidegger del destino individual como
tragedia tiene especial importancia la lectura de Hélderlin. Esta
sucede coincidiendo con el abandono del Rectorado y su proyecto
politico de reforma universitaria. Este giro hacia la tragedia en su
sentido poético viene dado por la intencion de elaborar un pensar
que permita dejar de lado todo rastro de humanismo y metafisica
en su filosofia, ya que éstos eran los elementos mas latentes de
la aporia a la que conducia Sein und Zeit. La Kehre supone un
giro en el camino que pretende solventar la aporia fundamental de
tratar de superar la metafisica desde una metafisica que seguia las
pautas que se trataban de superar. A partir del descubrimiento de
la aporia fundamental, Heidegger girara su pensamiento de modo

892 |p. s. 376, p. 390.
93 | yTHGOE, E.; Rossl, L. A. op. cit. p. 63.

283



FERNANDO GILABERT BELLO

que le permita dar un “salto” que le lleve a un terreno distinto de la
metafisica. No es que haya, como explicamos casi al principio, un
primer Heidegger hasta los afos treinta y a partir de ahi un segundo
Heidegger, sino que todo forma parte del mismo camino del pensar.
Este giro en el camino es importante para nuestro trabajo porque
expone el sentido que lo tragico tiene respecto de /o politico.
Empecemos denotando que lo tragico es el sentido que tiene lo
humano para Heidegger.

Decir que lo tragico es el sentido de lo humano implica de
algun modo introducir la cuestion del humanismo, de ahi que
sea necesario hacer un pequefo inciso a fin de evitar erréneas
interpretaciones. El investigador de la obra de Heidegger, el lector
voraz de su Gesamstausgabe, el que redacta sobre su obra o su
vida, o aquel que simplemente lo emplea para apoyar sus propias
aventuras en el pensar, en algun momento se topa con la cuestion
del humanismo y antihumanismo en su filosofia. Puede pensarse,
como alguno ha interpretado, que en Heidegger hay, sobre todo en
la analitica existencial propuesta en Sein und Zeit, una suerte de
antropologia filoséfica que, si bien desplaza al hombre del centro,
al identificar la existencia como existencia humana se cae, en el
fondo, en un humanismo®*. Pero también puede leerse desde la
critica al humanismo que el propio Heidegger hace en la Brief liber
den Humanismus, la carta abierta a Jean Beaufret en la que aborda
su parecer acerca de la relacion del ser con el hombre y que ha
sido tachada de ser exponente de un antihumanismo feroz®%. Entre
la analitica existencial de 1927 y esta Carta, de 1946, pasan casi
veinte anos ¢;Es posible que haya evolucionado el pensamiento
de Heidegger, pasando de un implacable antropocentrismo a un
antihumanismo radical? No. Si bien es cierto que en el camino

8% cfr. CHoza, J. Antropologia filosofica. Las representaciones del si mismo. Madrid,
Biblioteca Nueva, 2002.

5% v. Grassl, E. Heidegger e il problema dell'umanesimo. Napoles, Guida, 1985.

284



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

de pensamiento de Heidegger se ha producido un giro, no es

precisamente acerca del concepto que tiene de lo humano, sino
mas bien del modo en que trata dicho concepto.

La repulsa de Heidegger hacia el humanismo parte de que
éste esta ligado siempre a un modo de hacer metafisica y, si no,
es él mismo el fundamento metafisico®®. Esto es, siempre hay
un corresponder entre humanismo y metafisica, y de ahi que la
analitica existenciaria, a pesar de estar inscrita en el lenguaje de la
metafisica, no puede derivar en una antropologia y menos aun hacia
un humanismo. La aporia a la que lleva Sein und Zeit se debe a que
albergaba la esperanza de la destruccién de la metafisica desde la
propia metafisica, siendo el sentido de la Khere, precisamente y a
partir de ello, el de dar el “salto”, salirse de la propia metafisica y
buscar otra manera de filosofia que permita romper con la tradicion
de pensamiento metafisico. No es que los conceptos de hombre,
humano y humanidad hayan cambiado en el vocabulario de
Heidegger durante los veinte afios que separan la redaccion de Sein
und Zeit de la de la Briefe, sino que su camino ha evolucionado y
superado lo dicho en 1927, quedando la considerada su obra magna
como un hito del camino que se ha de recorrer. No puede entenderse
la filosofia de Heidegger como un humanismo, como entendieron
primeramente sus discipulos franceses, porque el humanismo esta
tefido de metafisica, lo que, por lo tanto, le hace no prestar atencién
a lo que el ser-humano mismo es, al hombre factico y existente,
sino que, mas bien, lo aparta de lo humano en cuanto tal, del mismo
modo que el racionalismo se aparta del mundo real al buscar una
teorizacion de indole perfecta fuera de la vida misma. La metafisica
de la tradicion no puede exponer correctamente el problema del
mundo, de la vida y de lo humano al recurrir siempre a un “afuera”
transcendente, en forma de un compendio de reglas y directrices que
buscan pautar esta problematica de modo tedrico y no factico. A este

6% BH. s. 321, p. 265.

285



FERNANDO GILABERT BELLO

respecto hemos de indicar que lo que Heidegger persigue es que el
ser sea el fundamento de lo humano, pero de modo mas auténtico
que un humanismo, sin caer en los errores de la metafisica.

Es por ello que hablar de lo humano en el pensamiento de
Heidegger implica tener en cuenta la lejania que hay respecto de las
categorias propias de la metafisica. Lo caracteristico de lo humano
tiene como cepa principal lo que del hombre piensan los griegos,
pero no tanto los fildsofos que merodeaban por las ciudades-estado
de la antigua Hélade, sino mas bien lo que dicen los poetas del teatro
tragico. De ahi la importancia que lo tragico tiene para el sentido de
la existencia. Hay algo del orden del héroe tragico en el modo de ser
propio de la existencia: uno sabe que, tarde o temprano, va a morir,
lo cual le produce angustia, pero a pesar de ello toma las riendas,
porque la anticipacion de la muerte no equivale a una aceptacion
paciente y resignada de ésta, sino que permite comprender en el
instante las posibilidades mas propias de la situacion, lo cual significa
que la propiedad solo se alcanza mediante la finitud y el riesgo®®’. La
mera cobardia, el miedo, consiste en no querer ver ese morir, y €so
es lo que conduce a la impropiedad.

Porque el héroe tragico no es el {wov Adyov éxov, el animal que
dotado de Adyoc¢, que rudimentariamente traducimos como lenguaje
0 razon, era el modelo de lo humano en la tradicién metafisica de
Occidente, contemplando sélo sus luces y dotandolo de la capacidad
de hacer cualquier cosa tarde o temprano. El héroe tragico esta, por
el contrario, lleno de sombras. Si el sentido del ser humano es tragico
hay que reivindicar esas oscuridades frente a las luces de la razon.
De ahi que el lenguaje oscuro de la poética permita comprender con
mas claridad lo que el ser humano “es” que a la luz de las reglas de
la l6gica.

897 | yTHGOE, E.; Rossl, L. A. op. cit. p. 187.

286



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

5.3.2. Un giro poético para retomar /o politico

La tragedia griega reviste especial interés para el concepto del
sentido del ser. Al volvernos con Heidegger a la Antigua Grecia y
no a una poética mas reciente, estamos dirigiendo la mirada a los
inicios griegos, alli donde se constituyé el dogma acerca del ser
que legitima la omision de la pregunta por el sentido del ser®®, La
necesidad de volver al comienzo implica retomar el dialogo con los
antiguos griegos, a pesar de no poder tener del todo claro como es
nuestra relacion con los textos que nos han llegado. Es mas, el propio
Heidegger llego a la Antigona de Sofocles, texto que sera clave para
nuestra interpretacion, a partir de la traduccién que al aleman hizo
Holderlin®®®, uno de los poetas en los que el pensador de Friburgo se
inspira para enunciar que la poética esta mas cerca del pensamiento
que el lenguaje de la ciencia. Pero que se elija un tragico griego
nos acerca mas al origen del término moicoi¢, que ha derivado en
lo que hoy conocemos por “poética” y que nos permitira clarificar
los vinculos que dicho término alberga con lo humano, lo que es
determinante para establecer el sentido tragico de la existencia.

Para los antiguos griegos, la mmoicoi¢ es un hacer, pero entendido
de modo técnico y artesanal, esto es, tiene que ver con la creacion,
con el dar lugar a algo. Ese algo es la obra. Ese hacer, esa accion
técnica es la misma en el artesano y en el artista, lo que quiere decir
que vale tanto para construir utiles para el dia a dia como para las
bellas artes. En Grecia aludia a la actividad creadora porque daba
existencia a algo que no la tenia. Esto es, creaba algo nuevo y lo
hacia aparecer en el mundo. La moicoi¢c es un hacer-aparecer en
el mundo. Pero en el habla cotidiano de hoy dia, al referirnos a la
poética, lo que consideramos es un genero literario, una obra de arte

% SuZ. s. 2, p. 23.
69 v, SopHocLE. Antigone. Tr. F. Holderlin. Frankfurt am Main, Insel, 1989.

287



FERNANDO GILABERT BELLO

que elaboran los poetas y en la que se muestran los sentimientos del
autor para con el mundo. La poesia ha pasado a ser lirica en nuestra
contemporaneidad, dejando atras el propio caracter del hacer. Es
una construccién, una creacion, pero ya no es de por si el caracter
propio de la creacion, el caracter que ha de poseer todo aquello que
ha sido creado, sea una obra de arte o un mero util.

Cuando hablamos hoy de poesia, a lo que aludimos es a un
geénero literario. Al hablar de poesia nos viene a la mente literatura,
lectura, pensamos en la palabra escrita, hecha para ser leida’. La
etimologia latina de la literatura tiene que ver con las letras, lettere,
y al aludir a éstas nos sale al paso el leer. Pero la poética, tal y como
la entendian los antiguos griegos, el caracter de mroicoig, esta hecha
para su interpretacion, para su re-presentacion’®’. Platon nos habla
de tres tipos de poética: la poesia imitativa (la tragedia, el teatro),
la no imitativa (la lirica, donde se cantaba a Dionisos) y la épica
(narraciones de las gestas de grandes héroes, con Homero como
paradigma del poeta épico)’®. El rasgo comun de todas ellas era
que su fuerza residia en que eran narradas a un publico, en que era
re-presentadas.

700 Es cierto que hay formas de literatura que siguen teniendo un estrecho vinculo
con formas no escritas, como son la propia poesia, a veces recitada, a veces
cantada y el teatro. Pero aludimos a la palabra escrita, a la literatura, porque es la
forma en que, por lo general, se transmite y conserva.

701 Al hilo de la nota anterior, creemos que es conveniente resaltar que en nuestro
mundo contemporaneo hay una gran variedad de formas artisticas en la que la
poesia es representada: desde recitales de poemas a obras de teatro, pasando por
la cancién, posiblemente el género donde la poesia se muestra mas claramente
en su faceta representativa. Sin embargo, esas formas de representacion son
consideradas aledafios de la poesia. La poesia tiene su fuerza en el mundo
contemporaneo, no por su representacion, sino por su conservacion en tanto que
palabra escrita. Esa escritura es el resultado del hacer poético.

702 PLATON. Republica. 392 c y ss.

288



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
Siguiendo a Heidegger, apuntamos a eso de la re-presentacion
porque con ello se aclarara como el caracter poético tiene que ver con
el sentido tragico de lo humano. Re-presentar, aquello que se hace
en la tragedia griega, tiene el sentido de volver a hacer presente y la
presencia tiene que ver con la temporalidad en tanto que siempre es
presente actual, siempre es ahora’®, no el antes que ya no es, ni el
después que aun no ha sido. La presencia tiene una especie de ser,
a diferencia del pasado y el futuro, que, aparentemente, no son. Pero
éstos, pasado y futuro, no son una nada, sino que también poseen
un ser, el cual es fruto de la limitacidén de la presencia como presente
actual. Es por ello que el ser del tiempo no es un mero concepto
del ser como presencia, porque a partir del tiempo, la presencia se
determina como ahora. Lo ahora no puede separarse del pasado
y del futuro. Re-presentar es volver a hacer presente, pero este
presente nada tiene que ver con el caracter estatico del ahora, sino
que tiene el sentido de un traer a la presencia. Cuando traemos algo
a la presencia, sélo ese hacer-presente mismo indica aquello que
hace presente, sin una ulterior suposicioén y conclusion’, que es el
modo en como actua la ciencia moderna.

La re-presentacion tiene el caracter de un estar-en-medio-de
lo re-presentado, pero no en sentido fisico, sino que estamos-en-
medio-de sblo en pensamiento. Ese pensamiento mediante el que
estamos-en-medio-de lo re-presentado no es la imaginacion, que es
un fendmeno distinto del pensamiento. Pensamiento sdélo hay en el
pensar’®. La particularidad del hacer-presente es que nos permite
estar-en-medio de lo re-presentado, en medio del ente que no somos
nosotros mismos, no presente “en persona’. El estar-en-medio-de
nuestro estar-aqui en medio de las cosas tiene el rasgo fundamental
del estar-abierto para lo presente en que se esta. El estar-cerrado,

703 7S.'s. 43, p. 62.
704 1b. s. 89, p. 110.
%% b, s. 91, p. 112.

289



FERNANDO GILABERT BELLO

en tanto privacién, sélo es donde impera el caracter de abierto, el
cual es para lo presente el rasgo fundamental del ser humano. La
interpretacion correcta del representar trata de aceptar simplemente
lo que se muestra en el fendmeno del representar y nada mas.

De este modo, el pensar no es ningun calcular, como es el pensar
de la ciencia, sino un agradecer en tanto que esta expuesto al aceptar
que el ente “es” y no nada. Ese “es” interpela al lenguaje no hablado
del ser al ser humano, ese lenguaje del silencio, cuya distincion y
peligrosidad se basa en estar abierto de muchas formas para el
ente como ente. Ese estar-abierto, esa apertura es precisamente
la existencia. Y de ahi la importancia que damos al vinculo entre la
poética, entendida como re-presentacion, y la existencia.

La obra de arte abre mundo, no pudiendo situarse en el mundo.
La obra de arte, el producto de la rmoicoig, es la apertura de la verdad,
no solo como un modo nuevo de ordenar la totalidad de lo ente, sino
que presenta ademas el otro aspecto de la verdad que la metafisica
olvida: el ocultamiento del que procede toda revelacién’. En la obra
poética esta realizada la verdad como revelacion y apertura, a la vez
que como oscuridad y ocultamiento. Ese abrir-mundo no es solo una
pertenencia al mundo, sino que abre e instituye la apertura misma,
produce un cambio de ser. Pero en la obra poética esta la esencia
de todas las artes, porque toda obra de arte es en esencia poema’”.
Heidegger llega a esa concepcion de la rmoieoig guiado por la palabra,
por el lenguaje: la obra no proviene del ente, sino de la nada del
antes, la obra es novedad radical, es creacidn y, como tal, institucion
mediante la palabra de algo novedoso. La moicoi¢ designa la poética
como arte especifico de la palabra. La novedad radical de la poética
solo o principalmente puede darse en la palabra, presentando asi
al lenguaje como el modo mismo de apertura al ser, en tanto que

% GA 5. s. 40, p. 36.
7 |p. 5. 59, p. 52.

290



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

pre-comprension del proyecto existencial que se da en el pensar.

Puesto que la apertura se da ante todo en el lenguaje, es aqui, en

el lenguaje, donde se verifica toda verdadera innovacion ontologica,
todo cambio del ser.

Ahora bien, respecto del lenguaje tenemos dos puntos que nos
aclaran el giro hacia lo politico. De un lado tenemos que enlazar con
lo dicho en la Briefe tiber den Humanismus acerca del lenguaje. La
idea fundamental es que el lenguaje es la casa del ser’®. Esto es, se
aclara el sentido de que el lenguaje es la custodia de la presencia,
es decir, del ser de las cosas como darse en la presencia. Del otro
nos remitimos a la analitica existencial, donde el lenguaje, el habla,
es un existenciario fundamental que nos permite compartir mundo
con los otros™®.

Se ha interpretado que el fracaso del Rectorado de Heidegger
derivé en un alejamiento del activismo politico’'?, pero creemos que
lleva a la cuestion de exponer la diferencia entre la onticidad de /a
politica y lo ontolégico de /o politico. En otro lugar se ha interpretado
como el sentido de /o politico en Heidegger gira en torno a lo
nacional y de ahi la eleccion de Holderlin, el poeta de la Heimat
de los alemanes’. Pero con esa Heimat, creemos que Heidegger
alude al terrufo, a la provincia, frente a las grandes metrépolis. No
es hablar ya de /a politica desde los Estados y nacionalismos, sino
que es hablar de /o politico, lo cual aludiria a un morar originario que
tiene que ver con el hogar. Nuestro planteamiento indica, mas bien,
que el giro hacia la poética, lleva a la exposicion del sentido de la
tragedia, precisamente como un camino no de vuelta a una patria,

708 BH. s. 313, p. 259.

79 B7Z. s. 113. p. 37.

70 SarFrANsKI, R. Ein Meister aus Deutschland. cit. s. 328 y. ss., p. 330 y ss.
™ BeisTEGUI, M. Op. cit. p. 144.

291



FERNANDO GILABERT BELLO

sino hacia lo inhéspito de la condicion humana, hacia su caracter de
desamparo, de lo des-acogedor.

5.3.3. La vuelta (poética) al hogar

Defendemos que entre el modo de ser propio de la existencia y la
posibilidad de un hogar hay una fractura, a pesar de que en el modo
de ser impropio en el que habitualmente nos encontramos en la
cotidianeidad media parece que hay una especie de cuerda que nos
ata a una suerte de hogar, o mejor dicho, un rastro de migas de pan,
como en el cuento de Hansel y Gretel, que nos permitira volver a
casa siempre que lo deseemos’'?. La metafora de las migas de pan
nos dice que hubo un momento, cuando fueron devoradas por los
pajaros, en que se dio una ruptura con lo establecido que nos impide
volver al hogar. De este modo, so6lo hay que volver atras y subsanar
el error, para asi no afrontar nuestro destino tragico en el desamparo.
Esto es algo ficticio, podemos decir, inauténtico. Responde a los
dictados de la habladuria que toma la voz cantante en el modo
de ser impropio del das Man. No creemos que haya habido jamas
un hogar al inicio al que debamos, queramos o podamos volver.
Nuestra condicion de arrojado empieza cada vez ahora y ya nos
encontramos desde siempre en la tierra de hierro’®, en el paraje
inhéspito y desacogedor, diriamos mas, en el abismo. No podemos
volver al hogar, no hay un retorno al calor de lo que era familiar. Lo
des-acogedor es el “estado natural” del ser humano: el hombre es
un ser desamparado, un ser sin hogar que nunca tuvo uno.

"2 Grimm, J./ GrRimm, W. Kinder und Hausmérchen. B1. Gotinga, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1986.

3 Deuteronomio. 28, 23.

292



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
Habiamos aludido con anterioridad a la Heimat, como un vocablo
que teniafuerzaen los discursos nacionalistas pero que en Heidegger
tenia el sentido de la meditacién sobre la esencia de lo que era una
comunidad, la frontera entre la pertenencia a una comunidad o el
mero lugar en que uno habia sido arrojado. Del vocabulario derivado
de la raiz compartida con Heimat hallamos los términos Heimlich y
su opuesto Unheimlich. Umheimlich es lo inquietante, lo pavoroso,
lo des-acogedor, en resumen, aquello que no es familiar, lo que
esta fuera del hogar, porque solemos entender este hogar como lo
familiar, como lo que no es extrafio y ajeno.

La Heimat, como lo familiar, es un término que viene de la lectura de
Holderlin. Lo familiar es la proximidad al ser, pensada por Heidegger
a partir del discurso sobre la Heimkunft de Hoélderlin*. Es bastante
probable que la idea de Heimat derive de lo que en griego clasico
se entiende por oiko¢. Una traduccion literal de oikoc lo definiria
como la chimenea, como el hueco en el techo por el cual se iban los
humos del fuego del hogar’'®. En torno a ese fuego se ordenaba la
casa. El oiko¢ es aquello donde permanece el hombre, es el ambito
de la cercania, ya que tiene connotaciones de lo familiar, privado
y doméstico (oikeiog), asi como de apropiacion, hacerse propio
(oikeiwv)™'8. En la antigua Grecia, era la morada, la vivienda, la casa,
pero también la unidad familiar, la base de la sociedad, la comunidad
que satisfacia las necesidades de la cotidianeidad’’”. En Holderlin
hay una preocupacion porque sus paisanos encuentren su esencia,
no en el egoismo de un pueblo cerrado, sino en la pertenencia del
destino de Occidente, como una proximidad al origen. La patria de
este morar histérico es la proximidad al ser, en la cual se consuma

4 GA4.s.9yss,p. 11y ss.

15 cfr. SoriaNo, P. Historia del habitar Il: Publico y privado. Buenos Aires, Nobuko,
2005.

716 PagoN S. bE URBINA, J. M. op. cit. Entrada “oikoc”. p. 419.
7 ARISTOTELES. Politica. 1252 b.

293



FERNANDO GILABERT BELLO

la decision sobre si los dioses se niegan a si mismos y permanece
la noche o si puede haber un nuevo amanecer para lo sacro”'®. Asi
comienza la superacion del destierro, por el que el hombre y su
esencia vagan sin rumbo, esa superacion comienza girando hacia
la poética.

La existencia del hombre, de caracter finito y siempre con los
demas, siempre ha de estar en el claro del ser’™®. El ser es el destino
del claro, s6lo mientras la existencia “es”, se da el ser’?. La lejania del
ser al ser pensado desde lo ente imposibilita tener su sentido como
un util a la mano. Sélo desde la verdad del ser se podra entender
como es el ser, lo cual es un proyecto arrojado del ser mismo, que
destina al hombre a existir’?'. De este modo, la Heimat se convierte
en una patria no en el sentido de un nacionalismo, sino para pensar
la falta de patria, el destierro del hombre moderno desde la esencia
de la historia del ser. El destierro radica en el abandono del ser de
lo ente, es la consecuencia del olvido del ser, que permanece oculto
en lo ente. Lo poético tiene que anunciar el destino del mundo, sin
revelarse como historia del ser. De ahi que la lectura de Holderlin
concluya con algo mas originario y diferente del humanismo, a
saber, no el estar formando parte de un proyecto comun de indole
cosmopolita, unificador, sino formando parte de un destierro que
deviene destino universal provocado por el destino del ser bajo la
forma de la metafisica’? y la Ge-Stell, que es la forma que toma la
esencia de la técnica moderna, como elemento de dominio sobre
esa metafisica.

"8 BH. s. 338-339, p. 278.

719 A este respecto puede verse el trabajo de Juan José Garrido Perifidn. Lichtung:
el parto del ser. Consideraciones onto-fenomenolégicas acerca del claro. TEFM
presentado en la Universidad de Sevilla en Septiembre de 2013.

0 BH. s. 336, p. 276.
1 |b. 5. 338, p. 278.
22 |b. 5. 339, p. 279.

294



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
Frente a la Ge-Stell, Heidegger se encamina hacia la poética,
vinculando moieoigc con 1éxvn. Ya sefialamos antes que para los
griegos, la moieoig era un hacer técnico y artesanal. La réxvn designa
el comportamiento esencial y originario del hombre con respecto a la
verdad de los entes. Pero no es un arte ni una habilidad técnica, sino
que es conocimiento, una cierta manera de entender y morar entre
los entes. El saber, el conocimiento, es el poder poner en obra. La
obra poética no es so6lo obra por ser producida, sino porque efectua
el ser de un ente’?3. El cuestionamiento que posibilita el conocimiento
parte de la poética. La obra del poeta es anterior a la del fildsofo, la
filosofia siempre es posterior y vendra cuando el pensar se torne
nostalgia del ente en su ser’?*, reunién dada en el pensamiento
poético. El habla del poeta constituye el discurso originario de los
griegos. En la antigua Grecia, la poética pensante era el lugar en
que la existencia encontraba su configuracién histérica y politica.
De esto modo, pensamiento y poética son cooriginarios al tener su
fundamento en el ser del lenguaje, ambos consisten en un habitar el
lenguaje en el que ese lenguaje es llevado a su ser mas intimo, con
lo que el filésofo y el poeta son fundadores del lenguaje. Pero decir
que poesia y pensamiento presuponen el lenguaje es reconocer
un origen mas originario respecto de ese lenguaje, que la poesia
y el pensamiento mismo. De ahi la urgencia de la pregunta por el
lenguaje.

A partir del giro poético, el lenguaje se convierte en el “ahi”
del ser y el lugar del encuentro del hombre con el mundo y los
demas. El conocimiento, esa réxvn que designa el comportamiento
humano para con la verdad de lo ente, presupone el lenguaje, si el
hombre entiende el ser es porque se erige bajo su yugo, siendo la
comprension del ser una comprension de indole poética al darse

2 EM. s. 183. p. 159.
2 WP.s. 13y ss., p. 43y ss.

295



FERNANDO GILABERT BELLO

el ser en el lenguaje. De este modo, la poética y el pensamiento
presuponen la apertura inicial del lenguaje en lo originario.

La poética no es un género literario, como antes sefialamos, sino
aquello que el lenguaje es en si mismo, el modo en que el lenguaje
se despliega segun su esencia. Otros modos del lenguaje, como
podrian ser la prosa o el propio estilo que empleamos al hablar a
diario en nuestra cotidianeidad, son modos caidos del lenguaje, ya
situados a una cierta distancia de lo que podriamos llamar el ser del
lenguaje. Desde el principio, lo que el lenguaje es poéticamente, se
ve amenazado por su contrario, por el hecho de que lo abierto por el
lenguaje en un momento de irrupcién y desbaratamiento es cerrado
por la familiaridad del discurso comun, de esos modos caidos del
lenguaje, que con posterioridad se convierte en regla y medida del
lenguaje’s, regla que hasta entonces daba lo poético.

En la medida en que el poeta (y también todo tipo de creador)
es fundador, establece nuevas leyes para el futuro. Pero dicha
fundamentacion siempre es la transgresion de un tiempo dado,
de la ley imperante del hoy y del ahora. Porque el poeta siempre
esta adelantado a su tiempo, superandolo y transgrediéndolo. Es
un creador pero sus creaciones son fruto de una soledad esencial:
los creadores no pueden sentirse en casa en el tiempo de su hoy y
ahora, en “su” tiempo, sobrepasan su Zeitgeist, siempre estan mas
alla’®. La situacién del poeta es la del exilio, la de la impropiedad,
aunque su obra lleve consigo la promesa de un morar nuevo y mas
auténtico, un nuevo hogar, una nueva Heimat. El poeta es extrafio
por eso, por estar fuera del tiempo de lo que nos es familiar.

725 BeisTEGUI, M. Op. cit p. 152.
2% |b. p. 163.

296



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

5.3.4.La vuelta (imposible) al hogar

Heidegger, sin embargo, ve en los poetas una forma de regreso
al modo de ser propio de la comunidad politica bajo la forma de
un morar originario. Si consultamos el diccionario del término
“‘propiedad” (Eigentlichkeit) encontramos que tiene el caracter de
estar en casa, a salvo de las inclemencias’’. La busqueda del hogar,
el retorno a éste no puede tener lugar desde el caracter impropio en
que estamos subsumidos en la cotidianeidad. No es una cuestion
de regresar a un punto de origen perdido, sino que hay que crear
las condiciones para una relacion libre con la tierra donde se mora
y los otros con los que se habita, de preparar el suelo sobre el que
nos asentamos. El regreso al hogar apunta en la direccion de un
origen por venir. Pero que el hombre contemporaneo, el hombre
de la tardomodernidad, carezca de hogar o patria no se debe a la
pérdida de una identidad nacional, sino mas bien al abandono del
ser, el cual amenaza aquello que el hombre mismo es en tanto que
el “ahi” del despliegue del ser’?,

La poética de Holderlin sugiere una serie de indicios para el camino
de vuelta a la comunidad, y que Heidegger hubiese considerado
tomar este camino es una posibilidad ya desplegada por otros
autores’®. Pero esta comunidad no esta dada al comienzo, no es
originaria, sino que tiene el caracter de una conquista, del mismo
modo que el modo de ser propio de la existencia. Esta comunidad
solo es un aproximarse que se afirma en el mismo momento en que
se emprende el camino hacia ella. Es por eso que el retorno no es

27 Grimm, J.; GRimm, W. Deutsches Woérterbuch. cit. Entrada “Eigentlichkeit”. A este
respecto puede verse también la misma entrada en el diccionario de Jesus Adrian
Escudero El lenguaje de Heidegger (cit.).

728 BeisTeGul, M. op. cit p. 168.
b, p. 170.

297



FERNANDO GILABERT BELLO

regresar a lo que estaba antes dado, sino que el origen mismo de la
comunidad se constituye a partir de ese retornar. El hombre no esta
en el hogar de la metrépoli, sino que ese hogar es mas bien lo mas
ajeno™°.

Este caracter desterrado, esto es, de estar fuera del ambito de
la politica del ser humano, es expuesto a partir del empleo que
Heidegger hace de la tragedia griega, concretamente a partir de la
version de Holderlin de la Antigona de Soéfocles, donde se muestra
ese camino a ninguna parte que es el regreso al hogar. La alusion
a esta obra es respecto de la determinacién de lo humano hecha
en la separacion, fruto de la implementacion de la légica, entre ser
y pensar que ha devenido en la postura fundamental de la historia
del olvido del ser en Occidente. La determinacion de lo humano que
ha hecho esta tradicion y que hemos expuesto como consecuencia
de una metafisica de corte epistemoldgico, ha de ser enmendada,
siendo necesario volver a desandar el camino y retornar al origen,
repensando la cuestion del hombre desde el origen mismo de
Occidente, esto es, desde la antigua Grecia. Para comprender la
cuestion de lo que es el hombre, sefala el primer estasimo de la
obra de Séfocles. El canto original griego dice asi:

TTOAAG TG OeIva KOUDEV AvOpOTTOU OEIVOTEPOV TTEAEI
TO00TO Kai TTOAIOU TTEPAV TTOVTOU XEINEPW VOTW
XWPET, TTEPIBpUYiOIOIV

TTEPV UTT 0IOUaCIV.

Oe®v T TAV UTTEPTATAY, AV

aeBiTov, akaudrav, amotpusTal

INopEVwY Yével TTOAEUWV.

Kou@ovowv Te @UAOG OpVIBWG au@IBaAwy Ayel

Kai Onpv aypiwv £€Bvn TTéVTOU T €ivaliav QUaIV
OTIEIPAIO! OIKTUOKAWOTOIG,

730 |b. p. 171.

298



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

TEPIPPAdNG avip

KPOTET O& pnyavaic aypauAou

Bep0OG 0pecaIBaTa, Aaaiauxeva 6°

iTTTT0G OXMAleTal AU Adpov {uyiv

oUpeIdv T’ akufTa Tadpov.

Kai @BEyPa Kai AgePOeV PPOVNHA Kai AOTUVOUOUG
Opyag £d10GEaTO Kai duTaUAWY

Taywv UTraiBpeia kai duoouBpa @elyelv BEAN
TTAVTOTTIOPOG: ATTOPOC £TT OUDEV EPXETA

16 HéEANOV- "AIda pbévov QelEIv oUkK ETTAEETAl:
vOowV &’ dunXAvwy QuUYag EUUTTEQPPACTA.
COPOV TI TO INXAVOEV TEXVAC UTTEP EATTIO EXWV
TOTE PEV KOKOV, AAAOT ETT'€0OAOV EpTTEl,

vOuOoUG yepaipwy XBovog Be@v T’ Evopkov dikav,
UWITTOAIG: GTTOAIG OTW TO PR KAAOV

EUvVEDTI TOAPAG XAPIV. UAT EUOI TTAPEDTIOC
yévoIto AT icov @pov@v 0¢ Tad Epdel’!

La traduccién a nuestro idioma mas o menos recoge la idea
general que ha ofrecido la tradicion del texto de Sofocles:

Muchas cosas asombrosas existen y, con todo, nada mas
asombroso que el hombre. El se dirige al otro lado del
blanco mar con la ayuda del tempestuoso viento Sur, bajo
las rugientes olas avanzando, y a la mas poderosa de
las diosas, a la imperecedera e infatigable Tierra, trabaja
sin descanso, haciendo girar los arados, afo tras afno, al
ararla con los mulos.

El hombre que es habil da caza, envolviéndolos con los
lazos de sus redes, a la especie de los aturdidos pajaros
y a los rebafos de agrestes fieras, y a la familia de los
seres marinos. Por sus manas se apodera del animal del

31 SopHocLE. Antigone. Amsterdam, Hakkert, 1963. fr. 332-375

299



FERNANDO GILABERT BELLO

campo que va a través de los montes, y unce al yugo que
rodea la cerviz al caballo de espesas crines, asi como al
incansable toro montaraz.

Se ensefid a si mismo el lenguaje y el alado pensamiento,
asi como las civilizadas maneras de comportarse, y
también, fecundo en recursos aprendié a esquivar bajo
el cielo los dardos de los desapacibles hielos y los de
las lluvias inclementes. Nada de lo por venir le encuentra
falto de recursos. Solo del Hades no tendra escapatoria.
De enfermedades que no tenian remedio ya ha discurrido
posibles evasiones.

Poseyendo una habilidad superior a lo que se puede uno
imaginar, la destreza para ingeniar recursos, la encamina
unas veces al mal, otras veces al bien. Sera un alto cargo
en la ciudad, respetando las leyes de la tierra y la justicia
de los dioses que obliga por juramento.

Desterrado sea aquel que, debido a su osadia. se da a
lo que no esta bien. jQue no llegue a sentarse junto a
mi hogar ni participe de mis pensamientos el que haga
esto!”32

Pero una traduccion al castellano aproximada de lo que Heidegger
traduce del griego, a partir de la version de Holderlin seria algo asi
como:

Muchas cosas son pavorosas; nada, sin embargo,
sobrepasa al hombre en pavor. El se pone en camino
navegando por encima de la espumante marea, en medio
de la invernal tempestad del sur, y cruza las montanas de
las abismales y enfurecidas olas. El fatiga el inalterable
sosiego de la mas sublime de las diosas, la Tierra, pues

32 SoFocLEs. “Antigona”, en Tragedias. Madrid, Gredos, 2005. p. 261-262.

300



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
ano tras ano, ayudado por el arado y sus caballos, la
rotura en una y otra direccion.

El hombre, caviloso, enreda la volatil bandada de pajaros
y caza los animales de la selva y los que viven en el mar.
Con sus astucias doma el animal que pernocta y anda
por los montes. Salta a la cerviz de las asperas crines
del corcel y con el madero somete al yugo al toro jamas
dominado.

El hombre también se acostumbra al son de la palabra y
a la omnicomprension, rapida como el viento, y también
a la valentia de reinar sobre las ciudades. Asimismo ha
pensado cdmo huir y no exponerse a las flechas del clima
y a las inhdspitas heladas.

Por todas partes viaja sin cesar; desprovisto de
experiencia y sin salidas, llega a la nada. Un unico
embate: el de la muerte, no lo puede impedir jamas por
fuga alguna aunque haya logrado esquivar con habilidad
la enfermedad cargada de miserias.

Ingenioso, por dominar la habilidad en las técnicas mas
alla de lo esperado, un dia se deja llevar por el Mal, otro
dia logra también empresas nobles. Entre las normas
terrenas y el orden jurado por los dioses toma su camino.
Sobresale en su lugar y lo pierde aquel que siempre
considera el no-ser como el ser a favor de la accion audaz.

No se acerque a mi hogar en confianza ni confunda su
divagar con mi saber quien cometa tales acciones’.

Las traducciones tienen entre si acuerdos y desacuerdos. El
sentido del texto es glosar qué es el hombre, el ser que domina
y transforma el mundo. Pero el contenido varia de una a otra

33 EM. s. 155-157, p. 136-137.

301



FERNANDO GILABERT BELLO

traduccion. Ambas se refieren al hombre como el ser dominante,
pero especifican divergentemente el modo en que domina, esa
divergencia es la que aportara el sentido tragico a la existencia.
La interpretacion empleada por Heidegger acerca de lo humano
desde el sentido de los antiguos griegos implica algo asi como una
vuelta al comienzo apartandose explicitamente de la exégesis de la
tradicion, del que tomamos como modelo la traduccion canonica al
castellano, al aludir a algo que podria denominarse lo des-acogedor
(Umheimischwerden, que seria en aleman), lo sin-hogar, no en el
sentido de aquel que esta fuera del hogar o no tiene un techo bajo
el que acogerse, sino aquel que es de por si inhdspito, como el
paramo, el desierto o la tierra baldia.

El primer verso del estasimo transcrito de Soéfocles sefiala al
hombre como 10 deivorarov. El ejemplo de traduccidn de la tradicion
nos traslada al término castellano “asombroso”, el hombre como lo
mas asombroso, el ser humano como digno de asombro. Pero si
recurrimos a un diccionario manual de griego, la entrada referente
a 0¢1vo¢ -ov, de donde deriva deivorarov, alude a lo temido, a lo
espantosos, a lo horrible, alude al peligro e incluso a lo indigno,
pero no a lo asombroso™*. Parece mas acertado traducirlo como
“lo pavoroso” como en la version empleada por Heidegger o incluso
como lo des-acogedor. Sefialar al hombre como lo des-acogedor,
capta al ser humano desde sus limites mas extremos y desde los
escarpados abismos de su ser’®. Agivov significa lo terrible en
el sentido del imperar que somete mediante la violencia, la cual
constituye el caracter esencial del imperar mismo. El ente en su
totalidad somete en su des-acoger, pero el hombre no hace uso
de la violencia contra lo que lo somete, sino que su actividad es
violenta de por si. Lo des-acogedor nos arranca de lo familiar, de lo
doméstico. El hombre es lo mas des-acogedor porque su esencia

734 PaBON DE URBINA, J. M. op. cit. Entrada “deivog -6v”. p. 129.
% EM. s. 158, p. 137.

302



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

esta en medio de lo des-acogedor asi entendido, y porque ademas

trasciende los limites que le son habituales y familiares siguiendo la
direccion del poder sometedor’.

El ser humano se abre camino, avanza hacia todos y cada uno
de los dominios del ente, y, al hacerlo, es arrojado de todo camino.
Sélo por esto se abre la condicién de lo des-acogedor y es arrojado
fuera de lo familiar. Las caracteristicas humanas estan al mismo
nivel del poder sometedor de la naturaleza, pero con la diferencia
fundamental de que estas caracteristicas lo atraviesan y lo empujan
a asumir el ente que el mismo es, mientras que en el caso de la
naturaleza solo la rodean y sostienen. El caracter des-acogedor
del hombre le somete a si mismo en un estado ajeno a lo que él
mismo es, convirtiendo en lo mas préximo lo que es lo mas lejano.
El hombre es extrafio a su propio ser al aceptar encontrarse bajo la
fuerza sometedora y, con ello, a si mismo’®’.

De este modo tenemos que lo des-acogedor se liga de algun
modo a la actitud violenta del poder poético. La actitud violenta,
que originariamente abre caminos en lo ente como sujecion vy
doblegamiento de las fuerzas por las que el ente se abre al insertarse
en él el ser humano, sélo fracasa ante la muerte, que sobrepasa
todo limite. En este sentido, la existencia humana es el acontecer
mismo de lo des-acogedor. La violencia constituye el ambito de la
maquinacién, no en el sentido de 1éxvn, que ya traducimos como
saber, pero no en tanto que mera constataciéon de lo materialmente
existente -lo cual estaria acorde con el espiritu de la Ge-Stell-, sino
como el mirar mas alla de lo materialmente existente y disponible.
Ese saber es el poder-poner-en-obra del ser como un ente que
en cada caso es de uno u otro modo. Lo que los griegos antiguos
entendian por 1éxvn es la poética misma, porque la obra de arte

736 b, s. 160, p. 139.
7 |b. s. 165, p. 144.

303



FERNANDO GILABERT BELLO

efectua el ser de un ente’2. El poner-en-obra es el efectuar el ser
manifiesto en el ente. Por eso la poética es saber y réxvn, no porque
incluya “técnicas”. La réxvn caracteriza al deivév porque consiste en
el empleo de la violencia contra la fuerza sometedora.

La existencia auténtica del ser humano significa: ser puesto
como brecha que irrumpe y aparece en la superioridad del poder del
ser, para que esta brecha misma se quiebre bajo el ser. El hombre
es lo que es porque, fundamentalmente, promueve lo familiar, lo
doméstico, para transgredirlo y para permitir que irrumpa la fuerza
que lo somete™®. En cuanto brecha para la manifestacion del ser, la
existencia histérica es un incidente donde surge la fuerza sometedora
del ser y se inserta en la obra como acontecer historico. Tomemos
entonces las ultimas palabras del texto de Sofocles, donde se nos
dice que un ente como el hombre ha de ser excluido de hogar y
consejo, que el hombre no puede regresar al hogar.

La importancia que hemos dado a esta concepcion del hombre
como lo des-acogedor y el que no puede regresar al hogar sera la
concepcion de lo humano, que esta a la base de una democracia
ontolégica como forma politica legitima de una ontologia de lo
politico. Es cierto que nos encontramos caidos en el nihilismo, el
cual muestra el olvido del ser no como una hipétesis, sino como una
realidad que se pone en marcha con la irrupcion del dominio de la
técnica, que destruye lo sacro y hace surgir a la masa a partir del
referente igualitario y totalizador de la técnica. Perolas consecuencias
de la técnica van mas alla de la técnica misma, ya que implica una
instrumentalizacidén, que en politica se traduce en ideologia, la cual
puede servir a cualquier forma de organizacion politica, mientras que
la verdad es univoca’®. La ideologia rompe con la verdad mediante

38 |b. s. 168, p. 146.
b, s. 172, p. 149.
740 Rossl, L. A. “La pdlis como instauracion de la politica”. op. cit. p. 164.

304



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
el lenguaje, al caer en la habladuria, siendo el unico camino para
volver a ligar el lenguaje y la verdad la referencia a la comunidad.

5.4. Democracia ontolégica

Ahora bien, ya hemos visto que se traté de establecer una comunidad
como una conquista de la propiedad respecto del ser-con, siendo la
forma del Volk la elegida para esa “comunidad propia”. Ese Volk
no puede tenerse en cuenta en la tarea de establecer una politica
a partir de una ontologia de /o politico, puesto que llevaba a la
aporia fundamental de que la relacion con los otros siempre era
un estado caido en la impropiedad, lo cual pasaba desapercibido
en el mundo cotidiano del das Man. La labor consistia entonces en
pensar el colectivo desde la singularidad. La singularidad de cada
uno, asumiendo cada uno una politica de minimos, es lo que puede
dar lugar a una forma de regir la comunidad desde la legitimidad
que puede dar la ontologia de /o politico que aqui vislumbramos.
Esa politica de minimos tiene como base los presupuestos de la
democracia ontoldgica y su forma es el anarcoexistencialismo.

La democracia ontologica consiste en trasladar el concepto de
diferencia ontoldgica de Heidegger al plano de lo politico. Si ser y
ente no son lo mismo, del mismo modo, la democracia no puede ser
lo mismo que unos intereses ideoldgicos, sino que se ha de fundar
sobre una no preeminencia de ningun miembro de la comunidad
sobre otro. Una democracia real consistiria en que las demandas
politicas, entendidas éstas al estilo del populismo antes presentado,
no tendrian preeminencia unas sobre otras, dando lugar a una suerte
de horizontalidad politica.

De este modo tenemos dos nucleos claros a la hora de elaborar
una politica que tenga en cuenta una ontologia de /o politico: de
un lado el establecimiento de una comunidad cuyos individuos

305



FERNANDO GILABERT BELLO

participen desde su singularidad en lo que hemos denominado
anarcoexistencialismo, esto es, desde una exégesis personal que
posibilite el modo de ser propio del existente aun a sabiendas de
que encierra la aporia de caer de continuo en la impropiedad; y de
otro una concepcion de la democracia como un lugar politico en
que todas las demandas politicas tienen su lugar, del mismo modo
que todo ente tiene su ser. Estos serian los principios de lo que
denominariamos “construir pueblo”.

Aeste respecto podemos sefialar al hilo de la diferencia ontolégica
que ser y ente se dan en conjunto pero no hay una primacia de un
ente sobre otro ente, lo cual nos lleva a una igualdad radical entre
entes, ya que no hay una preeminencia de uno sobre el resto. Los
entes son equivalentes entre si, ni siquiera el ser humano, que es el
ente privilegiado en tanto que pregunta por el sentido del ser, esta
en una mejor posicion con respecto del ser. Todos los entes tienen el
denominador comun de estar auspiciados por el ser. El ser es lo que
da sentido a los entes, pero este no es algo transcendente que tenga
entidad propia, sino que siempre se da conjuntamente con los entes.
Del mismo modo, la politica, como forma de tutelar la comunidad,
no puede transcender a los individuos que la componen. La politica
toma la forma de la ley, la cual no es algo con una autonomia
transcendente, del mismo modo que tampoco es el ser sin los entes.
Podemos sefialar entonces que, efectivamente, hay una especie de
primacia de la ley, de la politica, sobre los individuos, pero ésta ley
se da conjuntamente con los miembros de la comunidad, por lo cual
siempre existe la posibilidad del cambio en funcion de los individuos
que componen el colectivo. Igual que sucedia con la teologia
antes de su secularizacion no habia una primacia de uno sobre el
resto, sino que el Theos era el que predominaba, pero este no era
nada, quitando los matices de la religiosidad, no se sostiene sin los
creyentes. Entre estos creyentes no hay una jerarquizacion desde la
divinidad (otra cosa son los estamentos de la organizacion de la fe).

306



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
La constitucion, como forma efectiva de la ley por la que se
establece una politica, no es un contrato racional, sino que son
realizaciones que tienen que ver con la toma de decisiones por parte
de los miembros de la comunidad, son demostraciones facticas de
la tarea histérica como pueblo. Es por ello que el saber sobre la ley
y la politica no es cosa solo de profesionales de la politica, sino que
ha de pertenecer a todos los miembros del colectivo. De este modo
cada uno decide el destino popular’'. La politica es una cuestion de
eleccion, porque la convivencia con los otros implica elegir. Del mismo
modo que sucede a la hora de afrontar la muerte, hay que elegir, bien
entre dejarse arrastrar por el das Man o afrontar la angustia para
acceder al estado de resuelto. La eleccion anarcoexistencialista es
la eleccidn por el si mismo y no la del das Man impersonal. El estado
de resuelto al que se llega mediante el anarcoexistencialismo choca
contra la preeminencia de un fundamento absoluto e inconcuso de
la verdad mas alla de los estados cambiantes. Esto es, la politica es
continuo cambio y eleccion.

Hacer una ontologia de /o politico nos ha mostrado que hay un
predominio del estado caido de /a politica, porque /o politico en si, el
conflicto no puede ser un modo resuelto y propio, al ser una forma
precedente. Hacerlo “propio”, como tratamos de hacer respecto de
la comunidad “propia”, no es posible al vivir permanentemente en
un estado de caida, del que sdlo salimos efimeramente. Nuestro
modo de ser propio, siempre es temporal, por lo que no podemos
hacer que el resto de miembros del grupo se haga propio al unisono,
porque a la resolucion precursora que lleva a la propiedad soélo se
llega mediante la angustia, la cual es una absoluta singularizacion,
puesto que siempre sobreviene desde la comprensidon de la muerte,
la cual siempre es en cada caso de cada cual.

"' NGS.s.76,p. 77.

307



FERNANDO GILABERT BELLO

Cuando, tras Sein und Zeit, Heidegger propone el tedio como
el temple de animo fundamental de la existencia’?, se expone
que la situacion de la sociedad es tediosa, esta amparada por el
tedio. Pero en la cotidianeidad media ese tedio no se vislumbra a
las primeras de cambio, por lo que se complica el poder salir de
esa situacion auspiciada por dicho temple afectivo. El tedio es una
consecuencia de la historia de la que habria que plantearse si es
posible escapar. Para ello, se necesitaria que los individuos llegasen
a un estado de resuelto propio, y, a partir de ahi, elaborar un plan
de escape, aun a sabiendas que pronto volveran al estado de caido,
donde el tedio predomina. También esta el problema de que a la
hora de trazar semejante plan de huida, podrian sobrevenir las
influencias de otros estados animicos. Es por eso que toda politica
esta condenada al fracaso porque implica el dejarse arrastrar de la
masa, mandando al traste el proyecto ilustrado de las competencias
propias de cada uno. En todo caso, sélo seria posible una politica de
“minimos” por parte de cada uno que latiese en el horizonte de una
democracia ontoldgica, la cual seria una democracia de minimos.
El existente anarco-existencialista ha llegado a su resolucion propia
de manera singular, sélo sabe de si y conforme a eso actua. Puede
autogestionarse con otros iguales, pero ha de ser conciente de la
extrema singularidad que implica su caracter finito en su resolucion
precursora, por lo que su compartir siempre sera efimero. Nos
gustaria poder decir que ésta es la metafora de Heidegger, retirado
en la cabana, alejado de una Universidad devorada por el das Man
y la Ge-Stell.

2 cfr. GA 29/30.

308



6. Conclusiones

En la introduccion al presente trabajo, sefalamos la posibilidad de
que lo que aqui se cuenta no fuera mas que un camino de bosque
(Holzweg) y, como tal, nos lleva al trazado que deja el propio camino
a sus posibilidades. En este caso la intencion era indagar sobre
cuestiones acerca de /o politico, pero en multiples ocasiones los
derroteros de nuestras reflexiones nos han llevado a laberintos que
sobrepasan el propio pensar acerca de este asunto, entrando en otros
terrenos que bien merecian una investigacion ulterior, tanto respecto
de los estudios que pueden hacerse desde la conceptualizacion en
Heidegger de los mismos, como en otros autores. Sea como fuere,
el camino de bosque ha pretendido llegar a un claro que se presumia
que estaba en el horizonte, sin embargo, la espesura del bosque ha
resultado ser mas frondosa de la esperada, con lo que no sabemos
si es adecuado hablar de haber alcanzado una meta.

Con todo, una serie de pequefos claros, unas pequefas
conclusiones, si hemos alcanzado en nuestro dialogo con la obra
de Heidegger. Estas seran enumeradas a continuacion en un breve
resumen de lo que acerca de ellas hemos indagado en nuestro
trabajo.

1) La primera de ellas esta puesta en relacion respecto con el
nazismo. Es un tema que no nos ha llevado a una conclusién clara,
entre otras cosas, porque tampoco hemos indagado en exceso al

309



FERNANDO GILABERT BELLO

respecto. Evidentemente Heidegger estuvo adherido al nazismo y
se entusiasmé con la idea de haber visto reflejado su visién de /o
politico en el movimiento, pero también es cierto que se decepciond
al comprobar que el nazismo derivaba en una politica que también
llevaba al nihilismo, tal y como era /la politica que pretendia
deconstruir, especialmente la forma que hemos recogido como
tardoparlamentarismo, una democracia insulsa e impersonalista,
mas parecida a un estado-maquina que a un lugar de participacion
por parte de los miembros de una comunidad acerca de /o politico.

2) Al hilo de esto, podemos sefalar la fractura habida entre /a
politica y /o politico. La diferencia habida entre la primera, una
estructura que rige el modo en que se da la convivencia, y lo
segundo, la convivencia misma, afecta al pensamiento de Heidegger
al respecto. Se ha sefalado de forma tépica que en el pensador de
Melkirch habia un pensamiento politico, esto es, una politica, de
corte nacionalsocialista. Pero a la luz de la divisidon entre /a politica y
lo politico, hemos esclarecido que su preocupacidon no es /a politica,
sino /o politico, lo cual dejaria al nazismo, en principio, fuera de lugar
en su pensamiento. Otra cosa es que pensar /o politico derivase en
la construccion de una politica, tal y como nosotros mismos hemos
intentado, y ahi se hubiera entusiasmado con la posibilidad de que
el nazismo cubriese sus expectativas de llevarla a cabo. Sea como
fuere, esta politica estaba mas alla de las pretensiones de este
trabajo, puesto que las alusiones que Heidegger hace de la misma
son constructos poco acordes a lo que sefiala de /o politico mismo.

3) A partir de la fractura habida entre /a politica y /o politico
presentamos una suerte de analogia con la diferencia ontoldgica,
donde /a politica es un estatuto éntico y /o politico mas bien recurre
a lo ontoldgico. La onticidad de /a politica a la que nos referimos
es la que nos afecta a nosotros mismos, a saber, la del mundo de
la metrépoli global que ha derivado del modo en que la tradicion
occidental ha materializado /a politica. Es entonces necesario una

310



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

deconstruccidon de ese modo de entender /a politica en Occidente,

para asi establecer las criticas de Heidegger hacia los sistemas

politicos contemporaneos, tales como la democracia, que hace
explicitas en algunos de sus textos.

4) La politica contemporanea esta estrechamente ligada a lo que
se ha venido llamando la Modernidad, una separacion que puede
considerarse artificial, puesto que es una mera secularizacién que
pretende superar una serie de limites impuestos por aquello que
es lo humano en si mismo. Sin embargo, en lugar de superar esos
limites a partir de una idea de progreso donde todo no puede sino
mejorar, se ha caido en un nihilismo banal que ha resultado fruto
de lo que Heidegger denominaba la historia del olvido del ser. En
esta historia ha primado la perversién que se ha hecho del A6yog,
derivando en la razon, lo cual ha instaurado un modelo de entender
la existencia derivado de la ciencia, una de las puntas de lanza de
la razéon. Este modelo “cientifico” se ha inmiscuido en todas los
ambitos de la existencia, incluido el de la filosofia y, por supuesto,
el de /a politica. De este modo /o politico ha sido confundido con /a
politica, con lo cual todo estudio acerca de la misma deriva en una
ciencia sobre el modo de hacer politica, no planteandose en ningun
momento la convivencia en cuanto tal, /o politico en si mismo. En
este aspecto solo puede surgir una estructura politica que no piensa
en sus propios fundamentos.

5) Esta politica sin fundamento se ve reflejada en el hecho de
que el mundo contemporaneo ha derivado en una metropoli global,
donde priman una serie de intereses que llevan al nihilismo. Ahora
bien, hemos visto como en la propia existencia humana ese nihilismo
va intrinseco a la propia condicion del ser humano, reflejandose en
el modo de ser impropio que en la vida cotidiana toma la forma del
das Man impersonal. Ese das Man toma la forma de la masa, la
cual imposibilita una politica de corte ilustrado, puesto que implica
la preponderancia del armazon de la tecnociencia y la economia, lo

311



FERNANDO GILABERT BELLO

que hemos denominado Ge-Stell, que somete a toda forma de hacer
politica si ésta no recurre a sus propios fundamentos. Para ello, se
ha de acudir -al igual que Heidegger expone que ha de hacerse al
respecto de la ciencia- a una ontologia de /o politico, a una suerte de
pre-ciencia de /o politico, a una pre-politica, que refleje el caracter
de /o politico desde el punto de partida mismo de la convivencia que
implica la existencialidad. De ahi surge nuestro afan de llevar a cabo
una ontologia de /o politico que es posible derivar del pensamiento
de Heidegger.

6) Ahora bien, la ontologia de /o politico parte de la idea de definir
como “es” lo politico. Con ello, se pretende romper la cesura entre
la politica y lo politico como si fuera una analogia de una praxis y
una teoria. De ahi que sea necesario la aclaracién de qué es una
ontologia. Paraellotomamos comoreferente a Heidegger. La analitica
existencial desarrollada en Sein und Zeit nos sirve para exponer
a lo politico como una estructura fundamental de la existencia.
En la analitica existencial hallamos una serie de existenciarios
que desgranamos a pesar de darse en conjunto. El existenciario
fundamental que encontramos es el de ser-en-el-mundo: siempre
estamos en un mundo, no somos un sujeto ajeno a lo que pasa
alli donde estamos. Siempre estamos en el mundo y siempre nos
manejamos en él. El resto de existenciarios remite a ese ser-en-
el-mundo, que es el que marca la pauta de la cosmovision que el
existente tiene. De esos otros existenciarios destacariamos tres: el
das Man, el habla y el ser-con

7) Del das Man sabemos que toma la forma de la masa impersonal.
Esa masa refleja el modo impropio de la cotidianeidad en la que todo
lo hace nadie. La existencia no es un mero hecho individual sino que
toma la forma de la pluralidad, eso plural es anénimo: no es nadie,
pero somos todos a la vez. Por eso, a la hora de hacer un analisis
de /o politico, de salida no puede partirse de la individualidad, de
la singularidad, sino que hay que recurrir al planteamiento politico

312



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
desde la idea de grupo, de comunidad. Es por eso que es necesario
un analisis de la otredad dada en la existencia. Con los otros nos
comunicamos mediante el lenguaje, pero éste no es una mera
herramienta, sino que esta determinada ontolégicamente, pues
posibilita nuestro manejarnos en el mundo y el compartir mundo con
los otros. El ser-con los otros es el existenciario fundamental de /o
politico, puesto que son los otros con los que convivimos aquellos
que nos salen al paso en el mundo. No somos individuos aislados,
sino que estamos siempre con otros. Esos otros, y nuestra existencia
con ellos, constituyen /o politico. Ahora bien, a la hora de hacer una
ontologia de /o politico, lo primero que hay que tener en cuenta es
que esos otros no constituyen el problema de la intersubjetividad,
sino que la existencia es dada en conjunto, por lo que hay que
retroceder para el analisis de la colectividad a la mera existencia
factica con los otros.

8) Tal y como es planteada por Heidegger, la analitica existencial
presenta dos modos de ser: uno impropio y otro propio. El modo
impropio es alli donde se da la relacion con los otros, la cotidianeidad,
una esfera dominada por el das Man impersonal. La impropiedad es
el estado en el que nos vemos sometidos en nuestro dia a dia, pero
no por ello es “algo malo”, sino que es un estado existencial que tiene
mas que ver con los afectos que con la moralidad. Ahora bien, la
impropiedad, como modo de ser cotidiano, constituye la inmediatez
Ontica de la existencia, de ahi que su opuesto, el modo de ser propio,
se vincule a la ontologia y adquiera el caracter de una conquista, de
un modo de ser que hay que conquistar. EIl modo de ser propio es
aquel que permite comprender la existencia. La propiedad mostraria
un si mismo auténtico que posibilita el acceso a un anticiparse a si
mismo, un estado de resuelto que permite la eleccidn consciente.
Para pasar del modo de ser impropio al modo de ser propio, aparece
en el horizonte la cuestién de la muerte. La muerte es aquello que
posibilita el modo de ser propio al plantearnosla desde el afecto vital

313



FERNANDO GILABERT BELLO

de la angustia, porque la muerte significa el fin de la existencia y
porque ese fin de la existencia significa el fin de uno mismo. Como
la muerte es siempre de si mismo, esto indica que el modo de ser
propio es en extremo singular.

9) La singularidad a la que conduce la muerte, lleva a que el modo
de ser propio sélo puede partir, siguiendo lo dicho por la analitica
existencial, desde el existente singular, desde la singularidad. ;Qué
sucede con el colectivo? Aparentemente, nada hay que pueda
llevar a los otros a un estado de propiedad, puesto que la muerte es
siempre experienciada por uno mismo. Ademas, el estado afectivo
que posibilita el modo de ser propio, la angustia, tiene siempre un
caracter efimero, cayendo el existente siempre en el alivio del modo
de ser cotidiano de no tener que preguntarse por las cosas. De esta
manera, parece que la impropiedad es el lugar de /a politica. Asi
pues, lo colectivo ha predominado en la tradicion, estableciendo
formas impropias de tratar /o politico, que es lo ontoldgico,
originando “politicas”, las cuales todas ellas toman el modo de ser
impropio, rechazando la singularidad obtenida por haber alcanzado
la propiedad. El modo de ser impropio del colectivo por antonomasia
es la sociedad.

10) Sin embargo, una de las aporias fundamentales a las que
llega Heidegger en Sein und Zeit, es la de tratar de alcanzar un
modo de ser propio del colectivo. La propiedad es un asunto singular,
pero subyace la intencion de establecer un caracter comunitario en
el estado propio, lo cual permite la eleccion consciente del mismo
cada vez. De ahi que intentemos, siguiendo a Heidegger, aun a
sabiendas del fracaso que supondria, buscar un modo de ser propio
para el colectivo. El ser-con, la existencia con los otros, siempre es
tomada desde la analitica existencial como un caracter propio de la
impropiedad. La politica siempre es un modo caido de la existencia,
porque pertenece a la esfera del das Man. Eso lo podemos ver en
el modo en que se organiza nuestra sociedad contemporanea y

314



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

global, cuya forma de regirse mediante el tardoparlamentarismo,

“promociona” la impropiedad desde la masa anonima. Frente a la
sociedad impropia, se impondria una suerte de comunidad propia.

11) Hay en el Heidegger de los afios posteriores a Sein und Zeit un
doble camino. Por un lado, tratara de enfocarse en la historia del ser,
asumiendo que la analitica existencial s6lo puede ser llevada a cabo
desde la singularidad y derivando sus planteamientos a la diferencia
ontoldgica. Pero, por otro lado, hay un intento de fundar la propiedad
de una comunidad, del mismo modo que la del existente es fundada
en Sein und Zeit. Este camino llega un momento en que se pierde
en el bosque, que Heidegger cree imposible seguir sus pasos por
dicho sendero, tal vez decepcionado de /a politica o porque habia
llegado a conclusiones en el “otro” camino, incompatibles con un
modo de ser propio de la comunidad. Sin embargo, en los primeros
afnos intentd este camino y lo hizo con una guia muy clara a la vez
que velada: la nocién de Volk. El pueblo era lo opuesto a la sociedad
del das Man, esto es, un modo propio del colectivo que se recogia
bajo la forma de la comunidad. Dicha nocién pretende convertirse
en el concepto fundamental de /o politico, cuyo ser radicaba en
la tradicion, el espiritu y el lenguaje de un determinado colectivo.
El pueblo seria algo asi como la base para un ser-con propio, alli
donde radicaria lo ontoldgico de /o politico, mientras que /a politica
seria construida a partir de ello como fundamento. Asi, encontramos
en el Heidegger de los afios treinta el deseo de hacer una politica
“propia”, lo cual le hace caer en aporias respecto de lo desvelado en
la analitica existencial. Todo parece medianamente factible, incluso
nos atrevemos a tomar como referente al populismo para la creacion
de un modo de ser propio de /a politica, pero sigue pesando la aporia
de Sein und Zeit.

12) Frente a /a politica que parta de un sentido ontoldgico
de lo colectivo, hemos de proponer una politica que parta de la
singularidad. Lo ontoldgico no es algo que remita a lo colectivo, por

315



FERNANDO GILABERT BELLO

lo que si lo politico tiene una dimension ontoldgica no puede ceder su
espacio a la pluralidad, sino que debe partir de la singularidad, que
es el modo de superar la onticidad. Desde esa singularidad es dificil
establecer una politica, puesto que ésta implica a los otros mas alla
del ser-con del existente en su modo de ser propio, puesto que los
otros, también tendrian que estar siempre en su propiedad. Como
éste modo de ser solo puede ser alcanzado mediante la extrema
singularidad que da la muerte, la ontologia de /o politico como
fundamento de una politica debe partir de esa extrema singularidad,
por lo que se propone una politica de minimos, recogida bajo la
definicion de anarcoexistencialismo.

13-El anarcoexistencialismo es entonces nuestra propuesta de
una politica a partir de lo ontoldgico de /o politico que dilucidamos
a partir de nuestras reflexiones en torno a los textos de Heidegger.
Presenta la particularidad de ser una politica que rompe con todo lo
dicho sobre /a politica, pues parte de unos presupuestos minimos,
basandonos en que no hay un modo propio para los otros, para el
colectivo, sino que siempre se ha de partir desde la singularidad del
existente en cada caso. El anarcoexistencialismo parte de la falta
de un fundamento ultimo en lo humano, en que no hay un principio
ultimo e inmutable de lo real que pueda predominar en las relaciones
que el existente mantiene con el mundo y los otros. Mas bien, el
fundamento que hay en esas relaciones siempre es cada vez y es,
de algun modo, “construido” por la relacion misma del existente,
valdria decir entre existentes. Al no haber un fundamento ultimo,
la existencia es libre, en el sentido de ser-libre para el ser, lo que
la convierte en un abismo de libertad que la lleva a comenzar cada
vez. De ahi que necesite derivar siempre hacia un comienzo. Una
politica de minimos, que guarde las distancias con el constructo
“politica”, entonces ha de remitir siempre al comenzar.

14) El comenzar remite de nuevo al inicio, que ya no es posible,
porque no se puede retroceder en la historia, por lo que se baraja la

316



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
opcion de un re-inicio. Defendemos que algo de este re-iniciar hay
en los planteamientos de Heidegger cuando deconstruye la historia
del ser. Con esa deconstruccion propone un re-nacimiento. Ese
comenzar es una posibilidad con base en la libertad, pero, tal y como
la entiende Heidegger, implica siempre tener un ojo puesto en el
fundamento. El mito que siempre se tiene cuando se alude al re-inicio
politico es contemplar la moAic griega como modelo de comunidad
politica. Pero aunque la moAig real dista mucho de ser el paradigma
de una comunidad propia, su ideal es el de la comunicacion que
en ella hay. En nuestro aqui y ahora, el tiempo de la metrépoli, la
comunicacion, a pesar de ser una torre de Babel, es mas fluida
por obra y gracia de la técnica, pero en lugar de relacionar aisla,
porque tiene como modelo de lo humano la individuacion en tanto
que una pertenencia a un si mismo propio que se relaciona con la
independencia y lo individual como un hogar para el “yo” tecnificado.

15) Al “yo” tecnificado de la metrépoli, al “yo” moderno fruto de la
razony latradicion, se opone la singularidad. Uno de los presupuestos
de esasingularidad, eslo que hemos expuesto como el ser-con, lo cual
propicia unas relaciones con los demas que no estan contempladas
en el “yo” moderno. La singularidad proclama la pluralidad, a los
otros, desde una co-existencia, desde un co-acontecer. Pero para
romper con el modo moderno de entender el “yo”, hay que romper
con el humanismo intrinseco a esa comprension. Es necesario no
entender lo humano desde el saber racionalista, sino desde el saber
poético. La singularidad sélo se alcanza desde lo poético, una vez
que se ha comprendido que no hay un hogar ni una patria, una vez
que hemos entendido que lo ontolégico es la mera relacion con los
otros, mas alla de las politicas construidas fruto de la Ge-Stell, es
posible establecer una politica de minimos, la cual sera sefalada
como “democracia ontologica”.

16) La democracia ontoldgica que proponemos sera el traslado de
la diferencia ontolégica de Martin Heidegger al plano de /a politica.

317



FERNANDO GILABERT BELLO

En la diferencia ontolégica, ser y ente no son lo mismo, pero se dan
siempre de forma conjunta e indisoluble. A su vez, todos los entes
estan auspiciados por lo que denominamos el ser, pero entre entes no
hay una primacia de uno sobre otro. De igual modo, una democracia
ontologica debe corresponder a que todos los miembros de una
comunidad establecida, no tienen primacia unos sobre otros, sino
que todos tienen una relacion de equivalencia respecto de la ley, la
cual a su vez es establecida consetudinariamente por la comunidad
cada vez. Esto es, los miembros del colectivo eligen su ley de modo
tal que ésta siempre es adaptable a las circunstancias en que se
encuentra el grupo, surge del grupo y no esta por encima de ellos, al
modo de una divinidad. Ahora bien, hay que ser conciente de que los
individuos, en su cotidianeidad media, tienden al estado impropio,
por lo que las decisiones al respecto de la ley no buscan la creacion
de una normativizacion de todos los ambitos, sino, recordemos, una
politica de minimos.

318



7. Bibliografia

7.1. Principales obras de Martin Heidegger empleadas en este
trabajo

7.1.1. Volumenes de la Gesamtausgabe

- GA 5: Holzwege (1935-1946).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2003
[Caminos de bosque (1935-1946). Tr. H. Cortés y A. Leyte.
Madrid, Alianza, 1998].

- GA 7: Vortrdge und Aufsétze (1936-1953).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2000
[Conferencias y articulos (1936-1953). Tr. E. Barjau.
Barcelona, Serbal, 2001].

- GA 9: Wegmarken (1919-1961).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Man, Klostermann, 2004
[Hitos (1919-1961). Tr. A. Leyte y H. Cortés. Madrid, Alianza,
2007].

319



FERNANDO GILABERT BELLO

- GA 11: Identitat und Differenz (1955-1957).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2006
[/dentidad y diferencia (1955-1957). Tr. H. Cortés y A. Leyte.
Barcelona, Anthropos, 1990].
[¢Qué es la filosofia? (1955). Tr. J. Adrian Escudero.
Barcelona, Herder, 2004].

- GA 16: Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges (1910-
1976).
Ed. H. Heidegger.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2002
[Escritos sobre la universidad alemana. Tr. R. Rodriguez.
Madrid, Tecnos, 1996].

- GA 40: Einflihrung in die Metaphysik (Sommersemester 1935).
Ed. P. Jaeger. Frankfurt am Main, Klostermann, 1983
[Introduccion a la metafisica. Tr. A. Ackermann. Barcelona,
Gedisa, 2003].

- GA 64: Der Begriff der Zeit (1924).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2004.
[El concepto de tiempo (Tratado de 1924). Tr. J. Adrian
Escudero. Barcelona, Herder, 2008]
[El concepto de tiempo (Conferencia de 1924). Tr. R. Gabas
y J. Adrian Escudero. Madrid, Trotta, 2006].

-GA 80.1: Vortréage (1915-1932).
Ed. H. Tietjen. Frankfurt am Main, Klostermann, 2001.
[Tiempo e historia. Tr. Jesus Adrian Escudero. Trotta. Madrid,
2009].

320



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

7.1.2. Otras ediciones empleadas de la obra de Heidegger

- Sein und Zeit.
Tubinga, Niemeyer, 2006
[Ser y tiempo. Tr. J. E. Rivera. Madrid, Trotta, 2009]
[El ser y el tiempo. Tr. J. Gaos, Madrid, FCE, 2009].

- Uber Wesen und Begriff von Natur, Geschichte und Staat.
Wintersemester 1933/1934.
En  Heidegger Jahrbuch  4-Heidegger und  der
Nationalsozialismus |. Dokumente.
Ed. A. Denker y H. Zaborowski.
Friburgo de Brisgovia, Karl Alber, 2010.
[Naturaleza, Historia, Estado. Tr. J. Adrian Escudero. Madrid,
Trotta, 2018].

- Zollikoner Seminare.
Ed. M. Boss.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2006.
[Seminarios de Zollikon. Protocolos, dialogos, cartas. Tr. A.
Xolocotzi. Morelia, Jitajanfora, 2007].

7.2. Otras obras de Heidegger consultadas
7.2.1. Volumenes de la Gesamtausgabe

- GA 1: Friihe Schriften (1912-1916).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1978
[Tiempo e historia. Tr. Jesus Adrian Escudero. Trotta. Madrid,
2009].

321



FERNANDO GILABERT BELLO

- GA 3: Kant und das Problem der Metaphysik (1929).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2010
[Kant y el problema de la metafisica. Tr. Gr. Ibscher Roth, E.
Cecilia Frost y G. Leyva. Madrid, FCE, 2013].

- GA 4: Erlauterungen zu Hélderlins Dichtung (1936-1968).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1996
[Aclaraciones a la poesia de Hoélderlin (1936-1968). Tr. H.
Cortés y A. Leyte. Madrid, Alianza, 2005].

- GA 6: Nietzsche (1936-1946). (2 vol.).
Ed. B. Schillbach.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1996 (Vol. 1), 1997 (Vol. 2).
[Nietzsche (1936-1946). Trad. J. L. Vermal. Barcelona, Ariel,
2013].

- GA 12: Unterwegs zur Sprache (1950-1959).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1985
[De camino al habla (1950-1959). Tr. Y. Zimmermann.
Barcelona, Serbal, 1987].

- GA 13: Aus der Erfahrung des Denkens (1910-1976).
Ed. H. Heidegger.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2002

[Desde la experiencia del pensar. Tr. F. Duque. Madrid,
Abada, 2007].

- GA 14: Zur Sache des Denkens (1962-1964).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2007.
[Tiempo y ser. Trad. M. Garrido, J.L. Molinuevo y F. Duque.
Madrid, Tecnos, 1999].

322



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

- GA 19: Platon: Sophistes (Wintersemester 1924/25).
Ed. I. Schiller.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1992.

- GA 20: Prolegomena zur Geschischte des Zeitbegriffs
(Sommersemester 1925).
Ed. P. Jaeger.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1994.
[Prolegomenos para una historia del concepto de tiempo
(Semestre de Verano 1925). Tr. J. Aspiunza. Madrid, Alianza,
2006].

- GA 24: Die Grundprobleme der Phdnomenologie (Sommersemester
1927).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1997.
[Los problemas fundamentales de Ila fenomenologia
(Semestre de Verano 1927). Tr. J. J. Garcia Norro. Madrid,
Trotta, 2000].

- GA 25: Phdnomenologische Interpretation von Kants Kritik der
reinen Vernunft (Wintersemester 1927/28).

Ed. |. Goérland.

Frankfurt am Main, Klostermann, 1995.

- GA 26: Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von
Leibniz (Sommersemester 1928).
Ed. K. Held.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2007.
[Fundamentos metafisicos de la I6gica (Semestre de Verano
1928). Tr. J. J. Garcia Norro. Madrid, Sintesis, 2008].

323



FERNANDO GILABERT BELLO

- GA 28: Der deutsche Idealismus (Fichte, Schelling, Hegel) und
die philosophische Problemlage der Gegenwart (Sommersemester
1929).
Nachschrift ~ "Einfdhrung in  das akademische  Studium”
(Sommersemester 1929).

Ed. C. Strube.

Frankfurt am Main, Klostermann, 1997.

- GA 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt-Endlichkeit-
Einsamkeit (Wintersemester 1929/30).
Ed. F.-W. von Herrmann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2004.
[Los conceptos fundamentales de la metafisica. Mundo,
finitud, soledad (Semestre de Invierno 1929-1930). Tr. A.
Ciria. Madrid, Alianza, 2007].

- GA 34: Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Hbéhlengleichnis und
Theétet (Wintersemester 1931/32).
Ed. H. Morchen.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1997.
[De la esencia de la verdad. Sobre la parabola de la caverna
y el Teeteto de Platon (Semestre de Invierno 1931-1932). Tr.
A. Ciria. Barcelona, Herder, 2007].

- GA 38: Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache
(Sommersemester 1934).

Ed. G. Seubold.

Frankfurt am Main, Klostermann. 1998.

- GA 39: Hélderlins Hymnen "Germanien" und "Der Rhein"
(Wintersemester 1934/35).

Ed. S. Ziegler.

Frankfurt am Main, Klostermann, 1999.

324



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

- GA 51: Grundbegriffe (Sommersemester 1941).
Ed. Petra Jaeger.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1991.
[Conceptos fundamentales (Semestre de Verano 1941). Tr.
M. E. Vazquez Garcia. Madrid, Alianza, 2006 ].

- GA 61: Phdnomenologische Interpretationen zu Aristoteles.
Einfihrung in die phdnomenologische Forschung (Wintersemester
1921/22).

Ed. W. Brocker y K. Brocker-Oltmanns.

Frankfurt am Main, Klostermann, 1994.

- GA 62: Phénomenologische Interpretationen ausgewéhlter
Abhandlungen des Aristoteles zu Ontologie und Logik
(Sommersemester 1922).
Phédnomenologische Interpretationen zu Aristoteles (Anzeige der
hermeneutischen Situation). Ausarbeitung fiir die Marburger und die
Géttinger Philosophische Fakultat (1922).
Ed. G. Neumann.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2005
[Interpretaciones  fenomenolégicas sobre  Aristoteles.
Indicaciéon de la situacion hermenéutica. Informe Natorp.
(Semestre de Verano 1922). Tr. J. Adrian Escudero. Madrid,
Trotta, 2002].

- GA 63: Ontologie. Hermeneutik der Faktizitdt (Sommersemester
1923).
Ed. K. Brocker-Oltmanns.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1995
[Ontologia. Hermenéutica de la facticidad (Semestre de
Verano 1923). Tr. Jaime Aspiunza. Madrid, Alianza, 2008].

325



FERNANDO GILABERT BELLO

- GA 69: Die Geschichte des Seyns (1938-1940).
Ed. P. Trawny.
Frankfurt am Main, Klostermann, 1998
[La historia del ser. Tr. D. Picotti. Buenos Aires, El hilo de
Ariadna, 2011].

- GA 94: Uberlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938).
Ed. P. Trawny.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2014
[Cuadernos negros 1931-1938. Tr. A. Ciria. Madrid, Trotta,
2015].

- GA 95: Uberlegungen VII-XI (Schwarze Hefte 1938-1939).
Ed. P. Trawny.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2014
[Cuadernos negros 1938-1939. Tr. A. Ciria. Madrid, Trotta,
2017].

- GA 96: Uberlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-1941).
Ed. P. Trawny.
Frankfurt am Main, Klostermann, 2014.
[Cuadernos negros 1939-1941. Tr. A. Ciria. Madrid, Trotta,
2019].

7.2.2. Otras ediciones consultadas de la obra de Heidegger

- Logica. Lecciones de Martin Heidegger (en el legado de H. Weiss).
Tr. y ed. V. Farias. Barcelona, Anthropos, 1991.

326



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

7.2.3. Correspondencia

- HEiDEGGER, Martin/HEIDEGGER, Fritz. Briefwechsel 1930-1949.
Ed. B. Pieger.
En HowmolLka, Walter/HeibEGGER, Arnulf. Heidegger und der
Antisemitismus. Friburgo de Brisgovia, Herder, 2016
[Correspondencia (1930-1949). Tr. R. Gabas. Barcelona,
Herder, 2018].

- HeibEGGER, Martin/Jaspers, Karl. Briefwechsel 1920-1963.
Ed. W. Biemel y H. Saner.
Klostermann. Frankfurt am Main, 1990.

- KommvereLL. Max. Briefe und Aufzeichnungen 1919-1949. Olten,
Jens, 1967.

7.3. Estudios sobre Heidegger empleados
7.3.1. Estudios sobre Heidegger y la politica

- Aborno, Theodor Wiesegrund. Jargon der Eigentlichkeit. Zur

deutschen Ideologie. Frankfurt am Main, Shurkamp, 1971
[Dialéctica negativa. La jerga de la autenticidad. Tr. A. Brotons.
Madrid, Akal, 2005].

- AxeLos, Kostas. Vers la pensée planétaire. Paris, Minuit, 1964
[El Pensamiento Planetario. El devenir-pensamiento del
mundo y el devenir-mundo del pensamiento. Tr. S. Thénon y
S. Lida. Caracas, Monte Avila, 1969].

— Einfiihrung in ein kiinftiges Denken: Uber Marx Und Heidegger.
Tubinga, Niemeyer, 1966
[Introduccion a un pensar futuro: Sobre Marx y Heidegger. Tr.
E. Albizu. Buenos Aires, Amorrortu, 1973].

327



FERNANDO GILABERT BELLO

— Marx, penseur de la technique: De l'alienation de I'homme a
la conquéte du monde. Paris, Encre Marine, 2015
[Marx, pensador de la técnica. Tr. E. Molina. Barcelona,
Fontanella, 1969].

- Babiou, Alain y Cassin, Barbara. Heidegger. Le nazisme, les femmes,
la philosophie. Paris, Fayard, 2010
[Heidegger. El nazismo, las mujeres, la filosofia. Tr. H. Pons.
Buenos Aires, Amorrortu, 2011 ].

- Beistecul, Miguel de. Heidegger and the political. Londres,
Routledge, 1998
[Heidegger y lo politico. Tr. M. Costa y G. Merlino. Buenos
Aires, Prometeo, 2013].

- BLanToN, Ward; CrockeTT, Clayton; Rossins, Jeffrey W.; y VAHANIAN,
Noélle. An Insurrectionist Manifesto. Four New Gospels for a Radical
Politics. Nueva York, Columbia University Press, 2016.

- Bourbpieu, Pierre. L'ontologie politique de Martin Heidegger. Paris,
Minuit, 1988
[La ontologia politica de Martin Heidegger. Tr. C. de la Mezsa.
Barcelona, Paidos, 1991].

- ConcHe, Marcel. Heidegger par Gros temps. Paris, Cahiers de
L'Egare, 2004
[Heidegger en la tormenta. Tr. P. Sanchez de Orozco. Santa
Cruz de Tenerife, Melusina, 2006].

- Durr, Alexander S. Heidegger and politics: The ontology of the
Radical Discontent. Cambridge, Cambridge University Press, 2015.

-Duauk, Félix. "A vueltas con el caudillo Heidegger". En El Pais, 12
de Septiembre de 1993.

- Farias, Victor. Heidegger et le nazisme. Paris, Verdier, 1987
[Heidegger y el nazismo. Tr. del autor. Barcelona, Muchnik,
1989].

328



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
- Fave, Enmanuel. Heidegger, l'introduction du nazisme dans la
philosophie: autour des séminaires inédits de 1933-1935. Paris,
Livre de Poche, 2007

[Heidegger. La introduccion del Nazismo en la filosofia. En
torno a los seminarios inéditos de 1933-1935. Tr. O. Moro
Abadia. Madrid, Akal, 2009].

- GuaBerT, Fernando. "The concept of Volk in Heidegger as an
exponent of the fundamental ontological structure of Mit-sein". En
Diacritica 30.2. Revista do Centro de Estudos Humanisticos da
Universidade do Minho, 2016

— "Deutschland Uber alles. El vinculo de la germanidad de
Heidegger y la nocion de Volk en Ser y Tiempo". En RoDRIGUEZ
GaRrcia, Maria y SANCHEz EspiLLAQuUE, Jessica. Actas del seminario
permanente Pensamiento en curso. Sevilla, Universidad de Sevilla,
2017.

- GonzALez VAReLA. Nicolas. Heidegger. Nazismo y politica del ser.
Vilassar de Dalt (Barcelona), Montesinos, 2017.

- GRraNEL, Gerard. "Incipit Marx. L'ontologie marxiste de 1844 et la
question de la 'coupure™. En Ecrits logiques et politiques. Paris,
Galilée, 1990.

- Haserwas, Jurgen. "Mit Heidegger gegen Heidegger: zur
Veroffenlichung von Vorlesungen aus dem Jahre 1935". En
Frankfurter Allgemeine Zeitung. N° 170 (25 de Julio de 1953),
Frankfurt am Main, 1953.

— "Heidegger. Werk und Weltaschaaung". Prélogo a Farias, V.
Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt am Main, Fischer,
1989.

- Howmowka, Walter/Heibecger, Arnulf. Heidegger und der
Antisemitismus. Herder. Freiburg im Breisgau, 2016.

329



FERNANDO GILABERT BELLO

- Lacoue-LABARTHE, Philippe. La fiction du politique. Paris, Bourgois,
1988
[La ficcion de lo politico. Tr. M. Lancho. Madrid, Arena, 2002].

- Lowith, Karl. Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein
Bericht. Stuttgart, Metzler, 1986
[Mi vida en Alemania antes y después de 1933. Tr. R. Zauner.
Madrid, Antonio Machado, 1993].

- LyTHGoE, Esteban; Rossl, Luis A. Ser y Tiempo, singularizaciéon y
comunidad. Buenos Aires, Biblos, 2016.

- Marcuske, Herbert. "Briefe an Heidegger" en Tiite Stadtmagazin.
Politik un Asthetik am Ende Industriegesellschaft. Zur Aktualitat von
Herbert Marcuse. N° especial. Tubinga, 1989

— "Heidegger and Marcuse: a dialogue in letters" en Collected
Papers of Herbert Marcuse. Vol. 1. Technology, War and Fascism.
Nueva York, Routledge, 1998.

- MarTIN, Bernd. "Filosofia y Poder". En Archipiélago. N° 5. Madrid,
1990.

- Moreno CLAROs, Luis Fernando. "Frustracion y antisemitismo. Los
cuadernos negros de Heidegger" en Letras Libres n° 160: El nuevo
desorden mundial. Enero de 2015.

— "Heidegger, el pensador desilusionado" en Babelia.
Suplemento cultural de El Pais. 26 de Octubre de 2015.

- O171, Hugo. Martin Heidegger. Frankfurt am Main, Campus, 1988
[Martin Heidegger. Tr. H. Cortés. Madrid, Alianza, 1992].

- Robricuez, Ramén. Heidegger y el nacionalsocialismo: ¢;Un viaje
a Siracusa?. Estudio preliminar a HeibeGGer, M. Escritos sobre la
Universidad alemana. Madrid, Tecnos, 2009.

330



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
- Rossi, Luis A. "La pdlis como instauracion de la politica". En Studia
Heideggeriana VI: ;Hay una medida sobre la tierra? 2017. pp. 143-
176.

— "El existencialismo politico en Heidegger y Carl Schmitt".
Aurora, revista filoséfica. Vol. 29, n® 47. 2017. pp. 523-550.

- Rovo HerNnANDEZ, Simon. "ElI marxismo heideggeriano de Felipe
Martinez Marzoa y la Filosofia de "El Capital". Sociologia histérica,
n®8. 150 arios del libro | de El Capital. Universidad de Murcia. Murcia,
2018.

- SANCHEZ, Rosalia. "La doble cara nazi y antijudia de Heidegger" en
El Mundo, 11 de Marzo de 2014.

- TRAawNY, Peter. Irrnisfugue. Heideggers An-Archie. Berlin, Matthes
& Seitz, 2014.
[Fuga del error. La an-arquia de Heidegger. Tr. R. Gabas.
Barcelona, Herder, 2016].

— Heidegger und der Mythos der jlidischen Weltverschwérung.
Klostermann. Frankfurt am Main, Klostermann, 2015
[Heidegger y el mito de la conspiracion mundial de los judios.
Tr. R. Gabas. Barcelona, Herder, 2015].

- VarRGAs-LLosa, Mario. "FUhrer o Heidegger". En El Pais, 05 de
Septiembre de 1993.

- VatTiMo, Gianni y ZaBaLA, Santiago. Hermeneutic comunism. From

Heidegger to Marx. Nueva York, Columbia University Press, 2011
[Comunismo Hermenéutico. De Heidegger a Marx. Tr. M.
Salazar. Barcelona, Herder, 2012].

- WoLN, Richard. Heidegger's Children. Hannah Arendt, Karl Léwith,
Hans Jonas and Herbert Marcuse. Jersey City, Princenton University
Press, 2001
[Los hijos de Heidegger. Tr. M. Condor. Madrid, Catedra,
2003].

331



FERNANDO GILABERT BELLO

— The politics of Being. The political thougth of Martin Heidegger.
Nueva York, Columbia University Press, 2016.

- XoLocotzi, Angel. Heidegger y el Nacionalsocialismo. Una crénica.
Ciudad de México, Plaza y Valdés, 2013.

7.3.2. Otras fuentes sobre Heidegger consultadas

- AbrRIAN Escupero, Jesus. El lenguaje de Heidegger. Diccionario
filosofico 1912-1927. Barcelona, Herder, 2009.

— Guia de lectura de Ser y Tiempo de Martin Heidegger. Vol. 1.
Barcelona, Herder, 2016.

- ArRanvmavo, Roberto R. Cassirer y su Neoilustracion. La conferencia
sobre Weimar y el debate de Davos con Heidegger. Villaviciosa de
Odoén (Madrid), Plaza y Valdés, 2009.

- BeaurreT, Jean. Dialogue avec Heidegger, Paris, Minuit, 1985.

- Boutort, Alain. Heidegger. Paris, Presses Universitaries de Francia,
1989
[Heidegger. Tr. J. Cristobal Cruz y B. Salmon Valenzuela.
México D. F., Cruz, 1991].

-DerriDA, Jacques. De l'esprit. Heidegger et la question. Paris,
Galilee, 1987.
[Del espiritu. Heidegger y la pregunta. Tr. M. Arranz Lazaro.
Pre-textos. Valencia, 1989].

— "L'oreille de Heidegger". En Politiques de [l'amitie. Paris,
Galilee, 1994
[Politicas de la amistad. Tr. P. Penalver y F. Vidarte. Madrid,
Trotta, 1998].

332



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
- CoretH, Emerich. Was ist der Mensch? Grundziige einer
philosophischen Anthropologie. Innsbruck, Tyrolia, 1973

[¢ Qué es el hombre? Esquema de una antropologia filoséfica.

Tr. C. Gancho. Herder. Barcelona, 1992].

- DussEL, Enrique. Hipotesis para el estudio de Latinoamérica en la
historia universal. Investigacion del “mundo” donde se constituyen
y evolucionan las "Weltanschauungen”. Resistencia, Universidad
Nacional de Nordeste, 1966.

- Escubero PeRrez, Alejandro. "Ser y tiempo: Una obra interrumpida”.
Eikasia. Revista de Filosofia. n°® 41. Oviedo, 2011.

- Fava, Julian. Martin Heidegger: el mas alla de la filosofia (mundo,
transcendencia y ontologia fundamental). Prefacio a GreiscH, Jean.
La invencién de la diferencia ontolégica. Heidegger después de Ser
y Tiempo. Buenos Aires, Las cuarenta, 2010.

- GaArrRIDO PEerRINAN, Juan José. Lichtung: el parto del ser.
Consideraciones onto-fenomenoldgicas acerca del claro. Trabajo Fin
de Master presentado en la Faculta de Filosofia de la Universidad de
Sevilla en Septiembre de 2013..

- GiLaBerT, Fernando. Temporalidad, subjetividad y finitud a partir de
la conferencia de Martin Heidegger "El concepto de Tiempo" (1924).
Trabajo Fin de Master presentado en la Facultad de Filosofia de la
Universidad de Sevilla el 21 de Noviembre de 2012.

- Grassl, Ernesto. Heidegger e il problema dell'umanesimo. Napoles,
Guida, 1985.

- GrEeiscH, Jean. Ontologie et Temporalite: Esquisse d'une
interpretation integrale de Sein und Zeit. Paris, Puf, 1994.

333



FERNANDO GILABERT BELLO

- HErRrRMANN, Friedrich-Wilhelm von. Heideggers "Grundprobleme der
Phénomenologie". Zur "Zweiten Hélfte" von "Sein und Zeit". Frankfurt
am Main, Klostermann, 1991
[La segunda mitad de Ser y Tiempo. Tr. |. Borges Duarte.
Madrid, Trotta, 1997].

- Janicaub, Dominique. Heidegger en France. Paris, Albin, 2001.
- LevyTE, Arturo. Heidegger. Madrid, Alianza, 2005.
— "El mito Heidegger". Argumenta Philosophica 2017, vol. 2.

- LowitH, K. Heidegger. Denker in dlirftiger Zeit. Stuttgart, Metzler,
1984.
[Heidegger, pensador de un tiempo indigente. Trad. Setton.
Buenos Aires, FCE, 2006].

- MarTiNEZ MARZOA, Felipe. La filosofia de El Capital de Marx. Taurus.
Madrid, 1983.

— Heidegger y su tiempo. Madrid, Akal, 1995.

- MarTiNEZ MATiAS, Paloma. "Propiedad e impropiedad en Ser y
Tiempo". En Pensamiento. Revista de investigacion e informacion
filosdfica. Vol 61, n® 231. 2005.

- Moreno MArauez, César Augusto. Fenomenologia y filosofia
existencial. Madrid, Sintesis, 2000.

- Nancy, Jean-Luc. Le partage des voix. Paris, Galilee, 1982
[La particion de las voces. Tr. J. Masso Castillay C. Rodriguez
Marciel. Madrid, Avarigani, 2013].

- OrRDONEZ-GARCIA, JOsé. "Seamos realistas ¢Hasta donde estamos
dispuestos por lo imposible?". En Gabea, W. F. y ORDONEZ-GARCIA, J.
Democracia y participacion politica (Hacia una sociedad posible).
Sevilla, Fénix, 2015.

334



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.

CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

- OrRDORNEZ-GARCIA, JOsé y RUDINGER, Kurt. "Heidegger y la nocién de

preciencia (Vorwissenschaft) como propedéutica existencial. (Parte
1: El afecto del tiempo)" en Estudios de Filosofia n° 50, 2014.

- PareysoN, Luigi. Estudi sull'esistenzialismo. Florencia, Sanzoni,
1950.

— La filosofia del'essistenza e Carlo Jaspers. Génova, Marietti,
1983.

- PerRrIN, Christophe. Entendre la Métaphysique. Les significations
de la pensée de Descartes dans l'ouvre de Heidegger. Lovaina,
Peeters, 2013.

- PoGeGELER, Otto. Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen,
Neske, 1983
[El camino del pensar de Martin Heidegger. Tr. F. Duque.
Madrid, Alianza, 1993].

- Pout, Richard. The Emergency of Being: On Heidegger's
'Contributions to Philosophy'. lthaca, Cornell University Press, 2006.

- RentscH, Thomas. Heidegger und Wittgenstein, Existenzial und
Sprachanalysen zu den Grundlagen philosophischer Anthropologie.
Suttgart, Klett-Cotta, 1985.

- Ribrueso ALonso, Pedro "La diferencia ontoldégica en Martin
Heidegger". Pensamiento 235. Vol. 6. 2007. pp. 125-144.

- SAcRISTAN Luzon, Manuel. Las ideas gnoseoldgicas de Heidegger.
Barcelona, Critica, 1995.

- SaFranski, Rudiger. Heidegger y el comenzar. Tr. J. Chamorro.
Madrid, Pensamiento-Circulo de Bellas Artes, 2006.

— Ein Meister aus Deutschland. Martin Heidegger und seine
Zeit. Munich, Hanser, 1994
[Un Maestro de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo. Tr.
R. Gabas. Barcelona, Tusquets, 2007]

335



FERNANDO GILABERT BELLO

- SCHURMANN, Reiner. Le principe d'anarchie. Heidegger et la question
de I'agir. Diaphanes. Bienne, 2013
[El principio de anarquia. Heidegger y la cuestion del actuar.
Tr. M. Lancho. Madrid, Arena, 2017 ].

- SEVERINO, Emanuele. Essenza del nichilismo. Milan, Adelphi, 1982
[Esencia del nihilismo. Tr. E. Alvarez Télcheff. Madrid, Taurus,
1991].

- SiLoTerbuk. Peter. Kritik der zynischen Vernunft. Suhrkampf.
Frankfurt am Main, 1983
[Critica de la razén cinica. Tr. M. A. Vega. Madrid, Siruela,
2004].

— Zur Welt kommen - Zur Sprache kommen. Frankfurter
Vorlesungen. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1988
[Venir al mundo, venir al lenguaje. Lecciones de Frankfurt. Tr.
G. Cano. Valencia, Pre-textos, 2006].

— Regeln fiir den Menschenpark. Ein Antwortschreiben zu
Heideggers Brief (ber den Humanismus. Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1999
[Normas para el parque humano. Tr. T. Rocha Barco. Siruela.
Madrid, 2006)].

— Nich gerettet. Versuche nach Heidegger. Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 2001.
[Sin salvacion. Tras las huellas de Heidegger. Tr. J. Chamorro.
Madrid, Akal, 2011].

— Zorn und Zeit. Politisch-Psychologischer Versuch. Frankfurt
am Main, Suhrkamp, 2006
[Ira y tiempo. Tr. M. A. Vega y E. Serrano. Madrid, Siruela,
20101].

336



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
- STEINER, George. Heidegger. Chicago, University of Chicago Press,
1987
[Heidegger. Tr. J. Aguilar Mora. Ciudad de México, FCE,
2013].

- VALERA ENRIQUEZ, Jesus. El problema de la ética en Heidegger. Tesis
doctoral presentada en la Facultad de Filosofia de la Universidad
Nacional de Educacion a Distancia (UNED) en 2012.

- VatTimo, Gianni. Essere, storia e linguaggio in Heidegger. Marietti.
Genova, 1989

— La fine della Modernita. Milan, Garzanti, 1999
[El fin de la Modernidad. Tr. A. L. Bixio. Barcelona, Gedisa,
2000].

— Introduzione a Heidegger. Bari, Laterza, 2008
[Introduccion a Heidegger. Tr. A. Baez. Barcelona, Gedisa,
1998].

- Vico, Alejandro. Arqueologia y aleteiologia y otros estudios
heideggerianos. Buenos Aires, Biblos, 2008.

- VoLpi, Franco. Il nichilismo. Bari, Laterza, 2004
[El nihilismo. Tr. C. I. del Rosso y A. Vigo. Madrid, Siruela,
2012]

— Heidegger e Aristotele. Laterza. Roma, 2010
[Heidegger y Aristételes. Tr. M. J. de Ruschi. Ciudad de
México, FCE, 2012].

- WHEELER, Michael. "Heidegger", en ZaiLta, Edward N. et alt. (Ed.).
Stanford Encyclopedia of Philosophy. Stanford, Metaphysic Research
Lab-Standford University, 2011.

- XoLocoTzl, Angel. Fenomenologia de la vida factica. México D. F.,
Plaza y Valdés, 2004.

337



FERNANDO GILABERT BELLO

- XoLocoTzl, Angel; HuerTA, Vanessa. "De camino a una hermenéutica
de la facticidad". Limite. Revista interdisciplinar de filosofia y
psicologia. Vol. 9, n° 31. 2014. pp. 3-9.

7.4. Estudios sobre la cuestion de lo politico

- ARenDT, Hannah. Was ist Politik? (Fragmenten aus dem Nachlal
1950-1059). Munich, Piper, 1993
[¢Qué es la politica?. Tr. R. Sala Carbd. Barcelona, Paidos,
2003].

- BabiLLo O'FARREL, Pablo. Fundamentos de filosofia politica. Madrid,
Tecnos, 1998.

- BERLIN, Isaiah. Four essays on Liberty. Oxford, Oxford University
Press, 1969
[Cuatro ensayos sobre la libertad. Tr. J. Baydon. Madrid,
Alianza, 1988].

- BiLeeny, Norbert. La revolucion de la ética. Habitos y creencias en
la sociedad digital. Anagrama. Barcelona, 1997.

- Bosgio, Norberto. Destra e sinistra. Ragioni e significati di una
distinzione politica. Roma, Donzelli, 2009.

- ConsTanT, Benjamin. De la liberté des Anciens comparée a celle
des Modernes. Paris, Livre de Poche, 2010
["'Sobre la libertad de los antiguos comparada con la de los
modernos". En Escritos politicos. Tr. M. L. Sanchez-Mejia.
Madrid, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales,
1989].

- FernANDEz LIRIA, Carlos. En defensa del populismo. Madrid,
Catarata, 2016.

338



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
- FriEDMAN, Milton. Free to choose. San Diego, Harcourt, 1980
[Libres para elegir. Tr. C. Rocha Pujol. Barcelona, Orbis,
1983].

- GErARD, Dominique; DunmeNiL, Lévy. Capital Resurgent: Roots of the
Neoliberal Revolution. Cambridge, Harvard University Press, 2004.

- Havek. Friedrich August. Droit, legislation et liberté. Paris, Presses
Universitaires de France, 1980
[Derecho, legislacion y libertad. Una nueva formulacion de
los principios liberales de la justicia y la economia politica.
Madrid, Unién. 2006].

- KeLsen, Hans. Allgemeine Staatslehre. Leipzig, Gehlen, 1966
[Teoria general del Estado. Tr. L. Legaz Lacambra. México D.
F., Editora Nacional, 1979].

- KukatHas, Chandram. Hayek and Modern Liberalism. Oxford, Oxford
University Press, 1989.

- LAcLau, Ernesto. La razén populista. Buenos Aires, FCE, 2005.

- LAcLAu, Ernesto; Mourre, Chantal. Hegemony and socialist strategy.

Towards and Radical Democratic. Londres, Verso, 2001
[Hegemonia y estrategia socialista. Hacia una radicalizacion
de la democracia. Tr. E. Laclau y S. Chaparro Martinez.
Madrid, Siglo XXI, 2001)].

- LukAcs, Gyorgy. Die Zerstérung der Vernunft. Berlin, Luchterhand,
1962.

- Marcuse, Herbert. One-dimensional man. Studies in ideology of
advanced industrial society. Boston, Beacon Press, 1991.
[El hombre unidimensional. Ensayo sobre la ideologia de la
sociedad industrial avanzada. Tr. A. Elorza. Barcelona, Ariel,
2010].

339



FERNANDO GILABERT BELLO

- MoLiNA, Juan; GRosSER, Vedia. “La construccion del “pueblo”, segun
Laclau”. La lampara de Diégenes, n° 16-17, 2008.

- Mourre, Chantal. The Return of the political. Londres, Verso, 1993
[El retorno de lo politico. Tr. M. A. Galmarini. Barcelona,
Paidds, 1999].

— The challenge of Carl Schmitt. Londres, Verso, 1999

- Schwmitt, Carl. Der Begriff der Politischen. Berlin. Duncker &
Humboldt, 1987
[El concepto de lo politico. Tr. R. Agapito. Madrid, Alianza,
2014].

- STRAUSS, L. The city and man. Chicago, McNally, 1964
[La ciudad y el hombre. Tr. L. Livtchis. Buenos Aires, Katz,
2006].

- StrAuss, Leo; Cropsey, Joseph. History of Political Philosophy.
Chicago, University of Chicago Press, 1987
[Historia de la filosofia politica. Tr. L. Garcia Urriza, D. L.
Sanchez y J. J. Utrilla. Méxioco DF, FCE, 1993].

- TocaueviLLg, Alexis de. De la démocratie en Amerique. Paris,
Gallimard, 1992
[La democracia en América. Tr. D. Sanchez de Aleu. Madrid,
Alianza, 2002].

- TonNEs, Ferdinand. Gemeinschaft und Gesellschaft. Berlin, De
Gruyter, 1998
[Comunidad y asociacion. Tr. J. F. Ivars. Granada, Comares,
2009 ].

- VELasco Mesa, Custodio. "Hacia el emponderamiento politico
de la ciudadania: Debates y tensiones en la construccién de la
democracia representativa (Siglos XVIII-XXI)". En Gapea, Walter F.
y OrDONEZ-GARCIA, José. Democracia y participacion politica (Hacia
una sociedad posible). Sevilla, Fénix, 2015.

340



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
- VERSTRYNGE, Jorge. Populismo. El veto de los pueblos. Barcelona,
El viejo topo, 2017.

- ViLLacaRAas. Joseé Luis. Populismo. Madrid, La huerta grande, 2016.

- WeBer, M. "Politik als Beruf'. Gesammelte politische Schriften.
Tubinga, Mohr, 1988
[La ciencia como profesion/La politica como profesion. Tr. J.
Abellan. Madrid, Espasa-Calpe, 2007].

7.5. Otra bibliografia empleada

- ABBaGNANO, Nicola. Storia della filosofia. Vol. Il la filosofia del
Romanticismo. La filosofia tra il secolo XIX e XX. Turin, UTET, 1993.

- Apborno, Theodor Wiesengrund. Kulturkritik und Gesellschaft.
Frankfurt am Main, Surhkamp, 1977.
[Critica de la Cultura y la Sociedad. Tr. J. Navarro. Madrid,
Akal, 2008].

- D'AcosTini, Franca. Analitici e Continentali. Guida alla filosofia degli
ultimi trent'anni. Milan, Cortina, 1997
[Analiticos y continentales. Guia de la filosofia de los ultimos
treinta aros. Tr. M. Pérez Gutiérrez. Madrid, Catedra, 2000 ].

-AcusTiN DE Hipona. De Civitate Dei (Codex Bernensis). Berna,
Burgerbibliothek Bern, 2009
[La ciudad de Dios. Tr. R. M. Marina Saez. Madrid, Gredos,
2012].

-ArRenDT, Hannah. Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer
philosophischen Interpretation. Berlin, Philo, 2003
[El concepto de amor en San Agustin. Tr. A. Serrano de Haro.
Madrid, Encuentro, 2009].

341



FERNANDO GILABERT BELLO

- ArRisTOTELES. Physica. Oxford, Clarendon Press, 1930. Ed. W. D.
Ross.
[Fisica. Tr. G. R. Echandia. Madrid, Gredos, 2002].

— Metaphysica. Oxford, Oxford University Press, 1957. Ed. W.
Jaeger
[Metafisica. Tr. P. Azcarate. Madrid, Espasa-Calpe, 2003].

— Politica. Paris, Les Belles Letres, 1974. Ed. J. Abounnet
[Politica. Tr. C. Garcia Gual y A. Pérez Jiménez. Madrid,
Alianza, 1988].

— Etica Nicomachea. Oxford, Clarendon Press, 1979. Ed. |
Bywater.
[Etica a Nicémaco. Tr. J. Palli Bonet. Madrid, Gredos, 1985].

- Bakunin, Mijail A. Gosudarstvennost' i anarjiia. Cambridge,
Cambridge University Press, 2005
[Estatismo y anarquia. Tr. D. Abad de Santillan y A. Chapiro.
Barcelona, Folio, 2002].

- BarTH, Karl. Der Rémerbrief I. Zarich, Theologischer, 2010
[Carta a los Romanos. Tr. A. Martinez de la Pera. Madrid,
BAC, 2002].

- BaubriLLARD, Jean. L'agonie de la puissance. Paris, Sens & Tonka,
2015
[La agonia del poder. Tr. M. Pérez Colina y A. C. Conde.
Madrid, Circulo de Bellas Artes, 2006].

- Bautz, Friedrich Wilhelm. Biographisch-Bibliographisches
Kirchenlexikon. Band VIII (Rembrandt-Scharbel), Nordhausen,
Traugott-Bautz, 1975.

- BLocH, Ernst. Geist der Utopie. Frankfurt am Main, Shurkamp, 1985.

- Boccaccio, Giovanni. Opere. Milan, Mursia, 1978.

342



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
- BRentaNo, Franz. Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden
nach Aristoteles. Friburgo de Brisgovia, Herder, 1862

[Sobre los mdltiples significados del ente en Aristoteles. Tr.

M. Abella. Madrid, Encuentro, 2007].

- CHoza, Jacinto. Antropologia filosdfica. Las representaciones del si
mismo. Madrid, Biblioteca Nueva, 2002.

- CiceroN. Marco Tulio. De Re Publica. Ed. J. E. G. Zetzel. Cambridge,
Cambridge University Press, 1995
[Sobre la republica. Tr. A. D'Ors. Madrid, Gredos, 2009].

-CoRTAZAR, Julio. Historias de Cronopios y de Famas. Buenos Aires,
Minotauro, 1962.

-DescarTEs, René. "Discours de la méthode" en Oeuvres. Paris, Cerf.
1974. Ed. C. Adam y P. Tannery.
[Discurso del Método y Meditaciones Metafisicas. Tr. M.
Garcia Morente. Madrid, Tecnos, 2002].

— "Meditationes de prima philosophia" en Oeuvres. Paris, Cerf.
1974. Ed. C. Adam y P. Tannery.
[Discurso del Método y Meditaciones Metafisicas. Tr. M.
Garcia Morente. Madrid, Tecnos, 2002].

— "Principia Philosophiae" en Oeuvres. Paris, Cerf. 1974. Ed.
C. Adam y P. Tannery
[Los principios de la filosofia. Tr. G. Quintas. Madrid, Alianza,
1995].

- Deuteronomio. Sagrada Biblia. Version de Eloino Nacar Fuster y
Alberto Colunga Cueto. Madrid, BAC, 1995.

- Di6GeNEs LAercio. Diogenis Laertii Vitae philosophorum. Ed. M.
Marcovich. Stuttgart, Teubner, 2002
[Vidas de los filosofos ilustres. Tr. C. Garcia-Gual. Madrid,
Alianza, 2008].

343



FERNANDO GILABERT BELLO

- Esauio. Prometheus Desmotes. En Aeschyli septem quae
supersunt tragoedias. Ed. D. Page. Oxford, Oxford University Press,
1986
[Prometeo Encadenado. En Tragedias. Tr. B. Perea. Madrid,
Gredos, 2006 ].

- Exodo. Sagrada Biblia. V. E. Nacar Fuster y A. Colunga Cueto.
Madrid, BAC, 1995.

- FERRATER MoORA, José. Diccionario de Filosofia (5 Vol.). Barcelona,
Ariel-RBA, 2004.

-Fi1LON DE ALEJANDRIA. De vita Moysis. Cambirdge, Harvard University
Press, 1972
[Vida de Moises. Tr. J. P. Martin, F. Lissi y M. Alesso. Madrid,
Trotta, 2010].

- Freup. Sigmund. Die Zukunft einer lllusion. Frankfurt am Main,
Fischer, 1974
[El porvenir de una ilusion. En O. C. XXI. Tr. J. L. Etcheverry.
Buenos Aires, Amorrortu, 1978].

— Das Ubenhagen in der Kultur. Frankfurt am Main, Fischer,
1997
[El Malestar en la Cultura. En O. C. XXI. Tr. J. L. Etcheverry.
Buenos Aires, Amorrortu, 1978].

— Der Mann Moses und die monotheistische Religion. Frankfurt
am Main, Fischer, 1999
[Moisés y la religion monoteista. En O. C. XXIII. Tr. J. L.
Etcheverry. Buenos Aires, Amorrortu, 1978].

— Totem und Tabu. Frankfurt am Main, Fischer, 2000
[Totem y Tabu. En O. C. XlIl. Trad. J. L. Etcheverry. Buenos
Aires, Amorrortu, 1978].

344



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
- FuLerook, Mary. A History of Germany 1918-2008. Londres, Willey
& Sons, 2009

[Historia de Alemania. Tr. B. Garcia Rios y S. Chaparro

Martinez, Madrid, Akal, 2009].

- GapamER, Hans-George. Wahrheit und Methode. Tubinga, Mohr,
1975.
[Verdad y Método. Tr. A. Agud Aparicio y R. de Agapito.
Salamanca, Sigueme, 1977].

- Garcia DE Dieco, Vicente; et alt. Diccionario Latino-Espafiol.
Barcelona, Spes-Bibliograf, 1970.

- GrivM, Jacob/ Grimvm, Wilhem. Kinder und Hausmé&rchen. BA1.
Gotinga, Vandenhoeck & Ruprecht, 1986.

- GutHriE, William Keith Chambers. A history of greek philosophy.
Cambridge, Cambridge University Press, 1975
[Historia de la filosofia griega. Tr. A. Vallejo Campos y A.
Medina Gonzalez. Madrid, Gredos, 1988].

- Hasermas, Jurgen. Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem

Weg zu einer liberalen Eugenik? Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2001
[El futuro de la naturaleza humana. ;Hacia una eugenesia
liberal? Tr. R. Sala Carbd.Barcelona, Paidos, 2002].

- HeGeL, Georg Wilhelm Friedrich. Vorlesungen (iber die Philosophie
der Weltgeschichte. Hamburgo, Meiner, 1968
[Lecciones sobre la filosofia de la historia universal. Tr. J.
Gaos. Madrid, Alianza, 1989].

— Phénomenologie des Geistes. Frankfurt am Main, Shurkamp,
1974
[Fenomenologia del Espiritu. Tr. W. Roces. México D.F., FCE,
1966].

345



FERNANDO GILABERT BELLO

- HiTLER, Adolf. Mein Kampf. Munich, Institut fir Zeitgeschichte, 2016.

- HoeBes, Thomas. Leviathan: Or the Matter, Forme, and Power of a
Common-Wealth Ecclesiasticall and Civill. New Haven (Connecticut),
Yale University Press, 2010.
[Leviatan: o la materia, forma y poder de una republica
eclesiastica y civil. Tr. A. Escohotado. Buenos Aires, Losada,
2007].

- Hook, Sidney. From Hegel to Marx. Ann Arbor, University of Michigan
Press., 1966.

- Hotrois, Gilbert. De la renaissance a la postmodernité. Une histoire
de la philosophie moderne et contemporaine. Bruselas, De Boeck &
Larcier, 1997
[Historia de la filosofia del Renacimiento a la Postmodernidad.
Tr. M. A. Galmarini. Madrid, Catedra, 1999].

- HusserL, Edmund. Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und
phédnomenologischen Philosophie. La Haya, Nijhoff, 1976
[/deas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia
fenomenolobgica. Tr. J. Gaos y A. Zirion. México D. F. FCE,
2013 1].

— Philosophie als strenge Wissenschaft. Hamburgo, Meiner,
20009.

- JAEGeRr, Werner-Wilhelm. Paideia. Die Formung des griechischen
Menschen. Berlin, De Gruyter, 1973
[Paideia, los ideales de la cultura griega. Tr. J. Xirau y W.
Roces. Madrid, FCE, 1996].

- JUNGER, Ernst. "Der Waldgang". SW7 Essays 1. Betrachtungen zur
Zeit. Stuttgart, Klett-Cotta, 1980
[La emboscadura. Tr. A. Sanchez Pascual. Barcelona,
Tusquets, 2002].

346



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

— Der Arbeiter. Herrschaf und Gestalt. Stuttgart, Klett-Cotta,
2007
[El trabajador. Dominio y figura. Tr. A. Sanchez Pascual.
Barcelona, Tusquets, 1990].

- KanT, Inmanuel. Kritik der praktischen Vernunft. Hamburgo, Meiner,
1990
[Critica de la Razén practica. Tr. R. Rodriguez Aramayo.
Madrid, Alianza, 2000].

— Kritik der reinen Vernunft. Hamburgo, Meiner, 1998
[Critica de la Razoén pura. Tr. P. Ribas. Madrid, Alfaguara,
2002].

— "Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?". En Inmanuel
Kant 6. Uberarbeitete Auflage. Munich, Beck, 2004
[¢Qué es la llustraciéon? Tr. R. Rodriguez Aramayo. Madrid,
Alianza, 2004].

— Zum ewigen Frieden. Stuttgart, Reclam, 2008
[Sobre la paz perpetua. Tr. K. Zulueta Fllscher. Madrid, Akal,
2012].

- Kearney, Hugh. Science and Change. 1500-1700. Londres,
Weidenfeld, 1970.
[Origenes de la ciencia moderna, 1500-1700. Tr. J. J. Ferrero
Blanco. Madrid, Guadarrama, 1970].

- KrISTALLER, Paul O. Renaissance Thought and its Sources. Nueva
York, Columbia University Press, 1979
[El pensamiento renacentista y sus fuentes. Tr. F. Patan
Lopez. México DF, FCE, 1993].

- KrorPoTkiN, Piotr. La conquéte du pain. Paris, Sextant, 2006
[La conquista del pan. Tr. L. Ignacio. Buenos Aires, Anarres,
2005].

347



FERNANDO GILABERT BELLO

- Kunn, Thomas S. The copernican revolution. Cambridge, Harvard
University Press, 1957
[La revolucién copernicana. Tr. D. Bergada. Barcelona, Ariel,
2010].

— The structure of Scientific Revolutions. Chicago, University of
Chicago Press, 1996
[La estructura de las revoluciones cientificas. Tr. C. Solis
Santos. Madrid, FCE, 2005 ].

- LAacan, Jacques. Ecrits 1. Paris, Le Seuil, 1966
[Escritos 1. Tr. T. Segovia y A. Suarez. México D. F., Siglo
XXI, 2009 ].

- LAMEeTTRIEE, Julien Offray. "L'homme machine" en Oeuvres
Philosophiques. Paris, Fayard, 1984.
[El hombre maquina. Tr. A. Izquierdo y M. Badiola. Madrid,
Valdemar, 2000].

- LecHTE, John. Fifty key contemporary thinkers. From Structuralism
to Post-Humanism. Londres, Routledge, 2007
[60 Pensadores contemporaneos esenciales. Del
estructuralismo al posthumanismo. Tr. C. Garcia Trevijano.
Madrid, Catedra, 2010].

- LEcoq, Anne-Marie. La Querelle des anciens et des modernes.
Paris, Gallimard, 2001.

- Locke, John. An essay concerning human understanding. Oxford,
Clarendon Press, 1985
[Ensayo sobre el entendimiento humano. Tr. E. O'Gormann.
México D. F. FCE, 2013].

348



T T A D D ORDIGIONES DE POSIBILIDAD PARA GNA POLITIOA D MININOS
- LowitH, Karl. Meaning in History. Chicago, University of Chicago
Press, 1949

[Historia del mundo y salvacion. Los presupuestos teolégicos

de la Filosofia de la Historia. Tr. N. Espinosa. Buenos Aires,

Katz, 2007].

— Von Hegel zu Nietzsche. Hamburgo, Meiner, 1995
[De Hegel a Nietzsche. La quiebra revolucionaria del
pensamiento en el siglo XIX. Tr. E. Estiu. Buenos Aires, Katz,
2008].

- LyoTarD, Jean-Francois. La condition postmoderne. Rapport sur le
savoir. Paris, Les minuits, 1979
[La condicion postmoderna. Informe sobre el saber. Trad.
Mariano Antolin Rato. Catedra, Madrid, 2004 ].

- MaLaTESTA, Errico. L'anarchia e il nostro programma. Ragusa, La
Fiaccola, 1974.

- MARAVALL, José Antonio. Antiguos y modernos: la idea de progreso
en el desarrollo inicial de una sociedad. Madrid, Alianza, 1998.

- MarauarD, Odo. Apologie des Zuféllingen. Philosophische Studien.
Stuttgart, Reclam. 1986.
[Apologia de lo contingente. Estudios filosdficos. Tr. J. Navarro
Pérez. Valencia, Diputacié de Valéncia-Alfons el Magnanim,
2000 ].

- MarrAMAO, Giacomo. Cielo e Terra. Bari, Laterza, 1994
[Cielo y Tierra. Genealogia de la secularizacion. Tr. P. M.
Garcia Fraile. Barcelona, Paidos, 1998].

- Marx, Karl. Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie
(MEWH1). Berlin, Akademie fur Gesellschaftswissenschaften beim
Zentralkomitee der SED, 1980
[Critica de la filosofia del derecho de Hegel. Tr. A. de Mendoza.
Buenos Aires, Claridad, 1968 ].

349



FERNANDO GILABERT BELLO

— "Thesen uber Feuerbach". En Marx-Engels Werke Band 3.
Hamburgo, Argument, 2016.

- MiLLER, Jacques Alain. "La suture". Cahiers pour I'analyse, 1. 1966.

- MiLton, John. Paradise Lost. Facsimile from Manuscript in Trinity
College. Cambridge, Scolar Press, 1972
[El paraiso perdido. Tr. E. Pujals. Madrid, Catedra, 1998].

- MitTre, Emilio. Historia de la Edad Media en Occidente. Madrid,
Catedra, 1999.

-NieTzscHE, Friedrich Wilhelm. Gétzen-Dédmmerung oder Wie man

mit dem Hammer philosophirt. Berlin, De Gruyter, 1980
[Crepusculo de los idolos. Tr. A. Sanchez Pascual. Madrid,
Alianza, 1998].

— Nachgelassene Fragmente. 1869-1874. Berlin, De Gruyter,
1980.
[Fragmentos postumos. Vol. 1 (1869-1874). Trad. L. E. de
Santiago Guervos. Tecnos. Madrid, 2007].

— Der Antichrist, Fluch auf das Christentum. Berlin, Holzinger,
2013
[El Anticristo: Maldicion sobre el Cristianismo. Tr. A. Sanchez
Pascual. Madrid, Alianza, 2001].

— Also sprach Zarathustra. Ein buch fiir Alle und Keinen. Berlin,
DTV-De Gruyter, 2016
[Asi hablé Zarathustra. Un libro para todos y para nadie.
Madrid, Alianza, 1992 ].

- ONFrAY, Michel. Les ultras des lumiéres. Paris, Grasset et Fasquelle,
2007
[Los ultras de las luces. Tr. M. A. Galmarini. Barcelona,
Anagrama, 2010 ].

350



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

- ORTEGA Y GAssET, José. La rebelion de las masas. Madrid, Alianza,
1983.

— El tema de nuestro tiempo. Madrid, Alianza, 1987.

- Oxford English Dictionary (OED). Oxford, Oxford University Press,
2015.

- PaBON S. DE URBINA, José Maria. Diccionario Manual Griego. Griego
clasico-espanol. Barcelona, Vox-Spes, 1967.

- PETRARCA, Francesco. Opere. Florencia, Sansoni, 1975.

- PLaTON. Phaedo. En Platonis Opera I. Oxford, Oxford University
Press, 1989. Ed. J. Burnett
[Feddn, en Dialogos lll. Tr. C. Garcia Gual. Madrid, Gredos,
1997].

— Gorgias. En Platonis Opera Ill. Oxford, Oxford University
Press, 1989. Ed. J. Burnett
[Gorgias, en Dialogos Il. Tr. J. Calonge. Madrid, Gredos,
1999].

— Protagoras. En Platonis Opera Ill. Oxford, Oxford University
Press, 1989. Ed. J. Burnett
[Protagoras, en Dialogos 1. Tr. C. Garcia Gual. Madrid,
Gredos, 2003].

— Hippias minor. En Platonis Opera Ill. Oxford, Oxford University
Press, 1989. Ed. J. Burnett
[Hipias Menor, en Dialogos I. Tr. J. Calonge. Madrid, Gredos,
2003].

— Republica. En Platonis Opera IV. Oxford. Oxford University
Press, 1989. Ed. J. Burnett
[La Republica, en Dialogos IV. Tr. C. Eggers Lan. Madrid,
Gredos, 1986].

351



FERNANDO GILABERT BELLO

— Leges. En Platonis Opera V. Oxford, Oxford University Press,
1989. Ed. J. Burnett
[Las Leyes, en Dialogos VIllIl'y IX. Tr. F. Lisi. Madrid, Gredos,
1999].

— Letters. En Platonis Opera V. Oxford, Oxford University Press,
1989. Ed. J. Burnett
[Cartas, en Dialogos VII. Tr. J. Zaragoza. Madrid, Gredos,
1992].

- PLutarco. Lives. Londres, Heinemann, 1967
[Vidas paralelas. Tr. A. Pérez Jiménez. Madrid, Gredos, 1982].

- Primo DE RIVERA, José Antonio. "Falange Espafiola: Puntos iniciales".
En Falange Espafiola, n°1. 7 de Diciembre de 1933.

- ProubHON, Pierre-Joseph. Qu'est-ce que la propriété? ou Recherche
sur le principe du Droit et du Gouvernment. Paris, Garnier-
Flammarion, 1966
[¢Qué es la propiedad?. Tr. A. Gbmez Pinilla. Buenos Aires,
Anarres, 2005].

- Pseubo CaLisTENESs. Historia Alexandri Magni. Berlin, Weidmann,
1977
[Vida y hazafias de Alejandro de Macedonia. Tr. C. Garcia
Gual. Madrid, Gredos, 1977].

- Quing, Willard van Orman. "On what there is". En From a logical
point of view. Cambridge, Harvard University Press, 1980
[Desde un punto de vista I6gico. Tr. M. Sacristan. Barcelona,
Paidos, 2002].

- QuintaniLLA,  Miguel Angel (ed.). Diccionario de filosofia
contemporanea. Salamanca, Sigueme, 1976.

352



D T A D L D NDIGIONES DE FOSIBILIDAD PARA UNA POLATCA DE MNIMGS
- RauLet, Gerard. La philosophie allemande depuis 1945. Colin.
Paris, 2006

[La filosofia alemana después de 1945. Tr. J. Climent.

Valencia, Universidad de Valencia, 2009].

- ReaL Acabemia EspaNoLA DE LA LENGUA. Diccionario de lengua
espafiola. 232 ed. Madrid, Espasa, 2014.

-ReveLLl, Marco. La lotta de classe esiste e I'hanno vinta i ricchi
(Vero!). Bari, Laterza, 2014
[La lucha de clases existe... jy la han ganado los ricos! Tr. A.
Pradera. Madrid, Alianza, 2015].

- RickerT, Heinrich. Der Gegenstand der Erkenntnis: Einfiihrung in
die Transzendentalphilosophie. Sarrebruck, Dr. Mller, 2006.

- Ricoeur, Paul. De l'interpretation. Essay sur Sigmund Freud. Paris.
Le Seuil, 1965
[Freud: Una interpretacion de la cultura. Tr. A. Suarez. Madrid,
Siglo XXI, 1985].

- RyLg, Gilbert. The Concept of Mind. Londres, Hutchinson, 1949
[El concepto de lo mental. Tr. E. Rabossi. Barcelona, Paidos,
2005].

- Rousseau, Jean-Jacques. Du contract social. Paris, Bordas, 1972
[El contrato social o Principios de derecho politico. Tr. M.
Armifio. Madrid, Alianza, 2012].

- SaArFrANsky, Rudiger. Nietzsche. Biographie seines Denkens.
Munich, Hanser, 2000
[Nietzsche. Biografia de su pensamiento. Tr. R. Gabas.
Barcelona, Tusquets, 2001].

- SARTRE, Jean-Paul. L'existentialisme est un humanisme. Paris,
Nagel, 1970
[El existencialismo es un humanismo. Tr. V. Prati. Buenos
Aires, Sur, 1980].

353



FERNANDO GILABERT BELLO

— L'étre et le neant. Gallimard. Paris, 1976
[El ser y la nada. Tr. J. Valmar. Madrid, Alianza, 1984].

- ScHoen, Theodore; NoeL, Teodosio. Diccionario Moderno
Langenscheidt de los idiomas Aleman y Espafiol. Munich,
Langenscheidt, 1966.

- ScHoPENHAUER. Arthur. Die Welt als Wille und Vorstellung. Frankfurt
am Main, Shurkamp, 1986
[El mundo como voluntad y representacion. Tr. R. R. Aramayo.
Barcelona, Circulo de lectores-FCE, 2003].

- SmitH, Adam. An inquiry into the nature and causes of the wealth of
nations. Liberty Fund. Indianapolis, 1981
[Una investigacion sobre la naturaleza y causas de la riqueza
de las naciones. Tr. C. Rodriguez Braun. Madrid, Tecnos,
2009 ].

- SorHocLE. Antigone. Ed. R. Claverhouse Jebb. Hakkert, Amsterdam,
1963
["Antigona", en Tragedias. Tr. A. Alamillo. Madrid, Gredos,
2005. p. 261-262].

— Antigone. Tr. Friedrich Hdlderlin. Insel. Frankfurt am Main,
1989
[La antigona de Soéfocles en la version de Hélderlin. Tr. H.
Cortés. Madrid, La oficina de Arte y Ediciones, 2014].

- Soriano, Pablo. Historia del habitar Il: Pablico y privado. Buenos
Aires, Nobuko, 2005.

- SPENGLER, Oswald. Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer
Morphologie der Weltgeschichte. Munich, DTV, 1993
[La decadencia de Occidente: bosquejo de una morfologia de
la Historia Universal. Tr. M. Garcia Morente. Madrid, Espasa-
Calpe, 1983].

354



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS

-SpiNoza, Baruch. Ethica ordine geometrico demonstrata. Heidelberg,
Winters, 1972
[Etica demostrada segun el orden geométrico. Tr. V. Pefa.
Madrid, Tecnos, 2007].

- STRAUSS, Leo. Persecution and the art of writing. Chicago, University
of Chicago Press, 1988
[La persecucion y el arte de escribir. Tr. A. Aguado. Buenos
Aires, Amorrortu, 2009].

- STURMER, Michael. Das ruhelose Reich. Deutschland 1866—1918.
Berlin, Siedler, 1983.

- TomAs DE AauiNo: De rege et regno. De regimine principum. Sevilla,
Izquierdo, 1861
[La monarquia. Tr. L. Robles y A. Chueca. Madrid, Tecnos,
2007]

- ToumiN, Stephen. Cosmopolis: The hidden agenda of Modernity.
Chicago, University of Chicago Press, 1990.

- Umann, Walter. A history of political thought: The Middle Ages.
Middlesex, Penguin, 1970
[Historia del pensamiento politico de la Edad Media. Tr. R.
Vilaré Pinol. Barcelona, Ariel, 2009 ].

- WhitereAD. Alfred Norton. Process and reality. Nueva York, Harper
and Row, 1957.

7.6. Filmografia citada
- ALLEN, Woody. Irrational Man. Estados Unidos, 2015.
- BrRessaNE, Julio. Dias de Nietzsche em Turim. Brasil, 2001.

- Cavani, Liliana. Al di la del bene e del male. Francia-ltalia, 1977.

355



FERNANDO GILABERT BELLO

7.7. Webgrafia
7.7.1. Sobre Heidegger

-Adrian Escudero, Jesus: "Heidegger y la traduccién" [en lineal].
Agora. Papeles de filosofia. Vol. 33. N°1. Santiago de Compostela,
2014 [Consulta: 6 de agosto de 2016]. pp. 125-137.

— "Heidegger y los Cuadernos Negros. El resurgimiento
de la controversia nacionalsocialista" [en linea]. Differenz,
Revista Internacional de Estudios Heideggerianos y sus derivas
contemporaneas. N° 0. http://institucional.us.es/differenz/uploads/
differenz/numero-0/adrian1.pdf [Consulta: 29 de agosto de 2016].
ISSN: 2386-4877 p. 115-134

- Guide to the Helene Weiss Heidegger lecture notes, 1920-
1949. Universidad de Standford. http://www.oac.cdlib.org/findaid/
ark:/13030/ft0h4n974f/. Archivo Online de California. Ultima consulta:
09/01/2014.

- WikipeDIA. Entrada "Martin Heidegger" (https://es.wikipedia.org/wiki/
Martin_Heidegger). [Consulta, 12/04/2016].

7.7.2. Otros textos consultados online

- Deutsches Wobrterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm.
Kompetetzemtrum Universitat Trier, 2018. Grimms Worterbuch
online. (http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle=
DWB&mode=Vernetzung&lemid=GG12009#XGG12009).

-FanuuL, Gonzalo. "Bolivia: populismo del bueno". ElI Pais
Digital. ~ 23/11/2011(https://elpais.com /elpais/2011/03/23/3500 _
millones/1300858200_130085.html)

-Kamm, Thomas; VitztHum, Carlta. "Spain is booming as it moves to
meet EU monetary pact". The Wall Street Journal 20/05/1997 (https://
www.wsj.com/articles/SB864076332524104500).

356



PROPEDEUTICA EXISTENCIARIA DE LA VIDA EN COMUN A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MARTIN HEIDEGGER.
CONDICIONES DE POSIBILIDAD PARA UNA POLITICA DE MINIMOS
- MenpeL, Gregor. Versuche (ber Pflanzen-Hybriden. Instituto
Mendel. Providence (Rhode Island), 1997. Version en linea (http://
www.mendelweb.org/MWGerText.html).

- Museo peL Prapo. "El sueio de la razdon produce monstruos"-
Francisco de Goya. Ficha técnica-GO2131. (https://www.
museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-sueo-de-la-razon-
produce-monstruos/e4845219-9365-4b36-8c89-3146dc34f2807.
Consultado 08/09/2017).

-Perez CoLome, Jordi, y LLanerAs, Kiko. "De Trump a Podemos:
¢ Qué es exactamente el populismo?". El Pais Digital. 14/11/2016.
(https://politica.elpais.com/politica/2016/11/14/actualidad
/1479150607 _282338.html).

- THaTcHER, Margaret. The New Renaissance. 1974. http://www.
margaretthatcher.org/doc/10333. Consulta: 10 de Junio de 2016.

— Margaret Thatcher. The first two years. Interview by Ronald
Butt. http://www.margaretthatcher.org/speeches/displaydocument.
asp?docid=104475. 1981. Consulta: 10 de Junio de 2016.

357






