Parajes inhdspitos: Inquietud, familiaridad, mundaneidad

Fernando Gilabert

Abstract: With our reflections, we intend to show the
rupture of the familiar-daily and the authentic existence
following the premises that Martin Heidegger exposes in
his works written around 1935. In these texts, poetics
takes on specia importance, since the way in which it u-
ses language presupposes a redlity originating in the hu-
man being in which there is no family home to which he
should return, but rather reveals the inhospitable situation
to which the human being is thrown, not because he has
embarked on a march from the warmth of the home to-
wards the unknown, but because this inhospitable condi-
tionisintrinsic to him.

Keywords: Heidegger; restlessness; familiarity; worldli-
Ness; poetics.

1. Las siguientes reflexiones versardn sobre la inquietante
posibilidad de encontrar una fractura entre lo que conside-
ramos familiar y lo que seria una existencia auténtica (ei-
gentlich), en e modo expuesto por e fildsofo alemén
Martin Heidegger en Sein und Zeit!. Que exista riesgo de
fractura hace sdltar las alarmas, a pesar de que en la vida
cotidiana parece que hay una especie de cuerda que nos
ata al hogar familiar o, mejor dicho, un rastro de migas de
pan, como en & cuento de Hansel y Gretel, que nos per-
mitira volver a casa siempre que lo deseemos’. Esta
metéfora empleada por los Hermanos Grimm pone €
acento en un momento de ruptura: cuando los pgaros de-
voran € pan. Habria que locdizar €l origen temp0reo de
ese momento de rupturay dar marcha atras para subsanar
el error, bien con la vana esperanza de enmendarlo, bien
con intenciones de, a menos, comprenderlo. De esta for-
ma, nuestro destino tragico en € desamparo del mundo
moderno podria hacérsenos més llevadero. Los sinsabores
cotidianos son més tolerables si tenemos un hogar perdido
que es posible recuperar; podemos volver a Edén, solo
hay que volver a encontrar €l camino. Nuestra opinion es
tgjante: no creemos que haya existido jamas ese hogar
inicial a que debamos, queramos o podamos volver, sino
que, mas bien, responde a las habladurias (Gerede) del
mundo cotidiano®. Nuestra condicion de arrojado empieza
cada vez ahoray ya hos encontramos desde siempre en la
tierra de hierro*, en el parge inhdspito y desacogedor, di-
riamos més, en € abismo (Abgrund)®. No hay vuelta d
hogar ni retorno a calor de lo familiar. El morar en el pa-
raje inhospito es e "estado natural” de la humanidad: e
ser humano esta desamparado porque es un ser sin hogar,
no porque lo perdid, sino porque nuncalo tuvo.

Un pequefio faro que ilumine nuestras diatribas po-
demos encontrarlo en un poema de Charles Bukowsky:

Facultad de Filosofia, Universidad de Sevilla
Sevilla, Espaiia
email: fernando.gilabert.bello@gmail.com

The burning of the drean®. En él se cuentala noticialeida
en un periddico del incendio de la biblioteca publica de
Los Angeles. En esa hiblioteca, entre mendigos que usa-
ban los servicios, € poeta conocio las obras literarias que
le permitieron algo asi como afrontar es0 que nosotros
hemos denominado morar en el paraje inhdspisto, evitan-
do que se convirtiera en un suicida, un carnicero, un mo-
toristade la policia 0 en alguien que pega a su mujer. Este
poema podria pasarse por alto para nuestra cuestion s no
fuera por su Ultimo verso: You can't go home again. El
fuego, € incendio, marca el hiato del autor con lo fami-
liar, pero parece que eso que erafamiliar ya estaba dema-
siado lgjos y ya no habia retorno, puesto que, segiin en-
trevemos en esa composicion, por entonces alin no habia
decidido su "qué", sino que estaba todavia en camino de
configurar su identidad.

No podemos volver a hogar, no hay un retorno a ca
lor de lo que era familiar. Las propuestas filosoficas que
de Heidegger tomaremos para tratar de esclarecer la im-
posibilidad de este regreso, las hallaremos principalmente
en |os textos arededor del afio 1935, como las lecciones
impartidas en e semestre de verano en Friburgo, € curso
Introduccion a la Metafisica’. En un determinado mo-
mento de este curso, € pensador de Mef3kirch hace refe-
rencia a la obra de Séfocles Antigona®. La alusion a esta
tragedia nos va a servir como indicativo de uno de los
aspectos gque consideramos clave de la existencia: e de-
samparo, €l estar en un pargje inhdspito y lo inquietante
de percatarnos de que ali moramos. La €ucidacién de
este desamparo marcard la pauta de nuestro trabgjo.

2. A nuestro parecer, 1935 supone, en el camino del pen-
sar de Heidegger, un afio de transito. Por esta fecha, €
giro de su pensamiento, la llamada Kehre®, est4 tomando
la forma necesaria que permite e salto a exterior de la
metafisica. S6lo un afio después comenzara con la escritu-
rade los Aportes a la filosofial®, clave para ese salto. Pero
la situacion personal del filésofo de la Schwarzwald en
ese afo de 1935 es bastante compleja. Un afio antes, con-
cretamente € 23 de Abril de 1934, habia presentado su
dimision como rector de la Universidad de Friburgo sdlo
un afio después de haber tomado posesion del cargo*. Los
motivos de la renuncia siguen sin estar, para nosotros, del
todo claros, a pesar de las paabras de exculpacién de
Heidegger cuando acabala guerra'? y toda la especulacion
habida en torno a ese tema a partir de su intercambio epi-
stolar (en ocasiones censurado o perdido sospechosamen-
te, como las cartas a su hermano Fritz'3), los registros bu-
rocréticos de los que tenemos constancia'* y |os recuerdos
de quienes mantuvieron contacto con é en aguellos
anos'. Esto es, 1o que tenemos es una documentacion ex-

Philosophical Readings XIII.3 (2021), pp. 202-208.
DOI: 10.5281/zenodo.5536875



FERNANDO GILABERT

tensa pero limitada, por no ser, en € fondo, explicita y
por provenir de personas poco imparciales, por ser parti-
distas |eales de Heidegger o estar decididamente en contra
de é. A partir de todo ello se han elaborado ya muchos
trabajos para demostrar o desmentir la conexién con €
nazismo, tanto de lafilosofia como de la persona. Aqui no
vamos afiadir nada nuevo a este tema escabroso. Sefidla
mos s6lo que 1935 es un afio intenso en e camino hei-
deggeriano, a pesar de que e curso haya sido mirado con
lupa por si en é hubiera un ensalzamiento del nazismo o
una muestra de decepcién porgque este movimiento no
comprendiera su grandeza intrinseca y se tornase € cul-
men de la metafisica®.

La Unica observacion que afiadimos a este debate es la
referencia a un apunte editorial insertado en la reelabora-
cion del curso para su publicacién en 1953, casi veinte
anos después. En la nota preliminar se sefida: "Lo habla-
do ya no habla en lo impreso"Y’. Esto puede despertar la
duda acerca de s menciond en € transcurso de las clases
algo que omitio deliberddamente en € texto editado para
no verse comprometido. Pero € sentido de esta observa-
cién que hacemos va por otros derroteros: Lo hablado que
ya no habla, porque ya no es posible hablar una vez que
ha sido escrito, es la oralidad misma acorde a la circun-
stancialidad del aula. La palabra viva de la leccion se
pierde cuando se estatiza por escrito. Estaimagen de ora-
lidad es importante en nuestros propésitos.

3. A nuestro juicio, € objetivo primordial de estas leccio-
nes de 1935 es € ataque a la metafisica imperante en la
tradicion filosofica de Occidente desde los antiguos grie-
gos y desde la que pretende saltar Heidegger en este pe-
riodo de Kehre. Las lineas de pensamiento desarrolladas
durante e curso comienzan retomando e problema de la
preponderancia del carécter de ser de lo ente por encima
de la nada'®, un problema que ya habia sido examinado
con anterioridad en Was ist Metaphysik?*® Este problema
no se resuelve con una simple respuesta al porqué, como
cualquier otra pregunta que se nos presenta en la cotidia-
neidad, que pueden contestarse con una respuesta de tipo
consecuente (por gemplo: ¢Por qué hemos llegado tarde?
Porque perdimos € autobus). En ese tipo de preguntas,
toda asignacion de un porqué es siempre interna de un
mundo, como conjunto de todos |os entes que se justifican
entre si, que se interrelacionan, pero no tiene sentido res-
pecto de lo ente en su totalidad, esto es, de lo que es €
mundo. Las preguntas de tipo "por qué" atafien a lo que
hay en e mundo, pero no a mundo. Sin embargo, pregun-
tarse por qué lo ente y no mas bien la nada, problematiza
latotalidad de lo ente como tal, problematiza a mundo?.
Que este problema no haya sido elaborado en la tradicion
metafisica indica que, en ésta, e problema mismo de la
nada fue pasado por alto, puede que incluso por la como-
didad de un programa filosdfico sin ella: si la nada no
existe, no se hablade ellay es mejor atenerse alo quetie-
ne ser, alo ente. Pero a desligar de la nada a ser se pro-
duce una identificacién de éste con lo ente en términos de
mera presencialidad (Anwesenheit)?'. La metafisica acude
al ser buscando un ente sobre el que fundar todos los otros
entes, sin percatarse de que, primero, el ser no es un ente
y, segundo, de serlo, en ese ente primero o Ultimo se re-

202

plantea de nuevo toda la problemética del fundamento,
del ser en cuanto tal.

Al no elaborar € problema de lanada, |la metafisicano
elabora de manera auténtica aquella problemética del ser,
gue es precisamente de donde parti6. El origen de la me-
tafisica es la pregunta por e ser y alo largo de toda su
historia esta pregunta inicial ha ido olvidandose paulati-
namente?2. De este olvido no somos culpables ni nosotros,
los modernos, ni las generaciones anteriores, porque se
remonta a algo que estd més alla de nosotros, ya que in-
cumbe al ser mismo. Pero alavez la historia de la meta-
fisica, la historiadel olvido del ser, es nuestra propia his-
toria, porque nos atafie ya que somos la apertura donde
los entes (y nosotros mismo como entes) aparecen, esto
es, una apertura que implica una relacién con € ser de lo
ente caracterizada por su propio olvido?.

Que uno de los objetivos primordiales de todo € plan-
teamiento filosdfico de Heidegger sealarehabilitacion del
pensar acerca del ser, pone a este curso de 1935 como un
hito significativo en todo su camino del pensar. En esta
Introduccion se describen las amenazas para que dicha
rehabilitacion sea fecunda y como las tendencias que alo
largo de las sucesivas épocas ha tenido la metafisica, au-
paron la primacia de lo ente en detrimento del ser. La
pregunta por lo ente y no por la nada es, entonces, la pre-
gunta fundamental a la que ha de remitirse e pensar, ya
gue acude a los fundamentos. Estos fundamentos, que
remiten a la diferencia ontolégica (el ser y 1o ente no son
la misma cosa aungue se den en conjunto y nunca el uno
sin €l otro), radican en la delimitacion de la palabra "ser".
Pero también hay que destacar en este texto la criticaala
razén instrumental, alatecnociencia que rige € pensar de
las sociedades modernas y que se ha erigido en la tradi-
cién metafisica como la doctrina ideol6gica dominante a
cuyo compas se mueve € mundo.

4. Podriamos preguntarnos qué tiene que ver € problema
de por qué € ente y no la nada con la cuestién de la in-
quietud respecto de lo inhdspito y lo familiar. La ausencia
de una pregunta por € fundamento, por haber sido elimi-
nada de los interrogantes metafisicos, tiene que ver con
que la reflexion derive hacia lo poético mas que a lo me-
tafisico, a arte méas que ala ciencia. Porque & fundamen-
to es e hogar ultimo a que regresar. Si a éste no hay re-
torno, todo lo que era familiar (lo ente) se quiebra ante
nosotros propiciando € abismo del desamparo. De ahi, la
urgencia de la pregunta, porque a nuestro ser como entes
le atafie |a apertura misma del ser en tanto que hogar en €
gue se despliega la aperturidad del resto de entes que, jun-
to con nosotros, constituyen € mundo. En esta situacion,
la poética (Dichtung) se torna el elemento que expone la
violencia con que se comprende €l pargje inhdspito en que
moramos, porque muestra € desamparo humano como
algo irremediable, a ser, en cierto modo, nuestro "estado
natural”: el hombre como ser desamparado, como un ser
sin hogar que nunca lo tuvo. Ejemplo de esa poética que
muestra la violencia de la comprensidn de lo inhdspito es
€l texto de Antigona que emplea Hei degger®.

Lo poética sirve a Heidegger para mostrar € desampa-
ro provocado por la falta de un fundamento al que asirse.
Que en su planteamiento haya una teorizacién del arte y
la estética en relacion, sobre todo, de sus investigaciones



PARAJES INHOSPITOS: INQUIETUD, FAMILIARIDAD, MUNDANEIDAD

en torno a la poesia, no es una novedad que presentemos,
sino que ya muchos otros se han ocupado de €lo®. El
propio Heidegger ademas es explicito sobre arte y poéti-
ca, como muestra en los ensayos y lecciones sobre HAl-
derlir?é, Rilke?” y Trakl?® y la fascinacion tardia por Ce-
lan?. La poéticano es e Unico arte que suscita su interés,
ya que mostré también inclinaciones hacia los movimien-
tos artisticos coetaneos, como € expresionismo aleman o
la obra de Chillida®. Nosotros, sin embargo, en el presen-
te trabgjo vamos a centrarnos en la poética parareflgar la
violencia de lacomprension de lo inhéspito.

Hay que remontarse a vinculo que en la antigua Gre-
cia se establecia entre €l arte y la poesia. Paralos griegos,
la moinois es un "hacer”" pero desde un sentido técnico y
artesanal, es decir, tiene que ver con la creacion, con €
dar lugar a ago. Ese algo originado es la obra. Aqui, €
"hacer", la accién técnica que se llevaa cabo en € acto de
crear, es igual en € artesano y en € artista, esto es, vale
tanto para construir (tiles para el dia a dia como para las
bellas artes®. Pero ademés, € origen etimoldgico de la
poética lo vincula con més fuerza a arte que cuaquiera
de las otras "artes’, que las otras disciplinas artisticas. La
moinois dudia, en la antigua Grecia, a la actividad crea-
dora porque daba existencia a algo que no la tenia. Eso
valiatanto para el verso como parala pintura o la escultu-
ra: creaba algo de la naday lo hacia aparecer en e mun-
do. Podemos objetar que los materiales a partir de los que
se creaya estaban en e mundo, pero el arte no es uname-
ra transformacion: € origen del Partendn no es la cantera
de marmoal. El arte, la moinois es un hacer-aparecer en €
mundo.

Ahora bien, cuando hoy dia, en nuestro hablar cotidia
no medio, hacemos referencia a la poética (Dichtung), 1o
que con ello consideramos es un género literario, una obra
de arte concreta que realizan los poetas y en la que se
muestran los sentimientos del autor, del poeta, para con €
mundo. La poesia ha pasado a ser lirica en e mundo mo-
derno, dejando atrés € propio caracter del hacer. Es una
construccion, una creacion pero ya no es mas el caracter
propio de la creacion, el caracter que ha de poseer toda
obra de arte como fruto del artista creador. Mas bien es,
como sefialamos, un género literario. Lo que sucede es
que la etimologia latina de literatura tiene que ver con las
letras y al audir a éstas, o que nos sale a paso es leer®,
De este modo, cuando hablamos de poesia, o que nos
viene a la mente, por lo general, es € libro de poemas,
tenga éste un contenido meramente lirico o narre una
epopeya. Matizamos lo del libro de poemas porque, si
bien hay poesia en las canciones y hay poesia declamada,
en el mundo cotidiano en que estamos inmersos, la ima-
gen que se tiene de la poesia es un género literario, letras,
lectura. Hasta la misma declamacion de la poesia es lla-
mada "lectura poética'. Pero en su sentido originario
griego, la poética no estaba destinada a la lectura, sino a
ser interpretada, a ser re-presentada.

5. La poética, tal y como la entendian los antiguos grie-
gos, estaba hecha para ser representada en e 6éaroov.
Ya Platdn nos habla de tres tipos de poética: la poesia
imitativa, que es la tragedia clasica; la no imitativa, iden-
tificada con la lirica en la que se cantaba a Dionisos; y la
épica, donde se relataban hechos herdicos y se ensalzaba

a los héroes®. Todas estas formas de poesia tenian en
comin que eran narradas a un publico, que eran re-
presentadas.

Volviendo a Heidegger, cabria preguntarnos qué es
es0 de la presencia (Anwesenheit) que antes citdbamos, y
si tiene que ver con la re-presentacion de lo poético. Para
buscar una respuesta, aungue sea con gran provisionali-
dad, acudiremos a los seminarios que impartié en la
pequefia poblacién suiza de Zollikon, a donde fue invita-
do por € psiquiatra Medard Boss*. Re-presentar, como se
hace en la poesia griega, tiene el sentido de volver a hacer
presente y la presencia, que es e modo en que la meta-
fisica hatratado al ser, tiene que ver con € tiempo en tan-
to que siempre indica un presente actual, un ahora®, no €
antes que ya no es, ni el después, que ain no ha sido. Po-
driamos decir que la presencia tiene un ser, en sentido
metafisico, a diferencia del pasado y del futuro, que no
son, el pasado porque ya-no y €l futuro porque alin-no. Y
sin embargo, este pasado y este futuro no son una nada,
sino que tienen un ser que es fruto de la limitacion de la
presencia como presente actual. Por ello, el ser del tiempo
no es méramente un concepto del ser como presencia, ta
y como lo entiende la tradicion metafisica, porque a partir
del tiempo la presencia se determina como ahora. Pero €
ahora no puede separarse del pasado y del futuro. Re-
presentar es volver a hacer presente, pero de un modo que
no tiene nada que ver con el ahora estético de la presencia
como € ser de la metafisica. Es més bien un traer a la
presencia

Ahora bien, cuando algo se trae a la presencia, solo
ese hacer-presente mismo indica aguello que hace presen-
te, sin una ulterior suposicion y conclusion®, que es lo
que hace cuaquier disciplina cientifica. Ademas, la re-
presentacion tiene € cardcter de un estar-en-medio-de
solo en el pensamiento. Aqui tenemos que distinguir la
imaginacion de ese pensamiento mediante el que estamos
en-medio-de, que son fendmenos distintos. Pensamiento
sdlo en hay en € pensar®’. La particularidad del hacer-
presente es que nos permite estar en medio de lo re-
presentado, es decir, en medio de lo ente que no es el ente
gue somos nosotros mismos, sin estar alli "personalmen-
te". El estar-en-medio-de nuestro estar-aqui en medio de
las cosas, tiene el rasgo fundamental del estar abierto para
lo presente en que se esta. El estar-cerrado, como la pri-
vacion que es, solo se da ali donde impera el carécter de
abierto. Este caracter de abierto paralo presente es €l ras-
go fundamental de la existencia, por 1o que la interpreta-
cioén correcta del re-presentar trata de aceptar simplemen-
te aquello que se muestra en el fendmeno del representar
y nada més™®.

Siguiendo esto, el pensamiento no es ningun calcular,
tal y como dicta la ciencia, sino un agradecer en tanto que
esté expuesto a aceptar que lo ente "es' algo y no nada.
Ese "es' interpela a lengugje no hablado del ser a ser
humano, ese lengugje del silencio, cuya distincion y peli-
grosidad se basa en estar abierto de muchas forma paralo
ente como ente. Ese estar-abierto, esa apertura es
precisamente la existencia. De ahi laimportancia del vin-
culo entre la poética, entendida como re-presentacion, y €
existir auténtico.

La obra artistica, una creacién con visos de re-
presentacion, se identifica con lo poético y, desde su re-

203



FERNANDO GILABERT

presentar, abre mundo. La obra de arte, lo poético, es la
apertura de la verdad, no s6lo como un modo nuevo de
ordenar la totalidad de lo ente, sino que presenta ademés
el otro aspecto de la verdad que la tradicion metafisica ha
olvidado a lo largo de la historia del olvido del ser: €
ocultamiento del que procede toda revelacion®. En la
obra poética la verdad se muestra como revelacion y aper-
tura, pero también como oscuridad y ocultamiento. Ese
abrir-mundo de |a poética no significa una mera pertenen-
cia aese mundo, S no que abre e ingtituye la aperturidad
misma, produce un cambio de ser. No es solo una defini-
cién de la poética a partir del rasgo caracteristico de su
puesta en marcha por la verdad y como apertura de mun-
do, sino que implica que en ella radica la esencia de todo
lo artistico®. La obra no proviene de lo ente, sino de la
nada del ente, es unanovedad radical, es creacién y, como
tal, seinstituye mediante la palabra, €l lengugje, de lo no-
vedoso. La poética (Dichtung) designa la poesia como
arte especifico de la palabra. La novedad radical del arte
solo o principalmente puede darse en y desde la palabra,
por lo que es € lenguaje e modo mismo de apertura a
ser, a ser la precomprension del proyecto existencial (da-
da en e pensamiento)*!. Puesto que la apertura se da ante
todo y fundamentalmente en € lenguaje, es aqui, en €
lengugje, donde se verifica toda verdadera innovacion on-
tolGgica, todo cambio del ser.

Esto podria enlazar con lo sefidado en la Briefe tUber
den Humanismus, donde se sefidla que € lenguagje es la
casa del ser®. Lo aqui expuesto se aclara en €l sentido de
gue € lenguaje es la custodia de la presencia, esto es, del
ser de las cosas como dar-se en la presencia. Esa aclara
cién del lenguaje como custodia de la presencia es lo que
estdalabase de un giro poético haciael hogar.

6. Todo ese giro que en torno a 1935 da hacia el pensar
poetizante del lenguaje, su interés en los textos de Holder-
lin o por los trégicos griegos en las lecciones del Sommer-
semester, pueden verse como un aeamiento del activis-
mo publico y socia de Heidegger tras €l fracaso del Rec-
torado. Sin embargo, nuestra opinidn es que la lectura de
Holderlin retoma mas bien la cuestion de lo politico, s
bien no desde un sentido de lo nacional, como defiende,
por gemplo, Miguel de Beistegui“®. Contrariamente a
Beistegui, no creemos que una reflexion filosdfica en tor-
no a lo politico desde los planteamientos heideggerianos
remita obligatoriamente a un nacionalismo a ultranza, in-
dependientemente de los vinculos de toda patrioteria con
una politica como la nacionalsocidista. Una lectura na-
cionalista de Heidegger contraria a nazismo como la ba-
rajada es plausible s tenemos en cuenta que las politicas
del NSDAP remiten a fortalecer las decisiones de un go-
bierno central, mientras que Heidegger alude a terrufio, a
la ciudad de provincias frente a la gran capita que es
Berlin*. Pero, la interpretacion que hacemos de una poli-
tica heideggeriana no implica hablar de Estados y nacio-
nalismos, sino que es un acudir a lo politico®, lo cud
tendria una estrecha relacion con un morar originario, con
un habitar en un hogar familiar primigenio.

El hogar familiar puede ser una traduccion a Heimat,
un término que Heidegger emplea frecuentemente por
estos afos. Heimat, es una palabra empleada por Heideg-
ger pero que, a igua que sucede con Volk (pueblo) o Er-

204

de (tierra), suelen ser propios de un discurso con un mar-
cado carécter naciondlista. Pero a diferencia de estos ale-
gatos territorialistas, donde "patria’, "pueblo”, "origen”,
"tierra", "raza' u "hogar", a pesar de sus matices diferen-
ciadores, son equivalentes en tanto que remiten al mismo
fundamento, en e discurso heideggeriano no se da esta
equiparacion, no son palabras intercambiables, entre otras
cosas porque se emplean cronoldgicamente: En los afios
del Rectorado (1933 y 1934), la palabra clave es "pueblo”
(Volk), con el que se aude a un tipo de comunidad, p. e.
la universitaria, en tanto que unidad*. Yaen 1935, con la
lectura de Holderlin y los textos y lecciones que aqui nos
ocupan, € término a tener cuenta es Helmat, que presenta
connotaciones muy distintas a las de "patrid’ y "pueblo”.
Finalmente, e concepto "tierra’ (Erde), que comienza a
emplearse afinales de 1935, no toma una forma definitiva
hasta tornarse uno de los elementos de la cuaternidad
(Geviert), desarrollada como un Ultimo 7émog de su pen-
samiento®.

Pondremos el foco de nuestra atencion en Heimat.
Usualmente puede ser traducido por "hogar" o "casa’, pe-
ro también tiene el sentido de "patria" o "tierranatal". Po-
driamos exponer la exégesis de que, en € planteamiento
de Heidegger, la Heimat marca la frontera entre €l nacio-
nalismo de pertenenciay lo que la nacion "es’, en tanto
colectivo y mundo a que uno es arrojado. La raiz heim
darialugar aun rico Iéxico: Heimat (tierra natal y hogar),
Heimweh (nostalgia), Heimkunft (futuro hogar, regreso a
la patria), Heimischwerden (acogedor), Heimlichkeit (se-
creto, misterio, tal vez privacidad), Umheimlichkeit (lo
misterioso, lo inquietante)*®. Umheimlich es lo inquietan-
te, lo pavoroso, podriamos decir que revela algo asi como
aquello que no es familiar, como lo inhéspito, puesto que
entendemos & hogar como lo familiar, como el lugar que
No NoS es extrafno y/o geno.

La Heimat, desde su sentido de "lo familiar", frente a
lo Umheimlich, "lo inquietante" es un término que Hei-
degger emplea a partir de la lectura que hace de Holder-
lin. Lo familiar es la proximidad al ser, pensada a partir
del discurso sobre la Heimkunft hdlderliniana®®. Es posi-
ble que Holderlin derive Heimat de lo que para los anti-
guos griegos era oixoc. Una traduccion literal de este vo-
cablo griego o definiria como "chimenea’, e hueco en €
techo por e que se iban fuera los humos del fuego del ho-
gar. En torno a ese fuego se ordenaba la casa®. Oixog es
el lugar donde permanece e hombre, es el ambito de la
cercania, ya que tiene connotaciones de lo familiar, priva-
do y doméstico (oixciog), asi como de apropiacion
(oixewdv)® . En la Grecia clésica eralamorada, la vivien-
da, la casa, pero también hacia referencia a la unidad fa-
miliar, la base de la sociedad, la comunidad que satisfacia
las necesidades de |a cotidianeidad®.

En Hélderlin encontramos una preocupacion porque
Sus paisanos encuentren su esencia, no en e egoismo de
un pueblo cerrado en si mismo, sino en la pertenencia &
destino de Occidente, como una proximidad al origen. La
patria de este morar es la proximidad al ser, en la cual se
consuma la decision sobre si 1os dioses se niegan asi mis-
mos y permanece la noche o s puede haber un nuevo
amanecer paralo sacro™®. De este modo comienza la supe-
racion del destierro por pargjes inhospitos, donde €l hom-
bre y su esencia vagan sin rumbo. En Heidegger, la supe-



PARAJES INHOSPITOS: INQUIETUD, FAMILIARIDAD, MUNDANEIDAD

racion de este destierro comienza con €l giro hacia el poe-
tizar.

7. Cuando Heidegger pone la mirada en lo poético lo hace
con el propdsito de vincular la moicois y la wéyvy. Con
anterioridad aludimos a que para los griegos moieois era
un hacer técnico y artesanal. Por su parte, la téyvy desig-
na e comportamiento esencial y originario del hombre
con respecto de la verdad de los entes. No es un € arte ni
una habilidad técnica sino que es un conocimiento, una
cierta manera de entender y morar entre los entes, un sa-
ber que permite la planificacion, organizacion y dominio
sobre |0 que se organiza, es creacion y construccion a par-
tir de un saber®. El saber, e conocimiento, es e poder-
poner-en-obra. La obra poética no es solo obra por ser
producida, sino porque efectia el ser de un ente®.

Para €l Heidegger de 1935, €l de las lecciones de In-
troduccion a la metafisica y €l texto sobre El origen de la
obra de arte, e cuestionamiento se equipara con € poder
de lapoética. La obradel poeta es anterior incluso aladel
filésofo, cuya reflexion siempre fue a posteriori, cuando
€l pensar se volvié una nostalgia de la reunién del ente en
su ser®, reunién ya dada en € pensamiento poético al ser
éste 16yog®. El habla del poeta constituye asi € discurso
originario de los antiguos griegos, porgque para €elos, la
poesia pensante era € lugar donde se daba a la existencia
su configuracion histérica. De este modo, el pensamiento
y €l poetizar son cooriginarios porque encuentran su fun-
damento en la esencia del lenguaje, ambos consiste en un
habitar e lenguaje donde éste es A6yog v, por tanto, lleva
asi mismo su propia esencia. Pero si sefialamos esto, que
poesia y pensamiento presuponen €l lenguaje, recono-
cemos que ese lengugje tiene un origen mas originario
que el pensamiento y la poesia mismos. De ahi la urgen-
ciatambién de la pregunta por €l lengugje.

A partir de entonces, a partir de ese "giro" hacia lo
poético del pensamiento de Heidegger, e lengugje se re-
vela como e "ahi" del ser y e lugar de encuentro del
hombre con el mundo. ElI conocimiento, esa téyvny que
designa el comportamiento humano para con la verdad de
lo ente, presupone €l lenguaje: si el hombre tiene una pre-
comprensiéon del ser es porque se erige bgjo su yugo,
siendo esta precomprension de indole poética a darse €
ser en € lengugje. Poesia y pensamiento presuponen la
aperturainicial del lenguaje en lo originario.

La poesia no es un género literario, como antes
sefialamos, sino que es la esencia misma del lenguaje, €
modo en que éste se despliega segin su esencia. Otros
modos del lenguaje, como podrian ser laprosa o € estilo
empleado cuando hablamos a diario en la cotidianeidad,
son modos caidos, ya situados a una cierta distancia de la
esenciadel lenguaje. Desde e principio mismo, la esencia
del lenguaje como poesia se ve amenazada por su contra-
rio, por el hecho de que lo abierto por é en un momento
de irrupcion y desbaratamiento es cerrado por la familia-
ridad del discurso coman, de esos modos linguisticos
caldos, que posteriormente se convierten en la regla y
medida del lenguaje, regla que hasta entonces era dada
por lo poético®.

En la medida en que los poetas son fundadores, esta-
blecen nuevas leyes para el futuro. Pero, sin embargo, di-
cha fundamentacion siempre es una transgresion de un

tiempo dado, de la ley del hoy y del ahora. Porque los
poetas siempre estan adelantados a su tiempo, 10 superan
y transgreden. Son creadores, pero sus creaciones son fru-
to de una soledad esencial: los poetas no pueden sentirse
en casa en el tiempo de su hoy y ahora, en "su" tiempo,
sobrepasan su Zeitgeist, sempre estan mas al&”®. La s-
tuacion de los poetas es € exilio, aunque su obra lleve
consigo la promesa de un morar nuevo y mas auténtico,
un nuevo hogar. El poeta es extrafio por eso, por estar fue-
radel tiempo de lo que nos es familiar.

Sin embargo, Heidegger ve en los poetas una forma de
regreso a la tierra, a un morar originario. La cuestion no
esregresar a un punto de origen perdido, sino que hay que
crear las condiciones para una relacion libre con la tierra,
de preparar € suelo sobre e que nos asentamos. El regre-
so a hogar apunta en la direccion de un origen que, pa-
raddjicamente, esta por venir, pero el hombre moderno
carece de un hogar, una patria a la que volver, no por la
pérdida de una identidad nacional, sino por abandono del
ser que amenaza la esencia misma como € "ahi" del des-
pliegue del ser®. Holderlin, como poeta, sugiere indicios
para el camino de vuelta a hogar, pero esta morada fami-
liar no estd ya a comienzo, no es originario, sino que se
presenta como una conquista, un aproximarse que se
afirma en el mismo momento en que se emprende el ca-
mino a casa. Es por eso que € retorno no es regresar a lo
gue estaba antes dado, no es volver a punto en que se
comienza a andar, Sino que ese origen se constituye me-
diante el retorno mismo. El hombre no estd en € hogar
del mundo, sino que este hogar es méas bien 1o més ge-
no®, mas aln que el pargje inhdspito donde mora.

8. En las lecciones de 1935, € empleo que Heidegger
hace de la traduccién que Holderlin realiza de la Antigona
de Sofocles, nos sirve para mostrar como e camino de
regreso a hogar verdaderamente es un camino a ninguna
parte, como esos Holzwege, senderos perdidos en la espe-
suradel bosguef?. Cuando en Introduccidn a la Metafisica
alude a esta tragedia griega, lo hace en relacion a la de-
terminacion de lo humano concebida desde la distincion
entre ser y pensar, que ha devenido en la conceptuali-
zacion fundamental que de ello tiene la tradicidn occiden-
tal®®. Esa determinacion de lo humano que se ha dado
conjuntamente a la historia del olvido del ser, a su juicio,
es un error y debe ser enmendado, por lo que se hace pre-
ciso desandar el camino y, por €llo, volver a origeny re-
pensar la cuestion del hombre desde ese origen mismo de
Occidente, desde la antigua Grecia. Para comprender en-
tonces la cuestion primera del hombre, la pregunta por
aquello qué es é hombre mismo, remite a los versos del
primer estdsimo de la tragedia soféclea®™. Nosotros nos
centraremos en el primer verso y en laantistrofafinal.

El primer verso en € origina griego es moAlad td
Oewd 20V0&v dvBgomov Oewotegov méLel®. La tra
duccion de dichos verso a nuestro idioma podria ser la
que hace Alamillo en su version de las Tragedias de
Sofocles: "Muchas cosas asombrosas existen y, con todo,
nada més asombroso que el hombre'%. Sin embargo, una
traduccion a castellano aproximada de la interpretacion
de Hélderlin que emplea Heidegger seria algo asi como
"Muchas cosas son pavorosas; nada, sin embargo, sobre-

205



FERNANDO GILABERT

pasa a hombre en pavor"®’. Por su parte, la antistrofa fi-
nal dice asi:

00OV TL TO pNYOvOEV TéEYVAG DIEQ EATIHS Exwv
TOTE P&V 0OV, GANOT €T €00AOV EQmel,

vOpOUG yepaipwv xBovog Bedv T Evogrov dixavy,
imolg: Grolg 6T TO W) ROAOV

Elveott TOMIOG XGQLV. PT €pol Taeéotiog
vévourto pitioov Gpoovdv &g 14d Egdel®

La traduccion de la editorial Gredos, la de Alamillo, con-
siderada la de mayor relevancia para la interpretacion
grecolatina en nuestro pais es:

Poseyendo una habilidad superior alo que se puede uno imagi-
nar, ladestreza paraingeniar recursos, la encamina unas veces al
mal, otras veces a bien. Sera un alto cargo en la ciudad, respe-
tando las leyes de latierray lajusticia de los dioses que obliga
por juramento.

Desterrado sea aquel que, debido a su osadia, se da alo que no
esta bien. jQue no llegue a sentarse junto a mi hogar ni participe
de mis pensamientos €l que haga esto!®°,

mientras que la de Holderlin variara bastante de ésta,
siendo:

Ingenioso, por dominar la habilidad en las técnicas mas alla de
lo esperado, un dia se dejallevar por € Mal, otro dia logra tam-
bién empresas nobles. Entre las normas terrenas y € orden ju-
rado por los dioses toma su camino. Sobresale en su lugar y lo
pierde aquel que siempre considera el no-ser como & ser afavor
de laaccion audaz.

No se acerque a mi hogar en confianza ni confunda su divagar
con mi saber quien cometa tales acciones™.

Las traducciones, como vemos, tienen entre si acuerdos y
desacuerdos. El sentido del texto es glosar qué es el hom-
bre, & ser que domina y transforma e mundo. Pero €
contenido de uno y otro es diferente. Ambas traducciones
se refieren al hombre como un ser dominante, pero espe-
cifican de modo distinto el modo de dominio. La interpre-
tacion que Heidegger hace de lo humano desde € sentido
de los antiguos griegos implica una especie de retorno y
se aparta explicitamente de la exégesis de la tradicion,
que es la que late en la traduccion que empleamos de
Alamillo, ya que pone € acento en lo inquietante del tér-
mino dewdv a ser traducido por Holderlin como
Umheimlich, que manifiesta un carécter des-acogedor, de
lo inhdspito.

Stfocles sefidla a hombre como o dewdrarov.
Alamillo lo traduce como "asombroso”, € ser humano
como aquel ser digno del mayor asombro. Pero s recur-
rimos a un diccionario manua de griego, la entrada refe-
rente a dewoc -6v, de donde deriva dewdrarov, aude a
lo temido, alo espantosos, alo horrible, alude a peligro e
incluso a lo indigno, pero no a lo asombroso™. Parece
més acertado traducirlo como Umheimlich. Sefidar d
hombre como lo inhéspito implica captarlo desde los
[imites mas extremos y desde los escarpados abismos de
su ser’2. Aewvov es lo terrible en e sentido del imperar
que somete violentamente a ente por su condicién de
inhéspito, pero e hombre no hace uso de esa violencia
contralo que somete, sino que su actividad es violenta por
si. Lo inhdspito es lo arrancado de lo familiar, de lo do-

206

meéstico. La existencia auténtica del hombre constituye €
paraje mas inhdspito porque su esencia estd en medio de
lo Umheimlich, de lo inquietante, de lo pavoroso, trans-
cendiendo ademés los limites que le son habituales (fami-
liares) siguiendo la direccion de su poder sometedor™.

El ser humano avanza hacia todos los dominios del
entey, a hacerlo, es arrojado paraddjicamente fuerade de
todo camino. Sélo por esto se abre la condicion de lo
inhéspito que lo expulsa de lo familiar. Las caracteristicas
del hombre estan a mismo nivel del poder sometedor de
la naturaleza, pero con la diferencia fundamental de que
estos rasgos lo atraviesan y 1o empujan a asumir el ente
gue € mismo es, y no solo lo rodean y sostienen, como
sucede en el caso de la naturaleza. El cardcter inquietante
e inhdspito del hombre le somete a si mismo en un estado
ajeno a su esencia, convirtiendo en lo mas proximo lo que
es mas lgano. El hombre es un extrafio a su propio ser a
aceptar encontrarse bajo la fuerza sometedora y, con €llo,
asi mismo’.

De este modo, tenemos que lo inhdspito esta de algin
modo ligado a la actitud violenta del poder poético. La
actitud violenta, que originariamente abre caminos en lo
ente como sujecion y doblegamiento de las fuerzas por las
que €l ente se abre a insertarse en é €& ser humano, sdlo
fracasa ante la muerte, que sobrepasa todo limite. En este
sentido, laexistencia es e acontecer mismo de o inhdspi-
to. Laviolencia constituye el &mbito de la téyvy, como
mirar mas alla de lo materialmente existente y disponible.
Lazéyvn es el poder-poner-en-obra del ser como un ente
y es en cada cual de uno u otro modo y, por tanto, lo que
los griegos entendian con dicho término es la poética mis-
ma, porque la obra de arte efectlia €l ser de un ente™. La
Téyvny caracteriza d dewodv porque consiste en el empleo
delaviolencia contralafuerza sometedora.

La existencia auténtica significa ser puesto como bre-
cha que irrumpe y aparece en la superioridad del poder
del ser, para que esta brecha misma se quiebre bajo €. El
hombre, 1o mas inhdspito, es o que es porque, fundamen-
talmente, promueve lo familiar, pero para transgredirlo y
permitir con su transgresion que irrumpa la fuerza que lo
somete’™®. En cuanto brecha para la manifestacion del ser,
la existencia histérica es un incidente donde surge la fuer-
za sometedora del ser y se inserta en la obra como aconte-
cer histérico. Recordemos para finalizar las dUltimas pala-
bras del estasmo de Sofocles donde 1o que se sefida se
vincula con e poema de Bukowski: un ente tan inquietan-
te como el hombre ha de ser excluido de hogar y consgjo:
el hombre no puede regresar al hogar.

Bibliografia

Aristételes. Politica. Tr. C. GarciaGua y A. Pérez. Madrid, Alianza,
1988.

de Beistegui, M. Heidegger y lo politico. Tr. M. Costay G. Merlino.
Buenos Aires, Prometeo, 2013.

Bukowsky, C. Septuagenarian Sew. Boston, Black Sparrow, 1990.
Diccionario de la Real Academia Espafiola. Madrid, Espasa, 2014.
Grimm, J/ Grimm, W. Kinder und Hausmérchen. B1l. Gotinga,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1986.

Heidegger, F./Heidegger, M. Briefwechsel 1930-1949. En Homolka, W;
Heidegger, A. Heidegger und der Antisemitismus. Friburgo de Bris-
govia, Herder, 2016.

Heidegger, M. Aus der Erfahrung des Denkens (1910-1976). Frankfurt
am Main, Klostermann, 1983.



PARAJES INHOSPITOS: INQUIETUD, FAMILIARIDAD, MUNDANEIDAD

Heidegger, M. Beitrage zur Philosophie (Vom Ereignis) (1936-1938).
Frankfurt am Main, Klostermann, 2003.

Heidegger, M. Einfuhrung in die Metaphysik. (Sommersemester 1935).
Frankfurt am Main, Klostermann, 1983.

Heidegger, M. Erléauterungen zu Hdlderlins Dichtung (1936-1968).
Frankfurt am Main, Klostermann, 1996.

Heidegger, M. Holderlins Hymnen "Germanien” und "Der Rhein" (Win-
tersemester 1934/35). Frankfurt am Main, Klostermann, 1999.
Heidegger, M. Holzwege (1935-1946). Frankfurt am Main, Kloster-
mann, 2003.

Heidegger, M. Introduccién a la Metafisica. Tr. A. Ackerman. Barcelo-
na, Gedisa, 2003.

Heidegger, M. Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges (1910-
1976). Frankfurt am Main, Klostermann, 2000.

Heidegger, M. Sein und Zeit. Tubinga, Niemeyer, 2006.

Heidegger, M. Unterwegs zu Sprache (1950-1959). Frankfurt am Main,
Klostermann, 1985.

Heidegger, M. Vortrage und Aufsitze (1936-1953). Frankfurt am Main,
Klostermann, 2000.

Heidegger, M. Was ist das Philosophie? Pfullingen, Neske, 1992.
Heidegger, M. Wegmarken (1919-1961). Frankfurt am Main, Kloster-
mann, 2004.

Heidegger, M. Zollikoner Seminare. Protokolle - Zwiegesprache -
Briefe. Frankfurt am Main, Klostermann, 2006.

von Herrmann, F.-W. Heideggers Philosophie der Kunst. Frankfurt am
Main, Klostermann, 1994.

Kockelmans, J. J. Heidegger on Arts and Works. Leiden, Nijhoff, 1985.
Lacoue-Labarthe, P. La fiction du Politique, Paris, Bourgeois, 1987.
Martin, B. "Filosofiay poder". Archipiélago. N° 5. 1990.

Mouffe, C. The Return of the political. Londres, Verso, 1993.

Pabon S. de Urbina, J. M. Diccionario manual griego clasico-espafiol.
Barcelona, VVox-Spes, 2003.

Platon. Republica. Tr. C. Eggers. Madrid, Gredos, 1986.

Sagrada Biblia. Tr. E. Néacar y A. Colunga. Madrid, BAC, 1995.
Safranski, R. Un maestro en Alemania. Martin Heidegger y su tiempo.
Barcelona, Tusquets, 2007.

S6focles. Antigone. Amsterdam, Hakkert, 1963.

Sofocles. Antigone. Tr. J. C. F. Holderlin. Insel. Frankfurt am Main,
1989

Sofocles. La Antigona de Sofocles en la version de Holderlin. Tr. H.
Cortés. Madrid, Laoficinade Artey Ediciones, 2014.

Sofocles. Tragedias. Tr. A. Alamillo. Madrid, Gredos, 2005.

Soriano, P. Historia del habitar I1: Publico y privado. Buenos Aires,
Nobuko, 2005.

Xolocotzi, A. Heidegger y el nacionalsocialismo. Una cronica. México
D. F. Plazay Valdés, 2013.

Notas

! Heidegger, M. Sein und Zeit. Tubinga, Niemeyer, 2006. p. 42.

2 v. Grimm, J., Grimm, W. Kinder und Hausmdrchen. B1. Gotinga,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1986.

* Heidegger, M. Sein und Zeit. Op. cit. p. 167.

* Deuteronomio. 28, 23.

5 cfr. Heidegger, M. Sein und Zeit. Op. cit. pp. 188 y ss.

¢ Bukowsky, C. Septuagenarian Stew. Boston, Black Sparrow, 1990. p.
42.

" Heidegger, M. Einfiihrung in die Metaphysik. (Sommersemester 1935).
Frankfurt am Main, Klostermann, 1983.

8 La version que nosotros emplearemos ser4 la edicion del griego clasica
a cargo de R. Claverhouse Jebb (4ntigone. Amsterdam, Hakkert, 1963),
en que se basa la edicion canodnica del castellano (Incluida en Séfo-
cles.Tragedias. Tr. A. Alamillo. Madrid, Gredos, 2005). Para exponer en
castellano las diferencias que ofrece la version de Heidegger y facilitar
el texto castellano del fragmento al que remite, emplearemos la traduc-
cién que aparece en la version castellana del Sommersemester de 1935
(Introduccion a la Metafisica. Tr. A. Ackerman. Barcelona, Gedisa,
2003). De este modo, no dejamos de tener la mirada puesta en la que
Heidegger empled originalmente, la traduccion que hizo Hoélderlin (In-
sel. Frankfurt am Main, 1989), asi como la edicion en castellano de esta
version (La Antigona de Sofocles en la version de Hélderlin. Tr. H. Cor-
tés. Madrid, La oficina de Arte y Ediciones, 2014).

° Hemos de sefialar sobre la Kehre que no es un cortocircuito que de la
noche a la mafana lleva al giro en el camino filos6fico de Heidegger,
sino que mas bien es un proceso de casi dos décadas que comienza tras
la publicacién de Sein und Zeit (1927) y continfia, al menos, hasta la de

la Briefe iiber den Humanismus (1946), por poner como hitos de este
giro dos de la obras principales del que fuera rector de Friburgo. De este
modo, con el término Kehre queremos indicar la autointerpretacion que
Heidegger mismo hace de su propia filosofia. Sobre esta lectura, véase
la magnifica biografia de Riidiger Safranski (Un maestro en Alemania.
Martin Heidegger y su tiempo. Barcelona, Tusquets, 2007. pp. 422 y
$S.).

1% Heidegger, M. Beitriige zur Philosophie (Vom Ereignis) (1936-1938).
Frankfurt am Main, Klostermann, 2003.

! Xolocotzi, A. Heidegger y el nacionalsocialismo. Una crénica. Méxi-
co D. F. Plazay Valdés, 2013. p. 140.

12 Los hechos y reflexiones (Tatsachen und Gedanken) en torno a su
experiencia en el rectorado que Heidegger redactd con la vista puesta en
la comision depuradora, estan recogidos en Reden und andere Zeugnisse
eines Lebensweges (1910-1976). Frankfurt am Main, Klostermann,
2000.

13 La citada correspondencia con su hermano fueron editadas por B. Pie-
ger (Briefwechsel 1930-1949. En Homolka, W; Heidegger, A. Heideg-
ger und der Antisemitismus. Friburgo de Brisgovia, Herder, 2016).

' Casi todo el trabajo de revisar los archivos administrativos ha recaido
en historiadores mas que en filésofos, como Schramm, Ott o Martin. v.
Martin, B. "Filosofia y poder". Archipiélago. N° 5. 1990.

15 Muchos han sido preguntados por la actitud de Heidegger en aquel
tiempo. Remitimos a biografias como la citada de Safranski (Op. cit).

!¢ Heidegger, M. Einfiihrung in die Metaphysik. Op. cit. p. 208.

'7"Das Gesprochene spricht nicht mehr im Gedruckten". 1b. p. 1

®1b. p. 3.

1 cfr. Heidegger, M. Wegmarken (1919-1961). Frankfurt am Main,
Klostermann, 2004. pp. 103-122.

2 Heidegger, M. Einfiihrung in die Metaphysik. Op. cit. p. 7.

2'b. p. 65.

21b. p. 21.

3 1b. pp. 5-6.

2 1b. pp. 156-157.

> Unos pocos ejemplos han sido P. Lacoue-Labarthe (La fiction du Poli-
tique, Paris, Bourgeois, 1987), J.J. Kockelmans (Heidegger on Arts and
Works. Leiden, Nijhoff, 1985) o F.-W. von Herrmann (Heideggers Phi-
losophie der Kunst. Frankfurt am Main, Klostermann, 1994).

2 Por ejemplo, Erliuterungen zu Holderlins Dichtung (1936-1968)
(Frankfurt am Main, Klostermann, 1996) o Holderlins Hymnen "Ger-
manien” und "Der Rhein" (Wintersemester 1934/35) (Frankfurt am
Main, Klostermann, 1999).

*7v. Wozu Dichter? Recogido en Heidegger, M. Holzwege (1935-1946).
Frankfurt am Main, Klostermann, 2003. pp. 248-295.

2y, Die Sprache y Die Sprache im Gedicht. Recogidos en Heidegger,
M. Unterwegs zu Sprache (1950-1959). Frankfurt am Main, Kloster-
mann, 1985.

% Pueden verse los detalles del encuentro entre ambos en Safranski, R.
Op. cit. pp. 483-486.

30y, Der Kunst und der Raum. Recogido en Heidegger, M. Aus der
Erfahrung des Denkens (1910-1976). Frankfurt am Main, Klostermann,
1983.

31 Heidegger, M. Holzwege (1935-1946). Op. cit. p. 47

32 En el Diccionario de la Real Academia Espaiiola (Madrid, Espasa,
2014) podemos encontrar las diversas acepciones de los términos
"poesia", "poética"... que aducen esta significacion coloquial.

33 Platén. Repuiblica. 392C vy ss.

3% v. Heidegger, M. Zollikoner Seminare. Protokolle - Zwiegesprdche -
Briefe. Frankfurt am Main, Klostermann, 2006.

3 1b. p. 43.

3 Tb. p. 89.

7 1b. p. 91.

*#1b. p. 94.

3'v. Heidegger, M. Holzwege (1935-1946). Op. cit. pp. 29 y ss.

“Tb. p. 62.

4l cfr. Ib.

42 cfr. Heidegger, M. Wegmarken (1919-1961). Op. cit. pp. 313-364.
4y, de Beistegui, M. Heidegger y lo politico. Tr. M. Costa y G. Merli-
no. Buenos Aires, Prometeo, 2013. p. 145.

# v. Heidegger, M. Aus der Erfahrung des Denkens (1910-1976). Op.
cit. pp. 9-13.

45 Partiremos de la division que Chantal Mouffe hace entra "lo" politico
y "la" politica. A grosso modo, la politica remite a un orden en la co-
existencia humana, una forma de organizacion social, mientras que lo
politico implica el mero hecho de ser sociales, las relaciones que surgen
en el convivir de unos con otros. v. Mouffe, C. The Return of the politi-
cal. Londres, Verso, 1993.

207



FERNANDO GILABERT

4 v, El discurso con que inaugura su rectorado en 1933 Die Selbstbe-
hauptung der deutschen Universitdt, recogido en Reden und andere
Zeugnisse eines Lebensweges (1910-1976). Op. cit.

4T v. Heidegger, M. Vortrige und Aufsiitze (1936-1953). Frankfurt am
Main, Klostermann, 2000. pp. 167-187.

48 de Beistegui, M. Op. cit. p. 72.

v, Heidegger, M. Erliuterungen zu Hélderlins Dichtung (1936-1968).
Op. cit.

50y, Soriano, P. Historia del habitar II: Publico y privado. Buenos Ai-
res, Nobuko, 2005.

51 cfr. Pabon S. de Urbina, J. M. Diccionario manual griego clésico-
espaiiol. Barcelona, Vox-Spes, 2003. Entrada "ofxoc". p. 419.

32 Aristoteles. Politica, 1252b.

33 Heidegger, M. Wegmarken (1919-1961). Op. cit. pp. 338-339.

%% Heidegger, M. Einfiihrung in die Metaphysik. Op. cit. p. 19.

5 1b. p. 169.

¢ Heidegger, M. Was ist das Philosophie? Pfiillingen, Neske, 1992. p.
14.

7 1b. p. 30.

38 de Beistegui, M. Op. cit. p. 152.

3 1b. p. 163.

% Tb. p. 168.

b, p. 171.

2 El camino de bosque, la senda perdida, es una metdfora muy del gusto
de Heidegger. Ya sabemos la importancia que en su filosofia tiene la
palabra "camino" (Weg). Los caminos de bosque (Holzwege), titulo de
una de sus colecciones de textos, son esos caminos que se pierden entre
la frondosidad de la arboleda, donde las sendas no estan delimitadas.
 Heidegger, M. Einfiihrung in die Metaphysik. Op. cit. pp. 148 y ss.

% Tb. p. 155.

% Sofocles. Antigona, 332.

% Sofocles. Tragedias. Op. cit. p. 261.

7 "Vielfiiltig das Unheimliche, nicht doch iiber den Menschen hinaus
Umheimlicheres ragend sich regt". Heidegger, M. Einfiihrung in die
Metaphysik. Op. cit. pp. 148 y ss.

8 Sofocles. Antigona, 364-375.

 Séfocles. Tragedias. Op. cit. p. 262.

0 "Gewitziges wohl, weil das Gemache des Kénnens, iiber Verhoffen
bemeinsternd, verfdllt er einmal auf Arges gar, Wackeres zum anderen
wieder gerdt ihm. Zwischen die Satzung der Erde und den beschworenen
Fug der Gotter hindurch firht er. Hochiiberranged die Stitte, verlustig
der Stitte ist er, dem immer das Unseiende seiend der Wagnis zugun-
sten. Nicht werde dem Herde ei trauter mir der, nicht auch teile mit mir
sein Wihnen mein Wissen, der dieses fiihret ins Werk". Heidegger, M.
Einfiihrung in die Metaphysik. Op. cit. pp. 148 y ss.

" Pabén S. de Urbina, J. M. Op. cit. Entrada "dezvég -6v". p. 129.

2 Heidegger, M. Einfiihrung in die Metaphysik. Op. cit. p. 158.

" Ib. p. 160.

" 1Ib. p. 165.

1b. p. 168.

" Ib. p. 172.

208



