136 La okupacion del tiempo.

Notas anarcoexistencialistas sobre el aburrimiento

The Squatting of Time. Anarchoexistentialist Notes on Boredom

Fernando Gilabert Bello
0000-0002-7503-3654

UNIVERSIDAD DE SEVILLA

Resumen:

Este estudio pretende exponer una serie de reflexiones que eluciden el caracter ocupacional del
aburrimiento a partir de los planteamientos filosoficos de Martin Heidegger. El tono que emplea tal
trabajo toma forma a través de una serie de notas que elaboren una propedéutica adecuada para las
cuestiones del anarcoexistencialismo, de la temporalidad y del aburrimiento. Mas alla de volver a
senalar una y otra vez lo dicho por el filosofo de Mel3kirch en las lecciones que impartié en la Uni-
versidad de Friburgo entre 1929 y 1930 acerca del tedio como el temple animico fundamental, lo que
aqui se plantea es establecer unas pautas que muestren como la ocupacion que conlleva el cuidado
conforme a la temporalidad permite una indagacién en el aburrimiento (y no al revés, como ocurre
en las citadas lecciones). Para ello, es necesario hacer una clarificacién de conceptos que nos intro-

duzcan en la problematica a dilucidar.
Palabras clave: Heidegger; Temporalidad; Cuidado; Anarcoexistencialismo; Aburrimiento

Abstract:

This study aims to set out a series of reflections that elucidate the occupational character of bo-
redom on the basis of Martin Heidegger’s philosophical approaches. The tone of this work takes
shape through a series of notes that elaborate an adequate propaedeutic for the questions of anar-
cho-existentialism, temporality and boredom. In addition to repeatedly reiterating what the philo-
sopher from Mef3kirch said in the lectures he gave at the University of Freiburg between 1929 and
1930 about boredom as the fundamental mental temperament, what is proposed here is to establish
guidelines that show how the occupation that entails care in accordance with temporality allows an
enquiry into boredom (and not the other way around, as is the case in the aforementioned lectures).

In order to do so, it is necessary to clarify concepts that introduce us to the problem to be elucidated.

Keywords: Heidegger; Temporality; Care; Anarcho-existencialism; Boredom.



Las siguientes reflexiones pretenden incidir en una fenomenologia del tedio desde una

Optica anarcoexistencialista. Es por eso por lo que es primario la necesidad de aclarar,

por un lado, qué es eso de anarcoexistencialismo, y por otro, qué es el tedio, sobre todo

en lo que lo diferencia del simple aburrimiento. Una vez desentrafiados ontolégicamente
tales conceptos, se prevé posible elucidar la relacion del tedio con la temporalidad y como el ocu-
parse de dicha cuestiéon toma la forma de una okupacién, tomando prestado el término a partir del
movimiento social okupa, siempre desde un cariz ideoldgico determinado tal y como se expondra
en este estudio.

La referencia al tiempo, a la temporalidad, siempre pone en juego a la propia tradicién fi-
loséfica, pues desde los tiempos de Platon y Aristételes ha sido un tema recurrente de indagacion
reflexiva’. Tras los clasicos griegos, diversos autores a lo largo de la historia se preocupan de la cues-
tién del tiempo, como Agustin®, Kant® o Bergson*. Pero no es hasta la irrupcién en el siglo pasado
de la filosofia de Martin Heidegger, cuando el tiempo adquiere un estatus ontolégico adecuado al
ser considerado desde la temporaneidad (Temporalitit), la cual a su vez se relaciona con la subjetivi-
dad y, por ende, con la finitud (Heidegger, 1995). En Heidegger el tiempo se vincula a la existencia
(Dasein) conforme a la temporalidad (Zeitlichkeit), que, desde el cuidado (Sorge), no considera a los
éxtasis temporales (pasado, presente y futuro) como momentos diferentes de una linea, sino como
entrelazados esencialmente, de modo tal que es la propia subjetividad existencial la que determina

aquello mismo que es el tiempo (Heidegger, 2006: 337-339).

1 Para Platén el tiempo es la version inmanente y césmica de la idea de eternidad. Tal sucedaneo mundano es moévil
y cambiante, por lo que se asocia al ntimero, que controla mediante el calculo el antes y el después (Platon, Timeo 37d,
5-8), lo cual constituye desde una perspectiva platénica moderna un tanto perversa una fisica que establece sus prin-
cipios onticos de forma matematizante, esto es, regida exclusivamente por el calculo. Por su parte, Aristoteles tam-
bién senala esa relacién con el movimiento y el cambio, presentado al tiempo como un presente continuo que puede
medirse como una sucesién de «ahoras» (Aristoteles, Physica 11, 219a). La temporalidad conforme a lo que Aristételes

desarrolla en su Fisica predomina en la concepcién vulgar del tiempo que se maneja en la vida cotidiana.

2 Las reflexiones de Agustin sobre el tiempo parten de la perplejidad de no poder expresarlo, rechazando la con-
cepcidn aristotélica al considerarlo como un mero instrumento de calculo del movimiento. El tiempo, vinculado a lo
humano, mantiene una relacién asimétrica con la eternidad, que es un atributo de lo divino, por lo que la conexiéon
entre temporalidad y eternidad debe darse en el interior del ser humano, de modo que tal interiorizacion origine una

«presentificacién» del todo, a modo de la plenitud temporal que constituye la eternidad (Agustin, Confessiones XI).

3 La concepcién de Kant del tiempo estd muy influenciada por la fisica newtoniana. Presenta al tiempo como una de
las condiciones a priori de lo sensible, junto al espacio. Es una forma pura de la intuicién y es presupuesto por el sujeto
ala hora de conocer el fenémeno. Espacio y tiempo tienden a ser indisolubles, pero en Kant el tiempo es la forma del

sentido interno, pues posibilita a los sujetos percibirse a si mismos (Kant, I., KrV A30-41, B46-58).

4 Bergson considera la diferencia entre el tiempo de la ciencia y el tiempo de la conciencia. Este altimo, mas que
tiempo, es duracién. La temporalizacion de la existencia (la duracion) es el tiempo vivido. En el tiempo cientifico
pensamos la diferencia entre estados sucesivos a través del calculo, y en la duracién pura su continuidad a través de

la intuicién (Bergson, 1959: 9-10).



Del presupuesto heideggeriano acerca de una temporalidad subjetiva es desde donde parte
la reflexién anarcoexistencial acerca del aburrimiento bajo la forma del tedio. El tiempo subjetiva-
do establece las pautas para realizar una fenomenologia de dicho temple animico y un posible ana-
lisis de las consecuencias del tedio profundo, de las cuales la mas grave de todas es el olvido del ser.
Aunque segtiin Heidegger no parece que sea viable solucionar o enmendar el problema, tal vez alli
donde esta ese peligro crece también lo salvador®. Tal vez esa salvacién surja desde la temporalidad
desarrollada en sus planteamientos filoséficos, al permitir la posibilidad de tomar una resolucion
que permita paliar tales consecuencias, ya no como una eleccioén de caracter moral, sino como un
comprender la misma toma de decisiones, esto es, no como una resolucién deontolégica sino como

una resolucién meramente ontoldgica.

Lo primero a senalar, sin embargo, es qué se entiende por anarcoexistencialismo®.
Es posible definirlo como una corriente filoséfica y politica que, partiendo de una
lectura de Heidegger, permite girar los presupuestos del filosofo de Melkirch «a la
izquierda», siguiendo la misma pauta con las que los jovenes hegelianos (Strauss,
Bauer, Feuerbach, Stirner, Engels y sobre todo Marx) marcan los planteamientos de Hegel como
una dialéctica no ya cerrada, sino futura, atin por suceder, que tiene pendiente llevar a cabo una
revolucion conforme a los preceptos que se extraen de la filosofia del autor de La fenomenologia del

espiritu’.

5 Heidegger toma la sentencia que Holderlin enuncia en Patmos para proclamar que es posible contrarrestar el olvido
del ser que produce la tecnificacion del mundo moderno, expresada bajo el inquietante término de Ge-Stell. Es en
varios lugares de su obra donde alude explicitamente a tal sentencia a fin de esclarecer una posible salvacién de los
peligros de la técnica, como en Wozu Dichter? (Heidegger, 1984: 273) o en Die Frage nach der Technik (Heidegger, 2000:
29-30). En el original aleman, Wo aber Gefahr ist, wdichst / das Rettende auch, el verbo «salvar» (retten), que habitual-
mente significa agarrar lo amenazado de destruccién para asegurarlo en su persistencia anterior, dice algo mas: es lo
que permite reconducir algo a su esencia, para asi llevarla finalmente a su verdadera manifestaciéon. De este modo,
el dominio de la técnica no encubre solo la verdad, sino que es lo que permite recuperar el ser de su propio olvido, al

conducir a la verdad a su propia esencia.

6 El término «anarcoexistencialista» es empleado por vez primera por Silvia Medina Anzano, profesora de la Facul-
tad de Psicologia de la Universidad de Sevilla para calificar los planteamientos que el profesor José Ordénez-Garcia
despliega en diversas lecciones y seminarios impartidos en la Facultad de Filosofia durante los primeros afios del
siglo XXI, en torno a 2005-2015. Tales planteamientos constituyen la formaciéon de una linea de estudio del Grupo
de Investigacion Filosofia aplicada: sujeto, sufrimiento, sociedad (Coéd. PAIDI: HUM-018). Un posible hito en el que se
defendio la idea generalizada de anarcoexistencialismo es la conferencia EI populismo visto desde una perspectiva demo-
crdtica de cardcter ontoldgico (de la democracia radical a la democracia ontolégica como condicion de posibilidad), impartida
en el encuentro con Ernesto Laclau «Democracia y participacion politica», celebrado en La Rabida (Huelva) el 10 de
abril de 2014 y recogido pormenorizadamente en varios textos donde, con variaciones, se va puliendo la idea. El autor

agradece la referencia al propio José Ordoénez-Garcia.

7 Los jovenes hegelianos (Junghegelianer) o hegelianos de izquierda (Linkshegelianer) eran un grupo que se constituye



Esa similitud, «romantica» si se quiere, con la izquierda hegeliana, sirve, de una parte, para
contrarrestar la adscripcién al nazismo de Heidegger®, de otra para exponer un posicionamiento
politico necesario para entender la propuesta anarcoexistencialista?. Con el término «anarcoexis-
tencialismo» se sefiala una sintesis que engloba una teoria politica radical, el anarquismo, desde
una vision autogestionaria como la que puede entreverse a partir de presupuestos kantianos™, y
entendido como una oposicién a toda forma de jerarquia impuesta al individuo, como una sociedad
mutualista, con la fenomenologia existencial desarrollada por Martin Heidegger. Ese anarcoexis-
tencialismo parte de una ontologia de lo politico que retome la critica a la tradiciéon politica mo-
derna, no como una oposicion hostil, sino con la pretension de una regeneracion fundada en una
hermenéutica de la existencia con los demas.

Ahora bien, mas que sefialar una ontologia de lo politico, aqui es preciso establecer las ba-
ses de una presunta an-arquia de indole heideggeriana. No es un planteamiento ideolégico como

el de Bakunin o Kropotkin", sino que mas bien remite a una falta de fundamentos, a la ausencia de

en la Humboldt-Universitét de Berlin en torno a las doctrinas de Hegel. Frente a una derecha hegeliana que atna la fi-
losofia de Hegel con la teologia y que considera que la sociedad prusiana es el culmen de todos los cambios dialécticos
y, por ende, el mejor de los mundos posibles, los Junghegelianer exponen que ello es una falacia y proclaman el derecho
a una utopia por realizar bajo las directrices de la dialéctica. Una buena introduccién general al mismo se encuentra

en la segunda parte de la obra de Lowith Von Hegel zu Nietzsche (Léwith, 1995).

8 Evidentemente, Heidegger fue nazi. Y ;qué méas da? Es un hecho incuestionable su adscripcion, pues se conserva
hasta el nimero de carnet del partido (Xolocotzi, 2013: 111). El lector de Heidegger puede sorprenderse de que este
hecho se acenttie con profusion, puesto que la obra del pensador de Friburgo gira en torno al intento de dilucidar el
sentido del ser, un tema que no parece tener nada que ver con un planteamiento politico, ni nacionalsocialista ni de
otro tipo. Sus escritos aluden a la politica en contadas ocasiones y de manera oscura y equivoca. La adhesion al nacio-
nalsocialismo pareciera que supone una ligazén de su pensamiento a una praxis politica efectiva, pero podria haber
sido otra cualquiera. Pero la idea de un Heidegger nazi vende, pues gusta de indagar en la fascinacién por lo escabroso
de un periodo terrorifico, independientemente de que sea o no un error de interpretacion, por parte de Heidegger, de

lo que suponia el ascenso al poder de Hitler.

9 La propuesta anarcoexistencialista hace hincapié en la diferencia entre la politica y lo politico. Lo politico presu-
pone la convivencia con los otros, la vida en comunidad, mientras que la politica presupone una teorizaciéon acerca
de esa vida en comunidad, el modo de organizar lo politico, las formas que adopta lo politico. Esta diferencia vertebra
la tesis anarcoexistencialista desde las hipétesis de Chantal Mouffe, quien separa ambos ambitos al considerar al ser
humano como un ser social, pero con una sociabilidad egoista, que hace que lleve implicito el conflicto. Lo politico
esta ligado a lo antagénico, a la hostilidad y a la oposicion. La politica, por su parte, apunta al establecimiento de un

orden en la co-existencia, a pesar de que el conflicto subyace (Mouffe, 1993: 14).

10 Puede hacer una lectura kantiana desde una proclama politica a favor de una comunidad autogestionada formada
por individuos auténomos y responsables de dicha autonomia, con miras a una internalizacién. A este respecto, se
alude al anarquismo no como una ideologia politica, sino como una postura ética. Véase KanT, I. WiA, EA VIII 32-43;
Kanr, L. ZeF, EA VIII 341-385.

11 Sinos atenemos a los preceptos de Martin Heidegger, el anarquismo como corriente politica es, al igual que el resto



un principio: an-archia, sin arché. El fundamento se revela como un espacio en blanco sin un poder
legislador real sobre la vida (Schiirmann, 2013: 20); no hay fundamentos dados de antemano al
margen de la existencia al que asirse para las construcciones del mundo; no hay un remitirse a lo
anteriormente dado, una causa tltima que sirva de piedra fundacional de la realidad. Al no haber
un elemento ultimo al que remitirse, la existencia solo puede rendir cuentas ante si misma. Esto es
lo que la hace ser-libre, estar en libertad para ser. Quien comprende esta libertad es el tinico que
puede «ser» verdaderamente, por lo que solo ser filosofo es ser libre (Trawny, 2014: 28).

El modelo de libertad al que podria acogerse Heidegger seria la libertad negativa, una li-
bertad que, mas que caracterizarse por un poder-hacer algo, se determina por la ausencia de in-
terferencias®”. Esta libertad negativa es an-arquica, no responde a principio alguno y, al no remitir
a nada mas alla de si misma es un abismo de libertad originaria y, como tal, sefiala un comien-
20", porque en el comienzo no hay ningtn principio anterior al que ligarse (Trawny, 2014: 29). El
problema de la libertad an-arquica es que corresponde primeramente al pensamiento y de él, del
pensamiento, brota un actuar libre, pero quien se cierra al pensar no puede actuar sino que sigue
el modelo de accion de los sustitutivos de la libertad de la sociedad del consumo y del deseo. Esta
sociedad «acomoda» al no forzar el pensamiento y eso es lo experimentado como la mayor libertad
(Trawny, 2014: 33).

En Heidegger, la libertad es un hacer que los entes «sean»: ex-ponerlos en su des-oculta-
miento, porque asi uno se libera para su propia libertad, no es que uno la posee, sino que es la
libertad la poseedora de la existencia en sentido originario (Heidegger, 1976: 189). La des-oculta-
cion (Unverborgenheit) es que la apertura en libertad retrocede a favor de algo que originariamente
estaba oculto, dandose el juego reciproco entre ambos movimientos de ocultacion y apertura que

constituyen la verdad del ser. Al experimentar la verdad como este juego expositivo, se extrae una

de movimientos politicos, una metafisica acerca del hecho dado de que vivimos en colectividad. Cualquier entramado
que pueda servir para organizar y administrar la comunidad, aiin yendo a la contra de toda organizacién y adminis-

tracion, constituye una politica, frente a la mera circunstancia de la vida en comuin. Véase nota 9.

12 Las dos ideas fundamentales de libertad son expuestas por el «historiador de las ideas» Isaiah Berlin en Dos con-
ceptos de libertad. En dicho texto opone una libertad positiva que propugna la ley y la autorrealizacién y que consiste
en la posibilidad de hacer algo conforme a las propias capacidades, a una libertad negativa, una ausencia de barreras.
Tales modelos de libertad entran en conflicto en la geopolitica mundial, asi como muestran su especial incidencia en

determinados momentos de la historia (Berlin, 1990).

13 Parece una contradiccién hablar de la posibilidad de un re-inicio, madxime cuando se ha sefialado que no hay un
principio al que poder remitirse. El principio de una época es a la vez el fundamento que da razén y a la vez es la au-
toridad que imparte justicia. Sin embargo, ese principio no esta ahi desde el «principio», sino que su comienzo esta
marcado por la crisis del paradigma de la época anterior. El principio se consolida con el tiempo, dando lugar a un
nuevo paradigma, pero el principio de todos los principios, el comienzo originario es la propia existencia. La cuestiéon
primordial para Heidegger es la de encaminarse hacia un re-inicio que parta del cuestionamiento de los fundamentos

de la existencia.



libertad an-arquica que permite quebrar la rutina de la sociedad contemporanea. Pero dicho quie-
bre es tragico, pues muestra la desazén de que la libertad es un abismo y, como tal, no hay nada,
ningun principio ni ningtin fundamento al que asirse.

El anarcoexistencialismo se muestra asi como una comprension de la tragedia humana, de
mostrar la falta de un asidero. Pero esa es precisamente la oportunidad que tiene, pues al no haber
un fundamento ultimo mas alla de la existencia, algo externo a ella que delimite el trato con los
otros queda siempre en suspenso, pues se abre a infinitas posibilidades, siempre delimitadas por el
precursar la propia muerte™. Desde la finitud de la existencia pueden elegirse unas posibilidades
y rechazar otras, la eleccion de cada posibilidad afecta directamente al modo en que se vivencia la
existencia, constituyendo el destino individual de cada uno (Lythgoe, 2016: 62). Se trata entonces
de cémo, desde la analitica de la existencia, se puede comprender el ser con los demas como una
liberacion para las posibilidades mas propias, no como un lazo comunitario, sino como una acen-
tuacion del poder-ser en cada caso propio. Desde esa singularidad del en-cada-caso-propio solo
puede darse una politica de minimos (anarcoexistencialismo) que tome la forma de una democra-

cia ontoldgica®.

Hecha la presentaciéon del anarcoexistencialismo, toca exponer el estado
afectivo del tedio, que es el animo que predomina en las sociedades contem-
poréaneas. La época actual, los anos que abarcan el primer cuarto del siglo
XXI, es la época del tedio. Casi cien anos después de la revelacién heidegge-

riana de que constituye el temple de animo fundamental®, en detrimento de la angustia (como en

14 La finitud del Dasein es uno de los temas centrales de Heidegger en los afios veinte, en el camino del desarrollo
de Sein und Zeit. La versién mas conocida del despliegue de tal finitud se encuentra en los paragrafos 46 a 53 del opus
magnum heideggeriano, donde la problemaética de la muerte (y la angustia frente a ella) constituye la posibilidad del
trance del estado de impropiedad al estado de propiedad por mor del cuidado (Sorge), que muestra que tiene un resto
pendiente tras el que ya no existe mas (adviene la nada) y que en cada caso es de cada uno (Heidegger, 2006: 242). Eso
si, no es el tnico texto donde Heidegger expone la problematica del fin de la existencia. Otra versién donde se clarifica
la concepcién de la finitud humana puede verse en la conferencia de 1924 Der Begriff der Zeit, donde Heidegger expone

la muerte como uno de los existenciarios fundamentales (Heidegger, 1995).

15 La democracia ontolédgica consiste en trasladar el concepto de diferencia ontoldgica de Heidegger al plano de lo
politico. Si ser y ente no son lo mismo, del mismo modo, la democracia no puede ser lo mismo que unos intereses
ideoldgicos, sino que se ha de fundar sobre una no preeminencia de ningtin miembro de la comunidad sobre otro.
Una democracia real consistiria en que unas demandas politicas, no tendrian preeminencia unas sobre otras, dando
lugar a una suerte de horizontalidad politica (Laclau, 2009: 9). Ser y ente se dan en conjunto, pero ningtin ente prima
sobre otro, lo que constituye una igualdad radical conforme a la no preeminencia y a la equivalencia. El ser es el que
da sentido a los entes pero éste no es algo trascendente, con una entidad propia, no es un ente, sino que se da conjun-

tamente con ellos.

16 Enlaslecciones que Heidegger imparte en el semestre de invierno de 1929-1930, expone que el temple animico fun-

damental (Grundstimmung) de las sociedades contemporaneas es el tedio (Langeweile). Solo el aburrimiento profundo



142 La okupacion del tiempo. Notas anarcoexistencialistas sobre el aburrimiento

1927 establece en Sein und Zeit"), el tedio muestra su estatus preponderante de disposicién afectiva
primordial en la situacién pandémica de 2020, donde uno de los principales problemas es el abu-
rrimiento, cOmo «matar» el tiempo®.

El individuo contemporaneo se aburre, pero no es consciente de que su situacion es tedio-
sa, pues en la cotidianidad media ese tedio no se vislumbra porque siempre se busca algo con que
«rellenar» el vacio que produce: las logicas del capital ya se encargan de ofrecer toda una industria
del ocio a fin de que el aburrimiento sea un mal apenas perceptible, pero que, sin embargo, interesa
mantener a fin de que no se detenga la produccién de mercancias novedosas que puedan distraer al

ocioso que no sabe qué hacer con su ocio”, pues ya el negocio no es una opcién*. En ese «camuflaje»

puede poner en jaque al ser humano consigo mismo en tanto que le muestra el abismo, el vacio de la propia existencia,
pues es en el aburrimiento donde se difumina la frontera entre el existente y las cosas, pues ni uno se aburre ni las

cosas aburren, sino que el aburrimiento sobreviene, como un encontrarse (Befindlichkeit) (Heidegger, 2004).

17 Ladescripcién de la angustia (Angst) como estado animico fundamental se sittia en los paragrafos 50, 53 y 60 de
Sein und Zeit, pero sobre todo en la leccién inaugural del curso de 1929 (Heidegger, 1976: 103-122). En la obra de 1927,
Heidegger expone la angustia como una forma de apertura originaria que provoca la ruptura con la cotidianidad y
posibilitando la apertura a un ser si mismo propio, al singularizar la existencia y revelando la falta de fundamento del
mundo: la angustia surge ante la posibilidad de la muerte, al revelarse con ella la nada y el vacio que surgen tras ella
(Adrian Escudero, 2009: 42-43). En Was ist Metaphisyk?, sin embargo, senala que la angustia lo que revela es la nada
misma: y que se presenta no como un ente mundano posibilitante y activo, sino como un desasimiento que revela lo

vacuo mismo del ser.

18 El encierro en los dias de pandemia supone una ruptura con lo cotidiano mostrando la cara menos amable al re-
velar como uno de los principales problemas no ya la tragedia de las muertes ni las consecuencias econémicas, sino
el mero aburrimiento de un ser social que se encontraba aislado y que la oferta de entretenimiento de Netflix no supo
paliar, mostrando la sintomatologia de la vida cotidiana, esa que Heidegger expone en Sein und Zeit bajo la forma de

la impersonalidad (das Man) (Gilabert, 2020).

19 Ello estaria en relacion con lo que Heidegger denomina en Sein und Zeit la <noveleria» (die Neugier), uno de los mo-
dos impropios de ser en la vida cotidiana (Heidegger, 2006: 170-173). En la noveleria se dan conjuntamente la disper-
sién y la incapacidad de quedarse. En el ocio, la ocupacién respecto de las cosas mundanas no desaparece, sino que la
circunspeccion queda libre para buscar la posibilidad de ver el mundo en su aspecto, dejandose llevar por tal aspecto,
deshaciéndose uno de su propia mismidad conforme a la ocupacién con los entes intramundanos. Pero en esa libertad

no hay una preocupacion por la comprension, sino un mero «ver por ver».

20 Lassociedades capitalistas habian heredado de la tradiciéon un modelo econémico basado en la negacién del ocio
(el negocio, lo que no es ocio), pero en los ultimos siglos este modelo cambia en funcién de los intereses consumis-
tas del propio mercado (Racionero, 1983). La teoria marxista clasica supone que el capital desea que el proletariado
produzca sin cesar a fin de que dicho trabajo, dicho negocio, origine mas y mas beneficios para los propietarios de la
industria y materia prima a costa de la explotacién laboral (Marx & Engels, 2008). Pero el capitalismo liberal de fina-
les del siglo XIX deriva hacia una forma de autocracia capitalista mas inquietante: la sociedad de consumo, la cual se
hace fuerte en el siglo XX, donde la produccion se realiza en masa para la disponibilidad inmediata de la satisfaccién
de las necesidades, produciendo incluso muy por encima de las rentas de los agentes econémicos, los cuales se ven

impelidos a trabajar més a fin de obtener rentas més altas. A finales del siglo XX y su estela en el XXI, el consumo se



del tedio bajo las formas contemporaneas del capitalismo, no es posible mostrar que el tedio es una
consecuencia de la historia de la que habria que plantearse si es posible hallar una via de escape de
manera satisfactoria, pues para ello es necesario que los individuos llegasen a un estado de resuel-
to y desde su propia emancipacién elaborar un plan de huida, aun a sabiendas que dicha fuga no
implica el abandono del estado caido en la impropiedad. A ello se afiade un segundo problema: en
el trazado de los planos de la evasion podrian sobrevenir las influencias de otros estados animicos,
frutos de un dejarse arrastrar por los demaés, por la masa™.

Es el propio Heidegger quien pone sobre la palestra el problema de la masa casi cuando ya
esta acabando Sein und Zeit: la existencia siempre esta consignada al mundo y a los otros y desde
ese legado tiene que asumir su propio estado de resuelto frente a la muerte. Pero ese legado nunca
acontece originariamente de forma individual, sino siempre conforme a la comunidad (el mundo
y los otros) a los que es arrojado, por lo que la posibilidad de la existencia auténtica siempre se re-
vela como un destino comun (Geschick) (Heidegger, 2006: 383-384). Ahora bien, este destino comtn
implica de facto, lo contrario: el dejarse arrastrar por la comunidad (por la masa) conforme a la
repeticion (Wiederholung) de la historia, lo que constituye la tradicién, que no apunta al pasado,
ni siquiera al presente, sino al futuro, en tanto que estar vuelta hacia la muerte (Heidegger, 2006:
386)*.

Esa es la tesitura: establecer un proyecto desde, por y para el colectivo, pretendiendo su
emancipacion, pero a sabiendas de la preponderancia del tedio, que nivela, «aplana» y pasa a todos
los existentes bajo un mismo cariz 6ntico que impide alcanzar su sustrato ontologico, transfor-

mandolos en «masa»”. Frente a esta masa se impone la cuestién de «;Qué hacer?» tomada desde

comienza a equiparar al ocio, siendo este uno de los bienes mas demandados y que, sin embargo, es vacio, por lo que
se ha de llenar de algtiin modo a través de productos de diversa indole por y para el ocio. Las sociedades capitalistas
habian heredado de la tradicién un modelo econémico basado en la negacién del ocio (el negocio, lo que no es ocio),

pero en los tltimos siglos este modelo cambia en funcion de los intereses consumistas del propio mercado.

21 El problema de la incorporacién de la masa a la sociedad y la cultura constituye uno de los grandes temas de la filo-
sofia del siglo XX (y su extension en el XXI), pues las sociedades industriales asumen los rasgos de la impersonalidad
a la que la masa va aparejada. Si bien la mayoria de las hipotesis filosoficas acerca del concepto «masa» se exponen
desde una concepcidn elitista (pues no hay que dejar de tener en cuenta que la masa siempre representa a un Otro
ignoto, sin rostro y vacuo), es cierto que hay toda una corriente que aboga por un cambio de paradigma a la hora de
tratar la masa y propone retomar el concepto spinoziano de «multitud», denotando con ello el caracter emancipado

del pueblo en una sociedad que se precie democratica (Negri, 2014).

22 Esnecesario hacer notar entonces que la comunidad propia, el suefo interrumpido del Volk, denota una «comuni-
dad de muerte»: los hermanos de sangre que van a la guerra sabiendo que van a ser masacrados, como los espartanos
dirigidos por Lednidas (Herdédoto, Hist. VII 201-238) o la resistencia de Numancia, donde la ciudad quedara devastada
tras el asedio romano (Bataille, 1937: 19.-20). Hay que agradecer la referencia al texto de Bataille a César A. Moreno

Marquez y a Luis Sdez Rueda.

23 En los planteamientos heideggerianos, la masa se identifica con la impersonalidad (das Man) descrita en Sein und



su cariz politico, esto es, desde la bisqueda de una salida a la situacion de arrastre que implica la
masa. Pero tal salida parece que no puede consignarse desde la colectividad, pues es el Otro el que
deviene masa, nunca uno mismo®, por lo que la politica plausible que derive de esta situacién ha de
establecer unos minimos particulares que latiesen en el horizonte de una democracia ontoldgica,
anarcoexistencialista: la resolucion solo es viable (y efimera) de manera singular, uno solo sabe de
si'y conforme a eso acttia; puede autogestionarse con otros iguales, pero ha de ser consciente de su

extrema particularidad a raiz del caracter finito expuesto en su resolucion precursora.

Expuestos los contenidos propedéuticos para tratar de formular una «okupa-
cién» del tiempo, queda demarcar precisamente en qué consiste tal «okupa-
cién». Un término esencial de la analitica existencial tal y como la despliega
Heidegger en los afios en que labra su obra principal es el término «ocupacién»
(Besorgen), en estrecha relacién con el cuidado (Sorge). Dicha ocupacion es la relacion existencial con

los entes que comparecen en el mundo®. El cuidado encarna el modo cémo la existencia se relacio-

Zeit (Heidegger, 2006: 126-130). El modo en que nos encontramos a los demas en la cotidianidad media es el imperso-
nal, pues no es éste, ni este otro ni aquel, sino que es un individuo indeterminado el agente de la realidad cotidiana (la
gente hace tal o cual cosa, suele decirse), que en castellano se expresa bastante bien bajo la forma de la oracién pasiva
refleja (se dice, se actiia...). Es la impersonalidad uno de los temas mas inquietantes del Heidegger de los afios veinte,
pues impide poner rostro a quien determina en gran parte la existencia de cada uno (el otro), pues al no ser nadie

concreto, no queda sino resignarse a no poder controlar sus actos sobre la mundanidad compartida.

24 No es casual la alusién aqui al famoso texto de Lenin homénimo. En ;Qué hacer? (1902) se argumenta que el prole-
tariado no puede tomar conciencia politica revolucionaria espontaneamente, sino que los marxistas deben establecer
un partido desde el que difundir la ideologia a fin de instruir al proletariado. El proletariado sin conciencia es tratado
por Lenin como «masa», por lo que es necesario que se produzca su emancipacioén y su organizacion (Lenin, 1976: 380-
403). El matiz anarcoexistencialista si permite ese intento emancipatorio, si bien, y como se ha expuesto, no de mane-

ra comunitaria, «adoctrinando» a las masas, sino, tal vez, en soledad, haciendo valer la singularidad de cada existente.

25 A este respecto puede senalarse que la masa siempre la constituye el Otro nunca uno mismo, pues uno mismo
siempre esta de algiin modo determinado para si; cuando uno es indeterminado siempre es para el Otro, que toma
cada existencia particular conforme a las circunstancias en que se produce su encuentro en el mundo. Los otros deter-
minan la existencia particular, pero la existencia del otro nunca puede determinarse exclusivamente desde uno. De
ahi que el intento de ubicar al otro en el mundo siempre termine adquiriendo matices impersonales, que sobrepasen
incluso al «conocido», que si bien no es del todo determinado, mas o menos establece una posicion «fija» respecto de
la mismidad. Pero el desconocido, la masa, es imposible de ubicar en el entramado del mundo: esta en él, se sabe que
habita el mundo y acttia en él y sobre él, pero es imposible de determinar su rostro y, por ende, saber quién es. De esta

manera, no puede organizarse bajo un colectivo, que exige una determinacién de los miembros que lo componen.

26 En Sein und Zeit, el cuidado (Sorge) se despliega en dos modos fundamentales: la ocupacion (Besorgen) y la solicitud
(Fursorge). El cuidado es una estructura ontoldgica fundamental de la existencia como una indicacién formal que
reemplaza el concepto husserliano de intencionalidad (Adrian Escudero, 2009: 156). Mientras que el cuidado respecto
del trato de las cosas mundanas se realiza a través de la ocupacion, el trato con los semejantes se lleva a cabo a través

de la solicitud (Heidegger, 2006: 117-125). El matiz que lo diferencia es sefiero, puesto que denota una claridad de inten-



na con el mundo (Adrian Escudero, 2009: 156), definiendo la existencia misma, pues esta tiene como
una de sus estructuras ontologicas fundamentales el trato mundano, una suerte de «hacer» con el
mundo que permite anticiparse a si estando ya de suyo en el mundo.

Es evidente que, a la hora de tratar con lo temporal, a pesar de que la definicion tltima de
lo temporeo la da el existente”, el cuidado del tiempo debe realizarse desde un ocuparse (besorgen)
al modo de un ente, pues trata con la temporalidad (Zeitlichkeit) en cuanto que calcula, planifica,
previene y precave (Heidegger, 2006: 406). Dicha temporalidad se expone como un estar a la espera
y una retencion. Mientras se espera, uno se aburre reteniendo el tiempo, el momento del tiempo
(Zeitpunkt) se alarga indefinidamente mientras no se dé un cuidado, una ocupacion del mismo. Ese
vacio se da conforme a un eterno ahora estatico, parecido al de los Dioses aburridos que mandan
desgracias al mundo buscando distraccién®.

Para mitigar el aburrimiento, se busca «ocupar» el tiempo, conforme a pasatiempos® u otras
distracciones que permiten dar al tiempo la comprensibilidad de este, perdida en el aburrimiento
(llenar el vacio que supone el aburrimiento), propiciando la apertura de la existencia a sus posibili-
dades, las cuales se habian perdido en el tedio, como aplanamiento de posibilidades. La ocupacién

impide que ese sentido temporal del aburrimiento (Langeweile)*® se haga fuerte, impidiendo «datar»

ciones antisolipsistas, pues implica tratar al otro como un existente al modo en que cada uno es y no como un objeto

que estuviera ahi en el mundo, como uno mas de tantos entes intramundanos.

27 A estas alturas, senalar que Heidegger considera que el tiempo siempre se resuelve de manera existencial, esto
es, para cada uno, deberia ser superfluo. No obstante, siguiendo la propedéutica desplegada en este ensayo, habria
que hacer notar que el tiempo no es un «qué», como si se respondiera ante un ente cualquiera que aparece ahi frente
a los ojos, sino que mas bien es un «quién», pues denota esa existencialidad propia del tiempo. Esta es una cuestiéon
fundamental en el camino que se dirige a Sein und Zeit, por lo que siempre es recomendable las lecturas péstumas de

ese primer periodo, como la conferencia Der Begriff der Zeit, de 1924 (Heidegger, 1995).

28 Laeternidad es algo propio de los dioses, mientras que los mortales han de conformarse con un tiempo finito. Sin
embargo, los mortales aspiran a una suerte de eternidad en tanto que ser significa mantenerse en una pura compare-
cencia, pero tal comparecencia no es un mero perdurar ilimitadamente en toda direccion, como la eternidad; sino que

la duracion més ilimitada es el rato mas largo, el aburrimiento infinito (Heidegger, 1991: 85).

29 El sentido del pasatiempo es precisamente el de hacer amena la espera: con el pasatiempo, uno se distrae y no se
coloca frente al tedio. El pasatiempo, a diferencia del juego, se realiza en soledad. Es en el hecho individual siempre
donde uno acepta su propia resolucioén, como sucede en Sein und Zeit cuando el temple animico fundamental de la
angustia, experimentado al saber de la propia muerte, permite el paso del modo de ser impropio al modo de ser de la
propiedad (Heidegger, 2006: 260-267). De igual modo, ante el tedio, el existente se encuentra aislado, pero a diferencia
de la angustia, donde busca excusas para no tener que asumirla, las distracciones ya vienen dadas: la soledad de la

espera se mitiga mediante pasatiempos.

30 Este estudio ha dejado conscientemente casi para el final una aclaracién del término fundamental con que Heide-
gger denomina al aburrimiento. La palabra alemana Langeweile hace énfasis en la larga duracién (Lange), presentan-
do el tedio como una larga espera a que ocurra algo. Lange-weile literalmente significa «largo rato», es en ese largo rato

esperando donde uno se aburre. El tiempo del aburrimiento es el tiempo de la espera, pero en la época del tedio ya



el trato con el mundo, por lo que aquello que uno hace le permite determinar el tiempo, su propio
tiempo en tanto que arrojado al mundo: al perderse uno en sus multiples quehaceres, pierde con
ello su tiempo (Heidegger, 2006: 410).

Ahora bien, esta presunta salida del aburrimiento no hace mas que profundizar en él, de
modo que el tedio predomina atin bajo las formas del pasatiempo y la distraccién. Ello solo permite
un respiro del aplanamiento temporal. Por eso, la propuesta final de este estudio ha de derivar en
una violentacion de esa distraccién, violentaciéon que incluso afecta a la propia palabra «ocupacién»
al derivar en «okupacién». Dicho término, extraido de movimientos sociales de izquierda, viene al
caso conforme a los términos méas elementales del anarcoexistencialismo: la autogestién y la rup-
tura con la jerarquia, pues el movimiento okupa denuncia una situacién y responde a una serie de
problemas (el principal, el de la vivienda)*.

Hay entonces que «okupar» el tiempo, hacerse fuerte en él, no a través del pasatiempo, sino
a partir de ser consecuente con el mismo, tal vez subvertirlo conforme al estado datado de los mo-
mentos temporales. Pero lejos de la intencién de este trabajo moralizar acerca de como se ha de
llevar a cabo tal «<okupacién», pues somos fieles a lo que sefiala una lectura atenta a la obra de Hei-
degger: este camino ha de recorrerse en soledad. En todo caso, sirvan estas notas anarcoexistencia-

listas como recetas para combatir su propio tedio.

no se puede esperar nada porque ya todo ha llegado. La noveleria (die Neugiert) no es mas que el fruto de una cultura
del deseo que permite mitigar el tedio superficial, pero el tedio profundo se ha instalado puesto que ya no es posible
esperar nada. Al no haber nada que esperar, no hay futuro y, por ende, no hay tiempo. Esto lo comprende Heidegger
bien en sus lecciones de 1929-1930 (Heidegger, 2004), pero su comprension solo tiene calado tras el «aullido» de Allen

Ginsberg o el grito en el escenario de Johnny Rotten.

31 El movimiento okupa no solo tiene por base la solucion al problema de la vivienda, habitando inmuebles en los
que poder vivir o terrenos en los que cultivar, sino que también representa una alternativa cultural y asociativa, sobre
todo a través de los llamados «centros sociales okupados», que persiguen una transformacién social, en muchos casos

a través de influencias ideoldgicas que nada tienen que ver con la reclamaciéon del derecho a la vivienda.



Fernando Gilabert Bello 147

Referencias bibliogrdficas

ADRIAN ESCUDERO, Jestis (2009): El lenguaje de Heidegger. Diccionario filosdfico 1912-1927, Barcelona, Her-
der.

BErGSON, Henri (2006): LEvolution créatrice (1959), Paris, Presses Universitaires de France.

BATAILLE, Georges (1937): «Chronique Nietzscheenne», en Acephale, 3-4, Paris.

BERLIN, Isaiah (1990): Four Essays on Liberty (1969). Oxford, Oxford University Press.

GILABERT, Fernando (2020): «Sintomatologia de la cotidianeidad en tiempos de pandemia global»,
en Teresa Onate, Nacho Escutia y Begona Fleitas (eds.), Pandemia — Globalizacién — Ecologia,
Madrid, UNED, pp. 333-339.

HEIDEGGER, Martin (1976): Wegmarken (1919-1961), Frankfurt am Main, Klostermann.

—  (1984): Holzwege (1935-1946), Frankfurt am Main, Klostermann.

—  (1991): Die Metaphysik des deutschen Idealismus. Zur erneuten auslegung von Schelling: Philosophis-
che untersuchungen ueber das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhaengenden
Gegenstaende (1809) (1941), Frankfurt am Main, Klostermann.

—  (1995): Der Begriff der Zeit (Vortrag 1924), Tiibingen, Niemeyer.

—  (2000): Vortrage und Aufsatze (1936-1953), Frankfurt am Main, Klostermann.

—  (2004): Die Grundbegriffe der Metaphysik: Welt — Endlichkeit — Einsamkeit (Wintersemester 1929-
1930), Frankfurt am Main, Klostermann.

—  (20006): Sein und Zeit (1927), Tlibingen, Niemeyer.

HERODOTO (2006): Historia, Madrid, Gredos.

Lacrau, Ernesto (2009): La razén populista, Buenos Aires, FCE.

LENIN, Vladimir Ilich (1976): Obras completas de Lenin V (1901-1902). Madrid, Akal.

LYTHGOE, E. (2016): «La analitica existenciaria. Continuidad y ruptura entre 1927-1930», en Lythgoe,
E.y Rossi, L. A., Ser y tiempo. Singularizacion y comunidad, Buenos Aires, Biblos.

LowitH, Karl (1995): Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutiondre Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts
(1941), Hamburg, Meiner.

Marx, Karl y EnGeLs, Friedrich (2008): Das Kommunistische Manifest: Manifest der Kommunistischen
Partei, Berlin, Kadmos.

Mourrg, Chantal (1993): The return of political, London, Verso.

NEGRI, Antonio (2014): El devenir principe de la multitud, Sevilla, En Huida.

RACIONERO, Luis (1933): Del paro al ocio, Barcelona, Anagrama.

ScHURMANN, Renier (2013): Le principe danarchie. Heidegger et la question de lagir, Paris, Diaphanes.

TrAwNY, Peter (2014): Irrnisfugue. Heideggers An-archie, Matthes & Seitz, Berlin.

Xovrocorzi, Angel (2013): Heidegger y el nacionalsocialismo. Una crénica, México D.F., Plaza y Valdés.



