
159

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the 
enlightenment project. Cuestiones de Filosofía, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028      

Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the enlightenment project
Nihil est sine ratione: a propósito del (presunto) fracaso del proyecto ilustrado
Fernando Gilabert     

University of Valladolid (Spain) 
Universidad de Valladolid (España) 

ISSN: 0123-5095  E-ISSN: 2389-9441
Cuestiones de Filosofía Vol. 11 – N° 37, julio - diciembre, año 2025, pp. 159-180

Artículo de Investigación

Resumen
Esta propuesta busca debatir la hegemonía 
del triángulo “Modernidad-Razón-Ilus-
tración”; más explícitamente, cuestiona 
la degeneración de cada una de sus tres 
puntas. El Siglo de las Luces, cuya fe en 
el progreso esperaba el ideal de una mejo-
ra de la humanidad, se muestra en el siglo 
XXI muy lejano, haciéndose patente el 
fracaso del proyecto ilustrado. La puesta 
en cuestión se debe al modelo humanís-
tico que defiende el proyecto ilustrado, al 
anteponer la subjetividad individual y el 
derecho de autodeterminación sin tener en 
cuenta el problema de la masa, y plantear 

si acaso el dogma del sujeto universal no 
abre el camino para la exaltación de me-
sías políticos en el retablo de un nihilismo 
colectivo. Para trazar la línea que va de 
la Ilustración al totalitarismo fascista, este 
estudio parte de propuestas heideggeria-
nas, pues aunque el filósofo de Meßkirch 
se adhiriera a uno de esos movimientos 
totalitarios, su discusión con la herencia 
moderna sirve de faro para confrontar el 
nihilismo pasivo que deriva del triángulo 
ya mencionado, con la esperanza de en-
tender (a fin de evitar) las lógicas de las 
nuevas formas de fascismo.    

Palabras clave: Heidegger, nihilismo, modernidad, razón, ilustración.

Recepción / Received: 01 de junio del 2023
Evaluado / Evaluated: 15 de agosto del 2025  
Aprobado / Accepted: 06 de octubre del 2025

Historia del artículo / Article Info: 

Correspondencia / Correspondence: Fernando Gilabert. 
C. San Fernando, 4, Sevilla, España (Código Postal: 41004) 
Correo-e: fernando.gilabert.bello@gmail.com

Citación / Citation: Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: 
on the (alleged) failure of the enlightenment project. Cuestiones 
de Filosofía, 11 (37), 159-180. 
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028     

https://orcid.org/0000-0002-7503-3654
mailto:fernando.gilabert.bello%40gmail.com?subject=


160 Cuestiones de Filosofía  No. 37 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

Abstract*

This proposal seeks to debate the hegemony of the “Modernity-Reason-En-
lightenment” triangle; more explicitly, it questions the degeneration of each 
of its three points. The Age of Enlightenment, whose faith in progress hoped 
for the ideal of human improvement, seems very distant in the 21st century, 
making the failure of the Enlightenment project evident. The questioning is 
due to the humanistic model defended by the Enlightenment project, which 
prioritizes individual subjectivity and the right to self-determination without 
taking into account the problem of the masses, and raises the question of 
whether the dogma of the universal subject paves the way for the exalta-
tion of political messiahs in the backdrop of collective nihilism. To trace the 
line from the Enlightenment to fascist totalitarianism, this study starts from 
Heideggerian proposals, because although the philosopher from Meßkirch 
adhered to one of these totalitarian movements, his discussion of the modern 
legacy serves as a beacon for confronting the passive nihilism that derives 
from the aforementioned triangle, with the hope of understanding (in order 
to avoid) the logic of new forms of fascism. 

Keywords: Heidegger, nihilism, modernity, reason, enlightenment.

* Este trabajo está enmarcado en el proyecto de investigación “Habitar la tierra en un mundo 
tecnificado”, del II Concurso Nacional para la Adjudicación de Ayudas a la Investigación en 
Humanidades, financiado por la Fundación Ramón Areces (CI Humanidades. 2025/28). Ref. 
CIHP25A8040.



161

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the 
enlightenment project. Cuestiones de Filosofía, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028      

Introducción

El principio de razón suficiente, formulado bajo su forma más habitual Nihil 
est sine ratione, nada es sin una razón o fundamento (Leibniz, 2022, p. 4), 
ha sido una de las puntas de lanza del paradigma ilustrado. Las hipótesis 
racionalistas, que desembocan en el Siglo de las Luces, hegemonizan las 
teorías de la modernidad al poner en juego nociones como progreso, ciencia 
o revolución, tocadas todas con el aura de la superación de lo antiguo. Tales 
hipótesis consideran la Antigüedad y el Medievo como edades oscuras en 
las que la superstición, el subdesarrollo y el despotismo oprimían el espíritu 
humano, ansioso de libertades y conocimientos alcanzables si se trazaba un 
camino de salvación y emancipación. Pero la Ilustración fijaba unas metas a 
este camino, acorde a las pretensiones e intereses de la burguesía en el domi-
nio de los recursos naturales o humanos (Adorno und Horkheimer, 2016, p. 
9), lo que llevaba a la contradicción entre las intenciones iniciales y las metas 
a que aspiraba, trazando un “camino perdido en medio del bosque”. 

Con esta misma metáfora Martin Heidegger (1984) titula el quinto volumen 
de su Gesamtausgabe, en el que recoge seis textos publicados entre 1935 
y 1946: Holzwege, caminos de bosque, sendas perdidas. Un camino que se 
pierde en el bosque, una senda que no lleva a ninguna parte y que “cesa brus-
camente en lo hollado” (p. 3), pero que facilita la posibilidad de un nuevo 
marco ontológico existencial. El camino aquí no consiste en ir de un punto 
concreto a otro, establecido como un fin último, como una meta a conseguir. 
El destino filosófico, más bien, siempre es ignoto, no sabe hacia dónde se está 
encaminando ni por dónde discurrirá, por lo que las reflexiones peregrinas 
constituyen la trama en la que se desarrolla todo un pensar. 

Han sido explícitamente señalados el principio de razón, la Ilustración y la 
figura de Martin Heidegger, pues este estudio pretende retomar una serie de 
cabos sueltos en torno a la ambigüedad de la posición heideggeriana respecto 
del sentido ilustrado, pues de un parte rechaza explícitamente dicho sentido, 
a la vez que, de otra parte, sin embargo, recoge implícitamente el guante de la 
problemática ilustrada acerca de la emancipación y salvación del individuo 
humano. La pretensión de este escrito es desarrollar, desde la hermenéutica 
heideggeriana, una interpretación crítica de un triángulo de ideas que predo-
mina en la filosofía desde el siglo XVII hasta el siglo XX, y cuyos rescol-
dos aún siguen incandescentes en el XXI; rescoldos que queman al tratar de 



162 Cuestiones de Filosofía  No. 37 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

sobrepasarlos, pero que, sin embargo, son una fuente de calor segura en la 
historia universal del pensamiento.

Triangulación

El triángulo referido tiene como vértices la Modernidad, la Razón y la Ilus-
tración, estrechamente vinculadas entre sí. La interpretación crítica de este 
triángulo busca abiertamente la confrontación (Auseinandersetzung), que 
se asume explícitamente como heideggeriana, siendo preciso deconstruir el 
triángulo para después reconstruirlo; desmontarlo ladrillo a ladrillo para re-
edificar el sentido de lo moderno, de lo racional y de lo ilustrado. La batalla 
no es contra las propuestas de esa triangulación, sino contra el modo en que 
han sido ejecutadas (Vollzugsstruktur). Las ideas modernas, racionales e ilus-
tradas eran loables, sin embargo hay algo en ellas que las hace inestables, no 
sólo en su aplicación, sino que parece que su diseño mismo hace cojear a este 
banco de tres patas. ¿Acaso una de las patas es más corta? ¿O más bien no 
se ha tenido en cuenta el suelo donde se ha de asentar este banco; un suelo 
abrupto, irregular?

El marco histórico del triángulo abarca el periodo comprendido entre los 
siglos XVII y XX, aún coleando en el siglo XXI. Debe acudirse al Barroco 
–exponer su génesis–, y a la época de las dos Guerras Mundiales, para per-
cibir el final del sueño ilustrado, porque ambas épocas históricas (el Barroco 
y la primera mitad del siglo XX) se sitúan claramente en la era moderna sin 
necesidad de justificar sus fronteras temporales, mientras que la época prece-
dente al Barroco –el Renacimiento– despierta la duda acerca de si establece 
una cesura con el Medievo o si es un simple puente hacia la Edad Moderna 
(Kristeller, 1979, p. 33) y, por otra parte, el siglo XX, época también de ho-
rrores y crueldades, se antoja demasiado alejado de las esperanzas que acerca 
de la humanidad propugnan las Luces (Arendt, 2017).

Pero ¿ha fracasado realmente el proyecto ilustrado? ¿Es justa la crítica al 
sueño propuesto por la fe en el progreso? No es posible criticar los resultados 
de un proyecto que nunca se materializó, pues siempre fue derrotado 
(Fernández Liria, 2016, p. 43). Debe repetirse una vez más: la batalla no es 
contra la Ilustración, la Modernidad y la Razón, sino contra la degeneración 
de las tres puntas de la triangulación que forman; una perversión que rompe 
el mismo triángulo al dar preeminencia a la agudización de cada uno de 
los vértices, provocando de esta manera la fractura de los laterales que 



163

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the 
enlightenment project. Cuestiones de Filosofía, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028      

los conectan –o reblandeciendo los tres lados y originando una suerte de 
estrella de tres puntas. Es posible que el proyecto ilustrado ya apuntara al 
fracaso desde su origen, pues confiaba en un modelo humanístico a partir de 
supuestos erróneos: al anteponer la subjetividad individual y el derecho a la 
autodeterminación del sujeto, sin tener en cuenta la problemática acerca de la 
vida colectiva, la alteridad y la masa social. Se aísla al ser humano particular 
impidiéndole contemplar el claro de su propia existencia (Heidegger, 2000a).

Pero la Ilustración es un proyecto fallido más que un proyecto fracasado, que 
no pudo ser llevado a cabo porque sus axiomas degeneraron en un nihilismo 
pasivo. Valga un ejemplo que será retomado en la parte final de este estudio: 
el dogma del sujeto universal, defendido por aquellos que dilapidaron el fi-
deicomiso kantiano, abrió la puerta a la exaltación de Mesías políticos en el 
retablo de un nihilismo colectivo, y extendió la lacra fascistoide. Es por ello 
por lo que debe ser trazada la línea que va del triángulo ‘Modernidad-Ra-
zón-Ilustración’ al totalitarismo fascista, no como una línea histórica, sino 
como la trayectoria de una flecha imposible de detener hasta que alcanza la 
diana, a fin de obtener las claves que permitan enfrentar ese nihilismo deriva-
do, esperando entender (y evitar) las nuevas formas de fascismo.

Heidegger (1995) confrontó abiertamente el principio de razón suficiente. 
Para el propósito de este estudio hay que dar una vuelta de tuerca hermenéu-
tica de mayor consideración y confrontar con el nihilismo. La nada, según 
señala Leibniz, tiene que ver con la ausencia de razón; el nihilismo surge 
cuando no hay razón. Pero ¿y si la Razón, una de las puntas del triángulo, 
condujera al nihilismo? El nihilismo no es ‘la nada’, sino que es un estado; 
el estado de la nada, que no es nada, sino que tiene una especie de “eseidad”: 
su ser representa un ‘no-ser’, su estado es un estado de vacío (Heidegger, 
2007, p. 32). Es necesario mostrar entonces, aún brevemente, la perversión 
a que han sido sometidos los tres vértices del triángulo. De esta perversión 
derivan fenómenos nihilistas como el totalitarismo fascista, cuya génesis y 
conexión con la distorsión del sentido de los vértices será señalada al final 
de este estudio. Lo preocupante es cómo el discurso predominante en las 
sociedades modernas –el discurso del capital– retiene de manera implícita 
el nihilismo explícito en los movimientos totalitarios, y cómo por sus res-
quicios “democráticos” puede volver a meter baza el fascismo y establecer 
movimientos de masas contrarios a la propia democracia.



164 Cuestiones de Filosofía  No. 37 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

Modernidad

La Modernidad es el primer vértice del triángulo. El mundo globalizado es el 
mundo moderno, y no postmoderno, como se ha querido referir al cambio de 
milenio, pues la Modernidad no ha tenido un final efectivo (Lyotard, 2002; 
Vattimo, 2011), ya que la postmodernidad no designa un cambio epocal, sino 
que es una situación filosófica y/o artística (RAE, 2014, def. 1). No hay rup-
tura epocal, pues las instituciones siguen ancladas en el mundo moderno. 
Sin embargo, al aludir a la Modernidad como época, parece que se evoca 
un tiempo pasado, una etapa histórica ya superada; es decir que lo moderno 
sería concebido como algo antiguo. Pero lo antiguo nunca es pasado, no es 
algo que “ya tuvo lugar”, sino que es lo opuesto a lo que tiene lugar como 
moderno, dado “ahora” desde una perspectiva presente. ‘Moderno’ deriva 
de “hodierno”, es decir, el pan tierno recién hecho, hecho hoy, aludiendo al 
presente (def. 1-3).

Definir la Modernidad implica entenderla como periodo histórico o como 
corriente de pensamiento, e incluso como actitud: la de ‘ser-moderno’. Esta 
actitud está impregnada de contenido ontológico, pero hacer una definición 
desde la actitud moderna implicaría una serie de vericuetos sobre la predis-
posición humana que sobrepasan la pretensión (y el espacio) de este estudio. 
Es difícil definir y establecer la Modernidad con exactitud (Löwith, 2006, 
p. 129), de ahí que en el presente estudio no se haya establecido un marco 
histórico preciso para la Modernidad. Del mismo modo, el juego de contra-
posición expuesto con lo antiguo no obliga a definir un concepto, sino dos. 
Si se subraya el carácter epocal de la Modernidad, se alude entonces a la con-
cepción vulgar del tiempo (Heidegger, 2006, p. 405) que predomina en toda 
la historia de la metafísica, de Aristóteles (p. 421) a Hegel (p. 433).

No es trivial aludir a Aristóteles y a Hegel, pues son considerados las cum-
bres del pensamiento antiguo y moderno respectivamente, aunque empleen 
esa concepción vulgar del tiempo como lo numerado en movimiento que 
comparece “en el horizonte de lo anterior y posterior” (Aristóteles, Phys. XI, 
219b). Esa concepción es empleada en la filosofía de la historia, disciplina 
con la que comienza la conciencia de los modernos de ser diferentes de los 
antiguos; distinción que establece Hegel (1994) y que, a su vez, se desarrolla 
desde la conceptualización de lo profano: mientras los antiguos se vinculan a 
lo sagrado al buscar la respuesta en un origen cuasidivino en diversas formas 
(como la idea de Creación en las religiones del Libro y el comienzo a partir 



165

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the 
enlightenment project. Cuestiones de Filosofía, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028      

de un elemento primordial en la Escuela de Mileto), los modernos no miran 
hacia una génesis pretérita, sino hacia el futuro, pero no expectantes ante 
lo desconocido, sino presentificando su advenir. También es cierto que los 
modernos tienen un ojo puesto en el pasado, no como lugar de respuestas, 
sino con la ambición de que se origine un nuevo comienzo. Esta es una idea 
de Hegel que retoma Heidegger (1997), pero también es sugerente recordar 
su conexión con el eterno retorno nietzscheano (1999, pp. 406-409). Esto 
significa que la apelación a lo antiguo que pueden hacer los modernos no es 
un anhelo nostálgico de volver al pasado, sino que tiene el viso continuista 
que permite avanzar hacia el futuro a través de una recuperación patrimonial 
de la Antigüedad.

La frontera entre antiguos y modernos no es, entonces, una cesura, sino la 
prolongación del origen sacro secularizado, de tal modo que recoge un sen-
tido de la historia universal (Löwith, 2007, pp. 13-14). El hecho crucial de la 
Modernidad es la supresión del límite impuesto por los valores de la voluntad 
humana. Tal supresión tiene como consecuencia la eclosión del nihilismo a 
partir del cual las masas no saben cómo orientarse y acaban cayendo en la 
banalización (Wolin, 2003, p. 120). De este modo, Modernidad y nihilismo 
se dan la mano al liberarse los deseos reprimidos de las masas, aunque la tan 
ansiada libertad, que pareciera que al fin es posible alcanzar, escapa a todo 
control, pues se convierte, en los siglos XIX y XX, tras el auge del movi-
miento ilustrado, en el emblema predominante, y toma el papel secularizado 
de lo sacro.

Una breve aclaración: a lo largo de la historia un determinado emblema se 
convierte en una suerte de tótem epocal, cuya primacía adquiere el rol de lo 
sagrado en función de los intereses primordiales de cada periodo histórico. 
Los distintos emblemas se suceden como una especie de linaje de lo divino 
primigenio: el Estado, la ciencia, la humanidad, la libertad, la tecnología, 
etc., cuyo fundamento remite siempre a un emblema ya en desuso, vale decir, 
caído: sólo queda el vacío dejado por lo sagrado en el origen cuando éste se 
despliega secularizado en nuevos emblemas. Esto quiere decir que el funda-
mento de todos los emblemas es una pura nada, que abre la puerta al nihilis-
mo al relativizar el fundamento, ya que cualquier emblema puede ocupar el 
espacio preeminente. Esta relatividad pareciera que conduce a plantear una 
nueva época, que es la reclamación de la postmodernidad como superación 
de la enfermedad histórica, como si la Modernidad hubiera sido superada 



166 Cuestiones de Filosofía  No. 37 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

(Vattimo, 2011, pp. 172-173). Pero la Modernidad absorbe incluso a lo con-
trapuesto a ella, instaurando emblemas vacuos que se suceden cada vez más 
rápido en el linaje secularizado de lo sacro, y obviando el sentido último de 
esos emblemas: el ser.

La historia, más que la sucesión de emblemas predominantes, es la historia 
de aquello que permitía que estos emblemas tuvieran un sentido último y 
un fundamento: es la historia del olvido del ser que Heidegger señala como 
destino de Occidente desde que en su origen griego no fuera planteada la 
pregunta por su sentido (2006, p. 2). No es posible recuperar el sentido del 
ser con una simple mirada al mundo antiguo, pues a lo largo de toda la histo-
ria se forja y endurece la distinción entre el ser y el pensar que propició este 
olvido en las plazuelas de la Atenas clásica (1983, p. 129). Ya en el corazón 
del mundo antiguo aparecen actitudes propiamente modernas, que atravie-
san el presunto abismo entre Antigüedad y Modernidad. Estas actitudes son 
particularmente visibles en los sofistas: el antropocentrismo de Protágoras 
(Laercio, IX, p. 8), el enciclopedismo de Hipias (Platón, Hip. Min., 368b), 
el igualitarismo de Licofrón (Aristóteles, Pol. III, 1280b), etc. Los sofistas 
cobran por su saber, lo que los vincula también al capitalismo, o al menos al 
desarrollo de la cultura y el saber como bienes económicos. Sin embargo, la 
actitud moderna por excelencia es la de Sócrates, quien enarbola la bandera 
de la Razón –el segundo vértice del triángulo.

Razón

Hegel identifica la Modernidad con la edad de la Razón, que partiendo de 
Descartes tiene en Kant una de sus cumbres (Hegel, 1994). No es sólo la 
Modernidad, toda la historia de la filosofía está impregnada de racionalismo 
desde la antigüedad: de Sócrates beben Platón y Aristóteles, luego la esco-
lástica medieval y el neoplatonismo, que buscan el fundamento en la Razón 
(Ferrater Mora, 2005, p. 1335). La Razón es tan antigua como la tradición 
misma, e incluso es anterior a Sócrates. Su hegemonía en la historia del pen-
samiento –aunque es cierto que determinadas épocas tuvieron un talante más 
vitalista (Ortega y Gasset, 1987, p. 80)– se debe a su relación con la ciencia, 
equiparándose a la tradición metafísica que también ha contribuido a la his-
toria del olvido del ser.

El cometido del racionalismo es la suplantación de la vida espontánea 
por la pura razón, originando un sentido en el que razón y humanidad son 



167

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the 
enlightenment project. Cuestiones de Filosofía, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028      

sinónimos. Pero la actuación humana no es siempre racional. El racionalismo 
considera la vida sólo desde la teoría, alejándola de la existencia fáctica; su 
imperio en el mundo moderno permite señalar que tampoco la Modernidad 
tiene en cuenta la vida fáctica. El racionalismo, como corriente filosófica, 
implica la trascendencia teórica conforme a lo señalado por la lógica, una 
disciplina autodefinida como ciencia que regula el pensamiento y las formas 
de lo pensado, sin incidencia alguna en lo fáctico. El racionalismo atribuye 
a la lógica cierta consideración de seguridad y confianza al no tener que 
enfrentarse a los cambiantes avatares de la vida “vivida”, e instaurándose 
en la cúspide de la ciencia al regir a las ciencias particulares conforme a su 
normativa. Pero la lógica proporciona las pautas del pensar sin plantearse 
qué es aquello para lo que dicta esas normas; no se plantea qué es el pensar 
(Heidegger, 1983, p. 128).

Lógica deriva etimológicamente de λόγος (Heidegger, 2020, pp. 1-2). Λόγος 
ha tomado en la tradición el sentido de “enunciación” (Ferrater Mora, 2005, 
p. 2202). Sin embargo, “(…) los antiguos griegos con ese término no pensa-
ban ni en el decir ni en el discurso” (Heidegger, 1983, p. 133). Si la lógica 
marca las pautas del pensar, debe cuestionarse la remisión a una ciencia del 
discurso y del enunciado y no al pensar mismo. Esta cuestión es urgente, 
pues parece que la enunciación, como sucede con los emblemas descritos, 
trata de llenar con palabras un vacío. Cuando la palabra es λόγος tiene un 
contenido inmanente, pero cuando es “enunciación” remite a una trascen-
dencia ulterior, no presente, hasta el punto de que cualquier ente puede ser 
señalado con idéntico sentido en diversas lenguas. Al igual que un emblema, 
la palabra enunciada puede ser cualquiera y puede señalar cualquier cosa, y 
en el fondo remite a una nada: nada sostiene el lenguaje lógico y enunciativo, 
nada remite al pensar.

La función del pensar es buscar lo que determina el pensar mismo, a saber, 
la ἀλήθεια y la φύσις, “el ser” entendido como estar-al-descubierto, lo que no 
tiene cabida dentro de las reglas de la lógica, pues el ser es dado por obvio 
(Heidegger, 1983, p. 129). Esto corrobora el olvido del ser, pues su sentido 
originario es φύσις, que al desplegarse permanece en sí mismo mostrándose, 
en oposición al devenir, como lo estable, la presencia constante y manifiesta. 
Los emblemas se suceden continuamente, pero el ser permanece siempre 
ahí, aun estando en continuo cambio, pues esta muda constante es la del 
ente mediante el que él está presente, sin la trascendencia con que se dota al 



168 Cuestiones de Filosofía  No. 37 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

emblema. El ser es estabilidad y presencia constante, opuesto a la apariencia 
como presencia manifiesta (pp. 65).

La lógica, en tanto ciencia de la enunciación, surge en el platonismo cuando 
el sentido del ser del ente se torna ιδέα, objeto epistémico, escindiéndose ser 
y pensar. Tal separación no aclara nada: es la lógica misma la que necesita 
aclaración y fundamento (p. 130), algo sólo posible desde un pensar más 
auténtico y originario. De ahí la necesidad de volver a la pregunta por la re-
lación entre la esencia del pensar y la del ser, es decir, la pregunta por el des-
pliegue del ser en cuanto tal (p. 131), en el que se conectan originariamente 
el ser, como φύσις, y el λόγος, en el originario sentido griego de “reunir”, y 
no en el sentido de enunciación. 

Λόγος ha sido traducido de muy diversas maneras, y dichas traducciones le 
han asignado múltiples sentidos e interpretaciones diferentes de su significa-
do original. Prevalece la traducción de “palabra” o “expresión”, pues λόγος 
deriva de λέγειν, usualmente traducido como “hablar” o “decir”. Pero el sig-
nificado primario de λέγειν no es tanto “hablar” como “recoger” o “reunir” 
(Ferrater Mora, 2005, p. 2202). En esta línea de interpretación, la propuesta 
de Heidegger es “poner-ante” o “presentar-después-de-haber-recogido”, ya 
que λόγος es el resultado de un λέγειν, esto es, consiste en la cosecha fruto de 
una selección (Heidegger, 2000b, pp. 207-229).

Para entender la conexión entre λόγος y la pregunta por el sentido del ser, 
esto es, la conexión entre λόγος y φύσις, es necesario volver a planteamientos 
previos al auge racionalista, antes de la identificación de λόγος con enuncia-
do y Razón. La consecuencia de la identificación de estos tres términos fue 
la definición del ser humano como “animal racional” (ζώον λόγον ἔχον), que 
constituye la idea de humanitas vigente en la tradición en la que el λόγος 
está presente de forma irreconocible y extraña. La definición de lo humano 
se forja desde una determinación que no muestra el verdadero sentido de 
λόγος. Ello hace que la propia pregunta por el ser humano también resulte 
extraña: al poseer de antemano una definición del ser humano, se acepta im-
plícitamente que esta no puede ser puesta en cuestión, del mismo modo que 
tampoco lo puede ser la lógica. Al no ser formuladas esas preguntas, surge la 
confusión de criterio y la falta de toma de decisiones auténticas, así como la 
incapacidad para comprender la pregunta misma (1983, p. 151).

Pero para Heidegger la determinación esencial de lo humano no es una res-
puesta, sino un preguntar que sólo puede hacerse desde la elaboración misma 



169

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the 
enlightenment project. Cuestiones de Filosofía, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028      

de la pregunta por el ser, pues donde éste se abre al preguntar, acontece la 
historia y, con ella, el ser humano en su confrontación con lo ente en cuanto 
tal. La pregunta por el ser conduce al ser humano al ente que él mismo es y 
debe ser, alcanzando su mismidad sólo en tanto ser histórico que pregunta. 
Su mismidad significa que debe convertir todo aquello que se le abre en 
acontecer histórico y detenerse en este ser de manera estable. Puesto que es 
histórico, la pregunta por su ser no debe ser “¿qué es el ser humano?”, sino 
“¿quién es el ser humano?” (p. 152).

La distinción entre ser y pensar es, desde su origen, la postura fundamental 
del espíritu de Occidente, determinando el ser desde el horizonte del pensar 
y la Razón. El concepto de λόγος originario ha sido pervertido en la tradición 
filosófica, lo que posiblemente supuso que el racionalismo sea una de las 
directrices de la Modernidad. Este racionalismo incide directamente en lo 
humano por mor de su definición como “animal racional”. A esa definición 
está ligada la repulsión de Heidegger a la cuestión del humanismo, siempre 
en correspondencia con la triangulación que este estudio pretende desglosar. 
No es que los conceptos de lo humano y la humanidad no tengan legitimidad, 
sino que el humanismo está teñido de una metafísica que olvida la facticidad 
de la existencia humana al recurrir a un “afuera” para explicar lo humano, 
dotando a éste de un carácter trascendente, como sucede con las reglas ló-
gicas y la legitimidad de los emblemas, todos productos del ascenso de la 
Razón como patrón moderno e ilustrado.

Ilustración

La Ilustración, como movimiento cultural e intelectual que trasciende su épo-
ca, es el tercer vértice del triángulo. Los intelectuales del XVIII, los ilustra-
dos, son quienes realmente encumbran la Razón hasta su rol hegemónico, ya 
que están convencidos de que a través de ésta se construirá un mundo mejor 
que combata la superstición, la ignorancia y la tiranía (Ferrater Mora, 2005, 
p. 1761). Aún en el siglo XXI la Ilustración sigue siendo referente del pro-
greso, por lo cual no es extraño que hayan emergido intentos neoilustrados 
(Aramayo, 2009, p. 34), distintos y más depurados, ajenos a las revoluciones 
políticas que surgieron en la lucha por las libertades y que no siempre fueron 
del gusto de todos por el baño de sangre que implicaron. A fin de evitar el 
coste en vidas humanas, la Razón progresista acusa a los períodos trágicos 
de irracionales; épocas de oscuridad que la enturbian, como por ejemplo la 



170 Cuestiones de Filosofía  No. 37 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

época de la Terreur jacobina a finales del siglo XVIII o el auge de los totali-
tarismos en la primera mitad del XX. 

Heidegger se adhiere a uno de estos movimientos acusados de irracionales; 
el nacionalsocialismo. Lo hace en un intento de superar el nihilismo que 
lleva aparejado el sistema parlamentario alemán, como expresión política de 
la Ilustración. El pensador de Meßkirch desea que el nazismo suponga una 
revolución que aúne las fuerzas creativas de la existencia alemana: la poesía, 
la filosofía y la política, pues son los fundamentos de un pueblo, su verdad 
(Heidegger, 1999), radicando en ellas la grandeza que permite superar el 
nihilismo mediante un nuevo estilo político asociado al arte, y presente en 
el pensamiento alemán desde mucho antes de Heidegger (Lacoue-Labarthe, 
2002, p. 86).

El modelo político nacionalsocialista es el Gesamtkunstwerk, una obra de 
arte total y completa en la que el colectivo se da a sí mismo la representación 
de lo que es y de lo que funda como tal (p. 80). Como obra artística es la 
forma más elevada de la τέχνη, en su sentido griego, pero también ciencia y 
arte, lo que le aproxima a la sabiduría, como un saber-hacer que cumplimenta 
y revela la φύσις, y que ejemplifica el Übermensch de Nietzsche como ar-
quetipo del político-artista que refunda el ser conforme a ese nuevo estilo (p. 
85). Fiel a ese estilo, el Führer se convierte en una nueva voluntad activa que 
destruye lo establecido en el imperio de la Razón a partir de los rasgos del 
Übermensch (González Varela, 2017, p. 282), como líder que puede incluso 
conducir a la reversión del olvido del ser (p. 299). Un movimiento totalita-
rio no es una simple tendencia social o partido político, sino un intento de 
cambio de fundamentos a la hora de tratar la cuestión del nihilismo, de modo 
que se lo concibe como una vía que permitiría superarlo. Heidegger entiende 
esto como la verdad interior y como la grandeza del nacionalsocialismo, pero 
también aduce que los propios nazis no entienden esta grandeza (Heidegger, 
1983, p. 208), sino que vinculan la esencialidad de la obra de arte política a 
la esencialidad de un sujeto –el Führer– como autoafirmación y autoproduc-
ción individual (Lacoue-Labarthe, 2002, p. 92), al que el resto de la sociedad 
ha de rendir pleitesía.

El nazismo y la adhesión de Heidegger a él, presenta la misma aporía que 
el camino que recorre Heidegger en su intento de elaborar la pregunta por 
el sentido del ser a partir de los presupuestos empleados en la redacción de 
Sein und Zeit: que la pretensión de superar la metafísica conduce a la propia 



171

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the 
enlightenment project. Cuestiones de Filosofía, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028      

metafísica (Heidegger, 1977). Estas aporías agotan a la propia metafísica y 
originan el nihilismo, cuya superación no es una vuelta a pensar el entramado 
metafísico, pues así se retorna a sus aporías y de nuevo al nihilismo. Pero 
de esta aporía no se percata Heidegger hasta su ejercicio como Rector, 
donde experimenta la caída en el nihilismo, iniciando un segundo camino 
(Rodríguez, 1989).

Una política cuyo referente único es el político-artista, implica que las masas 
no sepan orientarse si no es siguiendo a ese orientador, guía y caudillo del 
movimiento, precisamente lo contrario del ideal ilustrado: que cada ciudada-
no alcance su emancipación, de modo que cada individuo sea independiente 
en su quehacer social, y que el Estado se constituya como una comunidad de 
personas sobre la que nadie puede mandar ni disponer como no sean ellos 
mismos conforme a una Constitución autoimpuesta (Kant, ZeF AK, VIII, 
344). Pero la Ilustración no contempló que el derecho de ciudadanía no se 
otorga al individuo concreto y emancipado, sino a las masas. Esa es una de 
las claves del fenómeno totalitario: los totalitarismos buscan ampararse en 
la masa social y crear adeptos al poder. A diferencia de las antiguas tiranías, 
no solo intentan ocupar el poder y atrincherarse en él (Aristóteles, Pol. XI, 
1311a), sino que buscan que la masa crea que el régimen totalitario es el me-
jor de los sistemas posibles.

El totalitarismo no es sólo una reacción frente a las pretensiones ilustradas, 
más bien es una consecuencia al estar orientado hacia las masas (aquellas 
que la Ilustración quería “iluminar”). Esto hace que las dictaduras totalitarias 
sean hipermodernas, hasta el punto de que emplean la palabrería y jerga ane-
xa a la Modernidad, a la Razón y a la Ilustración: los discursos de los caudi-
llos aluden constantemente al progreso, a la ciencia y a la libertad, mostrando 
su carácter nihilista, pues estas palabras tienen un significado vacío, como el 
de los emblemas que nombran. El totalitarismo es consecuencia política de 
la degeneración de los tres vértices del triángulo; se erigen a partir del culto 
a un individuo excepcional, que salvaría a las masas, pero que las termina 
arrastrando al nihilismo. Con la supresión de estos movimientos crece la ex-
pectativa ante una recuperación de los preceptos ilustrados.

Si tomamos a Kant como paradigma de pensador ilustrado, que expone un 
ideal ciudadano formado por individuos autónomos y emancipados, que se 
dan a sí mismos las leyes y no se dejan influenciar en su entendimiento por 
ningún tipo de tutor (Kant, WiA AK. VIII, 35) –sea un caudillo político o sea 



172 Cuestiones de Filosofía  No. 37 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

la masa en su habladuría (Heidegger, 2006, p. 168)–, es necesario indagar 
cómo esta degeneración ha sido posible. Lo peligroso es que la emancipación 
se ve como algo muy lejano, pues el sistema político por el que se rige toda 
comunidad –el Estado–, actúa siempre como tutor. El Estado es el emblema 
político de la Modernidad y se erige por comodidad de la masa, o por su ha-
bilidad para advertir de los golpes y la amenaza de que estos golpes vuelvan 
a ocurrir (Kant, WiA AK. VIII, 36). El problema radicaría en la soberanía del 
Estado, pues siguiendo los preceptos ilustrados debiera ser regido por la Ra-
zón. Esto es, el Estado debería convertirse en promotor de una jurisprudencia 
racionalista total, en la que ningún elemento escape a la legislación. Esa fue 
la pretensión del jurista austríaco Hans Kelsen (1966) al formular el modo 
en que deberían administrarse los sistemas parlamentarios, herederos de la 
Ilustración, bajo la norma unitaria de la ley y convirtiendo el Estado en una 
maquinaria que sujete tanto los poderes públicos como la ciudadanía.

De este modo, los sistemas políticos que crecieron amparados por las luces y 
que surgieron como conquista de las libertades y los derechos civiles procla-
mados por la Ilustración –las democracias parlamentarias–, se convierten en 
reguladores de todos los ámbitos de la vida humana, en muchos casos impi-
diendo la emancipación del individuo soñada por Kant. La democracia era un 
ideal, pero su expansión a las masas fue germen del mundo globalizado, tec-
nificado e interdependiente, conforme a unas pautas de carácter capitalista que 
imponen un orden técnico y liberal identificado con un imperio del bien (Bau-
drillard, 2006, p. 16), frente al mal que supondrían las dictaduras totalitarias.

Con ese modelo democrático de parlamentarismo liberal se formula la ex-
presión política última de la historia del olvido del ser, pues el Estado demo-
crático cae en el nihilismo del capitalismo global y las lógicas del deseo que 
están en la base del capitalismo. El propio Kant critica la democracia, pues 
ésta es también una forma de despotismo de la mayoría sobre el individuo 
(Kant, ZeF AK. VIII, 352). Lo importante para Kant no es la forma política 
que toma el Estado, sino el modo en que se gobierna. Lo importante sería 
entonces corregir lo que está fallando en esos sistemas, pues la ciudadanía se 
ha emancipado del Estado en muchas áreas, pero no puede ejercer el poder 
ya que lo considera ajeno (Fernández Liria, 2016). 

El modelo parlamentario se presenta como una sociedad de derechos civiles, 
pero funciona de manera autónoma e independiente de los ciudadanos, 



173

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the 
enlightenment project. Cuestiones de Filosofía, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028      

mostrando que ese modelo democrático civil es uno de tantos emblemas 
modernos cuya legitimidad radica en la misma soberanía que no siempre es 
fruto de la emancipación ciudadana. El fundamento para tal forma política 
está vacío y la libertad o el contenido legislativo que se autoimponen los 
miembros de la comunidad parten de la falta de un principio fundamental.

Tangente

La comparativa del modelo parlamentario-liberal de la democracia permite 
volver la mirada a los planteamientos heideggerianos. La pretensión de una 
objetividad pura en política, concentrada en el derecho e incluyendo a la ciu-
dadanía única y exclusivamente como detentora de derechos y deberes, tiene 
un paralelismo con el modo de ser en que los otros se presentan y dominan 
la convivencia existencial en la cotidianidad media, lo que Heidegger deno-
mina das Man, uno de los conceptos más inquietantes de su léxico filosófico 
(Heidegger, 2006, p. 126). 

Una de las estructuras ontológicas fundamentales desplegadas en Sein und 
Zeit, el ser-con (Mit-sein), señala la convivencia con los demás en un mismo 
mundo circundante (p. 118). En tanto que se está en el mundo, se está con 
los otros, incluso cuando éstos no están ahí fácticamente. La existencia se da 
conforme al todo estructural en que comparece en el circunmundo, siendo 
los otros quienes configuran la existencia de cada sí mismo. La cotidianidad 
media nunca se presenta como un sí-mismo, como una mismidad, sino que 
más bien es “nadie” quien refleja lo vivenciado y le dota de sentido confor-
me a lo que le rodea. Por ello el sí-mismo solo puede ser analizado a partir 
del trato con el mundo y los otros. Por eso la existencia asume regularmente 
el modo de comportarse de los otros (Adrián Escudero, 2016, p. 239). La 
existencia no es la del sujeto de la epistemología y la gnoseología al amparo 
de la Razón, la Modernidad y la Ilustración. Más bien toma la forma de una 
pluralidad impersonal –como das Man–, que es todos y nadie a la vez. Es el 
“se” reflexivo empleado como pronombre personal para formar oraciones en 
voz pasiva refleja: “se” dice, “se” comenta, etc. De este modo, el das Man no 
es éste ni aquél, ni uno mismo ni alguno, ni la suma de todos, sino el modo 
de ser de los otros como se presentan en la inmersión en la vida cotidiana 
(Heidegger, 2006, p. 126).

La cotidianidad disuelve la existencia propia en el modo de ser de los otros. 
Desaparece el otro concreto y así se alivia la existencia en su día a día, pues 



174 Cuestiones de Filosofía  No. 37 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

no hace falta estar cuestionándose continuamente todo lo que acaece en la 
vida cotidiana. Sin embargo, ese alivio aumenta el dominio de la imperso-
nalidad. La vida en común es gobernada por una publicidad (Öffentlichkeit), 
), en la que cada uno se pierde en aquello de lo que se ocupa, y en la cual el 
trato con los demás se reduce a cuidarse de la diferencia respecto de ellos, sea 
para superar esa diferencia intentando nivelarse con los otros, sea tratando 
de mantenerla. La convivencia está marcada por el cuidado de esta diferen-
cia, como una “distancialidad” (Abständigkeit) que suele pasar inadvertida. 
Pero cuanto más inadvertida pasa esa distancia respecto de los demás, más 
originariamente opera, pues es un indicio de que la existencia está sujeta al 
dominio de los otros, pues no se “es” como sí mismo, sino que son los otros 
los que “toman” el ser, dominando inadvertidamente (p. 129).

Esto no significa que esa “otredad” cotidiana sea un sujeto universal trascen-
dente, ni tenga el valor de una especie, sino que pertenece a la estructura mis-
ma de la existencia como existenciario: el sí-mismo cotidiano es el uno-mis-
mo (Man-selbst), pero como sí-mismo es propio y asumido expresamente, y 
como uno-mismo está disperso y debe llegar a encontrarse. La impersonali-
dad bosqueja la interpretación inmediata del mundo conforme al ser de cada 
uno en él (p. 129): la impropiedad cotidiana define el carácter primario de la 
existencia. Esto se evidencia en la concepción del ser humano como animal 
parlante. En esta concepción el habla no es un existenciario estructural, sino 
un mero decir algo sobre algo a otros, que ampara a la impersonalidad, pues 
no surge de un conocimiento originario, sino de la habladuría con la que 
se encubre el mundo y, con ello, el sí-mismo. Esta tendencia es la huida de 
sí-mismo en la publicidad, cuya interpretación de la existencia determina la 
vida en la esfera pública, pensándola mediante conceptos “públicos” y no en 
términos que pertenezcan a ella de manera originaria.

Este recurso a la impersonalidad cotidiana (das Man) puede parecer una sa-
lida por la tangente de la crítica a la degeneración de los tres vértices del 
triángulo constituido por la Ilustración, por la Razón y por la Modernidad, 
pero su sentido viene dado por el sistema político que surge como vástago de 
dicho triángulo: la democracia parlamentaria y liberal. Los principios demo-
cráticos disponen que la titularidad de los poderes públicos recae en manos 
de la ciudadanía y que el gobierno y administración de la vida en comunidad 
se legitima conforme a unas elecciones establecidas contractualmente, de 
modo que, a todas luces, es el propio colectivo, la comunidad política, el 



175

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the 
enlightenment project. Cuestiones de Filosofía, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028      

núcleo de este sistema político. Pero si este colectivo está absorto en una co-
tidianidad dispersa no puede ejercer la soberanía, pues son los otros quienes 
ejercen el dominio sobre sí. Así, toda pretensión democrática real de orden 
parlamentario fracasa necesariamente, pues no es el ciudadano quien se sirve 
de la democracia, sino que la elección “democrática” está escorada hacia a 
la impersonalidad del “se” reflexivo: “se” vota, “se” ha elegido a éste u otro 
candidato como representante.

Conclusiones

El talante de estas reflexiones es de carácter heideggeriano. Las pocas veces 
en las que Heidegger alude a la democracia no la concibe como un medio 
fiable para alcanzar una relación satisfactoria con la técnica (2000c), como 
emblema predominante en el mundo contemporáneo. La crítica de Heidegger 
tiene cierto sabor platónico y aristotélico, en tanto que la democracia aparece 
para él como el modelo de gobierno que refleja la impropiedad que reina en 
la ciudadanía en el imperio de la impersonalidad, y que a la postre propicia 
la irrupción de la masa en la política. La masa no casa con la pretendida 
formación ilustrada, racional y moderna. Esto supone un problema no sólo 
propio del siglo XVIII, en el que el absolutismo hacía todo para el pueblo, 
pero sin el pueblo (Comellas, 1999, p. 206), puesto que ya estaba presente 
en los comienzos del racionalismo, en la Atenas clásica. Son conocidas las 
críticas que Platón hace a la democracia ateniense: que cualquiera pueda 
tomar decisiones no significa que las sepa tomar, por lo que es necesario 
la virtud para el buen gobierno (Platón, Carta VII, 324b-326b). Platón 
advierte también del peligro que suponen los demagogos en la democracia, 
como ocurre con los Führers, al controlar la opinión pública y arrastrar a 
la ciudadanía a decisiones que interesan a una minoría oligárquica (Platón, 
Rep., 557a). Estas críticas tienen eco en Aristóteles, para quien la democracia 
es una degeneración del gobierno de todos, fruto de salvaguardar sólo los 
intereses de un sector determinado de la población, que se legitima en este 
caso mediante el número (la masa). Pero la masa no se presenta de forma 
pura, sino sólo como mezcla, por lo que siempre sirve a disposiciones que 
van más allá de lo numeroso, confundiéndose con intereses aristocráticos y 
oligárquicos (Aristóteles, Pol. 1294b). En Platón y Aristóteles la oligarquía 
toma prestadas las vestiduras de la democracia, de manera similar a lo que 
ocurre con el parlamentarismo liberal.



176 Cuestiones de Filosofía  No. 37 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

Sin embargo, la entrada de la masa en política abre la puerta al nihilismo, 
pues el ciudadano medio cae en el anonimato: no es nadie. Una democracia 
verdadera y que se precie de serlo, correspondería a una ciudadanía alejada 
de la impersonalidad en que se encuentra en la cotidianidad, lo cual es impo-
sible y refuta cualquier intento de elección verdaderamente democrática. La 
cuestión entonces es qué hacer con la masa democrática. Hay propuestas que 
inciden en un cambio de denominación de la masa, volviendo al concepto 
spinoziano de “multitud” (Negri and Hardt, 2004) o como el más arriesgado 
de “horda” (González Cabañas, 2021). Pero para ello hace falta, como se 
señala en el presente estudio, una deconstrucción previa del triángulo Mo-
dernidad, Razón, Ilustración, replanteándolo de tal manera que se evite la 
degeneración de sus vértices; tarea que excede lo aquí propuesto. 

Señalar entonces como conclusión y como faro para el futuro de la investiga-
ción que si la política en el Antiguo Régimen era fijada por formas subordi-
nadas de un aparato político piramidal, en el presente presuntamente demo-
crático surgen las mismas formas, pero con la diferencia de que el emblema 
que se impone en la cúspide resulta vacío, por lo que impera una lógica 
totalitaria, pues no hay una referencia ulterior que sirva de garante trascen-
dente al ejercicio del poder. La democracia parlamentaria y liberal escinde 
la instancia del poder, del saber y de la ley, sin una garantía de fundamentos. 
De este modo, puede derivar en fascismo al intentar restablecer la unidad de 
esas tres instancias y, con el pretexto de la unión popular y de reimponer un 
centro absoluto, conducir a prácticas que propician la caída en el nihilismo. 
Pero igual es el peligro de no hallar ningún referente común para la vida co-
munitaria (Laclau y Mouffe, 2001, p. 234).

Referencias 

Adorno, T.-W. und Horkheimer, M. (2016). Dialektik der Aufklärung. Frank-
furt a. M.: Fischer.

Adrián Escudero, J. (2016). Guía de lectura de Ser y Tiempo de Martin 
Heidegger. Vol. I. Barcelona: Herder. 

Arendt, H. (2017). The Origins of the Totalitarianism. New York: Penguin 
Random House.



177

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the 
enlightenment project. Cuestiones de Filosofía, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028      

Aristóteles (1988). Política. (M. García Valdés, Trad.). Madrid: Gredos.

Aristóteles (2002). Física. (G. R. Echandía, Trad.). Madrid: Gredos.

Comellas, J. L. (1999). Historia de España moderna y contemporánea. Ma-
drid: Rialp.

Diógenes Laercio (2008). Vida de los filósofos ilustres. (C. García Gual, 
Trad.). Madrid: Alianza.

Fernández Liria, C. (2016). En defensa del populismo. Madrid: Libros de la 
Catarata.

Ferrater Mora, J. (2005). Diccionario de filosofía. Barcelona: Ariel / RBA.

González Cabañas, T. (2021). La horda democrática. Madrid: Fáber & Sa-
piens.

González Varela, N. (2017). Heidegger. Nazismo y política del ser. Vilassar 
de Dalt: Montesinos.

Hegel, G. F. W. (1994). Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschich-
te. Hamburg: Meiner.

Heidegger, M. (1977). Zur Seinsfrage (GA 9). F.-W. von Herrmann (Hrsg.). 
Frankfurt a. M.: Klostermann. 

Heidegger, M. (1983). Einführung in die Metaphysik (GA 40). P. Jaeger 
(Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann. 

Heidegger, M. (1984). Holzwege (GA 5). F.-W. von Herrmann (Hrsg.). 
Frankfurt a. M.: Klostermann. 

Heidegger, M. (1995). Vom Wesen des Grundes (GA 9). F.-W. von Herrmann 
(Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Heidegger, M. (1997). Der deutsche Idealismus (Fichte, Schelling, Hegel) 
und die philosophische Problemlage der Gegenwart (GA 28). C. Stru-
be (Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Heidegger, M. (1999). Hölderlins Hymnen „Germanien“ und „Der Rhein“ 
(GA 39). S. Ziegler (Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann. 



178 Cuestiones de Filosofía  No. 37 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

Heidegger, M. (2000a). Über den Humanismus. Frankfurt a. M.: Kloster-
mann.

Heidegger, M. (2000b). Vorträge und Aufsätze (GA 7). F.-W. von Herrmann 
(Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Heidegger, M. (2000c). Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges (GA 
16). H. Heidegger (Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann. 

Heidegger, M. (2006). Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer.

Heidegger, M. (2007). Was ist Metaphysik? (GA 9). F.-W. von Herrmann 
(Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Heidegger, M. (2020). Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache (GA 
38). G. Seubold (Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Kant, I. (2011). Zum ewigen Frieden. Berlin: Suhrkamp.

Kelsen, H. (1966). Allgemeine Staatslehre. Leipzig: Gehlen.

Kristeller, P. O. (1979). Renaissance Thought and its sources. New York: 
Columbia University Press.

Laclau, E. y Mouffe, C. (2001). Hegemonía y estrategia socialista. Hacia 
una radicalización de la democracia. Madrid: Fondo de Cultura Eco-
nómica. 

Lacoue-Labarthe, P. (2002). La ficción de lo político. (M. Lancho, Trad.). 
Madrid: Arena.

Leibniz, G. W. (2022). Teodicea. (P. de Azcárate, Trad.). Madrid: Biblioteca 
nueva.

Löwith, K. (2006). Heidegger. Pensador de un tiempo indigente. (R. Setton, 
Trad.). Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. 

Löwith, K. (2007). Historia del mundo y salvación. Los presupuestos teoló-
gicos de la filosofía de la historia. (N. Espinosa, Trad.). Buenos Aires: 
Katz. 

Lyotard, J.-F. (2002). La Condition postmoderne: Rapport sur le savoir. Par-
is: Éditions de Minuit.



179

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the 
enlightenment project. Cuestiones de Filosofía, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028      

Negri, T. and Hardt, M. (2004). Multitude: War and Democracy in the Age of 
Empire. New York: Penguin Random House.

Nietzsche, F. (1999). Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen 
(KSA 4). Berlin: Walter De Gruyter.

Ortega y Gasset, J. (1987). El tema de nuestro tiempo. Madrid: Alianza.

Platón (1981). Diálogos I: Apología, Critón, Eutifrón, Ion, Lisis, Cármides, 
Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protágoras. (J. Calonge Ruiz, E. 
Lledó Íñigo y C. García Gual, Trads.). Madrid: Gredos.

Platón (1986). Diálogos IV: República. (C. Eggers Lan, Trad.). Madrid: Gre-
dos.

Platón (2002). Diálogos VII: Dudosos, Apócrifos, Cartas. (J. Zaragoza Bote-
lla y P. Gómez Cardo, Trads.). Madrid: Gredos.

Real Academia Española (2014). Diccionario de la Real Academia Españo-
la, 23ª ed. Madrid: Espasa.

Rodríguez García, R. (2009). Estudio preliminar. Heidegger y el nacionalso-
cialismo. ¿Un viaje a Siracusa? Escritos sobre la Universidad alemana. 
Madrid: Tecnos.

Rodríguez Aramayo, R. (2009). Cassirer y su Neo-Ilustración. La conferen-
cia sobre Weimar y el Debate de Davos con Heidegger. Villaviciosa de 
Odón: Plaza y Valdés. 

Vattimo, G. (2011). La fine della modernità. Milano: Garzanti.

Wolin, R. (2003). Los hijos de Heidegger. Hannah Arendt, Karl Löwith, Hans 
Jonas y Herbert Marcuse. (M. Cóndor, Trad.). Madrid: Cátedra.



180 Cuestiones de Filosofía  No. 37 - Vol. 11 Año 2025 ISSN 0123-5095  Tunja-Colombia

Declaraciones Finales

Implicaciones éticas: Este artículo es un trabajo original, no contiene plagio 
y todo el material de otros autores ha sido debidamente citado y referenciado 
conforme a las normas académicas.

Conflicto de Intereses: El autor declara que no existe ningún conflicto de 
intereses en relación con la investigación, autoría o publicación de este artí-
culo.

Financiación: Este trabajo se enmarca dentro del proyecto de investigación 
“Habitar la tierra en un mundo tecnificado”, dentro del II Concurso Nacio-
nal para la Adjudicación de Ayudas a la Investigación en Humanidades fi-
nanciado por la Fundación Ramón Areces (CI Humanidades. 2025/28). Ref. 
CIHP25A8040.

Política de acceso Abierto

Cuestiones de Filosofía proporciona acceso abierto a su contenido, propi-
ciando un mayor intercambio global del conocimiento, basado en el princi-
pio de ofrecer al público un acceso libre a las investigaciones, para ello, los 
textos publicados cuentan con una licencia Creative Commons BY-NC-SA 
4.0 que posibilita su uso y difusión siempre y cuando se realice la citación 
de los autores y la revista, y no se use para fines comerciales. Por esta razón, 
los autores aceptan la licencia de uso utilizada por Cuestiones de Filosofía, al 
igual que las políticas de autoarchivo y acceso abierto. En consecuencia, los 
derechos de los artículos publicados le corresponden a la revista. La revista 
Cuestiones de Filosofía no cobra ningún valor por concepto de recepción 
de artículos, evaluación o publicación, por consiguiente, la publicación de 
artículos en la revista no da derecho a remuneración alguna para autores, 
evaluadores y comités (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

