Cuestiones de Filosofia Vol. 11 — N° 37, julio - diciembre, afio 2025, pp. 159-180

ISSN: 0123-5095

E-ISSN: 2389-9441

l

ERNTORIAL

stiones

Sde .
ofilosofia

Cuestiones de
Filosofia

&
Uptc
| » L
Universidad Pedagogica y
F Teenoddgica de Colombia

Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the enlightenment project
Nihil est sine ratione: a proposito del (presunto) fracaso del proyecto ilustrado

Fernando Gilabert

University of Valladolid (Spain)
Universidad de Valladolid (Espafia)

Articulo de Investigacion

Resumen

Esta propuesta busca debatir la hegemonia
del triangulo “Modernidad-Razon-Ilus-
tracion”; mas explicitamente, cuestiona
la degeneracion de cada una de sus tres
puntas. El Siglo de las Luces, cuya fe en
el progreso esperaba el ideal de una mejo-
ra de la humanidad, se muestra en el siglo
XXI muy lejano, haciéndose patente el
fracaso del proyecto ilustrado. La puesta
en cuestion se debe al modelo humanis-
tico que defiende el proyecto ilustrado, al
anteponer la subjetividad individual y el
derecho de autodeterminacion sin tener en
cuenta el problema de la masa, y plantear

si acaso el dogma del sujeto universal no
abre el camino para la exaltacion de me-
sias politicos en el retablo de un nihilismo
colectivo. Para trazar la linea que va de
la Ilustracion al totalitarismo fascista, este
estudio parte de propuestas heideggeria-
nas, pues aunque el filosofo de MeBkirch
se adhiriera a uno de esos movimientos
totalitarios, su discusion con la herencia
moderna sirve de faro para confrontar el
nihilismo pasivo que deriva del tridngulo
ya mencionado, con la esperanza de en-
tender (a fin de evitar) las logicas de las
nuevas formas de fascismo.

Palabras clave: Heidegger, nihilismo, modernidad, razén, ilustracion.

Historia del articulo / Article Info:

Recepcion / Received: 01 de junio del 2023
Evaluado / Evaluated: 15 de agosto del 2025
Aprobado / Accepted: 06 de octubre del 2025

2929

Corresp e: Fernando Gilabert.
C. San Fernando, 4, Sevilla, Espafia (Codigo Postal: 41004)

Correo-e: fernando.gilabert.bello@gmail.com

ia / Corresp

Citacion / Citation: Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione:
on the (alleged) failure of the enlightenment project. Cuestiones
de Filosofia, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.n37.2025.16028

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the
enlightenment project. Cuestiones de Filosofia, 11 (37), 159-180.

https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.0137.2025.16028

159


https://orcid.org/0000-0002-7503-3654
mailto:fernando.gilabert.bello%40gmail.com?subject=

Abstract®

This proposal seeks to debate the hegemony of the “Modernity-Reason-En-
lightenment” triangle; more explicitly, it questions the degeneration of each
of its three points. The Age of Enlightenment, whose faith in progress hoped
for the ideal of human improvement, seems very distant in the 21st century,
making the failure of the Enlightenment project evident. The questioning is
due to the humanistic model defended by the Enlightenment project, which
prioritizes individual subjectivity and the right to self-determination without
taking into account the problem of the masses, and raises the question of
whether the dogma of the universal subject paves the way for the exalta-
tion of political messiahs in the backdrop of collective nihilism. To trace the
line from the Enlightenment to fascist totalitarianism, this study starts from
Heideggerian proposals, because although the philosopher from MefBkirch
adhered to one of these totalitarian movements, his discussion of the modern
legacy serves as a beacon for confronting the passive nihilism that derives
from the aforementioned triangle, with the hope of understanding (in order
to avoid) the logic of new forms of fascism.

Keywords: Heidegger, nihilism, modernity, reason, enlightenment.

* Este trabajo estd enmarcado en el proyecto de investigacion “Habitar la tierra en un mundo
tecnificado”, del I Concurso Nacional para la Adjudicacion de Ayudas a la Investigacion en
Humanidades, financiado por la Fundacion Ramon Areces (CI Humanidades. 2025/28). Ref.
CIHP25A8040.

160 Cuestiones de Filosofia No. 37 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



Introduccion

El principio de razén suficiente, formulado bajo su forma mas habitual Nikil
est sine ratione, nada es sin una razéon o fundamento (Leibniz, 2022, p. 4),
ha sido una de las puntas de lanza del paradigma ilustrado. Las hipdtesis
racionalistas, que desembocan en el Siglo de las Luces, hegemonizan las
teorias de la modernidad al poner en juego nociones como progreso, ciencia
o revolucion, tocadas todas con el aura de la superacion de lo antiguo. Tales
hipdtesis consideran la Antigiiedad y el Medievo como edades oscuras en
las que la supersticion, el subdesarrollo y el despotismo oprimian el espiritu
humano, ansioso de libertades y conocimientos alcanzables si se trazaba un
camino de salvacion y emancipacion. Pero la Ilustracion fijaba unas metas a
este camino, acorde a las pretensiones e intereses de la burguesia en el domi-
nio de los recursos naturales o humanos (Adorno und Horkheimer, 2016, p.
9), lo que llevaba a la contradiccion entre las intenciones iniciales y las metas
a que aspiraba, trazando un “camino perdido en medio del bosque”.

Con esta misma metafora Martin Heidegger (1984) titula el quinto volumen
de su Gesamtausgabe, en el que recoge seis textos publicados entre 1935
y 1946: Holzwege, caminos de bosque, sendas perdidas. Un camino que se
pierde en el bosque, una senda que no lleva a ninguna parte y que “cesa brus-
camente en lo hollado” (p. 3), pero que facilita la posibilidad de un nuevo
marco ontologico existencial. El camino aqui no consiste en ir de un punto
concreto a otro, establecido como un fin Gltimo, como una meta a conseguir.
El destino filosofico, mas bien, siempre es ignoto, no sabe hacia donde se esta
encaminando ni por donde discurrird, por lo que las reflexiones peregrinas
constituyen la trama en la que se desarrolla todo un pensar.

Han sido explicitamente sefialados el principio de razon, la Ilustracion y la
figura de Martin Heidegger, pues este estudio pretende retomar una serie de
cabos sueltos en torno a la ambigiiedad de la posicion heideggeriana respecto
del sentido ilustrado, pues de un parte rechaza explicitamente dicho sentido,
ala vez que, de otra parte, sin embargo, recoge implicitamente el guante de la
problematica ilustrada acerca de la emancipacién y salvacion del individuo
humano. La pretension de este escrito es desarrollar, desde la hermenéutica
heideggeriana, una interpretacion critica de un tridngulo de ideas que predo-
mina en la filosofia desde el siglo XVII hasta el siglo XX, y cuyos rescol-
dos atn siguen incandescentes en el XXI; rescoldos que queman al tratar de

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the
enlightenment project. Cuestiones de Filosofia, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.0137.2025.16028 161



sobrepasarlos, pero que, sin embargo, son una fuente de calor segura en la
historia universal del pensamiento.

Triangulacion

El tridngulo referido tiene como vértices la Modernidad, la Razon y la Ilus-
tracion, estrechamente vinculadas entre si. La interpretacion critica de este
triangulo busca abiertamente la confrontacion (Auseinandersetzung), que
se asume explicitamente como heideggeriana, siendo preciso deconstruir el
triangulo para después reconstruirlo; desmontarlo ladrillo a ladrillo para re-
edificar el sentido de lo moderno, de lo racional y de lo ilustrado. La batalla
no es contra las propuestas de esa triangulacion, sino contra el modo en que
han sido ejecutadas (Vollzugsstruktur). Las ideas modernas, racionales e ilus-
tradas eran loables, sin embargo hay algo en ellas que las hace inestables, no
solo en su aplicacion, sino que parece que su disefio mismo hace cojear a este
banco de tres patas. jAcaso una de las patas es mas corta? ;O mas bien no
se ha tenido en cuenta el suelo donde se ha de asentar este banco; un suelo
abrupto, irregular?

El marco historico del tridngulo abarca el periodo comprendido entre los
siglos XVII y XX, atn coleando en el siglo XXI. Debe acudirse al Barroco
—exponer su génesis—, y a la época de las dos Guerras Mundiales, para per-
cibir el final del suefio ilustrado, porque ambas épocas histdricas (el Barroco
y la primera mitad del siglo XX) se situan claramente en la era moderna sin
necesidad de justificar sus fronteras temporales, mientras que la época prece-
dente al Barroco —el Renacimiento— despierta la duda acerca de si establece
una cesura con el Medievo o si es un simple puente hacia la Edad Moderna
(Kristeller, 1979, p. 33) y, por otra parte, el siglo XX, época también de ho-
rrores y crueldades, se antoja demasiado alejado de las esperanzas que acerca
de la humanidad propugnan las Luces (Arendt, 2017).

Pero ;ha fracasado realmente el proyecto ilustrado? ;Es justa la critica al
suefio propuesto por la fe en el progreso? No es posible criticar los resultados
de un proyecto que nunca se materializo, pues siempre fue derrotado
(Fernandez Liria, 2016, p. 43). Debe repetirse una vez mas: la batalla no es
contra la Ilustracion, la Modernidad y la Razon, sino contra la degeneracion
de las tres puntas de la triangulacion que forman; una perversion que rompe
el mismo tridngulo al dar preeminencia a la agudizacion de cada uno de
los vértices, provocando de esta manera la fractura de los laterales que

162 Cuestiones de Filosofia No. 37 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



los conectan —o reblandeciendo los tres lados y originando una suerte de
estrella de tres puntas. Es posible que el proyecto ilustrado ya apuntara al
fracaso desde su origen, pues confiaba en un modelo humanistico a partir de
supuestos erroneos: al anteponer la subjetividad individual y el derecho a la
autodeterminacion del sujeto, sin tener en cuenta la problematica acerca de la
vida colectiva, la alteridad y la masa social. Se aisla al ser humano particular
impidiéndole contemplar el claro de su propia existencia (Heidegger, 2000a).

Pero la Ilustracion es un proyecto fallido mas que un proyecto fracasado, que
no pudo ser llevado a cabo porque sus axiomas degeneraron en un nihilismo
pasivo. Valga un ejemplo que sera retomado en la parte final de este estudio:
el dogma del sujeto universal, defendido por aquellos que dilapidaron el fi-
deicomiso kantiano, abri6 la puerta a la exaltacion de Mesias politicos en el
retablo de un nihilismo colectivo, y extendio la lacra fascistoide. Es por ello
por lo que debe ser trazada la linea que va del tridngulo ‘Modernidad-Ra-
zon-Ilustracion’ al totalitarismo fascista, no como una linea histérica, sino
como la trayectoria de una flecha imposible de detener hasta que alcanza la
diana, a fin de obtener las claves que permitan enfrentar ese nihilismo deriva-
do, esperando entender (y evitar) las nuevas formas de fascismo.

Heidegger (1995) confront6 abiertamente el principio de razén suficiente.
Para el proposito de este estudio hay que dar una vuelta de tuerca hermenéu-
tica de mayor consideracion y confrontar con el nihilismo. La nada, segiin
sefiala Leibniz, tiene que ver con la ausencia de razon; el nihilismo surge
cuando no hay razon. Pero ;y si la Razon, una de las puntas del tridngulo,
condujera al nihilismo? El nihilismo no es ‘la nada’, sino que es un estado;
el estado de la nada, que no es nada, sino que tiene una especie de “eseidad”:
su ser representa un ‘no-ser’, su estado es un estado de vacio (Heidegger,
2007, p. 32). Es necesario mostrar entonces, aiin brevemente, la perversion
a que han sido sometidos los tres vértices del tridngulo. De esta perversion
derivan fenomenos nihilistas como el totalitarismo fascista, cuya génesis y
conexion con la distorsion del sentido de los vértices serd sefialada al final
de este estudio. Lo preocupante es como el discurso predominante en las
sociedades modernas —el discurso del capital- retiene de manera implicita
el nihilismo explicito en los movimientos totalitarios, y cOmo por sus res-
quicios “democraticos” puede volver a meter baza el fascismo y establecer
movimientos de masas contrarios a la propia democracia.

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the
enlightenment project. Cuestiones de Filosofia, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.0137.2025.16028 163



Modernidad

La Modernidad es el primer vértice del triangulo. El mundo globalizado es el
mundo moderno, y no postmoderno, como se ha querido referir al cambio de
milenio, pues la Modernidad no ha tenido un final efectivo (Lyotard, 2002;
Vattimo, 2011), ya que la postmodernidad no designa un cambio epocal, sino
que es una situacion filosofica y/o artistica (RAE, 2014, def. 1). No hay rup-
tura epocal, pues las instituciones siguen ancladas en el mundo moderno.
Sin embargo, al aludir a la Modernidad como época, parece que se evoca
un tiempo pasado, una etapa historica ya superada; es decir que lo moderno
seria concebido como algo antiguo. Pero lo antiguo nunca es pasado, no es
algo que “ya tuvo lugar”, sino que es lo opuesto a lo que tiene lugar como
moderno, dado “ahora” desde una perspectiva presente. ‘Moderno’ deriva
de “hodierno”, es decir, el pan tierno recién hecho, hecho hoy, aludiendo al
presente (def. 1-3).

Definir la Modernidad implica entenderla como periodo historico o como
corriente de pensamiento, e incluso como actitud: la de ‘ser-moderno’. Esta
actitud estd impregnada de contenido ontoldgico, pero hacer una definicion
desde la actitud moderna implicaria una serie de vericuetos sobre la predis-
posicion humana que sobrepasan la pretension (y el espacio) de este estudio.
Es dificil definir y establecer la Modernidad con exactitud (Lowith, 2006,
p. 129), de ahi que en el presente estudio no se haya establecido un marco
historico preciso para la Modernidad. Del mismo modo, el juego de contra-
posicion expuesto con lo antiguo no obliga a definir un concepto, sino dos.
Si se subraya el caracter epocal de la Modernidad, se alude entonces a la con-
cepcion vulgar del tiempo (Heidegger, 2006, p. 405) que predomina en toda
la historia de la metafisica, de Aristoteles (p. 421) a Hegel (p. 433).

No es trivial aludir a Aristoteles y a Hegel, pues son considerados las cum-
bres del pensamiento antiguo y moderno respectivamente, aunque empleen
esa concepcion vulgar del tiempo como lo numerado en movimiento que
comparece “en el horizonte de lo anterior y posterior” (Aristoteles, Phys. XI,
219b). Esa concepcion es empleada en la filosofia de la historia, disciplina
con la que comienza la conciencia de los modernos de ser diferentes de los
antiguos; distincidon que establece Hegel (1994) y que, a su vez, se desarrolla
desde la conceptualizacion de lo profano: mientras los antiguos se vinculan a
lo sagrado al buscar la respuesta en un origen cuasidivino en diversas formas
(como la idea de Creacion en las religiones del Libro y el comienzo a partir

164 Cuestiones de Filosofia No. 37 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



de un elemento primordial en la Escuela de Mileto), los modernos no miran
hacia una génesis pretérita, sino hacia el futuro, pero no expectantes ante
lo desconocido, sino presentificando su advenir. También es cierto que los
modernos tienen un ojo puesto en el pasado, no como lugar de respuestas,
sino con la ambicion de que se origine un nuevo comienzo. Esta es una idea
de Hegel que retoma Heidegger (1997), pero también es sugerente recordar
su conexion con el eterno retorno nietzscheano (1999, pp. 406-409). Esto
significa que la apelacion a lo antiguo que pueden hacer los modernos no es
un anhelo nostalgico de volver al pasado, sino que tiene el viso continuista
que permite avanzar hacia el futuro a través de una recuperacion patrimonial
de la Antigiiedad.

La frontera entre antiguos y modernos no es, entonces, una cesura, sino la
prolongacion del origen sacro secularizado, de tal modo que recoge un sen-
tido de la historia universal (Lowith, 2007, pp. 13-14). El hecho crucial de la
Modernidad es la supresion del limite impuesto por los valores de la voluntad
humana. Tal supresion tiene como consecuencia la eclosion del nihilismo a
partir del cual las masas no saben como orientarse y acaban cayendo en la
banalizacion (Wolin, 2003, p. 120). De este modo, Modernidad y nihilismo
se dan la mano al liberarse los deseos reprimidos de las masas, aunque la tan
ansiada libertad, que pareciera que al fin es posible alcanzar, escapa a todo
control, pues se convierte, en los siglos XIX y XX, tras el auge del movi-
miento ilustrado, en el emblema predominante, y toma el papel secularizado
de lo sacro.

Una breve aclaracion: a lo largo de la historia un determinado emblema se
convierte en una suerte de tétem epocal, cuya primacia adquiere el rol de lo
sagrado en funcidn de los intereses primordiales de cada periodo histérico.
Los distintos emblemas se suceden como una especie de linaje de lo divino
primigenio: el Estado, la ciencia, la humanidad, la libertad, la tecnologia,
etc., cuyo fundamento remite siempre a un emblema ya en desuso, vale decir,
caido: s6lo queda el vacio dejado por lo sagrado en el origen cuando éste se
despliega secularizado en nuevos emblemas. Esto quiere decir que el funda-
mento de todos los emblemas es una pura nada, que abre la puerta al nihilis-
mo al relativizar el fundamento, ya que cualquier emblema puede ocupar el
espacio preeminente. Esta relatividad pareciera que conduce a plantear una
nueva €época, que es la reclamacion de la postmodernidad como superacion
de la enfermedad historica, como si la Modernidad hubiera sido superada

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the
enlightenment project. Cuestiones de Filosofia, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.0137.2025.16028 165



(Vattimo, 2011, pp. 172-173). Pero la Modernidad absorbe incluso a lo con-
trapuesto a ella, instaurando emblemas vacuos que se suceden cada vez mas
rapido en el linaje secularizado de lo sacro, y obviando el sentido tltimo de
esos emblemas: el ser.

La historia, mas que la sucesion de emblemas predominantes, es la historia
de aquello que permitia que estos emblemas tuvieran un sentido Gltimo y
un fundamento: es la historia del olvido del ser que Heidegger sefiala como
destino de Occidente desde que en su origen griego no fuera planteada la
pregunta por su sentido (2006, p. 2). No es posible recuperar el sentido del
ser con una simple mirada al mundo antiguo, pues a lo largo de toda la histo-
ria se forja y endurece la distincion entre el ser y el pensar que propicio este
olvido en las plazuelas de la Atenas clasica (1983, p. 129). Ya en el corazén
del mundo antiguo aparecen actitudes propiamente modernas, que atravie-
san el presunto abismo entre Antigiiedad y Modernidad. Estas actitudes son
particularmente visibles en los sofistas: el antropocentrismo de Protagoras
(Laercio, IX, p. 8), el enciclopedismo de Hipias (Platon, Hip. Min., 368b),
el igualitarismo de Licofron (Aristételes, Pol. 111, 1280b), etc. Los sofistas
cobran por su saber, lo que los vincula también al capitalismo, o al menos al
desarrollo de la cultura y el saber como bienes econdmicos. Sin embargo, la
actitud moderna por excelencia es la de Socrates, quien enarbola la bandera
de la Razon —el segundo vértice del triangulo.

Razon

Hegel identifica la Modernidad con la edad de la Razon, que partiendo de
Descartes tiene en Kant una de sus cumbres (Hegel, 1994). No es sélo la
Modernidad, toda la historia de la filosofia esta impregnada de racionalismo
desde la antigiiedad: de Socrates beben Platon y Aristoteles, luego la esco-
lastica medieval y el neoplatonismo, que buscan el fundamento en la Razén
(Ferrater Mora, 2005, p. 1335). La Razdn es tan antigua como la tradicion
misma, e incluso es anterior a Socrates. Su hegemonia en la historia del pen-
samiento —aunque es cierto que determinadas épocas tuvieron un talante mas
vitalista (Ortega y Gasset, 1987, p. 80)— se debe a su relacion con la ciencia,
equiparandose a la tradicién metafisica que también ha contribuido a la his-
toria del olvido del ser.

El cometido del racionalismo es la suplantacion de la vida espontidnea
por la pura razdn, originando un sentido en el que razén y humanidad son

166 Cuestiones de Filosofia No. 37 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



sindnimos. Pero la actuacién humana no es siempre racional. El racionalismo
considera la vida so6lo desde la teoria, alejandola de la existencia factica; su
imperio en el mundo moderno permite sefalar que tampoco la Modernidad
tiene en cuenta la vida factica. El racionalismo, como corriente filosofica,
implica la trascendencia tedrica conforme a lo sefialado por la logica, una
disciplina autodefinida como ciencia que regula el pensamiento y las formas
de lo pensado, sin incidencia alguna en lo factico. El racionalismo atribuye
a la logica cierta consideracion de seguridad y confianza al no tener que
enfrentarse a los cambiantes avatares de la vida “vivida”, e instaurandose
en la cuspide de la ciencia al regir a las ciencias particulares conforme a su
normativa. Pero la légica proporciona las pautas del pensar sin plantearse
qué es aquello para lo que dicta esas normas; no se plantea qué es el pensar
(Heidegger, 1983, p. 128).

Loégica deriva etimologicamente de A1dyog (Heidegger, 2020, pp. 1-2). Aoyog
ha tomado en la tradicién el sentido de “enunciacion” (Ferrater Mora, 2005,
p. 2202). Sin embargo, “(...) los antiguos griegos con ese término no pensa-
ban ni en el decir ni en el discurso” (Heidegger, 1983, p. 133). Si la logica
marca las pautas del pensar, debe cuestionarse la remision a una ciencia del
discurso y del enunciado y no al pensar mismo. Esta cuestion es urgente,
pues parece que la enunciacion, como sucede con los emblemas descritos,
trata de llenar con palabras un vacio. Cuando la palabra es Adyog tiene un
contenido inmanente, pero cuando es “enunciacion” remite a una trascen-
dencia ulterior, no presente, hasta el punto de que cualquier ente puede ser
sefnalado con idéntico sentido en diversas lenguas. Al igual que un emblema,
la palabra enunciada puede ser cualquiera y puede sefialar cualquier cosa, y
en el fondo remite a una nada: nada sostiene el lenguaje logico y enunciativo,
nada remite al pensar.

La funcion del pensar es buscar lo que determina el pensar mismo, a saber,
la dAnbeia y la pioig, “el ser” entendido como estar-al-descubierto, lo que no
tiene cabida dentro de las reglas de la 16gica, pues el ser es dado por obvio
(Heidegger, 1983, p. 129). Esto corrobora el olvido del ser, pues su sentido
originario es gvoig, que al desplegarse permanece en si mismo mostrandose,
en oposicion al devenir, como lo estable, la presencia constante y manifiesta.
Los emblemas se suceden continuamente, pero el ser permanece siempre
ahi, aun estando en continuo cambio, pues esta muda constante es la del
ente mediante el que €l estd presente, sin la trascendencia con que se dota al

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the
enlightenment project. Cuestiones de Filosofia, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.0137.2025.16028 167



emblema. El ser es estabilidad y presencia constante, opuesto a la apariencia
como presencia manifiesta (pp. 65).

La légica, en tanto ciencia de la enunciacion, surge en el platonismo cuando
el sentido del ser del ente se torna 1déa, objeto epistémico, escindiéndose ser
y pensar. Tal separacion no aclara nada: es la l6gica misma la que necesita
aclaracion y fundamento (p. 130), algo s6lo posible desde un pensar mas
auténtico y originario. De ahi la necesidad de volver a la pregunta por la re-
lacion entre la esencia del pensar y la del ser, es decir, la pregunta por el des-
pliegue del ser en cuanto tal (p. 131), en el que se conectan originariamente
el ser, como gvaig, y el Adyog, en el originario sentido griego de “reunir”, y
no en el sentido de enunciacion.

Adyog ha sido traducido de muy diversas maneras, y dichas traducciones le
han asignado multiples sentidos e interpretaciones diferentes de su significa-
do original. Prevalece la traduccion de “palabra” o “expresion”, pues Aoyog
deriva de Aéyerv, usualmente traducido como “hablar” o “decir”. Pero el sig-
nificado primario de Aéyerv no es tanto “hablar” como “recoger” o “reunir”
(Ferrater Mora, 2005, p. 2202). En esta linea de interpretacion, la propuesta
de Heidegger es “poner-ante” o “presentar-después-de-haber-recogido”, ya
que Adyog es el resultado de un Aéyerv, esto es, consiste en la cosecha fruto de
una seleccion (Heidegger, 2000b, pp. 207-229).

Para entender la conexion entre Adyo¢ y la pregunta por el sentido del ser,
esto es, la conexidn entre Aoyogy piaig, es necesario volver a planteamientos
previos al auge racionalista, antes de la identificacion de Adyo¢ con enuncia-
do y Razon. La consecuencia de la identificacion de estos tres términos fue
la definicion del ser humano como “animal racional” ({wov Adyov éyov), que
constituye la idea de humanitas vigente en la tradicion en la que el Adyog
esta presente de forma irreconocible y extrafia. La definicion de lo humano
se forja desde una determinacion que no muestra el verdadero sentido de
Aoyog. Ello hace que la propia pregunta por el ser humano también resulte
extrafia: al poseer de antemano una definicion del ser humano, se acepta im-
plicitamente que esta no puede ser puesta en cuestion, del mismo modo que
tampoco lo puede ser la 16gica. Al no ser formuladas esas preguntas, surge la
confusion de criterio y la falta de toma de decisiones auténticas, asi como la
incapacidad para comprender la pregunta misma (1983, p. 151).

Pero para Heidegger la determinacion esencial de lo humano no es una res-
puesta, sino un preguntar que s6lo puede hacerse desde la elaboraciéon misma

168 Cuestiones de Filosofia No. 37 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



de la pregunta por el ser, pues donde éste se abre al preguntar, acontece la
historia y, con ella, el ser humano en su confrontacion con lo ente en cuanto
tal. La pregunta por el ser conduce al ser humano al ente que ¢l mismo es y
debe ser, alcanzando su mismidad sélo en tanto ser historico que pregunta.
Su mismidad significa que debe convertir todo aquello que se le abre en
acontecer historico y detenerse en este ser de manera estable. Puesto que es
historico, la pregunta por su ser no debe ser “;qué es el ser humano?”, sino
“;quién es el ser humano?” (p. 152).

La distincidn entre ser y pensar es, desde su origen, la postura fundamental
del espiritu de Occidente, determinando el ser desde el horizonte del pensar
y la Razon. El concepto de Aoyog originario ha sido pervertido en la tradicion
filosofica, lo que posiblemente supuso que el racionalismo sea una de las
directrices de la Modernidad. Este racionalismo incide directamente en lo
humano por mor de su definicion como “animal racional”. A esa definicion
esta ligada la repulsion de Heidegger a la cuestion del humanismo, siempre
en correspondencia con la triangulacion que este estudio pretende desglosar.
No es que los conceptos de lo humano y la humanidad no tengan legitimidad,
sino que el humanismo esta tefiido de una metafisica que olvida la facticidad
de la existencia humana al recurrir a un “afuera” para explicar lo humano,
dotando a éste de un caracter trascendente, como sucede con las reglas 16-
gicas y la legitimidad de los emblemas, todos productos del ascenso de la
Razoén como patrén moderno e ilustrado.

Ilustracion

La Ilustracidon, como movimiento cultural e intelectual que trasciende su €po-
ca, es el tercer vértice del triangulo. Los intelectuales del XVIII, los ilustra-
dos, son quienes realmente encumbran la Razoén hasta su rol hegemonico, ya
que estan convencidos de que a través de ésta se construird un mundo mejor
que combata la supersticion, la ignorancia y la tirania (Ferrater Mora, 2005,
p. 1761). Aun en el siglo XXI la Ilustracion sigue siendo referente del pro-
greso, por lo cual no es extrafio que hayan emergido intentos neoilustrados
(Aramayo, 2009, p. 34), distintos y mas depurados, ajenos a las revoluciones
politicas que surgieron en la lucha por las libertades y que no siempre fueron
del gusto de todos por el bafio de sangre que implicaron. A fin de evitar el
coste en vidas humanas, la Razon progresista acusa a los periodos tragicos
de irracionales; épocas de oscuridad que la enturbian, como por ejemplo la

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the
enlightenment project. Cuestiones de Filosofia, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.0137.2025.16028 169



¢época de la Terreur jacobina a finales del siglo XVIII o el auge de los totali-
tarismos en la primera mitad del XX.

Heidegger se adhiere a uno de estos movimientos acusados de irracionales;
el nacionalsocialismo. Lo hace en un intento de superar el nihilismo que
lleva aparejado el sistema parlamentario aleman, como expresion politica de
la Tustracion. El pensador de MeBkirch desea que el nazismo suponga una
revolucion que atne las fuerzas creativas de la existencia alemana: la poesia,
la filosofia y la politica, pues son los fundamentos de un pueblo, su verdad
(Heidegger, 1999), radicando en ellas la grandeza que permite superar el
nihilismo mediante un nuevo estilo politico asociado al arte, y presente en
el pensamiento aleman desde mucho antes de Heidegger (Lacoue-Labarthe,
2002, p. 86).

El modelo politico nacionalsocialista es el Gesamtkunstwerk, una obra de
arte total y completa en la que el colectivo se da a si mismo la representacion
de lo que es y de lo que funda como tal (p. 80). Como obra artistica es la
forma mas elevada de la 7§yvy, en su sentido griego, pero también ciencia y
arte, lo que le aproxima a la sabiduria, como un saber-hacer que cumplimenta
y revela la pioic, y que ejemplifica el Ubermensch de Nietzsche como ar-
quetipo del politico-artista que refunda el ser conforme a ese nuevo estilo (p.
85). Fiel a ese estilo, el Fiihrer se convierte en una nueva voluntad activa que
destruye lo establecido en el imperio de la Razén a partir de los rasgos del
Ubermensch (Gonzélez Varela, 2017, p. 282), como lider que puede incluso
conducir a la reversion del olvido del ser (p. 299). Un movimiento totalita-
rio no es una simple tendencia social o partido politico, sino un intento de
cambio de fundamentos a la hora de tratar la cuestion del nihilismo, de modo
que se lo concibe como una via que permitiria superarlo. Heidegger entiende
esto como la verdad interior y como la grandeza del nacionalsocialismo, pero
también aduce que los propios nazis no entienden esta grandeza (Heidegger,
1983, p. 208), sino que vinculan la esencialidad de la obra de arte politica a
la esencialidad de un sujeto —el Fiihrer— como autoafirmacion y autoproduc-
cion individual (Lacoue-Labarthe, 2002, p. 92), al que el resto de la sociedad
ha de rendir pleitesia.

El nazismo y la adhesion de Heidegger a ¢€l, presenta la misma aporia que
el camino que recorre Heidegger en su intento de elaborar la pregunta por
el sentido del ser a partir de los presupuestos empleados en la redaccion de
Sein und Zeit: que la pretension de superar la metafisica conduce a la propia

170 Cuestiones de Filosofia No. 37 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



metafisica (Heidegger, 1977). Estas aporias agotan a la propia metafisica y
originan el nihilismo, cuya superacion no es una vuelta a pensar el entramado
metafisico, pues asi se retorna a sus aporias y de nuevo al nihilismo. Pero
de esta aporia no se percata Heidegger hasta su ejercicio como Rector,
donde experimenta la caida en el nihilismo, iniciando un segundo camino
(Rodriguez, 1989).

Una politica cuyo referente unico es el politico-artista, implica que las masas
no sepan orientarse si no es siguiendo a ese orientador, guia y caudillo del
movimiento, precisamente lo contrario del ideal ilustrado: que cada ciudada-
no alcance su emancipacion, de modo que cada individuo sea independiente
en su quehacer social, y que el Estado se constituya como una comunidad de
personas sobre la que nadie puede mandar ni disponer como no sean ellos
mismos conforme a una Constitucion autoimpuesta (Kant, ZeF' AK, VIII,
344). Pero la Ilustracion no contempld que el derecho de ciudadania no se
otorga al individuo concreto y emancipado, sino a las masas. Esa es una de
las claves del fenomeno totalitario: los totalitarismos buscan ampararse en
la masa social y crear adeptos al poder. A diferencia de las antiguas tiranias,
no solo intentan ocupar el poder y atrincherarse en €l (Aristoteles, Pol. XI,
1311a), sino que buscan que la masa crea que el régimen totalitario es el me-
jor de los sistemas posibles.

El totalitarismo no es s6lo una reaccion frente a las pretensiones ilustradas,
mas bien es una consecuencia al estar orientado hacia las masas (aquellas
que la Ilustracion queria “iluminar’). Esto hace que las dictaduras totalitarias
sean hipermodernas, hasta el punto de que emplean la palabreria y jerga ane-
xa a la Modernidad, a la Razon y a la Ilustracion: los discursos de los caudi-
llos aluden constantemente al progreso, a la ciencia y a la libertad, mostrando
su caracter nihilista, pues estas palabras tienen un significado vacio, como el
de los emblemas que nombran. El totalitarismo es consecuencia politica de
la degeneracion de los tres vértices del tridngulo; se erigen a partir del culto
a un individuo excepcional, que salvaria a las masas, pero que las termina
arrastrando al nihilismo. Con la supresion de estos movimientos crece la ex-
pectativa ante una recuperacion de los preceptos ilustrados.

Si tomamos a Kant como paradigma de pensador ilustrado, que expone un
ideal ciudadano formado por individuos autbnomos y emancipados, que se
dan a si mismos las leyes y no se dejan influenciar en su entendimiento por
ningun tipo de tutor (Kant, Wid AK. VIII, 35) —sea un caudillo politico o sea

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the
enlightenment project. Cuestiones de Filosofia, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.0137.2025.16028 171



la masa en su habladuria (Heidegger, 2006, p. 168)—, es necesario indagar
como esta degeneracion ha sido posible. Lo peligroso es que la emancipacion
se ve como algo muy lejano, pues el sistema politico por el que se rige toda
comunidad —el Estado—, actia siempre como tutor. El Estado es el emblema
politico de la Modernidad y se erige por comodidad de la masa, o por su ha-
bilidad para advertir de los golpes y la amenaza de que estos golpes vuelvan
a ocurrir (Kant, Wi4 AK. VIII, 36). El problema radicaria en la soberania del
Estado, pues siguiendo los preceptos ilustrados debiera ser regido por la Ra-
zon. Esto es, el Estado deberia convertirse en promotor de una jurisprudencia
racionalista total, en la que ningin elemento escape a la legislacion. Esa fue
la pretension del jurista austriaco Hans Kelsen (1966) al formular el modo
en que deberian administrarse los sistemas parlamentarios, herederos de la
Ilustracion, bajo la norma unitaria de la ley y convirtiendo el Estado en una
maquinaria que sujete tanto los poderes publicos como la ciudadania.

De este modo, los sistemas politicos que crecieron amparados por las luces y
que surgieron como conquista de las libertades y los derechos civiles procla-
mados por la Ilustracion —las democracias parlamentarias—, se convierten en
reguladores de todos los d&mbitos de la vida humana, en muchos casos impi-
diendo la emancipacion del individuo sonada por Kant. La democracia era un
ideal, pero su expansion a las masas fue germen del mundo globalizado, tec-
nificado e interdependiente, conforme a unas pautas de caracter capitalista que
imponen un orden técnico y liberal identificado con un imperio del bien (Bau-
drillard, 2006, p. 16), frente al mal que supondrian las dictaduras totalitarias.

Con ese modelo democratico de parlamentarismo liberal se formula la ex-
presion politica Gltima de la historia del olvido del ser, pues el Estado demo-
cratico cae en el nihilismo del capitalismo global y las logicas del deseo que
estan en la base del capitalismo. El propio Kant critica la democracia, pues
¢ésta es también una forma de despotismo de la mayoria sobre el individuo
(Kant, ZeF AK. VIII, 352). Lo importante para Kant no es la forma politica
que toma el Estado, sino el modo en que se gobierna. Lo importante seria
entonces corregir lo que esta fallando en esos sistemas, pues la ciudadania se
ha emancipado del Estado en muchas areas, pero no puede ejercer el poder
ya que lo considera ajeno (Fernandez Liria, 2016).

El modelo parlamentario se presenta como una sociedad de derechos civiles,
pero funciona de manera autonoma e independiente de los ciudadanos,

172 Cuestiones de Filosofia No. 37 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



mostrando que ese modelo democratico civil es uno de tantos emblemas
modernos cuya legitimidad radica en la misma soberania que no siempre es
fruto de la emancipacion ciudadana. El fundamento para tal forma politica
esta vacio y la libertad o el contenido legislativo que se autoimponen los
miembros de la comunidad parten de la falta de un principio fundamental.

Tangente

La comparativa del modelo parlamentario-liberal de la democracia permite
volver la mirada a los planteamientos heideggerianos. La pretension de una
objetividad pura en politica, concentrada en el derecho e incluyendo a la ciu-
dadania unica y exclusivamente como detentora de derechos y deberes, tiene
un paralelismo con el modo de ser en que los otros se presentan y dominan
la convivencia existencial en la cotidianidad media, lo que Heidegger deno-
mina das Man, uno de los conceptos mas inquietantes de su 1éxico filoséfico
(Heidegger, 2006, p. 126).

Una de las estructuras ontoldgicas fundamentales desplegadas en Sein und
Zeit, el ser-con (Mit-sein), sefiala la convivencia con los demas en un mismo
mundo circundante (p. 118). En tanto que se estad en el mundo, se esta con
los otros, incluso cuando éstos no estan ahi facticamente. La existencia se da
conforme al todo estructural en que comparece en el circunmundo, siendo
los otros quienes configuran la existencia de cada si mismo. La cotidianidad
media nunca se presenta como un si-mismo, como una mismidad, sino que
mas bien es “nadie” quien refleja lo vivenciado y le dota de sentido confor-
me a lo que le rodea. Por ello el si-mismo solo puede ser analizado a partir
del trato con el mundo y los otros. Por eso la existencia asume regularmente
el modo de comportarse de los otros (Adrian Escudero, 2016, p. 239). La
existencia no es la del sujeto de la epistemologia y la gnoseologia al amparo
de la Razon, la Modernidad y la Ilustracion. Més bien toma la forma de una
pluralidad impersonal —como das Man—, que es todos y nadie a la vez. Es el
“se” reflexivo empleado como pronombre personal para formar oraciones en
voz pasiva refleja: “se” dice, “se” comenta, etc. De este modo, el das Man no
es éste ni aquél, ni uno mismo ni alguno, ni la suma de todos, sino el modo
de ser de los otros como se presentan en la inmersion en la vida cotidiana
(Heidegger, 2006, p. 126).

La cotidianidad disuelve la existencia propia en el modo de ser de los otros.
Desaparece el otro concreto y asi se alivia la existencia en su dia a dia, pues

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the
enlightenment project. Cuestiones de Filosofia, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.0137.2025.16028 173



no hace falta estar cuestionandose continuamente todo lo que acaece en la
vida cotidiana. Sin embargo, ese alivio aumenta el dominio de la imperso-
nalidad. La vida en comtn es gobernada por una publicidad (Offentlichkeit),
), en la que cada uno se pierde en aquello de lo que se ocupa, y en la cual el
trato con los demas se reduce a cuidarse de la diferencia respecto de ellos, sea
para superar esa diferencia intentando nivelarse con los otros, sea tratando
de mantenerla. La convivencia estd marcada por el cuidado de esta diferen-
cia, como una “distancialidad” (4bstdndigkeit) que suele pasar inadvertida.
Pero cuanto mas inadvertida pasa esa distancia respecto de los demas, mas
originariamente opera, pues es un indicio de que la existencia estd sujeta al
dominio de los otros, pues no se “es” como si mismo, sino que son los otros
los que “toman” el ser, dominando inadvertidamente (p. 129).

Esto no significa que esa “otredad” cotidiana sea un sujeto universal trascen-
dente, ni tenga el valor de una especie, sino que pertenece a la estructura mis-
ma de la existencia como existenciario: el si-mismo cotidiano es el uno-mis-
mo (Man-selbst), pero como si-mismo es propio y asumido expresamente, y
como uno-mismo esta disperso y debe llegar a encontrarse. La impersonali-
dad bosqueja la interpretacion inmediata del mundo conforme al ser de cada
uno en €l (p. 129): la impropiedad cotidiana define el caracter primario de la
existencia. Esto se evidencia en la concepcion del ser humano como animal
parlante. En esta concepcion el habla no es un existenciario estructural, sino
un mero decir algo sobre algo a otros, que ampara a la impersonalidad, pues
no surge de un conocimiento originario, sino de la habladuria con la que
se encubre el mundo y, con ello, el si-mismo. Esta tendencia es la huida de
si-mismo en la publicidad, cuya interpretacion de la existencia determina la
vida en la esfera publica, pensandola mediante conceptos “publicos” y no en
términos que pertenezcan a ella de manera originaria.

Este recurso a la impersonalidad cotidiana (das Man) puede parecer una sa-
lida por la tangente de la critica a la degeneracion de los tres vértices del
tridngulo constituido por la Ilustracion, por la Razéon y por la Modernidad,
pero su sentido viene dado por el sistema politico que surge como vastago de
dicho tridangulo: la democracia parlamentaria y liberal. Los principios demo-
craticos disponen que la titularidad de los poderes ptblicos recae en manos
de la ciudadania y que el gobierno y administracion de la vida en comunidad
se legitima conforme a unas elecciones establecidas contractualmente, de
modo que, a todas luces, es el propio colectivo, la comunidad politica, el

174 Cuestiones de Filosofia No. 37 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



nucleo de este sistema politico. Pero si este colectivo estd absorto en una co-
tidianidad dispersa no puede ejercer la soberania, pues son los otros quienes
ejercen el dominio sobre si. Asi, toda pretension democratica real de orden
parlamentario fracasa necesariamente, pues no es el ciudadano quien se sirve
de la democracia, sino que la eleccién “democratica” esta escorada hacia a
la impersonalidad del “se” reflexivo: “se” vota, “se” ha elegido a éste u otro
candidato como representante.

Conclusiones

El talante de estas reflexiones es de caracter heideggeriano. Las pocas veces
en las que Heidegger alude a la democracia no la concibe como un medio
fiable para alcanzar una relacion satisfactoria con la técnica (2000c), como
emblema predominante en el mundo contemporaneo. La critica de Heidegger
tiene cierto sabor platonico y aristotélico, en tanto que la democracia aparece
para ¢l como el modelo de gobierno que refleja la impropiedad que reina en
la ciudadania en el imperio de la impersonalidad, y que a la postre propicia
la irrupcion de la masa en la politica. La masa no casa con la pretendida
formacion ilustrada, racional y moderna. Esto supone un problema no sélo
propio del siglo XVIII, en el que el absolutismo hacia todo para el pueblo,
pero sin el pueblo (Comellas, 1999, p. 206), puesto que ya estaba presente
en los comienzos del racionalismo, en la Atenas clasica. Son conocidas las
criticas que Platon hace a la democracia ateniense: que cualquiera pueda
tomar decisiones no significa que las sepa tomar, por lo que es necesario
la virtud para el buen gobierno (Platon, Carta VII, 324b-326b). Platéon
advierte también del peligro que suponen los demagogos en la democracia,
como ocurre con los Fiihrers, al controlar la opinion publica y arrastrar a
la ciudadania a decisiones que interesan a una minoria oligarquica (Platon,
Rep., 557a). Estas criticas tienen eco en Aristoteles, para quien la democracia
es una degeneracion del gobierno de todos, fruto de salvaguardar sélo los
intereses de un sector determinado de la poblacion, que se legitima en este
caso mediante el nimero (la masa). Pero la masa no se presenta de forma
pura, sino s6lo como mezcla, por lo que siempre sirve a disposiciones que
van mas alla de lo numeroso, confundiéndose con intereses aristocraticos y
oligarquicos (Aristoteles, Pol. 1294b). En Platon y Aristoteles la oligarquia
toma prestadas las vestiduras de la democracia, de manera similar a lo que
ocurre con el parlamentarismo liberal.

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the
enlightenment project. Cuestiones de Filosofia, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.0137.2025.16028 175



Sin embargo, la entrada de la masa en politica abre la puerta al nihilismo,
pues el ciudadano medio cae en el anonimato: no es nadie. Una democracia
verdadera y que se precie de serlo, corresponderia a una ciudadania alejada
de la impersonalidad en que se encuentra en la cotidianidad, lo cual es impo-
sible y refuta cualquier intento de eleccion verdaderamente democratica. La
cuestion entonces es qué hacer con la masa democratica. Hay propuestas que
inciden en un cambio de denominacidon de la masa, volviendo al concepto
spinoziano de “multitud” (Negri and Hardt, 2004) o como el mas arriesgado
de “horda” (Gonzalez Cabafas, 2021). Pero para ello hace falta, como se
sefiala en el presente estudio, una deconstruccion previa del triangulo Mo-
dernidad, Razon, Ilustracion, replanteandolo de tal manera que se evite la
degeneracion de sus vértices; tarea que excede lo aqui propuesto.

Senalar entonces como conclusidon y como faro para el futuro de la investiga-
cion que si la politica en el Antiguo Régimen era fijada por formas subordi-
nadas de un aparato politico piramidal, en el presente presuntamente demo-
cratico surgen las mismas formas, pero con la diferencia de que el emblema
que se impone en la cuspide resulta vacio, por lo que impera una logica
totalitaria, pues no hay una referencia ulterior que sirva de garante trascen-
dente al ejercicio del poder. La democracia parlamentaria y liberal escinde
la instancia del poder, del saber y de la ley, sin una garantia de fundamentos.
De este modo, puede derivar en fascismo al intentar restablecer la unidad de
esas tres instancias y, con el pretexto de la union popular y de reimponer un
centro absoluto, conducir a practicas que propician la caida en el nihilismo.
Pero igual es el peligro de no hallar ningun referente comun para la vida co-
munitaria (Laclau y Moufte, 2001, p. 234).

Referencias

Adorno, T.-W. und Horkheimer, M. (2016). Dialektik der Aufkldrung. Frank-
furt a. M.: Fischer.

Adrian Escudero, J. (2016). Guia de lectura de Ser y Tiempo de Martin
Heidegger. Vol. I. Barcelona: Herder.

Arendt, H. (2017). The Origins of the Totalitarianism. New York: Penguin
Random House.

176 Cuestiones de Filosofia No. 37 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



Aristoteles (1988). Politica. (M. Garcia Valdés, Trad.). Madrid: Gredos.
Aristoteles (2002). Fisica. (G. R. Echandia, Trad.). Madrid: Gredos.

Comellas, J. L. (1999). Historia de Espaiia moderna y contemporanea. Ma-
drid: Rialp.

Diodgenes Laercio (2008). Vida de los filosofos ilustres. (C. Garcia Gual,
Trad.). Madrid: Alianza.

Fernandez Liria, C. (2016). En defensa del populismo. Madrid: Libros de la
Catarata.

Ferrater Mora, J. (2005). Diccionario de filosofia. Barcelona: Ariel / RBA.

Gonzalez Cabanas, T. (2021). La horda democratica. Madrid: Faber & Sa-
piens.

Gonzalez Varela, N. (2017). Heidegger. Nazismo y politica del ser. Vilassar
de Dalt: Montesinos.

Hegel, G. F. W. (1994). Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschich-
te. Hamburg: Meiner.

Heidegger, M. (1977). Zur Seinsfrage (GA 9). F.-W. von Herrmann (Hrsg.).
Frankfurt a. M.: Klostermann.

Heidegger, M. (1983). Einfiihrung in die Metaphysik (GA 40). P. Jaeger
(Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Heidegger, M. (1984). Holzwege (GA 5). F.-W. von Herrmann (Hrsg.).
Frankfurt a. M.: Klostermann.

Heidegger, M. (1995). Vom Wesen des Grundes (GA 9). F.-W. von Herrmann
(Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Heidegger, M. (1997). Der deutsche Idealismus (Fichte, Schelling, Hegel)
und die philosophische Problemlage der Gegenwart (GA 28). C. Stru-
be (Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Heidegger, M. (1999). Hélderlins Hymnen ,, Germanien* und ,, Der Rhein
(GA 39). S. Ziegler (Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the
enlightenment project. Cuestiones de Filosofia, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.0137.2025.16028 177



Heidegger, M. (2000a). Uber den Humanismus. Frankfurt a. M.: Kloster-
mann.

Heidegger, M. (2000b). Vortréige und Aufsdtze (GA 7). F.-W. von Herrmann
(Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Heidegger, M. (2000c¢). Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges (GA
16). H. Heidegger (Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Heidegger, M. (20006). Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer.

Heidegger, M. (2007). Was ist Metaphysik? (GA 9). F.-W. von Herrmann
(Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Heidegger, M. (2020). Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache (GA
38). G. Seubold (Hrsg.). Frankfurt a. M.: Klostermann.

Kant, I. (2011). Zum ewigen Frieden. Berlin: Suhrkamp.
Kelsen, H. (1966). Aligemeine Staatslehre. Leipzig: Gehlen.

Kristeller, P. O. (1979). Renaissance Thought and its sources. New York:
Columbia University Press.

Laclau, E. y Moufte, C. (2001). Hegemonia y estrategia socialista. Hacia
una radicalizacion de la democracia. Madrid: Fondo de Cultura Eco-
némica.

Lacoue-Labarthe, P. (2002). La ficcion de lo politico. (M. Lancho, Trad.).
Madrid: Arena.

Leibniz, G. W. (2022). Teodicea. (P. de Azcarate, Trad.). Madrid: Biblioteca
nueva.

Lowith, K. (2006). Heidegger. Pensador de un tiempo indigente. (R. Setton,
Trad.). Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica.

Lowith, K. (2007). Historia del mundo y salvacion. Los presupuestos teolo-
gicos de la filosofia de la historia. (N. Espinosa, Trad.). Buenos Aires:
Katz.

Lyotard, J.-F. (2002). La Condition postmoderne: Rapport sur le savoir. Par-
is: Editions de Minuit.

178 Cuestiones de Filosofia No. 37 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia



Negri, T. and Hardt, M. (2004). Multitude: War and Democracy in the Age of
Empire. New York: Penguin Random House.

Nietzsche, F. (1999). Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen
(KSA 4). Berlin: Walter De Gruyter.

Ortega y Gasset, J. (1987). El tema de nuestro tiempo. Madrid: Alianza.

Platon (1981). Didalogos I: Apologia, Criton, Eutifron, lon, Lisis, Carmides,
Hipias Menor, Hipias Mayor, Laques, Protdgoras. (J. Calonge Ruiz, E.
Lledé Iitigo y C. Garcia Gual, Trads.). Madrid: Gredos.

Platon (1986). Didlogos IV: Republica. (C. Eggers Lan, Trad.). Madrid: Gre-
dos.

Platon (2002). Didlogos VII: Dudosos, Apocrifos, Cartas. (J. Zaragoza Bote-
lla y P. Gomez Cardo, Trads.). Madrid: Gredos.

Real Academia Espanola (2014). Diccionario de la Real Academia Espario-
la, 23* ed. Madrid: Espasa.

Rodriguez Garcia, R. (2009). Estudio preliminar. Heidegger y el nacionalso-
cialismo. ;Un viaje a Siracusa? Escritos sobre la Universidad alemana.
Madrid: Tecnos.

Rodriguez Aramayo, R. (2009). Cassirer y su Neo-Ilustracion. La conferen-
cia sobre Weimar y el Debate de Davos con Heidegger. Villaviciosa de
Odon: Plaza y Valdés.

Vattimo, G. (2011). La fine della modernita. Milano: Garzanti.

Wolin, R. (2003). Los hijos de Heidegger. Hannah Arendt, Karl Lowith, Hans
Jonas y Herbert Marcuse. (M. Céndor, Trad.). Madrid: Catedra.

Gilabert, F. (2025). Nihil est sine ratione: on the (alleged) failure of the
enlightenment project. Cuestiones de Filosofia, 11 (37), 159-180.
https://doi.org/10.19053/uptc.01235095.v11.0137.2025.16028 179



Declaraciones Finales

Implicaciones éticas: Este articulo es un trabajo original, no contiene plagio
y todo el material de otros autores ha sido debidamente citado y referenciado
conforme a las normas académicas.

Conflicto de Intereses: El autor declara que no existe ningin conflicto de
intereses en relacion con la investigacion, autoria o publicacion de este arti-
culo.

Financiacion: Este trabajo se enmarca dentro del proyecto de investigacion
“Habitar la tierra en un mundo tecnificado”, dentro del II Concurso Nacio-
nal para la Adjudicacion de Ayudas a la Investigacion en Humanidades fi-
nanciado por la Fundacién Ramoén Areces (CI Humanidades. 2025/28). Ref.
CIHP25A8040.

Politica de acceso Abierto

Cuestiones de Filosofia proporciona acceso abierto a su contenido, propi-
ciando un mayor intercambio global del conocimiento, basado en el princi-
pio de ofrecer al publico un acceso libre a las investigaciones, para ello, los
textos publicados cuentan con una licencia Creative Commons BY-NC-SA
4.0 que posibilita su uso y difusiéon siempre y cuando se realice la citacion
de los autores y la revista, y no se use para fines comerciales. Por esta razon,
los autores aceptan la licencia de uso utilizada por Cuestiones de Filosofia, al
igual que las politicas de autoarchivo y acceso abierto. En consecuencia, los
derechos de los articulos publicados le corresponden a la revista. La revista
Cuestiones de Filosofia no cobra ningun valor por concepto de recepcion
de articulos, evaluacion o publicacidon, por consiguiente, la publicacion de
articulos en la revista no da derecho a remuneracion alguna para autores,
evaluadores y comités (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/).

180 Cuestiones de Filosofia No. 37 - Vol. 11 Afio 2025 ISSN 0123-5095 Tunja-Colombia


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

