
 
 
 

XI CONGRESO INTERNACIONAL 

FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL 

DEPRESIÓN Y MUNDO 

_________________________________ 

 

 

COMUNICACIONES 
29 de febrero y 1 de marzo de 2024 

 

 

           

 

 



 
 

1 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Editan:   

 
https://www.ub.edu/grc_aporia/   
 

 

 
www.spcdocent.org  

 

 
Edición a cargo de Begoña Román, Josep Maria Esquirol e Iria Rodríguez 
Fecha de edición: Octubre 2024  
ISBN:  
 

 

  

 
 

No se permite un uso comercial de la obra 

original ni la generación de obras derivadas. 
 

978-84-09-65909-8

https://www.ub.edu/grc_aporia/
http://www.spcdocent.org/


 
 

2 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

 

 

ÍNDICE 

 

PRÓLOGO   
Begoña Román  3 
  
COMUNICACIONES  
  

Adolescencia y depresión: una aproximación a su comprensión 
 

Laia Ferrer  6 

  

Depresión y psicoterapia grupal: acompañando la tenue llama del deseo  

Pablo Feito  16 

  

Las mil caras de la depresión juvenil en la psiquiatría domiciliaria  

Valentina Bruno y Marta Montaner (ECID)  24 

  

A vueltas con una terapéutica heideggeriana: cuando ya no hay asideros  

Fernando Gilabert   39 

  

La depresión desde una mirada fenomenológico-estructural  

Isabel González, Patricia Álvaro, José M. López-Santín 51 

 
AUTORES  

 
67 

 

 

 

 

 

 



 
 

39 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

 

A vueltas con una terapéutica heideggeriana: cuando ya no hay asideros 
 

Fernando Gilabert 

(Universidad de Sevilla) 

 

 
Resumen 

La fenomenología hermenéutica desplegada por Heidegger en su camino de 

pensamiento ha inspirado diversas propuestas terapéuticas que toman como base sus 

planteamientos filosóficos. A partir del ejemplo del trato terapéutico de la depresión se 

tratará de exponer qué puede aportar el análisis de la existencia en clave heideggeriana 

a las ciencias de la psique. Aquí se empleará el existenciario del mundo y de la 

mundanidad de la existencia (Dasein), pues en la situación depresiva el mundo que 

parece "sólido" en la cotidianidad media se vuelve falto de fundamento y se revela la 

nada que "sostiene" al mundo, dejándolo sin asideros. 

Palabras clave: Heidegger, terapia, psique, Daseinanálisis, depresión, existencia, nada 

 
 
 

1. Introducción: Heidegger y la terapia. Breve recorrido histórico 

El presente estudio pretende poner de relieve la posibilidad de una terapia a partir 

de los preceptos fundamentales de la fenomenología hermenéutico-existencial que Martin 

Heidegger (1889-1976) despliega a lo largo de todo su itinerario filosófico. La propuesta 

como tal no pretende ser una novedad, pues desde hace tiempo es recurrente el recurso a 

Heidegger por parte de la psicoterapia (Letteri, 2009; Giorgi & Sousa, 2010; Denker et 

al, 2023), sobre todo a partir de la búsqueda de una "cura" que permita establecer una 

trama de sentido relacionada con los afectos (Xolocotzi & Gibu, 2016; Borges-Duarte, 

2021).  

Desde la última década del siglo XX se viene hablando de la citada posibilidad, 

sobre todo a partir de la publicación de los Seminarios de Zollikon, editados por el 

psiquiatra suizo Medard Boss, partenaire del pensador de la Selva Negra en aquellos 



 
 

40 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

seminarios y publicados en 1987 por la editorial Klostermann como un volumen 

independiente del legado heideggeriano. El volumen de la Gesamtausgabe, de la obra 

completa del que fuera rector de la Universidad de Friburgo, en que se recogen aquellos 

seminarios, el número 89, no sale a la luz hasta 2017, editado por Peter Trawny y consta 

de casi el triple de páginas que la edición de Boss, así como bastante más material 

compilado de las sesiones que imparte Heidegger en Zollikon (Heidegger, 2017).  

Puede parecer entonces que la fecha de publicación del volumen editado por Boss, 1987, 

indica el despertar del interés acerca de lo que Heidegger puede aportar a la psiquiatría. 

Pero que la editorial decida sacar al mercado dicha edición, contraviniendo los deseos de 

la familia Heidegger que busca reunir todo el legado en la Gesamtausgabe tal y como era 

el deseo del pequeño mago de Meßkirch2, no es una mera ocurrencia, sino una 

oportunidad comercial visto el interés y la expectación que hay en el aire en torno a la 

relación de Heidegger y la psiquiatría, pues la edición de Boss se presenta como la 

posibilidad de esclarecer los nexos de la fenomenología hermenéutica con la psiquiatría. 

En el ambiente de la década de los ochenta del siglo pasado, se intuye que hay "algo" en 

esos seminarios que puede suponer una revolución tanto a la hora de comprender el 

pensamiento heideggeriano como para el propio modelo de la psiquiatría. De ahí que el 

inicio remita no a 1987, sino, al menos, a unos años antes. 

 

Los Seminarios de Zollikon se imparten en dicha población de los alrededores de 

Zúrich a lo largo de diez años, entre 1959 y 1969. Medard Boss, un psiquiatra suizo lee 

Sein und Zeit, la obra capital de Heidegger, durante su servicio como médico de batallón 

de un destacamento de montaña del ejército helvético en la II Guerra Mundial, debido al 

aburrimiento por falta de faena militar (por si acaso, hay que recordar que Suiza es el 

paradigma de la neutralidad bélica). La lectura que Boss hace de Sein und Zeit le revela 

una visión novedosa sobre la existencia humana y su relación con el mundo (Heidegger, 

1987, p. VIII). Tras la guerra escribe a Heidegger y comienza un intercambio epistolar 

que desemboca en una amistad, con frecuentes visitas por parte de uno y otro. Heidegger 

ve en la relación con Boss, un psiquiatra que parece entender sus ideas acerca de lo 

 
2 El autor de este estudio agradece la referencia al Dr. Alfred Denker, ex-director del Martin-Heidegger-
Archiv de Meßkirch, uno de los coeditores de la Gesamtausgabe y fundador y coeditor del Heidegger-
Jahrbuch y de la Martin-Heidegger-Briefausgabe. 



 
 

41 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

psíquico y lo existente, la posibilidad de que sus concepciones filosóficas redunden en el 

bien humano, sobre todo en el auxilio de quien lo necesite (Heidegger, 1987, p. X).  Así, 

por mediación de Boss, Heidegger trata de hacer comprensibles las perturbaciones 

psíquicas con ayuda de los conceptos fundamentales de la analítica existencial que 

despliega en su obra (Safranski, 1994, p. 430). En estos seminarios, ya casi al final de su 

camino de pensamiento, elabora una interpretación de todo su recorrido filosófico y la 

pone en relación con el método que siguen las llamadas ciencias de la psique, método que 

le parece insuficiente por no haber sido pensado en sus fundamentos, pues la psique 

remite en último término a la existencia fáctica misma, cosa que el modelo científico 

hegemónico durante la modernidad considera insuficiente (Silva & Cecchini, 2015). 

 

La fecha entonces del comienzo del interés de aunar la fenomenología 

hermenéutico-existencial de Heidegger y los planteamientos acerca de la psique no puede 

ser entonces 1987, sino que hay que ir, al menos, hasta los años sesenta, para situar ese 

acmé, que es cuando el propio Heidegger pone el foco en uno de sus trabajos a la cuestión 

de lo psíquico, si bien siempre deja pistas a lo largo de todo su camino, como el propio 

Medard Boss vislumbra en su lectura de Sein und Zeit. Pero Boss mismo ya es, en cierto 

modo, un "iniciado", pues se forma como psiquiatra y psicoanalista en Viena y Zürich, 

en una tradición de psicología existencial que toma como referente la fenomenología. 

Boss conoce la fenomenología existencial heideggeriana a finales de los años treinta, la 

lee a principio de los cuarenta, durante la guerra, y se pone en contacto con Heidegger a 

finales de esta década, en los años duros para el de Meßkirch, tras el proceso de 

desnazificación de la Universidad alemana (Condrau, 1973). Pero se habilita como 

médico aprendiendo de las tesis de otro psiquiatra pionero en aplicar la fenomenología 

heideggeriana a la psicología: Ludwig Binswanger, amigo personal de Freud que sintetiza 

los planteamientos del padre del psicoanálisis con los del emboscado de Todtnauberg 

(Gay, 1989), pero que ya en la I Guerra Mundial, es decir, antes de que Heidegger sea 

Heidegger, ya siente que es posible el nexo del psicoanálisis freudiano con la 

fenomenología de Husserl, maestro del autor de Sein und Zeit (Spiegelberg, 1972, p. 197). 

Por tanto, el nexo entre la psiquiatría y la fenomenología existencial no es una herencia 

de Heidegger, sino que la trasciende y se remonta a toda la fenomenología misma. Este 

recorrido que sirve a modo de introducción permite desplegar toda una historia de la 



 
 

42 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

psicología existencial a lo largo del siglo XX (que puede contemplarse en su prolongación 

al siglo XXI), pues se ha puesto en juego una serie de referentes que permiten explicar 

esta disciplina. La fenomenología hermenéutica desplegada por Martin Heidegger a lo 

largo de su camino de pensamiento da lugar a diversas propuestas terapéuticas que toman 

como base sus planteamientos filosóficos. Además de la propuesta desarrollada por los 

citados Binswanger y Boss, el Daseinanálisis, como un referente directo de una 

psicoterapia heideggeriana (Boss, 1979), también es necesario citar los aportes que 

Jacques Lacan hace al psicoanálisis freudiano inspirado en la analítica existencial 

(Alemán & Larriera, 2009), aunque la perplejidad de Heidegger ante el barroquismo de 

la escritura de Lacan, le hace señalar a Boss, en una carta fechada en 1967, que estima 

que el psiquiatra necesita de un psiquiatra (Heidegger, 1987, p. 350). 

 

2. Depresión y mundo 

Pero el propósito de este estudio no es exponer, ni mucho menos, un inventario 

histórico de las diversas articulaciones que la filosofía de Heidegger tiene en relación con 

las disciplinas que se ocupan de los fenómenos de la psique, pues sobre eso ya hay 

bastantes estudios (Arciero et al., 2018; Brencio, 2022). Tampoco la intención es exponer 

una propuesta novedosa, una "nueva terapia" de raigambre hermenéutica. Este estudio, 

más bien, busca ceñirse en torno a una tematización central bajo la que es posible hacer 

girar toda terapia de corte existencial: a partir del ejemplo terapéutico de la depresión, se 

tratará de exponer cómo el análisis de la existencia puede dar claves a la hora de afrontar 

dicho trato. Para ello, será necesario advertir la mundanidad de dicha existencia. 

 

No es contingente que el caso que se toma para ejemplificar el trato terapéutico 

desde los planteamientos heideggerianos sea su efecto sobre la depresión y no sobre otra 

alteración psicopatológica, como la ansiedad, la esquizofrenia, el trastorno por déficit de 

atención e hiperactividad (TDAH) o el estrés, porque se sabe que Heidegger tiene al 

menos un colapso depresivo serio, en 1945-1946, cuando es jubilado forzosamente por la 

comisión académica que investiga cuántos desmanes nacionalsocialistas hay en los 

profesores que ocuparon cargos universitarios durante el régimen de Hitler (Xolocotzi & 

Tamayo, 2012, p. 164). Ya antes del proceso de depuración sufre de amagos maniáticos 

y de angustia (Safransky, 466; Heidegger, 1987, p. 308). Pero tras el veredicto de la 



 
 

43 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

comisión y el síncope que le produce, Heidegger se trata con Viktor von Gebsattel, 

discípulo de Ludwig Binswanger, en el sanatorio de Badenweiler. Heidegger señala que 

la terapia de Gebsattel es bastante limitada, dice que lo ayuda como ser humano, pero no 

como terapeuta (Petzet, 1983, 52). Además, el filósofo recela de Binswanger, quien 

parece que no comprende del todo sus planteamientos cuando comienza a aplicar la 

analítica existenciaria al tratamiento psiquiátrico (Cabestan & Dastur, 2011). De hecho, 

la opinión del autor es que el error binswangeriano fundamental está en el modo en que 

entiende la mundanidad, aislada aun dentro de la trama de sentido que constituye la 

existencia. En todo caso, en ese tratamiento con Gebsattel de resultado incierto, es donde 

está la génesis del interés de Heidegger por corresponder a Boss y lo que luego deriva en 

los Seminarios de Zollikon (Heidegger, 1987, p. 300).  

 

Pero dejando ya de lado el contenido biográfico de Heidegger, hay que destacar 

que el trato terapéutico de la depresión va a servir para exponer como el análisis de la 

existencia puede dar claves a la hora de afrontar los trastornos de la psique. Sin embargo, 

antes es necesario dar unas pequeñas pautas del entramado heideggeriano en que se apoya 

esta tesis. Hay que acudir a Sein und Zeit, la obra capital de la bibliografía del pensador 

de la Selva Negra. Allí se expone como existenciario fundamental y primero el ser-en-el-

mundo (In-der-Welt-sein) (Heidegger, 2006, 53). La existencia (Dasein) siempre se 

somete a su propia circunstancialidad, no es nada trascendente, sino que es inmanente y 

siempre sujeta a los eventos que acaecen en el mundo, esto es, siempre es localizada o 

situada o condicionada temporalmente (y por ende vinculada a los estados afectivos). La 

existencia no es un hecho notorio que cuesta esfuerzo conseguir, sino que siempre se está 

de antemano arrojado al mundo sin haber hecho nada para ello: se está de suyo inmerso 

en una situación específica en la que al ser de cada uno le va su ser más propio, de modo 

tal que, aun siendo arrojados al mundo, uno sabe como manejarse en él (Gilabert, 2023, 

pp. 234-235).  

 

Al estar en una situación suele saberse cómo hay que desenvolverse en ella a pesar 

de no haber sido elegida. Ese saber-desenvolverse surge del mero hecho de que se "es" 

en el mundo. Pero ese desenvolverse implica, además, un cuidar (Heidegger, 2004, p. 

114). El mero ser-en-el-mundo implica ese saber-desenvolverse en las circunstancias, las 



 
 

44 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

cuales determinan todas y cada una de las posibilidades existenciales. Son las 

circunstancias las que determinan la existencia, pero estas circunstancias no son 

predeterminadas, sino que se conforman respecto de los propios avatares de la existencia 

y de las cosas que acaecen en el mundo y que constituyen ese saber-desenvolverse. Esto 

es, no parece haber, en el fondo, una verdadera autonomía y, por ende, no es posible 

apelar a la trascendencia para escapar de ellas, sino que hay una suerte de esclavitud 

respecto de las circunstancias. 

 

Pero en el mundo hay una infinidad de factores que marcan a cada uno de 

múltiples y variadas maneras, por lo que no se pueden extrapolar las circunstancias 

propias a los demás ni viceversa. De este modo, cada mundo se divide en un espacio 

parcelado para cada cual, en que se señala la particularidad de cada uno conforme a su 

propia subjetividad. Eso sí, siempre se está atravesando de continuo el vallado de los 

demás en el terreno propio singular por mor de las circunstancias compartidas. 

 

Esto que parece tan sencillo es lo que hace aguas en las conjeturas de Binswanger 

antes puestas en duda. Para él, sólo el amor implica el cuidado (Sorge) (Binswanger, 

1953, p. 42) y no las meras circunstancias dadas en el mundo. Pero esto implica que el 

cuidado no pueda ser considerado como una estructura ontológica, como un saber-

desenvolverse en el mundo, sino que sería un fenómeno óntico, fáctico, esto es, una 

especie de impulso del individuo que está en el mundo y no algo plenamente originario 

de la existencia en cuanto tal. De ahí el cuestionamiento por parte de Heidegger de la 

hipótesis binswangeriana (Borges-Duarte, 2021, p. 188-190). Binswanger limita su 

interpretación al cuidado intramundano, esto es, circunscrito al mero trato cotidiano, pero 

trata de elevarlo a lo trascendente, dotando a los demás, con los que se comparte mundo, 

un sentido ajeno al propio mundo: esto es, parece, en la recepción binswangeriana de los 

planteamientos de Heidegger, que el otro no comparte mundo, sino que es algo que viene 

dado a la existencia de manera ajena: es como si el mundo y el otro fueran dos esferas en 

las que la existencia está inmersa, pero que constituyen realidades totalmente 

independientes entre sí. Eso lleva al psiquiatra suizo a una posición subjetivista que roza 

peligrosamente la frontera con el solipsismo. 

 



 
 

45 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

Pero el problema es, si cabe, todavía más complejo, porque el correlato mediante 

el que Binswanger expone la existencia ya no es el trato cotidiano para con el mundo 

(Heidegger, 2006, pp. 126-129), sino el amor: no se busca lo indiferente, sino justamente 

lo diferente y esa diferencia es lo que permite trascender (Binswanger, 1953, p. 176). Esto 

evidencia que Binswanger renuncia a la ontología y se restringe a lo antropológico, pero 

entendido como que hay una manera de ser propia y esencial de lo humano como tal y 

cuya espina dorsal es el amor (Borges-Duarte, 2021, p. 185). Pero esto no es así en 

Heidegger, Binswanger presenta el amor como alternativa al cuidado, pero ese no es el 

sentido heideggeriano del cuidado, sino que se limita al mero pre-ocuparse y no al saber-

desenvolverse, por lo que expone no un ser-en-el-mundo, sino, más bien, un estar-dentro-

del-mundo, reduciendo gravemente el concepto heideggeriano y cayendo en los mismos 

errores que toda la tradición metafísica anterior (Gilabert, 2016a).  

 

El cuidado no es un comportamiento ni un sentimiento, tampoco una apertura a 

un proyecto vital, sino un existenciario (Heidegger, 2006, p. 198). Binswanger se centra 

en la estructura del ser-en-el-mundo para desarrollar sus supuestos, pero no contempla la 

interacción de este existenciario con los demás: ni con el ser-con-los-otros (Mit-einander-

Sein), que lo considera una esfera independiente (Binswanger, 1953, p. 29), ni mucho 

menos con el cuidado. Es decir, se centra sólo en un primer abordado fenomenológico: el 

hecho de que se "es" en el mundo... pero nada más. Binswanger no comprende que el ser-

en-el-mundo tiene como referente fundamental la propia comprensión del mundo, el 

mismo saber-desenvolverse. 

 

3. Una falta de asideros 

            Todo el rodeo binswangeriano expuesto es necesario para tratar de representar 

algo así como un mundo, pero no representar en el sentido de un "traer a la presencia", 

sino en el sentido de la imagen de una entidad, valga la redundancia, dadora de sentido. 

Sin mundo no hay sentido. Esa es la intuición fundamental de Heidegger de la que no se 

responsabiliza Binswanger, para quien el mundo en muchos casos parece un mero 

escenario en el que se dan las cosas. Pero es que ese es precisamente el sentido por el que 

el mundo se presenta sólido en la cotidianidad media, en ese das Man tan inquietante que 

Heidegger describe en Sein und Zeit (Heidegger, 2006, p. 126-129). Ahí el mundo se 



 
 

46 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

muestra como algo sólido, una estructura en la que los cambios que en el mundo en cuanto 

tal acaecen no es posible que sean percibidos: la cotidianidad es la terrible dictadura de 

lo igual, en tanto que no se aprecia ningún movimiento que altere de ninguna manera los 

afectos: en ella todo es plano, pues en ella rige con mano de hierro el tedio (Heidegger, 

1983, p. 228-229). De este modo, el mundo se convierte en una especie de bloque sin 

fisura alguna, compacto y, sobre todo, estable, irguiéndose frente a la existencia y 

sirviéndole de apoyo a ésta. 

 

           Pero esto dado así en la existencia cotidiana, no ocurre de manera similar cuando 

se padece un estado depresivo. La depresión devela una existencia tal en la que todo ese 

mundo presentado como sólido se derrumba. Todo parece falto de fundamentos. Los 

pilares sobre los que la vida cotidiana se sostienen resultan ahora que están forjados a 

partir de materiales frágiles, e incluso es posible que ni siquiera posean una existencia 

real, sino que no son más que un útil imaginario con el que cuadrar el sistema de lo 

ordinario y que no quede algo así como un sustento sobre la nada. En el estado deprimido 

se revela la nada que "sostiene" al mundo. ¿Qué pasa con la nada? 

 

         Heidegger trata de resolver la pregunta por la nada en Was ist Metaphysik? Allí 

señala que la nada "nadea", que es nada, o, lo que es lo mismo, la falta absoluta de ser 

(Heidegger, 1976, pp. 103-122). La nada es una cuestión que no atañe a ninguna ciencia, 

ni siquiera a las ciencias de la psique. La nada es rechazada por la ciencia (Heidegger, 

1976, p. 106). Pero hay un estado psíquico, la depresión, que pretende ser tratado 

mediante la ciencia, y dicho estado revela la nada (Lowen, 1993, p. 80), precisamente lo 

que científicamente no se puede contemplar, porque no se quiere saber de ella, y se da 

como algo que "es" obvio pero que, sin embargo, "no-es".  

 

          De este modo el mundo se queda sin asideros, no ya sólo porque a través de la 

depresión se revela que no hay ningún fundamento, o, más bien, que el fundamento último 

de lo real sea la nada, sino porque el asidero que permite afianzarse frente a la falta de 

cimientos fruto de semejante estado también se difumina. De ahí la pregunta por el trato 

con la nada en clave terapéutica respecto de las diversas disciplinas tradicionales de la 

psique. Obviamente es una cuestión de método. El método científico hegemónico, el que 



 
 

47 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

toma el modelo del cálculo, no es útil para tratar el problema de la nada (Gilabert, 2022): 

no puede ser, en una reducción simplista y burda, que a un paciente se le pueda medir su 

cantidad de depresión y en función de ello aplicarle también un remedio mensurable 

farmacológico: si usted tiene sesenta unidades de depresión en la escala de Montgomery-

Asberg, tome dos miligramos de farmacopea para reducirla a veinte, que son las unidades 

tolerados por el organismo para poder ser feliz3. Esto no va así, sobre todo porque, en 

relación a la terapia, no se trata de un enfermo, sino de un paciente: de entrada, señala la 

dimensión páthica de la relación de éste con su enfermedad (Bąk, 2023), algo que está 

más allá de todo cálculo. Pero es que el cálculo que se emplea como instrumento de rigor 

científico no sirve aquí, pues, como señala Heidegger en Zollikon, aunque sea posible 

medir el número de lágrimas e incluso la sal que hay en cada una de ellas, la tristeza no 

se puede medir (Heidegger, 1987, pp. 105-106). 

 

            Por ello es necesario entonces el recurso a otro método de psiquiatría. Pero ello 

no significa que este método sea distinto del método de la ciencia, que sea un método 

acientífico, abriendo así la puerta a las pseudoterapias, sino que más bien la ciencia es 

una actitud que tiene el ser humano para con el mundo (Heidegger, 1976, p. 103), casi 

una misión espiritual (Heidegger, 2000, p. 108). El problema es la confusión que hay 

entre ciencia, que trata de lo ente, y cálculo, que rige sólo la mensurabilidad de lo ente 

(Gilabert, 2016b, pp. 94-95). La ciencia, al modo en que se entiende en la trama moderna 

de calculabilidad, sólo sirve para medir el mundo, el ente "mundo", pero esas mediciones 

impiden sostenerlo: el mundo se queda sin asideros. Y eso se ve cuando los estados 

anímicos fundamentales que describe Heidegger en su camino de pensar, primero la 

angustia (Heidegger, 2006, pp. 180-190; Heidegger, 1976, p. 112) y luego el tedio 

(Heidegger, 1983), atenazan la existencia y la ponen ante la nada. Porque la depresión, al 

fin y al cabo, es un trastorno de ánimo, de los afectos. 

 

           Desde las particularidades de dichos afectos, es posible desarrollar toda una trama 

que permita establecer una fenomenología de la nada conforme al temple anímico. Pero 

tal desarrollo supone algo que excede las pretensiones de este estudio. De ahí que sólo 

 
3 Por supuesto, este estudio no cuestiona el procedimiento que se emplea en dicha escala ni si los estudios 
de A.S. Montgomery y M.A. Asberg tienen validez o no. Se trata simplemente de exponer que las modernas 
ciencias de la psique confían su efectividad en base a la mensurabilidad, al cálculo 



 
 

48 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

quede entonces señalar que estos afectos fundamentales (la angustia y el tedio) han de ser 

analizados previamente, no como una ciencia previa, sino en tanto que una pre-ciencia, 

esto es, algo que es anterior a la ciencia misma y que no es una ciencia misma. Sólo desde 

una fenomenología de los afectos como algo anterior a cualquier intento de ciencia, se 

puede tratar con la afectividad misma a resultas de la ciencia, que, como se indica más 

arriba, no deja de ser una actitud que se tiene para con el mundo. Dicha actitud científica 

pone en conexión lo aquí tratado con la problemática del trato de la depresión a través de 

la fenomenología hermenéutico-existencial de Martin Heidegger. 

 

Bibliografía 

Alemán, J. & Larriera, S. (2009). Desde Lacan: Heidegger. Textos reunidos. Gómez. 

Arciero, G.; Bondolfi, G. & Mazzola, V. (2018). The foundations of phenomenological 

psychotherapy. Springer. 

Bąk, A. (2023). Llegar a ser (im)paciente. En-claves del pensamiento. Revista de filosofía, 

arte, literatura, historia, 33, 607. 

Binswanger, L. (1953). Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins. Niehans. 

Borges-Duarte, I. (2021). Cuidado e afectividade em Heidegger e na analise existencial 

fenomenologica. Sistema Solar-Documenta. 

Boss, M. (1979). Von der Psychoanalyse zur Daseinsanalyse. Wege zu einem neuen 

Selbstverständnis. Baulino. 

Brencio, F. (2022). La cura. Dall’oggetto alla relazione. Castelvecchi. 

Cabestan, P. & Dastur, F. (2011). Daseinsanalyse. Phénoménologie et Psychiatrie. Vrin. 

Condrau, G. (1973). Medard Boss zum 70. Geburtstag. Huber. 

Denker, A.; Groth, M.; Jenewein, J. & Zaborowski, H. (Eds.) (2023). Heidegger und die 

Psichyatrie. Alber. 

Gay, P. (1989). Freud: A Life for Our Time. Anchor. 

Gilabert, F. (2016a). Heidegger en torno al error de la Modernidad: la crítica al dualismo 

cartesiano de cuerpo y alma (Sein und Zeit, parágrafos 19, 20, 21). Daimon. Revista 

Internacional de Filosofía. Sup. 5: Filosofía y cuerpo desde el pensamiento 

grecorromano a la actualidad, 89-98. 



 
 

49 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

Gilabert, F. (2016b).” Heidegger y la terapia como ciencia moderna. A propósito de los 

Seminarios de Zollikon”. La filosofía como terapia en la sociedad actual: Desafíos 

filosóficos de nuestro tiempo. Fénix. 

Gilabert, F. (2022). Fundamentum Scientiae. Heidegger y el no pensar de la ciencia 

moderna. Azafea. Revista de Filosofía, 24, 187-199. 

Gilabert, F. (2023). De un ocuparse de las circunstancias. El sentido del cuidado (Sorge) 

en la obra de Martin Heidegger Der Begriff der Zeit (1924). Tópicos. Revista de Filosofía, 

65, 225-243. 

Giorgi, A. & Sousa, D. (2010). Método fenomenológico de investigação em psicologia. 

Fim de Século. 

Heidegger, M. (1976). Wegmarken (GA 9). Klostermann. 

Heidegger, M. (1983). Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – 

Einsamkeit (GA 29/30). Klostermann. 

Heidegger, M. (1987). Zollikoner Seminare. Protokolle–Zwiegesprache–Briefe (Hg. M. 

Boss). Klostermann. 

Heidegger, M. (2000). Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges (GA 16). 

Klostermann. 

Heidegger, M. (2004). Der Begriff der Zeit (GA 64). Klostermann. 

Heidegger, M. (2006). Sein und Zeit. Niemeyer. 

Heidegger, M. (2017). Zollikoner Seminare (GA 89). Klostermann. 

Safranski, R. (1994). Ein Meister aus Deuchtsland. Martin Heidegger und seine Zeit. 

Hanser. 

Letteri, M. (2009). Heidegger and the question of psychology. Zollikon and beyond. 

Rodopi. 

Lowen, A. (1993). Depression and the Body. The Biological Basis of Faith and Reality. 

Penguin. 

Petzet, H.W. (1983). Auf einem Stern zugehen. Begegnungen und Gespräche mit Martin 

Heidegger 1929-1976. Societäts. 

Silva, J.L.L.L. & Cecchini, M.V.G. (2015). Articulação entre Hermenêutica e 

Fenomenologia para uma Clínica Psicológica com Bases Heideggerianas. Revista da 

abordagem gestáltica. Phenomenological Studies, 21.1, 74-82. 



 
 

50 
 

         XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOÉTICA  FILOSOFÍA Y SALUD MENTAL  

  

Spiegelberg, H. (1972). Phenomenology in Psychology and Psychiatry: A Historical 

Introduction (Studies in Phenomenology and Existential Philosophy). Northwestern 

University Press. 

Xolocotzi, Á. & Gibu, R. (Eds.) (2016). Temple de ánimo y filosofía. Consideraciones 

heideggerianas sobre la afectividad. ALDVS/BUAP. 

Xolocotzi, Á. & Tamayo, L. (2012). Los demonios de Heidegger. Eros y manía en el 

maestro de la Selva Negra. Trotta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

Editado 

en Barcelona 

en octubre de 2024. 

 

 

 

           

 

 


