XI CONGRESO INTERNACIONAL
FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

DEPRESION Y MUNDO

COMUNICACIONES

29 de febreroy 1 de marzo de 2024

U
il BARCELONA

Sant Pere Claver”

TTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTT



0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

Editan:

Aporia O

https://www.ub.edu/grc aporia/

Sant Pere Claver”®

INSTITUT DOCENT-RECERCA

www.spcdocent.org

Edicidon a cargo de Begofia Roman, Josep Maria Esquirol e Iria Rodriguez
Fecha de edicion: Octubre 2024
ISBN: 978-84-09-65909-8

@@@@ No se permite un uso comercial de la obra
BY NC _ND original ni la generacién de obras derivadas.


https://www.ub.edu/grc_aporia/
http://www.spcdocent.org/

0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

INDICE

Begofia Roman 3

Adolescencia y depresion: una aproximacion a su comprension

Laia Ferrer 6

Depresion y psicoterapia grupal: acompaiiando la tenue llama del deseo

Pablo Feito 16

Las mil caras de la depresion juvenil en la psiquiatria domiciliaria

Valentina Bruno y Marta Montaner (ECID) 24

A vueltas con una terapéutica heideggeriana: cuando ya no hay asideros

Fernando Gilabert 39

La depresion desde una mirada fenomenoldgico-estructural

Isabel Gonzalez, Patricia Alvaro, José M. Lopez-Santin 51

67




0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

A vueltas con una terapéutica heideggeriana: cuando ya no hay asideros

Resumen

La fenomenologia hermenéutica desplegada por Heidegger en su camino de
pensamiento ha inspirado diversas propuestas terapéuticas que toman como base sus
planteamientos filos6ficos. A partir del ejemplo del trato terapéutico de la depresion se
tratara de exponer qué puede aportar el analisis de la existencia en clave heideggeriana
a las ciencias de la psique. Aqui se empleard el existenciario del mundo y de la
mundanidad de la existencia (Dasein), pues en la situacion depresiva el mundo que
parece "solido" en la cotidianidad media se vuelve falto de fundamento y se revela la

nada que "sostiene" al mundo, dejandolo sin asideros.

Palabras clave: Heidegger, terapia, psique, Daseinanalisis, depresion, existencia, nada

1. Introduccion: Heidegger y la terapia. Breve recorrido historico

El presente estudio pretende poner de relieve la posibilidad de una terapia a partir
de los preceptos fundamentales de la fenomenologia hermenéutico-existencial que Martin
Heidegger (1889-1976) despliega a lo largo de todo su itinerario filoséfico. La propuesta
como tal no pretende ser una novedad, pues desde hace tiempo es recurrente el recurso a
Heidegger por parte de la psicoterapia (Letteri, 2009; Giorgi & Sousa, 2010; Denker et
al, 2023), sobre todo a partir de la busqueda de una "cura" que permita establecer una
trama de sentido relacionada con los afectos (Xolocotzi & Gibu, 2016; Borges-Duarte,
2021).

Desde la ultima década del siglo XX se viene hablando de la citada posibilidad,
sobre todo a partir de la publicacion de los Seminarios de Zollikon, editados por el
psiquiatra suizo Medard Boss, partenaire del pensador de la Selva Negra en aquellos

39



0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

seminarios y publicados en 1987 por la editorial Klostermann como un volumen
independiente del legado heideggeriano. El volumen de la Gesamtausgabe, de la obra
completa del que fuera rector de la Universidad de Friburgo, en que se recogen aquellos
seminarios, el nimero 89, no sale a la luz hasta 2017, editado por Peter Trawny y consta
de casi el triple de paginas que la edicion de Boss, asi como bastante mas material
compilado de las sesiones que imparte Heidegger en Zollikon (Heidegger, 2017).

Puede parecer entonces que la fecha de publicacion del volumen editado por Boss, 1987,
indica el despertar del interés acerca de lo que Heidegger puede aportar a la psiquiatria.
Pero que la editorial decida sacar al mercado dicha edicion, contraviniendo los deseos de
la familia Heidegger que busca reunir todo el legado en la Gesamtausgabe tal y como era
el deseo del pequefio mago de MeBkirch?, no es una mera ocurrencia, sino una
oportunidad comercial visto el interés y la expectacion que hay en el aire en torno a la
relacion de Heidegger y la psiquiatria, pues la edicion de Boss se presenta como la
posibilidad de esclarecer los nexos de la fenomenologia hermenéutica con la psiquiatria.
En el ambiente de la década de los ochenta del siglo pasado, se intuye que hay "algo" en
esos seminarios que puede suponer una revolucion tanto a la hora de comprender el
pensamiento heideggeriano como para el propio modelo de la psiquiatria. De ahi que el

inicio remita no a 1987, sino, al menos, a unos anos antes.

Los Seminarios de Zollikon se imparten en dicha poblacion de los alrededores de
Zrich a lo largo de diez afios, entre 1959 y 1969. Medard Boss, un psiquiatra suizo lee
Sein und Zeit, la obra capital de Heidegger, durante su servicio como médico de batallon
de un destacamento de montafia del ejército helvético en la II Guerra Mundial, debido al
aburrimiento por falta de faena militar (por si acaso, hay que recordar que Suiza es el
paradigma de la neutralidad bélica). La lectura que Boss hace de Sein und Zeit le revela
una vision novedosa sobre la existencia humana y su relacion con el mundo (Heidegger,
1987, p. VIII). Tras la guerra escribe a Heidegger y comienza un intercambio epistolar
que desemboca en una amistad, con frecuentes visitas por parte de uno y otro. Heidegger

ve en la relacion con Boss, un psiquiatra que parece entender sus ideas acerca de lo

2 El autor de este estudio agradece la referencia al Dr. Alfred Denker, ex-director del Martin-Heidegger-
Archiv de MeBkirch, uno de los coeditores de la Gesamtausgabe y fundador y coeditor del Heidegger-
Jahrbuch y de la Martin-Heidegger-Briefausgabe.

40



0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

psiquico y lo existente, la posibilidad de que sus concepciones filosoficas redunden en el
bien humano, sobre todo en el auxilio de quien lo necesite (Heidegger, 1987, p. X). Asi,
por mediacion de Boss, Heidegger trata de hacer comprensibles las perturbaciones
psiquicas con ayuda de los conceptos fundamentales de la analitica existencial que
despliega en su obra (Safranski, 1994, p. 430). En estos seminarios, ya casi al final de su
camino de pensamiento, elabora una interpretacion de todo su recorrido filoséfico y la
pone en relacion con el método que siguen las llamadas ciencias de la psique, método que
le parece insuficiente por no haber sido pensado en sus fundamentos, pues la psique
remite en ultimo término a la existencia factica misma, cosa que el modelo cientifico

hegemonico durante la modernidad considera insuficiente (Silva & Cecchini, 2015).

La fecha entonces del comienzo del interés de aunar la fenomenologia
hermenéutico-existencial de Heidegger y los planteamientos acerca de la psique no puede
ser entonces 1987, sino que hay que ir, al menos, hasta los afios sesenta, para situar ese
acmé, que es cuando el propio Heidegger pone el foco en uno de sus trabajos a la cuestion
de lo psiquico, si bien siempre deja pistas a lo largo de todo su camino, como el propio
Medard Boss vislumbra en su lectura de Sein und Zeit. Pero Boss mismo ya es, en cierto
modo, un "iniciado", pues se forma como psiquiatra y psicoanalista en Viena y Ziirich,
en una tradicion de psicologia existencial que toma como referente la fenomenologia.
Boss conoce la fenomenologia existencial heideggeriana a finales de los afios treinta, la
lee a principio de los cuarenta, durante la guerra, y se pone en contacto con Heidegger a
finales de esta década, en los afios duros para el de MeBkirch, tras el proceso de
desnazificacion de la Universidad alemana (Condrau, 1973). Pero se habilita como
médico aprendiendo de las tesis de otro psiquiatra pionero en aplicar la fenomenologia
heideggeriana a la psicologia: Ludwig Binswanger, amigo personal de Freud que sintetiza
los planteamientos del padre del psicoandlisis con los del emboscado de Todtnauberg
(Gay, 1989), pero que ya en la I Guerra Mundial, es decir, antes de que Heidegger sea
Heidegger, ya siente que es posible el nexo del psicoandlisis freudiano con la
fenomenologia de Husserl, maestro del autor de Sein und Zeit (Spiegelberg, 1972, p. 197).
Por tanto, el nexo entre la psiquiatria y la fenomenologia existencial no es una herencia
de Heidegger, sino que la trasciende y se remonta a toda la fenomenologia misma. Este

recorrido que sirve a modo de introduccion permite desplegar toda una historia de la

41



0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

psicologia existencial a lo largo del siglo XX (que puede contemplarse en su prolongacion
al siglo XXI), pues se ha puesto en juego una serie de referentes que permiten explicar
esta disciplina. La fenomenologia hermenéutica desplegada por Martin Heidegger a lo
largo de su camino de pensamiento da lugar a diversas propuestas terapéuticas que toman
como base sus planteamientos filosoficos. Ademas de la propuesta desarrollada por los
citados Binswanger y Boss, el Daseinanalisis, como un referente directo de una
psicoterapia heideggeriana (Boss, 1979), también es necesario citar los aportes que
Jacques Lacan hace al psicoanalisis freudiano inspirado en la analitica existencial
(Aleman & Larriera, 2009), aunque la perplejidad de Heidegger ante el barroquismo de
la escritura de Lacan, le hace sefalar a Boss, en una carta fechada en 1967, que estima

que el psiquiatra necesita de un psiquiatra (Heidegger, 1987, p. 350).

2. Depresion y mundo

Pero el propoésito de este estudio no es exponer, ni mucho menos, un inventario
historico de las diversas articulaciones que la filosofia de Heidegger tiene en relacion con
las disciplinas que se ocupan de los fendmenos de la psique, pues sobre eso ya hay
bastantes estudios (Arciero et al., 2018; Brencio, 2022). Tampoco la intencion es exponer
una propuesta novedosa, una "nueva terapia" de raigambre hermenéutica. Este estudio,
mas bien, busca cefiirse en torno a una tematizacion central bajo la que es posible hacer
girar toda terapia de corte existencial: a partir del ejemplo terapéutico de la depresion, se
tratard de exponer como el analisis de la existencia puede dar claves a la hora de afrontar

dicho trato. Para ello, sera necesario advertir la mundanidad de dicha existencia.

No es contingente que el caso que se toma para ejemplificar el trato terapéutico
desde los planteamientos heideggerianos sea su efecto sobre la depresion y no sobre otra
alteracion psicopatoldgica, como la ansiedad, la esquizofrenia, el trastorno por déficit de
atencion e hiperactividad (TDAH) o el estrés, porque se sabe que Heidegger tiene al
menos un colapso depresivo serio, en 1945-1946, cuando es jubilado forzosamente por la
comision académica que investiga cuantos desmanes nacionalsocialistas hay en los
profesores que ocuparon cargos universitarios durante el régimen de Hitler (Xolocotzi &
Tamayo, 2012, p. 164). Ya antes del proceso de depuracion sufre de amagos maniaticos

y de angustia (Safransky, 466; Heidegger, 1987, p. 308). Pero tras el veredicto de la

42



0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

comision y el sincope que le produce, Heidegger se trata con Viktor von Gebsattel,
discipulo de Ludwig Binswanger, en el sanatorio de Badenweiler. Heidegger sefiala que
la terapia de Gebsattel es bastante limitada, dice que lo ayuda como ser humano, pero no
como terapeuta (Petzet, 1983, 52). Ademas, el filosofo recela de Binswanger, quien
parece que no comprende del todo sus planteamientos cuando comienza a aplicar la
analitica existenciaria al tratamiento psiquiatrico (Cabestan & Dastur, 2011). De hecho,
la opinion del autor es que el error binswangeriano fundamental estd en el modo en que
entiende la mundanidad, aislada aun dentro de la trama de sentido que constituye la
existencia. En todo caso, en ese tratamiento con Gebsattel de resultado incierto, es donde
esta la génesis del interés de Heidegger por corresponder a Boss y lo que luego deriva en

los Seminarios de Zollikon (Heidegger, 1987, p. 300).

Pero dejando ya de lado el contenido biografico de Heidegger, hay que destacar
que el trato terapéutico de la depresion va a servir para exponer como el analisis de la
existencia puede dar claves a la hora de afrontar los trastornos de la psique. Sin embargo,
antes es necesario dar unas pequefias pautas del entramado heideggeriano en que se apoya
esta tesis. Hay que acudir a Sein und Zeit, la obra capital de la bibliografia del pensador
de la Selva Negra. Alli se expone como existenciario fundamental y primero el ser-en-el-
mundo (/n-der-Welt-sein) (Heidegger, 2006, 53). La existencia (Dasein) siempre se
somete a su propia circunstancialidad, no es nada trascendente, sino que es inmanente y
siempre sujeta a los eventos que acaecen en el mundo, esto es, siempre es localizada o
situada o condicionada temporalmente (y por ende vinculada a los estados afectivos). La
existencia no es un hecho notorio que cuesta esfuerzo conseguir, sino que siempre se esta
de antemano arrojado al mundo sin haber hecho nada para ello: se estd de suyo inmerso
en una situacion especifica en la que al ser de cada uno le va su ser mas propio, de modo
tal que, aun siendo arrojados al mundo, uno sabe como manejarse en €l (Gilabert, 2023,

pp. 234-235).

Al estar en una situacion suele saberse como hay que desenvolverse en ella a pesar
de no haber sido elegida. Ese saber-desenvolverse surge del mero hecho de que se "es"
en el mundo. Pero ese desenvolverse implica, ademads, un cuidar (Heidegger, 2004, p.

114). El mero ser-en-el-mundo implica ese saber-desenvolverse en las circunstancias, las

43



0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

cuales determinan todas y cada una de las posibilidades existenciales. Son las
circunstancias las que determinan la existencia, pero estas circunstancias no son
predeterminadas, sino que se conforman respecto de los propios avatares de la existencia
y de las cosas que acaecen en el mundo y que constituyen ese saber-desenvolverse. Esto
es, no parece haber, en el fondo, una verdadera autonomia y, por ende, no es posible
apelar a la trascendencia para escapar de ellas, sino que hay una suerte de esclavitud

respecto de las circunstancias.

Pero en el mundo hay una infinidad de factores que marcan a cada uno de
multiples y variadas maneras, por lo que no se pueden extrapolar las circunstancias
propias a los demas ni viceversa. De este modo, cada mundo se divide en un espacio
parcelado para cada cual, en que se sefala la particularidad de cada uno conforme a su
propia subjetividad. Eso si, siempre se estd atravesando de continuo el vallado de los

demas en el terreno propio singular por mor de las circunstancias compartidas.

Esto que parece tan sencillo es lo que hace aguas en las conjeturas de Binswanger
antes puestas en duda. Para €l, s6lo el amor implica el cuidado (Sorge) (Binswanger,
1953, p. 42) y no las meras circunstancias dadas en el mundo. Pero esto implica que el
cuidado no pueda ser considerado como una estructura ontoldgica, como un saber-
desenvolverse en el mundo, sino que seria un fendmeno oOntico, factico, esto es, una
especie de impulso del individuo que estd en el mundo y no algo plenamente originario
de la existencia en cuanto tal. De ahi el cuestionamiento por parte de Heidegger de la
hipotesis binswangeriana (Borges-Duarte, 2021, p. 188-190). Binswanger limita su
interpretacion al cuidado intramundano, esto es, circunscrito al mero trato cotidiano, pero
trata de elevarlo a lo trascendente, dotando a los demas, con los que se comparte mundo,
un sentido ajeno al propio mundo: esto es, parece, en la recepcion binswangeriana de los
planteamientos de Heidegger, que el otro no comparte mundo, sino que es algo que viene
dado a la existencia de manera ajena: es como si el mundo y el otro fueran dos esferas en
las que la existencia estd inmersa, pero que constituyen realidades totalmente
independientes entre si. Eso lleva al psiquiatra suizo a una posicion subjetivista que roza

peligrosamente la frontera con el solipsismo.

44



0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

Pero el problema es, si cabe, todavia mas complejo, porque el correlato mediante
el que Binswanger expone la existencia ya no es el trato cotidiano para con el mundo
(Heidegger, 2006, pp. 126-129), sino el amor: no se busca lo indiferente, sino justamente
lo diferente y esa diferencia es lo que permite trascender (Binswanger, 1953, p. 176). Esto
evidencia que Binswanger renuncia a la ontologia y se restringe a lo antropologico, pero
entendido como que hay una manera de ser propia y esencial de lo humano como tal y
cuya espina dorsal es el amor (Borges-Duarte, 2021, p. 185). Pero esto no es asi en
Heidegger, Binswanger presenta el amor como alternativa al cuidado, pero ese no es el
sentido heideggeriano del cuidado, sino que se limita al mero pre-ocuparse y no al saber-
desenvolverse, por lo que expone no un ser-en-el-mundo, sino, mas bien, un estar-dentro-
del-mundo, reduciendo gravemente el concepto heideggeriano y cayendo en los mismos

errores que toda la tradicion metafisica anterior (Gilabert, 2016a).

El cuidado no es un comportamiento ni un sentimiento, tampoco una apertura a
un proyecto vital, sino un existenciario (Heidegger, 2006, p. 198). Binswanger se centra
en la estructura del ser-en-el-mundo para desarrollar sus supuestos, pero no contempla la
interaccion de este existenciario con los demas: ni con el ser-con-los-otros (Mit-einander-
Sein), que lo considera una esfera independiente (Binswanger, 1953, p. 29), ni mucho
menos con el cuidado. Es decir, se centra s6lo en un primer abordado fenomenologico: el
hecho de que se "es" en el mundo... pero nada mas. Binswanger no comprende que el ser-
en-el-mundo tiene como referente fundamental la propia comprension del mundo, el

mismo saber-desenvolverse.

3. Una falta de asideros

Todo el rodeo binswangeriano expuesto es necesario para tratar de representar
algo asi como un mundo, pero no representar en el sentido de un "traer a la presencia",
sino en el sentido de la imagen de una entidad, valga la redundancia, dadora de sentido.
Sin mundo no hay sentido. Esa es la intuicién fundamental de Heidegger de la que no se
responsabiliza Binswanger, para quien el mundo en muchos casos parece un mero
escenario en el que se dan las cosas. Pero es que ese es precisamente el sentido por el que
el mundo se presenta sé6lido en la cotidianidad media, en ese das Man tan inquietante que

Heidegger describe en Sein und Zeit (Heidegger, 2006, p. 126-129). Ahi el mundo se

45



0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

muestra como algo so6lido, una estructura en la que los cambios que en el mundo en cuanto
tal acaecen no es posible que sean percibidos: la cotidianidad es la terrible dictadura de
lo igual, en tanto que no se aprecia ningin movimiento que altere de ninguna manera los
afectos: en ella todo es plano, pues en ella rige con mano de hierro el tedio (Heidegger,
1983, p. 228-229). De este modo, el mundo se convierte en una especie de bloque sin
fisura alguna, compacto y, sobre todo, estable, irguiéndose frente a la existencia y

sirviéndole de apoyo a ésta.

Pero esto dado asi en la existencia cotidiana, no ocurre de manera similar cuando
se padece un estado depresivo. La depresion devela una existencia tal en la que todo ese
mundo presentado como so6lido se derrumba. Todo parece falto de fundamentos. Los
pilares sobre los que la vida cotidiana se sostienen resultan ahora que estan forjados a
partir de materiales fragiles, e incluso es posible que ni siquiera posean una existencia
real, sino que no son mas que un util imaginario con el que cuadrar el sistema de lo
ordinario y que no quede algo asi como un sustento sobre la nada. En el estado deprimido

se revela la nada que "sostiene" al mundo. ;Qué pasa con la nada?

Heidegger trata de resolver la pregunta por la nada en Was ist Metaphysik? Alli
sefala que la nada "nadea", que es nada, o, lo que es lo mismo, la falta absoluta de ser
(Heidegger, 1976, pp. 103-122). La nada es una cuestion que no atafie a ninguna ciencia,
ni siquiera a las ciencias de la psique. La nada es rechazada por la ciencia (Heidegger,
1976, p. 106). Pero hay un estado psiquico, la depresion, que pretende ser tratado
mediante la ciencia, y dicho estado revela la nada (Lowen, 1993, p. 80), precisamente lo
que cientificamente no se puede contemplar, porque no se quiere saber de ella, y se da

como algo que "es" obvio pero que, sin embargo, "no-es".

De este modo el mundo se queda sin asideros, no ya s6lo porque a través de la
depresion se revela que no hay ningun fundamento, o, més bien, que el fundamento ultimo
de lo real sea la nada, sino porque el asidero que permite afianzarse frente a la falta de
cimientos fruto de semejante estado también se difumina. De ahi la pregunta por el trato
con la nada en clave terapéutica respecto de las diversas disciplinas tradicionales de la

psique. Obviamente es una cuestion de método. El método cientifico hegemonico, el que

46



0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

toma el modelo del calculo, no es util para tratar el problema de la nada (Gilabert, 2022):
no puede ser, en una reduccion simplista y burda, que a un paciente se le pueda medir su
cantidad de depresion y en funcion de ello aplicarle también un remedio mensurable
farmacoldgico: si usted tiene sesenta unidades de depresion en la escala de Montgomery-
Asberg, tome dos miligramos de farmacopea para reducirla a veinte, que son las unidades
tolerados por el organismo para poder ser feliz®. Esto no va asi, sobre todo porque, en
relacién a la terapia, no se trata de un enfermo, sino de un paciente: de entrada, sefiala la
dimension pdthica de la relacion de éste con su enfermedad (Bak, 2023), algo que esta
mas alla de todo calculo. Pero es que el célculo que se emplea como instrumento de rigor
cientifico no sirve aqui, pues, como sefala Heidegger en Zollikon, aunque sea posible
medir el nimero de lagrimas e incluso la sal que hay en cada una de ellas, la tristeza no

se puede medir (Heidegger, 1987, pp. 105-106).

Por ello es necesario entonces el recurso a otro método de psiquiatria. Pero ello
no significa que este método sea distinto del método de la ciencia, que sea un método
acientifico, abriendo asi la puerta a las pseudoterapias, sino que mas bien la ciencia es
una actitud que tiene el ser humano para con el mundo (Heidegger, 1976, p. 103), casi
una mision espiritual (Heidegger, 2000, p. 108). El problema es la confusiéon que hay
entre ciencia, que trata de lo ente, y calculo, que rige s6lo la mensurabilidad de lo ente
(Gilabert, 2016b, pp. 94-95). La ciencia, al modo en que se entiende en la trama moderna
de calculabilidad, s6lo sirve para medir el mundo, el ente "mundo", pero esas mediciones
impiden sostenerlo: el mundo se queda sin asideros. Y eso se ve cuando los estados
animicos fundamentales que describe Heidegger en su camino de pensar, primero la
angustia (Heidegger, 2006, pp. 180-190; Heidegger, 1976, p. 112) y luego el tedio
(Heidegger, 1983), atenazan la existencia y la ponen ante la nada. Porque la depresion, al

fin y al cabo, es un trastorno de animo, de los afectos.

Desde las particularidades de dichos afectos, es posible desarrollar toda una trama
que permita establecer una fenomenologia de la nada conforme al temple animico. Pero

tal desarrollo supone algo que excede las pretensiones de este estudio. De ahi que s6lo

3 Por supuesto, este estudio no cuestiona el procedimiento que se emplea en dicha escala ni si los estudios
de A.S. Montgomery y M.A. Asberg tienen validez o no. Se trata simplemente de exponer que las modernas
ciencias de la psique confian su efectividad en base a la mensurabilidad, al calculo

47



0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

quede entonces senalar que estos afectos fundamentales (la angustia y el tedio) han de ser
analizados previamente, no como una ciencia previa, sino en tanto que una pre-ciencia,
esto es, algo que es anterior a la ciencia misma y que no es una ciencia misma. Soélo desde
una fenomenologia de los afectos como algo anterior a cualquier intento de ciencia, se
puede tratar con la afectividad misma a resultas de la ciencia, que, como se indica mas
arriba, no deja de ser una actitud que se tiene para con el mundo. Dicha actitud cientifica
pone en conexion lo aqui tratado con la problematica del trato de la depresion a través de

la fenomenologia hermenéutico-existencial de Martin Heidegger.

Bibliografia

Aleman, J. & Larriera, S. (2009). Desde Lacan: Heidegger. Textos reunidos. Gomez.
Arciero, G.; Bondolfi, G. & Mazzola, V. (2018). The foundations of phenomenological
psychotherapy. Springer.

Bak, A. (2023). Llegar a ser (im)paciente. En-claves del pensamiento. Revista de filosofia,
arte, literatura, historia, 33, 607.

Binswanger, L. (1953). Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins. Niehans.
Borges-Duarte, 1. (2021). Cuidado e afectividade em Heidegger e na analise existencial
fenomenologica. Sistema Solar-Documenta.

Boss, M. (1979). Von der Psychoanalyse zur Daseinsanalyse. Wege zu einem neuen
Selbstverstindnis. Baulino.

Brencio, F. (2022). La cura. Dall’oggetto alla relazione. Castelvecchi.

Cabestan, P. & Dastur, F. (2011). Daseinsanalyse. Phénoménologie et Psychiatrie. Vrin.
Condrau, G. (1973). Medard Boss zum 70. Geburtstag. Huber.

Denker, A.; Groth, M.; Jenewein, J. & Zaborowski, H. (Eds.) (2023). Heidegger und die
Psichyatrie. Alber.

Gay, P. (1989). Freud: A Life for Our Time. Anchor.

Gilabert, F. (2016a). Heidegger en torno al error de la Modernidad: la critica al dualismo
cartesiano de cuerpo y alma (Sein und Zeit, paragrafos 19, 20, 21). Daimon. Revista
Internacional de Filosofia. Sup. 5: Filosofia y cuerpo desde el pensamiento

grecorromano a la actualidad, 89-98.

48



0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

Gilabert, F. (2016b).” Heidegger y la terapia como ciencia moderna. A propoésito de los
Seminarios de Zollikon”. La filosofia como terapia en la sociedad actual: Desafios
filosoficos de nuestro tiempo. Fénix.

Gilabert, F. (2022). Fundamentum Scientiae. Heidegger y el no pensar de la ciencia
moderna. Azafea. Revista de Filosofia, 24, 187-199.

Gilabert, F. (2023). De un ocuparse de las circunstancias. El sentido del cuidado (Sorge)
en la obra de Martin Heidegger Der Begriff der Zeit (1924). Topicos. Revista de Filosofia,
65, 225-243.

Giorgi, A. & Sousa, D. (2010). Método fenomenoldgico de investigagcdo em psicologia.
Fim de Século.

Heidegger, M. (1976). Wegmarken (GA 9). Klostermann.

Heidegger, M. (1983). Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit —
Einsamkeit (GA 29/30). Klostermann.

Heidegger, M. (1987). Zollikoner Seminare. Protokolle—Zwiegesprache—Briefe (Hg. M.
Boss). Klostermann.

Heidegger, M. (2000). Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges (GA 16).
Klostermann.

Heidegger, M. (2004). Der Begriff der Zeit (GA 64). Klostermann.

Heidegger, M. (2006). Sein und Zeit. Niemeyer.

Heidegger, M. (2017). Zollikoner Seminare (GA §9). Klostermann.

Safranski, R. (1994). Ein Meister aus Deuchtsland. Martin Heidegger und seine Zeit.
Hanser.

Letteri, M. (2009). Heidegger and the question of psychology. Zollikon and beyond.
Rodopi.

Lowen, A. (1993). Depression and the Body. The Biological Basis of Faith and Reality.
Penguin.

Petzet, H.W. (1983). Auf einem Stern zugehen. Begegnungen und Gesprdche mit Martin
Heidegger 1929-1976. Societits.

Silva, J.L.L.L. & Cecchini, M.V.G. (2015). Articulacdo entre Hermenéutica e
Fenomenologia para uma Clinica Psicologica com Bases Heideggerianas. Revista da

abordagem gestaltica. Phenomenological Studies, 21.1, 74-82.

49



0 XI CONGRESO INTERNACIONAL DE BIOETICA FILOSOFIA Y SALUD MENTAL

Spiegelberg, H. (1972). Phenomenology in Psychology and Psychiatry: A Historical
Introduction (Studies in Phenomenology and Existential Philosophy). Northwestern
University Press.

Xolocotzi, A. & Gibu, R. (Eds.) (2016). Temple de dnimo y filosofia. Consideraciones
heideggerianas sobre la afectividad. ALDVS/BUAP.

Xolocotzi, A. & Tamayo, L. (2012). Los demonios de Heidegger. Eros y mania en el

maestro de la Selva Negra. Trotta.

50



Editado
en Barcelona

en octubre de 2024.

Aporia

UNIVERSITAToe
il BARCELONA

Sant Pere Claver”®

INSTITUT DOCENT-RECERCA



