
T R A S  E L  E F E C T O
M I C H E L  F O U C A U LT

HERMENÉUTICA ACTUAL  
DE LA LOCURA Y LA SALUD MENTAL

TERESA OÑATE Y ZUBÍA, ALEJANDRA TORO MURILLO
JOAN MORRO, FERNANDO GILABERT, E. OLGA GÓMEZ MILLÓN

(Coordinadores)



TERESA OÑATE Y ZUBÍA
ALEJANDRA TORO MURILLO

JOAN MORRO
FERNANDO GILABERT

E. OLGA GÓMEZ MILLÓN
(Coordinadores)

TRAS EL EFECTO MICHEL FOUCAULT

HERMENÉUTICA ACTUAL DE LA LOCURA Y 
LA SALUD MENTAL



No está permitida la reproducción total o parcial de este libro, ni su incorporación a un sistema 
informático, ni su transmisión en cualquier forma o por cualquier medio, sea éste electrónico, 
mecánico, por fotocopia, por grabación u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del 
editor. La infracción de los derechos mencionados puede ser constitutiva de delito contra la pro-
piedad intelectual (art. 270 y siguientes del Código Penal).
Diríjase a Cedro (Centro Español de Derechos Reprográficos) si necesita fotocopiar o escanear 
algún fragmento de esta obra. Puede contactar con Cedro a través de la web www.conlicencia. 
com o por teléfono en el 917021970/932720407

Este libro ha sido sometido a evaluación por parte de nuestro Consejo Editorial
Para mayor información, véase www.dykinson.com/quienes_somos

©Copyright by los autores
Madrid, 2025

Editorial DYKINSON, S.L. 
Meléndez Valdés, 61 - 28015 Madrid
Teléfono (+34) 915442846 - (+34) 915442869 
e-mail: info@dykinson.com
http://www.dykinson.es
http://www.dykinson.com

ISBN: 979-13-7006-616-1
Depósito Legal: M-21260-2025
DOI: https://doi.org/10.14679/4373

ISBN electrónico: 979-13-7006-616-1

Preimpresión:
New Garamond Diseño y Maquetación, S.L.



ÍNDICE

PRÓLOGO ...........................................................................................................15

I

NOSOTROS LOS POSNORMALES

NOSOTROS LOS POSTNORMALES, DESPUÉS DE FOUCAULT: en el 

límite del tiempo judicial .....................................................................................21

María Teresa Oñate y Zubía 

SOBRE UNA FIGURA AUSENTE EN LA HISTORIA DE LA LOCURA 

FOUCAULTIANA ................................................................................................37

Jorge Álvarez Yágüez 

LA LOCURA DE SER O ACERCA DE LA AUTENTICIDAD DEL OTRO. 

Preguntas dirigidas a la buena conciencia ...........................................................53

Rafael Fernández-Hart 

LA NAVE DE LOS LOCOS: Cuidado de sí y redención del cuerpo en el 

último Foucault ....................................................................................................65

Fernando Pérez-Borbujo Álvarez 

LA LOCURA NO EXISTE (EN LA NATURALEZA) .........................................79

Miguel Grijalba 



ÍNDICE

–8–

EL PRÍNCIPE Y EL PARANOIDE. Reflexiones acerca del poder y la 

locura en las sociedades de control ......................................................................93

Fernando Gilabert 

PERO A TRAVÉS DE LA LOCURA NOS LLEGAN LOS MAYORES 

BIENES ...............................................................................................................107

Jordi Crespo Saumell 

COGITO Y LOCURA. El debate Foucault-Derrida .........................................121

Manuel Estévez Mouriño 

LA LUCIDEZ DE LA LOCURA: un pensar postmetafísico .............................133

Paula A. Serrano 

II

SEXUALIDAD, TRANSHUMANISMOS, TECNOLOGÍA Y BIOPODER

EL SUJETO COMO EMPRESARIO (RUINOSO) DE SÍ MISMO ...................149

Manuel Cruz 

PSIQUIATRÍA Y SEXUALIDAD: Consideraciones edénicas en torno al 

saber y al sexo .....................................................................................................163

José Fabio Rivas Guerrero 

MEMORIA Y CONTRA-MEMORIA EN MICHEL FOUCAULT: entre la 

biología y la biopolítica ......................................................................................175

Alberto Rábano 



ÍNDICE

–9–

NORMALIZACIÓN, BIOPODER Y TECNOLOGÍA DE GÉNERO EN 

MICHEL FOUCAULT .......................................................................................189

Sara Fontanelli 

BIOPOLÍTICA DEL CEREBRO HUMANO: opinión pública y neuroética ...201

Francis García Collado  

VIVIR Y DEJAR MORIR ...................................................................................213

Oriol Ponsatí-Murlà 

HACIA LA DATACRACIA. Disciplina y normalización algorítmica de las 

subjetividades .....................................................................................................227

Brais González Arribas 

DESAFÍOS TRANSHUMANISTAS AL CUIDADO Y LA AGENCIA 

¿Hacia un paradigma posterapéutico mediante las nuevas tecnologías? .........239

Joan Morro 

LA TRANSICIÓN DIGITAL Y EL PRESAGIO DE UNA EXISTENCIA 

ALGORÍTMICA: Tecnología, desasosiego existencial y otras consecuencias ....255

Ângelo Milhano 

LA ECONOMÍA DE LA ATENCIÓN Y SU IMPACTO EN LA 

HERMENÉUTICA DEL CUIDADO .................................................................269

María Rocío Arango Restrepo 



ÍNDICE

–10–

III

FOUCAULT Y LA HERIDA DEL SER

LA LOCURA COMO FIJACIÓN IDENTITARIA: Hegel y las patologías 

del Yo ..................................................................................................................285

Gaetano Churazzi 

CLARO DEL SER, LENGUAJE Y CUIDADO EN EL EVENTO DE 

MARTIN HEIDEGGER .....................................................................................299

Rebeca Maldonado Rodriguera 

BREVE REFLEXIÓN EN TORNO A LA AUTENTICIDAD EN 

HEIDEGGER... Y POSIBLES LAZOS CON EL CUIDADO DE SÍ 

FOUCAULTIANO..............................................................................................311

Bernardo L. Meza Guzmán 

EL VALOR ÉTICO DEL CUIDADO: Séneca, Ortega y Foucault en diálogo ..325

Noé Exposito Ropero 

LA CRUELDAD EN FREUD. Apuntes para una lectura crítica .......................335

Natalia E. Talavera Baby 

LAS VOCES DEL AFUERA. Pensar la alteridad a través de Foucault .............349

Abraham Rubín  

¿DESPERTAR O SOÑAR? Las fantasmagorías de la hermosa criatura ...........363

Lourdes Reyes Manuel 



ÍNDICE

–11–

MARÍA ZAMBRANO, UNA PSICOLOGÍA DEL ALMA: del delirio a la 

razón ...................................................................................................................373

Emilio Ginés Morales Cañavate 

ANOTACIONES AL LUGAR DEL DISCERNIMIENTO EN EL POEMA 

DE PARMÉNIDES... DE ELEA A PARTIR DEL FRAGMENTO VI ...................385

José Luis Díaz Arroyo 

IV

ESTÉTICA DEL ARTE, SANACIÓN Y ESCUCHA DEL MISTERIO

MEDEA: Un mito de estructura psíquica universal y transhistórica ...............399

Belén González-Barros  

FOUCAULT Y DON QUIJOTE. Locuras y representaciones literarias ...........409

Mercè Boixareu 

LA NAVE DE LOS LOCOS HOY ......................................................................419

Francisco José Martínez 

PIRANDELLO O LA LOCURA COMO OPCIÓN ...........................................429

Angelo Valastro Canale 

FOLL D’AMOR: El «cuidado de sí» en el jardín de la locura ...............................443

José Higuera Rubio 

EL RITUAL DE LA SERPIENTE. La Curación Infinita de Aby Warburg 

en la Clínica de Ludwig Binswanger ..................................................................457

E. Olga Gómez Millón 



ÍNDICE

–12–

PALABRA E IMAGEN, MÉTODO Y LOCURA: Foucault, Binswanger, 

Warburg ..............................................................................................................467

Sergio Martínez Luna 

O-ÍR A LA NATURALEZA. Ecopoesía y restauración del vínculo ..................481

Alejandra Toro Murillo 

MÚSICA, LOCURA Y SANACIÓN. En diálogo con Foucault ........................495

Ricardo Pinilla Burgos 

PODER Y SABER BAJO EL SUSURRO DEL ESPACIO. Hacía una 

arquitectura de postrimerías ..............................................................................513

Patricia Fernández García 

V

ONTOLOGÍA HERMENÉUTICA DEL DOLOR Y  

PRAXIS DEL CUIDADO

EL «CUIDADO DE SÍ» EN EL ÚLTIMO FOUCAULT. Para una 

hermenéutica del dolor ......................................................................................527

Juan Calvin Palomares  

CONCIENCIA DE TRASTORNO EN PERSONAS CON UN 

DIAGNÓSTICO DEL ESPECTRO... DE LA ESQUIZOFRENIA. 

Implicaciones para la toma de decisiones ..........................................................539

Ada Ruiz Ripoll y Ada Ruiz Ripoll y Esther Pousa Tomás 

ATENCIÓN ESPIRITUAL EN LA ENFERMEDAD MENTAL ........................557

Josep Antoni Boix Ferrer 



ÍNDICE

–13–

EL REVERSO DE LA BIOPOLÍTICA EN UN TALLER ARTÍSTICO  ...........567

Sonia Arribas 

SOLEDAD NO DESEADA .................................................................................579

Jordi Ramón Rizo 

ESTIGMA EN SALUD MENTAL ......................................................................593

Núria Urgell Gil 

DIFERENCIAS DE GÉNERO EN LAS PERSONAS QUE PADECEN 

TRASTORNOS MENTALES .............................................................................605

Maria Carme Sánchez Martín 

AUTISMO Y NEURODIVERSIDAD ................................................................619

Ester González Martínez 

SALUD Y BIENESTAR. BENEFICIOS DE LA MARCHA NÓRDICA EN 

SALUD MENTAL. Proyecto de Marcha Nórdica y Salud Mental en el Parc 

Sanitari Sant Joan de Déu ..................................................................................631

Elisabet López Arias 



EL PRÍNCIPE Y EL PARANOIDE
 Reflexiones acerca del poder y la locura en las sociedades de control

Fernando Gilabert
Universidad de Sevilla

ORCID: 0000-0002-7503-3654

El presente estudio continua una línea de trabajo iniciada hace una década, de-
dicada a la elaboración de una ontología de lo político en base a los planteamientos 
que Martin Heidegger desarrolla en la analítica existencial desplegada en Sein und 
Zeit1, si bien desde una óptica heterodoxa que se atreve a dar el salto de la filosofía 
del maestro de Friburgo a la de otros teóricos insertos en tradiciones que no ponen el 
foco en la cuestión del ser ni en la del ente, y, si acaso, lo ponen en la nada, es porque 
esta se mantiene atrincherada en la contemporaneidad. Es cierto que en el camino 
recorrido se pueden destacar ciertos textos, una serie de hitos, que, unidos por pun-
tos como aquellos pasatiempos de la infancia, conforman la senda principal de dicho 
estudio. Pero en las investigaciones filosóficas, si bien se transita por una vía princi-
pal, nunca hay que perder de vista aquella que no se toma en las bifurcaciones, ni los 
caminos paralelos, ni sus ramificaciones menores, ni siquiera en muchos casos hay 
que desentenderse del arcén, de los márgenes, tal vez ni siquiera del paisaje visto a 
ambos lados mientras se recorre. Toda esta periferia en torno al camino principal no 
constituye otros caminos, sino que establece fundamentalmente un soporte teórico y 
argumental para explorar la línea principal, si bien la narrativa académica que termi-
na quedando instaurada cita solo de pasada o, directamente, da por supuesto, todo el 
derredor, en muchos casos, no por despiste o por ser considerado algo menor, si no 
por el acotamiento necesario para exponer cualquier pesquisa a partir de los criterios 
formales que establece una comunidad autoproclamada científica, esto es, que pre-
tende unos resultados concretos, cerrados y determinados, sin detenerse a pensar que 
cualquier intento de indagación filosófica incide precisamente en la libre apertura de 

1 Martin Heidegger, Sein und Zeit (Tübingen: Niemeyer, 2006).



FERNANDO GILABERT

–94–

posibilidades. Eso ocurre desde el origen mismo de la filosofía, cuando Anaximan-
dro señala que el fundamento último de lo real, arché, es to apeiron, lo absolutamente 
indeterminado, aquello que no se puede concretizar, cerrar ni determinar2.

***

Lo recogido bajo el título de El príncipe y el paranoide, rotulo donde resuena 
en clave esquizo-pop la obra de Twain3, son píldoras reflexivas a propósito de un 
congreso en homenaje a Michel Foucault en el cuadragésimo aniversario de su falle-
cimiento: se celebra la grandeza de su pensamiento; la lenta y terrible agonía de Muzil 
sigue siendo un estigma que se evita mencionar4. En un primer momento, el home-
naje al autor de Folie et déraison5 se cimenta en torno al tema de la locura en el mundo 
global, extrapolando sus estudios críticos contra la institucionalización de la diferen-
cia a la trama interdependiente contemporánea. Tal evento se lleva a cabo en Sant Boi 
de Llobregat, en noviembre de 2024, en el Parc Sanitari Sant Joan de Déu, denomi-
nación que actualmente recibe el Instituto Manicómico fundado por el Dr. Pujadas i 
Mayans6. Pero desde el momento en que este trabajo se proyecta para ser presentado 
allí hasta que finalmente ve la luz, la materia del homenaje se amplía, y ya no es sólo 
la locura, también la salud se torna en leitmotiv, pues también el modo en que llega la 
experiencia médica a tener un sólido papel en las estructuras de represión es someti-
do a cuestión por Foucault7. Ahora bien, hay que advertir que la idea inicial es difícil 
de compatibilizar con el nuevo añadido temático, por lo que este texto se presume 
cojo respecto de la salud, y cualquier intento de remediarlo queda como recurso or-
topédico, pata de palo que corre el riesgo de desencadenar la obsesión y la neurosis 
de perseguir como Ahab a la gran ballena blanca8. Todavía más, para clarificar el tex-
to, al título original de El príncipe y el paranoide se le añade un apellido: Reflexiones 
acerca del poder y la locura en las sociedades de control. Así, en plural, porque es una 
variatio reflexiva (como se dice al principio de esta segunda nota, en forma de píldo-
ras, dentro del pastilleo incesante al que están condenadas las sociedades modernas) 
y no un único camino el que se pretende tomar.

2 Simplicio, Física, 24, 13-25.
3 Mark Twain, The Prince and the Pauper (London: Penguin, 1997)
4 Hervé Guibert, À l’ami qui ne m’a pas sauvé la vie (Paris: Folio, 2019).
5 Michel Foucault, Folie et déraison. Histoire de la folie à l’âge classique (Paris: Gallimard, 1976).
6 Manel Bergada Salvador, Dos-cents anys de llums i ombres. Pujades i el manicomi de Sant Boi 
(Barcelona: Sant Joan de Deu, 2021).
7 Michel Foucault, Naissance de la clinique. Une archéologie du regard médical (Paris: Presses 
Universitaires de France, 2015)
8 Herman Melville, Moby Dick, or The Whale (London: Penguin, 2003).



EL PRÍNCIPE Y EL PARANOIDE

–95–

***

Vuelve, de alguna manera, un tema tratado en los últimos años9 (Gilabert, 2024; 
2023; 2022; 2021), lo cual indica que se está en buen camino. Es el papel del filóso-
fo frente al sofista, que solo cuenta novedades: si bien Calicles reprocha a Sócrates 
que siempre dice las mismas cosas, el ateniense se defiende señalando que eso no es 
censurable, sino que lo cuestionable es contar siempre algo diferente que implica el 
cambio de opinión acerca de los fundamentos de las cosas10. Pero es que referir siem-
pre lo mismo, más aún, lo mismo de lo mismo, no es tarea fácil, tanto más cuando 
el mundo contemporáneo se rige bajo estructuras dromológicas que presentan la so-
ciedad como lo eterno cambiante, incluso en sus fundamentos11. La cuestión de los 
fundamentos remite a lo ontológico, lo cual siempre supone un esfuerzo considera-
ble, al remitir siempre a lo mismo de lo mismo, y no a lo novedoso y superficial. Al 
modo heideggeriano: es acudir a los preceptos de la fenomenología, pues sólo desde 
una ontología fenomenológica se impone seguir un camino adecuado desde su cons-
titución, génesis y estructura de la conciencia de objetos de uno u otro objeto12. Este 
estudio no trata de realizar una ontología pura del poder y de la locura, no preten-
de acudir a los fundamentos para elucidar qué es el poder y qué la locura. Más bien, 
tiene como propósito clarificar la relación entre ambos conceptos, el modo en que 
entran en juego entre sí. Porque el apellido que se añade al título principal manifies-
ta una intención: son reflexiones sobre el poder «y» la locura. El diccionario señala 
que toda reflexión es un pensamiento atento y detenido sobre algo13. Esa atención, 
ese detenimiento se marca desde ambos conceptos dados en conjunto, el poder y la 
locura, como elementos agregados, denotando la importancia de esa «y» que supo-
ne la conjunción, el enlace entre los dos términos. No consiste en reflexiones sobre el 

9 Fernando Gilabert, «Heidegger: Revolución Política; Revolución Existencial», en Diferencia(s). 
Revista de teoría social contemporánea, 12 (2021): 93-103; “An-archía: La posibilidad del populismo 
sin la figura del líder”, en Anxo Garriido, Las formas de la política: res publica, nación, pueblo. Viña del 
Mar: Cenaltes, 2022, 251-272; “Desafección laboral y disidencia currelante: Reflexiones en torno al ocio 
y al negocio”, en José Ordóñez, Afectividad y disidencias de la facticidad. (Madrid: Dykinson, 2023), 
69-89; “Ge-Stell, das Man y neoliberalismo: críticas a la democracia capitalista desde el pensamiento 
heideggeriano”. Open Insight, XV (2024), 35: 61-85. 
10 Platón, Gorgias, 490e-491c
11 Virilio, Paul. Vitesse et Politique. Essai de dromologie. Paris: Galilée, 1977.
12 Martin Heidegger, Ontologie (Hermeneutik der Faktizität), (Frankfurt am Main: Klostermann, 
1982), 2.
13 Real Academia Española. (2014). Diccionario de la Real Academia Española (DRAE), 23ª ed. 
Madrid: Espasa, 2014. Entrada “reflexión”.

fernandogilabert
Comentario en el texto



FERNANDO GILABERT

–96–

poder, no consiste en reflexiones sobre la locura, ambos desde su aislamiento, sino en 
reflexiones a partir del nexo que los une.

***

No sólo la temática de fondo es la misma, también lo es la vía por la que se tran-
sita, el método, metá odós, un camino hacia un «allá» que no necesariamente tiene 
el deber de trascender. Tal vía, tal metodología es de índole heideggeriana. Ahora 
bien, este camino no se recorre al modo de un peregrinaje santo ni salvífico, pues no 
aguarda ni fin ni destino, siendo necesario desacralizarlo: se emplea la filosofía de 
Heidegger no como verdad emblemática, sino como herramienta, un útil que per-
mite el ejercicio del pensar. La vía heideggeriana no conduce a ningún lugar sagrado, 
también escasea en paisajes exuberantes y no es fácil, las más de las veces, de cami-
nar por él, de tan abrupto y escarpado. Lo más probable es que ni siquiera se ande 
por su centro, sino que se pasee por sus bordes, pues el pensar siempre es fronteri-
zo y atraviesa las vallas que delimitan los diversos ámbitos de la reflexión14. Así, estas 
cavilaciones buscan claridad caminando por los márgenes ontológicos, no exclusiva-
mente por los que constituyen la frontera entre el poder y la locura, sino los existentes 
entre las propias corrientes de pensamiento que lindan con la fenomenología herme-
néutico-existencial desplegada por el rey secreto de la filosofía15.

***

Expuestas las intenciones, es conveniente pasar al contenido del estudio. Si bien, 
el propio título ya señala lo que se pretende reflexionar, aún no se entra propiamen-
te en materia por la necesidad previa de establecer unos supuestos que marquen el 
rumbo de la investigación. El propósito que se persigue es analizar la relación entre 
poder y locura desde una hermenéutica de lo político, no por separado, sino dados 
de la mano como buenos hermanos nunca mal avenidos. La teoría política, a lo largo 
de su historia y desarrollo, establece unas premisas acerca del poder básicas en todo 
lo relacionado con la organización y gobernanza de la vida en comunidad, pues no 
se comprende la política sin el poder16. El problema teórico es introducir en la ecua-
ción a la locura. Hay que recalcar «teórico», pues en la práctica se conoce la locura 
diagnosticada de varios dirigentes que ejercen su poder en diversos momentos de la 
Historia. La lista de locos de remate que se desempeñan como líderes políticos, aun 

14 José Ángel Rodríguez Ribas, ¿Existe un fantasma del capital? Los cuerpos como mercancía. 
Conferencia pronunciada en Granada en octubre de 2024.
15 Hannah Arendt, «Martin Heidegger ist achtzig jahre alt», en Merkur, XXIII (1969), 10.
16 Bertrand de Jouvenel, Du pouvoir: Histoire naturelle de sa croissance (Paris: Hachette, 2006).



EL PRÍNCIPE Y EL PARANOIDE

–97–

sin ser tener las capacidades metales adecuadas para llevar gobernar, es larga: Helio-
gábalo, Calígula, Carlos VI de Francia, Ibrahim I, Jorge III de Inglaterra, Norton I, 
Duvalier, Turkmenbashy, Hoxha, Mobutu, Yahya Jammeh... incluso algunos detentan 
el poder hoy con amplio respaldo de crítica y público, pese a afirmar que siguen con-
sejos de su mascota muerta o que Gaza puede ser una hermosa ciudad de vacaciones.
Todos tienen en común que gobiernan autocráticamente y que imponen el culto a su 
personalidad, a pesar de no estar en sus plenas facultades psíquicas, como auténticos 
locos ebrios de poder. Puede que se deje la dirección del Estado en manos de estos lo-
cos por derecho de sangre o porque sus seguidores son aún más locos que ellos, pero 
es conveniente barajar también la hipótesis de que precisamente es el poder ejercido 
de manera cesarista lo que propicia la locura paranoide17.

***

Es el tirano la figura política que ilustra cómo se aúnan los dos conceptos cen-
trales del presente estudio, el poder y la locura, o, si se quiere decir así, principado y 
paranoia. Lo interesante no es analizar la deriva de un Estado, sea de la época anti-
gua o moderna, para constituir una tiranía, ni el modo en que se ejerce el poder en 
los regímenes despóticos, sino que, más bien, la preocupación radica en los caracte-
res del tirano en los que se subraya el nexo entre ambos conceptos y cómo esos rasgos 
evolucionan en las sociedades de control sin apreciarse, pero que, a pesar de su im-
perceptibilidad, continúan dados indisolublemente. En las exposiciones clásicas de 
la política, ya desde la Antigüedad, se define al tirano como aquel que concentra el 
poder en sí de forma ilegítima y más cercana a su beneficio que a las necesidades del 
pueblo18. Para el estagirita, la tiranía es un régimen dos veces vicioso, puesto que aúna 
los defectos de otras dos formas políticas ya de por sí, a su parecer, viciadas: la demo-
cracia y la oligarquía19. Del primero, de la democracia, toma la demagogia, con la que 
calumnia a sus opositores mediante difamaciones, atribuyendo a estos vicios y defec-
tos, en muchos casos, propios; del segundo, la inclinación al propio beneficio, el amor 
a las riquezas. Además, la tiranía también presenta rasgos parasitarios: el tirano no 
«crea» Estado, pues no funda una nueva dimensión de la polis, sino que sólo se erige 
como primero al mando una vez que ya el Estado está desarrollado plenamente y sus 
instituciones están consolidadas20. Lo que el tirano hace es reorganizar las institucio-
nes estatales para su beneficio, que ya ni siquiera remite a su avaricia, a su inclinación 

17 Ana Belén Izurieta, «La enfermedad del poder», en Outsider, 6 (2021): 129-139.
18 Aristóteles, Política III, 14-18
19 Aristóteles, Política IV, 4-12
20 Aristóteles, Política III, 5



FERNANDO GILABERT

–98–

al lujo o a la satisfacción de sus deseos concupiscentes, sino a la mera conservación 
del poder por el poder. En esta línea también se pronuncian Platón21 y otros autores, 
tanto respecto de la Antigüedad22 como de la Modernidad23, recalcando la arbitrarie-
dad de las decisiones del tirano, sin reglamentación alguna acerca de la convivencia 
y/o sobre cualquier otro asunto que atañe a la gubernamentalidad de la vida colectiva 
más allá de su postura personal, cambiante y caprichosa.

***

Los regímenes políticos se mantienen siempre por algún modo de respaldo, esto 
es, para que un tirano perdure en el poder necesita bien de engañar a la ciudadanía 
y conseguir apoyo popular, bien de estar protegido por los militares24. Pero también 
una tiranía puede tener otro amparo externo a la población sobre la que ejerce su do-
minio: puede ser impuesto por una potencia extranjera. En muchos casos, cuando un 
tirano usurpa el poder suele contar con ciertos avales de su pueblo, pero, en la ma-
yoría de los casos, este apoyo se diluye a medida que su régimen se asienta. Cuando 
el respaldo es militar, la tiranía perdura más tiempo, entre otras cosas, pero funda-
mentalmente, porque el ejército se ve reforzado al darle el visto bueno. Pero también 
el tirano tiene motivos para desconfiar de sus huestes, pues, de un lado, cualquiera 
de sus generales puede querer ocupar su lugar en la cabeza del Estado, y, por otro, no 
puede controlar en modo alguno las relaciones personales que cada uno de sus mili-
tares establece con las clases populares, por lo que, por lo general, el déspota tiende a 
solicitar el auxilio de mercenarios o de otras potencias para apoyar sus políticas. Esto 
le lleva al aislamiento respecto de sus súbditos, y, desde esa soledad y en su afán de 
mantener el poder por el poder, comienza la locura, la paranoia. 

***

La monarquía es la forma más primitiva de poder. Es el gobierno de uno, un 
principado, donde un único individuo encarna la identidad nacional y se constituye 
como cabeza de la sociedad. La monarquía presenta una particularidad esencial: den-
tro de la constitución de una comunidad tiene legitimidad. Si así lo decide el grupo, 

21 Platón, República VIII, 565d-568d.
22 Leo Strauss, On Tyranny: An Interpretation of Xenophon’s Hiero (Chicago: University of Chicago 
Press, 2000).
23 Timothy Snyder, On Tyranny: Twenty Lessons from the Twentieth Century (New York: Penguin, 
2017).
24 Peter H. Smith, Peter H. Talons of the Eagle: Dynamics of U.S.-Latin American Relations. Oxford: 
Oxford University Press, 2021.



EL PRÍNCIPE Y EL PARANOIDE

–99–

el monarca es legítimo y, por tanto, puede ejercer el poder y, con ello, la violencia25. 
Esta idea responde a los preceptos políticos clásicos formulados por Hobbes, Locke y 
Rousseau26: el poder reside en el pueblo y lo transmite a aquellos a quienes considera 
más idóneos para representar su voluntad y, sobre todo, su decisión27. El monarca se 
convierte en el primero entre los ciudadanos, adquiere el rasgo fundamental de prin-
ceps. En la Antigua Roma, esta nomenclatura posee unas connotaciones republicanas 
que también es adoptada por los emperadores tras las guerras civiles que acaban ra-
tificando su poder absoluto, a fin de suavizar su carácter autárquico, pues princeps 
significa etimológicamente «el primero que debe señalar qué decisión toma», y se 
emplea en los distintos oficios del rudimentario aparato burocrático romano, inclui-
da su institución más importante: el senado28. Quien posee el rasgo de princeps es 
primus inter pares, el primero entre los iguales, denotando a quien corresponde la 
decisión, pero sólo porque los demás, los iguales a él, lo consideran apto para ello. 
La decisión última del soberano es la declaración de la guerra29, es decir, llevar a los 
suyos a una situación de violencia extrema: a exponerlos ante la tesitura de tener 
que morir o matar, y no por la supervivencia a título individual de cada uno de los 
que marchan hacia la guerra, sino por la supervivencia de algo ulterior, del Estado. 
Del mismo modo, la violencia también se ejerce intraestatalmente como garantía del 
buen curso de la vida comunitaria. Tanto interior como exteriormente, el soberano 
es quien ejerce la violencia de manera legítima30.

***

La diferencia fundamental del tirano con el monarca es la legitimidad del segun-
do frente al primero, que accede al poder por medios no sopesados por los órganos 
legales con los que un grupo reglamenta su vida colectiva31. El sustento de las prime-
ras monarquías es el carácter de intermediario que ejerce el príncipe entre lo divino 
y lo humano, entre la naturaleza y el pueblo32. Así, los grupos humanos intentan re-
lacionarse con las fuerzas naturales, identificadas con los dioses, para comprender el 
mundo y protegerse de él, en muchos casos a través de ofrendas rituales con los que 

25 Max Weber, Politik als Beruf (Stuttgart: Reclam, 1992).
26 Philip Pettit, Republicanism: a theory of freedom and government (Oxford: Clarendon, 1997).
27 Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität (Berlin: Duncker & 
Humblot, 2004).
28 Theodore Mommsen, Römisches Strafrecht (Göttingen: Ruprecht, 2007).
29 Schmitt, Politische Theologie...
30 Pablo Badillo-O’Farrell, Fundamentos de filosofía política (Madrid: Tecnos, 1998), 112.
31 Francisco Suárez, Defensio fidei catholicae V, 13.
32 Jean Pierre Vernant, Les origines de la pensée grecque (Paris: PUF, 2007), 18-31.



FERNANDO GILABERT

–100–

ganar la gracia de lo sobrenatural y/o apaciguar su furia33. Quien posee el rasgo de 
princeps es el encargado de que los sacrificios lleguen a buen puerto. Pero la figura del 
tirano no es mediadora, no ejerce de maestro de ceremonias de ningún ritual, porque 
su posición es fruto de la usurpación. No es elegido por el pueblo ni por los dioses. 
Ese no estar en gracia con las deidades, en muchos casos, se representa como un ad-
venimiento de la paranoia, pues el tirano está maldito, su poder no procede ni de una 
decisión entre sus iguales, que lo aúpan al lugar preeminente, ni del designio divino... 
sin embargo, el tirano detenta el poder porque se cree en su derecho de detentarlo.

***

En muchos casos, late en el tirano la certeza de estar en un lugar que no le corres-
ponde, se crea o no con derecho al ejercicio del poder.

***

Cuando un soberano legítimo ejerce el poder, pretende que incluso sus detracto-
res acepten y asuman su cargo, siguiendo una lógica pacificadora, sin necesidad de 
recurrir al empleo de la violencia legítima que todo Estado alberga dentro de sí. Pero 
sucede que las tiranías, para mantenerse, deben usar siempre la coacción mediante el 
despotismo y la disciplina. Los regímenes tiránicos regulan mediante un terror ilimi-
tado, que, a diferencia de la violencia del príncipe, no puede ser tolerado por la masa 
popular, sino que siempre se lleva a cabo conforme a una legislación impuesta en la 
vida social hecha por y para el déspota, el gran paranoico. En el tirano es donde se 
aúnan los rasgos del princeps y del paranoide.

***

En el mundo occidental contemporáneo no hay tiranías a la vieja usanza: un po-
der absoluto unipersonal detentado de facto y no de iure, esto es, por la fuerza y no 
por el derecho. Esto se debe a que las sociedades de control prosperan en las nuevas 
democracias surgidas en el mundo moderno, de forma tal que el tirano no responde 
ante ese carácter unipersonal, no hay una única persona que, en exclusiva, ostente los 
rasgos de príncipe y de paranoide, sino que ambas características propias de la tira-
nía se hacen globales. Las sociedades de control se exponen dentro de la trama de las 
lógicas de superproducción, de venta de servicios y de compra de acciones34. Ahora 
bien, si bien tales sociedades tienen una raigambre deleuziana, aquí se exponen desde 

33 James George Frazer, The Golden Bough: A Study in Magic and Religion (Oxford: Oxford University 
Press, 1994).
34 Gilles Deleuze & Félix Guattari, Mille Plateaux (Paris: Minuit, 2013).



EL PRÍNCIPE Y EL PARANOIDE

–101–

la supuesta óptica de Heidegger, pues a sus planteamientos se remite este texto, como 
se enuncia al principio del mismo. No tiene mucha estima Deleuze a Heidegger: más 
o menos viene a decir que el pensador de la Schwartzwald es un heredero del hegelia-
nismo y que está inmerso en una tradición donde cada autor enlaza con el anterior35. 
Pues el interés del pensador francés no son las tradiciones, sino los pensadores-isla, 
aquellos que rompen un poco con el curso que siguen las corrientes de pensamiento 
y que no dejan una escuela como tal tras sus indagaciones filosóficas36. Ahora bien, 
en el sentido en que piensa Deleuze, Heidegger no es un pensador-isla, como Spinoza 
o Nietzsche, pero sus propuestas sí suponen una fractura con la tradición filosófica, 
una herida abierta que aún sigue sangrando y que es difícil de cerrar37. Las socieda-
des de control, si bien es un tema eminentemente deleuziano, también inciden en la 
problemática heideggeriana. O más bien, pueden incidirse «desde» su competencia.

***

Las sociedades de control se identifican con la lógica del capitalismo, como for-
ma extrema de desterritorialización geopolítica, donde una serie de dispositivos tales 
como la farmacología, los medios de masas, el marketing institucionalizado, la red 
económica salario-gastos-créditos, o el mero consumo, sirven para controlar a la po-
blación civil de una determinada sociedad38. Este modelo de sociedad, a diferencia de 
las antiguas sociedades despóticas y disciplinarias, tiene un componente global inex-
cusable, en tanto que abarca a la totalidad del planeta de una forma u otra: cualquier 
movimiento geopolítico, por lejano que sea, termina afectando a la vida cotidiana 
de algún modo, por lo general en movimientos bursátiles que hace que los de siem-
pre ganen más y al pueblo llano le suban el recibo de la luz y de la gasolina39. Tales 
sociedades de control se legitiman conforme a un aparato estatal, del mismo modo 
que ocurre en las sociedades anteriores, que sirve de garante para que un tirano no 
perdure en el poder, pero que a la vez reprime cualquier crítica al sistema, cualquier 
posibilidad de cambio real de la misma, con lo que se torna el sistema mismo a la 
vez en príncipe y tirano. El terror ejercido por el tirano sigue salvaguardando las 

35 Gilles Deleuze & Félix Guattari, Qu’est-ce que la philosophie? (Paris: Minuit, 2005), 90-91.
36 José Manuel Aragües, José Manuel. Deleuze (1925-1995) (Madrid: Del Orto, 1998), 16-17.
37 Rüdiger Safranksi, Ein Meister aus Deutchsland. Martin Heidegger und seine Zeit (München: Hanser, 
1994).
38 Gilles Deleuze & Félix Guattari, Félix. L’Anti-Oedipe (Paris: Minuit, 2010).
39 Fernando Gilabert, «De la empresa del yo a la cooperativa del nosotros. Construir pueblo en un 
mundo globalizado», en Roberto Carlos Cuenca Jiménez, Diego Allens-Perkins & Walter F. Gadea 
Hacia una (re)conceptualización de la democracia contemporánea. Loja: Fénix-Universidad Técnica 
Particular de Loja, 2017: 59-71.



FERNANDO GILABERT

–102–

sociedades de control, pero diluido en una suerte de democratización del príncipe 
y del paranoico: la sociedad en su conjunto establece y regula el régimen de terror, 
manteniendo los dictados del capital y entrando todos en un juego perverso de co-
mercialización de trabajo-salario atravesado por la línea secante de la renta, que hace 
saltar cualquier pretensión de ecualizar la sociedad.

***

Es importante sacar a relucir el nombre de Hans Kelsen, un jurista austríaco que 
formula un sistema parlamentario totalmente burocratizado bajo una norma unita-
ria, la ley, reflejada en una Constitución, la norma jurídica a la que están sujetos tanto 
los poderes públicos, como la soberanía40. La Constitución puede parecer la obra de 
un gran paranoico, pero este, el paranoico, desaparece y queda sólo su régimen de Te-
rror. Las figuras que detentan el poder, aun siendo individuales, como el presidente 
o el rey, son sólo de índole jurídica y no el gran paranoico que impone la ley, aunque 
pareciendo que «su» sistema jurídico le respalda. Pero estas nuevas figuras detentan 
la soberanía como cesión popular, como una asignación dada por el conjunto de la 
sociedad civil. Pero en el sistema de Kelsen no hay un lugar para la soberanía como 
tal. No es ya que la soberanía reside en el pueblo y por representación se cede a una 
figura ejecutiva, mucho menos que los déspotas estén camuflados bajo capas consti-
tucionalistas tratando de detentar el poder para salvaguardar sus propios intereses. 
La teoría kelseniana indica implícitamente que, si la Constitución se convierte en la 
constatación de un régimen del Terror, la soberanía siempre remite a una figura sin 
entidad real, disuelta en la Constitución misma, en la ley, rompiendo así con la tras-
cendencia del gran paranoico. Se convierte en la paranoia inmanente. Un paso más: 
no hay lugar para la soberanía como tal, sino que el Estado se torna una máquina 
perfecta donde todo funciona a golpe de ley, constituyendo la jurisprudencia sus en-
granajes. No hay soberanía, y, por tanto, tampoco un espacio desde donde detentar la 
autoridad, imposibilitando además que, dentro del juego perverso de esa maquina-
ria constitucionalista, se pueda tomar el poder, con lo que, más que garantizar que el 
tirano se atrinchere, evita la revolución y, por ende, cualquier pretensión de empode-
ramiento ciudadano se diluye en el sistema legal. El resultado es que la Constitución 
se erige en el mayor obstáculo para una verdadera democracia.

***

La comparativa del Estado constitucionalista parlamentario con una máquina res-
ponde a la propia maquinización de la sociedad, lo que conduce a las reflexiones que 

40 Hans Kelsen, Allgemeine Staatslehre (Leipzig: Gehlen, 1966).



EL PRÍNCIPE Y EL PARANOIDE

–103–

Heidegger tiene de la técnica41. Del mismo modo, en las sociedades de control tam-
bién resuena el das Man, el impersonal cotidiano desplegado en Sein und Zeit42. Pero 
no es conveniente entrar en tales vericuetos heideggerianos pues el espacio de este 
estudio es limitado. Sin embargo, si debe señalarse que ambas conceptualizaciones 
no denotan el ejercicio del poder por parte de un otro, como el tirano, sino que se-
ñalan un topos, un lugar, presentado como Estado democrático, donde la ciudadanía 
se disuelve en la impersonalidad, incluso a la hora de ejercer el gobierno, es decir, de 
legitimar la violencia. El topos de las sociedades de control siempre tiene las connota-
ciones de lugar concreto y determinado, un espacio de situación, aunque sea ficticio 
y no tangible. El capitalismo fomenta esos lugares ficticios, domiciliando a sus rentis-
tas más destacados en lugares que, aunque existen, no son pisados por el capitalista 
(Panamá o la Isla de Man), o que ni siquiera existen (el Principado de Sealand). Por-
que los asentamientos del capital pretenden un establecimiento territorial para crear 
una suerte de mapa acorde a sus intereses y sus lógicas: se busca someter mediante un 
mapa estático. Si el lugar que plantean las sociedades de control como asentamiento 
se muestra como ficticio, ¿qué pasa con el Estado? Es un residuo de las sociedades de 
terror. Como lugar de asentamiento también es ficticio, pero, sin embargo, es el ma-
yor elemento de dominio de la sociedad de control al dar fundamento a las diversas 
sociedades que integran la sociedad global, y permitiendo establecer un suelo. Pero 
para el propio capital este suelo es un mero recurso más que corresponde a sus pro-
pios intereses. El capital no conoce de territorios estatales al erigirse como el gran 
territorio, en la medida en que desterritorializa y reterritorializa de continuo el glo-
bo43, mas presenta a la aldea global como el terreno de lo familiar, es decir, un lugar 
libre de príncipes y tiranos, donde nadie parece ser más que nadie, que, sin embargo, 
se presenta con el rostro sin rostro de la convivencia con los otros. Lo familiar en las 
sociedades de control capitalista tienen que ver con un Estado y por ende con una es-
tructura de poder. Pero el capital no es lo familiar, se acoge al Estado como la mayor 
de sus garantías como si fuera su sirviente.

***

El Estado se muestra seguro adoptando el papel de sirviente y siendo realmen-
te el tirano, al modo de la dialéctica amo-esclavo hegeliana de la que tanto aprendió 
Marx, pero también es consciente de que sin su aliento el topos del capital, se tamba-
lea. La aparente seguridad del capital abre una unas brechas que pueden ocasionar 

41 Martin Heidegger, Vorträge und Aufsätze (Frankfurt: Klostermann, 2000), 7-36.
42 Heidegger, Sein und Zeit, 126-129.
43 Deleuze & Guattari, Qu’est-ce que la philosophie?, 82.



FERNANDO GILABERT

–104–

caídas al abismo. Pero el capital ya permite de por sí estas brechas, las asume y de ahí 
que esté de continuo reterritorializando y desterritorializando. La novedad entra en 
las lógicas del capital: desde la crítica más ingenua a los movimientos sociales más 
numerosos, desde las perspectivas que confrontan con el stasblishment cultural a lo 
absurdo. Se aprovecha de estos quiebres para deslizar el deseo en los entramados fa-
miliares y hogareños. Todo topos entonces es paradójico: si el suelo sobre el que se 
establece es inestable a sabiendas, sólo puede servir al propio interés del capital que lo 
muestra como una falsa liberación, por mor de esa inestabilidad. Así, la tiranía pervi-
ve en las sociedades de control: en el topos constituido por el Estado.

BIBLIOGRAFÍA

Aragües, José Manuel. Deleuze (1925-1995). Madrid: Del Orto, 1998.
Arendt, Hannah. «Martin Heidegger ist achtzig jahre alt», en Merkur, XXIII (1969), 10.
Badillo-O’Farrell, Pablo. Fundamentos de filosofía política. Madrid: Tecnos, 1998
Bergada Salvador, Manel. Dos-cents anys de llums i ombres. Pujades i el manicomi de Sant 

Boi. Barcelona: Sant Joan de Deu, 2021.
Deleuze, Gilles & Guattari, Félix. L’Anti-Oedipe. Capitalisme et Schizophrénie 1 [1972]. 

Paris: Minuit, 2010.
Deleuze, Gilles & Guattari, Félix. Mille Plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2 [1980]. 

Paris: Minuit, 2013.
Deleuze, Gilles & Guattari, Félix. Qu’est-ce que la philosophie? [1991]. Paris: Minuit, 2005.
Foucault, Michel. Folie et déraison. Histoire de la folie à l’âge classique [1961]. Paris: 

Gallimard, 1976.
Foucault, Michel. Naissance de la clinique. Une archéologie du regard médical [1963]. 

Paris: Presses Universitaires de France, 2015.
Frazer, James George. The Golden Bough: A Study in Magic and Religion [1890]. Oxford: 

Oxford University Press, 1994.
Gilabert, Fernando. «An-archía: La posibilidad del populismo sin la figura del líder», en 

Garrido, Anxo. Las formas de la política: res publica, nación, pueblo. Viña del Mar: 
Cenaltes, 2022: 251-272. DOI:10.5281/zenodo.6391428.

Gilabert, Fernando. «De la empresa del yo a la cooperativa del nosotros. Construir 
pueblo en un mundo globalizado», en Cuenca Jiménez, Roberto Carlos; Allens-



EL PRÍNCIPE Y EL PARANOIDE

–105–

Perkins, Diego y Gadea, Walter F. Hacia una (re)conceptualización de la democracia 
contemporánea. Loja: Fénix-Universidad Técnica Particular de Loja, 2017: 59-71.

Gilabert, Fernando. «Desafección laboral y disidencia currelante: Reflexiones en torno al 
ocio y al negocio», en Ordóñez, José. Afectividad y disidencias de la facticidad. Madrid: 
Dykinson, 2023: 69-89.

Gilabert, Fernando. «Ge-Stell, das Man y neoliberalismo: críticas a la democracia 
capitalista desde el pensamiento heideggeriano», en Open Insight XV (2024), 35: 61-
85. DOI: 10.23924/oi.v15i35.633.

Gilabert, Fernando. «Heidegger: Revolución Política; Revolución Existencial», en 
Diferencia(s). Revista de teoría social contemporánea, 12 (2021): 93-103. 

Guibert, Hervé. À l’ami qui ne m’a pas sauvé la vie [1990]. Paris: Folio, 2019.
Heidegger, Martin. Ontologie (Hermeneutik der Faktizität) [1923]. Frankfurt am Main: 

Klostermann, 1982.
Heidegger, Martin. Sein und Zeit [1927]. Tübingen: Niemeyer, 2006.
Heidegger, Martin. Vorträge und Aufsätze [1936-1953]. Frankfurt: Klostermann, 2000.
Izurieta, Ana Belén. «La enfermedad del poder». Outsider, 6 (2021) 129-139. DOI: 

10.18272/eo.v6i0.2043.
Jouvenel, Bertrand de. Du pouvoir: Histoire naturelle de sa croissance [1945]. Paris: 

Hachette, 2006.
Kelsen, Hans. Allgemeine Staatslehre. Leipzig: Gehlen, 1966.
Melville, Herman. Moby Dick, or The Whale [1851]. London: Penguin, 2003.
Mommsen, Theodore. Römisches Strafrecht [1899]. Göttingen: Ruprecht, 2007.
Pettit, Philip. Republicanism: a theory of freedom and government. Oxford: Clarendon, 

1997.
Real Academia Española. Diccionario de la Real Academia Española (DRAE), 23ª ed. 

Madrid: Espasa, 2014.
Rodríguez Ribas, José Ángel. ¿Existe un fantasma del capital? Los cuerpos como mercancía. 

Conferencia pronunciada en Granada en octubre de 2024.
Safranksi, Rüdiger. Ein Meister aus Deutchsland. Martin Heidegger und seine Zeit. 

München: Hanser, 1994.
Schmitt, Carl. Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität [1922]. 

Berlin: Duncker & Humblot, 2004.



FERNANDO GILABERT

–106–

Smith, Peter H. Talons of the Eagle: Dynamics of U.S.-Latin American Relations [1996]. 
Oxford: Oxford University Press, 2021.

Snyder, Timothy. On Tyranny: Twenty Lessons from the Twentieth Century. New York: 
Penguin, 2017

Strauss, Leo. On Tyranny: An Interpretation of Xenophon’s Hiero [1948]. Chicago: 
University of Chicago Press, 2000.

Twain, Mark. The Prince and the Pauper [1881]. London: Penguin, 1997
Vernant, Jean Pierre. Les origines de la pensée grecque [1962]. Paris: Presses Universitaires 

de France, 2007.
Virilio, Paul. Vitesse et Politique. Essai de dromologie. Paris: Galilée, 1977.
Weber, Max. Politik als Beruf [1919]. Stuttgart: Reclam, 1992.



D
urante cinco días, mañana y tarde, más de sesenta especialistas en fi-
losofía, psicología, psiquiatría, medicina y en otras disciplinas, como 
el arte, la arquitectura, la literatura, etc. —provenientes de diversas 

geografías de Catalunya, España, Europa y América Latina— compartieron sus 
reflexiones en el Congreso Internacional Hermenéutica de la locura y la salud 
en el mundo global: homenaje a Michel Foucault, celebrado entre el 18 y el 22 
de noviembre de 2024 y organizado por la Cátedra Internacional en Herme-
néutica y Estética Críticas —HERCRITIA—. Este evento fue planeado también 
en conmemoración del cuadragésimo aniversario de la muerte de Foucault, y 
tuvo lugar en el Campus Sanitari de Sant Joan de Deu en Sant Boi de Llobregat, 
institución y ciudad perteneciente a Barcelona, cuya historia está íntimamente 
ligada a la investigación y el trabajo clínico más avanzado dentro del marco de 
la salud mental que irradia desde el contexto catalán y español. Las ponencias 
y debates que allí tuvieron lugar, y que son las que dan origen a este libro que 
hoy presentamos a ustedes: Tras el efecto Michel Foucault; Hermenéutica actual 
de la locura y la salud mental, dan testimonio de una preocupación compartida: 
pensar de nuevo, y pensar en común, las condiciones contemporáneas de la sa-
lud, en especial de la salud mental, en un diálogo fecundo que dio lugar una vez 
más a eso que el filósofo italiano, Gianni Vattimo, llamó en su momento «Her-
menéutica de La Latinidad» como subtítulo de la Cátedra HERCRITIA: una 
comunidad de exploración e intervención social crítica y sensible, articulada 
por afinidades filosóficas, políticas y culturales.

Las distintas contribuciones de este libro no sólo retoman, desde perspectivas 
diversas, la pregunta por la locura, la salud mental, el poder y la subjetividad, 
sino que abren nuevas vetas y cauces interpretativos que ponen en juego ge-
nealogías filosóficas, análisis contemporáneos y experiencias situadas. Este libro 
busca, por tanto, ser más que un homenaje: aspira a ser una plataforma crítica 
desde donde repensar lo que nos está ocurriendo, tanto en los saberes como en 
los cuerpos y las instituciones.


