
MI CORAZÓN VAGABUNDO: HABITAR EN LA 
ERRANCIA, CUIDADO EN LA INTEMPERIE 

DOI: 10.19135/jurua-9786526312629-04 
Fernando Gilabert 

Universidad de Sevilla 

A los viejos amigos que reencontré en Ponta Negra 
A los nuevos amigos que me trajo la corriente del Potengi 

1. El título evoca un tema musical de Caetano Veloso, Meu 
coração vagabundo (1967). Puede parecer un atrevimiento comenzar 
hablando de la música del Tropicália en un texto filosófico, más en uno 
cuyo cometido es abordar algunas de las cuestiones pendientes, en tanto 
que cuestiones siempre abiertas, acerca de la posibilidad de una terapia 
psicológica a partir de la fenomenología hermenéutico-existencial que 
despliega Martin Heidegger a lo largo de todo su camino de pensamiento. 
A primera vista, no tiene nada que ver una cosa con la otra, pero la 
referencia al poema musicalizado de Caetano es pertinente en tanto que la 
mirada (o el oido) se agudiza con los siguientes versos: Meu coração não 
se cansa I de ter esperança / de um dia ser tudo o que quer. Y un poco 
más adelante, el estribillo dice: Meu coração vagabundo / quer guardar o 

mundo em mim. 

Estos vers0s no pueden pasarse por alto para el lector atento de 
la obra de Heidegger, mucho menos si lo que se pretende es dilucidar una 
Suerte de psicología existencial a partir de su obra. Todavía Caetano 

Veloso corrobora lo oportuno de su canción, pues como él mismo cuenta 
Verdade Tropical, su autobiografia, sufre de serios episodios de 

depresión y colapso, talvez como rescoldos que quedan de sus 
experiencias con las drogas y su paso por la cárcel, que le hacen asistir a terapia psicoanalítica durante muchos años (2017: 11-45). No debería sorprender que mencione a Heidegger en el prólogo a la edición revisada 

ampliada de esa misma biografía (Veloso, 2017: 13), pues en repetidas 0casiones señala que, desde sus estudios de filosofía, tiene al maestro de 



62 la Schwarwald como pensador de cabecera junto a Jean P'a 

Esta alusión a Heidegger es un hilo muy fino, demasrat 
para tratar de explicar el 

presunto 
nexo entre os versOs 

Fernando Gilabert 

(Veloso, 

1986: 
Grostein, 

2008: Marcos, 2010). 

Santo 
Anmaro y una 

terapia fenomenológico-existencial 

heideggt exponga las pos+bilidades de ser desde el sufrimiento Silenciado. 

deja de ser 
concerniente 

al mundo contemporaneo, donde que está poniéndose al fin en la salud mental, pues en el et 

capitalista en el que se 
desarrolla la vida con los demás hay que di 

cuando en cuando jbasta!, recular y cambiar el tono, pues segur 

dinámicas impuestas por la sociedad, bajo la forma de neceSdades 
tienen un origen necesario, pueden llevar al colapso del individuo,. 

Caetano también sufre el colapso, como él mismo Cuenta atreve a romper el silencio. Heidegger también lo padece, pero el fi 
no lo romnpe, es más, sufre varias crisis y sólo recientemente se desoh 

sus dolencias maniáticas (Xolocotzi y Tamayo, 2012). 
modo tiene que repercutir en su obra, sobre toda en la ültima, ma 

cuando el Zusammenbruch más violentO surge tras la prohibiCin impartir lecciones después de la debacle de Alemania en 

Universidad alemana (Xolocotzi y Tamayo, 2012: 164-1 166). La his 
Mundial y su "depuración por el proceso de desnazificación & 

es conocida: Heidegger se afilia al NSDAP en 1933, poco después de 
elegido Rector con el beneplácito del nazismo; un año después dimitk: 
cargo (Ott, 1988: 138-145). En sus recuerdos afirma que la dimisi 
debe a su decepción con el movimiento, que entonces piensa que ts 
solución para frenar el auge del desarraigo que provoca la tát 
planetaria, pero que también el nazismo resulta finalmente ser un a 
más en ese juego de desarraigo, y que, en consecuencia, él no pt. 
llevar a cabo las reformas pretendidas en la Universidad, la cual izt 
un papel privilegiado en el freno de ese desarraigo como motor y gua 
Universidad, de la nación alemana (Heidegger, 1988; 1990). 

No es propósito de este estudio debatir si las palabras 

Heidegger son una mera excusa con la que pretende Jus comportamiento en los años treinta, o si realmente está convencido te 
grandeza del nazismo, oculta incluso para los propios nazis (Heideg 
1987: 208). Como proclama el peersonaje de Joaquin Phoeni 
Irrational Man (Allen, 2015), maldita la falta que le hace al mundo 
estudio más de Heidegger y el nazismo. Lo único destacable a 
respecto es que, aún tras dimitir de la Rectoría de la Universid 

(Safranski, 1994: 355-356) y aún estando cada vez mas 
aislado 

( 
Friburgo, aún puesto bajo sospecha por los órganos 

del 
NS 



Fenomenologia Existencial e o Habitar na Contemporaneldade 63 

1989: 103), sigue pagando las cuotas del partido hasta la caída del 
régimen, bien por miedo a represalias, bien por estar convencido de que 
Hitler pone a Alemania en camino hacia la recuperación de la gloria 
(Xolocotzi, 2013: 22). Este hecho es importante, porque cuando los 
aliados vencen en la guerra y comienzan el proceso de criba en la 
Universidad para suprimir en ésta toda señal de nazismo, a Heidegger., 

miembro del Partido, se le retira la docencia y se le otorga una pensión 
mínima con la que poder sobrevivir (Safranski, 1994: 379). El de 
Meßkirch nunca se disculpa públicamente de su adhesión, sino que sólo 
la justifica como un error propiciado por estos tiempos en que impera el 
nihilismo en su plenitud (Heidegger, 1990: 39). También para muchos, 
según su propia filosofia, no tiene porque pedir perdón (Rodriguez, 
2009). Pero sobre eso ya hay mucho escrito. 

Lo importante del vínculo de Heidegger y el nazismo aquí es 
señalar que su retirada obligatoria de la docencia le lleva al colapso. 
Anteriormente a ello, ya presenta amagos en los que la mania se convierte 
en núcleo central de su biografia (Xolocotzi & Tamayo, 2012: 146-147). 
Pero en esta ocasión, el síncope lo lleva a la terapia, a tratarse con Viktor 
von Gebsattel, discípulo de Ludwig Binswanger, en el sanatorio de 
Badenweiler. Cierto es que Binswanger no entiende bien los planteamientos 
de Heidegger cuando comienza a aplicar la analítica existenciaria al 
tratamiento psiquiátrico (Borges-Duarte, 2021: 175-202). Pero en el 
documento hagiográfico que Petzet elabora sobre su maestro, se recoge el 

testimonio de la relación de éste con von Gebsattel, de quien Heidegger 
señala que sólo subió conmigo las montañas a través del bosque nevada. 
Aparte de eso, no hizo nada. Pero me ayudó como hombre (Petzet, 1983: 

52). Es posible que el tratamiento aplicado por Gebsattel no sea de su 
agrado ni pueda estar de acuerdo con la herencia binswangeriana de la 
incomprensión de la fenomenología existencial, pero la experiencia de 
Badenweiler le empuja a tratar de establecer nexos de su pensamiento con la 
psiquiatría, sobre todo a partir del contacto con Medard Boss y la 
posibilidad de impartir seminarios en Zollikon, ciudad suiza en la que este 
último reside (Heidegger, 2006a). Dichos seminarios son vitales para la 
confrontación entre los planteamientos heideggerianos con la psiquiatría y la 
psicología. 

2. La larga introducción precedente sirve para justificar el nexo 
de Heidegger con los presupuestos de la psiquiatria y pone escuetamente 
sobre la pista la importancia de los Seminarios de Zollikon para ello. Es 
cierto que en ellos se expone todo un ideario que critica a la ciencia 
moderna y al modelo cientifico de la psicología como paradigma, como se 
expone en otras ocasiones (Gilabert, 2016; 2022). Pero aquí estos 



Fermando Gilabert 

seminanos asan a un segundo plano en beneficio de otros plant 
eamiien 

epuestos en el camino del pensar heideggeriano y que Son 

abordar la trama de la salud mental en la época contemporánea, 

Un Heidegger tardío pone cierto énfasis en la noción de haita 
(0 ohnen). Por habitar se entiende la permanencia terrenal 

1 $0-1S1). Pero este habitar el mundo contemporáneo, en su Sentidh 

mortales conforne a un preservar y un tener cuidado 

(Heidegger, 
existencial, es un habitar nómada". Ese nomadismo 

bien no en forma explícita, pero también en los planteamientos de Gilles Heidegger en mucha estima, pues más o menos viene a decir 
que e 

Deleuze y Félix Guattari. Si bien es cierto que Deleuze no tiene 
pensamiento del filósofo alemán es heredero del platonismo y hegelianismo, que está inmerso en una tradición 

la que si hizo, por ejemplo, Derrida (1987). 

en cuant 

está en Heide 

donde cada 

H 
29 

1998: 26), también es cierto que el predominio de la recepción francesa 
con el anterior a partir de las pautas del trascendentalismo 

(Aragùes, de Heidegger (Janicaud, 2001) hizo que la lectura de éste por parte de Deleuze y por otros post-estructuralistas no fuera en profundidad, Como 

autor enlaza 

Deleuze se interesa por los pensadores-isla, como Spinoza o Nietzsche (Antonioli, 1999), es decir, filósofos que rompen un pocO Con la tradición y que tras ellos no dejan una escuela como tal. Heidegger no es un pensador-isla, o al menos, no parece su periil, pues a pesar de su insistencia en que su filosofia es un camino que sólo puede recorrer d mismo (Pöggeler, 1983: 7-8), pues todo pensador que pronuncia un cuestionamiento esencial tiene que ser malentendido por sus coetáneos (Heidegger, 1996: 269), deja una escuela que es casi una religión para sus iniciados. Pero su filosofia supone una fractura con la tradición metafisica. Esa fractura que provoca Heidegger, a la postre, es clave paa entender el estructuralismo (Foucault, 2001). Lo interesante es que tano Deleuze como Heidegger sirven para exponer el sentido de la erranca, del nomadismo. 

Deleuze y Guattari exponen la idea de sociedades de control en los dos volúmenes de Capitalismo y esquizofrenia (2010, 2013). En sus trabajos en conjunto cuentan que las Sociedades de control se identifican Con la logica del capitalismo, que es la lógica del deseo, coeu! 
extrema de desterritorialización (Deleuze & Guattari, 2010: 30), donde unt serie de dispositivos, como la farmacología, los medios de 

masas. e 

o el mero consumo, sirven para dominar a la población civil 
(Deleuze 

& 

marketing institucionalizado, la red económica de salarios, gastos y 
credita. 

disciplinarias, se vive hoy en una sociedad global que abarca la totalidsd 
Guattari, 2013). A diferencias de las antiguas sociedades 

despóticas 

y 



tenomenolog1al vstenial e o Mabitlar na Contempotanndaxdo 65 

del plancta de una tona u ota: cualquier movimiento geopolitico, por 
leano que sca, temna afectando a uestra vida cotidiana de algún modo: 
NY lo pencral, en movimientos bursátiles que hacen que los de siempre 
ancn más y al puchlo llano les suba el recibo de la luz y la gasolina 
((olabert, 2017: 60-61). 

las sociedades de control están respaldadas por un aparato 
cstatal, del mismo modo en que sucede en las antiguas sociedades 
desnóticas, pero a diterencia de éstas, la revuelta social se hace 
imposible: en esas antiguas sociedades, el tirano puede ser derrocado y a 
continuación vienen unos años de placidez hasta que el aparato estatal 
otra vez se torna en tiranía (Deleuze & Guattari, 2010: 227-236). Los 
viejos regimenes del Terror, siempre organizados legislativamente 
conforme a la voluntad del gran paranoic0, del tirano, en las sociedades 
de control modernas, ya no responden a los deseos de uno, sino que se 
diluyen en la democratización de la paranoia: la sociedad en su conjunto 
establece y regula el régimen de Terror, manteniendo los dictados del 
capital y entrando todos en un juego perverso de comercialización del 
trabajo-salario atravesado por la linea secante de la renta, que hace saltar 
la pretensión de ecualizar la sociedad. 

Un teórico austríaco del derecho, Hans Kelsen formula un sistema 
juridico puro mediante el que legislar los sistemas parlamentarios, 
considerando al estado bajo una norma unitaria, la ley (Kelsen, 1966). Para 
Kelsen, los modernos estados democráticos se basan en una Constitución, 
una ley que rige en útima instancia una nación. Pero existe una figura, sin 
embargo, que detenta la soberanía, aún como cesión popular, una asignación 
dada por el conjunto de la sociedad civil que legitima a ese soberano 
(Schmit, 2004). Pero en el fondo, como la soberanía que ejerce es parcial, 
pues siempre remite a la ley. Kelsen describe al Estado como una máquina 
perfecta donde todo funciona, pero a la vez anonimiza toda regulación 
politica que pueda haber por parte de la ciudadanía. 

Esto conduce de nuevo a los planteamientos heideggerianos. El 
estado-máquina responde a la propia maquinización de la sociedad, que 
ya advierte el filósofo de Meßkirch bajo los términos de Macheschaft 
(2004a: 290) y Ge-Stell (Heidegger, 2000: 7-36). Pero es necesaria poner 
en relación esa sociedad maquinizada con otro término de Heidegger: el 
das Man, el uno impersonal que hace referencia al modo en que se 
produce el encuentro con los otros en la vida cotidiana, de modo tal que 
siempre dominan la existencia: siempre se está con los demás, siempre 
compartimos mundo (Heidegger, 2006b: 126-130). Los otros configuran 
la existencia propia porque ésta siempre es reflejo de lo vivenciado 
partir del trato con el mundo y con los demás que en dicho mundo 



Femando Gilabert 

habitan, 
Asumicndo 

el modo de 
comportarse 

do 

stencia no es un 
individuo 

aislado, sino que toma la forma pura 
olectivo 

Pero esa 
pluralidad 

cs a la vez indeterminada: 

éste o aquél, sino que es 
impersonal: 

no es un sujeto Concreto 

estos. 

nadie 
concreto, 

alivia la 
cotidianidad, 

ya que no hay que c 
de 

individuos, 
sino 

simplemente el modo de ser de los otrOS. 
Que 

todo a cada 
momento. 

Pero en este alivio 
aumenta su dominio. .Lavda 

comunidad 
tiene como 

herramienta de gobierno una publicidad, u publica, que hace que la existencia no remita a uno mismo, sSino a\ 

otros 
(Heidegger, 

2006b: 127). 

el 

Lo que aquí se busca plantear es la cuestión del habitar en 

errancia, del 
nomadismo. 

Los rodeos por la terminología 
heideggeriana, sino también de Deleuze y Guattari (y las alusiones 

habitar, pero son necesari0S para hacer ver a grosSO modo dónde se Sti Kelsen), 
aparentemente 

poco tienen que ver con la cuestión misma dg 

paraje 

inhóspito en que se encuentra el ser humano en \a tram 
contemporánea. Porque el das Man no remite a un Otro, sino a un töpo 

a un lugar. Ese lugar se presenta, de forma política, como el Estad,. 
Estado es un asentamiento 

sedentario de orden territorial, hasta el punt 
de que las más de las veces se relaciona directamnente con la noción 

territorio, incluso, en un paso más, con la nación (Isensee, 2020), 

Estado es el trascendente político de un territorio y es el lugar en qus 

radican las sociedades de control. Para estas, para las sociedade 

control, el tópos siempre tiene connotación de emnplazamiento come 

determinado, un espacio de situación, aun siendo ficticio, aun no sis 

tangible; lo que pretenden las sociedades de control es cartografiar acore 

a sus intereses y sus lógicas, se busca someter mediante un mapa estátio. 

El mapa estático da la apariencia de que permite señalar punte 

localizados en el espacio desde el que se ejerce el control o donde s 

instalan los recursos o núcleos de consumo, todos ellos como centrs 

neurálgicos, lugares bien localizados. Estático" es un derivado del vetc 

"estar". Los idiomas castellano y portugués diferencian entre el vern 

"ser" y el verbo estar" que en la mayoría de las lenguas 
occidentales 

refieren al mismo verbo: to be, être, essere, sein... Esta diferencia 

iberoamericano. No hay que entrar en muchos detalles, salvo advertir q fundamental para entender la recepción de Heidegger en el mund 

Con "ser" parece que se hace referencia a lo inalterable e 
inmutable e 

alguna cosa, mientras que "estar" da la impresión de que 
señala lo quí 

situación, condición o modo actual de ser (RAE, 2014), alg0 
tempora una cosa "es en cada momento y lugar, implica un hallarse 

en 

circunstancial, bien sea una localización, bien sea un estado 
afectivo. 



Ienomenologia xistenial e o Habitar na Contempotanexdale 

Aconde a esta descnpcon, lo estático es algo coyuntural pero 
Quc, o obstante, liende a relacionarse con aquello que permanece 
nmutable, con lo que muestra no poseer una dnamis propla, puesto quc 
busca asntarse. pemanecer igual. Sn embarg0, siempre se está en 
estados tenporales, dentro de una lógica histórica y afectiva. De ahi que 
cl "ostar" implique siempre un "ahí" (Da-sein), que apunta hacia una 

CUstencia subjetiva relacionada con la temporalidad. Si el "ahií" siempre 
es temporal, cualquier asentamiento en cualquier lugar también siempre 
lo es, por lo que se pueden cartografiar las sociedades de control de forma 
parcial y temporal, pero no las existencias individuales sometidas, pues 
estas son siempre errantes, vagabundas, por mor de sus propios afectos, 
de sus "estados afectivos". 

EI Estado" politico, aun partiendo de una determinación 
errónea del sentido del "estar", es el mayor elemento de dominio de las 
sociedades de control. Queda como un residuo de las sociedades del 
Terror, pero permite dar un suelo, esto es, un recurso más del propio 
capital. Este no conoce de territorios estatales, más bien se erige como el 
gran territorio, en la medida en que desterritorializa y reterritorializa de 
continuo el globo (Deleuze & Guattari, 2010: 263-285). Sin embargo, 
presenta a la aldea global como el terreno de lo familiar, pues parece 
necesario que tenga que haber un lugar donde acogerse, una casa, un 

hogar, un punto cero que denota el horizonte de sentido de a 

permanencia en sociedad (Gilabert, 2021a: 261). Pero ese hogar parece 
quedar atrás y pone en camino hacia otra parte. Ahora bien, suponer que 
hay un hogar al que volver ayuda a soportar los sinsabores de la 
cotidiana: el Edén perdido siempre es recuperable. 

Aun así, esa aldea global familiar se presenta bajo el rostro 
anónimo del das Man, de la convivencia con los otros. De este modo, 1lo 
extraño es lo familiar mismo. Ello origina el desasosiego: lo familiar 
tiene que ver con un Estado y una sociedad que toma la forma de lo 

ajeno, a pesar de comparecer como un entorno sedentario, pero sólo para 
cumplir las lógicas del deseo propias del capital (Godani, 2014). Porque 
los afectos no se mantienen sobre suelo estable, no tienen un lugar propio 
y no se les puede dar una respuesta dentro de un estado de cosas 

interrelacionados dentro de las sociedades de control, porque escapa 
siempre al territorio mismo, siempre está errando, vagabundeando, más 
allá de las fronteras establecidas por el propio capital para la vida 
afectiva. Es evidente que el capital conoce este problema que le es 
intrínseco y por eso siempre está desterritorializando y reterritorializando 
a fin de captar los afectos e introducirlos dentro de su propia trama, 
dentro de su mercado. Pues precisamente el mayor deseo del capital es 



68 
Fermando Gilabert 

acogerse a su propio hogar, ya que este le otorgaría sus propias 
garanta 

Vel Estado es la mayor de esas garantías en una lógica perversa. 3. La pregunta que sale al paso eS acerca de la relación debiera tener un lugar donde acogerse, algo asi como un hogar al existencia. La existencia de un presunto hogar primigenio, aún no sabiend 

volver, desde el que parte toda reflexión acerca de una ontologa de 
vagabundear al que estamos arrojados. Pues ese 

esa eranc 

cómo ni dónde se localiza, supone una realidad menos aspera que supone un castigo. En el Antiguo Testamento, expulsado del 
Paraiso, ser humano es condenado a vagar por la tierra de hierro (Deut. 28, También entre los griegos, donde el mayor castigo es no ser acogdo gn Rex, 1517-1531). Pero esos castigos pueden ser perdonados 

por Dios s 

morada alguna (dentro del territorio de la ciudad) (Sóphocles. Oedipu 

estatismo (politico) con los afectos y el cuidado. 

por la polis y retornar 

Parece que el 

vagabundeo. 

la tierra natal. Sin embarg0, heideggerianame 
posee una condición nomada, errante, que es existencialidad misma. 

no hay vuelta al lugar originario, pero porque no se parte de ninguna 
parte, sino que siempre, desde el origen se estå en camino: el ser humang 

indid 

lo que 

Es posible de tratar de cambiar las tornas respecto del hogar. si 
bien la morada no es primigenia ni originaria, si es viable que ahora a haya 
una residencia construida conforme al propio andar desamparado en el 

227), pero también la angustia, por retomar un 

mundo, una casa edificada tras el hartazgo de vagar. Pero la casa l hogar, la morada siempre tienen que ver con la temporalidad. El morpr siempre es temporal y tiene que ver, etimológicamente, con la muerte. 
con la locura, con las costumbres, con la pereza, con la lentitud (Coromines, 2012: 378). De "morar" viene el verbo "demorar" y el reflexivo "demorarse", lo cual pondría en conexión la tardanza con e 
tedio: el término alemán para aburrimiento es Langeweile, literalment, larga espera". EI estado afectivo no es siempre un estar en el mismo sitio, no puede suponerse entonces que el techo al que se acog el ser simplemente por el temple afectivo. Ni siquiera 

constituye s 

humano sea constituido 
parece posible que tal morada sea una salvación. sobre todo porqu las 

analítica existencial (Heidegger, 2006b: 184-191). 
n 

formas que toma la afectividad no permiten establecer unos cimientOS. 
tedio imposibilita poner piedra sobre piedra para Construir una Casa, como se deduce en las lecciones de Heidegger de 1929 (Heidegger, 1983: 211-

en las sociedades de control con dos términos heideggerianos: 

Esto se ejemplifica respecto de las imperantes 

novelería (die Neugier) y la angustia (die Angst). No hay 
Imucho 

ejemplo de la epoca de l 

lógicas del deseo impe 



Fenomenologia Existencial e o Habitar na Contemporaneidade 69 

problema al aludir a la angustia, ya que es cl temple afectivo fundamental 
en Sein und Zeit, pues cl espanto ante cl saber de la muerte propia lleva a 
clla y, cn ese tratado, es lo que permite dar el salto, a través del cuidado. 
del modo de ser inauténtico al modo de ser auténtico (Heidegger, 2006b: 
260-266). Pero aludir a la novelería implica poner sobre la mesa una serie 
de matices que lo hacen problemático: se vincula fácilmente a las lógicas 
del deseo0; este estado caido de la existencia es identificable con la 
mercantilización capitalista de la novedad. Evidentemente, esa novedad 
no es sólo el producto, sino que existen trastornos psicológicos 
relacionados con adicciones e incluso respecto de los demás, con 
personas incapaces de mantener relaciones con los otros de forma 
duradera, tanto amorosas, como laborales, como meramente sociales. Esa 
ansia de novedades se caracteriza como una dispersión de la existencia 
(Heidegger, 2006b: 172), como un estar en todas partes y en ninguna, o, 
mejor aún, como un permanecer en el mundo sin morada (Heidegger, 
2004b: 38). En tanto que "novelera", la existencia no tiene arraigo 
alguno, hay una carencia de morada (Aufenthaltslosigkeit). 

Ahora bien, se trata de poner en relación de algún modo la 
novelería con la angustia. el cuidado es lo que permite el salto al modo de 
ser auténtico y en Sein und Zeit toma la forma de una pre-ocupación 
acerca de la caída existencial (Heidegger, 2006b: 191-195). Esta caída se 
revela como una amenaza: la amenaza de no estar a cubierto bajo un 
techo seguro, la de estar a la intemperie, la de no estara salvo en casa. La 
angustia es el estado afectivo que caracteriza al no-estar-en-casa, es un 
encontrarse ante la nada, ante la inhospitalidad de la nada (Gilabert, 
2021b). La defensa frente a esa inhospitalidad se da en el trato más 
inmediato con el mundo, donde se encubre la nada en la búsqueda de 
novedades. Ahí el capital y sus lógicas del deseo han sabido sacar 
provecho del vacío ante la angustia: no es sólo la compra de objetos para 
tratar de obtener una vida plena, sino que también hay otro tipo de 
consumo, por ejemplo, el de färmacos o el de vida social, que también 
entran dentro de ese desiderandum capitalista. Es complicado estar frente 
a la nada, pero así es la situación del ser humano en el mundo, donde 
vaga porque no tiene un techo bajo el que acogerse, no hay un techo de 
sentido y sólo puede resguardarse de la luvia bajo algo provisional. La 
esperanza reside en suponer que se puede recuperar el techo originario, el 
de un hogar natal... pero no hay salvación ni hay un lugar al que acogerse 
a seguro, sino que siempre se está bajo las inclemencias del mundo. La 
morada originaria remite a algo vacío, como en Dogville (von Trier, 
2003), donde las paredes de las viviendas están pintadas enel suelo. 



Femando Gilabert 

de Nietzsche y Heidegger más clásicos: la metafisica ya no pued una casa a la que volver, pues su problema fundamental (nor que 
porqu�, como cualquier otra pregunta de la vida cotidiana, pues 

Dlanta 
I nO más bien la nada?)) n0 se resuelve con una simple 

respuesa 
eiStencia frente a la nada que constituye el ser mismo, que 

S\empre 

También el vacio se puede explicar en términos 

ser del ente, pero en cuanto ser mismo no se ha planteado 
nunca, 

su problema rector (Heidegger, 2004a: 105). Y no es tanto 
porque sea 

metafisica ni contempla ni puede contemplar la nada, por lo que dh 

incumbe al ser mismo, por lo que la historia del olvido del ser es 

asunto del que la tradición haya de responsabilizarse. Sino pOTq 
misma historia de la existencia, pues ésta es la apertura en la que apare: lo ente de modo tal que oculta su ser (Heidegger, 2006b: 15). 

Desde Heidegger mismo, sin embarg0, parece que 

del 

posibilidad al apelar al lenguaje como Casa del ser (Heidegoerne 

fijo. Más bien es al contrario, siempre va parejo a la existencia en tanto 

313). Pero el ser, y con él el lenguaje, no da ni puede dar un asentamient 
que errante, porque a la existencia le atañe la apertura misma del ser que se representa como el espacio donde se despliegan, en la existencia, resto de entes. La casa del ser y la casa del lenguaje, en definitiw 

lenguajes, 

misma morada, siempre más que una casa es una tienda de campaia, 8 efimera, y sólo es hogar por una noche, por lo demás estamoS en la intemperie. El lenguaje es el ejemplo mismo al ser siempre cambinte suponer siempre el esfuerzo de decir la existencia, la cual está siemot: templada afectivamente. ¿Cómo decir en palabras el afecto en el preciso instante en que "afecta", en que templa? ¿Cómo expresar la alegria, la tristeza, la angustia, el aburrimiento en el momento en que se dan? Eso eS lo que hacen los poetas y, con todo, sólo pueden decir aquellos afectos extremos de los que tienen conciencia. ¿Cómo decir aquellos afectos como el tedio profundo, de los que no hay consciencia de su efecto ei a temple? 

defiende, el ir de casa en casa, de palabra en palabra sin un lugar propio 
Todo ello corrobora la idea de errancia que este estudio 

la existencia. La casa que ofrece el lenguaje es sólo un refugio temporal. 
en el que tomar asiento, pues el lenguaje evoluciona conforme al erar de 

Otra de las consecuencias de la trama contemporánea es la red global de 

castellanoparlante hablar con un lusófono en ingles, 

una nueva Torre de Babel que ya no sólo permite a un 

digitales, los lenguajes del algoritmo, el lenguaje de la Inteligenc 
hegemónico, sino que también tienen cabida los nuevos lengu�jes 

Como jdioma 



Fenomenologia E xistencial e o Habitar na Contemporaneidade 71 

Artiticial. No hay una casa para la existencia en cl lenguaje: en todo caso, 
solo un AirBnB. 

Solo es eso la existencia, una mnera arrendataria del lenguaje, 
que es lo que pemite decir proVisionalmente lo que es, lo que se es. Pero 
es complicado decir lo que precisamente constituye el ser de la existencia 
V Su determinación por la afectividad. Se puede constituir un lugar 

provisional, pero siempre a sabiendas de su provisionalidad. Ni siquiera 
cuando uno es consciente de que lleva errando toda la vida y se encuentra 
va cansado. Quiere asentarse, pero ni siquiera así, pues el techo siempre 
es cambiante como siempre es cambiante el lenguaje, porque la 
afectividad también es voluble. 

4. Lo único que queda entonces es el cuidado. Pero siempre se 
ha de tener en cuenta de que no es un techo, sino que siempre es en la 
intemperie. El cuidado no es algo óntico, sino ontológico, en el sentido de 
que trata no con los entes en el mundo sino con el mismo ser-en-el 
mundo (Gilabert, 2023: 33). El cuidado en Heidegger permite señalar el 
sentido del ser humano en tanto que ser humano. Ello delimita a 
Heidegger del resto de la fenomenología con matriz en Husserl, pues 
pone el acento en la existencia, normalmente dedicada a vivir y no a 
establecer una actitud teórica para con el mundo (Safranski, 1994: 124). 
Esto significa que la vida fäctica, aquella errante en la intemperie, no es 
observada desde fuera sino que siempre se está inmersa en ella, viviendo 
sus singularidades. La vida f�ctica, la que está en la intemperie errando, 
se caracteriza por un cuidar (Xolocotzi, 2004: 180-188). 

El cuidado (Sorge) es un término con un cierto carácter 
dinámico, lo que lo pone en relación a la vida errante, sin un lugar 
sedentario al que acogerse. El cuidado es uno de los existenciarios 
desplegados en Sein und Zeit (Heidegger, 2006b: 181-200): la existencia 
se caracteriza por el cuidado porque siempre se experiencia desde la 
mismidad más propia, pero no como un "yo` que trasciende el mundo, 
sino en una identidad que se convierte en nexo de los tres éxtasis 

temporales, siempre errante, siempre en relación con los otros, siempre en 
la intemperie, aunque precisamente la triple extática es lo que hace 
conjeturar que hay un techo perdido en el pasado y que está próximo a 
recuperarse, o que pueda encontrarse alguna vez cobijo. 

Que el cuidado tiene que ver con la mismidad permite tomar 
distancia de un estar-ocupado con las cosas en el mundo: es un estar 
ocupado consigo mismo, precisamente con lo que no puede ser objeto de 
Ocupación, la mismidad. Porque ocuparse de la mismidad propia no es 
acicalarse, preocuparse por mantener un estado saludable o simplemente 
entregarse al placer. En eso no consiste el cuidado existenciario, sino que 



Femando Gilabert 

trato con lo ente, en este caso el ente que constituye el cuerp0 propig (S 

eso es más cercano al trato0 con el útil en tanto gue implica una 

pre-ocupación en la que ya sSiempre estamos para con la existencia. 
mente). Pero el cuidado ya de antemano implica un 

estar-ocupados, La existencia se caracteriza por el cuidadoy en el 

no es algo que trasciende, sino que siempre es inmanente y suujeta a s 

mismidad, pues la existencia siempre está sometida 

circunstancialmena 
siempre en la intemperie, porque son las circunstancias e 

existenciale 
eventos que le acaecen en el mundo. De este modo, el cuidado 

estar en el mundo (Heidegger, 2004b:112, ni ha sido ningún castigg 

mismas. Nada se hizo para llegar a ello, ninguna hazaña 

habilidosa 
divino por comer manzanas y jugar al rasca-y-gana del bien y del sino que ya de suyo la existencia está arrojada a la errancia. 

refleja en que, en una situación determinada, a pesar de no ser to 
uno sabe cómo desenvolverse. Pero desenvolverse no significa aquí sabe hacer las cosas bien o mal, sino que se actça y padece a la vez sin paralizados, hay un conocimiento acerca del existir propio. quedar 

El manejo en el mundo es a partir del mero hecho de estar errando en él. Ese manejo para con el mundo es lo que se caracteriza bajo el término del cuidar. Es un hacer, pero un hacer consciente y conformea una toma de decisiones, sino que ya hay una predeterminación por la 
propia intemperie: se actúa en función de las circunstancias, que paradójicamente no pueden ser predeterminadas. A la existencist 

predetermina el cuidado, pues empuja a existir en función del ser mi 
propio, conformado respecto de la cultura, del mundo al aue se a 
arrojado y del que se aprende todo el comportamiento, toda forma �e 
actuar. No hay autonomía ni trascendencia, puesto que el mundo marca 
una pauta. 

En el mundo hay una multitud de factores que afectan a cada 
uno de iversas maneras y no es posible de extrapolar de unos a otros, por 
eso el cuidado siempre es para cada cual. La existencia tiene sus 
posibilidades de despliegue en el mundo, pero de modo que es el prop0 
errar individual el que decide el rumbo de tal errancia, tanto como 
avanzar por decisión propio hacia una determinada dirección, como 
dejarse arrastrar por la corriente. Esto es, no es una Imera 

observación 

exterior, ajena al errar, sino que hay una inmersión en ello. Desde estt 

mundo está la posibilidad de una Comprensión de carácter integral 
de la 

existencia, desde las propias circunstancias y el cuidado que ello implica 

Ese es el verdadero aporte de una psicologia fenomenológica 
existencial. 

pero alberga la dificultad de que al ser siempre errantes, al 
cambiar 

cada 

vez, el análisis siempre se refiere algo ya mutado y, P 
por 

ende 



Fenomenologia Existencial e o Habiltar na Contemporaneidade 

REFERENCIAS 

condicionado a la aparición de un factor novedoso. Esto crea perplejidad, 
pero es que tal perplejidad es ineludible, pues de ella surge la posibilidad 
de aprehender la existencia en su propiedad. Aprehender significa 
"'atrapar", "apresar", tal vez, cerrar la puerta para que nada escape. Pero 
el mundo es apertura, siempre se da conforme al temple anímico que 
determina la existencia cada vez. El afecto determina la concepción del 
mundo y siempre se ve condicionado desde el cuidado, que desde el errar 
de la existencia en la intemperie busca retener lo que ésta es en el mundo, 
de ahí que se vuelve una vez más al estribillo de Caetano: mi corazón 
vagabundo /quiere mantener el mundo / en mi. 

ALLEN, W. (2015). Irrational Man. Estados Unidos: Sony-Gravier-Perdido. 
ANTONIOLI, M. (1999). Deleuze et lhistoire de la philosophie. Paris: Kimé. 

ARAGÜES, J.M. (1998). Deleuze (1925-1995). Madrid: Del Orto. 
BORGES-DUARTE, I. (2021). Cuidado e afectividade em Heidegger e na análise existencial fenomenológica. 
Lisboa-Rio de Janeiro: PUC Rio-Nau-Documenta. 

COROMINES, J. (2012). Breve diccionario etimológico. Madrid: Gredos. 
DELEUZE, G. & Guattari, F. (2010). L'Anti-Oedijpe. Capitalisme et Schizophrénie 1. Paris: Minuit. 
DELEUZE, G. & Guattari, F. (2013). Mille Plateaux. Capitalisme et Schizophrénie 2. Paris: Minuit. 

DERRIDA, J. (1987). De lesprit. Heidegger et la question. Paris: Galilee. 
FOUCAULT, M. (2001). Dits et écrits ll. Paris: Gallimard 

73 

GILABERT, F. (2016). Heidegger y la terapia psiquiätrica como ciencia moderna. A propósito de los Seminarios 
de Zollikon. In Garrido-Periñán, J.J., Bravo-Delorme, C. & Ordóñez-Garcia, J. (Eds.). La filosofia como terapia 
en la sociedad actual: desafios flosóficos de nuestro tempo (pp. 85-107). Sevilla: Fénix. 
GILABERT, F. (2017). De la empresa del yo a la cooperativa del nosotros. Construir pueblo en un mundo 
alobalizado. Cuenca-Jiménez, R.C.;, Gadea, W.F. & Alens-Perkins, D. Hacia una (re)conceptualización de la 
democracia contemporánea (pp. 59-71). Loja: Universidad Técnica Particular de Loja. 

GILABERT, F. (2021a). El (ficticio) hospicio del pensar. Bauchtwiz, O.F; Pellejero, E. & Moreira G. 0 Habitar e 
o Inabitual (pp. 259-277). Natal: UFRN. 

GILABERT, F, (2021b). Parajes inhóspitos: Inquietud, familiaridad, mundaneidad. Philosophical Readings, 
(13.3), 202-208. 

GILABERT, F. (2022). Fundamentum Scientiae: Heidegger y el no pensar de la ciencia moderna. Azafea. 
Revista de filosofia, (24), 187-199. 

GILABERT, F. (2023). De un ocuparse de las circunstancias. El sentido del cuidado (Sorge) en la obra de 
Martin Heidegger Der Begrif der Zeit (1924). Tópicos. Revista de fiosofia, (65), 225-243. 
GODANI, P. (2014). Senza padri. Economia del desiderio e condizioni di libertà nel capitalismo contemporaneo. 
Roma: DeriveApprodi. 
GROSTEIN, F. (2008). Coração Vagabundo. Brasil: Natasha Filmes. 
HEIDEGGER, M. (1983). Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit -Ensamket. Frankfurt am Min: 

Klostermann. 

HEIDEGGER, M. (1987). Einführung in die Metaphysik. Tübingen: Niemeyer. 



HEIDEGGER, M. (1988). Antwork. Martin Heidegger im Gespräch. Pfullingen: Neske 
HEIDEGGER, M. (1990). Das Rektorat 1933/34. Tatsachen und Gedanken. 

Frankfurt am Main: HEIDEGGER, M. (1996). Nietzsche I. Frankfurt am Main: Klostermann. 
HEIDEGGER, M. (2000). Vorträge und Aufsatze. Frankfurt am Main: Klostermann. 

HEIDEGGER, M. (2004a). Wegmarken. Frankfurt am Main: Klostermann. 
HEIDEGGER, M. (2004b), Der Begriff der Zeit. Frankfurt am Main: Klostermann. HEIDEGGER, M. (2006a). Zollikoner Seminare. Protokolle-Zwiegespräche-Briefe Frankfurt am Main. 

Klostermann. 

Fernando Gilabert 

HEIDEGGER, M. (2006b). Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer. ISENSEE, J. (2018). Grenzen. Zur Teritorialität des Staates. Berlin: Duncker & Humblot JANICAUD, D. (2001). Heidegger en France. Paris: Albin. KELSEN, H. (1966). Allgemeine Staatslehre. Leipzig: Gehlen. 
11/07/2010. 

MARCOS, J.M. (2010). Caetano Veloso: 'Nunca quise que Lula se convirtiese en padre de la patria. Püblico, 
am Main: Societäts. 

MARTIN, B. (1989). Martin Heidegger und das dritte Reich. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschat. PETZET, H.W. (1983). Auf einen Stern zugehen. Begegnungen und Gespräche mit Matin Heidegger. Frankturt 

Sagrada Biblia (1995). Madrid: BAC. 

REAL ACADEMIA ESPAÑOLA (2014). Diccionario de la Real Academia Española (14a ed.). Madrid: EsDasa RODRÍGUEZ, R. (2009). "Heidegger y el nacionalsocialismo. ¿Un viaje a Siracusa?". Estudio preliminar a 
Heidegger, M. Escritos sobre la Universidad alemana. Madrid: Tecnos. 

SAFRANSKI, R. (1994). Ein Meister aus Deutchsland. Martin Heidegger und seine Zeit. München: Hanser SCHMITT, C. (2004). Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität. Berlin: Duncker & 
Humblot. 

SÓFOCLES (1982). Tragedias. Madrid: Gredos. 

Yiosterman. 

VON TRIER, L. (2003). Dogvile. Dinamarca: Film i Väst. VELOSO, C. (1986). O Cinema Falado. Brasil: Araujo-Veloso-Brandão. VELOSO, C. (2017). Verdade Tropical (Ediç�o comemorativa). São Paulo: Companhia das Letras. VELOSO,C. & COSTA, G. (1967). Domingo. Rio de Janeiro: Philips. XOLOCOTZI, À. (2004). Fenomenologia de la vida fáctica. Heidegger y su camino a Ser y tiempo . Mexo 
D.F.: Plaza y Valdés. 
XOLOCOTZI, A. (2013). Heidegger y el nacionalsocialismo. Una crónica. México D.F.: Plaza y Valdes. Negra. Madrid: Trotta. 

XOLOCOTZI, Å. & TAMAYO, L. (2012). Los demonios de Heidegger. Eros yn manía en el maestro de la Selva 



{ "type": "Document", "isBackSide": false }


{ "type": "Document", "isBackSide": false }


{ "type": "Document", "isBackSide": false }


{ "type": "Document", "isBackSide": false }


{ "type": "Document", "isBackSide": false }

