
Ana Martín Minguijón

José Nicolás Saiz López

Karen María Vilacoba Ramos

(Coordinadores)

LA MUERTE  
EN LA ANTIGÜEDAD.

Estudios desde la interdisciplinariedad

Volumen I

AYUNTAMIENTO

DE COLINDRES





LA MUERTE EN LA ANTIGÜEDAD 
Estudios desde la interdisciplinariedad

Vol. I



COLECCIÓN: CIENCIAS DE LA ANTIGÜEDAD

Directora de la colección:
Ana Martín Minguijón (Catedrática de Derecho Romano, UNED)

Secretario de la colección:
José Nicolás Saiz López (Profesor Tutor, UNED)

Consejo editorial:
Minerva Alganza Roldán (Catedrática de Filosofía, Universidad de Granada)

Rosa María Cid López (Catedrática de Historia Antigua, UNIOVI)
Miguel Ángel Elvira Barba (Catedrático de Historia del Arte, UCM)

Federico Fernández de Buján Fernández (Catedrático de Derecho Romano, UNED)
José Eloy Gómez Pellón (Catedrático de Antropología, UC)

Carmen Guiral Pelegrín (Catedrática de Arqueología, UNED)
Ana Jiménez San Cristóbal (Catedrática de Filología Griega, UCM)

Antonio Moreno Hernández (Catedrático de Filología Latina, UNED)
María Teresa Oñate Zubia (Catedrática de Filosofía, UNED)

Fernando Reinoso Barbero (Catedrático de Derecho Romano, UCM)
Víctor Revilla Calvo (Catedrático de Historia Antigua, UB)

Carmen Sánchez Fernández (Catedrática de Historia del Arte, UAM)
Beatriz Santamarina Campos (Catedrática de Antropología, UV)

Mar Zarzalejos Prieto (Catedrática de Arqueología, UNED)

Coordinadores temáticos:
Carlota Hernández García (Profesora Tutora, UNED)

Karen María Vilacoba Ramos (Profesora Permanente Laboral, UNED)



LA MUERTE EN LA ANTIGÜEDAD

Estudios desde la interdisciplinariedad

Vol. I

Ana Martín Minguijón
José Nicolás Saiz López

Karen María Vilacoba Ramos 
(Coordinadores)

AYUNTAMIENTO
DE COLINDRES



No está permitida la reproducción total o parcial de este libro, ni su incorporación a un sistema informático, ni 
su transmisión en cualquier forma o por cualquier medio, sea este electrónico, mecánico, por fotocopia, por gra-
bación u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del editor. La infracción de los derechos mencionados 
puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (art. 270 y siguientes del Código Penal).
Diríjase a Cedro (Centro Español de Derechos Reprográficos) si necesita fotocopiar o escanear algún frag-
mento de esta obra. Puede contactar con Cedro a través de la web www.conlicencia.com o por teléfono en el 
917021970/932720407.

Este libro ha sido sometido a evaluación por parte de nuestro Consejo Editorial
Para mayor información, véase www.dykinson.com/quienes_somos

© Copyright by
Los autores
Madrid, 2025

Editorial DYKINSON, S.L. Meléndez Valdés, 61 - 28015 Madrid 
Teléfono (+34) 91 544 28 46 - (+34) 91 544 28 69
e-mail: info@dykinson.com
http://www.dykinson.es
http://www.dykinson.com

ISBN obra completa: 979-13-7006-449-5
ISBN volumen I: 979-13-7006-836-3
Depósito Legal: M-26559-2025
DOI: https://doi.org/10.14679/4580

ISBN electrónico: 979-13-7006-898-1

Maquetación: 
german.balaguer@gmail.com



Índice Volumen I

INTRODUCCIÓN 

EL DERECHO ENTRE CIMAS Y ABISMOS ..........................................................15
Fernando Reinoso-Barbero

LAUDATIO DEL PROF. FEDERICO FERNÁNDEZ DE BUJÁN AL PROF. 
FERNANDO REINOSO BARBERO  .......................................................................29

LAUDATIO AL PROFESOR FERNANDO REINOSO BARBERO .........................35
Ana Martín Minguijón

LA MUERTE EN LA ANTIGÜEDAD

ΠΑΡᾺ ΤΟΎΤΟΙΣ ΔῈ ΔΟΚΕΙ ΤΕΘῆΝΑΊ ΠΟΤΕ ΝΌΜΟΣ (STRAB. 10. 5,6): 
LA MISTERIOSA MUERTE DE LOS VIEJOS DE KEOS ......................................41

Silvia Acerbi

EL DERECHO ROMANO EN LA JURISPRUDENCIA DEL REINO DE 
ARAGÓN. ¿TIENE IUS ALIMENTORUM UNA SOBRINA, A LA MUERTE 
DE SU PADRE, FRENTE A SU TÍO, HEREDERO DEL MAYORAZGO?.............57

Francisco Bartol 

PIANTO E CONSOLAZIONE PER LA MORTE DI UN GIOVANE ATLETA: 
DIONE DI PRUSA E MELANCOMAS ....................................................................75

Elisabetta Berardi

DEMOGRAFÍA DE LOS LIBERTOS EN HISPANIA ROMANA ............................91
Fernando Blanco Robles



Índice Volumen I

—  8  —

TIPOLOGÍA Y DISPOSICIÓN ESPACIAL DE LAS TUMBAS DE LA 
NECRÓPOLIS TARDOANTIGUA DE LA CELLA MEMORIAE DE ROSES 
(S. IV - VI)...............................................................................................................113

Marc Bouzas Sabater y Lluís Palahí Grimal

TIEMPO Y FINITUD: LA EXPERIENCIA DE LA NATURALEZA COMO 
MUERTE Y TRANSITORIEDAD EN EL MUNDO ANTIGUO ...........................133

Juan Canet Cabestany

LA EFÍMERA POSTERIDAD: TÚMULOS, CATAFALCOS Y PANTEONES 
INSPIRADOS EN LA ANTIGÜEDAD CLÁSICA (SIGLOS XVIII Y XIX) ..........153

Rebeca Cantarero García-Blanco

OPERACIONES ENCUBIERTAS AL AMPARO DE LA NOCHE Y MORTA-
LIDAD DURANTE EL SEGUNDO CONFLICTO ROMANO-PÚNICO, EL 
BELLUM NUMANTINUM Y LA GUERRA DE SERTORIO EN HISPANIA: 
ESTUDIO COMPARATIVO ..................................................................................175

Gregorio Carrasco Serrano y David Romero Fernández

EXTENUATO SUMPTU TRIBUS RECINIIS CLAVIS PURPUREIS. SOBRE LA 
RESTRICCIÓN INDUMENTARIA FUNERARIA DEL PASAJE 10, 3 DE LA 
LEY DE LAS XII TABLAS* .....................................................................................197

F. Javier Casinos Mora

HISTORIAS DE MUERTE EN LAS MITOLOGÍAS ANTIGUAS: LOS DYING 
AND RISING GODS .................................................................................................215

Elena Cerón Fernández

DOLOR Y LAMENTOS EN LA EPIGRAFÍA FUNERARIA INFANTIL EN 
EL OCCIDENTE DEL IMPERIO ROMANO (SIGLOS I-III D.C.) .....................235

Andrés Cid Zurita

EL CASO DE A. MEMMIUS CLARUS Y A. MEMMIUS URBANUS: DOS 
AMIGOS, SOCIOS Y COMPAÑEROS EN LA EPIGRAFÍA FUNERARIA 
ROMANA (CIL VI, 22355A) ..................................................................................255

Francisco Cidoncha-Redondo



Índice Volumen I

—  9  —

VOLUNTAS LEGIS, VOLUNTAS TESTANTIS. ALCUNE RIFLESSIONI SUI 
RAPPORTI TRA IUS E TESTAMENTUM NEL DIRITTO SUCCESSORIO 
ROMANO  ..............................................................................................................273

Eugenio Ciliberti

LA MUERTE EN LA POÉTICA DE CATULO Y SU RECEPCIÓN EN LA 
POESÍA CONTEMPORÁNEA...............................................................................293

Luna Clavero Agustín

LA FILOSOFÍA SOBRE LA MUERTE EN EL EPICUREÍSMO A TRAVÉS 
DE FILODEMO DE GADARA...............................................................................309

Javier Climent Montell

EL SUICIDIO DE LUCRECIA EN LAS OBRAS DE TITO LIVIO Y AGUSTÍN 
DE HIPONA. DE LA EXALTACIÓN A LA CRÍTICA ..........................................331

Pedro David Conesa Navarro y Sara Casamayor Mancisidor

A VUELTAS CON LA MUERTE. UNA APROXIMACIÓN EPICÚREA A LA 
CUESTIÓN.............................................................................................................349

Jordi Crespo Saumell

EL TRÁNSITO AL MÁS ALLÁ EN EL PERIODO DE AMARNA A TRAVÉS 
DE ESTUDIOS DE CASO EN TUMBAS PRIVADAS DE TELL EL AMARNA ...367

Belén del Barrio Madruga

LA MORTE SI AFFACCIA SULL’OLIMPO: ELLE, FETONTE E GIACIN-
TO IN LUCIANO DI SAMOSATA (DIALOGHI DEGLI DÈI MARINI 6 E 
DIALOGHI DEGLI DÈI 24 E 16) ............................................................................383

Paola Dolcetti

UNA ESCENA PARA EL MÁS ALLÁ: ETEOCLES Y POLINICES EN LAS 
URNAS ETRUSCAS DE ÉPOCA HELENÍSTICA ................................................395

Laura Durán López

LA MUERTE, PUERTA DE LA ESPERANZA .......................................................415
Federico Fernández de Buján

LA RITUALIDAD COMO INDICADOR ÉTNICO. APROXIMACIÓN A LOS 
ORÍGENES DE LAS “PERVIVENCIAS” DETECTADAS EN EL FUNUS DE 
LA CIUDAD ROMANA DE ONOBA .....................................................................425

Lucía Fernández Sutilo



Índice Volumen I

—  10  —

MORI VOTUM: LA VOLUNTAD DE MORIR EN LAS TRAGEDIAS DE 
SÉNECA  .................................................................................................................447

Josefa Fernández Zambudio

TIPOS DE EXISTENCIA Y TIPOS INMORTALIDAD. REFLEXIONES A 
PARTIR DEL FEDÓN DE PLATÓN .......................................................................463

María Angélica Fierro

LA MUERTE EN LAS PETICIONES PTOLEMAICAS: ASPECTOS SOCIA-
LES Y RETÓRICOS ...............................................................................................475

Javier Funes

TOPOGRAFIA SOCIALE URBANA E MEMORIA DI SÉ NELL’EPIGRAFIA 
SEPOLCRALE. UN CASO STUDIO DAL SUBURBIO (CIL VI 34001) .............495

Chantal Gabrielli

MAXIMA DEBETUR PUERO REVERENTIA. ESTUDIO DE UNA INHUMA-
CIÓN INFANTIL ROMANA EN AESO (ISONA, PALLARS JUSSÀ, LLEIDA) ...507

Ignasi Garcés Estallo, Catalina Mas Florit, Miguel Ángel Cau 
Ontiveros, Núria Armentano i Oller, Xavier Bermúdez López, 
Cristina Belmonte Santisteban, Carlos Antonio Martín García y 
Teresa Reyes i Bellmunt

REPRESENTANDO LA MUERTE EN LA CULTURA VISUAL DE LA 
ANTIGÜEDAD CLÁSICA: MITIFICACIÓN FRENTE A ESPECTACULA-
RIZACIÓN  .............................................................................................................529

Francisco Javier García Martín

LA CRUELDAD Y LA BELLEZA ESTÉTICA DE MORIR JOVEN EN 
COMBATE EN EL IDEAL HOMÉRICO ..............................................................549

Eulalia García-Nos

EL SONIDO DE LA MUERTE EN EL LIBRO III DE LA TEBAIDA DE 
ESTACIO ................................................................................................................575

Fuensanta Garrido Domené

LA MUERTE SIMULTÁNEA EN DERECHO ROMANO ....................................591
María Olga Gil García



Índice Volumen I

—  11  —

EL SIGNIFICADO DE UNA IMAGEN EN SU CONTEXTO: LA EVOCA-
CIÓN INMORTAL DE DIVO AUGUSTO EN TURIASO (TARAZONA, ZARA-
GOZA) Y SU INTEGRACIÓN EN EL IMAGINARIO HISPANORROMANO 
DE LA REGIÓN INTERIOR DE LA CITERIOR ...................................................609

Helena Gozalbes García 

SEPULCHRUM  Y MEMORIA AETERNA: UN ESTUDIO INTERDISCIPLI-
NAR A TRAVÉS DE LAS FUENTES .....................................................................629

Carlota Hernández García

LOS HERMAS DE CIMÓN EN EL ÁGORA: INSTALACIÓN, TEXTO Y 
REMEMORACIÓN ................................................................................................655

Pelayo Huerta Segovia

EL FIN DE LA VIDA HUMANA: SOBRE LAS RELACIONES ENTRE 
TEORÍA Y MUERTE EN ARISTÓTELES .............................................................675

Emilio Isidoro Giráldez

MORS AEQUO PULSAT PEDE: EL TEMA DE LA MUERTE EN HORACIO 
Y SU CONEXIÓN CON EL TÓPICO DEL CARPE DIEM ...................................691

Gabriel Laguna Mariscal

EL SUICIDIO DE HERACLES SEGÚN DION DE PRUSA: DE LA INDIFE-
RENCIA AL EJEMPLO ..........................................................................................709

Pablo Lamas Naranjo

EL SUICIDIO DE LA REINA AMATA: UNA REVISIÓN HISTORIOGRÁ-
FICA Y ETIOLÓGICA ...........................................................................................725

Daniel León Ardoy

TIRESIAS EN EL INFRAMUNDO. REELABORACIONES HOMÉRICAS 
EN LOS VIAJES DE ULISES DE MARCOS JAÉN, LA ODISEA DE JAVIER 
NEGRETE Y ODISEO REY DE RAFAEL MARÍN ..................................................741

Jorge J. Linares Sánchez

LA PROTECCIÓN CIUDADANA DE LA SEPULTURA EN EL DERECHO 
ROMANO A TRAVÉS DE LA ACTIO DE SEPULCHRO VIOLATO ......................753

Mª Luisa López Huguet



Índice Volumen I

—  12  —

RELACIONES ENTRE MUERTE Y MAGIA EN EL MUNDO GRECORRO-
MANO.....................................................................................................................773

Amor López Jimeno

A CRIMINALIZAÇÃO DO ABORTO NO DIREITO ROMANO CLÁSSICO. 
ALGUMAS REFLEXÕES  ......................................................................................797

David Magalhães



Relaciones entre muerte y magia en el 
mundo grecorromano

Amor López Jimeno
Universidad de Valladolid

SUMARIO: I.- LA MUERTE Y LA MAGIA ANTIGUA. II.- MALDICIÓN 
EN LA ANTIGÜEDAD. II.A.- TEXTOS MÁGICOS DE MALDICIÓN: LAS 
DEFIXIONES. II.A.1.- DEFIXIONES JUDICIALES. II.A.2.- DEFIXIONES ERÓTICAS 
. II.A.3.- DEFIXIONES DEPORTIVAS O AGONÍSTICAS. II.A.4.- DEFIXIONES 
COMERCIALES . II.A.5.- PETICIONES DE JUSTICIA O VENGANZA. II.A.6.-
OTRAS. III.- CONCLUSIÓN. IV.-BIBLIOGRAFÍA.

I. LA MUERTE Y LA MAGIA ANTIGUA

La magia de todas las épocas y culturas tiene muchos puntos de conexión 
con la muerte, en su vertiente material (contacto con los difuntos y todo lo 
que les rodea) e inmaterial (con sus almas o espíritus). Muchos ritos funerarios 
integraban encantamientos, amuletos y otros objetos para garantizar a los 
difuntos el viaje al más allá. Dado que la muerte misma tiene connotaciones 
negativas y provoca un temor atávico, la magia que se relaciona con ella es 
considerada, básicamente, maléfica. Su contacto con la muerte puede ser 
muy variado: desde utilizar restos de personas y/o animales muertos en la 
elaboración de pócimas hasta oficiar ceremonias en cementerios e incluso 
matar algún ser vivo durante las mismas. Una forma más inmaterial es la 
comunicación con los muertos, como hace la necromancia o nigromancia, 
un modo de adivinación. 

El tema es muy amplio, por lo que nos centraremos aquí en la magia 
específicamente maléfica y, concretamente, en los textos de maldición. 

II. MALDICIÓN EN LA ANTIGÜEDAD

Entendida la maldición en su primera acepción del Diccionario de la Real 
Academia, “Imprecación que se dirige contra alguien o contra algo, manifestando enojo 
y aversión hacia él o hacia ello, y muy particularmente deseo de que le venga algún 
daño”, vemos que ya apunta a la finalidad de hacer daño y, tiene, pues, una 
connotación negativa inherente. El verbo “maldecir”, además, es un verbo 
performativo per se: su mera enunciación provoca un efecto real y automático.



Amor López Jimeno

—  774  —

Las culturas antiguas utilizaban la maldición incluso a nivel oficial, con un 
carácter apotropaico, como forma de protección de las casas, propiedades, 
ciudades y, muy especialmente, el reposo de los difuntos en sus tumbas1. 
Pero ahora nos interesa más focalizarnos en el uso privado de la maldición. 
Afortunadamente contamos con textos de maldición de carácter privado que 
nos ilustran sobre las creencias, mentalidades y emociones de estos pueblos. 

II.A. Textos mágicos de maldición: las defixiones

Estos textos se conocen por el término de defixiones, del lat. defigere “clavar”. 
La mayoría de los que han llegado hasta nosotros están escritos en pequeñas 
láminas de plomo, tanto por razones prácticas2 como supersticiosas3: sus 
características se traspasarían, por “simpatía” mágica, a la/s persona/s 
inscritas4, efecto que se creía incrementar mediante otros actos performativos, 
como atravesarlas, quemarlas o enterrarlas. Hoy contamos con más de 
un millar en griego y latín y unas cuantas en otras lenguas (etrusco, osco, 
íbero, celta, púnico), en un arco cronológico que abarca desde el siglo VI 
a.C.5 hasta ca. el V-VI p.C. Como fuentes primarias del ejercicio de la magia 
en la antigüedad, su valor documental es considerable en varios aspectos 
(material, paleográfico, lingüístico, pragmático, antropológico, sociológico 
y psicológico).

Las láminas de plomo escritas son solo un componente más de un ritual 
mágico, básicamente oral y gestual, que nos es desconocido, salvo por algunas 
alusiones internas de los propios textos, y por los papiros hallados en Egipto6. 
De los textos podemos deducir algunos de estos gestos y rituales, como quemar 
algo, hacer nudos7, de donde procede su denominación en griego, κατάδεσμος 

1 Hay miles de ejemplos de imprecaciones funerarias. Como muestra: SEG 18:561 
(Neocesarea S. II p.C.), SEG 62:917, 918, 1147-1151, 1405, 1428-1430, 1449, 1453-1457, 1459-
1461, 1467, 1480 todos de Anatolia. 

2 Es un material maleable y fácil de obtener y manipular. Puntualmente han sobrevivido 
algunas en papiro, selenita o espejuelo y ostraka, pero los materiales orgánicos (vid. DTA 55a: 
“a éstos les hago una atadura mágica en plomo y cera”, SGD 152-153, 155, cf. PMG IV 335-408) se 
han degradado. Las siglas se desarrollan al final, en las referencias bibliográficas.

3 Vid. PGM IV 328, V 304, VII 397,432, X 36, XXXVI l, VII 12, X 2, PGM XIII, 1026. 
4 Como reflejan las fórmulas similia similibus de muchos textos. Vid. DTA 105: ὡς οὗ[το]ς 

ὁ μόλυ[βδ]ος ψυχρὸς καὶ ἄ[θ]υμος [οὕτως καὶ τὰ τῶν ἐνταῦθα γεγ]ραμμένων ψυχρ[ὰ ταὶ ἄθυμα 
ἔστω] (…). 

5 En Selinunte: SGD 194, 95, 96, 103. 
6 Por ejemplo: PGM V, 333-ss. El más completo es PGM IV, 305 ss.
7 PGM IV, 330 y VII, 450-ss. indican cómo hacer un φιλτροκατάδεσμος: “hacer dos figuritas, 

en cera o barro, de un hombre y una mujer, y grabar en los brazos, piernas, cuerpo, diversas fórmulas 
mágicas, atravesarlas con 13 agujas, y acompañarlas con una lámina de plomo, grabar en ella la misma 
fórmula y recitarla, atarla a las figuritas con hilo de un telar y hacer 365 nudos (...)”. El uso de figuritas 



Relaciones entre muerte y magia en el mundo grecorromano

—  775  —

(< κατα-δέω “atar”), enterrar la lámina o atravesarla con clavos. El propio acto 
de escribir el texto y, después, esconderlo en lugares específicos obedecía a 
unas instrucciones precisas y un significado simbólico. 

Ya aquí encontramos una fuerte conexión entre las defixiones y la 
muerte, pues uno de los entornos preferidos para depositar las láminas, 
como demuestra la arqueología, eran los cementerios, ya que los difuntos 
trasladarían de inmediato el mensaje a los dioses infernales. El mero hecho 
de introducir una maldición en un sepulcro trasluce el deseo de arrastrar a 
su destinatario a la muerte. Además, eran preferibles los de los que habían 
muerto prematura o violentamente (ἄωροι8 y βιοθάνατοι, respectivamente)9, 
en la creencia de que, al no haber cumplido su destino10, sus almas no 
podían acceder al Hades y, por tanto, encontrar el reposo eterno, por lo que 
envidiaban a los vivos y eran proclives a la venganza. Otra opción eran los 
pozos11, que comunicaban directamente con el inframundo, y los templos de 
las divinidades infernales12, incluso las casas particulares13, como se comprobó 
a la muerte de Germánico14.

está ya atestiguado en la Atenas clásica: Pl.: Leg. XI, 933 A: “Es inútil intentar convencer a algunos 
(…) de ignorar de las figuritas de cera que les pongan en la puerta, las encrucijadas o la tumba de sus 
antepasados (…)”. Salvo indicación contraria, las traducciones son propias. 

8 Literalmente muertos “antes de hora”, prematuros, como niños, parturientas, cualquier 
persona joven. Cfr. PGM IV, 27-30, 330-ss., 400-ss, V, 333-ss., VII, 17.

9 Como gladiadores, ajusticiados o asesinados. Cfr. PGM IV, 1390-ss, 1885, 1910.
10 El término μοῖρα significa literalmente “parte, porción”, que era asignada al nacer.
11 También fuentes, termas o corrientes de agua: PGM V 340, VII 430-ss., XXXVI 75–76, 

VII 450). Cf. PMG VI 23,430,450,470. Defixiones extraídas del agua: DTA 27, 28, 52, 104, 105, 
111-121, 124, SGD 13, 14, 22-38, 121-139, 164, NGCT 15 y 17 (áticas), DT 22-37, (Chipre), DT 129 
(Italia), (DT 109 y 110, 114-120, Galia). En Gran Bretaña están saliendo centenares en Aquae 
Sulis (actual Bath vid. infra, publicadas en https://romaninscriptionsofbritain.org/tabsulis, así 
como en la Fontana de Anna Perenna en Roma (BLÄNSDORF: 2010a y b).

12 Se han hallado maldiciones en los santuarios de Deméter, Perséfone y/o Plutón en 
Selinunte (SGD 199-208, 116-121), Cnido (DT 1-13), el de Sulis (diosa ctónica celta, asimilada 
a Minerva) en Bath y el de Mercurio en Uley (Gran Bretaña, publicadas en http://curses.csad.
ox.ac.uk) y el de Isis y Mater Magna en Mainz, Alemania. 

13 Así, NGCT 16, hallada en una pequeña chytra funeraria en una casa cerca del Areópago 
de Atenas.

14 Germánico (15 a.C.-19 p.C.), hijo de Druso el Mayor y Antonia la Menor, nieto de la 
emperatriz Livia, por vía paterna, y de Marco Antonio y Octavia, por la materna y padre de 
Cayo el Joven, “Calígula”. Fue adoptado por Tiberio. Enviado por él a Siria, despertó los recelos 
del Gobernador local, Cneo Calpurnio Pisón que, ante su repentina muerte, fue acusado de 
haberlo envenenado. Según Tácito “la inspección del suelo y las paredes sacó a la luz restos humanos, 
conjuros, tablillas de plomo con el nombre de Germánico, restos carbonizados y manchados de sangre y otros 
instrumentos de brujería con los que se cree que el alma puede ser ofrecida a los poderes del inframundo” 
(Ann. II 69). 



Amor López Jimeno

—  776  —

Porque, en efecto, los dioses relacionados con este tipo de magia son los 
καταχθόνιοι15 o, simplemente, χθόνιοι16, lit. “subterráneos”, relacionados, por 
tanto, con el mundo de los muertos, que, en la concepción griega, estaba 
debajo de la superficie habitada. Sobresale en frecuencia Hermes, en su calidad 
de ψυχοπομπός o ψυχαγωγός17, “conductor de las almas” al Hades, donde 
debe retener (κατέχω)18 a las víctimas. No podrían faltar Hécate19, asimilada 
a Selene20, o Perséfone, esposa de Hades, a diferencia del propio Hades, al 
que se evitaba por temor y, en todo caso, es invocado por su epíteto, Plutón. 
Otras divinidades temibles, como Cerbero21, las Moiras o Parcas22, las Erinias 
o Furias23, las Praxídicas24, o Gea25 “Tierra” aparecen muy puntualmente en las 
defixiones. A medida que se expande el Imperio alejandrino y, posteriormente, 

15 SGD 70, 1: καταγράφω κα]ὶ κ[ατατίθω ἀνγέλης καταχθονίοις Ἑρμῆ καὶ Ἑ]κ<ά>τει 
καταχθονία.

16 DTA 105: Ἑ]ρμῆ χθ[ό]νιε καταδε[δέσθω Πυθοτέ]λης πρὸς τὸν Ἑ[ρμῆν τὸν χθόνιον καὶ τὴν 
Ἑκάτη]ν τὴν χθονίαν (...). NGCT 3: προς τους χθόνιους. Para Hermes χθόνιος vid. ΑΒΑΓΙΑΝΟΥ, 
A.A., 2002.

17 Con varias advocaciones: πρὸς τὸν Ἑρµῆν τὸν χθόνιον καὶ τὸν δόλιον καὶ τὸν κάτοχον καὶ 
τὸν ἐριούνιον (SGD 18), κατούχιον (DT 72), κάτοχε (DTA 85, SGD 75).

18 DTA 85-91, Ἑρμῆ κάτοχε κάτεχε (DTA 85), πρὸς τὸν Ἑρμῆν τὸν κατούχιον (DT 72), Ἑρμῆ 
κά[τ]οχε κα(ὶ) Γῆ κάτοχε κα(ὶ) Φρεσσ[ε]φόνη κάτεχε (SGD 75).

19 Diosa de la magia por antonomasia. Representada a menudo con tres cabezas 
(τριπρόσωπος) o tres cuerpos, se la colocaba en las encrucijadas. Escoltada habitualmente 
por un perro, pero se la asocia también la serpiente, porque se arrastra por el suelo. Recibe 
diversos epítetos: Σὺ δὲ, δέσποινα Ἑκάτη οὐρανία Ἑκάτη καταχθονία Ἑκάτη τριοδεῖτι Ἑκάτη 
τριπρόσωπε Ἑκάτη μονοπρόσωπε καρδιοτόμησον (SGD 21).

20 Personificación de la Luna. Hes. Theog. 404, Ps-Apol. Bibl.Mit. 1.8. PGM IV, 1402 y 1416, 
y 2348-2353, DT 242 (Cartago, ¿S. III?) y SGD 155 (Oxyrrinco, S. III-IV).

21 DT 74 y 75, Ática, S. II p.C., (…) ἀν[γ]έλ̣[ης καταχθο]νίοις Ἑρμῆ καταχ[θ]ονίω κ(αὶ) 
Ἑ[κάτη κατα]χθονια, Πλούτωνι [κ(αὶ)] Κόρη κ[(αὶ) Περσιφόνη] κ(αὶ) Μοίρες καταχθον[ί]ες κ(αὶ) 
π̣ά̣[ντοις τοῖς] θ[ε]ο(ῖς) κ(αὶ) τῶ Κερβέρω, SGD 109 (Lilibeo, S. II a.C. ?), SGD 151 (Hermúpolis 
Magna, S. III-IV p.C.) y una nueva de Aquincum (Hungría). Cfr. PGM IV, 1910. 

22 Eran las tres hijas de Nix (la Noche) o de Zeus y Temis (la Justicia): La hebra dorada 
que ellas hilaban representaba el destino (o “porción”, vid. supra, nota 10) de vida de cada 
uno: así pues, ellas asignaban la duración de la misma y el momento de la muerte. Cloto hilaba 
la hebra, Láquesis asignaba la duración y Átropos la cortaba y así determinaba la muerte. Su 
poder estaba por encima del propio Zeus. Mencionadas en DT 74 y 75, Ática, S. II p.C. Cfr. 
PGM IV, 400 ss.

23 DTA 108, Ática, S. III a.C., SGD 112, Mesina, S. II-I a.C., DT 22, 23, 26, 30-33, 35, 37 y 
NCGT 115, Amatunta (Chipre), siglo II-III p.C. y SGD 151, Hermúpolis Magna (Egipto), S. 
III-IV p.C. Alecto, Megera y Tisífone. Perseguían sin tregua a los criminales, particularmente 
los que atentaban contra sus familiares, incluso hasta el inframundo. Se las representaba con 
serpientes en el pelo y lágrimas de sangre, o bien con alas de murciélago o cuerpo de perro. 
Nada podía aplacarlas. 

24 Lit. “Justicieras”, aunque eran muy vengativas. Eran las tres hijas de Ógigo: Alalcomenía, 
Telxinea y Áulide. Sólo figuran en DTA 109, Atenas, S. III a.C. πρὸς τὰς Πραξιδίκας πρὸς 
Ἑ̣ρ[μῆν], DT 41, Mégara, SGD 62, Beocia, S. III a.C. en una defixio de Cirene (SEG 45, 2168; 57, 
2027): Πραξιδίκα Κώρα y en otra de Pantikapaion (Kerch), en el Mar Negro: AA (1907) 126.

25 DTA 98, 99, 100, 101, 102. 



Relaciones entre muerte y magia en el mundo grecorromano

—  777  —

el romano se incorporan divinidades de los pueblos sometidos, como los 
babilonios Baal y Eresquigal, los hebreos Sabaoth26 (aplicado a Yaveh27), 
Adonai28, Eloe29, ángeles30 y arcángeles31 y, sobre todo, los egipcios Isis, Osiris32 
y Seth33. Este se asimiló al griego Tifón34 y se convirtió en el dios de la magia 
por antonomasia. Y no faltan los espíritus (δαίμονες35) de los difuntos en cuyas 
tumbas se introducen láminas. 

La relación, por tanto, entre las defixiones y la muerte es muy estrecha, en 
primer término, por estos factores: connotaciones supersticiosas del propio 
material36, lugares de depósito, divinidades, pero también por su objetivo y 
finalidad, al menos en algunos casos, de causar la muerte, si bien esta teoría 
no es aceptada por todos. 

26 Sebaot (תואבצ) lit. ‘ejércitos’. DT 208, 242. Dios judío de la hospitalidad en PGM IV, 
1227-1264.

27 “Señor de los Ejércitos” Vid. NGCT 26, Corinto, S. III p.C.
28 En hebreo: יָנֹדֲא, plural mayestático de Adón “Mi Señor”, es uno de los nombres de Dios 

en el judaísmo. 
29 = Yahvé. Cfr. PGM IV 320-21,1577, V 481, VII 400,564, XXXVI 42, XLIII 13, LXXXI 7.
30 DT 74 y 75 (Ática): καταγράφω κ(αὶ) κατατ[ίθω] ἀν[γ]έ[λης καταχθο]νίοις; DT 187: 

ἐξορκίζω ὑμᾶς, ἅγιοι ἄνγελοι καὶ ἅγια ὀνόματα. Cfr.PGM IV 1932–35; 3024ss., VII 880–87.
31 DT 255. 
32 DT 148, 155, 156, 158-169, 174, 178, 188, 270. Osiris era el dios de la resurrección, 

protector de la vegetación y la agricultura, símbolo de la fertilidad y regeneración del río Nilo. 
Además, presidía el tribunal que juzgaba a los difuntos. Originariamente, era un rey mítico 
fundador y civilizador. Mientras Osiris recorría el mundo, su esposa, Isis, gobernaba Egipto y 
su hermano Seth aprovechó para intentar arrebatarle, infructuosamente, el poder.

33 Seth era el dios del mal tiempo y los desiertos y su animal era el asno (Cfr PGM III 87, 
VII 8,369,964, XII 138, XIV 20, XIX 44, XXXV 8,14,80, XXXVI 12,23-26, 85-93, XLVI 6-7, etc.). 
Cuando Osiris regresó, Seth lo asesinó y descuartizó, repartiendo los pedazos por todo Egipto. 
Isis los recuperó, con ayuda de su hijo Anubis, y le devolvió la vida con su magia. Entonces 
tuvieron a su hijo Horus, quien vengó a su padre y desterró a Seth al desierto. Su culto se 
extendió en Roma y tenemos un significativo grupo de defixiones romanas dirigido a él (DT 
145-189, Roma S. IV p.C)

34 Cfr. τυφὼς̣, “tifón, tormenta de arena”. En la mitología griega, Tifón, hijo de Gea y 
del Tártaro, era un monstruo de cien cabezas de serpiente que escupían fuego. Durante la 
Gigantomaquia se enfrentó a Zeus, que acabó venciéndole y lo confinó al Tártaro (Hes. Theog. 
820-865). Tifón en los papiros: PGM III 87, IV 179, 238-49, 244, 264-265, 276, 280, 1380, 2220, 
2260, 3267, 3270, VII, 652-60, XII 232, 372-373, XIV 20, 26, XXXIIa 2; XXXVI 4, 77, 319, 339, 
LVII 5; LVIII 9; LXI 54; LXVIII 3.

35 Ej: NGCT 31, Pela, S. IV a.C, DT 79 (Ática): [κ]αὶ Γαίη χθονία καὶ [Οὐ]ρανία καὶ Ἀδωνεῦ, 
μήτηρ καὶ ἀνδρ’ ἀλ̣<λ’> ἀνάβηθι Ἀννοῦβι νέκυς δαῖμον καὶ νέκυες δαίμονες; SEG 43:434: (…) 
οἰκτίρετε δαίμονες φίλ[ο]ι Cos, S. IV p.C. SEG 47:1291: (…) σὺν τῷ ἁγίῳ Τυ(φῶνι) Δ(αίμονε)ς, 
DT 238, Cartago: (…) ἐπιτάσσουσιν γάρ σοι δα̣ί̣[μονες (…), DT 271, Hadrumetum: (…) καὶ οἱ 
δαίμονες ἐξεγερθῶσιν ἔκθαμβοι καὶ περί|φοβοι [γ]ενόμενοι (…), DT 295 Hadrumetum: quoniam 
d[e]ducunt illos σ̣υ̣φωνιακὶ̣ συμφωνιακοὶ δαίμονες. A veces llamados ἄγγελοι, no solo en época 
cristiana, como en las citadas supra nota 14 DT 74 y 75, Ática, S. II p.C: καταγράφω καὶ κατατίθω 
ἀνγέλης καταχθονίοις (…). 

36 Por su pesadez y frialdad el plomo se asociaba a la muerte. 



Amor López Jimeno

—  778  —

Así, FARAONE, C., 1997, basándose en la expresión ἐπὶ ψύξει “para la 
congelación” de un grupo de textos procedentes de pozos del Ágora de Atenas37, 
defendió que las defixiones no buscan específicamente la muerte, sino una 
especie de parálisis provisional. Efectivamente, las frías aguas congelarían, 
por simpatía mágica, a las personas inscritas, siguiendo la analogía persuasiva 
similia similibus: ὡς ταῦτα τὰ ὀν̣όματὰ ψύχεται οὕτως̣ [nombre] καταψύγοιτο 
/ παράλυσον / ἵνα παραλυθῇ “Así como estos nombres se congelan, así también se 
congele [nombre] para que quede paralizado/a”38. Añade que el término “muerte” 
(θάνατος) no aparece en las defixiones más antiguas y el verbo ὄλλυμι “destruir” 
o sus compuestos, característico de otras formas de maldición, sólo cinco 
veces y en lecturas dudosas, y no siempre referido a personas. Sin embargo, 
creemos haber mostrado pruebas39 de que los defigentes sí tenían en algunos 
casos el deseo real de causar dolor y daños extremos, incluso la muerte, idea 
que creemos confirmada por numerosos hallazgos posteriores.

Faraone interpreta dichas expresiones literalmente: provocar una parálisis 
por congelación (ἐπὶ ψύξει / κατάψυξον / ἵνα καταψύξῃς / ψυγήτω), de la 
misma manera que otras expresiones de deseo como “que se queden mudos, 
ciegos, sin corazón, etc".40. Su teoría podría ser válida en esos casos concretos. 
Aun así, no nos parece lógico que el mago persiguiera un efecto pasajero 
¿por qué razón? ¿por cuánto tiempo? ¿cómo y en qué estado saldrían de 
esa congelación? Pero es que, además, esos mismos textos no hablan solo 
de congelación (ἐπὶ ψύξει), sino también de “desaparición” (ἐπὶ ἀφανι̣σμῷ / 
ἐπὶ ἀφανίσει), o la total anulación: ἔστω ἄψυχος ἄλαλος ἄνους ἀκάρδιος ὡς 
μηδὲν ἀκούων41, muerto, en definitiva, y piden expresamente a la divinidad 
καὶ καταψύξῃς καὶ ἀπολέσαις / ἀπολέσῃς / καταστρέψῃς42. Por si no fuera 
suficiente, la conexión con el inframundo no se limita a sus dioses, en concreto 
el funesto Tifón Seth, sino que se verbaliza: “(…) que congeles y destruyas y retengas 
en tu tenebrosa atmósfera / lóbrega eternidad del olvido” (κατάσχες εἰς τὸν ζοφώδη 
σου ἀέρα / εἰς τὸν τῆς λήθης ἀφώτιστον αἰῶνα), una expresión única de este 

37 SGD 22-38, NGCT 15 y 17 (S. III p.C.) DTA 27, 28 y 52 y NGCT 3 (de un pozo del Cerámico). 
Ed. pr. JORDAN: 2022.

38 Curiosamente, esta superstición perdura aún hoy: los pozos han sido sustituidos por el 
congelador y las láminas de plomo por fotografías. Vid. ARBOLEDA BALLÉN, E., (8 de enero 
de 2021). Ritual de congelamiento: la estrella de la hechicería en Cádiz. La voz del Sur, https://
www.lavozdelsur.es/vida/el-trote-de-la-culebra/ritual-congelamiento-estrella-hechiceria-en-
cadiz_254309_102.html.

39 LÓPEZ JIMENO, A., 1997 y MARCO SIMON, F., 2011.
40 También en DT 125, 27, 68, 69, 43, 44, 66.
41 “Que se quede sin alma, sin palabra, sin mente, sin corazón, sin poder oír”.
42 “[Que] lo congeles /destruyas”.



Relaciones entre muerte y magia en el mundo grecorromano

—  779  —

mago43 para referirse a las estancias más recónditas y lóbregas del Hades, clara 
metáfora de la muerte. 

Cierto es que, algunas maldiciones de este grupo podrían conformarse 
con esa parálisis temporal, en concreto las deportivas, que pretenden 
preventivamente anular al rival en la lucha o las carreras, como SGD 24, SEG 
35:213 y SGD 25, SEG 35:214, ambas contra “Eutiquiano, a quien parió Eutiquia44, 
para que no pueda participar” en una pelea y, si lo hace, “que se caiga y pierda” (ἵνα 
ἐκπέσῃ καὶ ἀσχημονήσῃ), expresión idéntica en otras contra aurigas y caballos 
de las carreras. 

Pero en otras como SGD 38, SEG 35: 227, dirigida contra una tal Tique, 
queda clara la intención de, no sólo congelarla, sino también hacerla 
desaparecer (ἐπὶ ἀφανισμῷ καὶ ψύξει Τύχ[ης), haciendo mención expresa de la 
muerte, no solo con el término θάνατος, sino con el correspondiente adjetivo, 
νεκρά: ἀλλὰ μένῃ νεκρά, ὠχρά, ἀδύναμος, παραλελυμμένη, κατεψυγμένη [μέ]χρι 
οὗ ἂν ἔλωμαι ἐκ τοῦ ζοφώδους ἀέρος, ἀλλὰ ἀτον[ο]ῦσα καὶ ἀδύναμος γένοιτο 
μέχρι θανάτου45). Parece, pues, claro, que en estos casos sí se desea la muerte 
de las víctimas. 

Además, cuando no quieren matar, sino simplemente paralizar una 
parte del cuerpo o una emoción, se utilizan otras expresiones, como, p.ej., 
el general “atar”, “silenciar” o “dormir”: como en un grupo de defixiones de 
Amatunta (Chipre, S III p.C.: DT 22, 24, 26, 28-35 y 37), que se autocalifican 
de “silenciadoras” (τὴν παραθήκην (…) φιμωτικὴν / ἐπὶ τοῦδε τοῦ φιμωτι[κοῦ] 
[κ]αταθέματος / φιμώσουσιν τὸν ἀντίδικον ἐμοῦ). Este grupo, elaborado por 
un mago profesional46, repite la misma fórmula, con ligeras variaciones: 
καταδήσατε κατακοιμίσατε τὴν γλῶσσαν τὸν θυμὸν τὴν ὀργὴν τὴν εἰς ἐμὲ ἔχι (= 
ἔχει) 47, con una expresión de finalidad del tipo “que no pueda actuar contra mí”. 
Por la conocida identificación entre sueño y muerte48, podemos interpretar 

43 Autor de SGD 22-38 y SGD 38, y NGCT 15 y 17 otras aún inéditas. Magos en el Ágora 
en la literatura: Pl. Resp. 364-365, Leg. 933, Apul. Met. 1.4 y Luc., Dial. Meret. 4.4. Sobre la 
profesionalización de los magos vid. LÓPEZ JIMENO, A., 2011a y 2011b.

44 Sobre la identificación mediante el matrónimo Vid. LÓPEZ JIMENO, A., 1991-92.
45 “(…) que se quede muerta, pálida, incapacitada, paralizada, congelada, hasta que yo la saque de 

la oscura atmósfera; que se quede exhausta e incapacitada hasta la muerte”.
46 Como hemos estudiado en LÓPEZ JIMENO, A., 2011a y 2011b. En el mundo helenístico 

(Chipre, Egipto, Norte de África, Atenas) consta la existencia de magos profesionalizados, no 
así en los confines del Imperio romano, como parecen sugerir las láminas latinas de Bath y 
Mainz.

47 “Amarrad, adormeced la lengua, el enfado y la ira que tiene contra mí”. Se dirigen a las almas 
de los muertos (δέμονες) en cuyas tumbas fueron, probablemente, introducidas las láminas, 
que se hallaron al cavar un pozo: Incluso interpela directamente a la tumba: τύνβε πανδάκρυτε. 

48 En la mitología griega, los dioses Υπνος (“Sueño”) y Θάνατος (“Muerte”) son hermanos 
gemelos, hijos de Νύξ (Noche) y viven en el inframundo (Hes. Theog. 211-212, Apollod. Bibl. 



Amor López Jimeno

—  780  —

dicha fórmula como una metáfora de la muerte. Porque, además, esta idea 
está reforzada por otras locuciones metafóricas exclusivas de este mago, que 
pide literalmente a los dioses infernales, Hécate, Hermes, Plutón, las Erinias 
y a los espíritus de los muertos que se lleven (παραλάβετε) a la/s víctima/s y 
la/s entreguen “al portero del Hades” (κὲ παράδοτε τῷ κατ’ Ἅδη θυρουρῷ) y “al 
que está a las puertas del Hades” (κὲ τὸν ἐπὶ τοῦ πυλῶνος τοῦ Ἅδους). Y, por si 
cupiera aún duda, que lo entierren (θάψατε τὸν προγεγραμμένον), tras privarle 
de sus fuerzas, su voz y su espíritu, hasta dejarle helado, mudo y exánime 
(ποιήσατε αὐτὸν ψυχρὸν κὲ ἄφωνον κὲ ἀπνεύμοναν). El deseo de congelación 
que veíamos en las del Ágora se restringe en estas a “su ira e inquina contra mí” 
(τὸν θυμὸν κὲ τὴν ὀργὴν τὴν εἰς ἐμὲ ἔχι). 

Podríamos pensar que, a priori, algunos tipos de maldiciones no tienen 
por qué pretender, en efecto, causar la muerte. Así, las judiciales, las eróticas 
de atracción (ἀγωγή), incluso las comerciales o deportivas. Pero vamos a ver 
que, incluso entre éstas, no está ausente esta intención. 

II.A.1. Defixiones judiciales

En principio, las defixiones judiciales, muy numerosas en la Atenas clásica y 
prácticamente ausentes en el resto del mundo griego, con alguna excepción 
temprana en Sicilia, no tienen por qué pretender la muerte. Son un tipo de 
maldiciones supuestamente preventivas, es decir, se elaborarían antes de que 
se celebre la vista, con el fin de impedir la comparecencia y declaraciones 
de la parte contraria. De ahí que abunden expresiones del tipo “que no 
pueda hablar”, “que se le retuerza la lengua”, “se queden sin memoria”49 
o, más generales, “que les salga todo mal”. Esto encajaría con la teoría de 
Faraone de que no buscaban la muerte real, sino una incapacidad provisional, 
particularmente referida a la facultad de hablar. Pero, dado que, por lo 
general, son muy breves y, a menudo, se reducen a una lista de nombres, con 
algún tecnicismo50 que nos permita clasificarlas en esta categoría, cuando no 
contienen referencia temporal alguna, podríamos también pensar que han 
sido elaboradas a posteriori, disgustados por haber perdido el pleito y que, 
decepcionados por la justicia terrenal, buscarían resarcimiento en la magia. 

De hecho, hay indicios pragmáticos de la vinculación con la muerte de 
este género de maldiciones. En primer lugar, porque la mayoría han sido 
halladas en tumbas del Cerámico. Como hemos dicho, este acto tiene per se una 

1.2.2.). En Il.16.672-683 transportan el cuerpo de Sarpedón a Licia. Vid. además Il.14.231-236, 
Eur. Alc. 843-861. La muerte se entiende como un sueño eterno, definitivo. 

49 cfr. PGM VII 17, 48, XII 9.
50 Como μάρτυρες, μαρτυρίαν, δικασταὶ, γλῶττα, μαρτυρεῖ, δικαστηρίωι, κατηγόροι, 

συνηγόροι, σύνδικος, ἀντίδικοι.



Relaciones entre muerte y magia en el mundo grecorromano

—  781  —

función simbólica y performativa. Pero, además, algunas láminas y figuritas51 
representando a los rivales fueron introducidas en unos pequeños sarcófagos 
de plomo que después fueron colocados en diversas sepulturas, como SGD 
9. A nuestro juicio, ese acto simbólico denota claramente la intención de 
“enterrar”, por simpatía mágica, a la persona. 

A veces, el lenguaje verbal y no verbal corrían paralelos: el autor /mago 
de otra defixio de Atenas, (DT 49 ca. 300 a.C.). tras repetir la fórmula καταδῶ 
[x cada nombre en genitivo] γλῶττ]αγ καὶ ψυχὴν καὶ λόγομ ὃ(μ) μελ[ε]τᾶι 
χεῖρας | πόδας ὀφθαλμοὺς καὶ στόμα, concluye con un contundente τούτους 
ἅπαντας | καταδῶ ἀφα[ν]ίζω κατ[ο]ρύττω καταπαττα|λεύω52, gestos que, con 
toda probabilidad, ejecutaba simultáneamente. 

Pero, además, el análisis semántico demuestra que el deseo de destruir 
verdaderamente a los enemigos estaba presente en todo tipo de maldiciones, 
sea cual sea su causa y motivación. Y comprobamos que el verbo ὄλλυμι es, de 
facto, muy frecuente, en todo el ámbito griego y en todas las categorías. Por 
ejemplo en SGD 89 (Camarina, S. II a.C.): [lista de nombres en nominativo] 
καὶ ἄλλος, ὅστ[̣ις μ]αιτυρήσῃ {²⁶μαρτυρήσῃ}²⁶ Ἀριστομάχωι, ἐ̣[ν]γέγραντ[αι](?) 
καὶ τῆνοι καὶ̣ τῆ̣νος (…) [ὄλ]λυστα[ι](?)53. 

II.A.2. Defixiones eróticas 

Tampoco deberían pretender necesariamente la muerte las maldiciones 
eróticas, que constituyen el grueso de los documentos54. Aunque hay otras 
prácticas mágicas relacionadas con el amor, el sexo y la procreación (pócimas, 
ungüentos, amuletos, entre otras), en las que no nos vamos a adentrar, en el 
terreno de la magia erótica coercitiva podemos distinguir dos subgéneros de 
conjuros, según su finalidad: o bien una separación (διακοπός)55 o bien la 
atracción (ἀγωγή, φίλτρα). En estos últimos, a priori no parece tener sentido 
buscar la muerte del objeto de deseo. Sin embargo, la distinción no es tan 
nítida en el campo de la magia destructiva y a menudo se entremezclan: si se 
desea a alguien, se le quiere apartar de otros amantes, previos o futuros. Y si se 

51 Hemos estudiado estas figuritas en LÓPEZ JIMENO, A., 2010.
52 “Amarro la lengua, alma, el discurso que prepara, manos, pies, ojos y boca a todos estos amarro, 

elimino, entierro, aplasto”.
53 “[Nombres] y cuantos testifiquen en favor de Aristómaco quedan [aquí] registrados. Que tanto 

aquéllos como aquél perezcan”.
54 Del Ática (DTA 64, DT 68, 69, siglo IV a.C.), de Nemea, (SGD 57), de Beocia (DT 85), 

de Macedonia (NGCT 31), de Cnido (DT 17), de Cumas (DT 198, S. II p.C.), de Hadrumetum 
(DT 271), de procedencia desconocida (SGD 189) y de Egipto (DT 38, SGD 151-156, 158-161, 
S. III p.C.). 

55 Prácticas descritas en los PGM IV, XII 17 y LXVI.



Amor López Jimeno

—  782  —

resiste, no dudan en desearle todo tipo de torturas y privaciones (aislamiento, 
hambre, sed, enfermedades, insomnio), sin descartar la muerte.

Además, estos conjuros maléficos tienen relación con la muerte porque 
habitualmente se requiere la ayuda del espíritu de un muerto que debe 
levantarse de su tumba y traer, por la fuerza y totalmente sometida, a la persona 
deseada. Igualmente, las divinidades invocadas son todas las infernales que ya 
hemos visto, a las que se añaden esporádicamente Afrodita y Eros. Contamos 
con un interesante grupo de defixiones de este tipo procedentes del Norte de 
África, que siguen directamente el modelo del PGM IV, 330-43056. 

Entre las defixiones netamente de separación el ejemplo más representativo 
es la defixio de Pela, Macedonia (NGCT 31, S. IV a.C.), que intenta evitar in 
extremis una boda por el expeditivo método de eliminar a la novia. Es uno de los 
testimonios que apoyan más firmemente nuestra teoría de que las maldiciones 
sí tenían, en algunos casos, la muerte como fin último, y así lo deja claro su 
autora: (…) καὶ κακὰ κακῶς Θετίμα ἀπόληται ἐμός (…) ἐμὲ δὲ ε̣ὐδαίμονα καὶ 
μακαρίαν γενέσται57: La expresión “[que muera] de una mala muerte”, tiene 
un paralelo en el mundo romano58. 

Otros textos no son tan transparentes, sino que recurren a la analogía con 
los muertos en cuyas tumbas introducen las láminas, como ejemplifica esta 
defixio: Quomodo mortuos, qui istic sepultus est nec loqui nec sermonare potest, seic 
Rhodine apud M. Licinium Faustum mortua sit nec loqui nec sermonare possit (…)59 
(DT 139, Roma, S. I a. C.).

II.A.3. Defixiones deportivas o agonísticas

Tampoco deberían pretender la muerte las maldiciones de carácter 
deportivo, un género bien documentado por todo el Mediterráneo romano60, 
que podrían conformarse con que el rival en la lucha o las carreras saliera 
derrotado. Pero, de nuevo, a quien recurre a la magia coercitiva para conseguir 
sus fines, no le importa transgredir todo límite. Así, en las maldiciones del 
hipódromo, no solo piden con todo lujo de detalles que aurigas y caballos de la 
facción contraria no puedan salir, correr y vencer, sino que, en caso de hacerlo 

56 SGD 151, 152, 153, 155, 156, 161.
57 “(...) que Tétima muera de mala muerte (…) entonces seré feliz y dichosa”.
58 malus exitus/malum exitus (DTM 2, 5, 6, y 14).
59 “Así como el muerto aquí enterrado no puede hablar ni conversar, así también Rodina muera junto 

a Marco Licinio Fausto y no pueda hablar ni conversar (…)”.
60 En Cartago (DT 237–243, 245-256, 260; SGD 142–143, NGCT 40-43 + DT 216, 218, 220–221, 

227, 232–233, 259, latinas), Hadrumetum (DT 272-295, S. II o III), Roma (DT 159-187, ca. 400 
p.C.), Libia (SGD 149, S. IV), Beirut (SGD 167, S. II o III), Damasco (SGD 166, S. IV) Egipto, 
(SGD 157, S. IV), Corinto (NGCT 26, S. II-III).



Relaciones entre muerte y magia en el mundo grecorromano

—  783  —

(una cláusula de seguridad muy habitual en magia), sufran todo tipo de 
accidentes: “que se queden ciegos (μαύρωσον αὐτῶν τὰ ὄμματα ἵνα μὴ βλέπωσιν), 
que se caigan, les corten los tendones (ἐμπόδισ|ον αὐτοῖς τοὺς πόδας, ἔκκοψον 
ἐκνεύρωσον), que se salgan de la calle (μήτε κυκλεῦσαι τοὺς καμπτῆρας), que 
vuelquen y sean arrastrados (ἀλλὰ πεσέτωσαν σὺν τοῖς ἰδίοις ἡνιόχοις συρόμενοι)”, 
“con daños corporales y fractura de extremidades (μετὰ βλάβης τοῦ σώματος καὶ 
σκελῶν κατάγματος, –en las latinas vulneretur–61, lo que supondría tener que 
sacrificarlos. Hay que tener presente que los agones eran bastante violentos y 
que cualquier accidente podía ser mortal. 

De hecho, la muerte no se excluye como objetivo en algunas, con 
expresiones literales: ἀπόλοιτο τους ἵππους και ἄλλους “Elimina a los caballos 
y demás (SGD 138, Cartago, S II-III p.C.), δόται ἀσθένιαν τη Αιμιλίαι Ὑγείαι ... 
και θάνατοv, δος θάνατοv τη Αιμιλίαι Ὑγείαι, exterminate Tζaritζo[ni (DT 253 
Cartago, S. II p.C., defixio en latín y griego contra un venator62) o metafóricas, 
como: στρέβλωσον αὐτῶν τὴν ψυχὴν καὶ τὴν καρδίαν ἵνα μὴ [π]νέωσιν63 (DT 
241, Cartago, S. II-III p.C.), χαλίνοσον και σφίξον τούτους “estrangúlalos” 
(DT 167 y DT 163, Roma). La conexión con la muerte está reforzada por la 
invocación, como en otras categorías de defixiones, a los espíritus de muertos 
(σε, νεκυδαίμ[ων] ἄωρε), y las divinidades subterráneas. 

Los equivalentes latinos: occidere, exterminare, vulnerare, necare, entre otros, 
se repiten en muchas defixiones de este tipo, como DT 287 ((...) ocidas ex oc die) 
o DT 247 (Cartago, S. II-III p.C.): [occi]|dite | exter|minate vulnerate Gallicu quen 
|peperit Prima in ịsta ọṛạ {²⁶hora}²⁶ in am|piteatri {²⁶amphitheatri}²⁶ (…) ụṭ | neque 
ursu neque tauru singulis plagis ọc̣|cida[t (…)64. Se trata, pues, de otro venator, 
con pocas posibilidades de salir vivo de la arena, si “no puede matar ningún oso 
ni toro”. 

Por si quedaran dudas, otras especifican “que no les quede aliento”: (…) ut 
equos | prasini et albi crucies | ocidas, et agitatore(s) [nombres] ocidas | collida(s) 
neque spiritum | illis relinquas (...)65 (DT 286, Hadrumetum) o, peor aún, que 
los descuarticen: como a los Azules de esta maldición hallada en Beirut, cuyo 
texto rodea el dibujo de uno de los aurigas maniatado y que requiere a los 

61 DT 250, 252, 253.
62 Los que luchaban contra las fieras en los Ludi (Juegos) del anfiteatro o el circo, en 

concreto en la venatio. No está muy clara su relación o diferencia con los bestiarii. 
63 “Retuérceles, las almas y el corazón, para que no puedan respirar”.
64 “Atad, exterminad, herid a Gálico, a quien parió Prima, ahora en el anfiteatro, atad sus pies, sus 

miembros, su sentido, su médula. Atad a Gálico, a quien parió Prima para que no mate ni oso ni toro en 
combate singular”.

65 “(...) Que tortures y mates (...) a los caballos [de los]verdes y [los] blancos (...); mata y destroza a 
sus aurigas [nombres]. No les dejes aliento (...)”. Cfr. PGM IV, 2500: “Para la destrucción (Muerte) di: 
“saca el aliento, señora, de la nariz de Fulana”.



Amor López Jimeno

—  784  —

“santos ángeles”: (…) συνέρθατε δήσατε καταστρέψατε λεπτοκοπήσατε ιφάλε | 
ίππους κε ηνιόχους χρόας καλαείνων (SGD 167, S. II-III)66.

En otra similar de Apamea (Siria, S.V-VI p.C., SEG 34:1437) dirigida a 
las ánimas de los muertos prematuros y violentos, tras desear que amarren 
fuertemente las patas, nervios, ojos, etc. de los caballos y no puedan 
comer, beber, ni dormir para que no puedan ganar la carrera, concluye 
κλασθῶσιν, συρῶσιν, ἀφανισθῶσιν67, con unos verbos que, aunque no 
pertenezcan directamente al campo semántico de “muerte”, salvo ἀφανίζω 
“hacer desaparecer”, en este contexto conducirían a ella: κλάω “romperse 
“ y σύρω,”arrastrar”, mientras otra contemporánea (SEG 34:1438) incluye 
καταστρέψατε αὐτοὺ[ς].

II.A.4. Defixiones comerciales 

Las clasificadas usualmente como “defixiones comerciales” conforman 
un grupo heterogéneo en el que se engloban algunos textos simplemente 
porque se indican oficios o negocios (taberna, talleres, negocio, actividad en 
general: τὸ καπηλεῖον68, ἐργαστήριον, τὸ ἐμπόριον, ἐργασίαν), lo que ha llevado 
a presuponer un choque de intereses comerciales, aunque puede ser una 
información complementaria para identificar con precisión a la víctima, algo 
imprescindible en magia. Si bien podrían contentarse con el cierre o la ruina 
de la competencia, de nuevo aparecen peticiones de muerte y destrucción, 
como ilustra este ejemplo: (…) τούτων τὴν ἐργασίην [ἐναν|τ]ίαν γίνεσθαι καὶ 
ζόης | καὶ βίου μὴ ὄναιντο | αἶσα ἀναιροῦσι κἀ[δι]κοῦσι | [– ἄ]φρονε[ς] | μή [τ]ις 
αὐτοῖς εἴη πη κτῆσις | [ἀλλ’] ἀπολλύο[ι]ντο (…)69 (DT 92 Quersoneso Táurico, 
S. III a.C.) o este otro (…) Ῥ]οδίονα κάπ<ηλον> | καταδ<ην>ύω Ῥό<δ>ων[α· 
ἀπ]όλοι̣[το] (…)70 (DTA 75, Atenas, S. IV a.C.).

II.A.5. Peticiones de justicia o venganza

Finalmente, hay otra subcategoría de textos a medio camino entre la 
maldición y la plegaria religiosa, que VERSNEL H.S., 1991 denominó prayers 
for justice, “peticiones de justicia o venganza”, que buscan reparar un daño 

66 “(…) Eliminad, atad, destruid, cortad en pedazos a los caballos y aurigas de los Azules [nombres 
y partes del cuerpo]”.

67 “Que se rompan, sean arrastrados y desaparezcan”.
68 Defixiones contra taberneros y sus tabernas en la Atenas clásica: DTA 68, 70, 73, 75, 87, 

DT 70, 71, 72, SGD 164. 
69 “(...) Que el trabajo se les vuelva en contra y no puedan ganarse la vida y subsistencia (...) que no 

tengan propiedades, sino que perezcan”.
70 “(…) A Rodión el tabernero amarro, que perezca Rodón (sic) (…)”.



Relaciones entre muerte y magia en el mundo grecorromano

—  785  —

u ofensa previos con la intercesión de las divinidades, en un tono cercano 
a las plegarias religiosas. A diferencia de otras maldiciones, no siempre son 
anónimas. Las excavaciones en santuarios en toda la extensión del imperio, 
desde Asia Menor, hasta Britania y Germania han sacado a la luz un número 
significativo. Abundan en esta categoría las víctimas de robos. Los desvalijados 
no se quedan satisfechos con recuperar sus pertenencias, por el contrario, 
exigen castigos a veces sumamente crueles, hasta, una vez más, la muerte. 

El autor del único ejemplo de este tipo hallado en Grecia, (SGD 21, Atenas, 
S. I p.C.), al que han sustraído unas prendas, que detalla, se autodefine como 
μὲ τὸν ̣[κ]αταγρά̣|φοντ̣α κὲ τὸν ἀπολέ[σαντα]71 y ordena a Hécate, καρδιοτόμησον 
“corta el corazón”, lo cual, obviamente, significaría la muerte inmediata. Y el de 
una lámina de Amorgos (SGD 60, S. II a.C.) busca amparo en Deméter, ya que 
un tal Epafrodito le ha robado sus esclavos72 y se ha casado con una de ellos sin 
pedirle permiso (ἐµοῦ µὴ θέλοντος). A diferencia de otras peticiones similares, 
no reclama la devolución, sino que no pueda disfrutar de ningún placer, ni la 
comida, ni la compañía de mujer o hijos, ni siquiera un perro, sino que, por 
el contrario, (καταδε{ε}σµὸ⟨ς⟩ αὐτοῦ τὴν οἰκίαν λάβοιτο (…) αὐτός τε κα[κ]ῶς 
ἀπόλοιτο, καὶ τὰ παρ᾿ αὐτοῦ πάντα73. 

II.A.6. Otras

Pero una gran parte de maldiciones, sobre todo de las primeras etapas, 
son inclasificables por su finalidad, pues los textos no ofrecen suficiente 
información. Y, para nuestros propósitos, la categorización anterior no resulta 
relevante. Lo verdaderamente ilustrativo es el análisis semántico, rastreando el 
vocabulario relacionado con el semantema de “muerte” (θάνατος, lat. mors) y 
todos los que relacionados: “morir, matar, asesinar, destruir, enterrar, perecer, 
eliminar”, etc. y los órganos vitales y funciones fisiológicas imprescindibles para 
la vida: “comer, beber, dormir, respirar”. Con esta perspectiva, a los ejemplos 
anteriores podemos añadir otros, para poder extraer conclusiones. 

En DT 79, Ática, S. I p.C. de tipología incierta, encontramos gran variedad 
de verbos de este campo semántico: (…) δέσποινα Θεὰ ἐξολέθρευσον, 
ἀφάνισον, ἐρήμωσον, ἐξέλασον ἀπὸ τῆς πόλεως ταύτης Εὐτυχίδην, (…)74. 
Tampoco está muy clara la motivación de la extensa defixio SGD 48 (Atenas, 
ca. 345-335 a.C.) que incluye un listado de casi cien nombres tras la fórmula 
introductoria καταδῶ, κατορύττω, ἀφανίζω ἐξ ἀνθρώπων. La intención 

71 “El que hace esta inscripción/acusación destructora”.
72 La huida de los esclavos era un delito muy grave, penado con la muerte.
73 “Una maldición caiga sobre su casa (…) perezca de mala manera, con todo(s) lo(s) suyo(s)”.
74 “Señora Diosa, destruye, elimina, deja solo, expulsa de esta ciudad a Eutiquides (…)”.



Amor López Jimeno

—  786  —

de hacerlos desaparecer de la faz de la tierra (ἀφανίζω ἐξ ἀνθρώπων) 
parece evidente y la de enterrarlos (κατορύττω) quedó reforzada por el 
acto performativo de introducir la lámina en un pequeño ataúd de plomo, 
probablemente colocado a su vez en una tumba. Ambos verbos aparecen 
juntos en una lámina judicial (SGD 165, Ática, S. IV-III a.C.) contra Menón y 
sus defensores (Μέ̣νω[να(?) (…) καὶ τὸς συνδίκος), a quienes también quiere 
eliminar ([ἀφα]ν̣ί̣ζω )y enterrar (ἐπικατορύ[ττω]|). 

El simple, κατορύττω, que verbaliza el acto ritual de depositar la lámina 
a la vez que apunta a la finalidad del conjuro, aparece fuera del Ática con la 
forma común, κατορύσσω: desde Lilibeo (Sicilia) donde la joven Alia Prima 
es ofrecida como regalo (δῶρον) en una maldición en forma de misiva75 
(τα|ύτης τὴν ἐπιστολὴν) a Hermes y los Telquines76 y enterrada (κατορύσσω) 
“en esta tumba” (μνῆμα) (SEG 34:952), o Roma, donde a un pedagogo lo 
quieren “enterrar bien enterrado en una fría tumba” (κατορύσσω καὶ κατορύ[σσω] 
καὶ καταδεσ|μεύω καὶ καταδέ̣δεκα(…) εἰς ψυχρ̣[ὸν] τάφον77, hasta el lejano 
Mar Negro. En una lámina de Pantikapaion (actual Kerch)78 alguien deseó 
enterrar, entre otros, a un capitán de barco –τὸν κυβερνήτην– junto a Hermes, 
Hécate, Plutón, Perséfone, Deméter, Leucotea (Λευκ(ο)θέαν)79 Ártemis y las 
Praxídicas, “sin que ningún dios o héroe los pueda liberar”: τούτων μηδεὶ[ς] θεῶν 
|λύσιν ποιήσαιτο μη|δὲ δαίμονας | τούτων (...) τούτων μὴ λύσιν γενέσθαι, “que 
no se puedan liberar”. Y en Crimea80 (ca. 320-270), un mismo individuo escribió 
dos láminas, una en primera persona y otra en imperativo81.

75 Sobre las defixiones en forma de carta remitimos a LÓPEZ JIMENO, A., 1990. 
76 Figuras mitológicas, hijos de Ponto (Mar) y Gaia (Tierra) o de Tártaro y Némesis, o 

nacidos de la sangre de Urano castrado, reputados por sus habilidades en la metalurgia y la 
magia, forjaron la hoz que Cronos usó para castrar a Urano y el tridente de Posidón. Eran 
los habitantes originales de la isla de Rodas: Hes. Theog.80-85: Τελχῖνες δ᾽ ἐνὶ νήσῳ ἔσαν Ῥόδῳ 
ἠνεμοέσσῃ, οἳ ἄρα καὶ Κρόνῳ ἄρρηκτον ἔδωκαν ἄορ “Los Telquines habitaban la ventosa isla de Rodas 
y dieron a Crono una hoz irrompible”, Diod. Sic. Bibl. Hist. 5,55: οἱ δὲ Τελχῖνες ἐν Ῥόδῳ κατοικοῦντες 
ἦσαν δαίμονες θαλάσσιοι, οἳ καὶ τὴν τέχνην τῆς χαλκείας ἐξεῦρον “Los Telquines que habitaban 
Rodas eran espíritus marinos, que además inventaron la metalurgia”, Apoll. Bibl.1.2.7: Τελχῖνες δὲ ἐν 
Ῥόδῳ ἦσαν, οἳ καὶ τὴν ἅρπην τῷ Κρόνῳ ἐποίησαν “Los Telquines de Rodas hicieron la hoz a Crono”, 
Nonnus, Dionysiaca 14,36: Τελχῖνες δ᾽ ἐνὶ νήσῳ ἔσαν Ῥόδῳ ἠνεμοέσσῃ “Los Telquines habitaban 
la ventosa isla de Rodas”.

77 Ed.pr. BEVILACQUA, G. - COLACICCHI, O., 2015, S I a.C.
78 Ed. pr. en AA (1907) 126.
79 “La diosa blanca”, es una divinidad marina, por lo que su presencia en defixiones no 

tiene mucho sentido. En Od. V, 333-ss. es quien salva a Odiseo, tras abandonar Ogigia, y le 
ayuda a llegar a la isla de los feacios No confundir con Λευκοθόη. 

80 Ed. pr. STOLBA V.F., 2016.
81 κατορύσσω Αριακον τὸν Αρσατειος καὶ τοὺς ὀρφανιστὰς “Entierro a Ariako, el hijo de Arsatio, 

y a los guardianes del orfanato / tutores de los huérfanos” y Ματαν κατοράξαι̣[τε] | καὶ τοὺς αὐτᾶι 
συμπρ̣[άσ]|σοντας (…) “enterrad a Mata y quienes cooperen con ella”, respectivamente.



Relaciones entre muerte y magia en el mundo grecorromano

—  787  —

Además, a las distintas variantes de ἀπόλλυμι hemos de añadir la curiosa 
expresión εἶεν ἐξόλειαι καὶ αὐτο͂ν καὶ γενεᾶς, con una lista de nombres en 
nominativo (SGD 104, Selinunte, S. V a.C.), o la forma ya tematizada, ἀπολλύω 
para destruir a una tal Saturnina y descuartizarla (ἀποκόπτω πασαν αὐτην, 
SGD 136, Teveste, S. I). 

Todo lo dicho es aplicable a las defixiones latinas. La riqueza de sinónimos 
y variedad de expresiones es tan amplia como las formas de matar, tal y como 
acredita una lámina de Bolonia (EDCS-54701319, S. IV-V): alguien parecía 
odiar virulentamente al senador Fisto hasta el punto de repetir: Fistum senatorem 
occidite enicate82 y Fistus diffluat langu(e)at mergat et dissolvite omnia membra omnia 
viscida ipsius Fisti dissolvite membra biscida langueat rumpite binas ipsius rumpite 
omnia membra Fisti senatoris83.

Sin embargo, el autor de DTM 13 (Mainz) solo necesitó escribir los 
nombres con un categórico imperativo: necetis e[os] “¡mátalos!”, del poco usual 
necare. Y a un tal Q. Letinio Lupo, alias Caucadio le deseaban una muerte 
terrible –escaldado– y sin demora (vos A/que | ferventes, / si[ve v]os Nimfas / [si]
ve quo alio no/mine voltis adpe/[l]lari) (…) uti vos eu/m interemates / interficiates / 
intra ann/num istum84 (DT 129, Arezzo). 

Las herencias, sin duda, darían lugar a muchos odios y maldiciones, tanto 
previas, para acelerar el deceso del pariente rico, como posteriores, por no 
haber salido suficientemente beneficiados en el reparto. Quinto Domacio 
tenía prisa por heredar de su tutor, Cayo Granio, para lo cual debía deshacerse 
de los rivales. Tanto es así, que está dispuesto a asumir los costes (meo sum(p)
tu): Q(uintus) Domatius C(ai) f(ilius) bonum tempus / mihi mea(e)que aetati / id ego 
mando remandata / quo i(i)s apud Deos I(n)feros ut pereant / et defigantur quo ego 
heres sim / pupillus85 C(ai) Grani C(ai) f(ilii) C(aius) Poblici(us) populi l(ibertus) / 
Ap(h)rodisius L(ucius) Corneliu(s) meo sum(p)tu / defigo illos quo pereant (Cremona, 
S. I)86. 

82 Cfr. occidite enicat (Bologna 1, 24-25).
83 “Matad, aplastad, a Fisto, el senador, matad, aplastad a Fisto. Aplastamiento (...) Fisto el senador... 

matad, aplastad a Fisto, el senador. Que Fisto se diluya, languidezca, se hunda y que todos sus miembros 
se disuelvan, todas sus entrañas (?) de Fisto. Disolved sus miembros y entrañas (?), que languidezca. 
Rompedle las venas (?), romped todos los miembros a Fisto el senador”.

84 “Ninfas de las aguas hirviendo o como quiera que os llaméis, matad a Q. Letinio Lupo, alias 
Caucadio, antes de que acabe el año”.

85 Menor de edad al cargo de un tutor legal que, como hoy día, podía ser un pariente, un 
amigo de la familia o el propio Estado. 

86 “Quinto Domacio, hijo de Cayo, buen tiempo para mí y mi edad. Yo los mando y remando 
con los dioses infernales para que perezcan y sean maldecidos y yo sea el heredero de mi tutor de Cayo 
Granio, hijo de Cayo, Cayo Poblicio, liberto del pueblo, Afrodisio, Lucio Cornelio, a mi costa. Los 
maldigo para que perezcan". https://edh.ub.uni-heidelberg.de/edh/inschrift/HD004106 



Amor López Jimeno

—  788  —

La fiebre, como el hambre, la sed o la falta de sueño, es uno de los muchos 
males y sufrimientos87 de los que se sirve el mago para debilitar la voluntad 
de la víctima y conseguir sus fines. Recordemos que, hasta tiempos recientes, 
unas fiebres presagiaban una muerte prácticamente inevitable y es un deseo 
recurrente. 

Así, el mago que escribió esta maldición (NGCT 51. Cos, S. IV p.C. SEG 
47:1291), a la vez que, sin duda, ejecutaba un ritual, quemando una figura 
del dios –Tifón-Seth, entre otros– estaba seguro de hacer arder de fiebre al 
desdichado Hermias: ὡς σοὶ μέλλις ἐνπυροῦσθ(αι) κ(αὶ) κέεσθεν, φλογίζεσθ(αι) 
σὺν τοῖς | ἁγίοις ὀνόμασιν, οὕτως καὶ [partes del cuerpo] Ἑρμία, ὃν ἔτεκεν 
Πιθιάς, φλογισθῇ πυρετοῖς ἀγρίοις ἐν κρ|εβάττῳ ταλεπωρίας διὰ πάσης ὥρας 
καὶ ἡμέρας κ(αὶ) νυκτός, τη|κόμενος, διαρέων, ἐκμυαλιζόμενος, ἕως θανατωθῇ 
(…) ὥσπερ ἐν τῇ | ποιρᾷ ταύτῃ πυροῦσθ(αι) σὺν τῷ ἁγίῳ Τυ(φῶνι) Δ(αίμονε)
ς, Ἑρμίαν τὸν υἱὸν Πιθιάδο[ς] | τὸν δινὸν κ(αὶ) ἄνομον καύσατε, πυρώσατ(ε), 
φλέξατ(ε), ἕως θανα|τοθῇ88.

Algunos clientes no parecían confiar en la efectividad de una única 
defixio y las encargaban por pares, como éste que había sufrido un robo y se 
encomienda a todos los dioses del infierno, incluidos los ángeles y Cerbero, 
para que castiguen al ladrón (τοῦ κλέπτ[ου) con unas fiebres diarias por todo 
el cuerpo (καὶ καθ’ἡμέρα[ν καθ|η]μεριν̣ῶι [πυρετῶ] | [partes del cuerpo] (DT 74 
y 75, Ática, S. II-III p.C.).

Unas malas fiebres (πυρετοὺς χαλεποὺς), entre otras dolencias, han de 
matar también “el (...) alma y corazón de Gámeta” (DT 51, Atenas). El despliegue 
de verbos para “matar” que emplea el mago es asombroso: κατακαίνετε, 
σκοτίσατε, καταλύσατε, χαώσατε, καταρρήξατε, διακόψατε, a los que añade 
otros como παραλύσατε “paralizad”, μαράνετε “volved loca”.

Lo mismo podemos decir del autor de una defixio romana89, muy 
elaborada, que invoca a Júpiter, Proserpina y otras 14 divinidades infernales 
para que infrinjan a Cecilia Prima los más cueles padecimientos, incluida 

87 Que hemos analizado en LÓPEZ JIMENO, A. 2019 y LÓPEZ JIMENO, A. – MURANO, 
F., 2020.

88 “(…) igual que tú vas a consumirte en el fuego y arder con los nombres sagrados, así también 
arda [partes del cuerpo] de Hermias, a quien parió Pitia, con fiebres salvajes en el lecho del dolor a todas 
horas del día y de la noche, derritiéndose, descomponiéndose, pudriéndose, hasta que muera; (…), haz que 
Hermias, a quien parió Pitia, no pueda dormir, tenga visiones, sea atormentado con fiebre, [se] desmaye, 
mientras tu imagen con los nombres sagrados arde (…); así como en esta pira ardiendo con el santo Tifón, 
demonios, quemad al malvado e ilegal Hermias, hijo de Pitia, quemad, abrasad, chamuscadlo hasta que 
muera (…)”.

89 https://db.edcs.eu/epigr/epi_ergebnis.php y https://hdl.handle.net/11573/99477 
finales del S. I a.C.



Relaciones entre muerte y magia en el mundo grecorromano

—  789  —

una malaria letal (febres cotidianas tertianas quatarnas90, usque dum animam eius 
Caeciliae Primae eripiatis) entre terribles dolores (amentiam dolores stupores malam 
frontem), exanguinación (adimas illae sanguinem de venis corpus), enfriamiento 
(calorem animi illi Caeciliae Primae eripias), que vaya destruyendo todos sus 
órganos, en una lenta e inhumana agonía “hasta que perezca y muera” (usque (…) 
pereat intereat (…)). Como en otras defixiones, se repite la idea de que “no pueda 
vivir” (vos neque vivere nec valere possit). 

Muy parecida es otra, también de Roma (Dfx 1.4.4 ⁄8,24), dirigida a 
Proserpina, que debe privar de salud y vida, mediante unas fiebres tercianas y 
cuartanas a Plocio y entregárselo a su marido, Plutón, una clara alegoría de la 
muerte: (…) eripias salutem, co(rpus, co)lorem, vires, virtutes Ploti. Tradas (Plutoni), 
viro tuo. (…) Tradas) illunc febri quartan(a)e, t(ertian)ae, cottidia(n)ae, quas (cum illo 
l)uct(ent, deluctent; illunc) ev(in)cant, (vincant), us(que dum animam eiu)s eripia(nt), 
no sin antes sufrir un suplicio de dolores por todo el cuerpo, imposibilidad de 
dormir y hasta de orinar: (n)i p(oss)it dormire (…), nei possit urinam facere (…). 
Además, le pone un plazo “que no pueda mirar, ver o contemplar otro mes” y le 
promete ofrendas si lo cumple: “te sacrificaré tres víctimas, Proserpina Salvia, [y te 
traeré] dátiles, higos secos y un cerdo negro, siempre que cumplas esto escrupulosamente 
antes de marzo”. 

Lo mismo, dolores varios y fiebres sin tregua, le esperan al desventurado 
Preseticio, que acabarán por llevarlo “a Plutón”, por no decir “al Hades”91 ((…) 
contere confri[ng]e et [t]rade | morti fili[u]m Asell(a)es(!) Praeseti[ci]um pristinarium 
(…) et trade Plutoni praeposito mortuorum | et si forte te contempserit patiatur febris 
| frigus tortiones pallores sudores ob{b}ripi|lationes meridianas interdianas (…) et 
perturba eum ne repr{a}e(h)ensionem (h)abeat (…) et si forte occa{n}sione(m) invenerit 
praefocato eum (…) in T(h)ermas [in] <b=V>alneas in quocumque loco92. 

Así pues, no es necesario utilizar un término como θάνατος, como esperaba 
Faraone, sino que hay múltiples posibilidades de expresar lo mismo, por 
ejemplo locuciones, como “dejar de respirar” “sacar la sangre / el corazón 
/ el alma”, equivalentes a “perder la vida”, como en Dfx 3.2 /82 = Tab.Sulis 

90 Malaria o paludismo, son fiebres producidas por parásitos del género Plasmodium, la 
terciana = “de 3 días”, causada por el Plasmodium malariae es, hoy, relativamente benigna, 
mientras que la cuartana = “de 4 días”, causada por el Plasmodium falciparum o el Plasmodium 
vivax, es más grave. Los síntomas son muy variados, empezando con fiebre, escalofríos, 
sudoración y dolor de cabeza. Los dos primeros son cíclicos, repitiéndose cada tercer o cuarto 
días, de ahí sus nombres. 

91 DT 140 = CIL 06, 33899, Roma, mezcla latín y griego https://db.edcs.eu/epigr/
epi_ergebnis.php. 

92 “Desde ahora, desde hoy, desde esta noche... pisotea, aplasta, aplasta y (…) condena a muerte a 
Preseticio (…) y entrégalo a Plutón, el Rey de los Muertos (…), que sufra fiebres, resfriados, tormentos, 
palidez, sudores, temblores, m(…) y ponlo tan mal que no tenga tregua (…) y si por casualidad logra 
mejorar, ahoga a Preseticio en las termas, en el baño frío, donde sea”.



Amor López Jimeno

—  790  —

103 (Bath): (…) dẹus faci(a)t ani(m)am |pe(r)ḍ(e)re sui93, metáforas como “bajar 
/ conducir a los infiernos94 / al Reino de Plutón / al Tártaro / entregar a 
los Manes” (adducas | ad domus infernas (…) intra dies septe | perducas ad domus 
tartareas Maurus|sun (…), DT 250, Cartago, S. III p.C.; ia(m) c(e)lerius / infra 
scribtum(!) e(t) tradite {I}/ Manibus95 (…), Flavianae, S. III-IV, AE 1950, 0112) o 
símiles con los cadáveres en cuyas tumbas introducen láminas. 

Las defixiones de la Britania romana presentan una expresión propia, 
“pagar con su sangre”, es decir, con su vida, normalmente por un robo, muy 
frecuentes en las termas: Dfx 3.6/1 (Caerleon): Dom(i)na Ne|mesis do ti|bi 
palleum |et galliculas | qui tulit non |redimat ni(si) |v[i]ta sanguine |suạ96; Dfx 3.2/79 
(= Tab.Sulis 65, Bath): Minerv(a)e |de(ae) Suli donavi |furem qui |caracallam97 
| meam invo|lavit si ser(v)uṣ |si liber si ba|ro si mulier |hoc donum non | redemat nessi 
|sangu(i)n[e] suo98; Dfx 3.2/57 (= Tab.Sulis 66, Bath): Exsuperịus vacat |donat 
pannum ferri |qui ilḷi (…) Ṣu|lis si vir [si femin]a s[i] ser(v)us |si liḅer (…) |suạs 
inv[o]lạ[veru]n[t s]i vir |si femina ṣ[ati]sf ̣ecerit |sanguịṇ[e] (…)99; Tab.Sulis 99, 
Bath: ẹxẹcro qui involaver|it qui Deomiorix de hos|{i}pitio suo perdiderit qui|cumq ̣ue 
ṛ[es] deus illụm | inveniat sanguine et |vitae suae illud redemạt100; Dfx 3.2 /76 (= 
Tab.Sulis 97, Bath): Basilia donat in templum Martis ani|lum argenteum si ser(v)
us si liber |(ta)mdiu siḷụerit vel aliquid de hoc |noverit ut sanguine ẹt liminibus ẹṭ | 
Primurudeụm omnibus membris configatur vel et|iam intestinis excomesis (om)nibus 
habe(at) |is qui anilum involavit vel qui medius |fuerit101.

Algunos parecen conocer la identidad del ladrón, como en Dfx 3,7/1 = 
Brit. 13.9 (Caistor St. Edmund) o Brit. 46.21 (Uley): (…) de fuṛṭo{uo} quod |mihi 
factum est Pri|manus ṇẹc̣ [e]i per|mitt[... ...]s Mercurius (…) san(g)uine sụo compḷeat 
|viṇdica[tionem(?)]102. Pero la mayoría lo ignora: diu[o] Merc ̣urio dọnaui |qui me 

93 “Que el dios le haga perder el alma”.
94 Cfr. DT 50, Ática, S. IV a.C. “hasta que descienda al Hades consumida” (ἕως ἂν εἰς Ἅιδου 

καταβῆι [․․․] φθίνουσα.
95 Espíritus de los antepasados divinizados, protectores de la familia.
96 “Señora Némesis, te ofrezco mi capa y un par de botas; que el que me las ha robado, no se redima 

sino con su vida y sangre”.
97 También en Tab.Sulis 32, 43, 62 y 64.
98 “A la diosa Minerva Sulis he encomendado el ladrón que me robó mi capa con capucha, sea 

esclavo o libre, sea hombre o mujer, que no disfrute este regalo sino con su propia sangre”.
99 “Exuperio dona un ¿plato/sartén? de hierro que le (han robado) a Sulis, sea hombre [o mujer], 

esclavo o libre (…), que pague con su sangre. (…)”.
100 “Maldigo al que ha robado, al que ha desvalijado a Deomiorix su casa. Que el dios lo encuentre 

y lo pague con su sangre y su vida”.
101 “Basilia entrega al templo de Marte su anillo de plata, que mientras alguien, esclavo o libre, 

guarde silencio o sepa algo al respecto, sea maldito en su sangre, sus ojos y todos sus miembros, y 
además tenga todos sus intestinos carcomidos, el que haya robado el anillo o sepa algo del robo”.

102 “(…) Por el robo que me ha cometido Primano. No le permita Mercurio (…) si no me resarce 
con su sangre”.



Relaciones entre muerte y magia en el mundo grecorromano

—  791  —

ma[li] cọnsil{l}i |desputauerit ouem |inuolauerit ipse | deus interscia(t) sang ̣u(i)ṇ[e] 
|ụili si ser(u)us si liber si |puer si puẹḷ(l)a licet qu[o]ḍ [n]ẹṣcio (…)103 (Brit. 51.12, 
Uley). A Viril también le robaron sus ovejas, algo que debía de estar a la orden 
del día en una sociedad eminentemente rural: (Dfx = Tab. Uley 41 = Brit. 
51.13): si quis {h}ouem su[um de pro]|prio tulerit Virilis, si ser(u)us [si liber] |si baro 
si mulier, si se[r](u)us [si liber ut(?)] |ṇoṇ [i]llis permittas ṇẹc [... nec(?)] | bib(e)re < 
nec> ⸢m⸣anducare n[ec ante dies] |nouem san(g)uinem suum [... ni]|si uindictam104 
meam (…) s[an](g)uine105. 

Estas locuciones, en combinación con otras concernientes a funciones 
fisiológicas vitales, frecuentes incluso en maldiciones eróticas, dejan patente 
que no deben interpretarse en sentido figurado “con gran esfuerzo”, sino 
literal, ya que, tanto la pérdida de sangre como un ayuno prolongado son 
incompatibles con la vida: ([deo] sanc̣to Mẹrc̣ụri[o]. [que]r[or] |tibi de illis qui mihi 
mạle |cogitant et male faciunt (…) ut [n]ọn illis peṛ|mittas nec ṣta[r]e nec |sedere106 
nec bibere nec manducar[e]107 n[e]c̣ (…) redemere possit |nisi sanguine suo (Tab. Uley 
76 = Brit. 26.2)108. Dfx 3.2/46 = Tab.Sulis 54. [...] |c ̣onq[u]{a}er[or] tibi, Sulis, 
Armịṇịa |ut Verecuṇdinum Ter[en]ṭi(?) c̣[ons]ụmas |qui argeṇtiolọs duos mihi[c.5].. 
| naṇdicẹ[c.5]ṛevavit no[n il]l[i p]er|mittạs nec sedere nec iacere [ne]c ̣ | traces ạ[m]
bulare n[ec] |ṣomn[um nec] sanitatem [cu(?)]ṃ |quantocius coṇṣumas (…)109. 

Un caso peculiar es Dfx 3.2/73 (= Tab.Sulis 94, Bath) 110, ya que no es una 
defixio al uso, sino una especie de maldición o “compromiso de veracidad” 

103 “Entrego al dios Mercurio al que con malas artes me ha robado me ha quitado mis ovejas. Que 
el propio dios lo mate con su vil sangre, sea esclavo o libre, niño o niña (…), lo cual no sé (…)”.

104 Vindicta “venganza” en el sentido de “confirmar la propiedad”, en este contexto, 
“recuperar la propiedad robada”.

105 “a quien haya robado las ovejas propiedad de Viril, sea esclavo [o libre], hombre o mujer, 
esclavo [o libre], no le permitas (…) ni beber ni comer en nueve [días] si no lo resarce con su sangre”. 
Ver, además Brit. 27.1, Dfx 3.2/46 = Tab.Sulis 54, Bath 44, S III- IV p.C. AE 1984, 00620. Otras 
tres defixiones de Bath utilizan “vida” (anima) en lugar de “sangre”: ut aṇ[imam] | su{u}a(m) 
in teṃ|plo deponat (Tab.Sulis 31, 37, 39, 44, 103). 

106 Cfr. nec iacere nec sedere en Tab.Sulis 54.5 y Tab.Uley 5. Cfr. DT 270 (Hadrumetum), non 
dormiat neque sedeat. 

107 Binomio mucho más frecuente tanto en defixiones griegas y papiros como latinas. Cfr. 
Tab.Sulis 41.4.

108 “Al sagrado dios Mercurio. Te presento una queja por aquellos que piensan mal de mí y me 
han causado daño, (…) para que no les permitas estar de pie ni sentarse, beber o comer, ni (…) sino 
con su propia sangre”.

109 “Yo, Arminia, te presento una queja, Sulis, para que consumas a Verecundino (hijo de) Terencio, 
que me ha robado dos monedas de plata. No le permitas sentarse ni acostarse ni caminar ni dormir 
ni tener salud, por el contrario, consúmelo cuanto antes (…)”. El verbo consumare no es usual en 
las defixiones, pero el sentido es claro, cfr. DT 138 (Roma).

110 El texto es único porque atestigua epigráficamente la costumbre de amenazar a los 
perjuros con diversos castigos (como escaldar una parte del cuerpo, cegarlos, enfermarlos) 
en las abrasadoras aguas termales, conocida por fuentes literarias. Entre otros, Philostr. V.A. 



Amor López Jimeno

—  792  —

ante la diosa del juramento de toda una familia, cuya transgresión se pagaría 
con sangre: [Nombres]: nomina{a} eorum qui iuraverunt | ad fontem deae Suli(s) 
|prid(i)e idus Apriles quicumque illic per|iuraverit deae Suli facias illum |ṣạṇg̣uine 
suo illuḍ satisfacere111. 

Otra forma de desear la muerte es compararlo con el agua: (…) sic liqu(e)
at <c>com(odo) aqua (…)112, (DT 104 Bath, S. III-IV) (…), sic liqu(esc?)at com[o]
do aqua (Tab. Sulis 4, S. II-III), o bien “que se disuelva como la sal en el agua”: (…) 
et a[d qu]em modum sal in [aqua liques]|cet, sic et illi membra m[ed]ullae extabescant 
(…) (DTM 2, Mainz)113, ut sal et aqua illi eueniat (DTM 3), (…) et quit aget agi|nat, 
sal et aqua illi fiat (DTM 4)114.

III. CONCLUSIÓN

La muerte, precisamente por el temor que provoca, tiene fuertes lazos con 
la magia. Las culturas antiguas buscaban esquivarla o facilitar el tránsito con 
rituales y amuletos, pero también comunicarse con las ánimas de los difuntos, 
con distintos fines, o provocarla en los enemigos. Esto último entraría en el 
terreno de la magia maléfica o dañina, cuya principal fuente primaria son las 
láminas de maldición (defixiones). Los textos seleccionados y otros muchos 
ejemplos confirman nuestra teoría de que sus autores no solo pretendían, en 
ocasiones y efectivamente, inducir la muerte por procedimientos mágicos, 
sino, además, una muerte cruel y dolorosa. Lo cual trasluce, por otra parte, 
un odio y una ira muy profundos.

IV. BIBLIOGRAFÍA

ABREVIATURAS 

Dfx = KROPP, A. (2008). Defixiones. Ein aktuelles Corpus lateinischer Fluchtafeln. 
Speyer: BoD-Books on Demand.

1.6 cuenta que “Cerca de Tiana -ciudad natal del protagonista- hay una poza consagrada a Zeus, 
patrón de los viajeros, según dicen, que se llama Poza de Asbama, de la cual brota un manantial frío, 
pero burbujeante como un caldero hirviente. Sus aguas son inofensivas y dulces para los que van por 
los caminos, pero a los perjuros les castiga dañándoles los ojos, manos y pies, enferman de hidropesía y 
se debilitan tanto que no pueden ni andar, y se quedan inmóviles lamentándose al pie del manantial, 
confesando sus perjurios”.

111 “[Nombres]: nombres de los que juraron en la fuente de la diosa Sulis el 12 de abril. Si han 
cometido perjurio, que la diosa Sulis les haga pagar con su sangre”.

112 “Que (…) se licúe como el agua”.
113 “Como la sal se disuelve en el agua, así sus miembros y médula se consuman”.
114 “Le suceda como la sal y el agua”.



Relaciones entre muerte y magia en el mundo grecorromano

—  793  —

DT = AUDOLLENT, A. (1904). Defixionum tabellae. París: Fontemoing. 
DTA = WÜNSCH, R. (1897). Inscriptiones Graecae, III, 3, Appendix continens 

Defixionum tabellas in Attica regione repertas. Berlín: Georgium Reimerum. 
DTM = BLÄNSDORF, J. - LAMBERT, Y.L.- WITTEYER, M. (Eds.), (2012). Die 

defixionum tabellae des Mainzer Isis- und Mater Magna-Heiligtums. Mainz. 
EDCS = Epigraphik-Datenbank https://db.edcs.eu/epigr/epi_en.php. 
NGCT = JORDAN, D.R. (2000). New Greek Curse Tablets (1985-2000), 

GRBS, 41(1), 5-46. 
PGM = PREISENDANZ, K. - HENRICHS, A. (1973-1974). Papyri Graecae 

Magicae. Die griechischen Zauberpapyri. I-II. Stuttgart. Trad.esp. CALVO 
J.L. - SÁNCHEZ, O. (1987). Madrid: Gredos.

SGD = JORDAN, D. R. (1985). A Survey of Greek Defixiones. GRBS, 26,2, 
151-197. 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

AVAYANÚ = ΑΒΑΓΙΑΝΟΥ, Α.Α. (2002). Ερμήι χθονίωι: θρησκεία και 
άνθρωπος στη Θεσσαλία. Λατρείες στην περιφέρεια του αρχαίου 
ελληνικού κόσμου, 65-111. 

BEVILACQUA, G. - COLACICCHI, O. (2015). Phileros e gli altri: una 
nuova defixio greca da Roma. Archeologia Classica, 66, 493-510. 

BLÄNSDORF, J. (2010a). The defixiones from the sanctuary of Isis and Mater 
Magna in Mainz. En: GORDON, R.- MARCO SIMÓN, F. (Eds.) Magical 
Practice in the Latin West: Papers from the International Conference Held at 
the University of Zaragoza 30 Sept.-1 Oct 2005. (141-190). Leiden: Brill.

BLÄNSDORF, J. (2010b). The Texts from the Fons Annae Perennae. En: 
GORDON, R.- MARCO SIMÓN, F. (Eds.) Magical Practice in the Latin 
West: Papers from the International Conference Held at the University of 
Zaragoza 30 Sept.-1 Oct 2005. (215-244). Leiden: Brill.

FARAONE, C. A. (1997). The agonistic context of early Greek binding 
spells. En: FARAONE, C. - OBBINK, D. (Eds.) Magika Hiera: Ancient Greek 
Magic and Religion (3-32). New York-Oxford, Oxford University Press.

GORDON, R. - MARCO SIMÓN, F. (Eds.) (2010). Magical Practice in the 
Latin West. Leiden - Boston: Brill, vol. 168.

JORDAN, D.R. (1985). Fourteen Defixiones from a Well in the SW 
Corner of the Athenian Agora. Hesperia, 54, 205-255. https://doi.
org/10.2307/147887.

JORDAN, D.R. (2022). Curse Tablets of the Roman Period from the 
Athenian Agora. Hesperia, 91(1), 133-210.

LÓPEZ JIMENO, A. (1990). Las cartas de maldición. Minerva 4, 133-210. 



Amor López Jimeno

—  794  —

LÓPEZ JIMENO, A. (1991-1992). El uso del matrónimo en los textos 
griegos de maldición. Revista de Investigación del Colegio Universitario de 
Soria, XI, 2, 163-180.

LÓPEZ JIMENO, A. (1997). La finalidad de las tablillas mágicas de 
maldición (defixiones). Estudios clásicos, 112, 23-35. 

LÓPEZ JIMENO, A. (2010). Una figurita de plomo hallada en Paros y 
otras figuritas de magia maléfica. MHNH, 10, 101-118.

LÓPEZ JIMENO, A. (2011a). Un mago en Amatunta. En: ΔῆΜῆΤΡΙΟΥ Α. 
(ed.) Πρακτικά του 4ου Διεθνούς Κυπρολογικού Συνεδρίου (259-289). 
Atenas: Bibliotechnia, tomo 1.

LÓPEZ JIMENO, A. (2011b). Textos de magia profesional de Chipre. 
MHNH 11, 159-174. 

LÓPEZ JIMENO, A. (2019). Sueño e insomnio en los textos de magia 
grecolatinos. En: NARRO, Á -SEBASTIÀ, M. (Eds.), Somnis, insomnis i 
entresons a les literatures antigues i la seua recepción (87-108). Tarragona: 
ed. Rhemata. 

LÓPEZ JIMENO, A. -MURANO, F. (2020). Magia e incantesimi. Le 
esecrazioni alimentari negli antichi testi defissori. En: Il Cibo e il Sacro, 
Tradizioni e Simbologie (187- 199). Velletri: Edizioni Quasar.

MARCO SIMÓN, F. (2011). La propiciación de la muerte en los rituales 
mágicos. Revista Paginas http://web.rosario-conicet.gov.ar/ojs/
index.php/RevPaginas/article/view/76 https://doi.org/10.35305/
rp.v3i4.119.

PIRANOMONTE, M. - MARCO SIMÓN, F. (Eds.) (2012). Contesti magici 
(Atti del Convegno Internazionale Roma 4 - 6 novembre 2009). Roma.

PIRANOMONTE, M. (2009). Religion and Magic at Rome: The Fountain 
of Anna Perenna. En: Magical Practice in the Latin West (191-213). Leiden 
- Boston: Brill.

SÁNCHEZ NATALÍAS, C. (2022). Sylloge of Defixiones from the Roman West, 
Volumes I and II. A Comprehensive Collection of Curse Tablets from the Fourth 
Century BCE to the Fifth Century CE. British Archaeological Reports. 

STOLBA, V. F. (2016). Two Hellenistic defixiones from West Crimea. Greek, 
Roman, and Byzantine Studies, 56(2), 263-292.

VERSNEL, H.S. (1991). Beyond Cursing: The Appeal to Justice in Judicial 
Prayers. En: FARAONE, C. - OBBINK, D. (Eds.). Magika Hiera: Ancient 
Greek Magic and Religion (60-106). Oxford.

BASES DE DATOS DE TEXTOS

https://edh.ub.uni-heidelberg.de/edh/inschrift/HD079560 Epigraphic 
Database Heidelberg.

https://romaninscriptionsofbritain.org/tabsulis Bath Tablets.



Relaciones entre muerte y magia en el mundo grecorromano

—  795  —

http://curses.csad.ox.ac.uk Uley tablets. 
http://www.epigraphica-romana.fr/notice/accueil Epigraphica Romana.
https://eda-bea.es/pub/search_select_newlang-es.html Hispania 

Epigraphica.



Colección 
Ciencias de la Antigüedad

Directora: Dra. Ana Martín Minguijón
Catedrática de Derecho Romano. UNED


