
C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

PortadaXLIIIlomo.pdf   1   17/08/21   23:35



Este libro fue sometido a dos dictámenes doble ciego externo conforme a los criterios académicos 
del Comité Editorial del Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación de la unam.

Esta obra es producto del proyecto de investigación “Libros y letrados en el gobierno de las Indias” 
y contó con el apoyo del Programa de Apoyo a Proyectos de Investigación e Innovación Tecnológica, 
clave in-402218, de la Dirección General de Asuntos del Personal Académico de la unam.

Coordinación editorial 
Jonathan Girón Palau

Edición
Dania Fabiola Beltrán Parra

Edición digital (pdf)
Jonathan Girón Palau

Diseño de cubierta
Diana López Font

Primera edición: 2021

© D. R. 2021, Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación, 
Centro Cultural Universitario, Ciudad Universitaria,  
Coyoacán, 04510, Ciudad de México 
http://www.iisue.unam.mx
Tel. 56 22 69 86

isbn: 978-607-30-4764-7
ISBN (pdf): 978-607-30-5579-6

Esta obra se encuentra bajo una licencia Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0) 

Hecho en México

Catalogación en la publicación UNAM. Dirección General de Bibliotecas
Nombres: Pérez Puente, Leticia, editora. | Castillo Flores, José Gabino, editor.  
Título: Cabildos eclesiásticos en Hispanoamérica : ceremonias, símbolos, poder / Leticia Pérez 
Puente y José Gabino Castillo Flores, coordinadores.
Descripción: Primera edición. | México : Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 
Investigaciones sobre la Universidad y la Educación, 2021. | Serie: La Real Universidad de México. 
Estudios y textos ; XLIII.
Identificadores: LIBRUNAM 2104744 | ISBN 978-607-30-4764-7.
Temas: Cabildos eclesiásticos -- América Latina. | Cabildos eclesiásticos -- México -- Colonia, 1540-
1810. | Cabildos eclesiásticos -- España. | Iglesia Católica -- México -- Historia. | Iglesia Católica 
-- Liturgia. 
Clasificación: LCC BX4625.L29.C33 2021 | DDC 282.86615—dc23



ÍNDICE

Introducción........................................................................................................................  9

LOS SÍMBOLOS Y LA CONSTRUCCIÓN DE LOS ESPACIOS

Una catedral en construcción, escenario de las ceremonias  
en una ciudad de la corte

Javier Burrieza Sánchez......................................................................................................23

Del Cristo de las Monjas al Señor de la Sacristía. Imágenes y relaciones  
sociales en Valladolid de Michoacán, siglo xviii

Óscar Mazín Gómez...........................................................................................................53

Capillas en posesión: los espacios de representación  
del cabildo eclesiástico de Oaxaca, siglo xvii

Juan Manuel Yáñez García.................................................................................................75

LOS DISCURSOS Y LAS CEREMONIAS

Las pretensiones catedralicias a honra de Felipe II durante  
el episcopado de Acisclo Moya de Contreras en la diócesis  
catalana de Vic (1554-1564)
Rossend Rovira Morgado..................................................................................................103

El cabildo catedral de Valladolid de Michoacán  
ante una condecoración y dos juras: 1790, 1791 y 1808
Juvenal Jaramillo Magaña................................................................................................127

Expresiones festivas del poder monárquico. La embajada  
del Can Ek en la ciudad de Mérida, 1695
Víctor Hugo Medina Suárez.............................................................................................153

El cabildo metropolitano ante las dedicaciones de su catedral:  
México (1656-1667). Dos ceremonias en sede vacante

Ruth Yareth Reyes Acevedo..............................................................................................177



El papa en México: la figura pontificia en los cabildos  
catedrales de una nueva nación, 1823-1831
Sergio Rosas Salas............................................................................................................197

Función religiosa y poder. El cabildo catedralicio y la consagración  
del arzobispo de México, Manuel Posada y Garduño 1839-1840
Berenise Bravo Rubio........................................................................................................225

Reglas que se guardan en el choro de la santa iglesia  
cathedral de Michoacán: texto, contexto y reflexiones

Antonio Ruiz Caballero....................................................................................................247

EL PODER Y LAS CEREMONIAS

Ceremonias públicas y élites locales. Conflictos de preeminencias  
entre el cabildo catedralicio y la ciudad de Valencia en el siglo xvii

Emilio Callado Estela........................................................................................................281

Aproximación al enfrentamiento entre el cabildo  
catedralicio de Murcia y el obispo de Cartagena  
por la procesión de la Virgen de la Fuensanta en 1694
Antonio Irigoyen López....................................................................................................311

Ritualidad y poder. El cabildo eclesiástico  
ante las ceremonias públicas: México, 1590-1625
José Gabino Castillo Flores...............................................................................................337

¿Por qué doblan las campanas? La construcción  
del ritual catedralicio en el México colonial

Leticia Pérez Puente..........................................................................................................365

El cabildo catedral de puebla. Ritualidad,  
conflicto y tradición a finales del siglo xviii

Jesús Joel Peña Espinosa...................................................................................................385

Mal obispo o mártir: Manuel Mollinedo  
y el cabildo de la catedral del Cuzco (1673-1699)
Pedro M. Guibovich..........................................................................................................415

Siglas y acrónimos..........................................................................................................439

Los autores......................................................................................................................441



UNA CATEDRAL EN CONSTRUCCIÓN, ESCENARIO DE 
LAS CEREMONIAS EN UNA CIUDAD DE LA CORTE*

Javier Burrieza Sánchez

La historia de las catedrales es la de la sucesión en la construcción de espacios 
dotados de una funcionalidad, escenarios de las grandes ceremonias que 
el centro de gravedad de una diócesis celebra en torno a la cátedra de su 
obispo. Un templo servido por el llamado cabildo catedral, conjunto de 
eclesiásticos que se constituye como cuerpo y que dispone de una función 
litúrgica de alabanza. Éste responde, en su composición, a las principales 
misiones que cuentan en la formación canónica, en la absolución de los 
pecados, en la predicación y en el rezo del oficio divino acompañado de la 
música que forma parte de la liturgia. El cabildo catedralicio —y así ocurrirá 
en España hasta el Concordato de 1851— se convertirá en un poder eclesial 
capaz de enfrentarse al propio del obispo, indispensable en el juego de las 
presencias sacras y festivas, tanto en las naves de la iglesia mayor como en la 
calle. Su condición cambiará en el siglo xix, pues con el tratado diplomático 
que reguló las relaciones entre la Santa Sede y el Estado liberal que había 
desamortizado los bienes de la Iglesia, el capítulo de la catedral —mante-
niendo en buena medida su jerarquización— se convertirá en colaboracio-
nista de su respectivo obispo o arzobispo, dentro de una sociedad mucho 
más secularizada en la que se consolidaba el liberalismo, en contraste con 
la sacralización del Antiguo Régimen, propia del Barroco. Buena parte de 
esta vida de las catedrales, de su presencia en las ciudades episcopales, 
se reflejó en los libros de las actas capitulares, los propios del cabildo, a 
veces —como en el caso de la diócesis de Valladolid que nos va a ocupar— 

* Este trabajo pertenece a los realizados dentro del proyecto de investigación “La catedral 
barroca. Iglesia, sociedad y cultura en la Valencia del siglo xvii”, concedido, aprobado y 
financiado por el Ministerio de Economía y Competitividad, después de Ciencia, Innovación 
y Universidades (HAR2016-74907-R), bajo la dirección del IP Dr. Emilio Callado Estela 
(Universidad Centro de Estudios Universitarios Cardenal Herrera) con la calificación A, 
entre enero de 2017 y diciembre de 2019.



javier burrieza sánchez24

llamados “del secreto”,1 debido a la obligación que tenían sus miembros de 
guardarlo con respecto a las decisiones que allí fuesen tomadas.

El Valladolid que analizamos, en el centro geográfico más dinámico 
en sus decisiones y comunicaciones con la corona de Castilla dentro de la 
monarquía de España, era una ciudad que a lo largo del siglo xvi y, sobre 
todo, en la primera década del xvii, había acogido la presencia de las perso-
nas reales, en la propia corte, dentro del proceso de configuración política 
de un centro capitolino, una ciudad de servicios como la definió el maestro 
Bartolomé Bennassar.2 Con todo, era un núcleo de población muy relevante, 
en el intervalo de los 40 000 a los 50 000 habitantes, el más importante des-
pués de la dinámica Sevilla —volcada en las idas y venidas con América—, 
con la proximidad de la villa de Medina del Campo que, hasta la centuria 
anterior del xvi, había sido un centro económico muy importante con sus 
famosas ferias.3 Valladolid era la ciudad de las instituciones, a la cual se 
había incorporado —si me apuran y en último lugar— la propia diócesis 
y obispado por parte del papa Clemente VIII, en septiembre de 1595, y la 
concesión del título de ciudad por Felipe II, en enero de 1596.4 

Antes, tras el proceso de reorganización y repoblación que efectuó el 
conde Pedro Ansúrez a finales del siglo xi —con el establecimiento de una 
colegiata poderosa y autónoma que será la futura base de la catedral—, vio 
nacer una de las universidades mayores de Castilla —vinculada también con 
este poder eclesiástico—; contempló el desarrollo de un consejo municipal 
—conocido con el nombre de la ciudad—, así como el establecimiento del 
tribunal de la Real Chancillería, sede del poder judicial del norte de Casti-
lla —Audiencia y Chancillería—, que la convertirán, con sus cuatro salas, 
en una ciudad de población flotante dentro de una sociedad pleiteadora. A 
todo ello, debemos sumar su condición de núcleo urbano levítico, poblado 
en los mejores momentos del Barroco por más de 40 establecimientos de 
regulares, masculinos y femeninos, amén de otras muchas instituciones a 
las que habría de sumarse, en última instancia, la propia corte, en última 
ocasión entre 1601 y 1606, en virtud del valimiento que el duque de Lerma 
había ejercido sobre Felipe III.

1  J. Burrieza Sánchez, “Los libros del secreto de la catedral de Valladolid”, en E. Callado Estela 
(coord.), La catedral barroca. Iglesia, sociedad y cultura en la Valencia del siglo xvii, 2018, pp. 323-354.
2  B. Bennassar, Valladolid en el Siglo de Oro. Una ciudad de Castilla y su entorno agrario en el siglo 
xvi, 1989.
3  A. Marcos Martín, Auge y declive de un núcleo mercantil y financiero de Castilla la Vieja: evolución 
demográfica de Medina del Campo durante los siglos xvi y xvii, 1978.
4  T. Egido López, Historia de la diócesis de Valladolid, 1996.



una catedral en construcción 25

La construcción de una nueva colegiata en Valladolid a partir de 
1527, año del nacimiento del futuro Felipe II —cuando todavía no era sede 
episcopal—, se enmarcó en el último periodo del inicio de la construcción 
de las grandes catedrales. En este caso, se produjo su transformación en 
iglesia mayor de la diócesis cuando apenas había pasado de sus cimientos. 
Contrastaba que ciudades mucho más pequeñas y menos preponderantes 
dentro de la corona de Castilla contasen con una historia episcopal y, sobre 
todo, catedralicia mucho más nutrida, como sucedía en Osma, Sigüenza, 
Astorga o Coria. Y así continuará ocurriendo, de alguna manera, a pesar de 
la creación de la diócesis, pues la de Valladolid va a disponer de un espacio 
geográfico muy reducido, amén de unas rentas episcopales bien moderadas, 
lo que la convertía en un territorio eclesiástico de ascenso para los obispos 
que la fueron gobernando. Con todo, muchos serán los que concluirán sus 
cursus honorum en esta sede sin poder culminar la construcción de un con-
junto catedralicio monumental y armónico, aunque sí de gran importancia 
en la historia arquitectónica por su dimensión, construcción y estética, de 
gran interés y particularidad en la organización de los espacios.

Las grandes catedrales de la corona de Castilla fueron iniciadas en 
los siglos del Medievo y culminadas centurias después, con prolongadas 
etapas constructivas en el Renacimiento, el Clasicismo y el Barroco. Con 
todo, hubo diócesis que volvieron a abordar, desde los inicios del siglo xvi, 
el comienzo de la construcción de sus catedrales como sucedió en Segovia 
o en Salamanca —esta última conservó buena parte de su antigua iglesia 
mayor adosada a la primera. En estas últimas estuvo implicado Rodrigo Gil 
de Hontañón, arquitecto que sucedió a Diego Riaño en las obras de la primera 
gran colegiata de Valladolid, que pretendía romper con las construcciones 
medievales a partir de ese mencionado 1527 —entonces apenas pasaron de 
la cimentación, aunque supuso el cambio de su orientación urbana.5

5  A. Ruiz Begoña, “Diego de Riaño y los maestros de la Colegiata de Valladolid”, De Arte. 
Revista de Historia del Arte, 2004, pp. 39-54. La construcción de una iglesia mayor era motivo 
de enaltecimiento de Valladolid. Por eso, el regidor Juan Antolínez de Burgos mencionaba 
la predilección que los prelados tenían hacia Santa María la Mayor: “Todos los prelados de 
esta santa iglesia y sus prebendados han profesado gran celo y puesto gran atención en el 
aumento y autoridad de ella, como se reconoce en el adorno y majestad de la nueva fábrica 
que se levanta con tantas ventajas a muchas de las que gozan el título de excelentemente 
grandes, cuyo principio fue siendo su trazador Rodrigo Gil [de Hontañón], señor que fue de 
la merindad de Trasmiera, artífice el más elegante de aquella edad en tiempo del Emperador 
Carlos 5º. Púsose la primera piedra en 13 de junio, año de nuestra Redención de 1527. Su labor 
comenzó tan relevante y en tanto extremo costosa, que parece que jamás pudiera concluirse. 



javier burrieza sánchez26

Desde una colegiata medieval a una catedral inacabada

La iglesia mayor de Valladolid, como decimos, se relacionó con la reorgani-
zación y repoblación que efectuó el conde Pedro Ansúrez.6 Era la colegiata 
de Santa María la Mayor, al frente de la cual se encontraba un abad7 que 
disponía de una extraordinaria autonomía, pues era dependiente directa-
mente de Roma. Territorialmente, esta villa de Valladolid se encontraba 
incluida dentro de la diócesis de Palencia. Bien diferente era la jurisdicción 
del obispo en la misma o el juego de sus presencias físicas e institucionales. 
Pensemos, por ejemplo, en la fundación del Colegio de San Gregorio por 
fray Alonso de Burgos a fines del siglo xv o la ubicación monumental del 
sepulcro de Pedro de la Gasca, pacificador del Perú, en la iglesia de Santa 
María Magdalena en pleno siglo xvi, ambos obispos de Palencia. Por otra parte, 
el abad de Valladolid fue un hombre tan importante en la Iglesia castellana 
de fines del siglo xv como lo fue Pedro González de Mendoza, cardenal que 
habría de ser de la Santa Cruz de Jerusalén. 

La base económica que poseía la colegiata era insuficiente para el gran 
proyecto que trazó el arquitecto Juan de Herrera en el último cuarto del siglo 
xvi. Después se habría de producir la culminación de anteriores deseos por 
establecer la diócesis de Valladolid, contando con una importante institución 

Yo alcancé parte de ella levantada más de seis estados y así se deshizo de la que vemos”, J. 
Antolínez de Burgos, Historia de Valladolid, 1987, pp. 194-195.
6  En 2018 se conmemoraron los 900 años de la muerte del conde Pedro Ansúrez, por lo que la 
bibliografía sobre esta figura histórica de Valladolid está experimentando una importante 
renovación que también subrayará el papel urbano de la colegiata de Santa María. Véase 
por ejemplo J. Zurita Nieto, Apuntes documentales sobre el año de la muerte del conde don Pedro 
Assurez y acerca de su sepultura, epitafio y aniversario en la S.I.M. de Valladolid, 2018; J. de Tiedra, 
El hospital de Santa María de Esgueva de Valladolid: fundación gloriosa y secular del conde don Pedro 
Ansúrez y doña Eylo su mujer, 1937; J. Vadeón Baruque, El conde Anzurez, 1983; P. Martínez 
Sopena, “Parentesco y poder en León durante el siglo xi. La ‘casata’ de Alfonso Díaz”, Studia 
Historica: Historia Moderna, 1987, pp. 33-87; idem, “La nobleza de León y Castilla en los siglos 
xi y xii. Un estado de la cuestión”, Hispania. Revista Española de Historia, 1993, pp. 801-822; 
idem, “El Valladolid medieval”, en J. Burrieza Sánchez (coord.), Una historia de Valladolid, 
2004, pp. 76-196; C. M. Reglero de la Fuente, Espacio y poder en la Castilla medieval. Los Montes 
de Torozos (siglos x-xiv), 1994; A. Barón, El conde Pedro Ansúrez. Poder y dominio aristocrático en 
León y Castilla durante los siglos xi y xii, 2013. Con respecto a la colegiata, véase Documentos de 
la iglesia colegial de Santa María la Mayor (hoy Metropolitana) de Valladolid. Siglos xi y xii, 1917; M. 
Castro Alonso, Episcopologio vallisoletano, 1904; V. Rodríguez Valencia, La colegiata y la catedral 
de Valladolid, 1973; J. Castro Toledo, Documentos de la colegiata de Valladolid, 1084-1300, 2010.
7  El único recorrido sistemático sobre los abades de la colegiata de Valladolid se encuentra en 
M. Castro Alonso, Episcopologio vallisoletano, pp. 3-118; T. Egido López, “Valladolid antes de 
ser obispado”, en J. Delicado Baeza (coord.), Historia de la diócesis de Valladolid, 1996, pp. 15-28.



una catedral en construcción 27

eclesial a poco más de 40 kilómetros de la nueva ciudad del Pisuerga, tam-
bién en construcción de su templo. Me refiero a la colegiata de San Antolín 
de Medina del Campo, creada por impulso del rey Fernando el Católico 
ante Inocencio VIII, retomando anteriores y más antiguos proyectos de su 
abuelo, el rey de Aragón, Fernando I —conocido como el de Antequera, 
perteneciente a la dinastía castellana de los Trastámara que se estableció en 
Aragón, y que había sido señor de Medina del Campo. 

Volviendo al proyecto de Juan de Herrera, así se lo había encargado a 
partir de 1580 el cabildo de esta colegiata de Valladolid, ésta notablemente 
transformada desde los días fundacionales de Ansúrez y deseosa de un gran 
edificio, capaz de provocar un cambio en el entorno. Herrera era un arquitecto 
cortesano que había trabajado en la gran obra de la monarquía: el monasterio 
de San Lorenzo de El Escorial, cercano a la sede rival de la corte en Madrid,8 
edificio que habría de asumir funciones diversas.

El proyecto de Herrera se desarrollaba en un templo de tres naves, de 
sobria decoración, “altura ilimitada”, numerosas capillas, con un predominio 
del ritmo horizontal solamente superado con las torres que flanqueaban la 
portada de los pies. Aquí Herrera prescindía de cúpula alguna, como había 
desarrollado en El Escorial —a pesar de lo que indicaba una maqueta que 
hoy podemos contemplar en el Museo Diocesano y Catedralicio vallisoleta-
no. Concluía en una cabecera recta, con dos pequeñas torres rematadas por 
pirámides —nunca por unas nuevas torres como en la cabecera. El conjunto 
poseía tres grandes fachadas, todo un alarde que antecedía a la basílica 
escurialense del Patio de los Reyes. De alguna manera, se convertía en 
un nuevo templo de Salomón, aunque asumiendo la austeridad propia del 
paisaje que lo acogía, según indicaba Juan José Martín González.

8  “Dio la traza Juan de Herrera, el mismo que dio la de San Lorenzo de El Escorial. Cuando 
se comenzó esta última fábrica, abriendo un cimiento para asentar las primeras piedras, salió 
un gran golpe de agua que la ciudad lo aprovechó labrando una fuente que es la que está 
hoy junto a las Carnicerías [mayores] y sirve de lavadero. Poco después cavando en otra 
parte para fundar cimientos a un pilar, se descubrió un pedazo de aposento labrado a lo 
mosaico, con azulejos de diferentes colores y del tamaño de habas muy pequeñas, indicios 
y rastros todos que nos dan a conocer la mucha antigüedad de Valladolid”. J. Antolínez de 
Burgos, Historia de Valladolid, p. 195. Existe una leyenda, de la que no podemos conocer su 
datación, que afirma que la catedral no fue concluida porque Juan de Herrera fue llamado de 
Valladolid, donde estaba construyendo esta iglesia mayor, al monasterio de San Lorenzo 
de El Escorial. Herrera nunca estuvo a pie de obra, pero, sobre todo, el conjunto palaciego y 
monástico de Felipe II estaba en fase de conclusión cuando fue requerido para los planos de 
la colegiata y, después, catedral de Valladolid. Las razones para que este proyecto no fuese 
concluido fueron la ausencia de fondos y la pérdida de importancia política de la ciudad, 
de la que salió la corte en 1606 para no volver jamás.



javier burrieza sánchez28

Eso sí, a pesar de permanecer inconclusa, el proyecto ejerció una 
notable influencia en esa otra fase constructiva de edificios catedralicios, 
naturalmente más tardíos, que fueron las nuevas sedes americanas, sin ol-
vidar otros ejemplos que se encuentran dentro de la estética del Clasicismo, 
como ocurre con la basílica de El Pilar de Zaragoza. Por eso, Agustín García 
Bustamente recuerda que, desde el último tercio del siglo xvi, este Valladolid 
que construye su catedral y muchos templos más se convirtió en un notable 
foco de arquitectura clasicista.9 Felipe II trató de contribuir a aumentar los 
ingresos para la construcción de tan magno proyecto y, por eso, concedió en 
1583 a los todavía abades de su colegiata —12 años antes de la creación de 
la diócesis, aunque renovado después al cabildo de la nueva catedral— el 
monopolio de impresión de las cartillas de la doctrina cristiana. En éstas, 
elaboradas con materiales pobres para evitar el encarecimiento —como 
resaltó Luis Resines—,10 predominaba la enseñanza de lo sacro sobre las 
letras profanas. Al fin y al cabo, muchos aprendían en ellas —como escribe 
Teófanes Egido—11 sus primeras y últimas letras. A pesar de la oposición 
a este monopolio que llegaba hasta las Indias, la concesión real al cabildo 
vallisoletano se prolongó hasta 1825. Aun así, nunca proporcionó los ingresos 
necesarios para concluir el proyecto herreriano.

Tras unas negociaciones complejas para la creación de la diócesis —ya 
mencionamos las aspiraciones de la colegiata de Medina del Campo—, la 
nueva demarcación eclesial, en virtud de la bula clementina de septiembre 
de 1595, se configuró, a pesar de su pequeño tamaño, con parroquias per-
tenecientes hasta entonces a las sedes salmantina y palentina. Poco tiempo 
tardó en llegar a Valladolid el título de ciudad por parte del monarca, con 
el objetivo de evitar una injerencia en este asunto desde Roma. El gobierno 
de la diócesis y su funcionamiento habría de regirse por las Constituciones 
Sinodales que se elaboraron en el propio, celebrado en Valladolid en 1606.12 
No vamos a entrar en cuestiones de funcionamiento de la administración 
diocesana y dejaremos, de momento, el de este cabildo. Sin embargo, la 
constitución de la diócesis contribuyó a impulsar la construcción de la igle-
sia mayor, aunque pronto esa aceleración se habría de tornar en lentitud 
y paralización. No solamente la escasez de rentas, sino la muerte de sus 

9  A. Bustamante García, La arquitectura clasicista del foco vallisoletano (1561-1640), 1983; F. Chueca 
Goitia, La catedral de Valladolid. Una página del siglo de oro de la arquitectura española, 1998.
10  L. Resines Llorente, La catedral de papel. Historia de las cartillas de Valladolid, 2007.
11  T. Egido López, Historia de la diócesis...
12  Este documento era el conjunto de las disposiciones por las cuales habrían de guiarse los fieles 
y eclesiásticos, además de contener las normativas judiciales para los letrados de la iglesia.



una catedral en construcción 29

impulsores —Juan de Herrera y Felipe II— y, sobre todo, la decadencia de 
la ciudad, que perdió su función cortesana, contribuyeron a ello.13 En 1668, 
el cabildo inauguraba la “obra nueva”, lo poco que se había construido 
del proyecto original desde que en 162614 se hubiese tenido que trasladar 
en sus funciones a la vecina iglesia de Santa María la Antigua. Pronto se 
contemplaron las profundas variaciones que se efectuaban en el proyecto 
inicial. Eso sí, existía una importante población dependiente de la catedral, 
en los gremios de canteros, albañiles, carpinteros, sastres, pintores, esculto-
res, orfebres y plateros, además de relojeros. Por eso, no resultaba extraño 
que la calle que porticaba este templo se conociese, durante siglos, con el 
nombre “de la Obra”.15

En los primeros años del siglo xviii, el cabildo consiguió levantar la torre 
de la nave del evangelio, fase esencial en la construcción del conjunto, pues 
en ella se albergaban las campanas. Una torre que, desde el principio, dio pro-
blemas, siendo reparada en varias ocasiones en esa centuria para darle mayor 
solidez; no obstante, se encontraba comprometida desde sus cimientos. No 
podemos olvidar también que en esa “catedral Ilustrada” se llamó a Salamanca 
a Alberto Chrurriguera para continuar con su construcción. El resultado fue 
la edificación del hastial superior de la fachada principal, aunque con una 
estética bien distinta a la de Herrera. Su efímera silueta sufrió, como tantos 

13  A. Gutiérrez Alonso, Estudio sobre la decadencia de Castilla. La ciudad de Valladolid en el siglo 
xvii, 1989.
14  Archivo de la catedral de Valladolid (en adelante acva), Libro del Secreto 1613-1630: 
“Ruina que se çedió en esta Santa Yglesia a 5 de septiembre. Comisión para la dicha ruina”, 
9 de septiembre de 1626, f. 393r; “Peligro grande en que esta Santa Yglesia de caerse”, 12 de 
septiembre de 1626, f. 395r; “Que se mude esta Santa Yglesia a otra parte”, 19 de septiembre 
de 1626, f. 396r; “De la fábrica. Que se mude esta Santa Yglesia a la Parroquia de La Antigua”, 
25 de septiembre de 1626, fs. 396v-397r; “Día en que se muda esta Santa Yglesia a la Antigua 
y se vaxasse por las Cauañuelas a la dicha Antigua”, 7 de octubre de 1626; “De la cofradía del 
Santísimo Sacramento de esta Parrochia de La Antigua”, 14 de octubre de 1626; “Como ha de 
quedar la Yglesia mayor viexa”, 16 de octubre de 1626, f. 401r; “El señor obispo va a Madrid 
por el negoçio de la obra nueva = no fue a esta jornada el señor obispo. Que se imprima el 
sermón que predicó el señor canónigo Figueroa el día de la transmigración de esta Santa 
Yglesia”, 26 de octubre de 1626, f. 403r; “Limosna que hizo el Acuerdo de 2V [2000] ducados 
a la obra nueva”, 29 de octubre de 1626, f. 403v; “Nombramiento de tres racioneros para 
guardar todo el dinero que se diere para la obra nueva de esta santa Yglesia”, 30 de octubre 
de 1626, f. 404r; “Que se pida limosna a las comunidades de esta ciudad para la obra nueva”, 
3 de noviembre de 1626, f. 404r; “Que paguen los gastos de tal mudanza de la iglesia las dos 
fábricas viexa y nueva. Carta del señor obispo de Cuenca por la cual da doscientos ducados 
en cada un año de limosna a la obra nueva”, 4 de noviembre de 1626, f. 404r.
15  Desde el siglo xix se la conoce con el nombre de “Arribas”, en honor al catedrático de 
Derecho Julián Arribas.



javier burrieza sánchez30

otros edificios de España, los efectos del devastador terremoto de Lisboa de 
1755. Por la actividad sísmica, la torre catedralicia —la “Buena Moza” como 
la llamó en su diario José Ortega Zapata en el siglo xix— se resintió definiti-
vamente en sus cimientos y construcción, hundiéndose casi un siglo después, 
en 1841. La torre que podemos ver actualmente está proyectada y comenzada 
a construir a fines del xix. La catedral no fue consagrada hasta 1886, durante 
el gobierno diocesano del arzobispo Benito Sanz y Forés. 

El reparto de los espacios en la iglesia catedral de Valladolid

Las catedrales contaban para sus funciones con espacios y servidores para 
desarrollarlas. A dichas funciones respondían las dignidades, canonjías de 
oficio y simples, además de los beneficiados. Dependiendo del tamaño 
de las ciudades episcopales y de las instituciones en ellas establecidas —la 
existencia, por ejemplo, de una universidad—, los miembros de este cabil-
do desempeñaban un papel más o menos relevante. Un primer retrato lo 
realizó Jonás Castro en la recopilación biográfica que hizo de los canónigos 
vallisoletanos.16 Todavía no conocemos con suficiencia la trayectoria de este 
cabildo y solamente podemos retratarlo en momentos puntuales a través de 
algunas fotografías fijas que iremos superando a medida que documentemos 
más los libros del secreto.17 Disponemos de unos estatutos que permitieron 
su funcionamiento, fechados en el siglo xv, con una reforma en 1767.18 En el 
momento de la creación de la diócesis, el cabildo estará encabezado por un 
deán —dignidad que fue creada entonces—, otras seis dignidades —prior, 
chantre, tesorero, maestrescuela y los arcedianos de Valladolid y Tordesillas—, 
22 canónigos, seis racioneros, 12 medio-racioneros y el personal auxiliar, 
donde se incluían los capellanes, sochantres y sacristanes.

Las dignidades eran el primer grado del clero capitular, con la única 
superioridad del obispo.19 El chantre tenía la responsabilidad del coro, pero 

16  J. Castro Toledo, “Canónigos de la catedral de Valladolid. Datos biográficos”, Memoria 
Ecclesiae, 2006, pp. 265-336.
17  J. Burrieza Sánchez, “Los libros del secreto…”, pp. 323-354.
18  Estos Estatutos del cabildo fueron reformados en 1890 cuando Valladolid ya era arquidiócesis 
—una consecuencia de la Concordato de 1851—, aprobados en aquel caso por el arzobispo 
Benito Sanz y Forés, sin olvidar el nuevo cambio introducido en 1918 tras la aprobación del 
nuevo código de Derecho Canónico en el año anterior.
19  M. Barrio Gozalo, Religión y sociedad en Valladolid y su obispado (1595-1851), 2016, pp. 111-
123; idem, “La jerarquía eclesiástica: el obispo, la administración y el cabildo”, en J. Delicado 
Baeza (coord.), Historia de la diócesis de Valladolid, 1996, pp. 97-122.



una catedral en construcción 31

también de las procesiones y de su orden. Para todas esas ceremonias que 
vamos a considerar eran necesarios los vasos sagrados, las vestiduras y 
ornamentos, los objetos de culto, las reliquias, los misales y libros, además 
de las pruebas de los privilegios. Para su cuidado estaba el tesorero. El 
maestrescuela era el canciller del cabildo, dedicado a la autentificación de 
los documentos expedidos con su sello. Los arcedianos, que tanta impor-
tancia habían tenido en los siglos medievales, vieron reducidas en el tiempo 
de la modernidad sus funciones. De las 22 canonjías con las que contaba 
este cabildo, únicamente se servían 18.20 De estas últimas, 14 eran simples y 
otras cuatro eran las de oficio: magistral, lectoral, doctoral y penitenciario. 
El magistral era el responsable de la predicación en esas piezas esenciales 
que eran los sermones, con sus peculiaridades y monopolios. El canónigo 
lectoral se encargaba de explicar, en los días no festivos, las lecciones de casos 
de conciencia, formación que se mostraba indispensable para el ejercicio de 
la confesión, sacramento previo y necesario para recibir la eucaristía, en un 
tiempo de impulso de su frecuencia. Junto a estas dignidades y canonjías, 
debemos hablar de seis raciones titulares —aunque se servían cinco, pues 
la sexta se reservaba para los cantores— y 12 medias raciones. Eran bene-
ficiados y se distinguían poco de lo que era desempeñado por canónigos y 
dignidades. Junto a ellos, encontramos a los coadjutores y al personal auxiliar.

Las prebendas contaban con sus propias exigencias, pues los candi-
datos tenían que ser examinados en edad, costumbres, formación y estado 
clerical, tal y como había establecido el Concilio de Trento, dependiendo 
si las dignidades, canónigos y beneficiados poseían o no cura de almas. Se 
había puesto mucho énfasis en que no se admitiese para dignidad, canonjía 
o ración a aquellos que no tuviesen el orden sacro y la edad establecida, tan 
necesaria en algunos oficios como el confesionario. En catedrales como la de 
Valladolid, tenían que poseer los grados de maestro o doctor en Teología, 
doctor o licenciado en Cánones, al menos en todas las dignidades y la mitad 

20  Las cuatro restantes estaban destinadas a la Inquisición, a la fábrica de la catedral —siempre 
tan necesitada—, a sus cantores y ministros del altar. Juan Antolínez de Burgos, al finalizar 
el primer tercio del xvii, hacía una distribución con leves variaciones: “es servida y adornada 
de las prebendas siguientes: la renta del deán monta la de dos canonicatos: chantre, prior, 
tesorero, maestrescuela, arcediano y también arcediano de Tordesillas: esta dignidad no 
supone renta alguna, sino autoridad de silla en el coro. Las demás dignidades gozan igual 
renta con los canónigos: su valor monta 500 ducados. Las canonjías son 24: no se sirven más 
que 19 personalmente por los prebendados, porque las 5 están suspendidas o aplicadas en 
esta forma: 2 para la fábrica, 1 para cantores, 1 para ministriles y la última para la Inquisición. 
Hay 6 raciones enteras y una de ellas suprimida para cantores. Hay 12 medias raciones”, 
Historia de Valladolid, pp. 191-192.



javier burrieza sánchez32

de los canónigos, sumando la condición de limpieza de sangre. La provisión 
se realizaba, en este siglo xvii, por parte del cabildo y la curia romana —antes 
del patronato universal que supuso el Concordato de 1753—, dependiendo del 
mes de la vacante —los ocho meses apostólicos y los restantes ordinarios 
en los que la provisión correspondía al cabildo y obispo. Las canonjías de 
oficio se hacían por concurso entre los candidatos que se presentasen con 
independencia del mes en que hubiesen vacado. La vacante se producía 
por la muerte del canónigo que antes la ocupaba o por su traslado a otra 
catedral, además del posible nombramiento episcopal. No se podía olvidar 
la procedencia geográfica. La condición foránea era menor para dignidades 
y canónigos, no tanto para racioneros y medio-racioneros. Los datos con 
los que cuenta Maximiliano Barrio, a principios del xviii, es que disponían 
de bajos niveles de renta en comparación con otras catedrales cercanas, 
como la de Segovia.21 Ingresos que un capitular de esta catedral dedicaba a 
sufragar los gastos de mantenimiento, casa, alimentación, vestido, servicio 
doméstico o gastos suntuarios propios. La cotidianidad de los miembros 
del cabildo discurría dentro de un templo que no se encontraba en el mejor 
estado de conservación. Mientras se avanzaba en la construcción del nuevo, 
se derribaba el anterior. La barrera de una nueva etapa, como dijimos, se 
estableció en 1668. Eso sí, las capillas medievales que rodeaban la última 
de las colegiatas —la primera que fue catedral— se conservaron porque los 
canónigos las utilizaron como sacristía, sala capitular o biblioteca.22 Estas 
capillas constituyeron, en 1965, el Museo Diocesano y Catedralicio.23

21  M. Barrio Gozalo, Estudio socio-económico de la iglesia de Segovia en el siglo xviii, 1982, pp. 351-356.
22  “Dentro de este claustro [describía Juan Antolínez de Burgos, había conocido para la 
colegiata-catedral vieja] había dos capillas, la una con advocación de Santo Toribio, la otra de 
San Lorenzo [San Llorente] y en esta fundada una fábrica de este santo, la cual permaneció 
hasta el año de 1634, porque los prebendados la convirtieron en sala para sus cabildos, y 
su altura era tanta que se atajó por medio y quedó de muy bastante proporción y la parte 
superior la aplicó para librería, que hoy [en el siglo xvii], así por la excelencia de la pieza como 
por la grandeza de la librería, puede competir con cuanto lucido de este género tienen las 
demás catedrales de Castilla. Está adornada de mucha copia de libros y retratos de personas 
insignes. El Licenciado Don Carlos Venero, canónigo de la santa iglesia de Toledo, y Don Fr. 
Gregorio de Pedrosa, obispo de Valladolid, hicieron donación a esta santa iglesia de toda su 
librería, entregándosela desde luego, que además de ser grande y copiosa, es muy selecta 
y curiosa, y por esto fue una joya de mucha estimación. Los fundadores de esta capilla [de 
San Lorenzo o San Llorente] fueron Pedro Fernández de la Cámara y su hermano Juan 
Gutiérrez; consagrándola al gran mártir español San Lorenzo [en el siglo xiv]”, Historia de 
Valladolid, pp. 196-197.
23  J. Urrea Fernández, “La primera catedral de Valladolid”, Boletín de la Real Academia de Bellas 
Artes de la Purísima Concepción de Valladolid, 1997, pp. 147-166.



una catedral en construcción 33

Tanto en la colegiata medieval como en la nueva catedral herreriana 
se disponía del espacio de un coro, indispensable para las funciones del 
cabildo. En el primero de los templos y hasta 1568, se encontraba ubicado 
en alto, a los pies de la nave mayor. Los capitulares accedían al mismo por 
una escalera que se encontraba en la nave del evangelio. En aquel momen-
to, Rodrigo Gil de Hontañón y Francisco de Salamanca se comprometieron 
a situarlo en la nave central. Si se le quería derribar, había que evitar que 
se provocasen problemas en la cimentación del edificio y con los pilares. 
De este asunto se encargaron los canónigos Claudio Nelli y Bautista Brizi 
Menchaca.24 Eso sí, no se dispuso este coro capitular en la pared de la nave 
central porque de lo que se trataba era que se pudiese acceder a las capillas 
que allí se encontraban y que en el trascoro también se colocase un altar. Un 
coro conformado por una sillería gótica, de finales del siglo xv, que podía ser 
calificada de espléndida.25 Después se trasladó a la catedral herreriana hasta 
que se deshizo en 1810,26 cuando fue sustituida por la propia del convento 
de dominicos de San Pablo,27 reclamada después por los frailes restablecidos 
que la recuperaron hasta 1835. Con todo, volvió a la catedral en 1842. En el 
primer edificio se cerraba el coro con una reja de madera realizada por el 
ensamblador Gaspar de Umaña en 1569. En la “obra nueva” existió primero 
una modesta reja, después sustituida por la “formidable” que había labrado 
Rafael Amezúa en 1763. Tampoco faltaba la “vía sacra” que procedía de 
la “catedral vieja”. Para el ejercicio de la alabanza en el coro era menester 
el uso de los órganos, los cuales se renovaron en el siglo xvi, fabricados en 
1555 por el maestro Eloy, y que sustituyeron al antiguo de la colegiata. En 
las puertas de éstos se ubicaron lienzos de Alfonso VI de Castilla y de su 
conde Pedro Ansúrez, realizados por Jerónimo Vázquez. Hace casi 100 
años,28 con la reforma efectuada por el arzobispo Remigio Gandásegui del 
espacio catedralicio, se terminó ubicando la sillería coral de San Pablo en el 
presbiterio, autorizándose la venta de la rica colgadura con la que se ador-

24  E. García Chico, Documentos para el estudio del arte en Castilla. Arquitectos, 1940, pp. 15-17.
25  C. J. Ara Gil, Escultura gótica en Valladolid y su provincia, 1977, pp. 367-368, 371-173; J. Urrea 
Fernández, “La primera catedral…”, pp. 147-166.
26  Algunos de los sillares de la primitiva sillería coral se han repartido por las capillas de la 
catedral, incluso han servido sus respaldos para realizar armarios y puertas. La silla abacial, 
que disponía con la representación de San Pedro, se trasladó al palacio arzobispal en 1866 y hoy 
está en la capilla episcopal, ubicada en una de las torres del edificio, junto al salón del trono.
27  J. Urrea Fernández, “La sillería coral de los canónigos de la catedral de Valladolid”, Boletín 
de la Real Academia de Bellas Artes de la Purísima Concepción de Valladolid, 1999, pp. 49-68.
28  J. Urrea Fernández, “El desaparecido trascoro de la catedral de Valladolid”, Boletín de la 
Real Academia de Bellas Artes de la Purísima Concepción de Valladolid, 2000, pp. 63-70.



javier burrieza sánchez34

naba anteriormente ese último espacio. Así podemos contemplar hoy la 
sillería, aunque el sitial del prior se terminó trasladando como propio del 
obispo al Santuario Nacional de la Gran Promesa. La reja de Amezúa se 
vendió y actualmente se encuentra expuesta en el Metropolitam Museum 
de Nueva York. Se construyó una tribuna para el nuevo órgano sobre la 
puerta principal y se despejó, como sucedió en otras catedrales, la nave 
central hacia el presbiterio.

En la vida del cabildo de los siglos de la modernidad, cuando el obis-
po estaba ausente, era el deán quien presidía el coro y las reuniones de los 
capitulares. Cuando también éste faltaba, lo sustituía otra de las dignidades 
según se especificaba en el acta de la reunión incluida en el libro del secreto. 
Eso sí, en las funciones del coro, la dignidad de chantre era la fundamental, 
debiendo permanecer atento a los oficios divinos.29 Tenía que procurar que 
los prebendados y beneficiados estuviesen en sus puestos, con las debidas 
precedencias, eliminando también comportamientos no adecuados, como 
las conversaciones. El coro era el espacio para la alabanza mediante los 
salmos en las horas canónicas. No siempre se mostraba atractivo en las dis-
tintas condiciones de las estaciones del año. Para esta función, en la que se 
distinguían poco las dignidades y canonjías con respecto a los racioneros 
y medio-racioneros que eran beneficiados,30 se disponía de esa sillería, con 
los sitiales altos y bajos, con respaldos y las llamadas misericordias para 
poder apoyarse en las mismas. Todos ellos, por esta asistencia, recibían 
distribuciones ordinarias y extraordinarias. En el caso de que las dignidades 
y los canónigos, a causa de sus enfermedades, impedimentos o su edad, no 
pudiesen satisfacer estas responsabilidades de acuerdo con la prebenda que 
tenían, solicitaban un coadjutor, concedido o nombrado por dispensa pon-
tificia. Se confirmó la existencia de coadjutores en este cabildo catedralicio 
a principios del siglo xviii.31

El chantre contaba con la responsabilidad docente sobre los mozos 
del coro que, para Valladolid, eran 12. Informa Antolínez de Burgos, en el 
momento de escribir su Historia de Valladolid, que además del maestro de 
capilla, había 16 cantores asalariados para este servicio, dos cornetas, dos 
bajones y un sacabuche —los ministriles, todos ellos seglares—; un orga-
nista, 10 capellanes de número —uno de éstos era cura de la parroquia de 

29  Para la vida musical de la catedral, véase la obra completa de J. López-Calo en ocho 
volúmenes, pero especialmente, La música en la catedral de Valladolid. Documentario musical 
(I). Actas capitulares (1547-1829), 2007.
30  M. Barrio Gozalo, “La jerarquía eclesiástica…”, pp. 97-122.
31  Loc. cit.



una catedral en construcción 35

la iglesia catedral. Existían otros 12 capellanes de donaciones que habían 
dejado particulares que también asistían “al coro y al altar”. Encontramos 
también al pertiguero y al “colegio de los muchachos del seminario”.32 

Servicio de coro y altar —como hemos mencionado en distintas y dife-
rentes ocasiones— había en estas catedrales, cuidando que permaneciesen 
limpios, no porque fuesen lugares para el turismo —hoy lo son, en gran 
medida con cabildos muy mermados en número—, sino porque estos tem-
plos eran también espacios para la convivencia. Así pues, el altar mayor, el 
mencionado coro y la sacristía tenían que estar prestos para sus funciones. 
Como su nombre lo indica, el tesorero tenía conocimiento de todas las piezas 
que componían el tesoro —y recibía conocimiento escrito de ello a través 
de un inventario que se le entregaba en el momento de tomar posesión—, 
por lo que se encargaba también de facilitar su utilización. Mención aparte 
merecía el púlpito. El magistral, uno de los mencionados canónigos de 
oficio, era el responsable de la predicación. Éste no podía ausentarse en las 
festividades más solemnes, todas ellas reguladas perfectamente por la tabla 
donde se establecía la elección de los predicadores con sus correspondien-
tes sermones, cuestión tan importante y de constante designación en estos 
libros del secreto. Sin embargo, en el espacio del púlpito de una catedral 
encontraremos a muchos más regulares que a clero capitular, sobre todo 
en ciudades levíticas como la de Valladolid, con notable número de frailes 
predicadores (franciscanos, dominicos, jesuitas). Para los sermones que se 
reservaba el magistral para sí, necesitaba del tiempo suficiente para pre-
pararlos, llegándosele a otorgar ocho días de vacaciones. Después de que 
eligiese el magistral, el canónigo lectoral debía hacer lo propio con otros 
cuatro sermones para los días festivos, según dispusiese la tabla.

Como sucedía en el púlpito, los regulares eran maestros en el confesio-
nario, autores de tratados de moral y de casos de conciencia. Sin embargo, 
las catedrales disponían de un canónigo de oficio que estaba dedicado a la 
absolución de los pecados, algunos de ellos reservados al propio obispo. Era 
el penitenciario, un licenciado o maestro en Teología —mejor doctor en De-
cretos—, con una edad mínima de 40 años —como había establecido Trento, 
con el fin de evitar todos aquellos peligros y riesgos que vivían aquellos que 
se sentaban en el confesionario. Esa formación también era la apropiada para 
la excepcionalidad de algunos casos que llegaban hasta él para que fuesen 
absueltos. Se establecía que el tiempo que estuviese el canónigo penitenciario 

32  J. Antolínez de Burgos, Historia de Valladolid, p. 192. Indicaba este primer historiador de 
Valladolid que el obispo Juan Vigil de Quiñones fundó otras cuatro capellanías, elegidas 
desde el cabildo.



javier burrieza sánchez36

sentado en el confesionario, le fuese conmutado como si hubiese permane-
cido en el coro. Así, con la formación teológica y moral de la que disponía, 
se convertía dentro de este cuerpo colegiado en una autoridad para resolver 
aquellas dudas que fuesen planteadas en cuestiones de casos de conciencia, 
ya fuese por escrito o de palabra. También podían convertirse en confesores 
de los ministros de la Iglesia cuando éstos se lo solicitasen, asistiendo al 
confesionario en los días de adviento, cuaresma, cumplimiento pascual o en 
las muchas fiestas que marcaba el calendario. Se pedía, por tanto, la dispo-
nibilidad del canónigo penitenciario. Por eso, el confesionario se encontraba 
reservado en un lugar fijo y determinado de la catedral.

Los templos, que eran cementerios, no podían estar ajenos al enterra-
miento de los miembros del cabildo, de los obispos y, desde el siglo xix y en 
el caso de Valladolid como sede metropolitana, de los arzobispos. Precisa-
mente, uno de los primeros asuntos que se dilucidaron con la apertura de la 
“obra nueva”, fue el traslado de los cuerpos de los obispos sepultados en 
la “catedral vieja”, desde la muerte de Bartolomé de la Plaza, el primero 
de la historia diocesana, fallecido en 1600.33 Dada su vinculación con el 
mencionado conde Ansúrez, la colegiata había sido el lugar para su primer 
entierro, aunque la iglesia que pervivía en el siglo xvi no era la que había 
sido construida en el xi. Antolínez de Burgos aportó noticias de que este 

33  Mientras que se pueden localizar sepulturas de algunos obispos de la diócesis, en la catedral 
herreriana en lo que se conocía como nave del Santo Cristo, la del evangelio, el primer 
arzobispo que falleció en Valladolid en 1881 —pues sus antecesores fueron promocionados 
a otras diócesis— fue el dominico fray Fernando Blanco. Su cuerpo fue dispuesto dentro de 
un mausoleo en la capilla de su santo titular, San Fernando. Sus sucesores también murieron 
fuera de Valladolid: Sanz y Forés en Sevilla y Cascajares en vísperas de tomar posesión 
de su nueva diócesis de Zaragoza. Entre medias, tras el muy breve gobierno de Mariano 
Miguel Gómez, que vino muy enfermo como obispo de Vitoria, su sepultura se dispuso a la 
entrada del Museo Diocesano. Ya en el siglo xx fueron enterrados en la catedral el cardenal 
Cos (1919) y los arzobispos García Goldáraz (1973) y Romero Menjíbar (1974) —todos ellos 
en la capilla de San José, frente a la de la Virgen del Sagrario—, y el obispo auxiliar Mariano 
Cidad (1903), en la de San Juan Evangelista. El arzobispo Gandásegui prefirió, en 1937, el 
Santuario de la Gran Promesa de su creación, templo que también acogió los de su sucesor 
Antonio García y García, aunque muchos años después de su muerte en 1953. Este último 
prelado, aunque inicialmente fue enterrado en la catedral, no tardó mucho en ser trasladado 
al Carmelo de Tordesillas, por él fundado. Cuando faltaron las monjas de aquella clausura, el 
cardenal Blázquez, arzobispo de Valladolid desde 2010, decidió su ubicación en el presbiterio 
del Santuario Nacional, templo que en su tiempo cumplió con monseñor García y García 
muchas funciones propias de una catedral y en el que se recordaba la aparición del Sagrado 
Corazón al padre Bernardo Francisco de Hoyos en 1733 (hoy beatificado) y la formulación 
de la Gran Promesa, en relación con esta devoción hacia Cristo.



una catedral en construcción 37

noble leonés había elegido para su última morada la parte inferior del coro 
pues, como dijimos, éste se encontraba en alto. No obstante, los capitulares 
cambiaron este sepulcro desde 1552, con el destino final que tuvo hasta su 
traslado a la “obra nueva” —“el cabildo le mudó a la forma que hoy se ve” 
escribe Antolínez.34 Este mismo autor aportaba información acerca del modo 
en como se encontraron sus restos cuando abrieron el sepulcro. Asimismo, el 
primer “historiador” de Valladolid daba cuenta de los letreros que loaban 
el cursus honorum del noble para con su ciudad, atribuyéndole acciones que 
hoy —en plena conmemoración del noveno centenario de su muerte— han 
sido matizadas. La sepultura de la condesa doña Eylo, su primera y más 
conocida esposa, se encontraba en la primitiva colegiata, junto al llamado 
“altar de Prima”, próxima al coro. No tenemos noticias de que se trasladase al 
edificio herreriano a partir de 1668. Tampoco pudimos encontrar la ubicación 
de la sepultura de otros personajes vinculados con el cabildo.

Las ceremonias para un escenario catedralicio

Valladolid fue una pieza esencial en la construcción de un centro de gobier-
no dentro de la monarquía hispánica, aunque finalmente no fue el núcleo 
urbano donde se estableció de forma definitiva la capital. Desde la Baja 
Edad Media, en los días de los Trastámara y con los Habsburgo hasta 1559, 
podemos definir a Valladolid como la sede preferencial de la corte, el lugar 
donde habitualmente se encontraban los monarcas dentro de un circuito de 
itinerancias, pero donde también se tomaban las grandes decisiones políticas. 
No resulta extraño, por ejemplo, que Isabel y Fernando —los futuros Reyes 
Católicos— contrajesen matrimonio en la entonces villa del Esgueva en 
octubre de 1469 con misa de velaciones en la colegiata de Santa María la 
Mayor; o que el almirante Cristóbal Colón muriese en mayo de 1506, mientras 
esperaba a los nuevos monarcas Juana y Felipe de Habsburgo, que habían 
desembarcado en Galicia y que se dirigían a esta villa; como también asistió 
primero Carlos I tras su desembarco en la costa asturiana en 1517 —las Cor-
tes de Valladolid de 1518. También en esta ciudad se concertaba la que habría 
de ser la primera “vuelta al mundo”, iniciada por Fernando de Magallanes 
en 1519. Sin embargo, fue Felipe II el que trasladó el centro político de la 

34  “El año 1556 se abrió el sepulcro para reparar el arco y se halló su cuerpo armado con 
su espada y espuelas, en todo semejante al que allí yace de bulto”, J. Antolínez de Burgos, 
Historia de Valladolid, p. 200. Se podía referir a la estatua yacente que constituía el sepulcro, 
que después se ubicó en la “obra nueva”.



javier burrieza sánchez38

corona de Castilla y de su monarquía, a Toledo, Madrid y San Lorenzo de 
El Escorial. Las maniobras políticas —e incluso inmobiliarias— del duque 
de Lerma, valido de Felipe III, propiciaron la llegada de la corte de nuevo 
a Valladolid, entre 1601 y 1606. Por entonces, el proyecto herreriano se 
encontraba recién iniciado y la antigua colegiata, con funciones entonces 
de catedral, tuvo una notable importancia como escenario de las grandes 
ceremonias cortesanas y políticas.

En las reuniones de los capitulares, los asuntos extraordinarios moti-
vados por la presencia de las personas reales ocuparon buena parte de las 
discusiones, aunque los reyes con sus hitos vitales eran celebrados, honrados 
y recordados por las más importantes instituciones de una ciudad, aunque 
no viviesen allí. Ocurrió, por ejemplo, con motivo de las honras fúnebres 
de Felipe II, tras su muerte en septiembre de 1598.35 Dicha ceremonia, como 
veremos, será uno de los ámbitos más conflictivos de la vida de un cabildo 
como éste, por desarrollarse en este tipo de celebraciones los juegos de pre-
eminencias y privilegios de los que participaban diferentes partes. Después 
fue interés de los capitulares el casamiento de Felipe III, bodas celebradas 
en Valencia en 1599. Todavía no se había producido ese viaje de inspección 
que hicieron los monarcas a Valladolid en 1600, en vísperas del traslado de 
su morada. 

Uno de los asuntos de mayor interés, para aquella joven pareja, era la 
llegada de un posible heredero. Por eso, en el cabildo recibieron y le-
yeron la carta que Felipe III había remitido al que fue segundo obispo de 
Valladolid, Juan Bautista de Acevedo, precisamente un hombre cercano al 
duque de Lerma. Se trataba acerca de la “procession por el alumbramiento 
de la Reyna NS”, en las semanas previas al nacimiento de la que habría de 
ser infanta Ana Mauricia de Austria, con los años reina de Francia.36 Era 
de gran interés el establecimiento del orden de esa procesión general, a la 
cual asistiría el Consejo Real, la ciudad de Valladolid, las órdenes religiosas 
masculinas, la clerecía y los capellanes que servían por disposición del obis-
po Pedro de la Gasca —pacificador que había sido en tiempos anteriores del 
Perú— a la iglesia de Santa María Magdalena, templo en el que este prelado 
había recibido sepultura tras haber sido gran funcionario de la monarquía 
del emperador Carlos V. Se establecía, de este modo, el protocolo para el 
cortejo, en el cual era portada la imagen mariana más vinculada con las roga-

35  Actas de cabildo de septiembre-noviembre de 1598, acva, Libro del Secreto 1598-1612, fs. 
20v-22r; “Sobre el casamiento del Rey don Felipe, nuestro Señor, tercero deste nombre”, acta 
de cabildo de abril de 1599, acva, Libro del Secreto 1598-1612, f. 38r.
36  Acta de cabildo de 18 de agosto de 1601, acva, Libro del Secreto 1598-1612, f. 79r.



una catedral en construcción 39

tivas municipales: la Virgen de San Lorenzo. Para toda esta reglamentación 
existían las comisiones pertinentes.37 La reina había parido a esta infanta en 
el palacio del conde-duque de Benavente, antes de que el futuro palacio 
real estuviese dispuesto frente a los dominicos de San Pablo,38 convento 
donde fueron bautizadas esta infanta primogénita, su hermana María en 
1603 y, finalmente, el príncipe de Asturias y futuro Felipe IV.

Mientras el cabildo se preocupaba por otorgar a los soldados de la guar-
dia del rey 40 reales para guantes “por la guarda de esta Yglesia por la bula 
de Cruzada”;39 el canónigo Francisco Sobrino hacía relación al mencionado 
obispo Acevedo de los sermones que debían ser provistos, sabiendo que 
el auditorio obligaba a una mayor solemnidad en aquella Cuaresma de 
1602. Precisamente, la procesión de Corpus Christi de ese año fue difícil 
de organizar, por la celebración de los autos sacramentales con la asistencia 
del cabildo y de la ciudad o por el privilegio que los escribanos de número 
quisieron ejercer de acompañar al Santísimo Sacramento —“Su Magestad” 
como decían— en la procesión, a su sombra y con cera. Los capitulares re-
cibieron, en estos momentos, más directamente las peticiones de oraciones 
y plegarias que habrían de hacer por las empresas de Felipe III, a pesar de 
encontrarnos en plena pax hispanica: “por el buen suceso de las cosas que 
trataba en seruicio de NS contra los infieles y para ensalzamiento de la santa 
fe cathólica”.40 Eso sí, meses atrás, el Valladolid que preparaba la llegada de 

37  “En 24 de septiembre de 1601 años [la infanta había nacido el día anterior, festividad de 
San Mauricio], se cometió a los señores canónigos Bernardo de Castro y doctor [Francisco 
de] Sobrino para que traten del orden de la procesión de vuelta de NS de San Llorente y lo 
que sus mercedes ordenaren con el señor obispo y de lo que se hicieren se dé cuenta”. Acta 
de cabildo de 24 de septiembre de 1601, acva, Libro del Secreto 1598-1612, f. 80r.
38  “En 25 de septiembre de 1601 fue el cabildo a besar las manos a SM el Rey Don Felipe el 
tercero deste nombre y darle el para bien de la hija que NS fue servido de darle en la Reyna 
NS doña Margarita de Austria, su muy amada y cara muger. Fue el obispo y el cabildo desta 
manera. Fue el cabildo desta Yglesia a casa del obispo en sus mulas y le acompañó el cabildo 
desde su Casa a palacio del conde de Benavente fueron los dos porteros a caballo con sus 
mazas y luego precedían los medio racioneros, racioneros, canónigos, dignidades, el prior y 
chantre llevaban al señor obispo y entraron en la antecámara del Rey con el señor obispo y el 
obispo allegó a dar la enhorabuena estando el Rey en pie arrimado a un bufete y luego 
el prior y todos y cada uno de por sí: estando todos arrimados en la Sala delante del Rey 
hasta el postrero medio racionero que otro clérigo no entró si no fue el cabildo y de la misma 
manera nos volvimos con el obispo a su casa y de allí se vino a la Plaza de Santa María y 
de allí nos fuimos cada uno a su casa”. Acta de cabildo de 25 de septiembre de 1601, acva, 
Libro del Secreto 1598-1612, f. 80v.
39  Acta de cabildo de 3 de diciembre de 1601, acva, Libro del Secreto 1598-1612, f. 86r.
40  Acta de cabildo de 8 de febrero de 1602, acva, Libro del Secreto 1598-1612, f. 91r.



javier burrieza sánchez40

la corte había comprobado con sus propios ojos los efectos de la acción 
de los considerados “herejes” en una imagen mariana con el Niño —éste 
había desaparecido— ocurrido durante el asalto a la ciudad de Cádiz, en el 
verano de 1596. Fue una de las más singulares devociones en este periodo 
de la corte. Se le denominó la “Virgen Vulnerata”, destrozada por las tropas 
inglesas y holandesas; advocación que le otorgó, en uno de los sermones de 
recibimiento, el mencionado primer obispo de Valladolid. Aunque sobre 
sus orígenes no existía unanimidad de conocimiento, el prelado diocesano 
encomió a los capitulares que saliesen a recibirla cuando entraba en la ciudad. 
“Maltratada de los herejes”, su destino en Valladolid habría de ser el Colegio 
de Ingleses de San Albano donde sus seminaristas —los que se preparaban 
para el sacerdocio en Inglaterra— habrían de otorgarle reparación espiritual 
sobre lo que sus compatriotas habían perpetrado contra ella cuatro años 
atrás.41 Pero no todo habría de ser tan fácil. Mientras los colegiales ingleses 
querían que los canónigos saliesen a recibirla hasta el mismo lugar en que 
eran recibidos los obispos —en la Puerta del Campo—, los capitulares lo 
harían a la puerta de la catedral vieja, la que daba a la Plaza de Santa María, 
hoy conocida como “de la universidad”. Ubicada en el altar, allí habría de 
permanecer todo un día hasta que fuese conducida al Collegio Anglico el 
viernes por la tarde con sus colegiales, dirigidos por los jesuitas. El orden de 
la procesión se volvió a establecer en los libros del secreto.

El cabildo trataba, por iniciativa del obispo Acevedo, sobre la necesidad 
de guardar la fiesta de San José, comprobando que “el pueblo lo recibió con 
grande aceptación por la mucha deuoción que a este santo tienen”.42 No 
faltaban los capitulares en la organización de la celebración de las beatifi-
caciones y canonizaciones como la de San Raimundo de Peñafort, contando 
con muchos matices y cuidados en su celebración, mientras estaba la corte 
en Valladolid. Incluso, antes de recibir al comisario del cabildo, el obispo 
había realizado las diligencias pertinentes con el rey, el duque de Lerma, el 
presidente de Castilla —de su consejo— o el padre confesor, aunque todo 
se habría de componer “muy agusto del cabildo”.43 

41  Acta de cabildo de 2 de septiembre de 1600, acva, Libro del Secreto 1598-1612, f. 65r. Para 
conocer esta devoción mariana, véase J. Burrieza Sánchez, Virgen de los ingleses, entre Cádiz 
y Valladolid. Una devoción desde las guerras de religión, 2008.
42  Acta de cabildo de 18 de marzo de 1602, acva, Libro del Secreto 1598-1612, fs. 96v-97r.
43  Actas de cabildo de 30 de marzo y 3 de abril de 1602, acva, Libro del Secreto, 1598-1612, fs. 
97v y 98v, respectivamente. Para la procesión de la canonización de San Raymundo, acva, 
Libro del Secreto 1598-1612, fs. 100r-101v.



una catedral en construcción 41

El monarca, cuya presencia en Valladolid se trataba de prolongar y 
consolidar en el tiempo, también se quería implicar en la obra de la catedral. 
Por eso, el doctor Sobrino, uno de los hombres más importantes del cabildo 
entre fines del xvi y principios del xvii,44 fue uno de los comisionados para 
expresarle la gratitud de esta institución eclesiástica por los 6 000 ducados 
que había “dado para la obra nueva”.45 Uno de los tiempos fuertes de las 
ceremonias y liturgias en las que tenían que participar los capitulares fue el 
nacimiento del príncipe de Asturias, el futuro Felipe IV, que coincidió con 
la elección de un nuevo papa, León XI —un pontificado que se prolongó 
únicamente por espacio de 27 días. Se planteaba, de nuevo, la competencia 
de advocaciones porque, aunque el cabildo ordenaba que la procesión se 
habría de encaminar a la Virgen de San Lorenzo, los capitulares llevaban 
consigo y bajo palio a Nuestra Señora del Sagrario, “en la qual a de yr el 
señor obispo de pontifical y los Consejos”, sin que faltasen estas instituciones 
de la monarquía.46 Pocos días después, era este cabildo requerido para el 
entierro de Margarita de Borja, duquesa de Pastrana, en el convento de Santa 
Isabel. Como siempre, los capitulares se mostraron preocupados porque se 
guardasen las convenientes preeminencias. De esta manera, comisionaron 
al racionero Martín de Grijalba con el fin de que los criados de la duquesa 
preparasen “bancos con espaldar a do estuviese el Cauildo en un lugar de-
cente según su costumbre antigua que ningún señor ni cauallero estuuiese 
entre el Cauildo”.47 Se estableció que, por este trabajo, se iban a dar a los 
capitulares, en agradecimiento de su asistencia, la cantidad de 200 ducados, 
“y mandaron a su portero llamasen a todos los prebendados que están en 
la ciudad para ello y a cantores y capellanes”. 48

Luego, en aquella corte efímera y barroca, habría de venir la celebración 
del capítulo general de la Orden de Santo Domingo, en el que el cabildo se 
veía implicado en la celebración de la procesión y en la asistencia de los frailes 
dominicos congregados en la catedral. Para ello, recibieron los capitulares 
a fray Juan de Velázquez, que venía en nombre del maestro fray Jerónimo 
Javierre, general de la orden:

44  J. Burrieza Sánchez, “Virtudes y letras. La familia de los Sobrino en Valladolid”, en M. de 
los Á. Sobaler Seco y E. García Fernández (coords.), Estudios en homenaje al profesor Teófanes 
Egido, 2004, vol. 2, pp. 179-201.
45  Acta de cabildo de 5 de noviembre de 1603, acva, Libro del Secreto 1598-1612, f. 151v.
46  Acta de cabildo de 17 de abril de 1605, acva, Libro del Secreto 1598-1612, f. 182v.
47  Acta de cabildo de 15 de mayo de 1605, acva, Libro del Secreto 1598-1612, f. 185r.
48  Loc. cit.



javier burrieza sánchez42

El Cauildo auiendo platicado el negocio […] acordó que el dicho primer día de 
Pascua se hiciesse la dicha procesión de Capítulo de la dicha Religión y que los 
Padres de la dicha orden y Congregación que viniesen procesionalmente se 
les diese lugar para estar en el Coro y cuerpo de la Iglesia a la misa y sermón y 
al demás officio eclesiástico. 49 

Solicitaron licencia para que en la procesión del primer día de Pascua 
pudiesen venir con “cruçes altas”, a lo que accedieron los capitulares “ne-
mine discrepante”.50

Los otros grandes acontecimientos de la primavera de 1605 fueron el 
mencionado bautizo del príncipe Felipe y la ratificación de la firma de la 
Paz de Londres, con el embajador inglés. Su antecedente se encontraba en 
el tratado con Francia que se había realizado en la Paz de Vervins, en mayo 
de 1601, dentro de la “catedral medieval”, convertida en una ceremonia 
sacralizada, con un juramento e incluso con una misa presidida por el car-
denal Hernando Niño de Guevara. Entonces, las paredes de aquel templo se 
cubrieron con la llamada tapicería de Túnez, “que es de las más ricas que 
se mantienen hoy en palacio”, propiedad de la casa real.51 Curiosamente, 
de esa sacralización se prescindió en la ratificación de la paz con Inglaterra 
y en lugar de recurrir a la catedral, se escogió la privacidad del palacio real, 
en el “salón nuevo de los saraos”, ubicado en las casas de los condes de 
Miranda.52 Con todo, el mencionado embajador extraordinario inglés con-

49  Acta de cabildo de 27 de mayo de 1606, acva, Libro del Secreto 1598-1612, fs. 185v-186v.
50  Loc cit.
51  “La misa que pro pace concluida se quitó el cardenal la casulla y se puso el pluvial, el 
limosnero mayor levantó el tafetán con que estaba cubierto el sitial, en medio de las gradas 
del altar mayor, bajó un misal en una cubierta de tela de oro y crucifijo y lo puso sobre el 
sitial donde se llegó el cardenal, hincándose de rodillas sobre una almohada el rey con que 
el mayordomo mayor le sirvió y el cardenal con mitra de la una parte y el embajador de 
Francia de la otra, delante del Nuncio, dijo así el cardenal: Vuestra Majestad jura y da su 
palabra real y promete guardar las paces que están capituladas con el cristianísimo rey de 
Francia Enrico y de no ir ni venir contra ellos? El rey entonces poniendo las manos sobre la 
cruz y misal respondió así, lo juro y prometo. Con esto se restituyó a su asiento el cardenal 
al altar y al lado de la epístola enterró la música el te Deum Laudamus [sic], acabado dijeron 
los versos y oraciones del pontifical romano pertenecientes al asunto. Dando el cardenal 
la bendición solemnemente al pueblo, se recuperó su majestad a su palacio con el mismo 
acompañamiento y grandeza que había ido, gustosos todos de haber visto tan autorizadas 
ceremonias”, en M. Canesi Acevedo, Historia de Valladolid, 1966, p. 463.
52  Se encontraba en un lateral del conjunto palaciego y cortesano de la Plaza de San Pablo, 
no conservado posteriormente, y en el espacio donde en el siglo xx se edificó el Colegio de 
El Salvador, actualmente clausurado.



una catedral en construcción 43

templó numerosas ceremonias religiosas en aquellas jornadas en la corte de 
España. Incluso, el día elegido para la ratificación de la paz de Londres fue 
la solemnidad de Corpus Christi de 1605, 9 de junio. Se eliminaron misa, 
juramentos, evangelios y cruz, no se rezó siquiera el Te Deum. Diríamos 
hoy que aquel acto concluyó de manera muy “ecuménica”, tocándose las 
trompetas en señal de alegría. Dentro de esa expectación de los cortesanos 
hacia el inglés, se manifestó el malestar de otros al contemplar la paz que 
se había firmado con los anteriores enemigos. Un cambio mental que obli-
gaba a una considerable pirueta política, lo que ocasionó la manifestación 
de algunos notables en el ámbito de la espiritualidad.

Y aunque la corte salió a principios de 1606, no faltaron después las 
periódicas visitas de Felipe III: “que a la ora que entre —decidieron los capi-
tulares en junio de 1607— se aga demonstración del regoçijo con campanas 
y luminarias si la ciudad las pusiere y que ni más ni menos se visite a SM y 
al señor Duque de Lerma”.53 El cabildo continuó viviendo algunos de estos 
estertores, en este caso con el mencionado Francisco Gómez de Sandoval, 
después de su caída política en 1618. Años después, ya como cardenal 
y “exiliado” en Valladolid, los capitulares trataron el modo de recibirlo. 
Decidieron hacerlo en las gradas del Pórtico del León, saliendo el cabildo 
hasta allí, “empezando de los señores más antiguos y auiéndose de bestir 
de pontifical, se uistan los señores más antiguos”.54 Años después, como 
veremos, ofrecieron incluso la catedral para su sepultura.55 

Habiendo estado los monarcas presentes o no, en este Valladolid las 
honras fúnebres siempre tuvieron un carácter extraordinario, incluso en el 
ámbito de los sermones de la iglesia mayor. No era necesario que los reyes 
viviesen en la ciudad para su celebración. Eran formas de la presencia re-
gia. Ni Felipe II falleció en Valladolid en 1598 —sino en el monasterio de 
San Lorenzo de El Escorial—, ni Margarita de Austria en 1611 después del 
parto del infante Alfonso el Caro o Felipe III en 1621. La organización de 

53  Acta de cabildo de 22 de junio de 1607, acva, Libro del Secreto 1598-1612, f. 231r.
54  Acta de cabildo de 20 de febrero de 1624, acva, Libro del Secreto 1613-1630, f. 302r.
55  Entendió el cabildo en la celebración de honras de otras personas que no eran personas reales. 
Ocurrió con fray Simón de Rojas, trinitario vallisoletano fallecido en Madrid en 1624 (hoy 
San Simón de Rojas); con el menos virtuoso duque de Lerma en mayo de 1625, dispusieron 
que habrían de asistir como cabildo a aquel entierro con capas de coro, las cuales usarían en 
adelante en todos los entierros, debido a la autoridad y distinción que reportaban. Ofrecie-
ron además los capitulares la catedral para el entierro de una de las mujeres más populares 
del barroco vallisoletano: Marina de Escobar, una visionaria muy prestigiosa y fundadora 
de la Orden de Santa Brígida. Finalmente, fue enterrada en el Colegio de San Ignacio de la 
Compañía de Jesús, como hija espiritual que era de los jesuitas.



javier burrieza sánchez44

sus honras, con la participación de las órdenes religiosas junto al cabildo, se 
tuvo en cuenta para las que se celebraron en otros momentos del siglo xvii y 
que generaron notables controversias, como sucedió con Isabel de Borbón 
—primera esposa de Felipe IV y que nunca pisó Valladolid— en 1644; con 
las del príncipe de Asturias, Baltasar Carlos, en 1646, tras su fallecimiento 
en Zaragoza a los 17 años56 —en este caso, la controversia fue por la elec-
ción del predicador de las honras—; en 1665, tras la muerte de Felipe IV; 
en 1689, con la primera esposa de Carlos II, María Luisa de Orleans —con 
la ausencia significativa de los jesuitas—, y finalmente, a las propias de 
Carlos II, en febrero de 1701, tras su muerte en noviembre del año anterior, 
en las que estuvieron presentes todos. Para entonces, el cabildo ya ocupa-
ba la “obra nueva” y el túmulo se ubicó en la capilla mayor —uno de esos 
ejemplos de arquitectura efímera—, sobre el cual se situó el “paño rico de 
San Pablo”, regalo de los duques de Cardona, acompañado de una corona 
y un cetro. A su alrededor, escoltaban seis candeleros dorados, cubierto el 
suelo por paños negros, sin ninguna insignia en las paredes, cumpliendo lo 
estipulado en la Pragmática de los Lutos que así lo prohibía. Nueva relación, 
pues, entre espacio y ceremonia, pues el Acuerdo de la Real Chancillería, el 

56  Por ejemplo, en estas últimas existió la controversia de aclarar quién habría de tener la 
competencia de nombrar al predicador. Hasta ahora, la habían ejercido los capitulares, 
pero entonces la elección la querían tomar los regidores. El tribunal de la Real Audiencia y 
Chancillería también quería intervenir, hasta que finalmente al cabildo le correspondió rea-
lizar este nombramiento, argumentándolo a través de los antecedentes en acontecimientos 
similares y documentados por los libros del secreto. El poder municipal reclamaba que estos 
nombramientos para las honras debían realizarse alternativamente y que los miembros del 
cabildo catedral ya habían dispuesto al predicador de las honras de la reina Isabel de Borbón 
en 1644. Comenzó el baile de candidatos y de testimonios recopilados, en este caso, del es-
cribano Francisco de Soto. Éste había sido ministril en los días de la colegiata con asistencia 
a numerosos actos públicos, entre ellos las honras de Felipe II y, sobre todo, las de Marga-
rita de Austria. El magistral del cabildo reclamaba esta competencia para sí, pudiendo ser 
sustituido por enfermedad por el canónigo lectoral —“se guarda [en las Iglesias españolas] 
siempre preeminencia a los canónigos maxistrales de que prediquen en las honras de todas 
las personas reales”. El conflicto estaba aplazando las honras del príncipe, con el consiguiente 
escándalo público según hizo notar el provisor del obispado. Por eso, finalmente, fue éste 
el que, en nombre del obispo, encargó que predicase las honras al franciscano fray Alonso 
de Prado, calificador del tribunal del Santo Oficio. Se establecía pena de excomunión a los 
que no aceptasen esta decisión. Una medida provisional, dictada en 15 de noviembre de 
1646, para salvar la cara ante la monarquía y la autoridad. Véase: “Pleito que litigaron los 
señores Deán y Cabildo de esta Santa Yglesia con la xusticia y Regimiento de esta Ciudad 
sobre quien había de elegir Predicador para las honras que se celebran en esta Santa Yglesia 
por los Señores Reyes”, 1646, acva, leg. 17/11; Acta de cabildo de 3 de diciembre de 1646, 
acva, Libro del Secreto 1645-1669, f. 153r.



una catedral en construcción 45

tribunal de la Inquisición de Valladolid —con el territorio jurisdiccional de 
mayor demarcación de toda la monarquía— y la ciudad, se ubicaban entre 
la mencionada capilla mayor y el coro, habiendo seguido el pertinente pro-
tocolo de entrada y colocación.57 Eso sí, continuamos dentro de una catedral 
en construcción cuando se produjo la llegada de la nueva dinastía de los 
borbones. No siempre la corte estuvo muy alejada de Valladolid, pues la 
Guerra de Sucesión obligó a distintas huidas de la familia real de Madrid 
con las entradas del archiduque Carlos de Habsburgo. El cabildo catedral 
hizo eco de todas estas presencias,58 amén de otras ceremonias posteriores 
como las nuevas honras fúnebres de la reina María Luisa Gabriela de Saboya 
en 1714, costeadas por la ciudad, con idénticos juegos de privilegios, signos 
y presencias, eso sí, con la ausencia de los jesuitas, que probablemente las 
celebraban en el templo del Colegio de San Ignacio.59

La aparición de una imagen, en medio de las obras de la catedral

Como colofón, estos días de la corte serán los elegidos para que los canóni-
gos, o la trayectoria sobrenatural que se consideraba tan cotidiana, situasen 
la “invención” de la que habría de ser la patrona del cabildo, en la imagen 
de la Virgen del Sagrario. En un templo en construcción y cambio, esta 
aparición de entre sus muros fue considerada como providencial. En ese ir 
y venir de obras, se descubrió escondida, tras los muros de la mencionada 
antigua colegiata —ya con funciones catedralicias— una imagen mariana 
del siglo xv. En el libro del secreto,60 como no podía ser menos, se incluyó 
una sucinta y detallada relación. Sucedió en los primeros meses del siglo 
xvii, concretamente el 13 de marzo de 1602.61 En esa jornada estaban traba-

57  Actas de cabildo de 2 de octubre, 3 y 15 de noviembre de 1700 y 10 de febrero de 1701, acva, 
Libro del Secreto 1670-1703, fs. 501v, 503v-504r, 504r-504v y 508v-511r, respectivamente.
58  J. Burrieza Sánchez, “La llegada de los borbones en un cabildo catedral”, xx Siglos, 2000, 
pp. 96-106.
59  Actas de cabildo de 26 de enero, 19 y 20 de febrero y 11 de mayo de 1714, acva, Libro 
séptimo del Secreto, fs. 160v-161v, 162r, 162v y 166v, respectivamente.
60  “Relación de la invención de Nuestra Señora del Sagrario”, 14 de marzo de 1602, acva, Libro 
del Secreto 1598-1612, fs. 95r-96r. Todas las citas de la relación se tomaron de este documento.
61  La sucesión de los acontecimientos fue relatada también por el jesuita Juan de Villafañe, 
para incluirla entre las más importantes y singulares devociones marianas de España, aun-
que la obra de este autor se publicó en el siglo xviii. Cfr. J. de Villafañe, Compendio histórico, 
en que se da noticia de las milagrosas, y devotas imágenes de la Reyna de Cielos, y Tierra, María 
Santíssima, que se veneran en los más célebres santuarios de Hespaña. Refiérense sus principios, y 



javier burrieza sánchez46

jando los oficiales en la antigua capilla de San Juan. Intentaban trasladar, 
entonces, la parroquia propia de la iglesia mayor —con su pila bautismal— y 
el Santísimo Sacramento, que se encontraba entonces en la que se hallaba 
bajo la advocación de San Miguel, todo ello —repetimos— en el espacio 
de la catedral vieja. Cuando los oficiales pasaron a esta segunda para sacar 
la caja de los santos óleos, que se encontraba “embutida en una pared del 
arco, que llamaban del Ecce Homo, por una pintura que de este misterio se 
veneraba en aquel sitio, encima de un bulto de mármol, de alguno de los 
abades”, fue necesario tirar un tabique para franquear el arca, descubrién-
dose un hueco de considerable tamaño. “En una bassa de piedra, que nacía 
en la pared del arco que cae azia el Altar de la misma Capilla” fue donde se 
encontró una imagen de la Virgen, sin saber quién la había podido ocultar 
allí.62 La razón de esta ubicación la quisieron encontrar los capitulares en 
una imaginada necesidad de preservar a la talla de un supuesto, tradicional 
y repetitivo maltrato pertrechado por los que recurrentemente se conocían 
como “enemigos del nombre Christiano”. Una circunstancia que en el Valla-
dolid medieval que estudió Adeline Rucquoi resulta inverosímil. Su estado 
de conservación parecía indicar que había sido ocultada en aquel lugar por 
espacio de mucho tiempo, aunque en realidad respondía a la estética propia 
del siglo xv. 

Los oficiales que la contemplaron por vez primera demostraron —al 
menos sobre el papel— el mismo regozijo “y á vozes comenzaron a publicar 
tan rico hallazgo”. Éste fue el motivo por el que todos los que se encontraban 
en la iglesia mayor acudieron hasta la capilla de San Miguel: “ya estaba la 
Santa Imagen sacada de la bassa, en que se avía hallado y puesta en sitio 
más patente, aviéndola también limpiado la devoción y el respeto; con que 
pudo ser vista despacio y venerada por muchos”. A ella concurrieron tanto 
eclesiásticos como seglares. La curiosidad espiritual fue atrayendo a todo 
el personal que servía a la catedral de Valladolid, además de otros muchos 
de aquella corte siempre deseosa de milagros, que llenaron el templo. Si en 

progresos, con los principales milagros, que ha obrado Dios Nuestro Señor, por su intercessión, y 
sucessos más notables de sus prodigiosos Aparecimientos. Su author el Padre Juan de Villafañe de 
la Compañía de Iesus, Maestro de Theología, que fue en el Real Colegio de Salamanca, y al presente 
Rector del mismo Real Colegio, 1726.
62  Esta capilla absidal de San Miguel, según indica Jesús Urrea en su descripción de la catedral 
vieja, pertenecía al patronato que había sido fundado por el doctor Alfonso González de Mon-
temayor, canónigo a mediados del siglo xv de la catedral de Toledo y tesorero de Valladolid. 
Se sabía que en la misma se encontraba un bulto funerario que no se ha identificado y que 
era lugar habitual de rezo de responsos. Disponía de un retablo que había sido realizado y 
dorado en torno a 1565. Cfr. J. Urrea Fernández, “La primera catedral…”.



una catedral en construcción 47

las advocaciones marianas antiguas sus promotores fueron los habituales 
pastores, en esta ocasión eran eclesiásticos reunidos en cabildo que servían 
a una iglesia mayor. Felipe III quiso saber lo que había ocurrido y, por ello, 
envió al marqués de San Germán, que era gentilhombre de cámara. Las 
noticias se las comunicaron los prebendados, doctores Bolaños y Benito de 
Castro, al entonces obispo Acevedo. Siempre las autoridades solían demos-
trar cautela a la hora de apoyar los entusiasmos ante una nueva imagen. 
El prelado acudió esa misma noche a contemplarla. No permitió que se 
hiciese una prematura demostración de veneración popular, a lo que era 
tan dado el contexto de la sacralización: “antes con prudente cuydado y 
cautela dio orden de que se cerrase la Iglesia, lo que permitía el numeroso 
concurso que, como olas del mar, se sucedían unas à otras personas, siendo 
ya las diez de la noche, sin que se pudiesse ejecutar la orden del prelado”. 
La imagen empezó a ser considerada como milagrosa, ya al día siguiente de 
su descubrimiento: “la ofrecían cosas de cera, bultos, velas y otros dones”. 
Acordaron el prelado y el cabildo ubicarla en un “trono decente”,63 en un 
retablo dorado, adornando aquella capilla de San Miguel con numerosas 
lámparas de plata, disponiendo sobre el arco en que apareció dos bustos reli-
carios de San Mauricio y San Pascual, con sus reliquias respectivas, donadas 
por Magdalena de San Jerónimo —a su vez remitida por la gobernadora de 
los Países Bajos, Isabel Clara Eugenia— y el duque de Lerma, según relata 
Juan Antolínez de Burgos en su Historia de Valladolid, escritor contemporáneo 
a los acontecimientos.64

Cuando se inauguró la “obra nueva”, junto al Santísimo Sacramento 
se trasladó a esta patrona del cabildo, “colocándose con la decencia que oy 
observa la devoción y registra el más atento cuidado”.65 Su eficacia en lo 

63  Con los años, uno de los principales devotos de la Virgen del Sagrario fue el octavo obispo 
de Valladolid, Juan de Torres Osorio. En su testamento, en septiembre de 1632, quiso que 
se solicitase a la Santa Sede el rezo particular para celebrar en el interior de la catedral en la 
función del “Aparecimiento de la Santa Imagen de Nuestra Señora del Sagrario”. Finalmente, 
Roma concedió la gracia para celebrar este oficio cada 13 de marzo, recordando aquel de 1602, 
aunque la primera vez que se recordó litúrgicamente fue en 1606. Acta de cabildo de 6 de 
marzo de 1606, acva, Libro del Secreto, f. 204r; M. Castro Alonso, Episcopologio vallisoletano, 
p. 268. Para que la festividad dispusiera de una dimensión asistencial, estableció el obispo 
Torres Osorio que el mismo día se hiciese dotación de huérfanas, con 100 ducados cada una 
de ellas, y que lo restante de los réditos de su hacienda se gastase en limosnas de misas, que 
se habrían de celebrar en su capilla propia, señalándose cinco reales por limosna.
64  J. Antolínez de Burgos, Historia de Valladolid, pp. 195-196; J. Urrea Fernández, “La primera 
catedral…”.
65  J. de Villafañe, Compendio historico…, pp. 504-506.



javier burrieza sánchez48

que se consideraban milagros y prodigios se apreció en la celebración de 
rogativas, algunas muy tempranas en la catedral vieja antes de 1626.66 Hoy 
la capilla del Santísimo es la propia de la Virgen del Sagrario, con enterra-
miento de varios obispos y arzobispos vallisoletanos. Estamos hablando del 
obispo Antonio Joaquín de Soria, devotísimo de esta advocación mariana y 
fallecido en octubre de 1784, el cual pidió ser enterrado en el centro de este 
espacio, después de haber entregado importantes donativos para la capilla. 
Manuel Joaquín Morón, en 1801, también buscó su cercanía. Por último, en 
marzo de 2014 ocupó otra de las sepulturas de esta capilla el arzobispo José 
Delicado Baeza, que gobernó esta diócesis entre 1975 y 2002.

Así pues, en una diócesis tardía en su creación y con la presencia ha-
bitual de la corte, es sumamente interesante el proceso de construcción de 
su catedral, con el uso de los espacios y su funcionalidad. Una dimensión 
catedralicia que la alcanza una colegiata medieval, vinculada en su naci-
miento con el repoblador de Valladolid, el conde Ansúrez, dependiente 
aquel templo directamente de Roma y al frente del cual se encontraba un 
abad. Su cabildo, consciente de la importancia de la villa en que se encon-
traban, encargó un proyecto de nueva iglesia mayor, sin tener confirmada la 
creación de la diócesis, al prestigioso arquitecto Juan de Herrera, sin olvidar 
en aquellos mismos años que para las salidas del Santísimo Sacramento a 
la calle debían disponer de una monumental custodia procesional labrada 
por Juan de Arfe. Eran los últimos años ochenta del siglo xvi. Las primeras 
fases de construcción de la ya catedral coincidieron con la última presencia 
de la corte en Valladolid. Hemos detallado esa transición de espacios y 
multiplicidad de funciones, que no sólo se cambiaron, sino que se transfor-
maron en el marco del estudio que realizamos de la catedral barroca y, en 
concreto, de éste su cabildo de Valladolid, con muchas vicisitudes todavía 
más allá del siglo xvii, variaciones en sus planes constructivos, convertida en 
metropolitana a mediados del xix y, hoy, inacabada en medio de una ciudad 
histórica, con una lectura que a los ciudadanos que rodean a este edificio y 
lo contemplan todavía les cuesta mucho hacer.

66  Acta de cabildo de 9 de febrero de 1626, acva, Libro del Secreto 1613-1630, f. 368r. En los 
días de la Guerra de Sucesión del siglo xviii, una orden real establecía que cada vez que Felipe 
V se encontrase fuera de la corte, se dijese una misa rezada en el altar de Nuestra Señora del 
Sagrario, “en la cual esperamos buenos sucesos por ser tan milagrosa”. Acta de cabildo de 
14 de noviembre de 1709, acva, Libro del Secreto, f. 91r. Una misa que debía contar con la 
asistencia de la ciudad. Nuevas rogativas se documentaron en el siglo xviii, para la consecu-
ción de la salud pública, superar la carencia de agua o en acción de gracias por no perecer 
por los efectos del terremoto de Lisboa de 1755. Desde Roma, se establecieron privilegios 
para su altar a través de un breve pontificio de 1728.



una catedral en construcción 49

Referencias

Antolínez de Burgos, Juan, Historia de Valladolid, Valladolid, Grupo Pinciano, 
1987 [ed. facs. de la de 1887].

Ara Gil, Clementina Julia, Escultura gótica en Valladolid y su provincia, Va-
lladolid, Institución Cultural Simancas/Diputación Provincial de 
Valladolid, 1977.

Barón, Andrés, El conde Pedro Ansúrez. Poder y dominio aristocrático en León y 
Castilla durante los siglos xi y xii, Valladolid, Glyphos, 2013.

Barrio Gozalo, Maximiliano, Religión y sociedad en Valladolid y su obispado 
(1595-1851), Valladolid, Universidad de Valladolid/Ayuntamiento de 
Valladolid, 2016.

Barrio Gozalo, Maximiliano, “La jerarquía eclesiástica: el obispo, la admi-
nistración y el cabildo”, en José Delicado Baeza (coord.), Historia de la 
diócesis de Valladolid, España, Diputación Provincial de Valladolid/
Arzobispado de Valladolid, 1996, pp. 97-122.

Barrio Gozalo, Maximiliano, Estudio socio-económico de la iglesia de Segovia en el 
siglo xviii, Segovia, Caja de Ahorros y Monte de Piedad de Segovia, 1982.

Bennassar, Bartolomé, Valladolid en el Siglo de Oro. Una ciudad de Castilla y su 
entorno agrario en el siglo xvi, Valladolid, Ámbito, 1989.

Burrieza Sánchez, Javier, “Los libros del secreto de la catedral de Valladolid”, 
en Emilio Callado Estela (coord.), La catedral barroca. Iglesia, sociedad y 
cultura en la Valencia del siglo xvii, vol. 1, Valencia, Institució Alfons el 
Magnánim, 2018, pp. 323-354.

Burrieza Sánchez, Javier, Virgen de los ingleses, entre Cádiz y Valladolid. Una 
devoción desde las guerras de religión, Valladolid, Real Colegio de Ingle-
ses, 2008.

Burrieza Sánchez, Javier, “Virtudes y letras. La familia de los Sobrino en 
Valladolid”, en María de los Ángeles Sobaler Seco y Ernesto García 
Fernández (coords.), Estudios en homenaje al profesor Teófanes Egido, vol. 
2, Valladolid, Junta Castilla y León, 2004, pp. 179-201.

Burrieza Sánchez, Javier, “La llegada de los borbones en un cabildo catedral”, 
XX Siglos, vol. 11, núm. 46, 2000, pp. 96-106.

Bustamante García, Agustín, La arquitectura clasicista del foco vallisoletano 
(1561-1640), Valladolid, Institución Cultural Simancas, 1983.

Canesi Acevedo, Manuel, Historia de Valladolid, vol. 3, Valladolid, Grupo 
Pinciano, 1966 [ed. facs. de la de 1750].

Castro Alonso, Manuel, Episcopologio vallisoletano, Valladolid, Tipografía y 
Casa Editorial Cuesta, 1904.



javier burrieza sánchez50

Castro Toledo, Jonás, Documentos de la colegiata de Valladolid, 1084-1300, 
Valladolid, Diputación de Valladolid, 2010.

Castro Toledo, Jonás, “Canónigos de la catedral de Valladolid. Datos bio-
gráficos”, Memoria Ecclesiae, vol. 29, 2006, pp. 265-336.

Chueca Goitia, Fernando, La catedral de Valladolid. Una página del siglo de oro 
de la arquitectura española, Madrid, Instituto Juan de Herrera-Escuela 
Técnica Superior de Arquitectura, 1998.

Documentos de la iglesia colegial de Santa María la Mayor (hoy Metropolitana) de 
Valladolid. Siglos xi y xii, Valladolid, Imprenta Castellana, 1917.

Egido López, Teófanes, Historia de la diócesis de Valladolid, Valladolid, Di-
putación Provincial de Valladolid/Arzobispado de Valladolid, 1996.

Egido López, Teófanes, “Valladolid antes de ser obispado”, en José Delicado 
Baeza (coord.), Historia de la diócesis de Valladolid, Valladolid, Diputación 
Provincial de Valladolid/Arzobispado de Valladolid, 1996, pp. 15-28.

García Chico, Esteban, Documentos para el estudio del arte en Castilla. Arqui-
tectos, Valladolid, 1940.

Gutiérrez Alonso, Adriano, Estudio sobre la decadencia de Castilla. La ciudad 
de Valladolid en el siglo xvii, Valladolid, Universidad de Valladolid/
Secretariado de Publicaciones, 1989.

López-Calo, José, La música en la catedral de Valladolid. Documentario musical 
(I). Actas capitulares (1547-1829), Valladolid, Ayuntamiento y Caja Es-
pañola, 2007.

Marcos Martín, Alberto, Auge y declive de un núcleo mercantil y financiero de 
Castilla la Vieja: evolución demográfica de Medina del Campo durante los 
siglos xvi y xvii, Valladolid, Universidad de Valladolid/Secretariado 
de Publicaciones, 1978.

Martínez Sopena, Pascual, “El Valladolid medieval”, en Javier Burrieza 
Sánchez (coord.), Una historia de Valladolid, Valladolid, Ayuntamiento 
de Valladolid, 2004, pp. 76-196.

Martínez Sopena, Pascual, “La nobleza de León y Castilla en los siglos xi y 
xii. Un estado de la cuestión”, Hispania. Revista Española de Historia, vol. 
53, núm. 185, 1993, pp. 801-822.

Martínez Sopena, Pascual, “Parentesco y poder en León durante el siglo xi. 
La ‘casata’ de Alfonso Díaz”, Studia Historica: Historia Moderna, vol. 5, 
1987, pp. 33-87.

Reglero de la Fuente, Carlos Manuel, Espacio y poder en la Castilla medieval. 
Los Montes de Torozos (siglos x-xiv), Valladolid, Diputación Provincial 
de Valladolid, 1994.



una catedral en construcción 51

Resines Llorente, Luis, La catedral de papel. Historia de las cartillas de Valladolid, 
Valladolid, Diputación Provincial de Valladolid, 2007.

Rodríguez Valencia, Vicente, La colegiata y la catedral de Valladolid, Valladolid, 
Instituto Isabel la Católica de Historia Eclesiástica, 1973.

Ruiz Begoña, Alonso, “Diego de Riaño y los maestros de la Colegiata de 
Valladolid”, De Arte. Revista de Historia del Arte, núm. 3, 2004, pp. 39-54.

Tiedra, José de, El hospital de Santa María de Esgueva de Valladolid: fundación 
gloriosa y secular del conde don Pedro Ansúrez y doña Eylo su mujer, Valla-
dolid, Casa Martín, 1937.

Urrea Fernández, Jesús, “El desaparecido trascoro de la catedral de Vallado-
lid”, Boletín de la Real Academia de Bellas Artes de la Purísima Concepción 
de Valladolid, núm. 35, 2000, pp. 63-70.

Urrea Fernández, Jesús, “La sillería coral de los canónigos de la catedral 
de Valladolid”, Boletín de la Real Academia de Bellas Artes de la Purísima 
Concepción de Valladolid, núm. 34, 1999, pp. 49-68.

Urrea Fernández, Jesús, “La primera catedral de Valladolid”, Boletín de la 
Real Academia de Bellas Artes de la Purísima Concepción de Valladolid, núm. 
32, 1997, pp. 147-166.

Vadeón Baruque, Julio, El conde Anzurez, Valladolid, Caja de Ahorros Po-
pular de Valladolid, 1983.

Villafañe, Juan de, Compendio histórico, en que se da noticia de las milagrosas, 
y devotas imágenes de la Reyna de Cielos, y Tierra, María Santíssima, que 
se veneran en los más célebres santuarios de Hespaña. Refiérense sus princi-
pios, y progresos, con los principales milagros, que ha obrado Dios Nuestro 
Señor, por su intercessión, y sucessos más notables de sus prodigiosos Apa-
recimientos. Su author el Padre Juan de Villafañe de la Compañía de Iesus, 
Maestro de Theología, que fue en el Real Colegio de Salamanca, y al presente 
Rector del mismo Real Colegio, Salamanca, Imprenta de Eugenio García 
de Honorato, 1726.

Zurita Nieto, José, Apuntes documentales sobre el año de la muerte del conde don 
Pedro Assurez y acerca de su sepultura, epitafio y aniversario en la S.I.M. de 
Valladolid, Valladolid, Editorial Maxtor, 2018 [ed. facs. de la de 1918].


	Indice
	Introduccion
	Una catedral en construccion, escenario de las ceremonias en una ciudad de la corte

