PALLAS, 113, 2020, pp. 149-170

Encore des percussions:
observations sur /tigi/ et /adab/

Daniel SANCHEZ MuNoz
Docteur de I'université de Granada (Espagne)

Introduction

Les instruments a percussion semblent avoir été trés populaires en Mésopotamie dans
I’ Antiquité. En effet, I’iconographie’ de la région entre la fin du I'V® millénaire et les derniers
siécles avant notre ¢re montre différentes percussions jouées dans de multiples contextes
(scénes populaires, banquets, etc.) Ces instruments sont, de plus, présents dans plusieurs
textes cunéiformes en sumérien et akkadien, généralement écrits sur des tablettes en argile,
et on posseéde désormais de nombreuses études philologiques a propos de leurs occurrences?.
Néanmoins, on ne peut presque jamais établir de liens certains entre les représentations et
ces occurrences’, de sorte que I’identification des mots suméro-akkadiens désignant des
percussions est encore un sujet controverse.

Ainsi, Shehata nuance I’identification de balag / balaggu(m)* proposée par Gabbay
comme une grande lyre au ITI* millénaire, et puis par la suite comme un type de tambour®. A
son tour, Watson et Wyatt firent de méme avec I’identification par Mirelman du terme a,-la, /
alii(m) comme un grand tambour®. Pourtant, I’exemple le plus frappant provient d’une étude
récente de Michatowski a propos des mots sumériens /tigi/ et /adab/’. D’apreés la recherche
traditionnelle, ils feraient allusion a deux percussions utilisées pour accompagner des chants

1 Voir Rasid, 1984 pour un catalogue iconographique complet.

2 Shehata, 2006 ; Gabbay, 2010 ; Mirelman, 2010a et b ; Mirelman, 2014 ; Rendu Loisel, 2015 ; et
Gabbay, 2018.

3 L’exception est li-li-is3 / lilissu a cause de la représentation d’une timbale avec ‘LiLiz (« timbale
lilissu divinisée») dans la tablette séleucide TCL 6, 47 (Mirelman, 2010a, p. 50).

4 Les signes cunéiformes et mots suméro-akkadiens sont écrits selon les conventions de
I’Altorientalischen Forschungen (https://www.degruyter.com/view/journals/aofo/aofo-overview.
xml ; consulté le 07/09/2020). Pour le sumérien, on suit le systéme de translittération d’Attinger et
Sallaberger (voir aBZL, p. ix-xi pour description).

5 Shehata, 2017, p. 73-44 contre Gabbay, 2014a, p. 93-102 et Gabbay, 2014b.

6  Watson et Wyatt, 2019, p. 37-38 contre Mirelman, 2014.

7  Michatowski, 2019.

PAL115_va.indd 149 @ 22/01/2021 11:02



150 Daniel SANCHEZ MuRoz

homonymes®. D’aprés ce sumérologue et musicien contemporain, ils désigneraient les deux
hymnes et les musiciens entonnant ces chants, mais pas les instruments.

L’étude de Michatowski a été mirement réfléchie’ et elle se base sur quelques textes peu
commentés par les chercheurs en musique mésopotamienne, comme ceux de la moitié du I11°¢
millénaire'. L’identification de /tigi/ comme un musicien a aussi du sens d’aprés d’autres
textes du I millénaire", et le catalogue des hymnes /tigi/ et /adab/ s’est récemment élargi'?.
Finalement, les témoignages permettant d’identifier ces termes comme des instruments au [*
millénaire sont trop peu nombreux'. Toutefois, on ne peut nier complétement le fait que /tigi/
et /adab/ puissent désigner des instruments.

Grace a I’étymologie, Farmer proposa déja des connexions entre /adab/ et les mots duff’
(arabe) et tdp (hébreu)'™, de sorte que /adab/ serait un mot sumérien d’origine sémitique
désignant un tambour. Malheureusement, /adab/ ne correspond a aucun des trois types
d’emprunts sémitiques en sumérien distingués par la recherche'®. Toutefois, il ne s’agit pas

8 Hartmann, 1960, p. 86, 197 ; Wilcke, 1976, p. 257 ; Krispijn, 1990, p. 2-3 ; Kilmer, 2003-2005,
p- 368 ; Volk, 2006, p. 8 ; Shehata, 2009, p. 251-252 ; Krispijn, 2010, p. 127 ; Gabbay, 2014a,
p. 86 ; Shehata, 2014, p. 106-107. On trouve également des identifications comme instruments
a cordes (Krispijn, 1990, p. 3-4 ; Krispijn, 2010, p. 125-129, 147 et Gabbay, 2014a, p. 103 n.
186). Gabbay, 2014a, p. 103 n. 186 est bas¢ sur les divisions des hymnes /tigi/ et /adab/ sa-gid,-da
(« mode / corde tendue ») et sa-gar-ra (« mode / corde établie ») (Krispijn, 1990, p. 14-16 ; Krispijn,
2002, p. 467, 472 et Shehata, 2009, p. 254-256). Toutefois, ces divisions sa-gid,-da et sa-Zar-ra sont
aussi présentes dans les hymnes za-am-za-am (Shehata, 2009, p. 259), terme désignant aussi une
percussion comme on le verra apres. Elles feraient donc référence au mode musical de ces hymnes.

9 Michatowski, 2010a, p. 206 n. 18 annongait déja cette étude, mais Michatowski, 2010b, p. 119 ;
Michatowski, 2013, p. 17 et Michatowski, 2017, p. 223 mentionnent encore des /tigi/ et /adab/ en
tant qu’instruments.

10 Michatowski 2019, p. 456, 468-471.

11 Voir le texte administratif médio-babylonien TMH NF 5, 44, rev. ii 10 (2 propos d’un musicien-
tigii du dieu Marduk) et I’extrait lexical néo-assyrien Lu, Court, 1, 205 (ou tigi est comparé avec
asipu « sorcier »). Les dates et abréviations pour citer les textes cunéiformes suivent les conventions
de CDLI (voir bibliographie ; voir concrétement les sections de CDLI « Adopted periodisation in
CDLI » et « Abbreviations for Assyriology »). D’autres textes absents de cette base de données sont
cités avec une référence entre parenthéses pour leur édition.

12 Voir Shehata, 2019, p. 165, Gadotti et Kleinerman, 2020, p. 120-126 et Peterson, 2020, p. 135-138.

13 Mais pas a cause des arguments de Michalowski 2019, p. 455, car on trouve encore des /tigi/ au I
millénaire. En plus des textes a la note 11 de cet article, voir d’autres extraits ou le sens de ce mot
est plus ambigu: les extraits lexicaux Erimhus, vi, Segment 11, 4 et K 260+, rev. 2, et le manuscrit
néo-babylonien de la Tablette V de la Version Standard de 1’Epopée de Gilgames, T.1447, f. i 25
(al-Rawi et George, 2014, p. 76). En tout cas, il est vrai que /tigi/ et /adab/ n’apparaissent pas encore
sur Ur.-ra = hubullu, XI, texte commenté par Mur-gu, = imrii = ballu (désormais Mur-gu,) ot I’on
trouve "“tigi (« /tigi/ en cuivre ») et """a-da-pa, (« /adab/ en cuivre »). De plus, quelques termes
mentionnés avec ces mots dans Mur-gu4 (p.ex. "ba-zil-la-tu,, de sens inconnu) ne sont d’ailleurs
pas connus.

14 Farmer, 1929, p. xiv suivi ensuite par Doubleday, 2013, p. 113.

15 Voir Jagersma, 2010, p. 4 pour ces emprunts.

PAL115_v4.indd 150 @ 22/01/2021 11:02



Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/ 151

de I’'unique proposition étymologique pour /adab/ comme instrument. Ainsi, Krispijn propose
qu’il soit une sorte de cymbales'é, ce que Michatowski commentait sans le contester!’.

Le cas de /tigi/ est plus certain, et il n’est qu’indirectement commenté par Michatowski'®.
Sauf dans les cas de graphies erronées' et syllabiques (ti-ge,* et ti-ge*'), ce terme est toujours
écrit avec le signe BALAG en combinaison avec d’autres signes:

- tigi(BALAG.LUL)*, mot-a-mot « le balag du musicien-nar(LuL) ».

- tigi,(LUL.BALAG)®, mot-a-mot « le musicien-nar du balag ».

- tigi (E,/KID.BALAG)* (mot-a-mot « maison (?) du balag ») et sa variante tigi (E,.BALAG)®*!

ou tigi (E,.BALAG)-ge .

- tigiy(LUL.Ez.BALAG)26 (« musicien-nar de la maison (?) du balag »), récemment lu nar
tigi_(« musicien-nar du tigi_») d’apres les textes administratifs du I1I° millénaire (mais
probablement pas I’Extrait 8 de cet article provenant du II° millénaire)”, une lecture
intéressante mais pas définitive en tout cas™.

Le mot balag désigne un instrument (une grande lyre au III® millénaire et un tambour a

partir du II° millénaire)® et une lamentation, si bien que ce dernier sens n’est attesté qu’a

16 Kirispijn, 2010, p. 144 (avec explication en p. 150).

17 Michatowski, 2019, p. 455.

18 Michatowski, 2019, p. 468-471, sur les graphies pour /tigi/ mais sans aucune réflexion sur la
présence de BaLAG (dont la lecture balag est définie par Michatowski, 2019, p. 453 comme un mot
générique pour des instruments musicaux) dans 1’identification de /tigi/.

19 Le tigi,'(NaR.TIN.LIS) de CUSAS 43, 55, f. 6.

20 Voir Extrait 5.

21 Nanna N, 22-27 et Sulgi T, 31. Les ti-ge ,(-na) du 11I° millénaire commentés par Michatowski,
2019, p. 471 n’auraient malheureusement aucun caractére musical (Sovegjarto, 2011, p. 55). En tout
cas, pour des possibles allusions dans les textes d’Ebla a /tigi/ en tant que musicien et instrument,
voir Tonietti, 2018, p. 19.

22 Sur Nasse A, 40, B3 (siglum d’ Attinger, 2019, p. 82).

23 Voir Extraits 4, 6, 7.

24 Voir Klein, 1981, p. 120 pour cette lecture et Section 3.1 pour des exemples avec tigi (E,.BALAG).
Pour ceux avec KID.BALAG, voir Klein et Sefati, 2013, p. 90 n. 51.

25 PDT 1, 545, f. 15. Sallaberger, 1993, p. 142 n. 668 accepte tigi -ge, et tigi ®*, mais la premicre
lecture (ge, comme complément phonétique) est peut-€tre la plus préférable (P. Attinger, privatim).

26 Lecture d’apres Sallaberger, 1993, p. 142 n. 668.

27 Huber Vulliet, 2020, p. 36, 48, 86, 135, 138, 332, 420.

28 Elle justifierait I’existence de nar-sa (« musicien-nar des instruments a cordes ») dans les textes d’Ur
IIT comme opposé a nar tigi , qui jouerait aussi des instruments a cordes mais focalisé sur le tigi_
(Gabbay, 2014b, p. 134 n. 8). Toutefois, nar-sa n’est opposé qu’a tigi, (RTC, 399, f. iii 24 et 31).
L’unique preuve pour nar tigi_est le lu, tigi -me du texte sargonique STTI 1, 158, rev. 6. La formule
lu, + un instrument pour désigner des instrumentistes est connue par d’autres textes de I’époque
(p. ex. lu, za-na-ru ,, « joueur de la lyre kinnarum », dans OSP 2, 133, rev. 12). Toutefois, le texte
lexical sargonique HSS 10, 222, f. v 5 posséde "*nar. On lirait donc "tigi -me (« musiciens tigi_»,
avec 2 comme déterminatif) et tigi, au lieu de nar tigi,.

29 On retiendra encore ’identification de Gabbay, 2014a, p. 93-102 et Gabbay, 2014b pour balag /
balaggu(m), car il prend en compte une variante importante supplémentaire par rapport a Shehata,
2017, p. 73-44: la chronologie. D’autres mots musicaux suméro-akkadiens ont certes changé /

PAL115_v4.indd 151 @ 22/01/2021 11:02



152 Daniel SANCHEZ MuRoz

partir du II° millénaire®. En tant que dérivé de balag, /tigi/*' doit donc désigner aussi un
autre instrument (peut-étre une lyre au III° millénaire, puis un tambour ensuite d’apres la
transformation du balag) en plus d’un chant®.

Mais les étymologies ne suffisent pas pour identifier les mots musicaux suméro-akkadiens
comme Michatowski I’écrivait*®. On montrera ici que /tigi/ et /adab/ auraient encore le sens
d’instrument musical dans quelques extraits du III° et II° millénaires sans écarter les autres
identifications proposées par Michatowski. Pour le prouver, on prétera attention dans cette
étude philologique a la grammaire et au contexte des extraits étudiés. La chronologie sera
un autre aspect important dans cette étude (contrairement a 1’approche plus synchronique de
Michatowski) pour déterminer la durée de ce sens de /tigi/ et /adab/ comme instruments. Rien
de ce qui suit ne sera définitif, a la lumiére de 1’évolution de la recherche sur les percussions
mésopotamiennes déja suggérée, ou a la lumiére de la parution de nouveaux textes comprenant
/tigi/ et /adab/. En tout cas, dans ce volume sur les percussions antiques™, on espere montrer,
au moins, un exemple des difficultés actuelles de 1’étude de leur terminologie.

1. Textes avec /adab/

L1 A propos de quelques musiciens du roi URU.k4-gena

On se concentre tout d’abord sur un premier extrait d’un texte administratif de Girsu
(moderne Telld) rapportant la répartition mensuelle d’orge pour quelques travailleurs au sein
du régne d’Urukagena, dernier souverain de la I Dynastie de Lagas (env. 2350)*:

nuancé leur signification a cause de I’évolution chronologique ou la variation géographique. Voir
Sanchez Muiloz, 2019, p. 18-20 (considérations générales) et p. 38-237 (évolution des mots nam-
nar et naritu(m) signifiant, entre autres, « musique »).

30 Pour balag comme lamentation au II° millénaire, voir les colophons d’A uru2-gul0 im-me (version
paléo-babylonienne ; Cohen, 1988, p. 648) et Balag d’Innana (Kramer, 1987, p. 77) et Catalogue B1
de Sippar, A2 et 5.

31 Aussi bien Lieberman, 1977, p. 503-504 qu’Attinger, 1993, p. 730 n. 2127 ont proposé de lire /
tige/ ou /tege/, mais les témoignages actuels ne sont pas encore suffisants pour changer le /tigi/ (P.
Attinger, privatim).

32 Krispijn, 2010, p. 126, 147 ; Gabbay, 2014a, p. 102-103 et P. Attinger, privatim.

33 Michalowski, 2010a, p. 226 et Michatowski, 2019, p. 455.

34 Merci a A. Saura-Ziegelmeyer pour avoir accueilli cette étude et corrigé le frangais. Tout comme lui,
P. Attinger, J. S. Colburn, U. Gabbay, F. Huber Vulliet, Th. J. H. Krispijn, A.-C. Rendu Loisel, W.
Sallaberger, N. Veldhuis et N. Ziegler m’ont offert des précieuses remarques sur différents aspects.
Qu’ils trouvent tous 1’expression de ma reconnaissance. Je suis, en tout cas, 1’unique responsable
des possibles erreurs et omissions contenues dans cet article.

35 Pour les répartitions d’autres mois, voir FAOS 15/1, 9, rev. iii 1-6 ; FAOS 15/2, 119, rev. ii 13 —iii
3; FAOS 15/2, 14, rev. ii 8-13 et FAOS 15/2, 15, rev. iii 3-8.

PAL115_v4.indd 152 @ 22/01/2021 11:02



Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/ 153

Extrait 1. MVN 3, 2%

Rev.

Colonne v

4 0.1.2 Ur-‘Innana

5 ma,-lah,

6 0.2.0 Lugal-uSur -ra-nu,

7 a-da-ba

8 0.1.2 Ur-°E8 -ir-nun

9 nar-me

10 0.1.0 Lugal-edin-ne,

11 gala

4 48 sila,*” d’orge (pour) Ur-Innana,
5 le navigateur,

6 72 sila, d’orge (pour) Lugal-uSura-nu,
7 celui de I’a-da-ab.

8 48 sila, d’orge (pour) Ur-ES"ir'nun.
9 1ls sont des musiciens.

10 36 sila, d’orge pour Lugal-edine,
11 le lamentateur.

Ici, un a-da-ba est considéré comme un musicien (nar). Le /a/ final plaide a priori pour un
mot d’origine akkadienne emprunté en sumérien. Toutefois, d’apres les graphies postérieures
de /adab/ (a-dab,, a-da-ab et a-dab,*), a-da-ba serait un substantif au génitif (avec le marqueur
{ak}). Dans le cas contraire, on devrait trouver a-da-ba dans d’autres cas que celui du
génitif*, Dans cet extrait et ses paralléles, le nomen regens de /adab/ serait absent, peut-étre
du fait de I’abréviation de la chaine compléte dans un contexte administratif. Ainsi, a-da-ba
désignerait « celui de I’a-da-ab »*!, ou a-da-ab serait un chant ou un instrument. La premiére

36 Edition d’aprés CDLI P222185.

37 1sila, =env. 1 litre.

38 L’idée de Michatowski, 2019, p. 456 de ma -lah, comme graphie particuliére de mus-lah, (« charmeur
de serpents ») a du sens d’apres les liaisons entre les mus-lah, et les nar au ITI° millénaire (Gelb,
1976, p. 53 ; D’Agostino, 2012, p. 92 ; Pruzsinszky, 2013, p. 40 et Pruzsinszky, 2018b, p. 48-49).
Toutefois, le ma, - lah,, a -da-ba et gala sont des « hommes » (nita-me) dans les textes de Lugalanda,
roi précédant Urukagina (RA 71, 102, rev. iv 13 —v 3 ; VS 25, 71, rev. iv 2-12 et VS 25, 11, rev. iii
17-iv 8). Les rapports entre musiciens et navigateurs seraient donc extramusicaux.

39 Cette derniere exclusivement sur le colophon d’Ur-Ninurta D.

40 L’unique occurrence de /adab/ au génitif se trouve dans CUSAS 43, 55, f. 6: asila, tigi,'(NAR.TIN.LIS)
a-da-ba « les cris de joie des hymnes tigi, et a-da-ab » (édition originelle).

41 Déja suggéré par PSD A/L, p. 54 (« “Perhaps the one of the adab” »). D’aprés J. S. Colburn (privatim)

PAL115_v4.indd 153 @ 22/01/2021 11:02



154 Daniel SANCHEZ MuRoz

option a déja été considérée*?, mais la deuxiéme pourrait étre plus certaine d’aprés un texte
ou Ur-Esirnun (dont la profession est inconnue dans cet Extrait 1) est considéré un « joueur
du tambourin ub, pur » (lu, ub, ku,-ga)*. On pourrait avoir donc deux percussionnistes dans
cet Extrait 1.

1.2. Le mot a-dab, dans les Cylindres de Gudea

On étudie maintenant un extrait des Cylindres de Gudea, texte sur la construction a Girsu
(cité mentionnée a la Section 2.1) du temple Eninnu pour le dieu Nin-Girsu a I’époque du
gouverneur (ensi,) Gudea (env. xxi° si€cle av. n. €.). Cet extrait décrit concretement une
partie des rituels de fabrication de la premiere brique de ce temple:

Extrait 2. Cylindres de Gudea™

Cylindre A. Colonne xviii

17 beseg u,-Sub-ka a sa-ga i,-aK

18 ensi,-ra a-dab, se-em a,-la, mu-na-du ,-a'm,’

17 11 (= Gudea) jeta de I’eau bonne dans le cadre de la brique
18 tandis que les a-dab,, se-em et a -la, retentirent pour le

gouverneur (= Gudea).

Le terme a-dab, a été compris de différentes manieres jusqu’ici. Voici trois d’entre elles:

- Comme une lecture erronée. Le signe URUDU (= dab,) devrait €tre lu urudu (« cuivre »)
et fonctionnerait comme déterminatif de se-em (= "“%se-em), instrument musical donc
fait en cuivre. A son tour, A (= a) a été interprété comme le mot sumérien a (« eau »)*,
une prolongation du datif {ra} sur ensi, (= ensi,-ra-a)*, ou un signe redondant ({A})*".
Dans les deux derniers cas, la phrase dirait que les se-em et a -la, retentirent pour le
gouverneur sans allusion a a-dab,.

- Comme un chant accompagné par les se-em et a-la *. On traduirait donc « tandis
que les cymbales se-em et le grand tambour a,-la, jouérent un chant a-dab, pour le
gouverneur ».

le mot tigii(m) pour un musicien pourrait étre, tout comme ce a-da-ba, un adjectif de relation (la
nisba arabe), ¢’est-a-dire « celui de I’instrument #igii(m) ».

42 FAOS 15/2, p. 657.

43 VS 14, 180, f. iv 6-7.

44 Edition d’aprés Romer, 2010, p. 21.

45 Thureau-Dangin, 1907, p. 109 ; Price, 1927, p. 23 et Jacobsen, 1987, p. 410.

46 Falkenstein, 1949, p. 35, 67, 106 ; Azarpay et al., 1987, p. 209 ; Wilson, 1986, p. 84 et Elli, 2015,
p. 444.

47 CADH, p.41;CADP,p.378.

48 Edzard, 1997, p. 80 ; Suter, 2000, p. 193 ; Romer, 2010, p. 58.

PAL115_v4.indd 154 @ 22/01/2021 11:02



Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/ 155

- Comme un musicien jouant des se-em et a-la,*. On traduirait donc « tandis que
les musiciens a-dab, joucrent les cymbales se-em et le grand tambour a,-la, pour le
gouverneur ».

La premicre interprétation, la plus ancienne des trois, possede deux avantages: elle
explique les mentions de sem et a,-la, sans autres instruments dans les Cylindres de Gudea™
et 1’élaboration du se-em en cuivre d’aprés les textes d’Ur III (un siécle aprés Gudea)’'.
Toutefois, elle a été rendue obsoléte lors de la parution de notre Extrait 3, issu dune collection
d’hymnes aux temples de Sumer originellement compilés a1’époque sargonique (env. un siécle
avant de Gudea), mais conservés sur des copies du II° millénaire. Il appartient concrétement
a un hymne pour le temple Ekisnugal du dieu lunaire Nanna / Su’en et mentionne un /adab/
en plus d’un se-em (= sem,) et d’un a-la,:

Extrait 3. Hymnes aux Temples™

106 e, “Zuen igi-zu-Se, nun a-ga-zu-Se, para,

107 gesbun-zu a-da-ab unu, gal-zu ku, sem, **a -la,

106 Temple de Su’en, devant toi (il y a) un prince, derriére toi, un podium,

107 dans ta sale & banquets (il y a) des hymnes a-da-ab*, dans ta salle & manger, les

cymbales sem, et le grand tambour *“a,-la,.

Concernant notre Extrait 2 et sur la premiére interprétation du mot a-dab6 dans ce
contexte, d’autres exemples d’un datif {ra} écrit comme -ra-a> n’ont pas, pour I’heure, été
retrouvés. Cette interprétation du mot a-dab, ne semble donc pas adéquate.

Quant a I’identification d’a-dab, comme hymne, elle implique grammaticalement qu’a-
dab6 soit I’objet direct de la phrase, tandis que se-em et a,-la, (les agents) aient un marqueur
d’ergatif {e} placé apres a,-la,, Un nom du genre non-humain avec ce marqueur {e} et
I’assimilation du {e} a la voyelle antéricure est possible®>. Toutefois, les paralléles textuels
suggerent que ’on devrait trouver se-em a,-la -e et que cette chaine devrait précéder a-dab,*.

49 Michatowski, 2019, p. 456.

50 Cylindres de Gudea, A x x viii 18.

51 YOS 4,296, rev. 9 ; Nisaba 5/1, 39, f. 1 ; Nisaba 15, 342, f. 4 et RA 57, 96, 18, rev. 12.

52 Edition d’aprés ETCSL 4.80.1.

53 Drapres Michatowski, 2019, p. 457 a-da-ab fait ici référence aux musiciens qui joueraient des
sem, et *“a -la, . Cela est possible d’aprés la ligne antérieure, qui établit une opposition entre un
«prince » (nun) et un « podium » (para, ), c’est-a-dire entre une personne (comme ces musiciens
a-da-ab) et un objet (comme les sem, et **a,-la,). Toutefois, les a-da-ab semblent étre indépendants
des instruments sem, et **a,-la, . Ceci dit, toutes les options pour a -da-ab (comme Michatowski,
2019, p. 457 I’indique) sont possibles d’apres I’ambigiiité. de 1’extrait: a-da-ab comme hymne a
du sens avec les hymnes /adab/ pour Nanna/Su’en (Gungunum A, Ibbi-Su’en C ; IsSme-Dagan M et
Nanna H). La mention avec sem, et **a -la, plaide aussi pour son identification comme instrument
(Krispijn, 1990, p. 4).

54 Falkenstein, 1949, p. 35, 67, 106 et Azarpay et al., 1987, p. 209 montrent déja qu’ensi,-ra-a serait
un hapax. Voir aussi Jagersma, 2010, p. 161-164.

55 Jagersma, 2010, p. 154.

56 Voir Sulgi D, 366: se-em a,-la -¢ Seg , mu-na-ab-ge, (ETCSL 2.4.2.04), « les cymbales se-em et le

PAL115_v4.indd 155 @ 22/01/2021 11:02



156 Daniel SANCHEZ MuRoz

Par rapport au contenu, le se-em et a,-la, semblent déja accompagner un autre texte récité (les
prieres Sudu,) dans les Cylindres de Gudea®’. Néanmoins, le contexte ou a-dab, est mentionné
n’a rien a voir avec la louange des rois et dieux, objet des chants /adab/. Au contraire, il
est mentionné au moment de la création de la premiére brique de I’Eninnu, un moment ou
la brique (et non le gouverneur) est le vrai centre de I’attention pour tous. Heimpel établit
une connexion entre la brique (Seg ,) du dieu Enlil dans Sulgi G (un /adab/ pour Enlil) et
cette scéne*. Toutefois, dans Sulgi G, Seg,, ne serait qu’une métonymie pour décrire I’Ekur
(temple d’Enlil a Nippur), et pas une brique individuelle comme dans I’Extrait 2%.

Finalement, I’identification du mot a-dab, comme terme pour désigner un musicien se
basait sur le paralléle avec notre Extrait 3 et son terme a-da-ab®, mais on a déja nuancé les
connotations d’a-da-ab dans ce passage. L’identification du mot a-dab, comme désignant
un musicien répondrait certes a la question de qui jouait des se-em et a-la,, question
importante car le se-em (aprés sem, et Sem, /) est utilis¢ dans d’autres périodes de I’histoire
mésopotamienne pour les lamentations, alors que cela ne semble étre jamais le cas dans
les Cylindres de Gudea. Pourtant, excepté les instruments joués par le musicien Usumgal-
kalama®', les musiciens sont toujours implicitement mentionnés avec leurs instruments
musicaux dans les Cylindres de Gudea®. D’autre part, si a-dab, désignait un musicien, il
serait I’agent de la phrase et son marqueur d’ergatif {e} serait présent a I’écrit a cause du final
consonantique du mot a-dab, (donc *a-dab -e)*, mais cela ne semble pas étre le cas.

On pense donc que la meilleure identification pour a-dab, est celle d’un instrument,
hypothése déja défendue auparavant®, car elle prend en compte que les se-em et a-la, se
jouent avec d’autres instruments dans ce texte® et elle est grammaticalement justifiée.

1.3. Encore des instruments /adab/ au II° millénaire ?
Au début du II° millénaire, le mot /adab/ ne semble désormais plus désigner qu’un chant de
louange. Il y a, toutefois, des extraits ambigus d’apres lesquels une identification (secondaire)

grand tambour a -la, rugirent pour lui ». Ici, a-la, possede le marqueur d’ergatif {e}. Ce mot et se-
em sont donc les agents de la phrase, tandis que I’objet est Seg , (« cri »). Si Sulgi D, 366 est un texte
du II¢ millénaire, il posséde deux graphies typiques du I1I¢ millénaire (I’hymne serait originalement
créé lors du régne de Sulgi, un siecle apres celui de Gudea): se-em et Seg ,, normalement écrits
durant le II° millénaire comme sem, et Seg,,. Sulgi D, 366 suit aussi Cylindres de Gudea, B x ix 1:
"a,’-la, u-dam Seg , mu-na-ab-ge, (Rémer, 2010, p. 38), « le grand tambour "a,-la,, qui était un
orage, rugit pour lui ».

57 Cylindres de Gudea, A x x viii 18.

58 Azarpay et al., 1987, p. 209.

59 Voir Sulgi G, 12 et 61.

60 Michatowski, 2019, p. 456-457.

61 Cylindres de Gudea, B x 9-15 (= Extrait 5).

62 Voir Gabbay, 2014a, p. 147 pour une alternative.

63 Jagersma, 2010, p. 155.

64 Averbeck, 1987, p. 405, 652 ; Krispijn, 1990, p. 2 ; ETCSL 2.1.7 ; Gabbay, 2010, p. 24-25 ; Gabbay,
2014a, p. 146-147 et CDLI P431881.

65 Cylindres de Gudea, B xv 20.

PAL115_v4.indd 156 @ 22/01/2021 11:02



Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/ 157

de ce mot comme instrument demeure possible. Le plus représentatif®® provient d’un texte
parlant de la mort d’Ur-Namma, premier roi de la III° Dynastie d’Ur (fin du III* millénaire):

Extrait 4. Ur-Namma A

187 tigi, a-[d]a-ab ge-su, za-am-za-am-gu  [i]r,-ra mu-da-"an’-ku,
187 Mes hymnes tigi,, a-[d]a-ab, ge-su, et za-am-za-am se transformérent en [comp]laintes
avec moi |

Ici, a-da-ab (tout comme le mot tigi, traité dans la prochaine section) est un hymne du
fait de sa transformation en une complainte (ir,) pour la mort du roi®. Toutefois, il est y
mentionné avec ge-su, et za-am-za-am, et cela pourrait prouver indirectement I’existence
d’un instrument appelé a-da-ab dont la fonction serait d’accompagner un hymne homonyme.

D’une part, ge-su,(-) désigne a 1’époque un type d’instrument a vent® et un chant
accompagné par cet instrument®. D’autre part, za-am-za-am est mentionné uniquement
comme chant de louange a cause de sa mention avec (des divisions") d’autres hymnes’, mais
il s’agit clairement d’une onomatopée”™ que 1’on pourrait relier avec le son produit par les
grains enfermés dans le réceptacle d’un hochet que I’on agite™. Ces instruments sont certes
connus a 1’époque paléo-babylonienne”™, normalement réalisés en argile et prenant parfois

66 L’autre exemple est MSL 12, 30 U’ + 12, 176 M, r. i’ 7', unique allusion a /adab/ dans les textes
lexicaux de I’époque et variante pour Proto-lu,, 612a (en effet sa disposition dans la reconstruction
de cette liste lexicale ne suit pas la position de /adab/ dans sa tablette originelle). Les lignes r. i’ 2"-6
mentionnent des parties des divisions des chants. Toutefois, juste aprés /adab/, les lignes r. ii 1'-3’
mentionnent des instruments musicaux (tels que le luth #Su-kara,).

67 Edition d’aprés Sanchez Mufoz, 2020, p. 33.

68 Voir 1bid., p. 34-35 pour identification.

69 Textes lexicaux: CUSAS 12,3.2.1,f.iv36 ; MSL 7, 177 V2, rev. ii 38 ; MSL 12, 157 A, 243 et MSL
12,203-11, rev. i 28. Textes littéraires : Descente d’Innana au Monde Infernal, 353 ; Dumuzi-Innana
X, 30 et Proverbes Sumériens 2.54 ; aussi la lettre UET 7 73, f. iv 16 avec §a GE.su,- (« joueur de
Iinstrument a vent ge-su; »).

70 Isbi-Erra E, 35 ; Malédiction d’Agade, 36 ; Ur-Namma A, 187 ; Sulgi C, b 80 et Sulgi E, 38 et 56.

71 OB Nippur Lu,, 619 mentionne za-am-za-am avec les chants ma-al-ga-tum, a-ra , -hi, bala-bala-e et
kug -gar (lignes 615-618) et les divisions des chants ki-ru-gu,, ki-Sus, et ki-tuku (lignes 620-621a).

72 Malédiction d’Agade, 36 (avec les chants tigi, et ge-su,*). Hiver-Eté, 237 ; Lamentation sur Uruk,
ki-ru-gu , 12, 17 ; Sulgi B, 273 et 276, Sulgi E, 34 et L’esclave et le vaurien, 27 (Shehata, 2007,
p- 523) (avec les chants tigi, et za-am-za-am). ISme-Dagan A + V, A 337 (avec les chants a-ra(z)-bi,
bala-bala-e et kug,-8ar), Sulgi E, 38 et 56 (avec ge-su,’) et OLZ 90, 25, ii 4-7 (un za-am-za-am pour
Enlil).

73 Krispijn, 2010, p. 148 ; Rendu Loisel, 2011, p. 409, 412-413 et Mirelman, 2015, p. 183.

74 Je trouve une similitude entre cette onomatopée et le son produit par des répliques modernes des
hochets antiques. Faute de réplique de hochets mésopotamiens et d’enregistrements de leur son, le
lecteur peut écouter le son de deux hochets étrusques reconstruits pour I’EMAP (European Music
Archaeology Project), 1’un en terre cuite, I’autre en bronze : https://youtu.be/a8qk4LPfoOc et https://
youtu.be/cYvMOlie8EU (derniére consultation le 07/09/2020).

75 Voir Rasid, 1984, p. 98-101 et Dumbrill, 2011, p. 8-27 pour un répertoire iconographique.

PAL115_v4.indd 157 @ 22/01/2021 11:02



158 Daniel SANCHEZ MuRoz

la forme d’un oiseau. Un lien serait a faire avec ’oiseau homonyme (za-am-za-am™*")"
et les allusions néo-assyriennes a za-am-za-am comme instrument musical en cuivre, ce
qui laisserait supposer qu’il s’agisse d’un idiophone”’. Malgré leur possible et occasionnel
usage comme des jouets pour les enfants, leur réle dans le culte semble aussi clair dans la
recherche™. Le chant de louange za-am-za-am consisterait donc en un chant accompagné
par des hochets homonymes, lesquels pourraient étre les équivalents du me-zi, (« sistre »)
normalement utilisés dans les rituels de lamentation. Aprés tout, le sistre est un type d’hochet
plus complexe™.

Puisque ge-su,- et za-am-za-am seraient donc des hymnes accompagnés par des
instruments homonymes, a-da-ab pourrait avoir encore désigné un instrument accompagnant
un hymne, méme si ce sens (au contraire que /tigi/ tel que 1’on verra) serait secondaire
désormais au II° millénaire.

2. Textes avec /tigi/

21 A propos de [tigi/ dans ’onomastique du I1I° millénaire

Dans quelques textes administratifs du I1I¢ millénaire on trouve quelques noms personnels
mentionnant tigix: Lugal-tigi -mete(Te+ME) (raccourci Lugal-tigi ; « Le tigi convient au
maitre ») ; Lugal-tigi -ne,-du,; (« Le maitre dont le tigi_est doux ») ; et Nin-tigi -ne,-du,
(peut-étre raccourci Nin-tigi ) ayant une traduction similaire, mais avec « maitresse »*.

On peut identifier /tigi/ avec un instrument®' ou un chant®?, mais la premiére identification
semble préférable a la lumiére du nom Nin-balag (« Maitresse du balag ») aussi trouvé au
III* millénaire®® et pas mentionné par Michatowski. A cette époque, balag ne signifie que
«lyre »*, et d’aprés ses liaisons avec le balag, /tigi/ mentionnerait donc une autre lyre.

76 Ur5-ra = hubullu, Tablette XVIIIL, 279 (Salonen, 1973, p. 291).

77 CT 14, pl. 8, f. 1 22" et K 4547+, rev. ii 10. Les métaux sont associés avec les percussions dans
plusieurs cultures antiques, tel que 1’occasionnel sens du latin aes (« bronze ») pour se référer aux
cymbales et sistres (A. Saura-Ziegelmeyer, privatim), ou la famille chinoise jin (€, « métal ») pour
les cloches (Picard, 1996, p. 165). Cela semble étre aussi le cas en Mésopotamie. Un exemple de la
relation du cuivre et les idiophones en Mésopotamie est I’ instrument Urudu-Nig -kala-ga (« Cuivre-
Puissant ») bien étudié par Rendu Loisel, 2015.

78 Rasid, 1984, p. 98 et Zettler, 1987, p. 208.

79 Voir Gabbay, 2014a, p. 144-150 pour une description compléte du me-zi,.

80 Voir Selz, 1995, p. 104 ; Anderson, 2012, p. 148 ; Balke, 2017, p. 270-271, 351-352 et CDLI pour
des textes, aussi pour ceux avec le nom personnel Tigi (-e/u,).

81 Selz, 1995, p. 104 et Anderson, 2012, p. 148.

82 Foxvog, 2011, p. 79 et Balke, 2017, p. 270-271, 351-352.

83 Voir CDLI pour une liste des textes. Un texte publié¢ en 2018 ajoute un nouveau nom personnel
intéressant pour cette question: le nom Lugal-ku,-balag (« Le pur maitre du balag ») du texte d’Ur
I JCSSS 5,69, f.1i 7.

84 Deux exceptions sont possibles, mais controversées. D’une part, balag-di est traduit comme « celui
qui récite des lamentations balag » (Budin, 2018, p. 190 avec bibliographie antérieure) ou « joueur
du balag » (Stol 2016, p. 374 et bibliographie antérieure). D’autre part, quelques études évoquent
des lamentations balag dans le texte d’Ur III TCTI 1, 893, f. ii 17 (Cavigneaux et al-Rawi, 2000,
p. 9 n. 37 ; Gabbay, 2014a, p. 82 n. 4 ; Heimpel, 2015, p. 611). Le texte (gala balag di-de, Su ba-ab-

PAL115_v4.indd 158 @ 22/01/2021 11:02



Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/ 159

L'usage des lyres dans quelques activités des ¢élites (p. ex. les banquets) pourrait expliquer
I’origine de la présence de ces instruments dans 1’onomastique de 1’époque®.

Plus tard, au début du II° millénaire, un gouverneur d’Inab (probable nom alternatif pour
Kazallu, cité proche de Babylone) s’appelait Tigi-sem-ala (écrit Tigi,-sem -***a -1a,). Son nom
était composé par les cymbales sem, et le grand tambour **a -la, en plus du tigi * suivant une
combinaison instrumentale typique a I’époque?’. A la lumiére de ces mentions, tigi, devrait
donc étre aussi identifi¢ dans ce nom personnel en tant qu’instrument a percussion.

2.2. L’expression si sa, avec /tigi/

L’expression si sa, (mot-a-mot « rendre droit (sa,) les cornes (si) ») est traduisible dans
un contexte musical par « jouer / exécuter bien quelque chose ». Elle n’est pas mentionnée
dans les textes du III¢ et II° millénaire av. n. €. avec d’autres termes musicaux différents de
/tigi/, excepté peut-étre quelques chants ou instruments musicaux®. De cette maniére, elle
n’est pas utile en elle-méme pour une possible identification de /tigi/ comme instrument.
Toutefois, /tigi/ avec si sa, est normalement mentionné avec d’autres instruments, de sorte
qu’il pourrait y avoir aussi ce sens d’instrument musical d’apres le contexte. On exemplifie
cela avec quelques extraits. Le premier d’entre eux est un nouveau fragment des Cylindres de
Gudea, texte du III° millénaire déja traité ici a la Section 2.2 :

Extrait 5. Cylindres de Gudea®

Cylindre B. Colonne x

9 ti-ge, nig, dug-ge si sa,-a-da
10 kisal E -ninnu hul -a si-a-da
11 al-gar mi-ri,-tum nig, E -du, -ga

ti) devrait étre toutefois traduit « le lamentateur accepta cela (= 20 sila, de biére et 30 de pain) pour
jouer du balag », d’apres le contexte et la grammaire (Huber Vulliet 2020, p. 376).

85 Anderson 2012, p. 148.

86 Mariage de Gardu, 11.

87 Shehata, 2014, p. 104-106. On lit dans Iddin-Dagan A, 79 tigi, sem, **a -la,-e gu, nun mu-ni-ib-
be, « le tigi,, les cymbales sem et le grand tambour *“a,-la, grondent d’une voix puissante devant
elle », la méme chaine du Mariage de Gardu, 11. Iddin-Dagan A, 79 est similaire a celle de la
Lamentation sur Sumer et Ur, 436 (extrait non traité dans Michatowski, 2019): e,’ ku,-ba "tigi,’
sem, " ¥ -la - gu, nun nu-mu-ni-ib-"be,” (pour e,’, voir Sanchez Mufioz, 2020, p. 38), « Dans sa
pure chambre’, les tigi,", cymbales en bronze sem5 et le grand tambour *“a,-la, ne grondent plus de
voix puissante devant lui ». Dans Iddin-Dagan A, 79 et la Lamentation sur Sumer et Ur, 436 tigi,
pourrait donc étre une percussion.

88 Deux exceptions sont possibles mais incertaines. D une part, le nom personnel écrit BALAG.SI.DI et
normalement lu Balag-si-sa, (« lyre balag bien accordée ») du texte administratif d’Ur de 1’époque
des Dynasties Archaiques I-II (début du 3¢ millénaire av. n. ¢.) UET 2, 3, f. 2 (voir Charvat, 2015,
p- 272 et Heimpel, 2015, p. 599 pour lecture et possible contexte musical). D’autre part, le texte
littéraire paléo-babylonien Chant des Beeufs (= ETCSL 5.5.5), 50 contient gala-bi [...] "si” im-sa,-
e’ [...] (« Son (?) lamentateur exécuta bien [...] »), mais le contexte est fragmentaire.

89 Edition d’aprés Rémer, 2010, p. 33-34.

PAL115_v4.indd 159 @ 22/01/2021 11:02



160

12
13
14
15

10

11-13

14-15

Daniel SANCHEZ MuRoz

ur-sag festu?tu, ?-a-ra
dNin-gir,-su!-ra E,-ninnu du  -be, §a -ga,-da
nar ki ag,-a-ne, USumgal-kalam-ma

en dNin-§ir -su-ra me-ne -da mu-na-da-dib-e

Avec le jeu correct du ti-ge,, objet qui est doux,

Avec le remplissage de la cour de I’Eninnu avec
de la joie,

Avec la bonne installation chez I’Eninnu des al-
gar et mi-ri -tum, objets de la « Bonne Maison »,
pour le héros intelligent, pour Nin-Girsu,

il (= Gudea) transfére son bien-aimé musicien
Usumgal-kalama a Nin-Girsu avec ses fonctions
rituelles.

Cet extrait appartient au moment ou Gudea a déja fini la construction du temple Eninnu
pour Nin-Girsu et transfére a cette divinité quelques travailleurs cultuels pour le bon
fonctionnement du temple. Parmi ces travailleurs, on trouve le musicien USumgal-kalama,
qui semble jouer deux instruments a cordes dont I’'un d’eux — le mi-ri -tum — est relié¢ avec
le balag”. D’aprés ce contexte /tigi/ (ici écrit ti-ge,) devrait étre un autre instrument a cordes
maitrisé par USumgal-kalama®".

Au début du II° millénaire, /tigi/ avec si sa, désignerait, toutefois, une percussion d’apres
sa mention avec d’autres percussions. Un exemple est cet extrait d’/nnana et Enki, texte
mythologique ot Innana, maitresse d’Uruk, visite Enki dans la cité d’Eridu pour obtenir les

90 Identifications d’aprés Krispijn, 2010, p. 145 et 148.
91 Mais peut-étre pas dans les Cylindres de Gudea B x viii 22: USu'm-g’al-kalam-ma ti-ge, mu-
gub (Romer, 2010, p. 38), extrait parlant de I’un des rites dans I’Eninnu précédant le banquet
final. L’USumgal-kalama que 1’on trouve ici n’est pas le musicien de notre Extrait 5, mais une
lyre balag dédi¢e au dieu Nin-Girsu. La traduction de Michatowski, 2019, p. 459 (« He set
Ushumgalkalama among the musicians/drummers ») a plus de sens que celle de Gabbay, 2014a,
p- 110 (« USumgalkalama was placed as (lit.: on) the tigi »). Elle respecte le genre non-humain de
ti-ge, en tant que groupe de musiciens (voir Jagersma 2010, p. 111 sur ’absence du pluriel {en&}
dans les groupes humains) et les valeurs usuels du locatif {a}. Etant Usumgal-kalama une (grande)
lyre, on rappelle que plusieurs musiciens pouvaient jouer en méme temps ces lyres (Shehata, 2017,
p. 70-72). Les lignes x 9 et x viii 22 se correspondent avec deux contextes assez différents de la

narration des Cylindres de Gudea. La polysémie de ti-ge, ici semble donc possible.

PAL115_v4.indd 160

22/01/2021 11:02



Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/ 161

pouvoirs divins-me et les amener a Uruk®>. Cet extrait (avec des paralléles de 1’époque®)
appartient a la fin du récit, lorsqu’Innana a apporté les pouvoirs divins-me a Uruk. Le /tigi/ y
est mentionné avec les cymbales sem, et le grand tambour **a -la, :

Extrait 6. Innana and Enki**

Tablette II. Colonne iv

43 sem, "“a -la-e "Seg " ha-ba-[ge,”]

49 "tigi,” nig, du,-ge si he,’-em-m[i-ib-sa,]

48 11 (= le roi d’Uruk) fit [retentir] les cymbales sem, et le grand tambour **a-la,.
49 I1 it jouer bien du tigi,, objet qui est doux.

Un autre exemple de /tigi/ avec des percussions est ce fragment de I’ Hymne au Temple
de Kes (cité dont la localisation moderne demeure incertaine). Faisant partie de I’ambiance
sonore du temple de Kes, on trouve un tigi, avec les cymbales sem,, le tambour *“a,-la, et le
tambour a friction &%al-gar-sur, en plus d’un instrument a vent (le « cor d’aurochs », si am-
ma):

Extrait 7. Hymne au Temple de Ke§”

115 si am-ma-ke, gum,-ga mi-ni-ib-za

kus, 1 1.1
115a sem, ““a -la-e gu, nun mi-ni-ib-za
116 &al-gar-sur,-ra sub,-sah, mi-ni-ib-za

92 D’apres Farber-Fligge, 1973, p. 60 et ETCSL 1.3.1, Innana et Enki, Tablette 11, la colonne vi 24
aurait un [ti]gi, ku,. Cette ligne appartient a la partie du texte énumérant les pouvoirs divins-me
obtenus par Innana, et d’autres instruments y sont aussi mentionnés: la timbale li-li-is, (dite aussi
« pure », ku,), le tambourin ub,, le sistre me-zi, et le grand tambour **a -la,. Ce [ti]gi, serait donc
une autre percussion d’apres le contexte et il appartiendrait, tout comme les autres instruments,
aux pouvoirs divins-me. La translittération [ti]gi, a ¢t€ toutefois écartée d’apres 1I’épigraphie par
Gabbay, 2014a, p. 91 n. 89 et Michatowski, 2019, p. 457-458, qui restauraient respectivement
Ebalag” et ["bala]g. Leurs propositions ont du sens d’aprés les interactions du balag avec le
li-li-is, au II° millénaire (Gabbay, 2014a, p. 86, 98-102) et les allusions a balag ku, (« pur tambour
balag ») dans d’autres textes littéraires paléo-babyloniens (/ddin-Dagan A, 41 ; Nasse A, 41 ; Sulgi
C, b 90 et Voyage de Nin-Isina a Nippur, 42 et 44, ce dernier d’apres Wagensonner, 2008, p. 283).
Toutefois, d’apres les Hymnes aux Temples, 7 (Abzu tigi,-zu me-kam, « Oh Abzu, tes tigi, appartient
aux pouvoirs divins-me ! »), on devrait maintenir [ti]gi,, car il fait référence au temple d’Enki a
Eridu, source des pouvoirs divins-me. En tout cas, on devrait avoir d’autres manuscrits conservant
cette ligne pour trancher la question.

93 Sulgi 4, 50-51 et Nanna N, 22-27.

94 FEdition d’aprés Farber-Fliigge, 1973, p. 52 changée d’aprés la consultation du RTI de la tablette sur
CDLI P269824.

95 L’espace dans la tablette est insuffisant pour avoir deux signes ; ha-ba-ge, aurait du sens avec Sulgi
A, 50-51.

96 Edition d’aprés Delnero, 2006, p. 2229-2231.

PAL115_v4.indd 161 @ 22/01/2021 11:02



162

116a

115
115a
116
116a

Daniel SANCHEZ MuRoz

tigi, nig,-du -ge si ha-ba-ni-ib-sa,

Le cor d’aurochs y (= au temple de Keg) fit le bruit gum,-ga.
Les cymbales sem, et le grand tambour “a -la, y produisirent un bruit puissant.
On y fait le bruit suh,-sah, avec le tambour a friction #*al-gar-sur,”.

On 'y joue bien du tigi,, objet qui est doux.

On finit avec un exemple représentatif des deux époques ici considérées: un extrait de
la Collection B d’Inscriptions Royales du roi Sii-Su’en (avant-dernier roi de la III° Dynastie
d’Ur, au dernier si¢cle du III° millénaire) mais dont le texte est conservé sur des copies du II¢

millénaire :

Extrait 8. Collection B d’Inscriptions Royales du roi Si-Su’en®

Colonne xii

;
8

9

10
11
12
13
14
15

7
8
9
10
11
12
13
14
15

&ge Tum-ma-"al™
‘En-lil,-la,-Se,

ki $a, hul,-la “Nin-lil -[1]a,-"Se,”
En-lil2 *Nin-lil2-"da’
mu-di-ni-"in"-ug

“ser, ku, nam’-Sus
mu-na-an-du,

tigiy [nig2 d]u, -ge

si mu-na-"ab’-sa,

Vers le bouquet de joncs Tumm al’

d’Enlil,

“vers' la source de réjouissance du ceeur [d]e Ninlil,
Enlil "en compagnie’ de Ninlil

il (= Su-Su’en) (les) fit naviguer.

"Des chansons pures et nam-3uB”

il (= Si-Su’en) chanta pour lui (= Enlil),

(et) le tigiy, [objet qui est d]oux,

On (= des musiciens ?) (le) joue bien pour lui (= Enlil).

La position de cet extrait dans la narration du texte complet est incertaine a cause des
lacunes antérieures et postérieures. Plusieurs identifications pour tigiy y sont donc possibles.
La graphie tigi, suggére le sens de musicien, car elle est présente dans les textes du III°

97 On justifie ainsi le locatif {a} (« dans », parfois « avec » selon Attinger, 2014, p. 39 n. 153) sur &a -

gar-sur,.

98 Edition d’aprés Frayne, 1997, p. 318 modifiée aprés avoir consulté la copie de Civil, 1967, p. 26 et
le modéle RTI de CDLI P227137 du manuscrit.

PAL115_v4.indd 162

@ 22/01/2021

11:02



Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/ 163

millénaire avec lesquels cet extrait (provenant du régne de St-Su’en) serait reli¢®. De plus,
on connait des musiciens /tigi/ dans les textes du II° millénaire durant lequel cet extrait
semble avoir été écrit'®. Toutefois, la mention de tigi, avec I’expression nig,-du,, (« objet
qui est doux »'*") utilis¢ avec des objets'”, la rend difficile. Le sens de tigi, comme chant'®
est possible d’apres sa mention avec les « chansons pures » (ser, ku,) et les incantations nam-
$uB'™, en plus des hymnes /tigi/ pour Enlil et Ninlil'® ou la description du mythe d’Enlil et
Sud comme ser, ku,'*. Pourtant, cela serait quelque chose d’inattendu d’aprés ce que 1’on
a dit auparavant'”’. C’est pour cela qu’une traduction de tigi, en tant qu’instrument (comme
cela a été traduit par le passé'®®) serait encore possible. Apres tout, d’aprés la grammaire, le
roi chante pour les dieux, mais d’autres personnes jouent du tigi '”. Le texte distinguerait
donc deux actions musicales différentes : I’une vocale, 1’autre instrumentale.

Finalement, I’'usage de si sa, avec /tigi/ (un instrument d’aprés le contexte des extraits
décrits) dans les textes du III° et II* millénaire expliquerait ce que 1’on trouve, plus tard, dans
les textes néo-assyriens au début du I* millénaire: si sa, y accompagne des mots pour des
instruments musicaux'”’, tels que le tambour balag « de complainte » (ir,-ra)'"" et la harpe
za,-mi,'"%. Aprés tout, le traitement de za,-mi, et balag ir,-ra dans ces textes du I millénaire

99 Nisaba 15,957, rev. 11 ;YOS 15, 119, f. 13 ; BBVO 11, 286, 6N-T 454, f. iii 3' ; BBVO 11, 286,
6N-T 455, rev. ii 1 et BBVO 11, 288, 6N-T 482, f. v 1 en plus du texte sargonique CUSAS 27, 48,
f. iii 6.

100 Voir Proto-lu,, 643-643b pour les textes (lexicaux) sumériens. Pour les textes de Mari avec tigii(m),
voir Michatowski, 2019, p. 458-459 pour synthése et bibliographie.

101 Michatowski 2019, p. 460 traduit nig -dul  comme « les meilleurs » d’apres le sens superlatif des
bases verbales avec le nominalisateur {a} (Jagersma, 2010, p. 283, 283). Puisque Michatowski,
2020, p. 96 reconnait le besoin d’approfondir sur cette idée, on suivra encore 1’explication de
Farber-Fligge, 1973, p. 89-90.

102 Des cadeaux (kadra) et le giron (ur,) (Réve de Dumuzi, 114-115) ; la vie (nam-til,) (Sulgi 4, 94 ;
Sin-iddinam E4.2.9.5, 22 ; Warad-Sin 4.2.13.20, 54 et 4.2.13.21, 111) ; la couche (ki-nu,) (Lipit-
I$tar A, 102) ; le régne (bala) (Rim-Sin C, 26) ; le vin (gestin) et la bicre (kas) (Grain-Mouton,
64-67) et la sale a banquets (8e¥bun) (Hiver-Eté, 312).

103 Foxvog, 2011, p. 79 n. 88 et Michatowski, 2019, p. 469.

104 Voir Worthington, 2019, p. 284-288 pour identification.

105 Colophons d’Ur-Namma B, Ismé-Dagan I (Enlil) et Sulgi R (Ninlil).

106 Voir Worthington, 2019, p. 277-278.

107 Le sens de /tigi/ avec ser, ku, et nam-$us est plus ambigu dans le Voyage d’Enki a Nippur, 122-123.
Voir Worthington, 2019, p. 287 pour discussion.

108 Comme Civil, 1967, p. 34 ; Sallaberger, 1993, p. 142 ; Frame 1997, p. 318 et Worthington, 2019,
p. 292.

109 Le /b/ de mu-na-ab-sa, ne réfere pas a I’objet d’une base verbale imperfective, mais a un agent a la
3¢ personne du pluriel d’une base verbale perfective. On aurait sinon si mu-na-ab-sa -¢ (avec {e}
pour la 3¢ personne du singulier) comme dans Grain-Mouton, 99 et 101.

110 LKA 22, f. 14-17 pourrait mentionner si sa2 avec des chants (Rowton, 1962, p. 254) mais le
contexte est incertain.

111 Voir BA 5/5, 25, f. 11'-19" et les paralleles mentionnés sur Gabbay, 2014a, p. 88 n. 67.

112 Dans Mur-gu,, Recensions A Tablette I, 178 et L Tablette II, 28, za3-mi, si-sa, (« harpe za,-mi, bien
accordée ») est équivalent du mot iSartu(m) sur lequel on y reviendra.

PAL115_v4.indd 163 @ 22/01/2021 11:02



164 Daniel SANCHEZ MuRoz

continue la tradition du II° millénaire. D’une part, on trouve déja des balag ir,-ra (en plus
du similaire balag a-Ser -ra, « balag des lamentations »'"*) au II° millénaire'*. D’autre part,
I’idée d’une harpe za,-mi, « bien accordée » (si sa,) continue I’emphase des textes paléo-
babyloniens'> dans I’accord correct de cet instrument, tandis que le mot iSartu(m), traduction
de za,-mi, si-sa,, désigne une dyade ou un mode musical que I’on connait déja dans les textes
de la seconde moitié du II° millénaire'®.

Conclusions

La recherche sur les percussions mésopotamiennes trouve dans la récente publication
de Michatowski une étude innovante et inspirante, méme si elle écarte I’existence de deux
instruments a percussion. Toutefois, étant donné qu’il s’agit d’un domaine de recherche loin
d’étre clos a cause des difficultés a faire dialoguer les sources textuelles et archéologiques,
rien n’est définitif. L’écartement du sens comme instruments de /tigi/ et /adab/ n’y fait pas
d’exception et, d’apres cette étude, ces mots peuvent encore désigner des percussions dans
quelques textes du III¢ et TI° millénaire.

Quant a /adab/, cela semble étre sa signification principale au III* millénaire, et les
arguments pour défendre la condition de ce mot a cette époque comme un type de musicien
ont été nuancés ici. Dans les textes du début du II® millénaire on trouverait encore /adab/
comme instrument a percussion (peut-étre des cymbales d’apres 1’étymologie de Krispijn
commentée dans 1’introduction), méme si ce sens serait désormais secondaire par rapport au
sens de /adab/ comme hymne.

Le sens de /tigi/ comme un instrument musical était déja clair grace a ses connexions avec
le mot balag, et cela s’est confirmé ici d’apres ’analyse des noms personnels et allusions a /
tigi/ avec I’expression si sa, (« jouer bien ») dans les textes du I1I° et 1I° millénaire. D’apres
ces textes, /tigi/ serait (tout comme le balag) un instrument a cordes au III° millénaire, puis a
percussion ensuite. Il est vrai, en tout cas, que /tigi/ semble avoir aussi clairement les sens de

113 Cette similarité est prouvée par UET 6, 108, f. 14', variante d’Innana B, 33 qui a balag ir,-ra au lieu
du balag a-Ser -ra des autres variantes (voir Delnero, 2006, p. 2045). Le bala-§a,-ni-ra du texte TCL
16, 77, rev. 10 (une lamentation paléo-babylonienne pour Enlil) n’est aucune graphie pour *balag
a-nir-ra (tel que dans Gabbay, 2014a, p. 92 n. 103), puisqu’on doit lire a-Ser, d’aprés a-*Nir (= nir /
Ser,) dans le texte administratif d”Ur 111 de Girsu, ASJ 9,325 1, f. i 23 et ii 6 (Huber Vulliet, 2020,
p. 419-420 et bibliographie antérieure).

114 Voir les extraits littéraires Dumuzi-Innana F, 37, Lamentation sur Ur, 86 et Proverbes Sumériens
7.22. De plus, ’extrait lexical Proto-ka,-gal, 371 mentionne une « complainte du tambour balag »
(er, balag-ga,).

115 D’apres I’extrait littéraire sumérien Sulgi B, 161, le roi Sulgi connait le « bon accord » (kam-ma
sa6-ga) du za,-mi,. Les tablettes d’Ur UET 6/3, 899 et UET 7, 74 (édités dans Mirelman et Krispijn,
2009, p. 44) détaillent aussi la procédure de I’accord du sammii(m) (traduction akkadienne de
za,-mi,) dans toutes les modes connus dans la théorie musicale mésopotamienne (entre elles,
isartu(m)).

116 D’apres I’extrait médio-babylonien OrNS 29/3, 278-281, f. i 18', iSartum est le nom de la dyade
construite avec les cordes 2 et 6 du za,-mi, / sammii(m), tandis que la tablette médio-assyrienne
KAR 158, rev. viii 45" liste 23 chants akkadiens au mode isartum.

PAL115_v4.indd 164 @ 22/01/2021 11:02



Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/ 165

musicien et de chant de louange dans ces textes, surtout au II° millénaire. Il est donc possible
que /tigi/ ait trois niveaux de hiérarchie sémantique, comme d’autres mots musicaux suméro-
akkadiens"”: (1) musiciens, (2) hymnes chantés par ces musiciens, et (3) instruments pour
accompagner ces chants.

Comme on I’a montré, les occurrences pour /tigi/ et /adab/ apres le début du II° millénaire
deviennent beaucoup plus rares, de sorte que 1’on ne peut pas encore déterminer avec certitude
I’évolution dans le temps des phénomeénes décrits par ces mots. On doit donc attendre la
publication future de nouveaux textes cunéiformes de ces époques contenant ces mots pour
résoudre finalement ces questions portant, entre autres, sur les percussions en Mésopotamie
pendant I’ Antiquité.

Bibliographie

ABZL = MITTERMAYER, C., 2006, Altbabylonische Zeichenliste der sumerisch-literarischen
Texte, Academic Press Fribourg et Vandenhoeck & Ruprecht Gottingen, Fribourg-Géttingen.
Avr-Rawi, F. N. H. et GEORGE, A. R., 2014, Back to the Cedar Forest: the Beginning and End
of Tablet V of the Standard Babylonian Epic of Gilgames, JCS, 66, p. 69-90.

ANDERSON, J., 2012, Kingship in the Early Mesopotamian Onomasticon 2800-2200 BCE,
Uppsala Universitet Press, Studia Semitica Upsaliensia 28.

ATTINGER, P., 1993, Eléments de linguistique sumérienne. La construction de du, /e/di “dire”,
Presses Académiques de Fribourg et Vandenhoeck & Ruprecht, Fribourg-Géttingen, OBO
Sonderband.

ATTINGER, P., 2014, Iddin-Dagan A, dans N. Koslova, E. Vizirova et G. Z6lyomi (éd.), Studies
in Sumerian Language and Literature. Festschrift fiir Joachim Krecher, Eisenbrauns, Winona
Lake (IN), Babel und Bibel, 8, p. 11-82.

ATTINGER, P., 2019, Nasse A, dans G. Chambon, M. Ghichard et A.-I. Langlois (éd.) (avec la
collaboration de Romer et Nele Ziegler), De I’ Argile au Numérique. Mélanges Assyriologiques
en I’Honneur de Dominique Charpin, 2 volumes, Louvain-Paris-Bristol (CT), PIPOAC, 3,
p. 79-123.

AVERBECK, R. E., 1987, A preliminary study of ritual and structure in the Cylinders of Gudea,
Theése doctorale, University of Pennsylvania, [En ligne] <https://repository.upenn.edu/
dissertations/AA13260966/> [Consulté le 07/09/2020].

AzarrAy, G., LAMBERT, W. G., HEMPEL, W. et KILMER, A. D., 1987, Proportional Guidelines in
Ancient near Eastern Art, JNES, 46/3, p. 183-213.

Baike, T. E., 2017, Das altsumerische Onomastikon. Namengebung und Prosopografie nach
den Quellen aus Lagas, Minster, Dubsar, 1.

Bupiy, S. L., 2018, Jar Handles, Nudity, and the Female, dans S. L. Budin, M. Cifarelli,
A. Garcia-Ventura et A. Millet Alba (éd.), Gender and methodology in the ancient Near East.
Approaches from Assyriology and beyond, Universitat de Barcelona Edicions, BMO 10,
p. 179-198.

CAD = OpPENHEIM, A. L., REINER, E., e al. (éd.), 1956-2010, The Assyrian Dictionary of the
University of Chicago, 27 Volumes, Chicago (Illinois), University of Chicago Press.

117 Michatowski, 2010b, p. 119 et Michatowski, 2019, p. 452-453.

PAL115_v4.indd 165 @ 22/01/2021 11:02



166 Daniel SANCHEZ MuRoz

CDLI = Cunerrorm DiGitaL LiBrary INiTiaTivE, [En ligne] <https://cdli.ucla.edu/> [Consulté le
07/09/20201].

CAVIGNEAUX, A. et AL-Rawi, F. N. H., 2000, La fin de Gilgames, Enkidu et les Enfers d’aprés
les manuscrits d’Ur et de meturan (Textes de Tell Haddad VIII), Iraq, 62, p. 1-19.

CiviL, M., 1967, Si-Sin’s Historical Inscriptions: Collection B, JCS, 21, p. 24-38.

CHARVAT, P., 2017, Signs from Silence. Ur of the First Sumerians, Charles University
Karolinum Press, Prague.

Couen, M. E., 1988, The Canonical Lamentations of Ancient Mesopotamia, Potomac (MA).
D’AcostiNo, F., 2012, Some considerations on u4-da-tus (bear tamer’) and jugglery in Ur III,
RA, 106, p. 89-99.

DELNERO, P., 2006, Variation in Sumerian Literary Compositions: A Case Study Based on the
Decad, These doctorale, University of Pennsylvania, Pennsylvania (Philadelphia).
DouBLEDAY, V., 2013, The Frame Drum in the Middle East. Women, Musical Instruments
and Power, dans J. C. Post (éd.), Ethnomusicology: A Contemporary Reader, New York,
p. 112-136.

DumsriLL, R., 2011, Idiophones of the Ancient Near East in the Collections of the British
Museum, Piscataway (NJ).

Epzarp, D. O., 1997, Gudea and His Dynasty, University of Toronto Press, Toronto-Buffalo-
Londres, RIME, 3/1.

ELLy A., 2015, La construzione del Tempio di Ningirsu. I cilindri A e B di Gudea di Lagash,
[En ligne] <https://www.mediterraneoantico.it/wp-content/uploads/2016/06/SpecialeMA
Elli_Gudea Ningirsu_def.pdf> [Consulté le 07/09/2020].

ePSD2 = Electronic Pennsylvania Sumerian Dictionary 2.1. [En ligne] <http://oracc.museum.
upenn.edu/epsd2/index.html> [Consulté le 07/09/2020].

ETCSL = Electronic Text Corpus of Sumerian Literature, [En ligne] <http://etcsl.orinst.ox.ac.
uk/> [Consulté le 07/09/2020].

FALKENSTEIN, A., 1949, Grammatik der Sprache Gudeas von Lagas I: Schrift- und
Formenlehre, Pontificum Institutum Biblicum, Rome, AnOr, 28.

FAOS 15/2 = Skrz, G. J., 1993, Altsumerische Wirtschaftsurkunden aus amerikanischen
Sammlungen, 2 volumes, Stuttgart, FAOS 15/2.

FARBER-FLUGGE, G., 1973, Der Mythos «Inanna und Enki» unter besonderer Beriicksichtigung
der Liste der me, Institut Pontifical Oriental, Rome, StPohl, 10.

FarMmer, H. G., 1929, 4 History of Arabian Music to the XIII" Century, Londres.

Foxvog, D. A., 2011, Aspects of Name-Giving in Presargonic Lagash, dans W. Heimpel et
G. Frantz-Szabd (éd.), Strings and Threads. A Celebration of the Work of Anne Draffkorn
Kilmer, Eisenbrauns, Winona Lake (IN), p. 59-97.

Frayne, D., 1997, Ur Il Period (2112-2004 BC), University of Toronto Press, Toronto-
Buffalo-Londres, RIME 3/2.

GaBsay, U., 2010, The ancient Mesopotamian sistrum and its references in cuneiform
literature: the identification of the Sem and meze, dans R. J. Dumbrill et I. L. Finkel (éd.),
Proceedings of the International Conference of Near Eastern Archaeomusicology (ICONEA
2008), The British Museum, London, December 4-6, 2008, Londres, p. 23-28.

GaBsay, U., 2014a, Pacifying the Hearts of the Gods. Sumerian Emesal Prayers of the First
Millennium BCE, Wiesbaden, HES, 1.

PAL115_v4.indd 166 @ 22/01/2021 11:02



Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/ 167

GaBaay, U., 2014b, The Balag Instrument and Its Role in the Cult of Ancient Mesopotamia,
dans J. G. Westenholz, Y. Maurey et E. Seroussi (éd.) Music in antiquity: the Near East and
the Mediterranean, Berlin, SIMRC, 8, p. 129-147.

Gassay, U., 2018, Drums, Hearts, Bulls, and Dead Gods: The Theology of the Ancient
Mesopotamian Ketteldrum, JANER, 18, p. 1-47.

GaporTl, A. et KLEINERMAN, A., 2020, Between Tradition and Innovation. Two New Larsa
Hymns in a Private Collection, dans J. Baldwin et J. Matuszak (éd.) (avec la collaboration
de M. Ceccarelli), mu-zu an-za,-se, kur—urz-se3 he,-gal,. Altorientalistische Studien zu Ehren
von Konrad Volk, Miinster, Dubsar 17, p. 117-131.

GELB, 1., 1976, Homo Ludens in Early Mesopotamia, StOr, 46, p. 43-76.

HartManN, H., 1960, Die Musik der sumerischen Kultur, Thése doctorale, Philosophische
Fakultdt, Johann Wolfgang Goethe-Universitét, Frankfurt am Main.

Hemvrer, W., 2015, Balang Gods, dans J. C. Franklin, Kinyras: The Divine Lire, Harvard
University Press, Washington DC, HS, 70, p. 571-632.

Huser VULLIET, F., 2020, Le personnel cultuel a I'époque néo-sumérienne (ca. 2160-2003 av.
J.-C.), CSIC, Madrid, BPOA, 14.

Jacossen, T., 1987, The Harps that Once... Sumerian Poetry in Translation, Yale University
Press, New Haven (CT).

JaGersMmA, A. H., 2010, A Descriptive Grammar of Sumerian, Thése doctorale, Universiteit
Leiden, Leyde [En ligne] <https://openaccess.leidenuniv.nl/bitstream/handle/1887/16107/
Binnenwerk-jagersma.pdf> [Consulté le 24/06/2019].

KiLMER, A. D., 2003-2005, Pauke und Trommel. A. In Mesopotamien, R4, 10, p. 367-371.
KLEW, J., 1981, Three Sulgi Hymns. Sumerian Royal Hymns Glorifying King Sulgi of Ur,
Bar-Ilan University Press, Ramat-Gan.

Kremw, J. et Serat, Y., 2013, The ‘Stars (of) Heaven’ and Cuneiform Writing, dans
L. Sassmannshausen (¢éd.), He Has Opened Nisaba's House of Learning: Studies in Honor
of Ake Waldemar Sjoberg on the Occasion of His 89th Birthday on August Ist 2013, Leyde-
Boston, CM, 46, p. 85-102.

KRrAMER, S. N., 1987, By the Rivers of Babylon: a Balag-liturgy of Inanna, AuOr, 5/1,
p. 71-90.

Krispun, T. J. H., 1990, Beitrige zur altorientalischen Musikforschung: 1. Sulgi und die
Musik, Akkadica, 70, p. 1-27.

Krispun, T. J. H., 2002, Musik im Keilschrift. Beitridge zur altorientalischen Musikforschung
2, dans E. Hickmann, A. D. Kilmer, A. et R. Eichmann (éd.), Studien zur Musikarchdologie
3, Rahden, OrA, 10, p. 465-479.

Krispun, T. J. H., 2010, Musical Ensembles in Ancient Mesopotamia, dans R. J. Dumbrill
et I. L. Finkel (éd.), Proceedings of the International Conference of Near Eastern
Archaeomusicology (ICONEA 2008), The British Museum, London, December 4-6, 2008,
Londres, p. 125-150.

LieBERMAN, S. J., 1977, The Sumerian Loanwords in Old-Babylonian Akkadian, Missoula
(Montana), HSS 22.

PAL115_v4.indd 167 @ 22/01/2021 11:02



168 Daniel SANCHEZ MuRoz

MicHarowskl, P., 2010a, Learning Music: Schooling, Apprenticeship, and Gender in Early
Mesopotamia”, dans R. Pruzsinszky et D. Shehata (éd.), Musiker und Tradierung: Studien
zur Rolle von Musikern bei der Verschriftlichung und Tradierung von literarischen Werken,
Berlin-Miinster, WOO, 8, p. 199-240.

MicHarowskl, P., 2010b, Traveler’s tales: observations on musical mobility in Mesopotamia
and beyond, dans R. J. Dumbrill et 1. L. Finkel (éd.), Proceedings of the International
Conference of Near Eastern Archaeomusicology (ICONEA 2008), The British Museum,
London, December 4-6, 2008, Londres, p. 117-124.

MicHarowskl, P., 2013, From the collections of an Old Babylonian Literary Connoisseur, RA4,
107, p. 15-22.

MicHarowskl, P., 2017, Literary Journeys from Babylonia to Assyria: Second Millennium
Copies of a Bilingual Poem Concerning Ninurta, dans L1. Feliu, F. Karahashi et G. Rubio
(éd.), The First Ninety Years: A Sumerian Celebration in Honor of Miguel Civil, Boston-
Berlin, SANER, 12, p. 205-230.

MicHarowskl, P., 2019, On some early Mesopotamian percussionists, dans A. Pienkowska,
D. Szelag et 1. Zych (éd.), Stories told around the fountain. Papers offered to Piotr Bielinski
on the occasion of his 70™ birthday, University of Warsaw Press, Varsovie, p. 451-476.
MicHarowskl, P., 2020, Sumerian, dans R. Hasselbach-Andee (éd.), 4 Companion to Ancient
Near Eastern Languages, Hoboken (NJ), p. 85-105.

MIRELMAN, S., 2010a, Drum Construction in the /ilissu Ritual, NABU, 2010/2, p. 50-51.
MIRELMAN, S., 2010b, The Gala Musician Dada and the si-im Instrument, NABU, 2010/2,
p. 40-41.

MIRELMAN, S., 2014, The Ala-Instrument: Its Identification and Role, dans J. G. Westenholz,
Y. Maurey et E. Seroussi (éd.) Music in antiquity: the Near East and the Mediterranean,
Berlin, SIMRC, 8, p. 148-171.

MIRELMAN, S., 2015, Birds, Balags, and Snakes (K. 4206+), JCS, 67, p. 169-186.

MireLMaAN, S. et Krispun, T. J. H., 2009, The Old Babylonian Tuning Text UET VI/3 899,
Iraq, 71, p. 43-52.

PETERSON, J. L., 2020, Sumerian Cultic Songs from Old Babylonian Nippur with a Connection
to the Temple Hymns, JCS, 72, p. 129-142.

Piccarp, F., 1996, Du bois dont on ne fait pas les flutes. La classification en huit matériaux
des instruments en Chine, Etudes Chinoises, 15/1, p. 159-181.

Price, 1. M., 1927, The great cylinder inscriptions A [and] B of Gudea, copied from the
original clay cylinders of the Telloh Collection preserved in the Louvre, autographed, signs
listed, tentatively transliterated and translated, with commentary and notes, Hinrichs,
Leipzig.

Pruzsinszky, R., 2013, The Social Positions of NAR-Musicians of the Ur III Period at the End
of the 111" Millennium BC, dans S. Emerit (éd.), Le statut du musicien dans la Méditerranée
ancienne: Egypte, Mésopotamie, Gréce, Rome: actes de la table ronde internationale tennue
a Lyon, Maison de I'Orient et de la Méditerranée, les 4 et 5 juillet 2008, IFAO, Le Caire,
BibEtud 159, p. 31-46.

Pruzsinszky, R., 2018, ‘The Poor Musician’ in Ancient Near Eastern Texts and Images, dans
A. Garcia-Ventura, C. Tavolieri et L. Verderame (éd.), The Study of Musical Performance in
Antiquity. Archaeology and Written Sources, Newcastle upon Tyne, p. 39-58.

PAL115_v4.indd 168 @ 22/01/2021 11:02



Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/ 169

PSD = SI0BERG, A. (éd.), 1984-1998, The Sumerian Dictionary of the University Museum of
the University of Pennsylvania, 4 volumes, Babylonian Section of the University Museum,
Philadelphie (PA).

RaSIp, S. A., 1984, Mesopotamien, Leipzig, Musikgeschichte in Bildern, Musik des Altertums
11//2.

Renpu LoistL, A.-C., 2011, Bruit et Emotion dans la Littérature Akkadienne, Thése doctorale,
Université de Genéve, [En ligne] <https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-00770955/document>
[Consulté 1e 07/09/2020].

Renpu Loiser, A.-C., 2015, The Voice of Mighty Copper in a Mesopotamian Exorcistic
Ritual, dans B. Pongratz-Leisten et K. Sonik (éd.), The Materiality of Divine Agency, Berlin,
SANER 8, p. 211-227.

RoMER, W. Ph. H., 2010, Die Zylinderinschriften von Gudea, Miinster, AOAT 376.

Rowton, M. B., 1962, The Use of the Permansive in Classical Babylonian, JNES, 21/4,
p. 233-303.

SALLABERGER, W., 1993, Der kultische Kalender der Ur III-Zeit, Berlin et New York, UAVA
7/142.

SALONEN, A., 1973, Végel und Vogelfang im alten Mesopotamien: eine lexikalische und
kulturgeschichtliche Untersuchung, Suomalainen tiedeakatemia, Helsinki.

SANCHEZ MuNoz, D., 2019, Analysis of two terms related to Music in Ancient Mesopotamia:
nam-nar and nariatu(m), Thése doctorale, Universidad de Granada, [En ligne]
<http://hdl.handle.net/10481/58701> [Consulté le 07/09/2020]

SANcHEZ MuNoz, D., 2020, E, nam-nar-ra: A Musical Royal Space in Ancient Mesopotamia,
dans A. Bellia (¢d.), Musical and Choral Performance Spaces in the Ancient World, Istituti
Editoriali e Poligrafici Internazionali, Pise et Rome, Telestes 5, p. 31-41.

SeLz, G. J., 1995, Untersuchugen zur Gotterwelt des altsumerischen Stadtstaates von Lagas,
Philadelphie, OPSNKEF, 13.

SHeHATA, D., 2006, Some Observations on the /algarsur/, dans E. Hickmann, A. A. Both
et R. Eichmann (éd.), Music Archaeology in Contexts. Papers from the 4th Symposium
of the International Study Group on Music Archaeology at Monastery Michaelstein,
19-26 September 2004, Rahden, SzM 5 = OrA 20, p. 367-378.

Suenata, D., 2007, Privates Musizieren in Mesopotamien?, WZKM, 97 = M¢l. Hunger,
p. 521-529.

Suenata, D., 2009, Musiker und ihr vokales Repertoire. Untersuchungen zu Inhalt
und Organisation von Musikerberufen und Liedgattungen in altbabylonischer Zeit,
Universitétsverlag Gottingen, Gottingen, GBAO 3.

SHEHATA, D., 2014, Sounds from the Divine: Religious Musical Instruments in the Ancient
Near East, dans J. G. Westenholz, Y. Maurey et E. Seroussi (¢d.) Music in Antiquity: the Near
East and the Mediterranean, Berlin, SIMRC 8, p. 102-128.

SHEHATA, D., 2017, Eine mannshohe Leier im altbabylonischen IStar-Ritual aus Mari (FM 3,
no. 2), AoF, 44/1, p. 68-81.

SHEHATA, D., 2019, Religious Poetry and Musical Performance under King Hammurapi of
Babylon and His Successors, dans R. Eichmann, M. Howell et G. Lawson (éd.), Music and
Politics in the Ancient World. Exploring Identity, Agency, Stability and Change Through the
Records of Music Archaeology, Berlin, BSAW 65, p. 159-182.

PAL115_v4.indd 169 @ 22/01/2021 11:02



170 Daniel SANCHEZ MuRoz

SOVEGIARTO, Sz., 2011, Der friihdynastische Ama 'usumgal-Mythos, Thése de Master.

StoL, M., 2016, Women in the Ancient Near East, Berlin-New York.

Suter, C. E., 2000, Gudea s Temple Building. The Representation of an Early Mesopotamian
Ruler in Text and Image, Groningen, CM 17.

THUREAU-DANGIN, F., 1907, Die sumerischen und akkadischen Kénigsinschriften, Leipzig.
TonieTT, M. V., 2018, The First Ancient Near Eastern Written Sources on Musician’s
Activity and Performance: the Ebla Archives — A Glance at the 3™ Millennium BCE Syrian
Evidence, dans A. Garcia-Ventura, C. Tavolieri et L. Verderame (éd.), The Study of Musical
Performance in Antiquity. Archaeology and Written Sources, Newcastle upon Tyne, p. 9-38.
Vork, K., 2006, Musikalische Praxis und Theorie im Alten Orient, dans K. Volk, F. Zaminer,
C. Floros, R. Harmon, L. Richter et M. Haas (éd.), Yon Mythos zur Fachdisziplin. Antike und
Byzanz, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstad, p. 3-46.

WaGENSONNER, K., 2008, Nin-Isina(k)s Journey to Nippur: A bilingual divine journey
revisited, WZKM, 89, p. 277-294.

Wartson, W. G. E. et Wyarr, N., 2019, Stringing it all together, NABU, 2019/1, p. 37-40.
WILCKE, C., 1976, Formale Gesichtspunkte in der sumerischen Literatur, dans S. Lieberman
(éd.), Sumerological Studies in Honor of Thorkild Jacobsen on his seventieth birthday, June
7 1974, University of Chicago Press, Chicago (IL), AS 20, p. 205-316.

WILSON, J., 1996, The Cylinders of Gudea. Transliteration, Translation and Index, Neukirchen-
Vluyn, AOAT 244.

WOoRTHINGTON, M., 2019, Of Sumerian Songs and Spells. The Meanings and Uses of
ser,(-)ku,, AoF’, 46/2, p. 270-300.

ZETTLER, R. L., 1987, Sealings as Artifacts of Institutional Administration in Ancient
Mesopotamia, JCS, 39/2, p. 197-240.

PAL115_v4.indd 170 @ 22/01/2021 11:02



