
Encore des percussions :  
observations sur /tigi/ et /adab/

Daniel Sánchez Muñoz

Docteur de l’université de Granada (Espagne)

Introduction

Les instruments à percussion semblent avoir été très populaires en Mésopotamie dans 
l’Antiquité. En effet, l’iconographie1 de la région entre la fin du IVe millénaire et les derniers 
siècles avant notre ère montre différentes percussions jouées dans de multiples contextes 
(scènes populaires, banquets, etc.) Ces instruments sont, de plus, présents dans plusieurs 
textes cunéiformes en sumérien et akkadien, généralement écrits sur des tablettes en argile, 
et on possède désormais de nombreuses études philologiques à propos de leurs occurrences2. 
Néanmoins, on ne peut presque jamais établir de liens certains entre les représentations et 
ces occurrences3, de sorte que l’identification des mots suméro-akkadiens désignant des 
percussions est encore un sujet controversé.

Ainsi, Shehata nuance l’identification de balaĝ / balaggu(m)4 proposée par Gabbay 
comme une grande lyre au IIIe millénaire, et puis par la suite comme un type de tambour5. À 
son tour, Watson et Wyatt firent de même avec l’identification par Mirelman du terme a2-la2 / 
alû(m) comme un grand tambour6. Pourtant, l’exemple le plus frappant provient d’une étude 
récente de Michałowski à propos des mots sumériens /tigi/ et /adab/7. D’après la recherche 
traditionnelle, ils feraient allusion à deux percussions utilisées pour accompagner des chants 

1	 Voir Rašīd, 1984 pour un catalogue iconographique complet.
2	 Shehata, 2006 ; Gabbay, 2010 ; Mirelman, 2010a et b ; Mirelman, 2014 ; Rendu Loisel, 2015 ; et 

Gabbay, 2018.
3	 L’exception est li-li-is3 / lilissu à cause de la représentation d’une timbale avec dliliz (« timbale 

lilissu divinisée») dans la tablette séleucide TCL 6, 47 (Mirelman, 2010a, p. 50).
4	 Les signes cunéiformes et mots suméro-akkadiens sont écrits selon les conventions de 

l’Altorientalischen Forschungen (https://www.degruyter.com/view/journals/aofo/aofo-overview.
xml ; consulté le 07/09/2020). Pour le sumérien, on suit le système de translittération d’Attinger et 
Sallaberger (voir aBZL, p. ix-xi pour description).

5	 Shehata, 2017, p. 73-44 contre Gabbay, 2014a, p. 93-102 et Gabbay, 2014b.
6	 Watson et Wyatt, 2019, p. 37-38 contre Mirelman, 2014.
7	 Michałowski, 2019. 

PALLAS, 113, 2020, pp. 149-170

PAL115_v4.indd   149PAL115_v4.indd   149 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



homonymes8. D’après ce sumérologue et musicien contemporain, ils désigneraient les deux 
hymnes et les musiciens entonnant ces chants, mais pas les instruments.

L’étude de Michałowski a été mûrement réfléchie9 et elle se base sur quelques textes peu 
commentés par les chercheurs en musique mésopotamienne, comme ceux de la moitié du IIIe 
millénaire10. L’identification de /tigi/ comme un musicien a aussi du sens d’après d’autres 
textes du Ier millénaire11, et le catalogue des hymnes /tigi/ et /adab/ s’est récemment élargi12. 
Finalement, les témoignages permettant d’identifier ces termes comme des instruments au Ier 
millénaire sont trop peu nombreux13. Toutefois, on ne peut nier complètement le fait que /tigi/ 
et /adab/ puissent désigner des instruments.

Grâce à l’étymologie, Farmer proposa déjà des connexions entre /adab/ et les mots duff 
(arabe) et tôp (hébreu)14, de sorte que /adab/ serait un mot sumérien d’origine sémitique 
désignant un tambour. Malheureusement, /adab/ ne correspond à aucun des trois types 
d’emprunts sémitiques en sumérien distingués par la recherche15. Toutefois, il ne s’agit pas 

8	 Hartmann, 1960, p. 86, 197 ; Wilcke, 1976, p. 257 ; Krispijn, 1990, p. 2-3 ; Kilmer, 2003-2005, 
p. 368 ; Volk, 2006, p. 8 ; Shehata, 2009, p. 251-252 ; Krispijn, 2010, p. 127 ; Gabbay, 2014a, 
p.  86 ; Shehata, 2014, p.  106-107. On trouve également des identifications comme instruments 
à cordes (Krispijn, 1990, p.  3-4 ; Krispijn, 2010, p.  125-129, 147 et Gabbay, 2014a, p.  103 n. 
186). Gabbay, 2014a, p. 103 n. 186 est basé sur les divisions des hymnes /tigi/ et /adab/ sa-gid2-da 
(« mode / corde tendue ») et sa-ĝar-ra (« mode / corde établie ») (Krispijn, 1990, p. 14-16 ; Krispijn, 
2002, p. 467, 472 et Shehata, 2009, p. 254-256). Toutefois, ces divisions sa-gid2-da et sa-ĝar-ra sont 
aussi présentes dans les hymnes za-am-za-am (Shehata, 2009, p. 259), terme désignant aussi une 
percussion comme on le verra après. Elles feraient donc référence au mode musical de ces hymnes.

9	 Michałowski, 2010a, p. 206 n. 18 annonçait déjà cette étude, mais Michałowski, 2010b, p. 119 ; 
Michałowski, 2013, p. 17 et Michałowski, 2017, p. 223 mentionnent encore des /tigi/ et /adab/ en 
tant qu’instruments.

10	 Michałowski 2019, p. 456, 468-471.
11	 Voir le texte administratif médio-babylonien TMH NF 5, 44, rev. ii 10 (à propos d’un musicien-

tigû du dieu Marduk) et l’extrait lexical néo-assyrien Lu2 Court, i, 205 (où tigi est comparé avec 
āšipu « sorcier »). Les dates et abréviations pour citer les textes cunéiformes suivent les conventions 
de CDLI (voir bibliographie ; voir concrètement les sections de CDLI « Adopted periodisation in 
CDLI » et « Abbreviations for Assyriology »). D’autres textes absents de cette base de données sont 
cités avec une référence entre parenthèses pour leur édition.

12	 Voir Shehata, 2019, p. 165, Gadotti et Kleinerman, 2020, p. 120-126 et Peterson, 2020, p. 135-138.
13	 Mais pas à cause des arguments de Michałowski 2019, p. 455, car on trouve encore des /tigi/ au Ier 

millénaire. En plus des textes à la note 11 de cet article, voir d’autres extraits où le sens de ce mot 
est plus ambigu : les extraits lexicaux Erimḫuš, vi, Segment ii, 4 et K 260+, rev. 2, et le manuscrit 
néo-babylonien de la Tablette V de la Version Standard de l’Epopée de Gilgameš, T.1447, f. i 25 
(al-Rawi et George, 2014, p. 76). En tout cas, il est vrai que /tigi/ et /adab/ n’apparaissent pas encore 
sur Ur5-ra = ḫubullu, XI, texte commenté par Mur-gu4 = imrû = ballu (désormais Mur-gu4) où l’on 
trouve urudutigi (« /tigi/ en cuivre ») et urudua-da-pa3 (« /adab/ en cuivre »). De plus, quelques termes 
mentionnés avec ces mots dans Mur-gu4 (p.ex. uruduba-zil-la-tu2, de sens inconnu) ne sont d’ailleurs 
pas connus.

14	 Farmer, 1929, p. xiv suivi ensuite par Doubleday, 2013, p. 113.
15	 Voir Jagersma, 2010, p. 4 pour ces emprunts.

150 Daniel Sánchez Muñoz

PAL115_v4.indd   150PAL115_v4.indd   150 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



de l’unique proposition étymologique pour /adab/ comme instrument. Ainsi, Krispijn propose 
qu’il soit une sorte de cymbales16, ce que Michałowski commentait sans le contester17.

Le cas de /tigi/ est plus certain, et il n’est qu’indirectement commenté par Michałowski18. 
Sauf dans les cas de graphies erronées19 et syllabiques (ti-ge4

20 et ti-ge21), ce terme est toujours 
écrit avec le signe balaĝ en combinaison avec d’autres signes :

	– tigi(balaĝ.lul)22, mot-à-mot « le balaĝ du musicien-nar(lul) ».
	– tigi2(lul.balaĝ)23, mot-à-mot « le musicien-nar du balaĝ ».
	– tigix(e2/kid.balaĝ)24 (mot-à-mot « maison (?) du balaĝ ») et sa variante tigix(e2.balaĝ)ge4 

ou tigix(e2.balaĝ)-ge4
25.

	– tigiy(lul.e2.balaĝ)26 (« musicien-nar de la maison (?) du balaĝ »), récemment lu nar 
tigix (« musicien-nar du tigix ») d’après les textes administratifs du III

e millénaire (mais 
probablement pas l’Extrait 8 de cet article provenant du IIe millénaire)27, une lecture 
intéressante mais pas définitive en tout cas28.

Le mot balaĝ désigne un instrument (une grande lyre au IIIe millénaire et un tambour à 
partir du IIe millénaire)29 et une lamentation, si bien que ce dernier sens n’est attesté qu’à 

16	 Krispijn, 2010, p. 144 (avec explication en p. 150).
17	 Michałowski, 2019, p. 455.
18	 Michałowski, 2019, p.  468-471, sur les graphies pour /tigi/ mais sans aucune réflexion sur la 

présence de balaĝ (dont la lecture balaĝ est définie par Michałowski, 2019, p. 453 comme un mot 
générique pour des instruments musicaux) dans l’identification de /tigi/.

19	 Le tigi2
!(nar.tin.liš) de CUSAS 43, 55, f. 6.

20	 Voir Extrait 5.
21	 Nanna N, 22-27 et Sulgi T, 31. Les ti-ge(4)(-na) du IIIe millénaire commentés par Michałowski, 

2019, p. 471 n’auraient malheureusement aucun caractère musical (Sövegjártó, 2011, p. 55). En tout 
cas, pour des possibles allusions dans les textes d’Ebla à /tigi/ en tant que musicien et instrument, 
voir Tonietti, 2018, p. 19.

22	 Sur Našše A, 40, B3 (siglum d’Attinger, 2019, p. 82).
23	 Voir Extraits 4, 6, 7.
24	 Voir Klein, 1981, p. 120 pour cette lecture et Section 3.1 pour des exemples avec tigix(e2.balaĝ). 

Pour ceux avec kid.balaĝ, voir Klein et Sefati, 2013, p. 90 n. 51.
25	 PDT 1, 545, f. 15. Sallaberger, 1993, p. 142 n. 668 accepte tigix-ge4 et tigix

ge4, mais la première 
lecture (ge4 comme complément phonétique) est peut-être la plus préférable (P. Attinger, privatim).

26	 Lecture d’après Sallaberger, 1993, p. 142 n. 668. 
27	 Huber Vulliet, 2020, p. 36, 48, 86, 135, 138, 332, 420.
28	 Elle justifierait l’existence de nar-sa (« musicien-nar des instruments à cordes ») dans les textes d’Ur 

III comme opposé à nar tigix, qui jouerait aussi des instruments à cordes mais focalisé sur le tigix 
(Gabbay, 2014b, p. 134 n. 8). Toutefois, nar-sa n’est opposé qu’à tigi2 (RTC, 399, f. iii 24 et 31). 
L’unique preuve pour nar tigix est le lu2 tigix-me du texte sargonique STTI 1, 158, rev. 6. La formule 
lu2 + un instrument pour désigner des instrumentistes est connue par d’autres textes de l’époque 
(p. ex. lu2 za-na-ru12, « joueur de la lyre kinnārum », dans OSP 2, 133, rev. 12). Toutefois, le texte 
lexical sargonique HSS 10, 222, f. v 5 possède lu2nar. On lirait donc lu2tigix-me (« musiciens tigix », 
avec lu2 comme déterminatif) et tigiy au lieu de nar tigix.

29	 On retiendra encore l’identification de Gabbay, 2014a, p. 93-102 et Gabbay, 2014b pour balaĝ / 
balaggu(m), car il prend en compte une variante importante supplémentaire par rapport à Shehata, 
2017, p.  73-44 : la chronologie. D’autres mots musicaux suméro-akkadiens ont certes changé / 

151Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/

PAL115_v4.indd   151PAL115_v4.indd   151 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



partir du IIe millénaire30. En tant que dérivé de balaĝ, /tigi/31 doit donc désigner aussi un 
autre instrument (peut-être une lyre au IIIe millénaire, puis un tambour ensuite d’après la 
transformation du balaĝ) en plus d’un chant32.

Mais les étymologies ne suffisent pas pour identifier les mots musicaux suméro-akkadiens 
comme Michałowski l’écrivait33. On montrera ici que /tigi/ et /adab/ auraient encore le sens 
d’instrument musical dans quelques extraits du IIIe et IIe millénaires sans écarter les autres 
identifications proposées par Michałowski. Pour le prouver, on prêtera attention dans cette 
étude philologique à la grammaire et au contexte des extraits étudiés. La chronologie sera 
un autre aspect important dans cette étude (contrairement à l’approche plus synchronique de 
Michałowski) pour déterminer la durée de ce sens de /tigi/ et /adab/ comme instruments. Rien 
de ce qui suit ne sera définitif, à la lumière de l’évolution de la recherche sur les percussions 
mésopotamiennes déjà suggérée, ou à la lumière de la parution de nouveaux textes comprenant 
/tigi/ et /adab/. En tout cas, dans ce volume sur les percussions antiques34, on espère montrer, 
au moins, un exemple des difficultés actuelles de l’étude de leur terminologie.

1.	 Textes avec /adab/

1.1. À propos de quelques musiciens du roi Uru.ka-gena
On se concentre tout d’abord sur un premier extrait d’un texte administratif de Ĝirsu 

(moderne Tellō) rapportant la répartition mensuelle d’orge pour quelques travailleurs au sein 
du règne d’Urukagena, dernier souverain de la Ire Dynastie de Lagas (env. 2350)35 :

nuancé leur signification à cause de l’évolution chronologique ou la variation géographique. Voir 
Sánchez Muñoz, 2019, p. 18-20 (considérations générales) et p. 38-237 (évolution des mots nam-
nar et nārūtu(m) signifiant, entre autres, « musique »).

30	 Pour balaĝ comme lamentation au IIe millénaire, voir les colophons d’A uru2-ĝu10 im-me (version 
paléo-babylonienne ; Cohen, 1988, p. 648) et Balaĝ d’Innana (Kramer, 1987, p. 77) et Catalogue B1 
de Sippar, A 2 et 5.

31	 Aussi bien Lieberman, 1977, p. 503-504 qu’Attinger, 1993, p. 730 n. 2127 ont proposé de lire /
tige/ ou /tege/, mais les témoignages actuels ne sont pas encore suffisants pour changer le /tigi/ (P. 
Attinger, privatim).

32	 Krispijn, 2010, p. 126, 147 ; Gabbay, 2014a, p. 102-103 et P. Attinger, privatim.
33	 Michałowski, 2010a, p. 226 et Michałowski, 2019, p. 455.
34	 Merci à A. Saura-Ziegelmeyer pour avoir accueilli cette étude et corrigé le français. Tout comme lui, 

P. Attinger, J. S. Colburn, U. Gabbay, F. Huber Vulliet, Th. J. H. Krispijn, A.-C. Rendu Loisel, W. 
Sallaberger, N. Veldhuis et N. Ziegler m’ont offert des précieuses remarques sur différents aspects. 
Qu’ils trouvent tous l’expression de ma reconnaissance. Je suis, en tout cas, l’unique responsable 
des possibles erreurs et omissions contenues dans cet article.

35	 Pour les répartitions d’autres mois, voir FAOS 15/1, 9, rev. iii 1-6 ; FAOS 15/2, 119, rev. ii 13 – iii 
3 ; FAOS 15/2, 14, rev. ii 8-13 et FAOS 15/2, 15, rev. iii 3-8.

152 Daniel Sánchez Muñoz

PAL115_v4.indd   152PAL115_v4.indd   152 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



Extrait 1. MVN 3, 236

Rev.  
Colonne v

4 0.1.2 Ur-dInnana
5 ma2-laḫ5
6 0.2.0 Lugal-ušur3-ra-nu2

7 a-da-ba
8 0.1.2 Ur-dEš3-ir-nun
9 nar-me
10 0.1.0 Lugal-edin-ne2

11 gala

4 48 sila3
37 d’orge (pour) Ur-Innana,

5 le navigateur38.
6 72 sila3 d’orge (pour) Lugal-ušura-nu,
7 celui de l’a-da-ab.
8 48 sila3 d’orge (pour) Ur-Eš˹ir˺nun.
9 Ils sont des musiciens.
10 36 sila3 d’orge pour Lugal-edine,
11 le lamentateur.

Ici, un a-da-ba est considéré comme un musicien (nar). Le /a/ final plaide a priori pour un 
mot d’origine akkadienne emprunté en sumérien. Toutefois, d’après les graphies postérieures 
de /adab/ (a-dab6, a-da-ab et a-dab2

39), a-da-ba serait un substantif au génitif (avec le marqueur 
{ak}). Dans le cas contraire, on devrait trouver a-da-ba dans d’autres cas que celui du 
génitif40. Dans cet extrait et ses parallèles, le nomen regens de /adab/ serait absent, peut-être 
du fait de l’abréviation de la chaîne complète dans un contexte administratif. Ainsi, a-da-ba 
désignerait « celui de l’a-da-ab »41, où a-da-ab serait un chant ou un instrument. La première 

36	 Édition d’après CDLI P222185.
37	 1 sila3 = env. 1 litre.
38	 L’idée de Michałowski, 2019, p. 456 de ma2-laḫ5 comme graphie particulière de muš-laḫ4 (« charmeur 

de serpents ») a du sens d’après les liaisons entre les muš-laḫ4 et les nar au IIIe millénaire (Gelb, 
1976, p. 53 ; D’Agostino, 2012, p. 92 ; Pruzsinszky, 2013, p. 40 et Pruzsinszky, 2018b, p. 48-49). 
Toutefois, le ma2- laḫ5 , a -da-ba et gala sont des « hommes » (nita-me) dans les textes de Lugalanda, 
roi précédant Urukagina (RA 71, 102, rev. iv 13 – v 3 ; VS 25, 71, rev. iv 2-12 et VS 25, 11, rev. iii 
17-iv 8). Les rapports entre musiciens et navigateurs seraient donc extramusicaux.

39	 Cette dernière exclusivement sur le colophon d’Ur-Ninurta D.
40	 L’unique occurrence de /adab/ au génitif se trouve dans CUSAS 43, 55, f. 6 : asila3 tigi2

!(nar.tin.liš) 
a-da-ba « les cris de joie des hymnes tigi2 et a-da-ab » (édition originelle).

41	 Déjà suggéré par PSD A/I, p. 54 (« “Perhaps the one of the adab” »). D’après J. S. Colburn (privatim) 

153Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/

PAL115_v4.indd   153PAL115_v4.indd   153 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



option a déjà été considérée42, mais la deuxième pourrait être plus certaine d’après un texte 
où Ur-Eširnun (dont la profession est inconnue dans cet Extrait 1) est considéré un « joueur 
du tambourin ub5 pur » (lu2 ub5 ku3-ga)

43. On pourrait avoir donc deux percussionnistes dans 
cet Extrait 1.

1.2. Le mot a-dab6 dans les Cylindres de Gudea
On étudie maintenant un extrait des Cylindres de Gudea, texte sur la construction à Ĝirsu 

(cité mentionnée à la Section 2.1) du temple Eninnu pour le dieu Nin-Ĝirsu à l’époque du 
gouverneur (ensi2) Gudea (env. xxiie siècle av. n. è.). Cet extrait décrit concrètement une 
partie des rituels de fabrication de la première brique de ce temple :

Extrait 2. Cylindres de Gudea44 

Cylindre A. Colonne xviii

17 bešeĝ u3-šub-ka a sa-ga i3-ak

18 ensi2-ra a-dab6 se-em a2-la2 mu-na-du12-a˹m3˺

17 Il (= Gudea) jeta de l’eau bonne dans le cadre de la brique

18 tandis que les a-dab6, se-em et a2-la2 retentirent pour le 
gouverneur (= Gudea).

Le terme a-dab6 a été compris de différentes manières jusqu’ici. Voici trois d’entre elles :
	– Comme une lecture erronée. Le signe urudu (= dab6) devrait être lu urudu (« cuivre ») 
et fonctionnerait comme déterminatif de se-em (= uruduse-em), instrument musical donc 
fait en cuivre. À son tour, a (= a) a été interprété comme le mot sumérien a (« eau »)45, 
une prolongation du datif {ra} sur ensi2 (= ensi2-ra-a)

46, ou un signe redondant ({a})47. 
Dans les deux derniers cas, la phrase dirait que les se-em et a2-la2 retentirent pour le 
gouverneur sans allusion à a-dab6.

	– Comme un chant accompagné par les se-em et a2-la2
48. On traduirait donc « tandis 

que les cymbales se-em et le grand tambour a2-la2 jouèrent un chant a-dab6 pour le 
gouverneur ».

le mot tigû(m) pour un musicien pourrait être, tout comme ce a-da-ba, un adjectif de relation (la 
nisba arabe), c’est-à-dire « celui de l’instrument tigû(m) ».

42	 FAOS 15/2, p. 657.
43	 VS 14, 180, f. iv 6-7.
44	 Édition d’après Römer, 2010, p. 21.
45	 Thureau-Dangin, 1907, p. 109 ; Price, 1927, p. 23 et Jacobsen, 1987, p. 410.
46	 Falkenstein, 1949, p. 35, 67, 106 ; Azarpay et al., 1987, p. 209 ; Wilson, 1986, p. 84 et Elli, 2015, 

p. 444.
47	 CAD H, p. 41 ; CAD P, p. 378.
48	 Edzard, 1997, p. 80 ; Suter, 2000, p. 193 ; Römer, 2010, p. 58.

154 Daniel Sánchez Muñoz

PAL115_v4.indd   154PAL115_v4.indd   154 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



	– Comme un musicien jouant des se-em et a2-la2
49. On traduirait donc « tandis que 

les musiciens a-dab6 jouèrent les cymbales se-em et le grand tambour a2-la2 pour le 
gouverneur ».

La première interprétation, la plus ancienne des trois, possède deux avantages : elle 
explique les mentions de sem et a2-la2 sans autres instruments dans les Cylindres de Gudea50 
et l’élaboration du se-em en cuivre d’après les textes d’Ur III (un siècle après Gudea)51. 
Toutefois, elle a été rendue obsolète lors de la parution de notre Extrait 3, issu d’une collection 
d’hymnes aux temples de Sumer originellement compilés à l’époque sargonique (env. un siècle 
avant de Gudea), mais conservés sur des copies du IIe millénaire. Il appartient concrètement 
à un hymne pour le temple Ekišnuĝal du dieu lunaire Nanna / Su’en et mentionne un /adab/ 
en plus d’un se-em (= sem5) et d’un a2-la2 :

Extrait 3. Hymnes aux Temples52 

106 e2 
dZuen igi-zu-še3 nun a-ga-zu-še3 para10

107 ĝešbun-zu a-da-ab unu2 gal-zu ku3 sem5 
kuša2-la2

106 Temple de Su’en, devant toi (il y a) un prince, derrière toi, un podium,
107 dans ta sale à banquets (il y a) des hymnes a-da-ab53, dans ta salle à manger, les 

cymbales sem5 et le grand tambour kuša2-la2.

Concernant notre Extrait 2 et sur la première interprétation du mot a-dab6 dans ce 
contexte, d’autres exemples d’un datif {ra} écrit comme -ra-a54 n’ont pas, pour l’heure, été 
retrouvés. Cette interprétation du mot a-dab6 ne semble donc pas adéquate.

Quant à l’identification d’a-dab6 comme hymne, elle implique grammaticalement qu’a-
dab6 soit l’objet direct de la phrase, tandis que se-em et a2-la2 (les agents) aient un marqueur 
d’ergatif {e} placé après a2-la2. Un nom du genre non-humain avec ce marqueur {e} et 
l’assimilation du {e} à la voyelle antérieure est possible55. Toutefois, les parallèles textuels 
suggèrent que l’on devrait trouver se-em a2-la2-e et que cette chaîne devrait précéder a-dab6

56. 

49	 Michałowski, 2019, p. 456.
50	 Cylindres de Gudea, A x x viii 18.
51	 YOS 4, 296, rev. 9 ; Nisaba 5/1, 39, f. 1 ; Nisaba 15, 342, f. 4 et RA 57, 96, 18, rev. 12.
52	 Édition d’après ETCSL 4.80.1.
53	 D’après Michałowski, 2019, p. 457 a-da-ab fait ici référence aux musiciens qui joueraient des 

sem5 et kuša2-la2 . Cela est possible d’après la ligne antérieure, qui établit une opposition entre un 
« prince » (nun) et un « podium » (para10), c’est-à-dire entre une personne (comme ces musiciens 
a-da-ab) et un objet (comme les sem5 et kuša2-la2). Toutefois, les a-da-ab semblent être indépendants 
des instruments sem5 et kuša2-la2 . Ceci dit, toutes les options pour a -da-ab (comme Michałowski, 
2019, p. 457 l’indique) sont possibles d’après l’ambigüité. de l’extrait : a-da-ab comme hymne a 
du sens avec les hymnes /adab/ pour Nanna/Su’en (Gungunum A, Ibbī-Su’en C ; Išmē-Dagān M et 
Nanna H). La mention avec sem5 et kuša2-la2 plaide aussi pour son identification comme instrument 
(Krispijn, 1990, p. 4).

54	 Falkenstein, 1949, p. 35, 67, 106 et Azarpay et al., 1987, p. 209 montrent déjà qu’ensi2-ra-a serait 
un hapax. Voir aussi Jagersma, 2010, p. 161-164.

55	 Jagersma, 2010, p. 154.
56	 Voir Sulgi D, 366 : se-em a2-la2-e šeg12 mu-na-ab-ge4 (ETCSL 2.4.2.04), « les cymbales se-em et le 

155Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/

PAL115_v4.indd   155PAL115_v4.indd   155 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



Par rapport au contenu, le se-em et a2-la2 semblent déjà accompagner un autre texte récité (les 
prières šudu3) dans les Cylindres de Gudea57. Néanmoins, le contexte où a-dab6 est mentionné 
n’a rien à voir avec la louange des rois et dieux, objet des chants /adab/. Au contraire, il 
est mentionné au moment de la création de la première brique de l’Eninnu, un moment où 
la brique (et non le gouverneur) est le vrai centre de l’attention pour tous. Heimpel établit 
une connexion entre la brique (šeg12) du dieu Enlil dans Sulgi G (un /adab/ pour Enlil) et 
cette scène58. Toutefois, dans Sulgi G, šeg12 ne serait qu’une métonymie pour décrire l’Ekur 
(temple d’Enlil à Nippur), et pas une brique individuelle comme dans l’Extrait 259.

Finalement, l’identification du mot a-dab6 comme terme pour désigner un musicien se 
basait sur le parallèle avec notre Extrait 3 et son terme a-da-ab60, mais on a déjà nuancé les 
connotations d’a-da-ab dans ce passage. L’identification du mot a-dab6 comme désignant 
un musicien répondrait certes à la question de qui jouait des se-em et a2-la2, question 
importante car le se-em (après sem5 et šem3/5) est utilisé dans d’autres périodes de l’histoire 
mésopotamienne pour les lamentations, alors que cela ne semble être jamais le cas dans 
les Cylindres de Gudea. Pourtant, excepté les instruments joués par le musicien Ušumgal-
kalama61, les musiciens sont toujours implicitement mentionnés avec leurs instruments 
musicaux dans les Cylindres de Gudea62. D’autre part, si a-dab6 désignait un musicien, il 
serait l’agent de la phrase et son marqueur d’ergatif {e} serait présent à l’écrit à cause du final 
consonantique du mot a-dab6 (donc *a-dab6-e)

63, mais cela ne semble pas être le cas.
On pense donc que la meilleure identification pour a-dab6 est celle d’un instrument, 

hypothèse déjà défendue auparavant64, car elle prend en compte que les se-em et a2-la2 se 
jouent avec d’autres instruments dans ce texte65 et elle est grammaticalement justifiée.

1.3. Encore des instruments /adab/ au IIe millénaire ?
Au début du IIe millénaire, le mot /adab/ ne semble désormais plus désigner qu’un chant de 

louange. Il y a, toutefois, des extraits ambigus d’après lesquels une identification (secondaire) 

grand tambour a2-la2 rugirent pour lui ». Ici, a2-la2 possède le marqueur d’ergatif {e}. Ce mot et se-
em sont donc les agents de la phrase, tandis que l’objet est šeg12 (« cri »). Si Sulgi D, 366 est un texte 
du IIe millénaire, il possède deux graphies typiques du IIIe millénaire (l’hymne serait originalement 
créé lors du règne de Sulgi, un siècle après celui de Gudea) : se-em et šeg12, normalement écrits 
durant le IIe millénaire comme sem5 et šeg11. Sulgi D, 366 suit aussi Cylindres de Gudea, B x ix 1 : 
˹a2˺-la2 u4-dam šeg12 mu-na-ab-ge4 (Römer, 2010, p. 38), « le grand tambour ˹a2˺-la2, qui était un 
orage, rugit pour lui ».

57	 Cylindres de Gudea, A x x viii 18.
58	 Azarpay et al., 1987, p. 209.
59	 Voir Sulgi G, 12 et 61.
60	 Michałowski, 2019, p. 456-457.
61	 Cylindres de Gudea, B x 9-15 (= Extrait 5).
62	 Voir Gabbay, 2014a, p. 147 pour une alternative.
63	 Jagersma, 2010, p. 155.
64	 Averbeck, 1987, p. 405, 652 ; Krispijn, 1990, p. 2 ; ETCSL 2.1.7 ; Gabbay, 2010, p. 24-25 ; Gabbay, 

2014a, p. 146-147 et CDLI P431881.
65	 Cylindres de Gudea, B xv 20.

156 Daniel Sánchez Muñoz

PAL115_v4.indd   156PAL115_v4.indd   156 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



de ce mot comme instrument demeure possible. Le plus représentatif66 provient d’un texte 
parlant de la mort d’Ur-Namma, premier roi de la IIIe Dynastie d’Ur (fin du IIIe millénaire) :

Extrait 4. Ur-Namma A67 

187 tigi2 a-[d]a-ab ge-su3 za-am-za-am-ĝu10 [i]r2-ra mu-da-˹an˺-ku4

187 Mes hymnes tigi2, a-[d]a-ab, ge-su3 et za-am-za-am se transformèrent en [comp]laintes 
avec moi !

Ici, a-da-ab (tout comme le mot tigi2 traité dans la prochaine section) est un hymne du 
fait de sa transformation en une complainte (ir2) pour la mort du roi

68. Toutefois, il est y 
mentionné avec ge-su3 et za-am-za-am, et cela pourrait prouver indirectement l’existence 
d’un instrument appelé a-da-ab dont la fonction serait d’accompagner un hymne homonyme.

D’une part, ge-su3(-) désigne à l’époque un type d’instrument à vent
69 et un chant 

accompagné par cet instrument70. D’autre part, za-am-za-am est mentionné uniquement 
comme chant de louange à cause de sa mention avec (des divisions71) d’autres hymnes72, mais 
il s’agit clairement d’une onomatopée73 que l’on pourrait relier avec le son produit par les 
grains enfermés dans le réceptacle d’un hochet que l’on agite74. Ces instruments sont certes 
connus à l’époque paléo-babylonienne75, normalement réalisés en argile et prenant parfois 

66	 L’autre exemple est MSL 12, 30 U’ + 12, 176 M, r. i′ 7′, unique allusion à /adab/ dans les textes 
lexicaux de l’époque et variante pour Proto-lu2, 612a (en effet sa disposition dans la reconstruction 
de cette liste lexicale ne suit pas la position de /adab/ dans sa tablette originelle). Les lignes r. i′ 2′-6′ 
mentionnent des parties des divisions des chants. Toutefois, juste après /adab/, les lignes r. ii 1′-3′ 
mentionnent des instruments musicaux (tels que le luth ĝeššu-kara2).

67	 Edition d’après Sánchez Muñoz, 2020, p. 33.
68	 Voir Ibid., p. 34-35 pour identification.
69	 Textes lexicaux : CUSAS 12, 3.2.1, f. iv 36 ; MSL 7, 177 V2, rev. ii 38 ; MSL 12, 157 A, 243 et MSL 

12, 203-11, rev. i 28. Textes littéraires : Descente d’Innana au Monde Infernal, 353 ; Dumuzi-Innana 
X, 30 et Proverbes Sumériens 2.54 ; aussi la lettre UET 7 73, f. iv 16 avec ša ge.su3- (« joueur de 
l’instrument à vent ge-su3

- »).
70	 Išbī-Erra E, 35 ; Malédiction d’Agade, 36 ; Ur-Namma A, 187 ; Sulgi C, b 80 et Sulgi E, 38 et 56.
71	 OB Nippur Lu2, 619 mentionne za-am-za-am avec les chants ma-al-ga-tum, a-ra(2)-ḫi, bala-bala-e et 

kuĝ2-ĝar (lignes 615-618) et les divisions des chants ki-ru-gu2, ki-šuš2 et ki-tuku (lignes 620-621a).
72	 Malédiction d’Agade, 36 (avec les chants tigi2 et ge-su3

(-)). Hiver-Été, 237 ; Lamentation sur Uruk, 
ki-ru-gu12 12, 17 ; Sulgi B, 273 et 276, Sulgi E, 34 et L’esclave et le vaurien, 27 (Shehata, 2007, 
p. 523) (avec les chants tigi2 et za-am-za-am). Išmē-Dagān A + V, A 337 (avec les chants a-ra(2)-ḫi, 
bala-bala-e et kuĝ2-ĝar), Sulgi E, 38 et 56 (avec ge-su3

-) et OLZ 90, 25, ii 4-7 (un za-am-za-am pour 
Enlil).

73	 Krispijn, 2010, p. 148 ; Rendu Loisel, 2011, p. 409, 412-413 et Mirelman, 2015, p. 183.
74	 Je trouve une similitude entre cette onomatopée et le son produit par des répliques modernes des 

hochets antiques. Faute de réplique de hochets mésopotamiens et d’enregistrements de leur son, le 
lecteur peut écouter le son de deux hochets étrusques reconstruits pour l’EMAP (European Music 
Archaeology Project), l’un en terre cuite, l’autre en bronze : https://youtu.be/a8qk4LPfo0c et https://
youtu.be/cYvM9Iie8EU (dernière consultation le 07/09/2020).

75	 Voir Rašīd, 1984, p. 98-101 et Dumbrill, 2011, p. 8-27 pour un répertoire iconographique.

157Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/

PAL115_v4.indd   157PAL115_v4.indd   157 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



la forme d’un oiseau. Un lien serait à faire avec l’oiseau homonyme (za-am-za-ammušen)76 
et les allusions néo-assyriennes à za-am-za-am comme instrument musical en cuivre, ce 
qui laisserait supposer qu’il s’agisse d’un idiophone77. Malgré leur possible et occasionnel 
usage comme des jouets pour les enfants, leur rôle dans le culte semble aussi clair dans la 
recherche78. Le chant de louange za-am-za-am consisterait donc en un chant accompagné 
par des hochets homonymes, lesquels pourraient être les équivalents du me-zi2 (« sistre ») 
normalement utilisés dans les rituels de lamentation. Après tout, le sistre est un type d’hochet 
plus complexe79.

Puisque ge-su3- et za-am-za-am seraient donc des hymnes accompagnés par des 
instruments homonymes, a-da-ab pourrait avoir encore désigné un instrument accompagnant 
un hymne, même si ce sens (au contraire que /tigi/ tel que l’on verra) serait secondaire 
désormais au IIe millénaire.

2.	 Textes avec /tigi/

2.1. À propos de /tigi/ dans l’onomastique du IIIe millénaire
Dans quelques textes administratifs du IIIe millénaire on trouve quelques noms personnels 

mentionnant tigix : Lugal-tigix-mete(te+me) (raccourci Lugal-tigix ; « Le tigix convient au 
maître »)  ; Lugal-tigix-ne2-du10 (« Le maître dont le tigix est doux »)  ; et Nin-tigix-ne2-du10 
(peut-être raccourci Nin-tigix) ayant une traduction similaire, mais avec « maîtresse »

80.
On peut identifier /tigi/ avec un instrument81 ou un chant82, mais la première identification 

semble préférable à la lumière du nom Nin-balaĝ (« Maîtresse du balaĝ ») aussi trouvé au 
IIIe millénaire83 et pas mentionné par Michałowski. À cette époque, balaĝ ne signifie que 
« lyre »84, et d’après ses liaisons avec le balaĝ, /tigi/ mentionnerait donc une autre lyre. 

76	 Ur5-ra = ḫubullu, Tablette XVIII, 279 (Salonen, 1973, p. 291). 
77	 CT 14, pl. 8, f. i 22′ et K 4547+, rev. ii 10. Les métaux sont associés avec les percussions dans 

plusieurs cultures antiques, tel que l’occasionnel sens du latin aes (« bronze ») pour se référer aux 
cymbales et sistres (A. Saura-Ziegelmeyer, privatim), ou la famille chinoise jīn (金, « métal ») pour 
les cloches (Picard, 1996, p. 165). Cela semble être aussi le cas en Mésopotamie. Un exemple de la 
relation du cuivre et les idiophones en Mésopotamie est l’instrument Urudu-Niĝ2-kala-ga (« Cuivre-
Puissant ») bien étudié par Rendu Loisel, 2015.

78	 Rašīd, 1984, p. 98 et Zettler, 1987, p. 208.
79	 Voir Gabbay, 2014a, p. 144-150 pour une description complète du me-zi2.
80	 Voir Selz, 1995, p. 104 ; Anderson, 2012, p. 148 ; Balke, 2017, p. 270-271, 351-352 et CDLI pour 

des textes, aussi pour ceux avec le nom personnel Tigix(-e/u2).
81	 Selz, 1995, p. 104 et Anderson, 2012, p. 148.
82	 Foxvog, 2011, p. 79 et Balke, 2017, p. 270-271, 351-352.
83	 Voir CDLI pour une liste des textes. Un texte publié en 2018 ajoute un nouveau nom personnel 

intéressant pour cette question : le nom Lugal-ku3-balaĝ (« Le pur maitre du balaĝ ») du texte d’Ur 
III JCSSS 5, 69, f. ii 7.

84	 Deux exceptions sont possibles, mais controversées. D’une part, balaĝ-di est traduit comme « celui 
qui récite des lamentations balaĝ » (Budin, 2018, p. 190 avec bibliographie antérieure) ou « joueur 
du balaĝ » (Stol 2016, p. 374 et bibliographie antérieure). D’autre part, quelques études évoquent 
des lamentations balaĝ dans le texte d’Ur III TCTI 1, 893, f. ii 17 (Cavigneaux et al-Rawi, 2000, 
p. 9 n. 37 ; Gabbay, 2014a, p. 82 n. 4 ; Heimpel, 2015, p. 611). Le texte (gala balaĝ di-de3 šu ba-ab-

158 Daniel Sánchez Muñoz

PAL115_v4.indd   158PAL115_v4.indd   158 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



L’usage des lyres dans quelques activités des élites (p. ex. les banquets) pourrait expliquer 
l’origine de la présence de ces instruments dans l’onomastique de l’époque85.

Plus tard, au début du IIe millénaire, un gouverneur d’Inab (probable nom alternatif pour 
Kazallu, cité proche de Babylone) s’appelait Tigi-sem-ala (écrit Tigi2-sem5-

kuša2-la2). Son nom 
était composé par les cymbales sem5 et le grand tambour kuša2-la2 en plus du tigi2

86 suivant une 
combinaison instrumentale typique à l’époque87. À la lumière de ces mentions, tigi2 devrait 
donc être aussi identifié dans ce nom personnel en tant qu’instrument à percussion.

2.2. L’expression si sa2 avec /tigi/
L’expression si sa2 (mot-à-mot « rendre droit (sa2) les cornes (si) ») est traduisible dans 

un contexte musical par « jouer / exécuter bien quelque chose ». Elle n’est pas mentionnée 
dans les textes du IIIe et IIe millénaire av. n. è. avec d’autres termes musicaux différents de 
/tigi/, excepté peut-être quelques chants ou instruments musicaux88. De cette manière, elle 
n’est pas utile en elle-même pour une possible identification de /tigi/ comme instrument. 
Toutefois, /tigi/ avec si sa2 est normalement mentionné avec d’autres instruments, de sorte 
qu’il pourrait y avoir aussi ce sens d’instrument musical d’après le contexte. On exemplifie 
cela avec quelques extraits. Le premier d’entre eux est un nouveau fragment des Cylindres de 
Gudea, texte du IIIe millénaire déjà traité ici à la Section 2.2 :

Extrait 5. Cylindres de Gudea89

Cylindre B. Colonne x

9 ti-ge4 niĝ2 dug3-ge si sa2-a-da
10 kisal E2-ninnu ḫul2-a si-a-da
11 al-ĝar mi-ri2-tum niĝ2 E2-du10-ga

ti) devrait être toutefois traduit « le lamentateur accepta cela (= 20 sila3 de bière et 30 de pain) pour 
jouer du balaĝ », d’après le contexte et la grammaire (Huber Vulliet 2020, p. 376).

85	 Anderson 2012, p. 148.
86	 Mariage de Ĝardu, 11.
87	 Shehata, 2014, p. 104-106. On lit dans Iddin-Dagān A, 79 tigi2 sem5 

kuša2-la2-e gu3 nun mu-ni-ib-
be2 « le tigi2, les cymbales sem5 et le grand tambour kuša2-la2 grondent d’une voix puissante devant 
elle », la même chaîne du Mariage de Ĝardu, 11. Iddin-Dagān A, 79 est similaire à celle de la 
Lamentation sur Sumer et Ur, 436 (extrait non traité dans Michałowski, 2019) : e2

? ku3-ba ˹tigi2˺ 
sem5

zabar kuša2-la2-e gu3 nun nu-mu-ni-ib-˹be2˺ (pour e2
?, voir Sánchez Muñoz, 2020, p. 38), « Dans sa 

pure chambre?, ˹les tigi2˺, cymbales en bronze sem5 et le grand tambour 
kuša2-la2 ne grondent plus de 

voix puissante devant lui ». Dans Iddin-Dagān A, 79 et la Lamentation sur Sumer et Ur, 436 tigi2 
pourrait donc être une percussion.

88	 Deux exceptions sont possibles mais incertaines. D’une part, le nom personnel écrit balaĝ.si.di et 
normalement lu Balaĝ-si-sa2 (« lyre balaĝ bien accordée ») du texte administratif d’Ur de l’époque 
des Dynasties Archaïques I-II (début du 3e millénaire av. n. è.) UET 2, 3, f. 2 (voir Charvát, 2015, 
p. 272 et Heimpel, 2015, p. 599 pour lecture et possible contexte musical). D’autre part, le texte 
littéraire paléo-babylonien Chant des Bœufs (= ETCSL 5.5.5), 50 contient gala-bi […] ˹si˺ im-sa2-
˹e˺ […] (« Son (?) lamentateur exécuta bien […] »), mais le contexte est fragmentaire.

89	 Édition d’après Römer, 2010, p. 33-34.

159Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/

PAL115_v4.indd   159PAL115_v4.indd   159 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



12 ur-saĝ ĝeštu?tu9?-a-ra
13 dNin-ĝir2-su!-ra E2-ninnu du10-be2 ĝa2-ĝa2-da
14 nar ki aĝ2-a-ne2 Ušumgal-kalam-ma
15 en dNin-ĝir2-su-ra me-ne2-da mu-na-da-dib-e

9 Avec le jeu correct du ti-ge4, objet qui est doux,
10 Avec le remplissage de la cour de l’Eninnu avec 

de la joie,
11-13 Avec la bonne installation chez l’Eninnu des al-

ĝar et mi-ri2-tum, objets de la « Bonne Maison », 
pour le héros intelligent, pour Nin-Ĝirsu,

14-15 il (= Gudea) transfère son bien-aimé musicien 
Ušumgal-kalama à Nin-Ĝirsu avec ses fonctions 
rituelles.

Cet extrait appartient au moment où Gudea a déjà fini la construction du temple Eninnu 
pour Nin-Ĝirsu et transfère à cette divinité quelques travailleurs cultuels pour le bon 
fonctionnement du temple. Parmi ces travailleurs, on trouve le musicien Ušumgal-kalama, 
qui semble jouer deux instruments à cordes dont l’un d’eux – le mi-ri2-tum – est relié avec 
le balaĝ90. D’après ce contexte /tigi/ (ici écrit ti-ge4) devrait être un autre instrument à cordes 
maîtrisé par Ušumgal-kalama91.

Au début du IIe millénaire, /tigi/ avec si sa2 désignerait, toutefois, une percussion d’après 
sa mention avec d’autres percussions. Un exemple est cet extrait d’Innana et Enki, texte 
mythologique où Innana, maîtresse d’Uruk, visite Enki dans la cité d’Eridu pour obtenir les 

90	 Identifications d’après Krispijn, 2010, p. 145 et 148.
91	 Mais peut-être pas dans les Cylindres de Gudea B x viii 22 : Ušu˹m-g˺al-kalam-ma ti-ge4 mu-

gub (Römer, 2010, p.  38), extrait parlant de l’un des rites dans l’Eninnu précédant le banquet 
final. L’Ušumgal-kalama que l’on trouve ici n’est pas le musicien de notre Extrait 5, mais une 
lyre balaĝ dédiée au dieu Nin-Ĝirsu. La traduction de Michałowski, 2019, p.  459 («  He set 
Ushumgalkalama among the musicians/drummers ») a plus de sens que celle de Gabbay, 2014a, 
p. 110 (« Ušumgalkalama was placed as (lit.: on) the tigi »). Elle respecte le genre non-humain de 
ti-ge4 en tant que groupe de musiciens (voir Jagersma 2010, p. 111 sur l’absence du pluriel {enē} 
dans les groupes humains) et les valeurs usuels du locatif {a}. Étant Ušumgal-kalama une (grande) 
lyre, on rappelle que plusieurs musiciens pouvaient jouer en même temps ces lyres (Shehata, 2017, 
p. 70-72). Les lignes x 9 et x viii 22 se correspondent avec deux contextes assez différents de la 
narration des Cylindres de Gudea. La polysémie de ti-ge4 ici semble donc possible.

160 Daniel Sánchez Muñoz

PAL115_v4.indd   160PAL115_v4.indd   160 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



pouvoirs divins-me et les amener à Uruk92. Cet extrait (avec des parallèles de l’époque93) 
appartient à la fin du récit, lorsqu’Innana a apporté les pouvoirs divins-me à Uruk. Le /tigi/ y 
est mentionné avec les cymbales sem5 et le grand tambour kuša2-la2 :

Extrait 6. Innana and Enki94 

Tablette II. Colonne iv

48 sem5 
kuša2-la2-e ˹šeg11˺ ḫa-ba-[ge4

95]
49 ˹tigi2˺ niĝ2 du10-ge si ˹ḫe2˺-em-m[i-ib-sa2]

48 Il (= le roi d’Uruk) fit [retentir] les cymbales sem5 et le grand tambour kuša2-la2.
49 Il fit jouer bien du tigi2, objet qui est doux.

Un autre exemple de /tigi/ avec des percussions est ce fragment de l’Hymne au Temple 
de Keš (cité dont la localisation moderne demeure incertaine). Faisant partie de l’ambiance 
sonore du temple de Keš, on trouve un tigi2 avec les cymbales sem5, le tambour 

kuša2-la2 et le 
tambour à friction ĝešal-ĝar-sur9 en plus d’un instrument à vent (le « cor d’aurochs », si am-
ma) :

Extrait 7. Hymne au Temple de Keš96

115 si am-ma-ke4 gum2-ga mi-ni-ib-za
115a sem5 

kuša2-la2-e gu3 nun mi-ni-ib-za
116 ĝešal-ĝar-sur9-ra suḫ3-saḫ4 mi-ni-ib-za

92	 D’après Farber-Flügge, 1973, p. 60 et ETCSL 1.3.1, Innana et Enki, Tablette II, la colonne vi 24 
aurait un [ti]gi2 ku3. Cette ligne appartient à la partie du texte énumérant les pouvoirs divins-me 
obtenus par Innana, et d’autres instruments y sont aussi mentionnés : la timbale li-li-is3 (dite aussi 
« pure », ku3), le tambourin ub3, le sistre me-zi2 et le grand tambour kuša2-la2. Ce [ti]gi2 serait donc 
une autre percussion d’après le contexte et il appartiendrait, tout comme les autres instruments, 
aux pouvoirs divins-me. La translittération [ti]gi2 a été toutefois écartée d’après l’épigraphie par 
Gabbay, 2014a, p.  91 n. 89 et Michałowski, 2019, p.  457-458, qui restauraient respectivement 
[ĝeš?]˹balaĝ˺ et [urudubala]ĝ. Leurs propositions ont du sens d’après les interactions du balaĝ avec le 
li-li-is3 au IIe millénaire (Gabbay, 2014a, p. 86, 98-102) et les allusions à balaĝ ku3 (« pur tambour 
balaĝ ») dans d’autres textes littéraires paléo-babyloniens (Iddin-Dagān A, 41 ; Našše A, 41 ; Sulgi 
C, b 90 et Voyage de Nin-Isina à Nippur, 42 et 44, ce dernier d’après Wagensonner, 2008, p. 283). 
Toutefois, d’après les Hymnes aux Temples, 7 (Abzu tigi2-zu me-kam, « Oh Abzu, tes tigi2 appartient 
aux pouvoirs divins-me ! »), on devrait maintenir [ti]gi2, car il fait référence au temple d’Enki à 
Eridu, source des pouvoirs divins-me. En tout cas, on devrait avoir d’autres manuscrits conservant 
cette ligne pour trancher la question.

93	 Sulgi A, 50-51 et Nanna N, 22-27.
94	 Édition d’après Farber-Flügge, 1973, p. 52 changée d’après la consultation du RTI de la tablette sur 

CDLI P269824.
95	 L’espace dans la tablette est insuffisant pour avoir deux signes ; ḫa-ba-ge4 aurait du sens avec Sulgi 

A, 50-51.
96	 Edition d’après Delnero, 2006, p. 2229-2231.

161Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/

PAL115_v4.indd   161PAL115_v4.indd   161 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



116a tigi2 niĝ2-du10-ge si ḫa-ba-ni-ib-sa2

115 Le cor d’aurochs y (= au temple de Keš) fit le bruit gum2-ga.
115a Les cymbales sem5 et le grand tambour kuša2-la2 y produisirent un bruit puissant.
116 On y fait le bruit suḫ3-saḫ4 avec le tambour à friction 

ĝešal-ĝar-sur9
97.

116a On y joue bien du tigi2, objet qui est doux.

On finit avec un exemple représentatif des deux époques ici considérées : un extrait de 
la Collection B d’Inscriptions Royales du roi Šū-Su’en (avant-dernier roi de la IIIe Dynastie 
d’Ur, au dernier siècle du IIIe millénaire) mais dont le texte est conservé sur des copies du IIe 
millénaire :

Extrait 8. Collection B d’Inscriptions Royales du roi Šū-Su’en98 

Colonne xii

7 ĝešge Tum-ma-˹al˺ki

8 dEn-lil2-la2-še3

9 ki ša3 ḫul2-la dNin-lil2-[l]a2-˹še3˺
10 dEn-lil2 dNin-lil2-˹da˺
11 mu-di3-ni-˹in˺-u5
12 ˹ser3 ku3 nam˺-šub

13 mu-na-an-du12

14 tigiy [niĝ2 d]u10-ge
15 si mu-na-˹ab˺-sa2

7 Vers le bouquet de joncs Tumm˹al˺
8 d’Enlil,
9 ˹vers˺ la source de réjouissance du cœur [d]e Ninlil,
10 Enlil ˹en compagnie˺ de Ninlil
11 il (= Šū-Su’en) (les) fit naviguer.
12 ˹Des chansons pures et nam-šub˺
13 il (= Šū-Su’en) chanta pour lui (= Enlil),
14 (et) le tigiy, [objet qui est d]oux,
15 On (= des musiciens ?) (le) joue bien pour lui (= Enlil).

La position de cet extrait dans la narration du texte complet est incertaine à cause des 
lacunes antérieures et postérieures. Plusieurs identifications pour tigiy y sont donc possibles. 
La graphie tigiy suggère le sens de musicien, car elle est présente dans les textes du III

e 

97	 On justifie ainsi le locatif {a} (« dans », parfois « avec » selon Attinger, 2014, p. 39 n. 153) sur ĝešal-
ĝar-sur9.

98	 Édition d’après Frayne, 1997, p. 318 modifiée après avoir consulté la copie de Civil, 1967, p. 26 et 
le modèle RTI de CDLI P227137 du manuscrit.

162 Daniel Sánchez Muñoz

PAL115_v4.indd   162PAL115_v4.indd   162 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



millénaire avec lesquels cet extrait (provenant du règne de Šū-Su’en) serait relié99. De plus, 
on connaît des musiciens /tigi/ dans les textes du IIe millénaire durant lequel cet extrait 
semble avoir été écrit100. Toutefois, la mention de tigiy avec l’expression niĝ2-du10 (« objet 
qui est doux »101) utilisé avec des objets102, la rend difficile. Le sens de tigiy comme chant103 
est possible d’après sa mention avec les « chansons pures » (ser3 ku3) et les incantations nam-
šub104, en plus des hymnes /tigi/ pour Enlil et Ninlil105 ou la description du mythe d’Enlil et 
Sud comme ser3 ku3

106. Pourtant, cela serait quelque chose d’inattendu d’après ce que l’on 
a dit auparavant107. C’est pour cela qu’une traduction de tigiy en tant qu’instrument (comme 
cela a été traduit par le passé108) serait encore possible. Après tout, d’après la grammaire, le 
roi chante pour les dieux, mais d’autres personnes jouent du tigiy

109. Le texte distinguerait 
donc deux actions musicales différentes : l’une vocale, l’autre instrumentale.

Finalement, l’usage de si sa2 avec /tigi/ (un instrument d’après le contexte des extraits 
décrits) dans les textes du IIIe et IIe millénaire expliquerait ce que l’on trouve, plus tard, dans 
les textes néo-assyriens au début du Ier millénaire : si sa2 y accompagne des mots pour des 
instruments musicaux110, tels que le tambour balaĝ « de complainte » (ir2-ra)

111 et la harpe 
za3-mi2

112. Après tout, le traitement de za3-mi2 et balaĝ ir2-ra dans ces textes du Ier millénaire 

99	 Nisaba 15, 957, rev. i 1 ; YOS 15, 119, f. 13 ; BBVO 11, 286, 6N-T 454, f. iii 3′ ; BBVO 11, 286, 
6N-T 455, rev. ii 1 et BBVO 11, 288, 6N-T 482, f. v 1 en plus du texte sargonique CUSAS 27, 48, 
f. iii 6.

100	 Voir Proto-lu2, 643-643b pour les textes (lexicaux) sumériens. Pour les textes de Mari avec tigû(m), 
voir Michałowski, 2019, p. 458-459 pour synthèse et bibliographie.

101	 Michałowski 2019, p. 460 traduit niĝ2-du10 comme « les meilleurs » d’après le sens superlatif des 
bases verbales avec le nominalisateur {a} (Jagersma, 2010, p. 283, 283). Puisque Michałowski, 
2020, p.  96 reconnaît le besoin d’approfondir sur cette idée, on suivra encore l’explication de 
Farber-Flügge, 1973, p. 89-90. 

102	 Des cadeaux (kadra) et le giron (ur2) (Rêve de Dumuzi, 114-115) ; la vie (nam-til3) (Sulgi A, 94 ; 
Sîn-iddinam E4.2.9.5, 22 ; Warad-Sîn 4.2.13.20, 54 et 4.2.13.21, 111) ; la couche (ki-nu2) (Lipit-
Ištar A, 102) ; le règne (bala) (Rīm-Sîn C, 26) ; le vin (ĝeštin) et la bière (kaš) (Grain-Mouton, 
64-67) et la sale à banquets (ĝešbun) (Hiver-Été, 312).

103	 Foxvog, 2011, p. 79 n. 88 et Michałowski, 2019, p. 469.
104	 Voir Worthington, 2019, p. 284-288 pour identification.
105	 Colophons d’Ur-Namma B, Išmē-Dagān I (Enlil) et Šulgi R (Ninlil).
106	 Voir Worthington, 2019, p. 277-278.
107	 Le sens de /tigi/ avec ser3 ku3 et nam-šub est plus ambigu dans le Voyage d’Enki à Nippur, 122-123. 

Voir Worthington, 2019, p. 287 pour discussion.
108	 Comme Civil, 1967, p. 34 ; Sallaberger, 1993, p. 142 ; Frame 1997, p. 318 et Worthington, 2019, 

p. 292.
109	 Le /b/ de mu-na-ab-sa2 ne réfère pas à l’objet d’une base verbale imperfective, mais à un agent à la 

3e personne du pluriel d’une base verbale perfective. On aurait sinon si mu-na-ab-sa2-e (avec {e} 
pour la 3e personne du singulier) comme dans Grain-Mouton, 99 et 101.

110	 LKA 22, f. 14-17 pourrait mentionner si sa2 avec des chants (Rowton, 1962, p.  254) mais le 
contexte est incertain.

111	 Voir BA 5/5, 25, f. 11′-19′ et les parallèles mentionnés sur Gabbay, 2014a, p. 88 n. 67.
112	 Dans Mur-gu4, Recensions A Tablette I, 178 et L Tablette II, 28, za3-mi2 si-sa2 (« harpe za3-mi2 bien 

accordée ») est équivalent du mot išartu(m) sur lequel on y reviendra.

163Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/

PAL115_v4.indd   163PAL115_v4.indd   163 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



continue la tradition du IIe millénaire. D’une part, on trouve déjà des balaĝ ir2-ra (en plus 
du similaire balaĝ a-šer7-ra, « balaĝ des lamentations »

113) au IIe millénaire114. D’autre part, 
l’idée d’une harpe za3-mi2 « bien accordée » (si sa2) continue l’emphase des textes paléo-
babyloniens115 dans l’accord correct de cet instrument, tandis que le mot išartu(m), traduction 
de za3-mi2 si-sa2, désigne une dyade ou un mode musical que l’on connaît déjà dans les textes 
de la seconde moitié du IIe millénaire116.

Conclusions

La recherche sur les percussions mésopotamiennes trouve dans la récente publication 
de Michałowski une étude innovante et inspirante, même si elle écarte l’existence de deux 
instruments à percussion. Toutefois, étant donné qu’il s’agit d’un domaine de recherche loin 
d’être clos à cause des difficultés à faire dialoguer les sources textuelles et archéologiques, 
rien n’est définitif. L’écartement du sens comme instruments de /tigi/ et /adab/ n’y fait pas 
d’exception et, d’après cette étude, ces mots peuvent encore désigner des percussions dans 
quelques textes du IIIe et IIe millénaire.

Quant à /adab/, cela semble être sa signification principale au IIIe millénaire, et les 
arguments pour défendre la condition de ce mot à cette époque comme un type de musicien 
ont été nuancés ici. Dans les textes du début du IIe millénaire on trouverait encore /adab/ 
comme instrument à percussion (peut-être des cymbales d’après l’étymologie de Krispijn 
commentée dans l’introduction), même si ce sens serait désormais secondaire par rapport au 
sens de /adab/ comme hymne.

Le sens de /tigi/ comme un instrument musical était déjà clair grâce à ses connexions avec 
le mot balaĝ, et cela s’est confirmé ici d’après l’analyse des noms personnels et allusions à /
tigi/ avec l’expression si sa2 (« jouer bien ») dans les textes du III

e et IIe millénaire. D’après 
ces textes, /tigi/ serait (tout comme le balaĝ) un instrument à cordes au IIIe millénaire, puis à 
percussion ensuite. Il est vrai, en tout cas, que /tigi/ semble avoir aussi clairement les sens de 

113	 Cette similarité est prouvée par UET 6, 108, f. 14′, variante d’Innana B, 33 qui a balaĝ ir2-ra au lieu 
du balaĝ a-šer7-ra des autres variantes (voir Delnero, 2006, p. 2045). Le bala-ĝa2-ni-ra du texte TCL 
16, 77, rev. 10 (une lamentation paléo-babylonienne pour Enlil) n’est aucune graphie pour *balaĝ 
a-nir-ra (tel que dans Gabbay, 2014a, p. 92 n. 103), puisqu’on doit lire a-šer7 d’après a-šenir (= nir / 
šer7) dans le texte administratif d’Ur III de Ĝirsu, ASJ 9, 325 1, f. i 23 et ii 6 (Huber Vulliet, 2020, 
p. 419-420 et bibliographie antérieure).

114	 Voir les extraits littéraires Dumuzi-Innana F, 37, Lamentation sur Ur, 86 et Proverbes Sumériens 
7.22. De plus, l’extrait lexical Proto-ka2-gal, 371 mentionne une « complainte du tambour balaĝ » 
(er2 balaĝ-ĝa2).

115	 D’après l’extrait littéraire sumérien Sulgi B, 161, le roi Sulgi connaît le « bon accord » (kam-ma 
sa6-ga) du za3-mi2. Les tablettes d’Ur UET 6/3, 899 et UET 7, 74 (édités dans Mirelman et Krispijn, 
2009, p.  44) détaillent aussi la procédure de l’accord du sammû(m) (traduction akkadienne de 
za3-mi2) dans toutes les modes connus dans la théorie musicale mésopotamienne (entre elles, 
išartu(m)).

116	 D’après l’extrait médio-babylonien OrNS 29/3, 278-281, f. i 18′, išartum est le nom de la dyade 
construite avec les cordes 2 et 6 du za3-mi2 / sammû(m), tandis que la tablette médio-assyrienne 
KAR 158, rev. viii 45′ liste 23 chants akkadiens au mode išartum.

164 Daniel Sánchez Muñoz

PAL115_v4.indd   164PAL115_v4.indd   164 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



musicien et de chant de louange dans ces textes, surtout au IIe millénaire. Il est donc possible 
que /tigi/ ait trois niveaux de hiérarchie sémantique, comme d’autres mots musicaux suméro-
akkadiens117 : (1) musiciens, (2) hymnes chantés par ces musiciens, et (3) instruments pour 
accompagner ces chants.

Comme on l’a montré, les occurrences pour /tigi/ et /adab/ après le début du IIe millénaire 
deviennent beaucoup plus rares, de sorte que l’on ne peut pas encore déterminer avec certitude 
l’évolution dans le temps des phénomènes décrits par ces mots. On doit donc attendre la 
publication future de nouveaux textes cunéiformes de ces époques contenant ces mots pour 
résoudre finalement ces questions portant, entre autres, sur les percussions en Mésopotamie 
pendant l’Antiquité.

Bibliographie
aBZL = Mittermayer, C., 2006, Altbabylonische Zeichenliste der sumerisch-literarischen 
Texte, Academic Press Fribourg et Vandenhoeck & Ruprecht Göttingen, Fribourg-Göttingen.
Al-Rawi, F. N. H. et George, A. R., 2014, Back to the Cedar Forest: the Beginning and End 
of Tablet V of the Standard Babylonian Epic of Gilgames, JCS, 66, p. 69-90.
Anderson, J., 2012, Kingship in the Early Mesopotamian Onomasticon 2800-2200 BCE, 
Uppsala Universitet Press, Studia Semitica Upsaliensia 28.
Attinger, P., 1993, Eléments de linguistique sumérienne. La construction de du11/e/di “dire”, 
Presses Académiques de Fribourg et Vandenhoeck & Ruprecht, Fribourg-Göttingen, OBO 
Sonderband.
Attinger, P., 2014, Iddin-Dagan A, dans N. Koslova, E. Vizirova et G. Zólyomi (éd.), Studies 
in Sumerian Language and Literature. Festschrift für Joachim Krecher, Eisenbrauns, Winona 
Lake (IN), Babel und Bibel, 8, p. 11-82.
Attinger, P., 2019, Našše A, dans G. Chambon, M. Ghichard et A.-I. Langlois (éd.) (avec la 
collaboration de Römer et Nele Ziegler), De l’Argile au Numérique. Mélanges Assyriologiques 
en l’Honneur de Dominique Charpin, 2 volumes, Louvain-Paris-Bristol (CT), PIPOAC, 3, 
p. 79-123.
Averbeck, R. E., 1987, A preliminary study of ritual and structure in the Cylinders of Gudea, 
Thèse doctorale, University of Pennsylvania, [En ligne] <https://repository.upenn.edu/
dissertations/AAI3260966/> [Consulté le 07/09/2020].
Azarpay, G., Lambert, W. G., Heimpel, W. et Kilmer, A. D., 1987, Proportional Guidelines in 
Ancient near Eastern Art, JNES, 46/3, p. 183-213.
Balke, T. E., 2017, Das altsumerische Onomastikon. Namengebung und Prosopografie nach 
den Quellen aus Lagas, Münster, Dubsar, 1.
Budin, S. L., 2018, Jar Handles, Nudity, and the Female, dans S. L. Budin, M. Cifarelli, 
A. García-Ventura et A. Millet Albà (éd.), Gender and methodology in the ancient Near East. 
Approaches from Assyriology and beyond, Universitat de Barcelona Edicions, BMO 10, 
p. 179-198.
CAD = Oppenheim, A. L., Reiner, E., et al. (éd.), 1956-2010, The Assyrian Dictionary of the 
University of Chicago, 27 Volumes, Chicago (Illinois), University of Chicago Press.

117	 Michałowski, 2010b, p. 119 et Michałowski, 2019, p. 452-453.

165Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/

PAL115_v4.indd   165PAL115_v4.indd   165 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



CDLI = Cuneiform Digital Library Initiative, [En ligne] <https://cdli.ucla.edu/> [Consulté le 
07/09/2020].
Cavigneaux, A. et al-Rawi, F. N. H., 2000, La fin de Gilgameš, Enkidu et les Enfers d’après 
les manuscrits d’Ur et de meturan (Textes de Tell Haddad VIII), Iraq, 62, p. 1-19.
Civil, M., 1967, Šū-Sîn’s Historical Inscriptions: Collection B, JCS, 21, p. 24-38.
Charvát, P., 2017, Signs from Silence. Ur of the First Sumerians, Charles University 
Karolinum Press, Prague.
Cohen, M. E., 1988, The Canonical Lamentations of Ancient Mesopotamia, Potomac (MA).
D’Agostino, F., 2012, Some considerations on u4-da-tuš (bear tamer?) and jugglery in Ur III, 
RA, 106, p. 89-99.
Delnero, P., 2006, Variation in Sumerian Literary Compositions: A Case Study Based on the 
Decad, Thèse doctorale, University of Pennsylvania, Pennsylvania (Philadelphia).
Doubleday, V., 2013, The Frame Drum in the Middle East. Women, Musical Instruments 
and Power, dans J. C. Post (éd.), Ethnomusicology: A Contemporary Reader, New York,  
p. 112-136.
Dumbrill, R., 2011, Idiophones of the Ancient Near East in the Collections of the British 
Museum, Piscataway (NJ).
Edzard, D. O., 1997, Gudea and His Dynasty, University of Toronto Press, Toronto-Buffalo-
Londres, RIME, 3/1.
Elli, A., 2015, La construzione del Tempio di Ningirsu. I cilindri A e B di Gudea di Lagash, 
[En ligne] <https://www.mediterraneoantico.it/wp-content/uploads/2016/06/SpecialeMA_
Elli_Gudea_Ningirsu_def.pdf> [Consulté le 07/09/2020].
ePSD2 = Electronic Pennsylvania Sumerian Dictionary 2.1. [En ligne] <http://oracc.museum.
upenn.edu/epsd2/index.html> [Consulté le 07/09/2020].
ETCSL = Electronic Text Corpus of Sumerian Literature, [En ligne] <http://etcsl.orinst.ox.ac.
uk/> [Consulté le 07/09/2020].
Falkenstein, A., 1949, Grammatik der Sprache Gudeas von Lagaš I: Schrift- und 
Formenlehre, Pontificum Institutum Biblicum, Rome, AnOr, 28.
FAOS 15/2 = Selz, G. J., 1993, Altsumerische Wirtschaftsurkunden aus amerikanischen 
Sammlungen, 2 volumes, Stuttgart, FAOS 15/2.
Farber-Flügge, G., 1973, Der Mythos «Inanna und Enki» unter besonderer Berücksichtigung 
der Liste der me, Institut Pontifical Oriental, Rome, StPohl, 10.
Farmer, H. G., 1929, A History of Arabian Music to the XIIIth Century, Londres.
Foxvog, D. A., 2011, Aspects of Name-Giving in Presargonic Lagash, dans W. Heimpel et 
G. Frantz-Szabó (éd.), Strings and Threads. A Celebration of the Work of Anne Draffkorn 
Kilmer, Eisenbrauns, Winona Lake (IN), p. 59-97.
Frayne, D., 1997, Ur III Period (2112-2004 BC), University of Toronto Press, Toronto-
Buffalo-Londres, RIME 3/2.
Gabbay, U., 2010, The ancient Mesopotamian sistrum and its references in cuneiform 
literature: the identification of the šem and meze, dans R. J. Dumbrill et I. L. Finkel (éd.), 
Proceedings of the International Conference of Near Eastern Archaeomusicology (ICONEA 
2008), The British Museum, London, December 4-6, 2008, Londres, p. 23-28.
Gabbay, U., 2014a, Pacifying the Hearts of the Gods. Sumerian Emesal Prayers of the First 
Millennium BCE, Wiesbaden, HES, 1.

166 Daniel Sánchez Muñoz

PAL115_v4.indd   166PAL115_v4.indd   166 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



Gabbay, U., 2014b, The Balaĝ Instrument and Its Role in the Cult of Ancient Mesopotamia, 
dans J. G. Westenholz, Y. Maurey et E. Seroussi (éd.) Music in antiquity: the Near East and 
the Mediterranean, Berlin, SJMRC, 8, p. 129-147.
Gabbay, U., 2018, Drums, Hearts, Bulls, and Dead Gods: The Theology of the Ancient 
Mesopotamian Ketteldrum, JANER, 18, p. 1-47.
Gadotti, A. et Kleinerman, A., 2020, Between Tradition and Innovation. Two New Larsa 
Hymns in a Private Collection, dans J. Baldwin et J. Matuszak (éd.) (avec la collaboration 
de M. Ceccarelli), mu-zu an-za3-se3 kur-ur2-se3 ḫe2-ĝal2. Altorientalistische Studien zu Ehren 
von Konrad Volk, Münster, Dubsar 17, p. 117-131.
Gelb, I., 1976, Homo Ludens in Early Mesopotamia, StOr, 46, p. 43-76.
Hartmann, H., 1960, Die Musik der sumerischen Kultur, Thèse doctorale, Philosophische 
Fakultät, Johann Wolfgang Goethe-Universität, Frankfurt am Main.
Heimpel, W., 2015, Balang Gods, dans J. C. Franklin, Kinyras: The Divine Lire, Harvard 
University Press, Washington DC, HS, 70, p. 571-632.
Huber Vulliet, F., 2020, Le personnel cultuel à l’époque néo-sumérienne (ca. 2160-2003 av. 
J.-C.), CSIC, Madrid, BPOA, 14.
Jacobsen, T., 1987, The Harps that Once… Sumerian Poetry in Translation, Yale University 
Press, New Haven (CT).
Jagersma, A. H., 2010, A Descriptive Grammar of Sumerian, Thèse doctorale, Universiteit 
Leiden, Leyde [En ligne] <https://openaccess.leidenuniv.nl/bitstream/handle/1887/16107/
Binnenwerk-jagersma.pdf> [Consulté le 24/06/2019].
Kilmer, A. D., 2003-2005, Pauke und Trommel. A. In Mesopotamien, RlA, 10, p. 367-371.
Klein, J., 1981, Three Šulgi Hymns. Sumerian Royal Hymns Glorifying King Šulgi of Ur, 
Bar-Ilan University Press, Ramat-Gan.
Klein, J. et Sefati, Y., 2013, The ‘Stars (of) Heaven’ and Cuneiform Writing, dans 
L. Sassmannshausen (éd.), He Has Opened Nisaba’s House of Learning: Studies in Honor 
of Åke Waldemar Sjöberg on the Occasion of His 89th Birthday on August 1st 2013, Leyde-
Boston, CM, 46, p. 85-102.
Kramer, S. N., 1987, By the Rivers of Babylon: a Balag-liturgy of Inanna, AuOr, 5/1,  
p. 71-90.
Krispijn, T. J. H., 1990, Beiträge zur altorientalischen Musikforschung: 1. Šulgi und die 
Musik, Akkadica, 70, p. 1-27.
Krispijn, T. J. H., 2002, Musik im Keilschrift. Beiträge zur altorientalischen Musikforschung 
2, dans E. Hickmann, A. D. Kilmer, A. et R. Eichmann (éd.), Studien zur Musikarchäologie 
3, Rahden, OrA, 10, p. 465-479.
Krispijn, T. J. H., 2010, Musical Ensembles in Ancient Mesopotamia, dans R. J. Dumbrill 
et I.  L.  Finkel (éd.), Proceedings of the International Conference of Near Eastern 
Archaeomusicology (ICONEA 2008), The British Museum, London, December 4-6, 2008, 
Londres, p. 125-150.
Lieberman, S. J., 1977, The Sumerian Loanwords in Old-Babylonian Akkadian, Missoula 
(Montana), HSS 22.

167Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/

PAL115_v4.indd   167PAL115_v4.indd   167 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



Michałowski, P., 2010a, Learning Music: Schooling, Apprenticeship, and Gender in Early 
Mesopotamia”, dans R. Pruzsinszky et D. Shehata (éd.), Musiker und Tradierung: Studien 
zur Rolle von Musikern bei der Verschriftlichung und Tradierung von literarischen Werken, 
Berlin-Münster, WOO, 8, p. 199-240.
Michałowski, P., 2010b, Traveler’s tales: observations on musical mobility in Mesopotamia 
and beyond, dans R. J. Dumbrill et I. L. Finkel (éd.), Proceedings of the International 
Conference of Near Eastern Archaeomusicology (ICONEA 2008), The British Museum, 
London, December 4-6, 2008, Londres, p. 117-124.
Michałowski, P., 2013, From the collections of an Old Babylonian Literary Connoisseur, RA, 
107, p. 15-22.
Michałowski, P., 2017, Literary Journeys from Babylonia to Assyria: Second Millennium 
Copies of a Bilingual Poem Concerning Ninurta, dans Ll. Feliu, F. Karahashi et G. Rubio 
(éd.), The First Ninety Years: A Sumerian Celebration in Honor of Miguel Civil, Boston-
Berlin, SANER, 12, p. 205-230.
Michałowski, P., 2019, On some early Mesopotamian percussionists, dans A. Pieńkowska, 
D. Szeląg et I. Zych (éd.), Stories told around the fountain. Papers offered to Piotr Bieliński 
on the occasion of his 70th birthday, University of Warsaw Press, Varsovie, p. 451-476.
Michałowski, P., 2020, Sumerian, dans R. Hasselbach-Andee (éd.), A Companion to Ancient 
Near Eastern Languages, Hoboken (NJ), p. 85-105.
Mirelman, S., 2010a, Drum Construction in the lilissu Ritual, NABU, 2010/2, p. 50-51.
Mirelman, S., 2010b, The Gala Musician Dada and the si-im Instrument, NABU, 2010/2, 
p. 40-41.
Mirelman, S., 2014, The Ala-Instrument: Its Identification and Role, dans J. G. Westenholz, 
Y. Maurey et E. Seroussi (éd.) Music in antiquity: the Near East and the Mediterranean, 
Berlin, SJMRC, 8, p. 148-171.
Mirelman, S., 2015, Birds, Balaĝs, and Snakes (K. 4206+), JCS, 67, p. 169-186.
Mirelman, S. et Krispijn, T. J. H., 2009, The Old Babylonian Tuning Text UET VI/3 899, 
Iraq, 71, p. 43-52.
Peterson, J. L., 2020, Sumerian Cultic Songs from Old Babylonian Nippur with a Connection 
to the Temple Hymns, JCS, 72, p. 129-142.
Piccard, F., 1996, Du bois dont on ne fait pas les flutes. La classification en huit matériaux 
des instruments en Chine, Études Chinoises, 15/1, p. 159-181.
Price, I. M., 1927, The great cylinder inscriptions A [and] B of Gudea, copied from the 
original clay cylinders of the Telloh Collection preserved in the Louvre, autographed, signs 
listed, tentatively transliterated and translated, with commentary and notes, Hinrichs, 
Leipzig.
Pruzsinszky, R., 2013, The Social Positions of nar-Musicians of the Ur III Period at the End 
of the IIIrd Millennium BC, dans S. Emerit (éd.), Le statut du musicien dans la Méditerranée 
ancienne: Égypte, Mésopotamie, Grèce, Rome: actes de la table ronde internationale tennue 
à Lyon, Maison de l’Orient et de la Méditerranée, les 4 et 5 juillet 2008, IFAO, Le Caire, 
BibEtud 159, p. 31-46.
Pruzsinszky, R., 2018, ‘The Poor Musician’ in Ancient Near Eastern Texts and Images, dans 
A. García-Ventura, C. Tavolieri et L. Verderame (éd.), The Study of Musical Performance in 
Antiquity. Archaeology and Written Sources, Newcastle upon Tyne, p. 39-58.

168 Daniel Sánchez Muñoz

PAL115_v4.indd   168PAL115_v4.indd   168 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



PSD = Sjöberg, Å. (éd.), 1984-1998, The Sumerian Dictionary of the University Museum of 
the University of Pennsylvania, 4 volumes, Babylonian Section of the University Museum, 
Philadelphie (PA).
Rašīd, Ṣ. A., 1984, Mesopotamien, Leipzig, Musikgeschichte in Bildern, Musik des Altertums 
II//2.
Rendu Loisel, A.-C., 2011, Bruit et Emotion dans la Littérature Akkadienne, Thèse doctorale, 
Université de Genève, [En ligne] <https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-00770955/document> 
[Consulté le 07/09/2020].
Rendu Loisel, A.-C., 2015, The Voice of Mighty Copper in a Mesopotamian Exorcistic 
Ritual, dans B. Pongratz-Leisten et K. Sonik (éd.), The Materiality of Divine Agency, Berlin, 
SANER 8, p. 211-227.
Römer, W. Ph. H., 2010, Die Zylinderinschriften von Gudea, Münster, AOAT 376.
Rowton, M. B., 1962, The Use of the Permansive in Classical Babylonian, JNES, 21/4,  
p. 233-303.
Sallaberger, W., 1993, Der kultische Kalender der Ur III-Zeit, Berlin et New York, UAVA 
7/1+2.
Salonen, A., 1973, Vögel und Vogelfang im alten Mesopotamien: eine lexikalische und 
kulturgeschichtliche Untersuchung, Suomalainen tiedeakatemia, Helsinki.
Sánchez Muñoz, D., 2019, Analysis of two terms related to Music in Ancient Mesopotamia: 
nam-nar and nārūtu(m), Thèse doctorale, Universidad de Granada, [En ligne]  
<http://hdl.handle.net/10481/58701> [Consulté le 07/09/2020]
Sánchez Muñoz, D., 2020, E2 nam-nar-ra: A Musical Royal Space in Ancient Mesopotamia, 
dans A. Bellia (éd.), Musical and Choral Performance Spaces in the Ancient World, Istituti 
Editoriali e Poligrafici Internazionali, Pise et Rome, Telestes 5, p. 31-41.
Selz, G. J., 1995, Untersuchugen zur Götterwelt des altsumerischen Stadtstaates von Lagaš, 
Philadelphie, OPSNKF, 13.
Shehata, D., 2006, Some Observations on the /alĝarsur/, dans E. Hickmann, A. A. Both 
et R. Eichmann (éd.), Music Archaeology in Contexts. Papers from the 4th Symposium 
of the International Study Group on Music Archaeology at Monastery Michaelstein,  
19-26 September 2004, Rahden, SzM 5 = OrA 20, p. 367-378.
Shehata, D., 2007, Privates Musizieren in Mesopotamien?, WZKM, 97 = Mél. Hunger, 
p. 521-529.
Shehata, D., 2009, Musiker und ihr vokales Repertoire. Untersuchungen zu Inhalt 
und Organisation von Musikerberufen und Liedgattungen in altbabylonischer Zeit, 
Universitätsverlag Göttingen, Göttingen, GBAO 3.
Shehata, D., 2014, Sounds from the Divine: Religious Musical Instruments in the Ancient 
Near East, dans J. G. Westenholz, Y. Maurey et E. Seroussi (éd.) Music in Antiquity: the Near 
East and the Mediterranean, Berlin, SJMRC 8, p. 102-128.
Shehata, D., 2017, Eine mannshohe Leier im altbabylonischen Ištar-Ritual aus Mari (FM 3, 
no. 2), AoF, 44/1, p. 68-81.
Shehata, D., 2019, Religious Poetry and Musical Performance under King Hammurāpi of 
Babylon and His Successors, dans R. Eichmann, M. Howell et G. Lawson (éd.), Music and 
Politics in the Ancient World. Exploring Identity, Agency, Stability and Change Through the 
Records of Music Archaeology, Berlin, BSAW 65, p. 159-182.

169Encore des percussions ! Observations sur /tigi/ et /adab/

PAL115_v4.indd   169PAL115_v4.indd   169 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02



Sövegjártó, Sz., 2011, Der frühdynastische Ama’ušumgal-Mythos, Thèse de Master.
Stol, M., 2016, Women in the Ancient Near East, Berlin-New York.
Suter, C. E., 2000, Gudea’s Temple Building. The Representation of an Early Mesopotamian 
Ruler in Text and Image, Groningen, CM 17.
Thureau-Dangin, F., 1907, Die sumerischen und akkadischen Königsinschriften, Leipzig.
Tonietti, M. V., 2018, The First Ancient Near Eastern Written Sources on Musician’s 
Activity and Performance: the Ebla Archives – A Glance at the 3rd Millennium BCE Syrian 
Evidence, dans A. García-Ventura, C. Tavolieri et L. Verderame (éd.), The Study of Musical 
Performance in Antiquity. Archaeology and Written Sources, Newcastle upon Tyne, p. 9-38.
Volk, K., 2006, Musikalische Praxis und Theorie im Alten Orient, dans K. Volk, F. Zaminer, 
C. Floros, R. Harmon, L. Richter et M. Haas (éd.), Von Mythos zur Fachdisziplin. Antike und 
Byzanz, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstad, p. 3-46.
Wagensonner, K., 2008, Nin-Isina(k)s Journey to Nippur: A bilingual divine journey 
revisited, WZKM, 89, p. 277-294.
Watson, W. G. E. et Wyatt, N., 2019, Stringing it all together, NABU, 2019/1, p. 37-40.
Wilcke, C., 1976, Formale Gesichtspunkte in der sumerischen Literatur, dans S. Lieberman 
(éd.), Sumerological Studies in Honor of Thorkild Jacobsen on his seventieth birthday, June 
7 1974, University of Chicago Press, Chicago (IL), AS 20, p. 205-316.
Wilson, J., 1996, The Cylinders of Gudea. Transliteration, Translation and Index, Neukirchen-
Vluyn, AOAT 244.
Worthington, M., 2019, Of Sumerian Songs and Spells. The Meanings and Uses of  
ser3(-)ku3, AoF, 46/2, p. 270-300.
Zettler, R. L., 1987, Sealings as Artifacts of Institutional Administration in Ancient 
Mesopotamia, JCS, 39/2, p. 197-240.

170 Daniel Sánchez Muñoz

PAL115_v4.indd   170PAL115_v4.indd   170 22/01/2021   11:0222/01/2021   11:02


