CENSURA Y LIBROS
EN LA EDAD MODERNA

Javier Vergara Ciordia -
Alicia Sala Villaverde

(Coordinadores)
Gregorio Bartolomé Martinez Manuel Pefia Diaz
Javier Burrieza Sanchez Olegario Negrin-Fajardo
Antonella Cagnolati Pedro Rayon Valpuesta
Francisco Calero Calero Ricardo Rovira Reich
Beatriz Comella-Gutiérrez Alicia Sala Villaverde
Marco Antonio Coronel Ramos Arturo Torres Garcia
Jordi Garcia Farrero Javier Vergara Ciordia
Manuel Lazaro Pulido Lia Viguria Guerendiain
_ Jesus Martinez de Bujanda Conrado Vilanou Torrano

Marco Mostert

—






CENSURAY LIBROS
EN LA EDAD MODERNA






JAVIER VERGARA CIORDIA
ALICIA SALA VILLAVERDE
(Coords.)

CENSURAY LIBROS
EN LA EDAD MODERNA

GREGORIO BARTOLOME MARTINEZ
JAVIER BURRIEZA SANCHEZ
ANTONELLA CAGNOLATI
Francisco CALERO CALERO
BEATRIZ COMELLA-GUTIERREZ
MARCO ANTONIO CORONEL RAMOS
JorDI GARCIA FARRERO
MANUEL LAzARO PULIDO

JESUs MARTINEZ DE BUJANDA
MARCO MOSTERT
MANUEL PENA Diaz
OLEGARIO NEGRIN-FAJARDO
PEDRO RAYON VALPUESTA
RicArRDO Rovira REICH
ALICIA SALA VILLAVERDE
ARTURO TORRES GARCIA
JAVIER VERGARA CIORDIA
LiA VIGURIA GUERENDIAIN
CONRADO VILANOU TORRANO

@ng(’ﬁ L



No esta permitida la reproduccion total o parcial de este libro, ni su incorporacién a un sistema informatico,
ni su transmision en cualquier forma o por cualquier medio, sea este electrénico, mecanico, por fotocopia,
por grabacién u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del editor. La infraccién de los derechos
mencionados puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (art. 270 y siguientes del
Codigo Penal).

Dirijase a Cedro (Centro Espanol de Derechos Reprograficos) si necesita fotocopiar o escanear algin
fragmento de esta obra. Puede contactar con Cedro a través de la web www.conlicencia.com o por teléfono
en el 917021970/932720407.

Este libro ha sido sometido a evaluacién por parte de nuestro Consejo Editorial
Para mayor informacion, véase www.dykinson.com/quienes_somos

© Copyright by
Los autores
Madrid, 2017

© Diseno de cubierta: Lia Viguria Guerendiain

Editorial DYKINSON, S.L.. Meléndez Valdés, 61 - 28015 Madrid
Teléfono (+34) 91 544 28 46 - (+34) 91 544 28 69

e-mail: info@dykinson.com
http://www.dykinson.es
http://www.dykinson.com

ISBN: 978-84-9148-253-6
Depésito Legal: M-17193-2017

Maquetacion:
German Balaguer - german.balaguer@gmail.com



A Nieves Almenar Ibarra,
Maestra vy referente de valoves universitarios,
en testimonio de afecto y amistad






INDICE

INTRODUCCION. EL ENFOQUE HISTORIOGRAFICO DE UN
TEMA RECURRENTE: LA CENSURA EN LA EDAD MODERNA .............. 11
JAVIER VERGARA CIORDIA Y ALICIA SALA VILLAVERDE

CENSURA ROMANA Y CENSURA ESPANOLA. PRINCIPALES
CARACTERISTICAS DE LOS INDICES ESPANOLES DE LIBROS
PROHIBIDOS ....oooooeeeeeeeeeee e e e e et eeee s et eeeeeeeseeeeaeeeneeens 19
JESUS MARTINEZ DE BUJANDA

REFERENTES LEGALES DE LA CENSURA ECLESIASTICA Y CIVIL

EN LA ESPANA MODERNA (1453-1789). EDICTOS DE FE, INDICES,
ORDENANZAS Y CEDULAS REALES........ooooeoeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeen. 33
GREGORIO BARTOLOME MARTINEZ

LOS REFERENTES INTERNOS DE LA CENSURA LIBRARIA EN LA
COMPANIA DE JESUS DURANTE LA EDAD MODERNA..............cccouunr.n. 65
JAVIER VERGARA CIORDIA

EL USO Y CONSERVACION DE LIBROS PROHIBIDOS EN LOS
COLEGIOS DE LA COMPANIA DE ]ES(JS. CONTENIDO DEL
ARMARIO DE LOS LIBROS PROHIBIDOS DEL COLEGIO SAN
ANDRES DE BILBAO EN 1767 .....o.oeooeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeveseseeseeness 109
PEDRO RAYON VALPUESTA

AN SIT UTILITAS IN SCELERE: LIBRUM IMPRESSIONE
DIGNISSIMUM. UNA CENSURA DE MAQUIAVELO..............ccccecuveuinen. 127
Lia VIGURIA GUERENDIAIN

LA PECULIAR RELACION DE BALTASAR GRACIAN CON LA
CENSURA JESUITICA.......coooomimiieieieierieeeeseeeeeeese s 145
RicArDO RovirA REICH

LA REFLEXION SOBRE LA CENSURA EN FRANCISCO SUAREZ......... 155
MANUEL LAZARO PuLIDO



Indice

¢CUANDO, COMO Y POR QUE FUE CENSURADO ERASMO? ............. 173
ARTURO TORRES GARCiA

LA CENSURA EN LOS COMMENTARII AD LIBROS DE CIVITATE DEI
DE LUIS VIVES .ottt ettt e ettt e e e e et s e e esaeeeeeeas 233
Francisco CALERO CALERO

CENSURAS DE LA MODERNIDAD: JUAN LUIS VIVES Y LA
CENSURA HUMANISTICA ...t eeeenn 249
MARco ANTONIO CORONEL RaMOS

EL HUMANISTA JUAN FUNGUERIO ANTE LA CENSURA..................... 269
BEATRIZ COMELLA-GUTIERREZ

LA INTRODUCCION A LA VIDA DEVOTA (1609) DE SAN FRANCISCO
DE SALES: UNA RESPUESTA AL CALVINISMO ..........ccccooiviiiiiiiiiin 281
CONRADO VILANOU TORRANO Y JORDI GARCIA FARRERO

ENTRE LA METAMORFOSIS Y LA CENSURA: EL TORTUOSO
CAMINO DE UN TRATADO PEDAGOGICO EN LA CULTURA
RENACENTISTA ......oooetettteeeeeeeeeeeeeeeeeeee ettt et eeaeeeeeeeeeas 307
ANTONELLA CAGNOLATI

MONJAS LECTORAS Y ESCRITORAS ENTRE REJAS: EL EJEMPLO
DEL CARMELO.........ccociiiiiiiiiiiiiccecc e 325
JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

CAUTE DICENDUM ET NON LEGENDUM. ENTRE LA ORTODOXIA
CENSORIA Y EL DISENSO (CORDOBA, SIGLOS XVIXVII)................ 363
MANUEL PENA Diaz

JOSE DE VIERA Y CLAVIJO, CLERIGO CANARIO, ACADEMICO DE

LA HISTORIA Y CENSOR PARA EL CONSEJO DE CASTILLA EN EL
MADRID DIECIOCHESCO ...t 383
OLEGARIO NEGRIN-FAJARDO

ENTRE LA DESTRUCCION CIRCUNSTANCIAL Y LA
INTENCIONADA. LA DESAPARICION DE TEXTOS Y SUS
MANUSCRITOS EN EL OCCIDENTE MEDIEVAL...........cccooeeeeeeevnnnnnnnnn. 401
MARCO MOSTERT

10



MONJAS LECTORAS Y ESCRITORAS ENTRE REJAS: EL
EJEMPLO DEL CARMELO

JAVIER BURRIEZA SANCHEZ
Universidad de Valladolid

Resumen

La mujer de los siglos XVI y XVII utiliz6 la literatura para expresarse y comu-
nicarse. A menudo de motu proprio, otras veces obligadas, las religiosas son un
buen ejemplo de lo que ocurri6 en aquella época reformista, donde el Carmelo
tuvo numerosas protagonistas. Este articulo descubre grandes figuras femeninas
que utilizaron la escritura y la lectura no solo con un fin espiritual sino también
didactico, y que en muchas ocasiones trascendi6 el ambito de las rejas.

Palabras clave: Carmelo descalzo, monjas escritoras, Reforma, censura, clau-
sura.

DEBATES PARA LAS MUJERES EN LA LECTURA Y LA ESCRITURA
ESPIRITUAL

Cuando hablamos de mujeres lectoras y escritoras en el tiempo tridentino y
postridentino, para los siglos XVI y XVII, disponemos de varios debates que desarro-
llar. Partimos de la premisa que las monjas —entre las que vamos a encontrar buena
parte de las escritoras que en el ambito castellano fueron— eran las mujeres mejor
documentadas de su tiempo. Casi como si fuese un «vivo sin vivir en mi» espacial,
en las clausuras —reforzadas en aquellos momentos— encontramos cualitativamente
la libertad para escribir. No ocurria asi en la vida matrimonial y familiar.

El primero de los debates, este todavia para la mujer prescindiendo de su esta-
do, erasobre la conveniencia de lalecturay la escritura'. Mientras que habia autores

! Sobre la escritura y la lectura en la mujer espiritual, J. MURIEL, Cultura femenina novohispana, (Univer-

sidad Nacional Autébnoma Metropolitana, Instituto de Investigaciones Historicas, México 1982); I. POUTRIN,
Le voile et la plume. Autobiographie et sainteté feminine dans l’Espagne moderne (Casa Velazquez, Madrid 1995);
S. HERPOEL, A la zaga de Santa Teresa: Autobiografias por mandato, (Rodopi, Amsterdan 1999); A. LAVRIN-R.
LoreTo (eds.), Monjas y beatas. La escritura femenina en la espiritualidad barroca novohispana, siglo XVII y XVIII
(Universidad de las Américas-Puebla, Puebla/México 2002); A. CABALLE, La vida escrita por las mugjeres. 1. Por
mi alma os digo. De la Edad Media a la Ilustracion, (Lumen, Barcelona 2004); B. Mujica (ed.), Women Writers
of Early Modern Spain. Sophia’s Daughters (Yale University Press, New Haven/London 2004); M* I. BARREITO
CARNEIRO, Mujeres y Literatura del Siglo de Oro. Espacios profanos y espacios conventuales (Madrid 2007); F. DURAN

325



Javier Burrieza Sanchez

como Juan Luis Vives —en su «Instruccién de la mujer cristiana»— que afirmaba que
habia mujeres que parecian <haber nacido para las letras», otros pensaban que la
lectura en ellas solamente estaba justificada para la oracién vocal y el acercamiento
de libros devotos y bien controlados. No se podia abogar, rotundamente, por la
seguridad del analfabetismo, pues este impedia «beber en los fecundos manan-
tiales» —se referia a los propios de la vida espiritual- como afirmaba fray Juan
Bernique. Beatriz de Ahumada, madre de la futura Teresa de Jesus, era de las que
vivia reducida al ambito familiar y del matrimonio. En un espacio singular y hasta
privilegiado, tenia acceso a lalecturay alos libros que habia en aquella su casa. Lo
confirma su hija en el «Libro de la Vida»:

«Era aficionada [su madre Beatriz de Ahumada] a libros de caballerias. Y no
tan mal tomaba este pasatiempo como yo le tomé para mi, porque no perdia su
labor sino desenvolviamos para leer en ellos; y por ventura lo hacia para no pensar
en grandes trabajos que teniay ocupar sus hijos que no anduviesen en otras cosas
perdidos. De esto le pesaba tanto a mi padre, que se habia de tener aviso a que
no lo viese. Yo comencé a quedarme en costumbre de leerlos, y aquella pequena
falta que en ella vi, me comenzé a enfriar los deseos y comenzar a faltar en lo
demas; y pareciame no era malo, con gastar muchas horas del dia y de la noche
en tan vano ejercicio, aunque escondida de mi padre. Eran tan extremo lo que
en esto me embebia, que, si no tenia libro nuevo, no me parece tenia contento»>.

Mujeres espirituales, sin embargo, son las que protagonizan nuestra reflexion,
todas ellas controladas por confesores pero, sobre todo, por directores espirituales.
Los ha habido que han facilitado el acceso de las mujeres a las letras y otros que
no. Uno de los que ejercieron este ministerio con la fundadora del colegio de la
Compania de Jesus de Alcald de Henares, Catalina de Mendoza?, le indic6 que la
demostracion del uso del latin que habia aprendido desde pequena, era signo de
vanidad. Mariana de San José, la que habria de ser con los anos fundadora de la
recoleccion de las agustinas, mostraba su fascinacion por Teresa de Jesus e indicaba
que la lectura conducia a la conversion, al cambio de prioridades y de horizontes,
disponiendo de un manifiesto efecto espiritual:

LorEz, Un cielo abreviado. Introduccion critica a una historia de la autobiografia religiosa en Espana, (Fundacion
Universitaria Espanola / Universidad Pontificia de Salamanca, Madrid 2007); J. Lorez (ed.), Los cinco
sentidos del convento: Europa y el nuevo mundo (Universidad Caté6lica Andrés Bello, Caracas 2010); M. MARCOS
SANCHEZ, «La escritura epistolar en el Monasterio de la Purisima Concepcién (Franciscas Descalzas) de
Salamanca: las cartas privadas de sor Clara de Jestis Maria (1603-1685)» en Gabriella Zarri-Nieves Baranda
Leturio (eds), Memoria y comunidades femeninas Espana e Italia, siglos XV-XVII, (Firenza University Press/
UNED, Firenze/Madrid, 2011), 111-130; S. HERPOEL, «Sociabilidad en los conventos femeninos del Siglo
de Oro» en Albert Mechthild, Sociabilidad y literatura en el Siglo de Oro (Iberoamericana/Vervuert, Madrid/
Frankfurt 2013), 239-253; N. BARANDA LETURIO-M?® C. MARIN PINA (eds.), Letras en la celda. Cultura escrita de
los conventos femeninos en la Espania Moderna (Iberoamericana, Vervuert 2014).

2 Vida 2,1. En lalecturay referencia de las Obras de Teresa de Jesis hemos utilizado la edicién dirigida
por Alberto Barrientos, publicada por la editorial Espiritualidad (Madrid 2000, 5* edicién).

* J. MARTINEZ DE LA ESCALERA, «Mujeres jesuiticas y Mujeres Jesuitas», en A Companhia de Jesus na
Peninsula Ibérica nos sécs. XVI e XVII, Espiritualidade e cultura (Porto 2004, vol. I) 369-383.

326



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

«Estando un dia leyendo en el libro de la vida de la santa madre Teresa de Jesus,
llegando a la fundaci6én de Avila, se me dio a entender —yo no sé c6mo, ni quién,
ni fue con palabras—, mas con gran certeza entendi que yo también saldria de
aquella casa y fundaria otras, adonde nuestro Senor se serviria mucho. Como yo
era tal, y a mi parecer aquello era tan dificultoso, comencé a turbarme mucho y
pareciéndome era el demonio, arrojé el libro de miy, santiguandome, dije dentro
de mi: “Ya no me faltaba otro mal en que caer, sino en tener hablas del demonioy
embustes suyos”. Hizome gran miedo, temiendo de mi flaqueza que no me dejase
enganar. Estuve algunos dias y yo ya olvidaba de lo que habia sucedido, torné a
toparme con el mismo capitulo, y con mucha mayor fuerza, entendi lo mismo
que la vez pasada y quedé con la misma turbacién, porque aunque en lo interior
me quedaba asentada una secreta confianza, veia tan cerrados los caminos que
no podia yo entender cémo podia ser aquello»*.

Mencionaba esta monja agustina, entre sus lecturas, las paginas de las epistolas
de san Jerénimo, fray Luis de Granada, fray Pedro de Alcantara, las cartas y vida de
santa Catalina de Siena. Un proceso que asi ella describia: «como fui leyendo, me
comencé a aficionar a buenos libros y a tratar de cosas de espiritu; y con la buena
compania, obraba el Senor lo que tantas veces habia comenzado y yo desbaratado».
La lectura se convertia en un medio de llamada. Por eso, se continuaba manifes-
tando muy cercana a Teresa de Jesus, hasta en la trayectoria fundacional. Indicaba
que tuvo el «Libro de la Vida» antes de que fuese impreso y que disponia cerca de
si de las paginas de «Camino de Perfeccion».

EL MANDATO DE ESCRIBIR LA VIDA

¢Quién estaba detras de esa dimension de lectoras y, especialmente, de
escritoras?® Se ha definido el «magisterio sumergido», cuando estas mujeres espi-
rituales recibian el mandato de sus confesores y directores, de poner por escrito
sus experiencias. Lo vemos repetido en multitud de casos. La mujer no podia pre-
dicar pero contaba con otros pulpitos y disponia de mas fuentes que las oficiales.
Mayores posibilidades a ser escritoras presentaban aquéllas consagradas a la vida
religiosa®. Las mujeres pertenecientes al ambito profano —salvo singularidades—no
descubrian los hechos de su existencia. Las que se encontraban dedicadas a Dios,
aveces sin estar dentro de una comunidad conventual, habian depositado voto de
obediencia a una autoridad espiritual. A las casadas, los confesores les aconsejaban
privacidad pero a las religiosas y consagradas les pedian que pusiesen por escrito sus
vivencias. Escritos que se presentaban como instrumento para desarrollar mejor su
trayectoria, sin olvidar un paso a mayores: presentarse como ejemplo de imitacion,
no solo para las otras monjas o miembros de la comunidad sino también para las
seglares. Pero la escritura no era solamente un vehiculo para la direccion espiritual,

' MARIANA DE SAN JosE «Autobiografia» Obras completas (BAC, Madrid 2014) 93-94.

5 N.BARANDA LETURIO Y M* C MARIN PINA (eds.), Letras en la celda. Cultura escrita de los conventos femeninos
en la Espana moderna (Iberoamericana, Madrid 2014).

& A. LavriN, «Los senderos interiores de los conventos de monjas» en El Alma de las Mugeres, ed. por
Javier Burrieza Sanchez (Universidad, Valladolid 2015) 161-180.

327



Javier Burrieza Sanchez

en manos del confesor o del director. Iba tomando cuerpo una escritura con una
dimension mas publica y didactica que la imprenta se responsabilizara de propagar.

Asuncion Lavrin ha especificado rutas que caminaban hacia la interioridad:
biografias, autobiografias y diarios espirituales de las religiosas. Efectivamente,
los siglos XVI y XVII fueron ricos en la publicacién de Vidas de mujeres con una
existencia espiritual intensa, capaz de provocar la sorpresa y la perplejidad de los
confesores. Las biografias contaban con un autor que tenia que responder al ideal
que se establecia para una monja o una mujer espiritual en los dias postridentinos y
barrocos. Sin embargo, se utilizaban materiales que salian de la propia protagonista,
aveces dictados y ordenados por el autor. Asi lo indica el jesuita Luis de La Puente
para el primer volumen de la «Vida Maravillosa de Marina de Escobar»’. Subrayaba
que esta mujer que no llegé nunca a ser monja —segun algunas tradiciones habia
pretendido ser carmelita—, presentaba un «estilo derramado y prolijo»®. Por eso,
La Puente se configur6 como el principal intérprete de las palabras de su dirigida,
corrector de toda una serie de elementos repetidos, pues ella «cuenta cada vision
como si no hubiera contado otra». El autor de la biografia pensaba que era mas
conveniente a los lectores hacerles mas asequible el mensaje que se pretendia
transmitir. Eso no impedia la inclusion en estas Vidas de documentos mas personales
de la protagonista como la correspondencia conservada.

A veces, la escritora se resistia a iniciar esta labor de escritura, aunque esta apti-
tud podia convertirse también en un recurso retérico que estaba presente dentro
de su condicién femenina, mostrando la incapacidad para abordar esta tarea. En
ocasiones, ni siquiera sabian escribir, barrera que se podia superar gracias a las
companeras de claustro con las que vivian y a las que se lo podia dictar. Pero la mujer
con la pluma emergera en este barroco sacralizado y, muy habitualmente, desde la
clausura :Se llegaba a convertir en una vdlvula de escape este acto de escribir? Muchas
veces era presentado desde las coordenadas del sufrimiento. Habitualmente, en los
diarios espirituales aparecia la escritura como asociada a una penitencia prolongada
dentro de un tiempo del padecer. Asuncién Lavrin subrayaba que las que mas se
quejaban, eran las que menos se detuvieron en la produccién literaria. Lo que
nunca dejaba de ser en el siglo XVI la actividad de las letras, sobre todo desde las

7 L. pE LA PUENTE, Vida Maravillosa de la Venerable Virgen Doiia Marina de Escobar natural de Valladolid,
sacada de lo que ella misma escriuio de orden de sus Padres Espirituales, escrita por el Venerable Padre.. ., de la Compariia
de Jesiis, sv confesor (Imprenta Francisco Nieto, Madrid 1665). Sobre Marina de Escobar cfr. A. PINTO RAMIREZ,
Segunda Parte de la Vida Maravillosa de la Venerable Virgen Dovia Marina de Escobar, natvral de Valladolid; sacada de lo
que ella misma escribio, de orden de sus pades espirituales y de lo que sucedido en su mverte, escrita por el padre Andrés
Pinto Ramirez de la Compania de Jesus (Viuda de Francisco Nieto, Madrid 1673). Archivo Monasterio Santa
Brigida Valladolid (AMSBVa), «Interrogatorio de testigos para el Proceso de Beatificacién de la Venerable
Marina de Escobar», n° 1, leg 4; M* A. FERNANDEZ DEL Hovo, «Marina de Escobar», Vallisoletanos (Caja
Ahorros Popular, Valladolid 1983); J. BURRIEZA SANCHEZ, Los Milagros de la Corte (Real Colegio de Ingleses,
Valladolid 2002); Idem, «Una fundacion tardia de monjas de clausura en la Espana del siglo XVII», Revista
Maginan® 13 (2009), 175-195. R.M* ALABRUS, «Visiones y suenos de las monjas del barroco espanol», en
e-Spania, 21, juin 2015: https://e—spania.revues.0rg/24474.

8 «Repite una cosa muchas veces para darse a entender y con palabras demasiadas; y asi, juzgué que
era mejor que yo [Luis de La Puente] fuese hablando como historiador della, como de tercera persona»,
«Memorial del padre Luis de La Puente sobre los papeles de dona Marina de los que sac6 la primera parte
de su Vida», Obras escogidas del VP. Luis de La Puente, Biblioteca de Autores Espanoles, n® 111, p. 420.

328



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

coordenadas actuales, era incomoda. La enfermedad también podia imposibilitar
el contacto directo con el papel. Ocurrié con Marina de Escobar, que inici6 la
elaboracion de su Vida espiritual hasta que, a partir de 1603 —habia escrito setenta
folios—, se tuvo que servir de sus companeras y de algunos confesores y religiosos
—jesuitas y dominicos—, que supieron transformarla en la editada «Vida Maravillosa»:
de una autobiografia a una biografia.

Todo ello no significaba que no se transformase en esa citada vdlvula de escape,
dentro del compromiso espiritual que asumian estas monjas. La carmelita Maria de
San José —a la que después nos referiremos— sufrié la retencién de su libertad por
expresarse por escrito, pues fue de las descalzas que probo otro tipo de clausura,
mas bien la provocada por las prisiones. Libertad de escribir que defendi6é también
sor Juana Inés de la Cruz. Esta monja jer6nima, empujada a elegir este claustro por
el que entonces era su director, el jesuita Antonio Nunez de Miranda, desat6 todo
un debate sobre la libertad intelectual al contradecir las palabras de un “sabio y
santo varéon” como en aquellos momentos era el también padre de la Compania,
Antonio Vieira, prestigioso predicador. Lo que ella realiz6 con su «Carta atenago6-
rica» fue «trasgredir el espacio concedido a una mujer»°.

Con independencia a la naturaleza del debate anterior, el compromiso espi-
ritual facilitaba la respuesta a ese mandato: el de comprometerse con el voto de
obediencia a un superior o director espiritual que era, ademas, la voz de Dios y que
ordenaba escribir. Desde su profesion religiosa no se podia negar a si misma. Un
estadio era escribir. Bien diferente se configuraba el segundo que era el publicar,
aunque ya vimos como anteriormente existia un deseo de contribuir a lo que se va
a llamar teologia ejemplar. Unas esperaron ser leidas aunque otras no, porque su
accion no tenia por qué tener un fin literario. Luisa de Carvajal no era profesa en
ningdn convento pero habia depositado en manos de sus confesores —jesuitas y clé-
rigos menores— diferentes y singulares votos'’. Fueron estos directores espirituales
los que le mandaron escribir igualmente los habituales apuntes. Papeles que ella, al

¢ J. I pE 1A CRruUZ, «Carta atenagérica» en Obras completas (México 1997). J. A. RODRIGUEZ GARRIDO,
La Carta atenagorica de Sor Juana. Textos inéditos de una polémica (Universidad Autonoma de México, México
2004); O. Paz, Sor Juana Inés de la Cruz o Las Trampas de la fe (Barcelona 1982); F. ZERTUCHE, Sor Juana y la
Companiia de Jesiis (Monterrey 1961); G. SABAT, «Compania para sor Marcela de San Félix y sor Juana Inés de
la Cruz, escritoras de alla y de aca», en Historia de las mujeres en Espania y América Latina. II El Mundo Moderno,
Isabel Morant (dir.) (Madrid 2005) 712-725; J. DE MONTEZUMA DE CARVALHO, Sor Juana Inés de la Cruz e o
Padre Antonio Vieira ou a disputa sobre as finezas de Jesiis Christo (México 1998); R. RICHARD, «Antonio Vieira
y Sor Juana Inés de la Cruz», en Revista de Indias, vol. 11, ntims 43-44, enero-junio 1951, 61-87; P.AJ., «Sor
Juanay el padre Vieira: un baile de disfraces”, en Nuevos territorios de la literatura latinoamericana (Universidad
de Buenos Aires, 1997), 34-47; M.C. BENASSY-BERLING, «La mitificacién de Sor Juana Inés de la Cruz en
el mundo hispanico (finales del siglo XVI — principios del siglo XVIII», en Revista de Indias 55, n° 205,
septiembre-diciembre 1995, 541-550.

10 C. M* ABAD, Una misionera espariola en la Inglaterra del siglo XVII: Dosia Luisa de Carvajal y Mendoza
(1566-1614) (Universidad Pontificia de Comillas, Santander 1966); J. BURRIEZA SANCHEZ, Los Milagros de la
Corte (Real Colegio de Ingleses, Valladolid 2002); G. REDWORTH, She-Apostle. The Extraordinary Life and Death
of Luisa de Carvajal (Oxford Universitiy Press 2008); A. J. Cruz, «Luisa de Carvajal y su conexion jesuita»
en Actas Irvine-92. Asociacion Internacional de Hispanistas, vol. II. La mujer y su representacion en las Literaturas
Hispanicas, ed. Juan Villegas (Irvine University of California 1994); The Life and Writing of Luisa de Carvajal
y Mendoza, edited and translated by A. J. Cruz (Centre of Reformation and Renaissance Studies, Victoria
University in the University of Toronto 2014).

329



Javier Burrieza Sanchez

mismo tiempo, ocultaba bajo llave en su escritorio. Ni siquiera podia consentir que
asumuerte fuesen leidos porque eran «cosa de conciencia». Solamente, su confesor
inglés, el jesuita Miguel Walpole —«varén de gran bondad y doctrina»— pudo extraer
lo mas adecuado para la primera Vida que se escribi6 sobre Luisa de Carvajal. Antes
tuvo que ordenar cuidadosamente los escritos de esta extremena que se encontra-
ban desordenados, emanados tal y «<como se iban ofreciendo a la pluma». Tras la
muerte en 1614 de esta mujer, que era conocida como la «peregrina» por su viaje y
estancia de nueve anos en la Inglaterra anglicana, sus papeles personales pasaron a
Sevilla, a su colegio inglés, donde fueron custodiados por el padre de la Compaiia
Enrique Polardo. A través suyo y del padre Norton, también jesuita y vinculado al
colegio inglés de la capital hispalense'!, Luis Munoz pudo consultarlos para la
elaboracion de la segunda de las Vidas que le dedicaron. Se presenta este escritor
como un autor muy destacado de hagiografias en el siglo XVII'.

Escribir habia sido una necesidad espiritual y no intelectual. Confiaron algu-
nas de estas autoras —desde sus autobiografias y diarios— que esta accion les habia
sanado de sus dolores corporales y espirituales; que por la misma habian vencido a
demonios reales y metaforicos que se reian de ellas. Lo narrado no era tiinicamente
un relato histérico sino mas bien una interpretacion de lo sobrenatural que, a
menudo, sucedia en sus vidas. Incluso, les habia posibilitado la defensa frente a los
que habian dudado de ellas o las cuestionaban. Escribir también tenia sus posibles
peligros asociados: la soberbia y la vanidad eran algunos de ellos pero también el
mantenimiento de la ortodoxia. Asi pues, existian reticencias manifiestas por parte
de algunas escritoras a entregar a la imprenta lo que habian escrito por mandato
de sus directores espirituales. En muy rara ocasion, nacieron estas paginas para ser
publicitadas de forma inmediata'®.

Asuncién Lavrin se ha preguntado sobre el espacio de la escritura, la celda ha-
bitualmente, desde el cual estas mujeres construian [otro espacio] «mas espiritual,
en el cual el alma podia seguir sus caminos hacia sus mas altos fines». Cuando el
confesor Jeréonimo Pérez le pidi6 a la agustina Mariana de San José que escribiese
su Vida, después de consultdrselo con el mencionado jesuita padre La Puente, la
monja se retiré en soledad, en una actitud semejante a la de unos Ejercicios Espi-
rituales ignacianos. En poco tiempo escribié todo lo que le parecié notable hasta
aquella fecha, que no era otra que mayo de 1609: «No es, Sennor mio, de las menores
misericordias la que ahora me hacéis en admitir esta mi confesién por escrito para
que, siquiera quien me la manda escribir, sepa y tenga memoria de la ingratitud y
villania con que he correspondido en el discurso de mi vida a los beneficios que de
vuestras liberales manos he recibido, siendo yo tan incapaz de ninguno, haciendo
solo fuerza en impedirlos, con la ruin vida que yo escogia, dejindome llevar por
la corriente de mis pasiones»'*. Se sentia incapaz de hacerlo pero lo conseguia.

" J. bE PINEDA, En las Honras de Dofia Luysa de Carvajal defonta en Londbres por enero de 1614. Sermon Fonebre
por el Padpe..., de la Compania de lesiis en el Seminario de los Alumnos Ingleses de San Gregorio de Sevilla.

12" L. MuRNoz, Vida y Virtudes de la Venerable Virgen Dovia Luisa de Carvajal y Mendoza (Madrid 1897).

% 1. POUTRIN, Levoile et la plume. Autobiographie et sainteté féminine dans UEspagne moderne (Casa Veldzquez,
Madrid 1995) 421-467.

1 Autobiografia en Obras completas de Mariana de San José, o. ¢., I, 19.

330



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

La celda no era el tinico espacio para la creacion pues también en ese universo
que era el claustro estaban rodeadas de imagenes en los retablos, en las capillas,
en las ermitas de esos desiertos con formato de huerta en los Carmelos descalzos,
pinturas, sonidos de 6rgano, voces de alabanza de la comunidad en el coro, todo
ello formando parte de un imaginario espiritual. Tiempo de escritura que estaba
robado de las actividades diarias. Todavia se complicaba mas la situacion si, ademas,
esta monja se hallaba enferma y permanecia muchas horas quieta dentro de su
celda. Tan escaso podia ser el soporte de la escritura como el tiempo.

Las mujeres, en los ambitos espirituales, no eran solamente narradoras y cro-
nistas sino también autoras de obras exegéticas o de paginas con un alto contenido
mistico. Es el caso de la concepcionista Maria de Jestis de Agreda en «Mystica ciudad
de Dios»'?, sin que olvidemos su otra faceta de proyeccion politica desde su episto-
lario con el rey Felipe IV, como ha vuelto a estudiar recientemente Sara Cabibbo'®.
En la espiritualidad femenina, tanto en las anteriores obras biograficas o autobio-
graficas como en esos tratados, se recreaban en el cuerpo castigado, imitando los
dolores que habia sufrido Cristo en su Pasion. Junto a ese tormento, sin estar ajena
a la cotidianidad la disciplina corporal, encontramos el amor divino, otro de los
temas fundamentales. Monjas escritoras que podian disponer de los recursos de ese
amor de Dios que se mostraba reciproco entre ellas y el esposo. Textos en los que
se humanizaba el amor divino, haciéndolo comparable con el amor conyugal. Una
aproximacion que, como indica Lavrin'’, a las mujeres les era natural y sobre todo
a los biografos, no objetando éstos sobre este modo de expresion. Una afectividad
de las monjas centrada en un esposo angelical que llenaba sus aspiraciones sin
llegar a ningun peligro carnal, dentro del marco de la castidad que profesaban. La
critica literaria ha resaltado cémo la mujer religiosa tomaba la iniciativa amorosa,
algo comun en el imaginario barroco, aunque era Cristo el que se otorgaba en el
desposorio espiritual.

A'la publicacién de estas obras autobiograficas o biograficas se llegaba, con
frecuencia, después de la muerte. En numerosas ocasiones era medio de promocion
de la santidad por parte de los directores espirituales. Las Vidas de religiosas escritas
por terceras —es decir por monjas— no fueron tan abundantes aunque las hubo.
Suelen reducirse a relaciones manuscritas pues se publicaban pocas. En el archivo
del Carmelo vallisoletano las hemos documentado. No se olvidaban las cartas necro-
légicas que podian ser mds amplias, convirtiéndose en un libro de difuntas. Estos
materiales después eran incorporados a las crénicas, editadas de manera oficial por

15 XIMENES SAMANIEGO, Relacion de la vida de la venerable Madre sor Maria de Jesis, Abadesa que fue del Convento
de la Purisima Concepcion de la villa de Agreda (Madrid 1727); S. CABIBBO, «Una profetessa alla corte di Spagna.
Il caso di Maria d’Agreda fra Sei e Settecento» en Dimensioni e problema della ricerca storica, 1, 2003, 87-110; G.
CALvO MoORALE]JO, «El escotismo de la Mistica ciudad de Dios y su influencia en el proceso de beatificacion
de beatificacion de la Madre Agreda», en M. CarBAJo NUNEZ (ed.), Giovanni Duns Scoto: studi e ricerche nel
VI centenario della norte (vol. 11, Roma 2008) 257-278; B. FERRUS ANTON, La monja de Agreda. Historia y leyenda
de la dama azul en Norteamérica (Valencia 2008).

16 S. CaBIBBO, «Monache carismatiche. Tre studi di caso (ss. XVII-XVIII)» en El Alma de las Mujeres,
editado por J. BurRriEzA (Universidad de Valladolid, Valladolid 2015) 305-324.

17 A. LAVRIN, «Los senderos...», o.c., 179.

331



Javier Burrieza Sanchez

la Orden'®. Ocurri6 para los carmelitas con Francisco de Santa Maria", José de
Santa Teresa y Manuel de San Jerénimo. Muchas veces, las cronicas o vidas escritas
por la cronista en el convento, se tomaban al pie de la letra y se incorporaban a estas
obras casi enciclopédicas. La autoria de la primera escritora permanecia anénima.
A menudo, también las informaciones recogidas para los procesos informativos,
en una futura beatificacién o canonizacion, servian para escribir la Vida de aquella
venerable o sierva de Dios. Asi sucedi6é con fray Tomas de Jesus y la propia de la
madre Teresa —la que recibe la autoria del obispo jerénimo fray Diego de Yepes
en 1606—, la segunda después de la publicada por el jesuita Francisco de Ribera®.

LEER Y ESCRIBIR EN LA DEFINICION DEL CARMELO DESCALZO

Nos hemos atrevido a hablar de «Letras descalzas»*' para resumir las acciones
de lectura y escritura de los primeros Carmelos de la Reforma teresiana, de las
fundaciones realizadas por la monja abulense y sus primeras companeras, tanto en
el ambito castellano peninsular como en su posterior y lenta expansion allende de
los Pirineos. Las comunidades de esta Reforma eran grupos importantes de mujeres
que, en un corto periodo de tiempo, se constituyeron en comunidades de orantes.
Lalectura primero pero la escritura también, sirvieron de factor de comunicacion
-y no s6lo de recreacion— con los préximos y con el Amado que también se consi-
deraba cercano. Teresa de Jesus serd la primera gran comunicadora.

Todo movimiento, desplazamiento, viaje y fundacion de aquellas monjas en su
reforma descalza, dentro de la Orden del Carmelo, se encontraba perfectamente
documentado por las letras. A ellas se unian muchas trayectorias, interesantes de
ser resaltadas, como entendi6 la madre Teresa de Jestus desde el principio, aunque
con algunas coordenadas nuevas con respecto a la narracién de las vidas ejemplares.
Y es que también en las hijas de la reformadora existira una gran variedad social,
aunque a veces las que procedian de la aristocracia se convirtieron, como veremos,
hasta en un problema editorial. Nos referimos al caso de Casilda de Padilla y al
Libro de las Fundaciones.

La definicién de la vocacién de Teresa de Ahumada primero, Teresa de Jests
después —concentrado a veces en el concepto de la “conversion”— estaba acompa-
nada por lo material de las ideas expresadas en los libros que nunca la abandona-
ron. Autores de referencia, libros en romance, lecturas que le fueron privadas en
virtud de esos «tiempos recios», de esa intervencion atosigante de la vigilancia de

18 A ATIENZA LorEz, “Las crénicas de las 6rdenes religiosas en la Espana Moderna. Construcciones
culturales y militantes de época barroca”, en Iglesia Memorable, Cronica, historias, escritos... a mayor gloria, Siglos
XVIXVIII (Silex, Madrid 2012) 25-50.

19" FRANCISCO DE SANTA MARIA PULGAR, Reforma de los Descalzos de Nuestra Sefiora del Carmen de la Primitiva
Observancia (t. I-11, Madrid 1644-1655).

% F. pE RIBERA, La Vida de la Madre Teresa de Jesis. Fundadora de las Descalzas y Descalzos Carmelitas (Edibesa,
Madrid 2004); FraY DiEGO DE YEPES [TOMAS DE JESUS], Vida, virtudes y milagros de la bienaventurada virgen
Teresa de Jesis. Segunda biografia teresiana, 1606, edicion Manuel Diego Sanchez (Editorial Espiritualidad,
Madrid 2014).

21 J. BURRIEZA SANCHEZ, Letras Descalzas. Escritoras y lectoras en el Carmelo de Valladolid (Ayuntamiento de
Valladolid, Valladolid 2015).

332



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

la ortodoxia, mezclada con otras intenciones como fueron los dias de 1559, con el
inquisidor Fernando de Valdés, los Autos de Fe de Valladolid y Sevilla o los indices
de libros prohibidos®. Y ante libros que fueron prohibidos, en su vida espiritual la
promesa del mismo Jests que describe en su Libro de la Vida: Cristo sera su «libro
vivo» que nadie podia prohibir, quemar o alejar:

«Cuando se quitaron muchos libros de romance, que no se leyesen, yo senti
mucho, porque algunos me daba recreacién leerlos, y yo no podia ya, por dejarlos
[escritos] en latin, me dijo el Senior: No tengas pena, que yo te daré libro vivo. Yo
no podia entender por qué se me habia dicho esto, porque atin no tenia visiones:
después, desde a bien pocos dias, lo entendia muy bien, porque he tenido tanto en
qué pensar y recogerme en lo que veia presente, y ha tenido tanto amor el Sefior
conmigo para ensenarme de muchas maneras, que muy poca o casi ninguna
necesidad he tenido de libros. Su Majestad ha sido el libro verdadero adonde he
visto las verdades jBendito sea tal libro, que deja imprimido lo que se ha de leer
y hacer de manera que no se puede olvidar!»*.

«Tiempos recios» decimos porque de todo se sospechaba, desde dentro y desde
fuera. La advertencia, no ocasional y puntual, del peligro que suponia el acceso
de la mujer a los caminos intensos de la espiritualidad y la aplicacién rapida de
acusaciones de alumbradismo, hacian caminar por las sendas de la precaucion.
Una experiencia mistica como la de dona Teresa estaba necesitada de la ratifica-
cién de adecuados consejeros espirituales, que tardaron en llegar. Era esa palabra
experimentada que empezo6 encontrando, de manera muy valiosa, en fray Pedro de
Alcantara y en el padre Francisco de Borja, los dos tinicos nombres propios que
aparecen en el «Libro de la Vida». Buena parte de esa palabra experimentada fue
después desarrollada en la direccién espiritual de la Compania de Jesds, aunque
no faltando los matices*.

En ese mencionado «Libro de la Vida» —toda una autobiografia espiritual desde
la infancia— estuvieron tempranamente presentes las letras, la lectura y los libros.
Llegaba en su narracion hasta la fundacion del monasterio de San José de Avila en
1562 aunque las pdginas fueron redactadas de manera definitiva en 1565, en uno
de los periodos mas sosegados de su condicién de fundadora, entre la primera
casa de Avila hasta la segunda fundacién de Medina del Campo. Después esta
obra fue retenida por la Inquisicién en la copia que disfrutaba su amigo, el obispo
Alvaro de Mendoza, hermano de dona Maria, la viuda del secretario Francisco de
los Cobos. En las paginas de una segunda obra espiritual, también escrita en estos
dias, «Camino de Perfeccion», la madre Teresa va a realizar autocensura ante los
consejos establecidos por sus amigos y nunca por los miembros de un Tribunal.
Textos eliminados que hemos podido recuperar gracias a los estudios de Tomads

2 J. MARTINEZ DE BUJANDA, El Indice de Libros prohibidos y expurgados de la Inquisicion espariola (1551-1819),
(BAC, Madrid 2016).

# Vida 26, 5-6.

# . BURRIEZA SANCHEZ, “Teresa de Jesus y la Compaiia de Jests. Una palabra experimentada”, en Emilio
Callado Estela (ed.), Viviendo sin vivir en mi. Estudios en torno a Teresa de Jesiis en el V centenario de su nacimiento,
(Silex, Madrid 2016).

333



Javier Burrieza Sanchez

Alvarez®. Quizas no hubiese sido prudente las acusaciones dirigidas a los inquisi-
dores, puestos a los pies de los caballos de quien era el juez justo:

«Yno como los jueces del mundo que, como son hijos de Adan y, en fin, todos
varones, no hay virtud de mujer, que no tengan por sospechosa. Si, que algin
dia ha de haber, rey mio, que se conozcan todos. No hablo por mi, que ya tiene
conocido, el mundo mi ruindad, y yo holgado que sea publica [prepara desde
la humildad la afirmacién siguiente]; sino porque veo los tiempos de manera
que no es razén desechar animos virtuosos y fuertes, aunque sean de mujeres»*.

Todo ello se encuentra contextualizado es ese objetivo de monja orante, sospe-
chosa como hemos dicho para los que vigilaban la ortodoxia. Teresa de Jesus estaba
en la vanguardia de ubicar a las mujeres —no s6lo en pie de igualdad- sino incluso
de superioridad para el desarrollo de la vida espiritual con respecto a los hombres.
Parecia que manifestaba lo contrario cuando se referia a ella misma como «mujery
ruin» o cuando escribia en el prélogo de este «Camino de Perfeccion» que «a cosa
tan flaca como somos las mujeres todo nos puede dafar»*’. Toda una estrategia pues
ella misma se adelantaba a las objeciones, a los peros que los lectores podian poner.
Esas declaraciones de humildad eran el prélogo a un ataque virulento hacia los
varones. Mujeres que parecian estar marginadas desde su nacimiento. Ella lo llegé
a calificar de ignorancias que se podran entender cuando podamos contemplar
«la verdad de todas las cosas»: «cuantos padres —escribe en el posterior Libro de las
Fundaciones— se veran ir al infierno por haber tenido hijos y cuantas madres, y tam-
bién se veran en el cielo por medio de sus hijas»*. Palabras que se contextualizaban
dentro de la narracién de la historia de Teresa Laiz, fundadora del convento de
la Anunciacién de Alba de Tormes. «Camino de Perfeccion» era el impulso para
sus monjas primeras de San José a orar en amistad con Dios. Es pues —como ha
subrayado Teé6fanes Egido— un duro frente de «feminismo».

Teresa de Jesus, en sus obras —nunca entregadas a la imprenta en vida— exige
que se acabe el silencio femenino en la Iglesia. Desde una clausura, manifestaba
en estas paginas escritas su deseo de «dar voces y disputar, con ser la que soy, con
los que dicen que no es menester oracion mental»*. En su sexta Morada hablaba
de aquella «pobre mariposilla, atada a tantas cadenas, que no te dejan volar como
querrias; y ha gran envidia de los que tienen libertad para dar voces publicando
quién es este gran Dios de las caballerias»®'. Palabras que aunque no impresas, si

25

1995).

26

T. ALvaRrEzZ, Paso a paso, leyendo con Teresa su Camino de Perfeccion, (Editorial Monte Carmelo, Burgos

Camino de Perfeccion (E, manuscrito de la biblioteca del monasterio de San Lorenzo de El Escorial),
4,1, o.c., 521.

# Camino de Perfeccion, Prélogo, 3, o.c., 512.

2 Libro de las Fundaciones 20, 3, o.c., 405.

# T. EcIpO LOPEZ, Teresa de Jesis. Escritos para el lector de hoy, (Editorial Espiritualidad, Madrid 2011);
Idem, «L.a madre Teresa de Jests, mujer y espiritual en tiempo de Contrarreforma», en El Alma de las mujeres,
editado por J. Burrieza (Universidad Valladolid, Valladolid 2015), 23-38.

30 Camino de Perfeccién, manuscrito El Escorial, 22,2

3 Moradas 6, 6.

334



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

generaron problemas, manifestaciones en las que se atacaba su pretendido magis-
terio.

El cambio que se produjo en ella en los anos sesenta —y que se tradujo en sus
fundaciones casi continuadas desde 1567- fue plasmado en otro libro narrativo —el
mencionado de las Fundaciones— que le encomendoé realizar el jesuita Jeréonimo de
Ripalda. Respondi6 a la disculpa de la obediencia, aunque ella no lo escribi6 de
seguido. Lo fue retomando en distintas ocasiones. Comenz6 a narrar esa trayectoria
singular en 1573 y lo prosigui6 hasta la tltima de sus fundaciones en Burgos, en el
mismo ano de su muerte en 1582. En esta dimensién vital de sus escritos también
incluimos su abundantisima correspondencia de la que solamente se conserva una
minima parte, aquellas que ella escribia, que sus destinarios guardaron pero nunca
las que recibia, que la madre Teresa destruyo.

El confesor, a veces ordenaba escribir y otras veces quemar, como ocurrio6
con Diego de Yanguas y las «Meditaciones sobre los Cantares» —el Cantar de los
Cantares—, aunque se conservan copias manuscritas como después veremos, pues
estass ya circulaban en vida de Ia Madre. Un libro biblico «peligroso», comentado
por una mujer, pero tan importante para conocer la mistica del siglo XVI. Y como
en lo mistico, los grados y las cumbres cuentan con su importancia, esta se halla
en «Las Moradas» o «Castillo Interior», escrito en los dias de maxima tension con
los calzados y en los cuales estuvo Teresa de Jests confinada en Toledo y Avila. En
sus paginas, como obra cumbre de la mistica, describia con gran belleza su expe-
riencia de vida espiritual. Un autografo que permanece en las carmelitas descalzas
de Sevilla.

La repercusion de sus palabras se produjo especialmente después de su muer-
te. Aquella sociedad de inmovilismos también contaba con sus propios medios
de comunicacién. Teresa de Jesus empez6 a ser leida en numerosos lugares, en
conventos que nada tenian que ver con la familia carmelitana. Dispuso de sus
hagiégrafos aunque alli no descubriremos a la histérica Teresa de Jesus sino a los
estereotipos que eran menester para el reconocimiento de la santidad segun los
canones del barroco. Ella habia dejado preparada su obra «Camino de Perfeccién»
para ser entregada a la imprenta. Sin embargo, a pesar de tener que esperar a la
labor de fray Luis de Le6n en la propia década de los ochenta de su fallecimiento,
los escritos de la Madre también tuvieron difusiéon desde las mencionadas copias
manuscritas que se realizaban.

Estas, como hemos venido diciendo, desempenaron su papel y se vinieron rea-
lizando en vida de Teresa de Jesus, siendo leidas no sélo en los Carmelos. Uno de
los que pudo conocer el «Libro de la Vida» fue Martin Gutiérrez, jesuita de Castilla,
tanto en los colegios de Valladolid como en el de Salamanca. En voz alta y durante
la enfermedad que este padecio, el entonces colegial Bartolomé Pérez de Nueros
le lefa estas paginas. Jeréonimo de Ripalda, cuando se encontraba en la ciudad del
Tormes, también fue uno de los primeros lectores®. Gracias a la existencia de
estas copias manuscritas, Teresa de Jests pudo arrojar al fuego con solemnidad ese

32 E.LraMmas, “Libro de la Vida”, en Introduccion a la lectura de Santa Teresa, (Editorial Espiritualidad,

Madrid 1978) 205-239.
335



Javier Burrieza Sanchez

Comentario al Cantar de los Cantares, cuando asi se lo pidieron, pues sabia que
no destruia el texto aunque si el manuscrito original. Al mismo tiempo, su sobrina
Teresita de Ahumada —que como veremos formaba parte del equipo de trabajo de la
anciana monja reformadora— pudo transcribir en los tltimos meses de convivencia
con su tia el «Libro de la Vida», cuyo original hemos dicho estaba secuestrado por
el inquisidor general. Original que no fue recuperado, en su manuscrito, hasta la
accion de Ana de Jesus, una vez fallecida la Madre.

Para la existencia de copias manuscritas era muy importante la presencia en
los Carmelos de las «<monjas de buena letra». En Valladolid, tenemos el ejemplo
temprano de Maria de San José Dantisco, hermana del famoso superior fray Jero-
nimo Gracian de la Madre de Dios*. Tuvo un papel muy importante para la que
era priora de aquel Carmelo, la madre Maria Bautista —sobrina de la propia Teresa
de Jesus—, pues la responsabilizé en el encargo de escribir las cartas, dentro de un
sistema epistolar tan importante como aquel carmelitano, al estilo de lo establecido
por el padre Juan de Polanco, secretario de Ignacio de Loyola, para los jesuitas.
La jovencisima hermana de fray Jeréonimo Gracian se ocupaba de los libros del
convento. Y sera en el llamado Libro Azul donde hoy podemos leer una copia
manuscrita de las Fundaciones, asi como una parte de las Moradas, de puno y letra
de esta descalza, «de letra de Maria de San José (Gracian)»*.

Por supuesto, las obras de Teresa de Jesds no eran las dnicas que corrian ma-
nuscritas. La que fue priora de Palencia, Catalina del Espiritu Santo —en el siglo,
Catalina de Tolosa, impulsora anos antes de la tiltima fundacién teresiana en Burgos
en 1582—, realiz6 una copia del «Cantico Espiritual» de fray Juan de la Cruz, conser-
vado en el archivo del Carmelo vallisoletano, en el que vivieron dos de sus hijas, una
de ellas como priora®. Ese «Cantico Espiritual» estaba dedicado, precisamente, a
una de las mds importantes colaboradoras de la madre Teresa, Ana de Jesus, priora
en Beas de Segura, comunidad de la que fue confesor fray Juan de la Cruz. Ambos
dos, fraile y monja, fueron posteriormente los fundadores del Carmelo de Granada.
La mencionada copista, Catalina del Espiritu Santo, fue ademas madre de cinco
monjas carmelitas —la sexta murio—y de dos frailes descalzos.

Dejando estas copias manuscritas, con las obras ya publicadas en la edicion de
1588 de fray Luis de Le6n, no se habia completado la publicacién de las pdginas de

¥ Entr6 en el Carmelo de Valladolid donde recibié el hdbito en mayo de 1578, profesando un ano
después. Mor6 en este claustro por espacio de diez anos. Después la obediencia la trasladé al convento de
Madrid en 1588, la fundacién tan deseada por Teresa de Jests, pasando después a Consuegra, convento del
cual fue priora. Los conflictos dentro de la Orden afectaron a su hermano fray Jeréonimo. Murié prematura-
mente a los 48 anos, en mayo de 1611, después de treinta y dos anos de haber recibido el habito. Debemos
distinguirla de Maria de San José Salazar, priora de Sevilla y Lisboa, y de Maria de San José, hermana del
capellan Julidn de Avila, que nunca salié de San José de la ciudad de los caballeros.

# Archivo Convento Carmelitas Valladolid (en adelante ACCV), Copia manuscrita misceldnea o Libro Azul
que contiene copia de las Fundaciones y moradas: Libro de las Fundaciones, ff. 1-117; Traslado de una parte de las
Moradas, 119-132, M-I, ff. 1-117, 119-132.

% ACCV, «Cantico Espiritual de San Juan de la Cruz. Copia de la Madre Catalina del Espiritu Santo,
madre de Casilda de San Angelo y que fue religiosa y muri6 en Palencia», Ms M-36. Cfr. «Vida de la Venerable
Madre Catalina del Espiritu Santo», en Monte Carmelo 96 (1988), 489-507.

336



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo
la madre Teresa. Las Fundaciones fueron mas tardias®. Su contenido implicaba a
numerosas personas contemporaneas, lo que impidio su publicacién mas o menos
inmediata en los dias de la propia madre Teresa. Especial polvareda se habia levan-
tado con la vocacion frustrada de Casilda de Padilla, la hija del difunto adelantado
de Castilla —Juan de Padilla-y de la condesa de Buendia, dona Maria de Acuia,
protagonista de los capitulos décimo y undécimo.

Ellenguaje cotidiano dentro de los asuntos mas diarios estaba en el epistolario.
Comenzaron a reunirse las colecciones de cartas cuya primera edicién fue de 1658,
convenientemente anotadas por el obispo Juan de Palafox. Sesenta y cinco cartas
escogidas —que era otra manera de dirigir la lectura— por el entonces general de la
Orden descalza fray Diego de la Presentacion. Palafox tard6 un mes en desarrollar
este trabajo de anotacién. Conocié la mutilacion de algunos autégrafos de la santa
y censuroé estos comportamientos en la introduccién a la misma. Notas que no
resultaban criticas, ni literarias. Tomas Alvarez pensaba que s6lo eran parcialmente
histéricas. Lo que mas le interesaba a Palafox era atraer la atencién del lector:
«saldra de leerlas aprovechado, por lo mucho que la Santa alumbray ensena en sus
cartas». Pensaba que estas notas debian ser breves y claras; eran como las cejas y las
pestanas, que servian para adornar pero no eran indispensables. Posteriormente,
no solo se produjo el éxito de la edicién. Se tradujeron sucesivamente al francés
y al italiano. Ademas se aument6 el nimero de las que se disponia editadas hasta
llegar a las trescientas setentaiuna, a finales del siglo XVIII*.

UNA REFORMA QUE SE REALIZO LEYENDO Y ESCRIBIENDO

Tanto Teresa de Jesus como su discipula medinense Ana de Jesus, desarrollaron
con creces esa dimension de fundadoras®. La segunda lo hizo en una generacion
posterior y después de haber colaborado con la Madre en Beas de Segura y Granada.
Abri6 en 1586 el Carmelo de Madrid, en la Corte de su “Magestad Catolica”. Con
importantes controversias de por medio, en 1604 iniciaba la empresa fundadora en
Francia, acompanada de otras cinco descalzas, entre ellas Ana de San Bartolomé,
secretaria y enfermera que habia sido de la madre Teresa. Desde Paris, tras algunas
fundaciones, emprendié camino hacia Bruselas donde abrié el convento a princi-
pios de 1607. En este ambito flamenco se produjo el punto de encuentro con dos
frailes carmelitas que habian vivido con intensidad las tensiones y controversias de
la orden: fray Jeréonimo Gracidn y fray Tomads de Jesus.

Cincuenta anos en el Carmelo permanecié Ana de Jests hasta su muerte en
1621. Esa relacion estrecha con la Madre no estuvo exenta de problemas, precisa-
mente por una carta que le dirigié Teresa de Jesus cuando era la segunda priora

de Granada, invitindole a la obediencia. Carta que fue incluida en la mencionada

% TERESA DE JESUS, Las Fundaciones, revision textual, introduccién y notas de Te6fanes Egido, (Editorial
Espiritualidad, Madrid 2011).

T, ALVAREZ, “El Venerable Juan de Palafox ante las Cartas de Santa Teresa. Desde la primera edicion
espanola hasta la primera traduccion francesa (1658-1660)” en Monte Carmelo 109 (2001), 125-143.

% 1. MORIONES, Ana de Jesis y la herencia teresiana ;Humanismo cristiano o rigor primitivo? (Teresianum,
Roma 1968).

337



Javier Burrieza Sanchez

primera edicién que sobre la correspondencia realizé en 1658 el mencionado
obispo Palafox. Tras la muerte de la madre Teresa en 1582, su discipula se significo
contra los partidarios del que era superior de la orden, el italiano Nicolas Doria, con
notables problemas mientras permaneci6 en Francia. Por el contrario, se mostré
muy cercana al mencionado ambito poético espiritual de fray Juan de la Cruz.

Como mujer de letras®, interesa mucho su participacion en la edicién de las
obras de la madre Teresa. Intenciones manifestadas en dos tiempos diferentes.
Valiéndose de la emperatriz viuda Maria de Austria, hermana de Felipe II, moradora
en la Corte madrilena después de haber enviudado de su esposo el emperador
Maximiliano II, la madre Ana de Jestis —entonces priora en Madrid- consigui6
recuperar el manuscrito del «Libro de la Vida», secuestrado por la Inquisicion y en
manos del inquisidor general. Asi habia ocurrido, precisamente, desde aquel viaje
que habian realizado juntas para fundar en Beas de Segura. Era una piedra angular
para que fray Luis de Le6n emprendiese la primera edicién de los escritos de la
fundadora —que como hemos dicho nunca iba a ser completa—. Precisamente, el
editor se dirigi6 a la madre Ana de Jesus en su famosa carta-prélogo, imprimiéndose
la edicién en Salamanca en 1588. Fue una propagadora de las obras de la monja
reformadora por las ciudades de Francia y Flandes por donde pas6, aunque tam-
poco estuvo ajena a proyectos fundadores en Polonia y Alemania. En un segundo
tiempo intervino en la publicacién del Libro de las Fundaciones®. Ana de Jesus y Ana
de San Bartolomé —de la que hablaremos luego— no fueron las tinicas fundadoras en
Francia que escribieron. Isabel de los Angeles estuvo en Paris, Poitiers y Dijon pero
colabor6 muy estrechamente en los comienzos de Amiens y Limoges donde muri6
en octubre de 1644. Precisamente, su Vida fue escrita en francés por Francisca de
Santa Teresa y publicada en la capital parisina en 1658*".

Igualmente, entre las fundadoras encontramos a Isabel de Santo Domingo y a
Catalina de Cristo. A la primera, fue fray Pedro de Alcantara el que la orient6 hacia
el modo de hacer de la reformadora, recibiendo el habito de sus manos en 1563.
Ambas convivieron mucho, en viajes que culminaron en las fundaciones de Toledo,
Pastrana o Segovia. Precisamente, la fundacién de la princesa de Eboli fue su cruz.
Como mujer de temple le habia encomendado la Madre su gobierno hasta que,
en 1574, sali6 clandestinamente con todas las monjas hacia Segovia. Alli, Isabel de
Santo Domingo conocié y trat6 a fray Juan de la Cruz. En 1588, fundé en Zaragoza,
casi al mismo tiempo que Catalina de Cristo caminaba hacia Barcelona. De hecho,

% A.FORTES - R. PALMERO, Ana de Jesis, carmelita descalza. Escritos y documentos, (Burgos, 1996); M* PILAR
MANERO SOROLLA, «Ana de Jesus y las biografias del Carmen descalzo» en Florencio Sevilla y Carlos Alvar
(eds.), Actas del XIII Congreso de la Asociacion Internacional de Hispanistas, (Castalia, Fundacién Duques de
Soria Madrid, 2000), vol. IV, 145-153.

% Ana de Jesus dispuso de un biégrafo de gran calidad, el cisterciense fray Angel Manrique, obispo
que fue de Badajoz: La Venerable Madre Ana de Jesis, discipula 'y companera de la S.M. Teresa de Jesis y principal
aumento de su Orden, fundadora de Francia y Flandes, Bruselas 1632, dos volimenes.

" Distintos autores como el padre Villiers o Manuel Serrano localizaron algunas cartas espirituales
escritas por esta carmelita nacida en Villacastin en febrero de 1565. Entre sus hermanos, uno fue provincial
del Carmen en Castilla la Vieja y tres hermanas junto con ella entraron en religién. Entré en el Carmelo de
Salamanca, convento en el que profes6. Fue designada para la empresa fundadora de Francia (M. SERRANO,
Apuntes para una Biblioteca de Escrites Espariolas (Biblioteca Autores Espanoles, Madrid 1976: en adelante
Apuntes I, 32-38).

338



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

el protector zaragozano, el canénigo Jerénimo de Sora, habia pedido a su amigo,
el superior carmelita fray Nicolas Doria, que Catalina de Cristo, priora que fue de
Soria y Pamplona, desarrollase esta fundacion aragonesa. Esta ya se encontraba
comprometida con el Carmelo de Barcelona, aunque Doria envi6é a una mujer
formada por Teresa de Jesus. Diez annos después, Isabel de Santo Domingo ejercié
de priora en Ocafia, continué a Segovia y concluyé en San José de Avila, con 92
anos de vida. Fue Miguel Bautista Lanuza el que escribi6 y publicé en 1638 y en
Madrid la primera biografia de esta monja. En la portada de la mencionada obra,
mientras Isabel de Santo Domingo regaba los huertecillos en donde figuraban los
conventos fundados en los que ella habia intervenido, Teresa de Jests hacia un
ramo de flores que iba a ser ofrecido a la Virgen con el Nino. En la escena serian
custodiadas por san José y por el profeta Elias*.

Se encontraba Isabel de Santo Domingo en Zaragoza cuando recibié una carta
en la que se pudo enterar de los deseos de una senora llamada Marina de Jesus,
esposay madre de dos hijas, hacia la Orden del Carmen. Habian llegado a las Indias
unas personas que habian nacido en Pastrana, muy cercanas a las monjas y frailes
descalzos pues tenian en la orden varios de sus familiares. Se encontraron en la
Ciudad de Los Angeles —es decir, en la mexicana Puebla de los Angeles— con la men-
cionada senora dona Marina, con la que mantuvieron distintas conversaciones sobre
las fundaciones que las carmelitas habian realizado de la mano de Teresa de Jesus,
de como era su estilo de viday de qué manera se habia visto auxiliada por la madre
Isabel de Santo Domingo que, como mencionamos lineas atras, habia sobrellevado
la fundacion de Pastrana. Fue entonces, cuando dona Marina decidio escribir a la
fundadora de Zaragoza, ofreciéndole sus deseos de servirla en aquellas tierras de
las Indias en compania de su familia. A través de este medio de comunicacién que
eran las cartas, le expreso el deseo de establecer una casa de descalzas en Puebla,
como las que habia realizado Teresa de Jestsy la propia Isabel de Santo Domingo en
Castilla y Aragoén. Por eso, le solicitaba los documentos fundamentales como eran
la Regla y las Constituciones, ademas de una muneca que le permitiese conocer de
qué manera iban vestidas. La madre Isabel se entusiasmoé con el proyecto.

Por eso, antes de obrar de manera independiente, escribi6 al padre general
Elias de San Martin, indicindole los deseos que le habia expresado Marina de
Jesus. El general le dio licencia para remitirle todo lo que pedia. De esta manera,
hacia Puebla de los Angeles salieron los textos de las Reglas y Constituciones, un
libro con los escritos de la madre Teresa —quizas la edicion de fray Luis de Leon-y
una muneca para que pudiese comprobar como vestian de sayal y estamena. Por
altimo, en una carta escrita por la propia madre Isabel, le explicaba en qué orden
eran las comidas, c6mo era su vida cotidiana en el claustro, la penitencia, la oracién,
la mortificacién, subrayandole que siempre que fuese necesario, se pondria en
contacto con ella a través del medio epistolar. Cuando conocié dona Marina, en

2 M. BauTisTA LANUZA, Vida de la Bendita Madre Isabel de Santo Domingo, compariera de Santa Teresa de Jesis,

coadjutora de la Santa en la nueva reforma de la Orden de Nuestra Seriora del Monte Carmelo, fundadora del monasterio
de San José de Zaragoza (Madrid 1638). Pocos anos mas tarde, el mismo autor publicaba (1659), Fundacion y
excelencias del monasterio de San José de Carmelitas Descalzas de Zaragoza.

339



Javier Burrieza Sanchez

Puebla, todo lo que recibia, decidié poner en marcha la fundacién junto con sus
hijas pero con ellas dentro de la clausura. Para eso, su marido decidi6 profesar como
franciscano. Las mujeres de aquella familia conventual —como lo eran muchas en
aquella sacralizacién—, no avanzaban en ninguno de sus pasos sin consultar aquella
carta que les habia remitido Isabel de Santo Domingo. Ellas fueron las fundadoras
primeras del Carmelo en las Indias a través de este monasterio que se puso bajo la
advocaciéon de San José y Santa Teresa (esta ultima desde 1622). Una fundacion
por escrito®.

Catalina de Ciristo era la joven de Madrigal que comenzé6 en Medina en 1571
y que extendi6 la Reforma teresiana, no solo a las extremaduras de Castilla sino a
otros reinos y ciudades, a Pamplona en 1583 y a Barcelona en el anno de la Armada
Invencible, que se encargé de profetizar en el desastre: «espiritu muy alto y no es
menester saber mas para gobernar», indicaba la propia Madre. De nuevo, habia
sido Miguel Bautista Lanuza, probablemente con muchos materiales elaborados
por las monjas en sus conventos, el que dio cuenta en la Vida de esta fundadora
de co6mo habia profetizado el suceso del mencionado desastre de la Armada que
habia zarpado para invadir Inglaterra. La profecia también era otro medio de co-
municacién. Catalina de Cristo no fue tampoco la tinica que se refiri6 a este asunto:

«He de dar cuenta de vna profecia de la Sierva de Dios (sin duda admirable)
hecha en este tiempo sobre nuestra infeliz jornada contra Inglaterra [...] avia
mandado el Catélico Rey, que se hiziera particular y continua Oracién en
los Reynos de Espana. Avia algunos meses que se hazia en este Convento de
Carmelitas de Pamplona, como en los demas de la Descalcez, tan obligados a
su mayor protector. Tomé la Madre muy por su cuenta este negocio; retiravase
muchas horas 4 la Oracién y dava larga permissiones a las monjas, para que, a
este fin se exercitassen en grandes penitencias y encargava a los Siervos de Dios
sus conocidos que hiziessen lo mismo; procurando obligarle con multiplicar los
intercessores, para que nos concediera el buen sucesso. Pero todo el tiempo que
se trataba de prevenir la Armada, que fue desde el fin del afio de 1587, andava
la Venerable Madre con tanta afliccién que si bien oia decir que afiancavan las
preuenciones con fundada esperanca la vitoria no hallaba en la oracién (quando
se la pedia a Dios), el consuelo y satisfacion que en otras cosas le solia dar. Estando
con esta pena vn dia, después de aver comulgado, entendi6 averla dicho su
Magestad, a manera de exclamacién: “Que quieres, Hija, que haga, que son muy
pocos los que van, por solo servirme. Vnos van por intereses y otros por honray
vanidad”. Desde entonces qued6 tan persuadida, de que no auia de lograrse la
jornada, que llegando dentro de pocos meses a Monserrate [el Santuario de la
Virgen de Monserrat junto a Barcelona] y pidiéndole el Abad, que encomendasse

a Dios con todas veras nuestra Armada, porque siervos suyos tenian esperancas
% Cfr. CARMELITAS DESCALZAS DEL MONASTERIO DE SAN JOSE DE ZARAGOZA, Isabel de Santo Domingo,
discipula y companera de Teresa de Jesis, Carmelitas Descalzas (Zaragoza 2014), 188-189. Este testimonio se
conoce a través de los llamados «Manuscritos de la madre Feliciana», 59 folios fechados en 23 de febrero
de 1623 que comienza de la siguiente manera: «Por cumplir con el precepto que nuestro padre general fray
Juan del Espiritu Santo nos ha dado para que digamos todo lo que sabemos de nuestra venerable madre
Isabel>. La fundacion de América se encuentra en los folios 40-41. Ademas de lamencionada Vida de Lanuza
en el siglo XVII, cfr. P. DEL SANTISIMO SACRAMENTO, Breve compendio de la vida admirable de la madve Isabel de
Santo Domingo, hija muy querida y companiera de Santa Tevesa de Jesis, (Toledo 1922).

340



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

de vn feliz sucesso; le respondié mostrando en el semblante, la poca satisfacion
que le quedaba; pero con palabras de mucho peso.

Mas claramente habl6 en este viaje [hacia Cataluna] a los dos hermanos, Don
Frances y Don Carlos de Ayanz, que la acompanavan; pues les declar6 lo que
esperaba; y sucedi6é ocho meses después. Y como ambos tenian grande crédito
de sus profecias, quedaron con cyudado y lo refirieron a diferentes personas,
quando ya fue publica nuestra pérdida»*'.

Los argumentos sobre la Armada de Inglaterra, esgrimidos por esta monja,
los conocieron muy pocas personas antes de producirse el desastre. Después fue
necesario que el jesuita Pedro de Ribadeneyra explicase el porqué de lo sucedido,
teniendo en cuenta que la Monarquia de Espana era la catélica y que las tropas
habian sido enviadas para invadir el Reino de una soberana «hereje». Desde la
plataforma de la profecia, como de la propia de las visiones, se trataban asuntos
no s6lo de indole politico sino también propios de la Orden, como los propios del
Carmelo por Francia®.

Maria de San José Salazar ha sido calificada como la «primera gran escritora
carmelita descalza» después de la propia Madre*: «de cuantas discipulas tuvo la
insigne reformadora del Carmelo —escribia Manuel Serrano, en su autorizada obra
de escritoras—, acaso ninguna descoll6 por su talento literario como sor Maria de
San José; su prosa es fdcil, tersa y elegante sin afectacién, y sus versos muy dignos
de alabanzas»*'.

Se conocieron mientras la madre Teresa vivié en 1562, en visperas de la funda-
cién de San José de Avila, en el palacio toledano de Luisa de la Cerda. El impacto
que le causé, le condujo a orientar su viday a pensar en una vocacion religiosa. Asi
entro6 en el Carmelo de Malagon, abierto por su senora. Acompanoé después en los
viajes de Andalucia a la reformadora, llegando hasta Sevilla, convento del que fue

M. BauTista LaNUZzA, Vida de la Venerable Madre Catalina de Christo, carmelita descalza, compariera de la

Santa Madre Teresa de Jesus, llamada en el siglo Dovia Catalina de Balmaseda, escrita por Don..., Cavallero de la Orden
de Santiago, del Consejo de su Magestad, en el Supremo de Aragon y Protonotario en los Reynos de esta Corona, Zaragoza
1659 (la primera edicion es de 1659); edicion facsimil (Librerias Paris-Valencia, Valencia 1999), 131-134.

* La expansién por Francia estuvo muy presente entre las monjas descalzas que vivieron a principios del
siglo XVII aquel proceso. A las profecias de Estefania de los Apostoles a este respecto, también se referia la
Relacion que narraba la Vida de Catalina del Espiritu Santo (Tolosa) del Carmelo de Palencia: «Tres o cuatro
meses antes que muriese, le escribi6 desde Valladolid la hermana Estefania de los Apéstoles [ya veremos qué
importante era que esta monja escribiese cartas], que en una vision habia visto a Cristo nuestro Senor, que
tenia presente a la misma madre y que con la mano la estaba llamando blanda y amorosamente y que no la
habia declarado mas, y no sabia si era para morirse o para ir a fundar a Francia, que a la sazén se andaba
senalando las religiosas que iban a ir», en T. ALVAREZ, «Catalina de Tolosa, semblanza del siglo XVII», en
Monte Carmelo 96 (1988), 489-507.

16 Marfa de San José (Salazar), Escritos Espirituales, edicion y notas de Sime6n de la Sagrada Familia,
Roma 1979 [las citas de sus obras se realizaran a partir de esta edicién]; R. PAscuaL ELias, Maria de San
José (Salazar). Heredera y transmisora del carisma teresiano, (Editorial Monte Carmelo, Burgos 2014); C. Ros, La
hija predilecta de Teresa de Jesus. Maria de San jJosé, (Cultiva, Libros, Sevilla 2008), SILVERIO DE SANTA TERESA,
«Fisonomia de Santa Teresa por la Madre Maria de San José», Monte Carmelo 8 (1907), pp. 787-790.

47 M. SERRANO, Apuntes para una Biblioteca de Escritoras Espanolas desde el anio 1401 al 1833, Madrid 1903,
t. II, pp. 333-334. Cfr. el articulo completo, pp. 333-350.

341



Javier Burrieza Sanchez

la primera priora®. Se iniciaron alli dias dificiles porque, en la ciudad hispalense,
fue denunciada la comunidad a la Inquisicién y, ademas de la declaracién que tuvo
que prestar la madre Teresa —ante el jesuita Rodrigo Alvarez*—, los inquisidores no
faltaron en sus investigaciones. Cuando la monja reformadora emprendi6 regreso
a Castilla, ambas no habrian de volver a verse, ausencia paliada por la abundante
correspondencia —la mayor coleccion de cartas se encuentran depositadas en el
convento de Valladolid—. También fue por impulso de la madre priora cuando,
antes de partir la reformadora, el pintor carmelita fray Juan de la Miseria realiz6
el famoso retrato de Teresa de Jesus, presente en el convento de Sevilla para paliar
su ausencia. No tuvo éxito Maria de San José cuando intent6 reformar el convento
de monjas calzadas de Paterna, en Valencia.

Las persecuciones contra las descalzas se agudizaron a finales de 1578. Se unie-
ron contra la priora Maria de San José el provincial calzado fray Diego de Cardenas,
un confesor no muy versado y dos monjas llamadas Beatriz de la Madre de Dios y
Margarita de la Concepcion, que consiguieron la destitucién de esta monja escritora
como priora, siendo la primera nombrada vicaria —la “negra vicaria” como la calific6
Teresa de Jesus—y presentandose ante la Inquisicion un memorial de diferentes
acusaciones contra la propia Maria de San José, el padre Gracian y la misma Teresa
de Jesus. A la hora de sufrir la carcel conventual, alli recibi6 las cartas de la Madre.
Seis meses después, a finales de junio de 1579, el nuevo superior de los descalzos
fray Angel de Salazar, la restituy6 a su oficio. Por unanimidad, la comunidad la
reeligié como priora en enero de 1580. Se iniciaba una etapa de mayor tranquilidad
en la que conoci6 la constitucién de la provincia de los descalzos con la eleccion
de Jeréonimo Gracian como superior y la posterior muerte de la madre Teresa de
Jestis en Alba de Tormes.

Parecia que Maria de San José estaba llamada a ser la primera impulsora de la
expansion internacional de la reforma descalza. A ella, por primera vez, se dirigio el
francés Juan de Quintanaduenas de Brétigny para iniciar la fundacién del Carmelo
allende los Pirineos. Para estas intenciones viajo a la propia ciudad de Sevilla. Maria
de San José se adheria a la empresa pero no para efectuarla. Sin embargo, fue la
primera carmelita descalza que fundo un convento fuera de Espana. Eso si, Portugal
se encontraba integrada como corona en la Monarquia de Felipe II. El destino era
Lisboa. Iba acompanada por frailes descalzos, cosa que no les ocurrié posteriormen-

te alas francesas. Era el Carmelo de San Alberto y San José desde 1585%, en los dias

8 M* L. CaNo Navas, El convento de San jJosé del Carmen de Sevilla. Las Teresas. Estudio Historico-Artistico,
(Editorial Universidad Sevilla, Sevilla 2016).

1 F. BOrRJA MEDINA, «Alvarez, Rodrigo», en Diccionario Historico de la Compariia de Jesiis, Madrid-Roma
2001, t. 1, pp. 93-94; A. GONZALEZ POLVILLO, «El jesuita y confesor de Santa Teresa de Jests Rodrigo Alvarez:
caracteristicas y genealogia de su espiritualidad”, Hispania Sacra LXIV, 129 (enerojunio 2012), 141-186.

% 1. MorujJAO, «Maria de San José (Salazar) ocd, fundadora del primer Carmelo descalzo femenino
en Portugal», Revista Espiritualidad 63 (2004), p. 177-211. Ante las criticas por haber dado la advocacién de
San Alberto al Carmelo de Lisboa, cuando todos los de Espana —salvo excepciones como el de Valladolid
de la Concepcion del Carmen-— se confiaban a la proteccién de san José, esta fundadora escribio: «José,
Patrén general / del Carmen, no es maravilla / que juzgue por desigual / ser segundo en Portugal / siendo
primero en Castilla. / Por general comunica / a los dos igual favor, / mas por singular amor / al lusitano
le aplica / otro segundo pastor. / Que en uno y otro Carmelo / doblado espiritu y celo / aun no sufre en
una ley, / ni en la tierra un solo rey, / ni un Patrén solo en el cielo. / De todo es patrén José, / pero aqui

342



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

en que eravirrey de aquella corona el archiduque Alberto de Austria, sobrino del
Rey de Espanay posterior esposo de Isabel Clara Eugenia. Fue una etapa, la lisboeta,
muy importante en la vida de Maria de San José, mas amplia que la desarrollada
en Sevilla, ademas de mucho mas contradictoria. Controversias que provenian de
los propios superiores de la Reforma descalza. Con todo, se manifesto la carmelita
como la mujer de gobierno que también sabia tratar con el mundo®.

Lisboa fue escenario de la elaboracién de casi todos sus escritos. Casi contem-
poraneo de aquel comienzo, en 1585, fue el «Libro de Recreaciones»*. Se trata de
los didlogos entre varias monjas de la comunidad, todas ellas escondidas tras pseu-
dénimos. Se incluia la misma autora de la obra, Maria de San José, tras el nombre
de «Gracia». Se trata de una fuente muy interesante para conocer los comienzos
de la Reforma, lo que suponiala Orden del Carmen con los criterios habituales de
antigiiedad que tanto se valoraban, su vinculacion con Teresa de Jestis —también
oculta tras el nombre de «Angela»—, los conventos que se fundaron asi como los
efectos que el amor divino produce en las almas que se benefician de é1°°. Las re-
creaciones que formaban parte de la concepcion humanistica que de la clausura
tenia Teresa de Jesus, no estan ajenas del debate de la escritura en las mujeres:

«=Yo confieso -respondi6 Justa [uno de los pseud6énimos de las monjas]- que
seria muy gran yerro escribir ni meterse las mujeres en la Escritura, ni en cosas
de letras, digo las que no saben mas que mujeres, porque muchas ha habido que
se han igualado y aun aventajado a muchos varones; pero dejemos esto, ;qué mal
es que escriban mujeres cosas caseras? Que también a ellas les toca, como a los
hombres, hacer memoria de las virtudes y buenas obras de sus madres y maestras,
en las cosas que s6lo ellas que las comunican pueden saber, y forzosamente ocultas
a ellos; fuera de que podria ser que a las que estan por venir les cuadrase mas,
aunque escrito con ignoranciay sin curiosidad, que si las escribiesen los hombres,
porque en caso de escribir y tratar de valor y virtud de mujeres, solemos tenerlos

se le une Alberto, / gran defensor de la fe, / que de sus designios ve / franco en Portugal el puerto. / Que
del martirio la empresa / que Alberto mostré a Teresa / la ejecucion se difiere, / y desempenarse quiere
/ en la sangre portuguesa” (ed. S. DE LA SAGRADA FAMILIA, «San Alberto y San José. Patronos del Primer
Monasterio de Carmelitas Descalzas de Portugal, Lisboa, 1585, o.c., 506-507).

1 Por ejemplo, con las monjas que primero las acogieron en la capital portuguesa, las dominicas de la
Anunciata, con quien firmé una carta de hermandad: «Santa concordia y hermandad entre las carmelitas
descalzas de Lisboa y las Dominicas de la Anunciata de la misma ciudad, compuesta por la Madre Maria de
San José a principios de 1585, antes de despedirse de las buenas Madres Dominicas de la Anunciata que con
tanto carino habian hospedado a ella y a sus hijas durante el mes que pasaron en Lisboa antes de arreglar
su propio convento», (ed. S. SAGRADA FAMILIA, o.c., 43-44).

2 M?*J. pE LA PAscua SANCHEZ, «Escritura y experiencia femenina: la memoria de las Descalzas en el
“Libro de Recreaciones” de sor Maria de San José», en Trocadero, Universidad de Cadiz, nams 12-13 (2000-
2001), 295-313.

% Al contrario de lo que ocurre con Teresa de Jests, no se dispone del manuscrito original. Segtin relata
fray Siméon de la Sagrada Familia, se conoce esta obra gracias a una copia del siglo XVII, en plena noche
oscura de Maria de San José, que hoy se conserva en la Biblioteca Nacional (ms 3508), perteneciente a
los papeles del convento de los frailes carmelitas descalzos de Malaga. En la labor de recuperacion de esta
monja que se realiz6, a principios del siglo XX, se elabor6é una transcripciéon de la misma, conservada en
el Archivo Silveriano de Burgos [padre Silverio de Santa Teresa], utilizada tanto por fray Eduardo de Santa
Teresa en la publicacién que realizé en Monte Carmelo (a lo largo de 1909) como en un volumen aparte
por el padre Silverio. Solamente, un fragmento de esta obra se conserva en el convento de las Teresas de la
ciudad de Sevilla.

343



Javier Burrieza Sanchez

por sospechosos, y a las veces nos haran dano, porque no es posible sino que
cause confusion las heroicas virtudes de muchas flacas, como por la misericordia
de Dios en estos floridos tiempos de esta renovacion vemos.

—Bien dices, hermana —dijo Gracia [Maria de San José] —, que seria confusion si
lo que escriben mujeres ellos lo creyesen; pero ¢no ves que han tomado por gala
tener a las mujeres por flacas, mudables e imperfectas y aun inutiles e indignas
de todo ejercicio noble? Y acerca de esto te diré un cuento que te ha de caer en
gracia. Sabe, carisima, que cuando nuestra Madre Angela [Teresa de Jesus] fue
a fundar a Sevilla, nos venian a confesar muchos siervos de Dios, entre los cuales
continuaba mas que otros un sacerdote muy bueno, aunque del humor de los
dichos, y se alteraba tanto de vernos persignar en latin como si dijéramos herejias,
y muy de propésito se ponia a reprendernos, y nos decia que no se habian de
meter las mujeres en bachillerias y honduras.

—Sin duda debia de ser simple ese siervo de Dios —dijo Justa—, pues no advertia
que la Santa Iglesia nos hace gracia de que recemos las religiosas el oficio divino
y ayudemos a los santos oficios y sacrificios de la misa”*.

Su experiencia en Lisboa, al menos en una primera parte, estuvo muy condi-
cionada por lo que suponia para un grupo de los descalzos la aplicacién de una
nueva orientacion en el Carmelo, de la mano gobernante de fray Nicolas de Jesus
Maria Doria, primero provincial, después vicario general de la Congregacion de
Carmelitas Descalzos. El primero en ser atacado sera el padre Gracian, al que se le
manda que se embarque lo mas pronto posible a México. Si permanecié en Portu-
gal, con su palabra y sus trabajos apostolicos, sera gracias a la proteccién del virrey
Alberto de Austria. Como al fraile confesor no lo podian atacar en ese momento
y de manera directa, presionaron a la priora de Lisboa®. No s6lo a Maria de San
José, en su interés por mantener las Constituciones que las habia otorgado la madre
Teresa de Jesus, sino también a Ana de Jesuis. Ambas se dirigieron a Romay obtuvie-
ron del Papa un breve que confirmase sus leyes y un comisario que las gobernase.
Doria supo responder, intentando que este documento pontificio no se aplicase
y acusando a las monjas de ser rebeldes y <amantes de las libertades». A aquellas
mujeres, su superior las amenazaba con dejarlas sin su cuidado espiritual, lo que iba
a provocar la confusién en los Carmelos. Maria de San José respondi6 con decisiéon
y por escrito, a través del pertinente tratado. Estos conflictos aparecian referen-
ciados en multiples ocasiones en los retratos biograficos —y hagiograficos— que se
realizaban de las monjas, cuando se referian a la observancia o ala recreacion. Por
ejemplo, cuando se pretendia retratar a Catalina del Espiritu Santo —la que habia
sido fundadora material de Burgos—. Se indicaba entonces que «estaba la religion

*  En la edicién de Sime6n de la Sagrada Familia, «Libro de las Recreaciones», 54-55.

En aquellos momentos, Maria de San José escribié «Consejos que da una Priora a otra que aella habia
criado». Se trata de reglas y consejos que la destinataria, Jeronima de la Madre de Dios, que gobernaba el
Carmelo de Sevilla, debia tener en cuenta. La primera vez que fue publicada fue en lengua francesa (Paris,
1620) bajo el titulo «Discours pour servir d’instruction aux Prieures...», acompanando después en los siglos
XVIII'y XIX, y en un segundo volumen, las Cartas de Santa Teresa. El manuscrito original en castellano, que
debia encontrarse en el Carmelo de Sevilla, fue recuperado por fray Gerardo de San Juan de la Cruz (que
particip6 también en el estudio de las hermanas Sobrino-Morillas).

344

55



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

tan en sus principios y nuestros padres mudaban tantas leyes hasta topar con las
que mas cuadraban con la perfeccién en que hoy estan»™.

En el Capitulo de junio de 1591, la Congregacién decidi6 acabar con los que se
resistian a sus disposiciones. Cuatro serian los nombres principales. Entre los frailes
fray Juan de la Cruz y el tantas veces citado Jeréonimo Gracian. Entre las monjas,
las mencionadas Maria de San José y Ana de Jesus. Ningun oficio habria de tener
el autor de «Cantico Espiritual», dandole la orden de embarcarse a México. En
realidad, lo que pretendian era expulsarlo del Carmelo. Su muerte, en diciembre
de aquel ano, le salvara. A Jeronimo Gracian si le podran expulsar en 1592. Maria de
San José sera privada de vozy voto por espacio de dos anos, en la carcel conventual
por espacio de uno, incomunicada por palabra y por escrito. Solamente, podia
asistir a misa los domingos y recibir la comunién raramente. Por eso, ante esas
privaciones espirituales, reaccion6 con sus letras en el lamento del Viernes Santo
de 1593, cuando esa manana ni siquiera tuvo la posibilidad de asistir a los oficios
de la Pasion del Senor, segiin era costumbre en la liturgia tridentina. Sera la «Carta
que escribe una pobre y presa descalza». Carlos Ros ha definido esta obra como
«una elegia de amor a la cruz y perdon de las injurias —precisamente en aquella
solemnidad de la Pasion— dirigida a sus queridas hermanas en religion, que lloran
impotentes por los claustros sin poderla ayudar»*". Ella se mostraba, de nuevo, en
defensa de la verdad®®:

«Habémonos embarcado con Cristo en la navecilla, hace de levantar
tempestad, y aunque el Senor duerme y parece que nos vamos anegando, Su
Majestad recordard a tiempo, y nos librard. No os desmayéis, carisimas, ni os
enflaquezca vuestra fe por ver que al parecer el Senor nos ha dejado tantos
tiempos en manos de los que nos persiguen y afligen. Ni os parezca que es mal
propio de lo que, en servicio de la Religién tantos anos ha que trabajamos,
desterradas en diversas tierras, encerradas con suma pobreza, sufriendo los
intolerables trabajos que en fundar y sustentar los conventos se pasa. Ni se os haga
duro ver que los que asi nos tienen, son aquellos a quien no s6lo no habemos
ofendido, mas aun habemos servido y amado en el Senor, y los que mas por amigos
se nos han vendido, y a quien ayudamos a subir en el estado en que estan, y lo
que mas se puede sentir, son, al fin, aquellos a quien Dios tiene obligados a que
nos amparen y defiendan»™.

5T, ALVAREZ, «Dona Catalina de Tolosa. Semblanza biografica del siglo XVII», Monte Carmelo 96 (1988),
pp- 489-507.

7 C. Ros, La hija predilecta..., o. ¢., 13. M*.P. MANERO SOROLLA, «Exilios y destierros en la viday en la
obra de Maria de Salazar, 1616», en Anuario de la Sociedad Espariola de Literatura General y Comparada. Anuario
VI-VII (1988), Madrid, 51-59.

% Desde la edicion de S. DE LA SAGRADA FAMILIA, «Carta que escribe una pobre y presa Descalza»,
269-280. El titulo que debi6 ofrecer la copia del siglo XVII (BNM, ms 3537, “Informaciones hechas en los
conventos de los Carmelitas Descalzos, sobre las virtudes de religiosos y religiosas de los principios de la
Reforma”) era «Carta que escribe una pobre y presa Descalza. Terminada el dia de Viernes Santo de 1593,
en la carcel conventual del monasterio de Lisboa, contiene conceptos maravillosos sobre el amor a la cruz
y el perdé6n de las injurias». No se conserva el manuscrito original aunque la Chronica de la Orden publico
una traduccién portuguesa de la misma.

% Ibidem, 275.

345



Javier Burrieza Sanchez

«Y volviendo a mi bien, os pido, queridas hijas, que no os pese de verme aqui
encerrada, ni os aflijais de que estén todas las puertas cerradas de los medios
humanos para mi libertad, habiéndoos puesto tantos preceptos para que nadie
sepa lo que se hace de mi, pues aquel que lo puede remediar no esta ausente.
El lo mira y lo consiente y aun por ventura se alegra de verme, por ver nuestra
paciencia; con €l podéis hablar; a €l me podéis presentar y con €l me podréis
favorecer; que en vuestra ayuda espero y tanto fio de vuestras espirituales orejas
que creo me estan atentas a lo que aqui digo»®.

Todo volvi6 a cambiar de rumbo cuando, a la muerte del padre Doria en 1594,
goberné la Orden como primer general electo el padre Elias de San Martin, por es-
pacio de seis anos hasta 1600. En ese comienzo de nueva época escribié «Ramillete
de mirra», entre 1593 y 1595°, todo un «clamor de una mujer por su inocencia»:

«Para que se sepa lo que se ha padecido [...] para que se sepala verdad, porque
no sea con la mentira oscurecida en escandalo y deshonor de la Religion y de
nuestra santa Madre Teresa de Jests, que nos cri6 y se precié de tenernos por
hijas [...] Lo que yo mas estimo y quiero en defensa de mi inocencia, es sola la
verdad, con la cual nunca temo salir delante de todo el mundo, aunque todo €l
fuese contra mi, porque es uno de los privilegios de la verdad, que sola ella tiene
autoridad para dar testimonio de si misma ;Dichosos los que de su parte y en su
favor te tienen!%».

Ella misma concluia esta obra pensando que el final de la noche oscura habia
llegado:

«Fue electo pacificamente y con gran contento de toda la Religion nuestro
P. fray Elias de San Martin [Capitulo de Madrid de 23 de mayo de 1594], con
quien esperamos cumplida paz y restauracion de las pérdidas y de la que toda la
Religion recibi6 perdiendo de ella al santo varén del P. fray Jer6nimo Gracian
[expulsado], el cual saque el Senor del cautiverio que le causé la persecucién
de sus enemigos; los cuales como poderosos le siguieron por mar y tierra hasta
que vino a dar en manos de turcos, donde hace lo que siempre, librando almas
de renegados del poder del demonio, volviéndolos a Ia fe, por [lo] cual se le
acrecientan las prisiones y trabajos».

Maria de San José fue reclamada por el arzobispo de Evora para reformar el
convento del Nino Jesus. Sin embargo, la escritora descalza declin6 por no consi-
derarse adecuada para ese trabajo. En febrero de 1597, era elegida de nuevo priora
del Carmelo de San Alberto y San José, ejerciendo este oficio hasta abril de 1600.
Sin embargo, el modo de proceder del difunto padre Doria se renové con el nuevo
general Francisco de la Madre de Dios, en los proximos siete anos. Y ella lo sufri6.

% Ibidem , 278.

5 En la edicién de Simeén de la Sagrada Familia, «<Ramillete de mirra», 283-340.
C. Ros, La hija predilecta..., o. c., 12.
Desde la edicion de Simeén de la Sagrada Familia con el titulo de Escritos Espirituales, Ramallete de
Mirra, 289.

346

62

63



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

Parecia adivinarlo cuando concluia su «Ramillete»: «no nos descuidemos en el
tiempo de la prosperidad, la cual es siempre peligrosa». Antes de que se cerniese
una nueva noche oscura, concluia en la primera quincena de julio de 1602, un texto
sumamente importante en el magisterio de esta hija tan cercana a la madre Teresa
de Jesus: «Instruccién de novicias», la primera escrita para aquellas mujeres en
tiempo de probacion para convertirse en monjas profesas. Unas paginas que se
encuentran muy cercanas al espirituy a la doctrina de la reformadora, muy valioso
en el campo de la formacion de las monjas descalzas. De nuevo, volvian los pseu-
dénimos en dialogos, repletos de palabras al estilo humanista y teresiano. Cuando
escribia acerca de como se habrian de tratar las religiosas entre ellas, parecia
anunciar el panorama contrario a su final, entre sus mismas hermanas, complices
algunas de ellas, del silencio:

«Débense tratar con cortesia, respetandolas. Y no trato del amor y beneficios,
pues esta dicho en la ley de Dios, sino en el modo exterior con que han de ser
veneradas como esposas de Cristo, en quien mejor que en los principes de la tierra
se emplean todas las leyes de policia. Y ayuda esto exterior mucho a lo interior. Y
asi conviene se crien las que del siglo vienen o se conserven en el comedimiento
que de €l traen, pues de ordinario se reciben las que de esto mas saben.

Piensan algunos religiosos que, siendo espirituales, han de ser groseros y mal
criados —al revés de lo que se usa en la casa de Dios, donde no ha de haber cosa
villana ni torpe—, con lo cual se dispone el corazén a ser duro y sin piedad. Y
no parezca extremo decir esto, que yo sé que donde menos respeto se guardan
los religiosos, mas se atreven unos a otros y en menos se tienen, que todo es en
menoscabo de la virtud»®.

Este general estableci6é en 1603, su salida con sigilo de Lisboa, en un escenario
del todo aventurero —en una barca en la ria del Tajo, a los pies del acantilado donde
se encontraba el monasterio de San Alberto—, conducida dentro de una litera a
Castilla entre dos padres carmelitas. La acompanada Blanca de Jesus y alcanzaron
el Carmelo de Talavera de la Reina. El superior, en poco tiempo, la separ6 de su
companera —esta marcho a Sevilla de donde era profesa— y Maria de San José fue
desterrada a un apartado convento en la localidad de Cuerva, donde fue recibida
con gran frialdad. Era el 19 de octubre de aquel ano, cuando atendida espiritual-
mente por fray Alonso de Jests Maria, muri6 a los cincuenta y cinco anos®. No
resulta extrano que falleciese de manera precipitada. La condena fue, incluso, de la
memoria®, como lo prueba que el cronista fray Jer6nimo de San José no la mencio-

5 De la edicién de Simeén de la Sagrada Familia, «Instruccién de novicias», 409-490.

BNM, MANUELA DE LA MADRE DE D10s, Vida de las religiosas carmelitas del convento de Cuerva, Mariana
de Jesiis, Agueda de San José, Isabel de Jesiis, Maria de San José, Eugenia de la Encarnacion e Isabel de San _José, Ms
S.392, fols. 121-136; BNM, MARIA DE LA MADRE DE D10s, Carta a un religioso en la que habla de las virtudes de
la Madre Maria de San José, monja carmelita, Cuerva, octubre, sin ano (siglo XVII), ms L. 239, fols 477-478.

% BNM, MARiA DE SAN JosE GRACIAN, Relacion de la vida de Maria de San José, hermana del Padre Gracian.
Carta dirigida a un sobrino de la religiosa, ms L. 239, fols. 436-437. EDUARDO DE SANTA TERESA, «Introduccién
al Libro de las Recreaciones de la Venerable Madre Maria de San José», Monte Carmelo 10 (1909), 9-17;
GERARDO DE SAN JUAN DE LA CRrUZ, «La Madre Maria de San José» en Toledo-Revista de Arte, 7 (Toledo, 1921),
160-161; MARIA DE SAN JOSE (SALAZAR), Libro de Recreaciones, Ramillete de mirra, Avisos, mdximas y poesias,
introduccién de Silverio de Santa Teresa, Burgos 1913.

65

347



Javier Burrieza Sanchez

nase en su obra®. Olvido incluso de su cuerpo, a pesar de que el mencionado fray
Alonso de Jesus Maria lo buscase y afirmase, anos después, que estaba incorrupto y
que, incluso en 1633 el visitador fray Esteban de San José prometiese a las descalzas
de Lisboa un brazo de la que habia sido su priora.

Asi pues, es la escritora que demostraba esa cultura de gran refinamiento, con
una importante personalidad y cercania teresiana, de la que fue definida por la
Madre como «letrera» y que, incluso, en una obra tan interesante como el mencio-
nado «Libro de Recreaciones» se reflejase lo que algunas monjas pudiesen pensar
sobre ella: «que presumes de bachilleray te tenemos por tal»%. Desde su poemario,
se habia implicado en la vida cotidiana del claustro pero también sabia resumir las
reclamaciones que habia realizado desde su condicién de mujer®: «;Somos mujeres!
Pregunto: / ;:Cémo seremos oidas? / jMenos nos oiran caidas / en los males que
barrunto! [...] Arrinconarnos sin tiento / cuando es razoén nos pongamos / con
animo y resistamos? / Os espantais ya del viento”. Por eso, Pedro Ortega indica que
esta monja toledana fue manifestacion de la «faceta del humanismo y del feminismo
teresiano»"’. Un concepto que, con variantes y matices, manejé el propio padre
Silverio de Santa Teresa. Un perfecto ejemplo de lo que significaban las reivindica-
cionesy el papel espiritual vanguardista de Teresa de Jesus: «la autodeterminacion
dentro de la clausura siendo esta en aquel tiempo un medio de libertad»"". Del
olvido, después, ha sido rehabilitada por los propios carmelitas™.

Pero existian también descalzas que no deseaban dar a conocer sus escritos.
La madre Mariana Francisca de los Angeles (Blizquez Davila) fue la fundadora de
un nuevo Carmelo en Madrid, puesto bajo la advocacién de la Transverberacion
de Santa Teresa. La acompanaron, procedentes de Ocana, Luisa de Jesus y otras
seis religiosas™. En su juventud, no manifesté ningtn entusiasmo por la vocacion

57 JERONIMO DE SAN Josk, Historia del Carmen Descalzo, (Madrid,1637).

% En la edicién de Sime6n de la Sagrada Familia, «Libro de Recreaciones, Cuarta recreacién», 93.
M?* P. MANERO SOROLLA, La poesia de Maria de san jJosé (Salazar). Estudios sobre escritoras hispanicas en
honor a Georgina Sabat-Rivers, (Madrid 1992), 187-222. D. pE PABLO MAROTO, «Maria de San José (Salazar),
heredera del espiritu de Santa Teresa y escritora de espiritualidad», en Revista de Espiritualidad 63 (2004),
213-250.

" SILVERIO DE SANTA TERESA, Santa Teresa modelo de feminismo cristiano, (Burgos 1931).
Pedro Ortega, Figuras del Carmelo. Tras las huellas de Teresa de Jesus, (Editorial Monte Carmelo, Burgos
2013), 58. M* DE LA CruUz PEREZ GARCIA, Maria de San José Salazar. La humanista colaboradora de Santa Teresa,
Perseguida, (Burgos 2009).

2 SILVERIO DE SANTA TERESA, Historia del Carmelo Descalzo en Espania, Portugal y América, (Burgos 1935-1937),
t. VIII, 435-472; T. ALVAREZ, «Maria de San José (Salazar) 1548-1603», en Diccionario de Santa Teresa, (Monte
Carmelo, Burgos 2006), 1016-1018; C. Ros, La hija predilecta de Teresa de Jesiis. Maria de San José, (Sevilla 2008).

” La iniciativa de este convento corri6 a cargo de Nicolds de Guzman, principe de Astillano, desde la
correspondencia que mantuvo hacia 1676 con la mencionada Mariana Francisca de los Angeles, que entonces
moraba en el Carmelo de Ocana. Contempl6é que aquel se encontraba en condiciones muy complejas de
mantenimiento y con escasez de agua, por lo que propuso ser trasladado a Madrid. Las Constituciones
prohibian que en la misma ciudad se fundasen dos conventos de carmelitas descalzas por lo que, a través de
un breve pontificio, se dispensé de este punto. Sin embargo, el Definitorio general de la Orden consider6
adecuado que el arzobispo de Toledo, ordinario de la Corte, el cardenal Luis Manuel Portocarrero, otorgase
la autorizacion. Su Eminencia se negé plenamente, a pesar de la intervencién de la reina Maria Luisa de
Orleans, primera esposa de Carlos II. Solamente, cambi6 de decision en septiembre de 1683, cuando se
produjo la curacion del cardenal de una enfermedad grave por intercesiéon de santa Teresa de Jesus, que
la habia sido profetizada por Mariana Francisca. El grupo fundador parti6 de Ocana en septiembre de

348

69

71



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

religiosa. Tania el arpa y otros instrumentos. Danzaba, gustaba de jugar al ajedrezy,
como escribia fray Alonso de la Madre de Dios, «excediendo los limites de su sexo
esgrimia una espada, manejaba una escopeta y se preciaba de poder dar su voto
en materias de la milicia. Solo pensaba, en galas y en desear ser vista y mirada».
Era gran lectora, por ejemplo de comedias, pero cay6é en sus manos un libro de
devocion que segun la hagiografia barroca de su tiempo, sirvié parala llegada de la
vocacion religiosa. Entré en el Carmelo de Ocana en octubre de 1658 y alli profeso
hasta su mencionada salida fundacional a Madrid, donde muri6 en octubre de 1697.
Indica el mencionado cronista que el demonio la intimidaba para que no pudiese
escribir. Eran esas otras barreras en el ejercicio de las letras que estaban llamadas
a ejemplarizar. Aquella celda que era escenario de la escritura «se me llenaba de
sapos, culebras y animales ponzonosos, y estaba como labrada de ellos toda la
celda, el suelo y las paredes». Fray Alonso hacia cumplida y amplia relacion de sus
escritos, sin que faltasen diferentes relaciones de su Vida, elaboradas por orden
de sus superiores. Ella deseaba que se evitase sus textos autobiograficos, poniendo
limites a los ambitos de la direccién espiritual™.

La vallisoletana Ana de San Agustin, que entr6 a formar parte de la tercera
fundacién de Malagon, fue impulsada a escribir su autobiografia por su confesor,
fechaday firmada en agosto de 1609. Este texto no fue publicado pero fue esencial
para la obra que sobre esta monja escribi6 el padre Alonso de San Jerénimo, dada
alaimprenta en Madrid en 1668™. Los condes de Castrillo utilizaron el manuscri-
to de Petronila de San José —cronista del convento de Valladolid— para publicar
la Vida de su pariente Teresa de Jesus Vela™. La auténtica autora permanecioé en

1684 en numero de ocho, completado dias después en diez monjas mas. En Ocana, permanecieron dos
descalzas, que se habrian de convertir en instructoras de las que procedian de Molina de Aragon, donde
habia fracasado una fundacion. Cfr. R. MEJia, Las Fundaciones de las Carmelitas Descalzas en Espana y Portugal
(1562-1995), (Editorial Monte Carmelo, Burgos 1998), 296-299.

" Nacida en Madrid en abril de 1637, falleci6 también en aquella Corte en 1697. Como indica Manuel
Serrano (Apuntes I, p. 41), la mayoria de los escritos fueron utilizados por fray Alonso de la Madre de Dios
en su Vida historico-panegirica de la Venerable Madre y penitentissima Virgen Mariana Francisca de los Angeles del
Carmen Descalzo en el convento de Ocana, fundadora de el de Santa Teresa de Madrid, (Imprenta Manuel Fernandez,
Madrid 1736). Un volumen en folio de 544 pdginas. Anteriormente se habia detallado algunas de esas
relaciones autobiograficas que Mariana Francisca se resistia a entregar a la imprenta: «Relacion de su Vida,
que escribi6 por orden de sus Prelados, y comprehende desde el ano de su nacimiento, que fue el de 1637,
hasta el de 1674»; «Otra Relacién mads dilatada que por orden de los mismos Prelados escribié, por estar
demasiado concisa la primera. Llega hasta el ano 1678»; «<Una Relacién de su modo de oracién y camino
de su espiritu, que asimismo escribi6 por orden de los Prelados. Contiene trece hojas de quartilla y la firma
de Santa Agueda de 1665»; «Otro quaderno de tres hojas que pone sin dia ni anno de la fecha, en que por
orden de su Confessor explica lo que siente del sueno de la Esposa, con no pocas noticias misticas»; «Otro
quaderno en quince hojas de quartilla en el qual por orden de un confessor explica el tercerto de mi Madre
Santa Teresa: Vivo sin vivir en mi; y asimismo la primera estancia que empieza: Aquesta divina union &».

> Bautizada como Ana Pedruja, su padre era intendente del conde de Buendia. Se trasladé en su ninez
a Duenas, aunque Teresa de Jests la conoci6 a los diecisiete anos en Valladolid. Como hemos indicado,
aunque decidi6 aqui su vocacion, entro, recibio el habito y profesé en San José de Malagon. Cuenta la Madre,
en el Libro de las Fundaciones, que la acompan6 a Villanueva de la Jara, casa de la que fue priora en 1596.
Cuatro anos mas tarde fundaba el Carmelo de Valera —en la provincia de Cuenca, aunque hoy se encuentra
trasladado a San Clemente—. Regresé a Villanueva donde prosigui6 siendo una mujer de gobierno hasta su
muerte en diciembre de 1624

6 M. BAUTISTA DE LANUZA, Virtudes de la VM. Teresa de lesiis, Carmelita Descalza del convento de Valladolid en
el siglo Donia Brianda de Acuia Vela a la serenisima seniora Ana Margarita de San loseph, religiosa en el Real convento

349



Javier Burrieza Sanchez

el anonimato en favor del que fue, una vez mas, el autor de esta obra, al que nos
hemos referido para Isabel de Santo Domingo y Catalina de Cristo: Miguel Bautista
de Lanuza. Con estas paginas se pretendia impulsar la fama de santidad de la que
en el siglo se habia llamado Brianda de Acunay que pudo adoptar en el claustro,
nada menos, que el nombre de Teresa de Jesus. Para entonces, Lanuza ya habia
publicado las ocho ediciones de la Vida de Isabel de Santo Domingo o las tres de
Catalina de Cristo, estas dltimas entre 1656 y 1657”7. El momento principal de su
obra editorial respondia a estos anos cincuenta con la «Vida de la Venerable Madre
Feliciana de San Ioseph, carmelita descal¢a y priora del convento de San Ioseph de
Zaragoza»™; de la «Vida de la sierva de Dios Francisca del Santisimo Sacramento,
carmelita descalza, del Convento de San Ioseph de Pamplona y motivos para ex-
hortar que se hagan sufragios por las almas del Purgatorio hallados en los santos
exercicios de esta religiosa»™ o la «<Fundacién y excelencias del Convento de San
Ioseph de Carmelitas descalzas de Caragoca: vidas y elogios de treinta religiosas
que han viuido y muerto en el»*.

La combinacién entre el claustro y la nobleza, impresionaba en aquella so-
ciedad. Fray José de la Madre de Dios escribi6 la Vida de Mariana del Santisimo
Sacramento —Mariana de Guzman y de Silva—, hija de los marqueses de Montealegre.
Profes6 también, en julio de 1625 en el Carmelo de Valladolid. Sus padres contaban,
previamente, con todo un plan para ella, sobre todo por la formacién que habia
recibido y por la proyeccion social que podia dar a su matrimonio. El retrato de la
noble preocupada por sus galanuras se difuminé en el relato de su vida religiosa,
entregada como estuvo por espacio de cincuenta y un anos al cuidado de las en-
fermas en el claustro. Y como a aquella monja le preocupaban los pobres, recurrié
para obtener fondos —que también repercutieron en la mejora de la economia de
la clausura— a sus padres y a su hermano, este ultimo presidente del Consejo de

de la Encarnacion por..., caballero de la Orden de Santiago, Imprenta Jusepe Lanaja y Lamarca, Zaragoza 1657).
Brianda de Acuna fue hija de los condes de Castrillo, Bernardino Gonzalez Delgadillo y Avellaneda y Maria
Vela de Acuna. Habia nacido en Valverde (La Rioja) en agosto de 1576. Su padre fue nombrado virrey de
Navarra y fue encomendada a su pariente la condesa de Miranda. Entré en el Carmelo de Valladolid el 10
de enero de 1602 con veintiséis anos, con asistencia de los reyes Felipe III y Margarita de Austria, entonces
residente en aquella Corte del Pisuerga. Progresé el 2 de abril de 1603, tomando el nombre de Teresa de
Jesus. En este claustro fue maestra de novicias y priora. L.a obra de Miguel Bautista Lanuza debe mucho a la
propia Autobiografia que escribi6 la madre Teresa de Jests Vela y a lo que pudo anadir a crénica Petronila
de San José.

7 Por ejemplo para la realizacién de esta obra, utilizé el autor informaciones de Catalina de los Angeles
(Apuntes I, 32). No fue la tinica segtin comprobamos en la BNM, «Relacién de la vida de Nuestra Madre
Catalina de Christo, Religiosa Carmelita descalca. Hecha por sus hijas en este combento de la Purissima
Congepcion de la Madre de Dios». En Barcelona, ano de 1594, 269 hojas en 4°; <A honrra y gloria de Dios
y de la gloriosa Virgen Nuestra Senyora del monte Carmelo, del padre nuestro San Joseph y de todos los
Sanctos, y de nuestra sancta madre fundadora Theresa de Jesus, se comienza oy martes a diecinueve de
Abril, anyo de 1594, la relacién de la vida de nuestra Madre Catalina de Christo»; «Memoria de los casos
mas notables y maravillas que Dios ha obrado por nuestra santa madre Catalina de Christo en este convento
de nuestro padre San Joseph de Pamplona, desde que se imprimio6 el libro de su vida por el Sr. Don Miguel
Baptista de Lanuza, ano de 1656, hasta este de 1677 en que estamos” (BNE, Ms S.382) (Apuntes I, 106-107).

# Publicado en Zaragoza por Domingo La Puyada en 1654.

" La primera edicién es de Zaragoza de 1659, con una edicién italiana en 1674 y una reedicién en
castellano en 1727.

8 Publicado en Zaragoza por los herederos de Pedro Lanaja y Lamarca, en 1659.

350



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

Castilla, Pedro de Guzman y Silva. Cuando el mencionado fraile descalzo escribio
su Vida, utiliz6 las declaraciones de doce religiosas que convivieron con ella aunque
nunca lleg6 a imprimirse®'.

Manuel Serrano se atreve a calificar a Teresa de Jesus Maria Pineda y Zurita
como la “escritora mistica mas ilustre y mas desconocida del siglo XVII”. Habia
nacido en Toledo diez anos después de la muerte de santa Teresa. Tomé el habito
en el convento de Cuerva y profes6 en este mismo Carmelo en 1609. También
se atrevi6 a adoptar el nombre de la fundadora. Fue en dos ocasiones priora de
esa casa. Sera en los anos treinta cuando escribié las mas importantes obras. En
1636, «Tratado de una breve relacién de su vida que cuenta una monja descalza»,
calificado como todo un «amoroso viaje a la vida contemplativa». Mas singulares
por menos habituales seran los «Comentarios sobre algunos pasajes de la Sagrada
Escritura», proseguida en anos sucesivos, en mas de medio millar de paginas®.

Maria de la Cruz Machuca no conoci6 a la madre Teresa pero si en Granada a
Ana de Jesus, Jeronimo Gracian y al prior de los Mdrtires, fray Juan de la Cruz, que
le dio el hébito y recibié sus votos. Fue fundadora del Carmelo de Ubeda, donde
vivio y escribio el resto de su existencia. Pero en estos ambitos de letras que eran
las clausuras, antes de entrar en las singularidades ascéticas, misticas y teologicas
puestas negro sobre blanco, no podemos olvidar a las cronistas de las cosas santas,
que eran las que se encargaban de dejar por escrito lo extraordinario y lo cotidiano
de la vida de la casa. Ya hemos mencionado a Petronila de San José en la cuarta
fundacion teresiana, la cual se dedicé a escribir la memoria como pedia la Madre
de aquellas religiosas que falleciesen. Y aunque tuvo que ejercer en seis ocasiones
de priora, la madre Petronila también supo hacer historia, no solamente de su casa
sino también de Valladolid cuando, en 1636, el rio Pisuerga se desbordaba: «salido
el rio tan de madre, que inund6 casi toda la ciudad de Valladolid, y entrado en este
convento tan sin imaginarse podia entrar, fue tal la avenida que apenas se podia
llegar al altar mayor para sacar del sagrario la custodia del Santisimo Sacramento»®.

Asi pues, en la vida cotidiana de los distintos Carmelos, en esta Reforma
descalza, encontraremos por mano y pluma de monjas, numerosos escritos auto-
biograficos®, relacion de nacimientos de vocaciones religiosas para el claustro®,
asi como de milagros y favores espirituales propiciados principalmente por una

81 SILVERIO DE SANTA TERESA, Historia del Carmen Descalzo..., o. c., t. X, 775.

C. CONDE ABELLAN, Al encuentro de Santa Teresa, Tres Fronteras 1987.

8 ACCV, Venerables Carmelitas Descalzas de Valladolid, vida de la Madre Maria de San Agustin.

8% Maria Ana de la Purificacién (Maria Ana de Acevedo), nacida en Lisboa en octubre de 1623, profeso
en el convento de carmelitas de Beja en 1663, del cual fue priora. Muri6 el 8 de diciembre de 1695. Fue
autora de «Relacion de su vida y favores divinos», incluyendo también Manuel Serrano epistolas espirituales
y poesia (Apuntes I, 10).

% FRANCISCA DE CRISTO, Relacion de como nuestra Madre Francisca de Cristo fue llamada a la Religion y como
desde muy nifia nuestro Senior le daba grandes deseos de vida de perfeccion, ms L. 239, ff. 421-424; Relacion de la
entrada de nuestra Madre Francisca de Cristo en nuestra sagrada Religion y la perfeccion con que en ella vivio, cuatro
hojas en folio, BNE, Mss/ 3537 «Informaciones hechas en los conventos de los carmelitas descalzos sobre
las virtudes de religiosos y religiosas de los principios de la Reforma» 460 h., ff. 425-428. Francisca de Cristo
era hija de los senores de Loeches (iﬁigo de Cardenas y Zapata e Isabel de Avellaneda). Entr6 en el primer
Carmelo de Madrid, el de Santa Ana, en 1592 y muri6 en 1606. Sus honras finebres fueron predicadas por
el padre Jerénimo de Florencia, de la Compania de Jesus (Cfr. Apuntes I, o.c., 107).

82

351



Javier Burrieza Sanchez

Teresa de Jesus ya canonizada®. Anteriormente, relaciones de las fiestas celebra-
das con motivo de su beatificacién en 1614 y canonizacién en 1622%, crénicas
de establecimientos de conventos®, vidas y testimonios sobre monjas descalzas
elaboradas a partir de las religiosas que vivieron con ellas®. Ha sido estudiada y
publicada por el padre Tomds Alvarez la Relacién que una monja carmelita del
convento de Palencia realizé sobre la mencionada Catalina del Espiritu Santo.
Cuando ella muri6 en aquel claustro en 1608, vivia todavia en el mismo su hija

BNM, AHN, Papeles de Carmelitas descalzas, «L.a Priora de Carmelitas descalzas de Zaragoza. Noticia
de lavida, peregrinaciones, cautiverio por los turcos y vocacion religiosa de una hija del Conde Estramberg
(Staremberg) ».

% Isabel de los Angeles, carmelita descalza del convento de Consuegra (debe distinguirse de la fundadora
de Francia), moradora en la primera mitad del siglo XVII, ofreci6 Memoria de algunos favores hechos por Nuestra
Santa Madve Teresa de Jesiis d su Hija la Madve Isabel de los Angeles, carmelita de nuestro convento de Consuegra, 14
hojas en 4° (Apuntes I, 38-39. Cfr. BNE, mss/1055 «Papeles eclesiasticos» 72 h, ff. 123-136).

87« [Descripcién que hizo la Priora del convento de Carmelitas Descalzas de Talavera, de las fiestas alli
celebradas con motivo de la beatificacién de Santa Teresa] Compendio de las solenes fiestas que en toda
Espana se hicieron en la Beatificacion de N.B.M. Teresa de Jesus, por Fray Diego de San Ioseph», (Viuda
de Alonso Martin, Madrid 1615). Fray Diego de San José pertenecia a la familia de los Sobrino Morillas,
hermano de Cecilia del Nacimiento y Maria de San Alberto, secretario de los generales y autor de distintas
relaciones sobre estas fiestas, con este compendio de todo lo que sucedi6 en Espana con motivo de esta fecha.
El pudo realizar la ltima redaccién de esta obra pero a partir de lo recibido por la priora del Carmelo de
Talavera, asi como de lo remitido por otras muchas monjas y frailes.

% BNM, mss/7018 «Relaciones sobre la vida de religiosas primitivas en los monasterios de Castilla
la Nueva, de la Orden del Carmelo Reformado», 463 h, ff. 74-99, «De la fundacién del monasterio de la
Encarnacién de las monjas descalcas carmelitas de la villa de Cuerva en la di6cesis de Toledo; ano 1585, a
25 de julio», 26 hojas en cuarta; BNM, mss/6727, «Noticia de algunas religiosas ilustres que vivieron en el
convento de carmelitas de Cuerva», ff. 475-476.

Fray Diego de Yepes fue obispo de Tarazona y, oficialmente, el segundo biégrafo de la madre Teresa
de Jesus —en realidad el autor de la misma fue fray Tomas de Jestis—. Recibi6 esta Relacién elaborada, muy
probablemente, por las propias monjas: BNE, mss/ P supl®. 289, «Relacion de lo que pasaron las descalcas
carmelitas de Taracona en el Reyno de Aragon en la primera casa que estuvieron, imbiada al Senor Obispo
Don Fray Diego de Yepes», ff. 185-191.

8 BNM, mss/5807 «Relaciones sobre la vida y virtudes de varias religiosas carmelitas descalzas de los
conventos de Andalucia en los primeros tiempos de la Reforma»: «Vida de la madre Juliana de la Madre
de Dios [monja carmelita del convento de Sevilla]», 433h. Firman al pie de esta relacion las religiosas del
monasterio de Sevilla Juana de la Santisima Trinidad, Magdalena de Jesus, Isabel de la Presentacién, Leonor
de San Alberto, Maria de Jesus, Inés de Santa Teresa, Catalina de Jests Maria, Josefa de la Concepcién y
Mariana de Jesus. La madre Juliana de la Madre de Dios fue hija del secretario de Carlos V Diego Gracian
de Alderete y de Juana Dantisco, hermana del padre Gracian y de otras carmelitas (Apuntes I, 120-121).

BNM, mss 5642, «Virtudes de Nuestra Venerable Madre Juana de la Santisima Trinidad, Duquesa que
fue de Bejar, fundadora y priora del convento de las Carmelitas Descalcas de la ciudad de Ecija», 75 hojas
en cuarta, autora Isabel Maria de la Santisima Trinidad. Hija del duque del Infantado, habia nacido en
Guadalajara en junio de 1575. Estuvo casada con el duque de Béjar. Tras enviudar, profesé en el convento de
las carmelitas descalzas de Sevilla, siendo nombrada vicaria del propio de Ecija en 1638. Muri6 en septiembre
de 1653. Cfr. A. MARTIN PRADAS, Sor Juana de la Santisima Trinidad, Duquesa de Béjar, fundadora del convento
de Carmelitas Descalzas de Ecija, (Asociacién de Amigos de I*icija, 2006).

BNM, mss 5611, «Noticias tocantes a la vida de las monjas carmelitas del convento de Sevilla, Beatriz
de la Madre de Dios, Maria de Jesus y Juliana de la Madre de Dios», ff. 3-5.

BNM, mss 7018, «Noticias de las religiosas carmelitas descalzas que profesaron en el convento de
Toledo y de algunas que se distinguieron por sus virtudes», 78 hojas en cuarta, ff. 205-283.

La breve Relacion de la vida de Isabel de Santo Domingo que realiz6 la carmelita Maria de San José,
nacida en Cuéllar y moradora de los Carmelos de Pastrana y Sevilla, de donde sali6é hacia la fundacién de
Zaragoza en julio de 1588, fue publicada en un fragmento en la clasica Vida de Miguel Bautista de Lanuza
(Madrid, 1638). Maria de San José muri6 en julio de 1623 (Apuntes II, Primera parte, 333).

352



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

Isabel de la Trinidad®. El destino de este relato eran los propios historiadores
de la Reforma teresiana y la incorporacion del mismo a las grandes crénicas
elaboradas para la Orden. Por eso, indica como conclusion:

«Esto es lo que dicho brevemente nos habemos podido acordar acerca
de esta religiosa madre [Catalina del Espiritu Santo]. En el ponderar sus
virtudes quisiéramos haber sabido hacerlo mejor, porque es cierto que no hay
encarecimiento ni ponderacién tan grande, que no quepa mucho mas en el
anchuroso campo de ellas, y asi cuando volvemos los ojos al ejemplar que delante
de ellos tuvimos algtn dia, todo lo dicho se nos hace nada, y nos parece que atin
no ha sido esto comenzar a escribirlas. El Senor, por quien las obro, se sirva de
manifestarlas al mundo con la estima y eficacia que ellas merecen»®".

A todo ello habremos de sumar las epistolas espirituales y numerosos ejemplos
de poesia, como detallaremos a continuacion; declaraciones en los procesos de
beatificacion y canonizacion, en este caso de la madre Teresa de Jests, con una am-
plitud y variedad de temas colaterales con la propia vida de la fundadora carmelita.

LOS MILAGROS DE LA ESCRITURA

No todas las monjas eran letradas, como podemos suponer. Pero incluso, a
aquella que era denominada la «labradorcita sin letras», Estefania de los Apostoles,
freila del Carmelo vallisoletano, debia escribir algunas cartas por deseo de los pri-
vilegiados para que estass —las cartas— se convirtiesen en reliquias. Con el tiempo,
aquella hermana adquiri6 gran fama, entre otras cosas por los hdbitos de vida que
se transmitian de ella, mujer de penitencia y de oracion, extendido no s6lo entre
la «gente popular y ordinaria» sino que llegaba, en su olor de santidad, hasta los
monarcas, pasando también por los destacados de la nobleza y de la Iglesia. Todos
ellos querian tener contacto con ellayla monja, por obediencia, debia escribir a los
reyesy a las personas consideradas ilustres o graves en aquella sociedad estamental
y sacralizada. Esta obediencia de las preladas no la agradaba en exceso:

«Y llamaua a la que la hauia de escribir diciendo, mi hermana que manda
mi madre priora que vamos a escriuir, derramaua gran cantidad de lagrimas
el tiempo que estaua escriuiendo, de que soy testigo porque la escreui muchas
cartas —lo recuerda Maria de San Alberto ya en el siglo XVII-y antes que las
hubiese de dictar se santiguaua y hagia oracién al Espiritu Santo para que fuesse
el autor de la obra, y assi lo era, poniéndola en el coracén cosas tan diuinas como

9% Podemos consultarlo en el Archivo de las Carmelitas Descalzas de Palencia (C-1-3), con el titulo
«Breve noticia de la fundacién de este Convento de Carmelitas Descalzas de San José de Palencia; y vida de
la Venerable Madre Catalina del Espiritu Santo (Tolosa) y de otras varias religiosas primitivas». Como nos
explica Tomés Alvarez en el articulo al que nos referiremos a continuacién, tras una breve historia de la
fundacion del Carmelo palentino, se incluyen las Vidas de Maria de San Bernardo, la referida de Catalina
del Espiritu Santo, Maria de la Visitacion, Gregoria de San Jer6nimo, Ana de la Anunciacion, Jerénima de
San José, Melchora del Nacimiento y Maria de la Presentacion.

9 T. ALvarez, «Dona Catalina de Tolosa. Semblanza biografica del siglo XVII» en Monte Carmelo 96
(1988), 489-507.

353



Javier Burrieza Sanchez

pronunciaua por la boca; quando la mandaua bajar al locutorio se pasaba por el
choro, tomando la bendicién del Santisimo Sacramento y con derramar tantas
lagrimas en el cumplimiento desta obediencia, las procuraua enjugar y entraua
con tan apacible semblante, que nadie conociera en el lo que por ella hauia
pasado, estaua alli sin hablar palabra hasta que se lo mandaua la perlada, y en
diciendo que hablase lo hacia con tanto spiritu, humildad, encogimiento y temor,
que edificaba a las de adentro y a los de afuera»®.

Observemos, pues, que no era Estefania de los Apostoles la que escribia de su
puno y letra sino que habia una hermana dedicada a estas labores, como lo vimos
en Maria de San José Dantisco. En este caso, la que habia escrito estas cartas era,
probablemente, Maria de San Alberto, una de las dos hermanas Sobrino Morillas.
Con todo, en el archivo conventual se conservan algunos autégrafos suyos. Después
fue tanta la presion sobre esta monja de velo blanco, que sali6 de Valladolid para
buscar el espiritu de «quietud y soledad». Su destino fueron los conventos de Palen-
ciay Medina de Rioseco, este ultimo fundado en 1603y, finalmente protegido por
la duquesa, viuda del Almirante de Castilla, Vittoria Colonna. Regresé6 a Valladolid
donde murio, sin haber dejado antes de expresar el don de profecia —de nuevo,
como la madre Catalina de Cristo— cuando se iniciaba la expansién y fundaciones
de las carmelitas descalzas, primero por Francia y después por los Paises Bajos.
Profecias que se convertian en legitimaciones de lo que estaba ocurriendo en la
Orden, no siempre con el acuerdo de todos®™.

A este retrato de «Jlabradorcita sin letras» también podia suscribirse, al principio,
la hermana Ana de San Bartolomé, que en sus inicios como carmelita también fue
monja de velo blanco. Fue la enfermera y la tiltima y mas conocida de las secreta-
rias de la madre Teresa de Jesus. El aprendizaje que experiment6 en el escribir se
convirtié practicamente en un milagro. Habia entrado en la Orden con muchas
dificultades hasta que se abrié la puerta reglar del convento de San José de Avila el
2 de noviembre de 1570 cuando contaba con veintitin anos. Tras la fundacién de
Sevilla, por cuatro anos se interrumpio6 la apertura de nuevos conventos debido a
las persecuciones que estaban sufriendo las descalzas y, sobre todo, los frailes. La
madre Teresa se refugié en San José de Avila. Alli se reencontré con Ana de San
Bartolomé ylallamé junto a si. Le pidi6 que fuese su enfermera, mostrando aquella
joven su vocacion de servicio ante una mujer de sesenta y dos anos. La salud de
esta Ultima se deterior6 atin mas cuando rodé por aquella «escalera del diablo» de
San José en las Navidades de 1577. Ya definitivamente, ante el importante grado
de invalidez que le provocé la rotura del brazo izquierdo, necesitaba a una persona
que le ayudase en su cotidianidad y en su trabajo, donde entraba el escribir, cuando
volvieron a viajar.

En Salamanca, solicit6 la madre Teresa a Ana de San Bartolomé que le auxiliase
a contestar a las muchas cartas que tenia pendientes. La dificultad se hallaba en que
la joven religiosa era practicamente una analfabeta. Asi lo relataba muchos anos

92 ACCV, Vida de la V. Estefania de los Apéostoles, K-8, ff. 32v-33.
9 Muri6 Estefania de los Apéstoles en el comienzo del verano de 1617, recogiendo testimonios de las
virtudes que habia demostrado esta carmelita a lo largo de su vida.

354



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

después, cuando en octubre de 1595 declaraba en el proceso de santificacion de la
madre Teresa. Un precioso milagro de la escritura del que damos cuenta:

«Hallandose la santa madre Teresa de Jesus fatigada por tener muchas cartas
a que responder le dijo a esta declarante: “si td supieras escribir, ayudarasme a
responder a estas cartas”. Y ella dijo: “deme vuesa reverencia una materia por
donde deprenda”. Diola una carta de buena letra de una religiosa descalza, y
dijola que de alli aprendiese. Y esta testigo la replicé que la parecia a ella que
mejor sacaria de su letra, y que a imitaciéon de ella escribiria. Y la santa Madre
luego escribi6 dos renglones de su mano y diéselos; y a imitacion de ellos escribio
una esta carta esta testigo aquella tarde a las hermanas de San José de Avila. Y
desde aquel dia las escribi6 y ayud6 a responder a las cartas que la Madre recibia,
sin haber, como dicho tiene, tenido maestro ni aprendido a escribirlo de persona
alguna, ni haberlo aprendido jamas, y sin saber leer mas de un poco en romance,
y con dificultad conocia las letras de las cartas; por donde conoce ser obra de
Nuestro Senor para que ayudase a la Madre en los trabajos y cuidados que por su
amor pasaba con tanta alegria y regocijo»™.

Aunque no aceptemos la tradicién que afirmaba que aquella monja —que habia
sido pastora— aprendio a escribir en esa jornada, subrayemos que pocos han sido los
milagros de la alfabetizacion. Consigui6 Ana de San Bartolomé, eso si, imitar la letra
de la reformadora. Esta confirmaba que la hermana le ayudaba constantemente:
«Ana de San Bartolomé no cesa de escribir; harto me ayuda. Besa las manos de
vuestra reverencia»®. A Maria de San José, desde Valladolid y en plena enfermedad,
le recordaba la gran utilidad y fiabilidad de Ana de San Bartolomé: «todavia estoy
tan flaca la cabeza, que no sé cuando podré escribir de mis letras; mas la secretaria
es tal, que podré fiar lo que de mi sepa»*. Tampoco era la inica pues formaba parte
de ese equipo de ayudantas que tuvo la reformadora a su lado, en esa oficina en la
que se integré también Teresita de Ahumada®, hija de don Lorenzo, el hermano
de Teresa de Jesus. Y asi ocurri6 hasta el final, porque la dltima carta que se con-
serva de la monja abulense fue dictada a Ana de San Bartolomé, en visperas de su
llegada a Medina del Campo en septiembre de 1582. Estaba dirigida precisamente
a Soria, a Catalina de Cristo, con toda una serie de asuntos pendientes que habia
que tratar como las disposiciones acerca de la cocinay el refectorio de ese convento.
Igualmente, desarrollaron los puntos sobre la fundacioén del convento de Pamplona,
teniendo claro que ante la falta de devocion —y, por tanto, de limosnas— aquella
casa debia de tener renta®™.

Ya desde 1604, cuando emprendié con Ana de Jesus el establecimiento de las
carmelitas —primero—- en Francia y después en Flandes, se vio obligada a tomar el

velo negro, cuando habria de convertirse en priora del Carmelo de Tours. En su
9 Declaracién de Ana de San Bartolomé, 19 octubre 1595.
% “Carta de Teresa de Jesus a fray Jerénimo Gracian” Avila, 4 diciembre 1581, Carta 411, 6, o.c., 1948.
% “Carta de Teresa de Jests a Maria de San José”, Valladolid, 25 octubre 1580, Carta 344, 3, o.c., 1835.
97 T, ALVAREZ, «Teresa de Jesus (Teresita)» en Diccionario de Santa Teresa..., o. ¢, 1158-1160. M. M*
Povrr, La Familia de Santa Tevesa en América y la primera carmelita americana, (Herder, Friburgo 1905).

9% “Carta de Teresa de Jesus a Catalina de Cristo”, de camino a Medina del Campo, 15-17 septiembre
1582, Carta 452, o.c., 2010-2012.

355



Javier Burrieza Sanchez

regreso a Paris, en 1611, conto con el permiso de pasar a los Paises Bajos espanoles,
para ganarse el apoyo de la infanta Isabel Clara Eugenia, en las futuras fundaciones
en aquellos territorios en los que la hija de Felipe II era gobernadora. La antigua
secretaria de la madre Teresa disponia de un gran prestigio y el deseo de muchos de
valerse de su palabra y de su consejo. No fue extrano que, en estas circunstancias,
Ana de San Bartolomé escribiese numerosas cartas. Julen Urkiza® ha considerado
que estamos retratando a la escritora mas fecunda de las companeras y discipulas
de la madre Teresa de Jesus. Se sabia de memoria muchos de los versos de fray Juan
de la Cruz, realizando varias copias del «Cantico Espiritual» para darselo a conocer
a las monjas carmelitas que se convertian en fundadoras en aquellas tierras de
Flandes. Pieza esencial de Ana de San Bartolomé fueron sus dos «Autobiografias»,
las «Conferencias» y ese amplisimo epistolario de mas de seiscientas cartas, ademas
de importantes recuerdos teresianos en los que narrara los tltimos anos de la re-
formadora, la declaracion sobre la traslacion de su cuerpo o las noticias sobre los
inicios del Carmelo'”.

LAS LETRAS COMO COMPONENTE DE LA DIMENSION
HUMANISTICA DE LA CLAUSURA

Teresa de Jesus habia impulsado una concepcion humanistica de la vida con-
ventual. De ahi, que se concediese gran importancia a la recreacién, entendida
de manera diferente a la propia del mundo. El horizonte de convivencia debia de
ser que «todas se amen en general [...] pues siendo tan pocas facil sera de hacer
[...] ese amarse unas a otras en general, y no en particular, importa mucho»'"". Las
poesias formaban parte de la cotidianidad de los claustros, en estos Carmelos que
estamos estudiando. Brotaban de manera espontdnea, pero en otras ocasiones, de
forma mucho mas elaborada, para las fiestas de los santos, profesiones religiosas
de las monjas e incluso, en esa prolongacion de las clausuras en el pesado discurrir
de los viajes: «todo se pasaba riendo y componiendo romances y coplas de todos
los sucesos que nos acontecian», indicaba Maria de San José Salazar que habia
compartido con la madre Teresa el viaje a Sevilla.

Asi, pues, musica y poesia entrelazadas, como sabemos gracias a los instrumen-
tos que se conservan en los conventos como auténticas reliquias. La monja refor-
madora era muy aficionada a la poesia devota, que debe ser distinguida —a juicio de
Victor Garcia de la Concha-de la poesia mistica. Fray Juan de la Cruz, por ejemplo,
elegia para la mistica un molde culto como era el de la lira, mientras que para la

9 J. Urkiza, Obras completas de la Beata Ana de San Bartolomé, (Monumenta Historica CT, Roma, 5y 7,
1981y 1985).

19 Fray Jerénimo Gracidn destacé en las paginas que dedicé a la que fue secretaria de la madre Teresa
en su obra «Espiritu y revelaciones y manera de proceder de la madre Ana de San Bartolomé», escrita en
1613 aunque no fue publicada hasta tres siglos después (cfr. Biblioteca Mistica Carmelitana 17, 258-283,
con la edicién de Silverio de Santa Teresa). Posteriormente, a su muerte y publicada, en Bruselas en 1632,
destacé el titulo del monje cisterciense Criséstomo Enriquez con «Historia de la vida, virtudes y milagros
de la venerable Madre Ana de San Bartolomé, companera inseparable de la Santa Madre Teresa de Jests».

101 Constituciones 26,28, o.c., 1120-1121.

356



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

devota recurria a formas tradicionales como el romance y los villancicos. La poesia
acompanaba a las devociones o se apoyaban en ellas. La madre Teresa y muchas
otras monjas que eran, con mayor o menor fortuna cercanas a la versificacion, se
convertian en letreras y aprovechaban la musica de su tiempo, «transformada a lo
divino». Cuando la poesia tenia dosis de improvisacion, no se conservaba porque
ni siquiera se escribia, aunque en otras ocasiones se reflejaba en papeles sueltos.
Victor Garcia de la Concha y Ana Maria Alvarez Pelletero editaron un importante
facsimil sobre el original conservado en el convento de las carmelitas descalzas de
Valladolid, titulado «Libro de Romances i Coplas desta Casa de la Concepcion del
Carmen»'*,

En determinados tiempos fuertes, la vida poética se intensificaba como ocurria
con la Navidad. Para estas monjas, también para los frailes, era un tiempo de gozo
resaltado a través de las coplas y la musica. Sus propias contemporaneas daban
testimonio de los comportamientos de la madre Teresa en los dias particulares de
la Navidad. Eran dias que despertaban la alegria de su animo. Su secretaria Ana
de San Bartolomé'® resaltaba que en las jornadas de Pascua, la monja fundadora
«hacia muchos regocijos y componia algunas letras en cantarcillos a propésito de-
llos y nos los hacia hacer y solemnizar con alegria»'**. En el mencionado «Libro de
Romances i Coplas», Garcia de la Concha y Alvarez Pelletero pusieron de manifiesto
que esta recopilacion de ciento treinta y dos composiciones reflejaba el corpus
poético propio de un Carmelo en su etapa fundacional. Y dentro de €l, el ciclo de
Navidad era muy destacado con abundancia de piezas, aunque no se apreciaba en
ellas una variedad enorme.

Tenemos noticias del desarrollo del género dramatico en los conventos, casi
con idéntica funcionalidad a cémo la tenian en otros ambitos. Isabel Bautista, en el
convento de Avila, recordaba no solamente la msica sino también las representa-
ciones que realizaban en torno a los misterios de la Navidad como la procesion por
los dormitorios. En ella, portaban las imdgenes de Nuestra Senora y de San José y
buscaban posada para acoger el parto de la futura madre. La propia Teresa de Jests,
estando en el Carmelo de Toledo, hacia referencia a su hermano Lorenzo de Cepe-
da, en enero de 1577, de los villancicos que habian compuesto las mismas monjas
para festejar las Navidades. Se los enviaba a las Indias, para que se los ensenase a
su hijo —sobrino de la santa—, Francisco de Cepeda. Sus monjas —le dice a don Lo-

192 V. GARCfA DE 1.A CONCHA Y A. M® ALVAREZ PELLETERO, Libro de Romances y Coplas del Carmelo de Valladolid

(c. 1590-1609), edicion conmemorativa del IV centenario de la muerte de Santa Tevesa (1582-1982), (Consejo General
de Castilla y Le6n, Salamanca 1982). ACCV, Libro de romances y coplas de esta casa de la Concepcion del Carmen,
ms 169. A.M* ALVAREZ PELLETERO, «Cancionero del Carmelo de Medina del Campo (1604-1622)», en T.
Ecipo LoprEz, V. GARcIiA DE LA CONCHA, O. GONZALEZ DE CARDEDAL (eds.), Actas del congreso internacional
teresiano. IV centenario de Santa Teresa de Jestus (Universidad de Salamanca, Universidad Pontificia de
Salamanca, Ministerio de Cultura, Salamanca, 1984), 525-543. N. BARANDA LETURIO, «Produccién y consumo
poéticos en los conventos femeninos espanoles» Bulletin Hispanique 115, 1 [P6esie et société en Espagne
1650-1750], 165-183.

1% B. YUSTE Y S.L. Rivas CABALLERO, Una carmelita en Flandes. Vida de Ana de San Bartolomé, companiera
inseparable de Teresa de Jesiis (1549-1626), (Edicel, Madrid 2006).

104 ANA DE SAN BARTOLOME, «Declaracién en el Proceso de Beatificacién de la Madre Teresa de Jests,
1595» en J. URK1ZA, Ana de San Bartolomé. Discipula y heredera de Santa Teresa. Obras completas, (Editorial Monte
Carmelo, Burgos 1999), 90-105.

357



Javier Burrieza Sanchez

renzo— «todo lo cantan»'”. Comportamiento que siguieron sus primeras sucesoras,
como demostr6é Ana de Jesus en 1604, en las composiciones que se conservan en
el manuscrito de Bruselas. Entre las representaciones dramaticas eran habituales
autos sacramentales, las comedias de santos, asi como los relatos de los milagros de
la Virgen. Maria de San Alberto y Cecilia del Nacimiento escribieron teatro para
el Carmelo de Valladolid'®. Estas piezas dramaticas de mayor envergadura podian
estar representadas en las dos «Festecicas del Nacimiento» que habian sido escritas
por Maria de San Alberto. Como indica Victor Garcia de la Concha'”’, se trataba de
dos autos de tipo cortesano, que respondian a las caracteristicas de los realizados
por Juan del Encina. Uno de ellos se reduce al anuncio del angel a los pastores del
nacimiento de Cristo, dirigiéndose éstos al portal para adorar al Nino. El segundo
ofrece, sin embargo, una mayor originalidad pues comienza con la entrada de dos
monjas en escena, representando un papel de «juglares a lo divino». Las carmelitas
se convertian en conductoras del auto.

LAS HERMANAS SOBRINO-MORILLAS: MONJAS ESCRITORAS EN EL
CARMELO DE VALLADOLID

Maria y Cecilia Sobrino Morillas profesaron en el Carmelo de Valladolid en
1589 con los nombres de Maria de San Alberto y Cecilia del Nacimiento. Ambas
dos fueron autoras de tratados teologicos, exegéticos o misticos, algunos de ellos
desaparecidos por orden de sus superiores. Estaban interesadas en plasmar el
encuentro con el esposo, la «transformacion en Dios»'%, dentro de esos tratados
de amor divino. Indicaba un manuscrito del convento que si la casa vallisoletana
solamente hubiese contado con estas dos monjas, ya «solo por ellas seria ilustre».
Pertenecian a una familia singular, desde el ambito de la cultura, de la espiri-
tualidad, de las 6rdenes religiosas e, incluso, de las obras de Teresa de Jesuds. Su
hermano mayor, Francisco'® —canénigo, catedratico de Universidad y obispo en
Valladolid-recibi6 la encomienda por parte de Felipe II de reunir los manuscritos
y autografos de la reformadora abulense. Una decision que ha sido vital para el
patrimonio cultural y documental de las letras hispanas, pues de las obras de Miguel
de Cervantes no conservamos ni uno solo de sus manuscritos —no asi cartas de los
oficios que desempend—. No todo lo reunido llegé a la biblioteca del monasterio
de San Lorenzo de El Escorial. La segunda redaccion de «Camino de Perfeccion»
o las cartas de Maria de San José estuvieron en manos de los Sobrino —Francisco en

1% “Carta de Teresa de Jesus a Lorenzo de Cepeda”, Toledo 2 enero 1577, Carta 166, 23, o.c., 1500.

196 V. HEGSTROM, «El convento como espacio escénico y la monja como actriz: montajes teatrales en tres
conventos de Valladolid, Madrid y Lisboa», en Letras en la celda..., o. ¢, 363-378.

107 V. GARGIA DE LA CONCHA Y A.M* ALVAREZ PELLITERO, o. c., (Salamanca, Consejo General de Castilla
y Leon 1982).

108 ACCV, Tratados espirituales de la M. Cecilia del Nacimiento, K-5; «Coleccion de sentencias del “Tercer
Abecedario” de autores espirituales. Pasajes traducidos de pasajes de los evangelios». Ms de Maria de San
Alberto y Cecilia del Nacimiento, K-13.

199 1. BURRIEZA SANCHEZ, «Virtudesy letras La familia de los Sobrino en Valladolid» en Estudios en Homenaje
al profesor Tedfanes Egido, (Junta Castilla y Ledn, Valladolid 2004), t. IT, 179-201 ; Idem, Letras descalzas. Escritoras
y lectoras en el Carmelo de Valladolid, (Ayuntamiento de Valladolid, Valladolid 2015), 257-292.

358



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

Castilla y José en Lisboa-y se las entregaron a sus dos hermanas, profesas en este
Carmelo junto al Pisuerga.

Estamos hablando de una familia levitica, en la cual todos los nueve hermanos,
salvo uno, profesaron en conventos; muy bien documentada por los escritos que
se conservaron de todos ellos pero realmente singular; contemplada desde la
historia del conocimiento, del saber y del libro. Que las letras estuvieran presentes
en la trayectoria del padre, el portugués Antonio Sobrino, siendo secretario de la
Universidad de Valladolid y en el trabajo que desarroll6 en el tribunal del Santo
Oficio, entraba dentro de lo previsible. Pero que ese amor por el saber fuese su-
perado publicamente por su esposa Cecilia Morillas, resultaba sorprendente. Esta
estudio artes y teologia en compania de su hijo Francisco; mostré6 su inquietud
por la cosmografia, estaba capacitada para mostrar controversias con matematicos
como Andrés Garcia de Céspedes; sus habilidades en la pintura o en la musica
eran mas que notables y era frecuente en la lectura de la Biblia. Asi lo relataba su
propia hija Cecilia, cuando ya era monja en el Carmelo: «tenia tan veuida la Biulia
con lo que nos entretenia en lugar de otras patranas que algunas madres suelen
contar a sus hijas, nos contaua cosas de la Sagrada Escritura y contaua las historias
della»'’. Podia ser aquella una velada referencia a las novelas de caballeria. Con
estos antecedentes, no puede ser extrana la trayectoria literaria de sus dos hijas:

«A nosotras, las dos hermanas nos ensené mi madre desde tan pequenitas,
la doctrina cristiana y a leer romance y latin, que nos hallamos sabiéndolo sin
acordarnos cuando lo aprendimos [...] cuando muri6 ya sabiamos escribir y algo
de gramitica, que con poca mas que viviera mi madre, la supiéramos toda. Y otras
muchas cosas nos ensenaba, como dibujar, bordar y hacer todas las demas labores
curiosas y caseras, y el canto de 6rgano, y yo sabia taner el clavicordio, que para
tan poca edad, era mucho»'".

Cecilia del Nacimiento se confesaba con el padre Tomas de Jesus quién, como
provincial de Castilla creyé —en 1601—- que esta monja era la religiosa mas adecuada
para consolidar el convento de Calahorra como priora''?, sustituyendo a la que hasta
entonces habia, Magdalena de Jesus, sobre la cual se habian cernido rumores'!?.
La direccion que ejercié Cecilia del Nacimiento sobre aquellas monjas, no sé6lo
fue espiritual y temporal sino también intelectual. Entre sus discipulas destaca Ana

110" ACCQV, Breue Relacion de la vida y virtudes de nuestra B. Madre Cecilia del Nacimiento Religiossa Descalza
Carmelita en el conuento de las de Valladolid, f. 1v.

11 ACCV, PETRONILA DE SAN JosE, Virtudes de la madre Cecilia del Nacimiento, religiosa Carmelita Descalza del
convento de Valladolid, sin paginar.

12 Sobre el Carmelo de Calahorra, R. MEJiA, Las fundaciones de las Carmelitas Descalzas en Espana y Portugal
(1562-1995), (Editorial Monte Carmelo, Burgos 1998), 136-139; A. ATIENZA, E. CATALAN Y F. MUNoOZ, Conventos
de La Rioja. Su historia en las cronicas religiosas de época barroca, (Instituto de Estudios Riojanos, Logrono 2011),
114y ss.

13 Magdalena de Jesus (de Salazary Velasco), a pesar de ser nacida en Orduna, en Vizcaya, de familia de
padres hidalgos, habia sido recibida en el Carmelo de Valladolid por la misma Teresa de Jesus. La fundadora
habia afirmado que “ha de ser santa”. Fue enviada con la pamplonica Margarita de la Concepcion desde
Valladolid (acompanada por monjas de otros Carmelos) para poner en marcha el propio de Calahorra, del
cual fue su primera priora. Presento6, ante las dificultades y rumores, un modelo de abnegacion y sufrimientos.
Alli permaneci6 por espacio de trece o catorce anos y regreso a Valladolid, donde falleci6.

359



Javier Burrieza Sanchez

de la Trinidad (Ramirez de Arellano), una religiosa sumamente culta, experta en
matematicas, poesia, pintura, musica y latinidad'"*. Ademas de sus enfermedades,
que le impidieron culminar su periodo de gobierno en este convento, lo que Ce-
cilia del Nacimiento tuvo que sufrir en carne propia fueron las rivalidades que se
desencadenaron dentro de la Congregacion, sobre todo los enfrentamientos del
general Alonso de Jestis Maria y su confesor fray Tomads de Jesus'®. El primero habia
impedido la conservacion de los escritos que habia realizado su hermana Maria de
San Alberto en el Carmelo de Valladolid. Antes, a ella —a Cecilia del Nacimiento—,
le habia impedido la correspondencia con su confesor carmelita:

«Como yo era tan hija de nuestro venerable P. Fr. Tomas de Jests, aun mucho
antes de ir, habiendo él sido provincial y definidor general y siendo prior de
Zaragoza, le envi6 a llamar de Roma el Sumo Pontifice, por la noticia que le dio
de él el P. Fr. Pedro de la Madre de Dios, religioso nuestro muy grave y predicador
de Su Santidad. Sintiéndose aca mucho su ida, y como yo le escribia, aunque con
permiso de nuestro Padre Provincial que entonces era, stipulo y tuvo tanto temor
de parecerle yo habia de hacer dano a cosas de aca de la religién, que me envi6
a pedir renunciase al oficio de priora [a Cecilia del Nacimiento] y me viniese a
Valladolid; y como no se atrevi6 a sacarme sola, que saliésemos las que habiamos
ido a fundar [a Calahorra]. Yo estaba tan lejos de darle pesadumbre en nada,
que habiéndome escrito la venerable Ana de Jesus [fundadora de Francia y los
Paises Bajos], que si queria ir a aquel reino, alla lo procurarian, la respondi, que
sin gusto de mis prelados no haria cosa ninguna. Como vi cuan contra el suyo era
estar yo alli, teniendo €l este miedo, renuncié y vineme, y la madre Magdalena de
Jests conmigo y la hermana Margarita de la Concepcién a su casa de Pamplona.
Pisome rigurosisimos mandatos de que no escribiese a nuestro padre Fr. Tomas
de Jesus, ni dijese de mis tratos interiores con Dios; y poco después que vine, me
los quité todos, como se satisfizo que yo no habia dado causa para ello, que el
santo y yo siempre deseamos el mayor bien y aumento de la religion. Y no solo
me los quit6 sino después de haber visto por extenso el camino de oracién por
donde Dios me lleva, le favorecié mucho y aprob6, aunque era harto recatado
en cosas de espiritu»''®.

4 «Ana de la Trinidad (1577-1613) Hija de Don Iuan Ramirez de Arellano y Donfa Iuana de Ureta,
Senores de las Villas de Alcanadre, Ausejo y Murillo de Leza. Desde la ninez descubri6 talento tan superior
al sexo de muger, que se hizo senora sin dificultad de algunas de las ciencias, y en especial de la Aritmética,
Poesia, Pintura, Musica y Latinidad excercitavanse en ellas muchos ratos de el dia, sin faltar a la oracién y
obras de virtud, a que fue muy inclinada [...] en el Noviciado fuesse gravemente combatida de tentaciones,
le aconsejo a la Madre Priora Cecilia del Nacimiento, que muy de antemano hiciese votos de su profesion,
con que quedo6 con gran serenidad de dnimo, revalidandolos a su tiempo que fue el ano de 1603 a los 25 de
febrero, creci6 tan aprisa en las virtudes que se desconoci6 y la desconocieron las demas. En la humildad,
en la obediencia, en la castidad y observancia comtin se adelanté mucho tanto en la oracion y pobreca de
espiritu, que se solia arrebatar, recibiendo del Senor muchas y soberanas comunicaciones. Examinaron
y aprobaron el suyo hombres gravisimos dentro y fuera de la Orden, y no dexandola de ejercitar Dios y
las criaturas, subi6 al estado de los muy aprovechados», en FRAY JoSE DE SANTA TERESA, Reforma de los
Descalzos..., o. c., t. 111, 178. T. ALVAREZ, «19 sonetos de una poetisa desconocida. La carmelita Ana de la
Trinidad del Carmelo de Calahorra», Monte Carmelo (1992), 241-279.

115 T, Ecipo LopPEz, «Tomas Sanchez Davila» en Monte Carmelo, vol. 110 (2002), n° 1-3, 75-99.

16 EMETERIO DE JESUS MARiA, “A la madre Cecilia del Nacimiento, gloria del Carmelo y de Espana. En
el III centenario de su muerte 1646-1946", Monte Carmelo 47 (Burgos abrilseptiembre), 139.

360



Monjas Lectoras y Escritoras entre rejas: el ejemplo del Carmelo

Su hermana Maria de San Alberto fue una de las mejores escritoras entre las
carmelitas descalzas, segin definicion de Juan Luis Rodriguez. En ella encontraba
claridad de estilo y sencillez, con la que comunicaba sus experiencias espirituales'!”.
Practicando aquella tendencia casi teresiana de poner por escrito las vivencias de
su trayectoria, como dijimos se vio afectada como su hermana Cecilia de la accion
del general Alonso de Jesus Maria, que no era de la opinion de que las monjas
escribiesen sobre su vida mistica, haciendo exaltacion de la mera vida contem-
plativa. De ahi, que le mando destruir algunos de sus escritos. Todos ellos, segtin
indic6 Blanca Alonso Cortés, debian figurar en los primeros puestos de las letras
ascéticas y misticas del siglo de oro espanol, junto con los de su hermana Cecilia del
Nacimiento''®. Asi, en sus paginas, pesaron mucho las lecturas de Teresa de Jesus
y Juan de la Cruz. Maria de San Alberto hacia recorrido por todos estos escritos:

«LLos cuadernos que escribia anos ha de cosas interiores eran dos o tres de
mercedes particulares que sucintamente toco algunas de ellas en el cuaderno
que comienza: “Dia de la Expectacion de Nuestra Senora, lunes 18 de diciembre
de 1628 [...] Y aquellas mercedes que alli apunto, habra cuarenta anos que
comenzo el Senor a irmelas comunicando. También escribi entonces en los
dichos cuadernos brevemente las tres vias y lo que en ellas me pasaba [...]
Escribi otro —me parece era de la fe que se ha de tener en la santa obediencia—
y otro cuadernillo, muy pequenito, de efectos o exclamaciones amorosas del
alma a Dios. Otro de algunos psalmos de David y algunos canticos en metro,
que mas los declaro en romance el efecto y la luz que Dios me dio para ello que
la sciencia, pues yo no sé el latin bien enteramente. Este cuaderno de psalmos,
digo el traslado, como un papel suelto (que ya iba trasladado en los cuadernos),
solamente me volvié nuestro padre Fr. Alonso de Jests Maria, que los originales
de mi letra alla quedaron»'"®.

Los anos de la citada estancia de la madre Cecilia en Calahorra, la mejor poetisa
del Carmelo segin Emeterio de Jesus'?, fueron los mas fecundos literariamente
hablando. Su obra ha sido muy desconocida hasta que no hizo referencia a ella,
por vez primera, fray Manuel de San Jerénimo en su «Reforma de los Descalzos» en
1710, setenta anos después de su muerte. Sin embargo, en 1768, la madre Cecilia
se encontraba entre «Las mujeres vindicadas de las calumnias de los hombres»,
que habia elaborado Juan Bautista Cubie, que pertenecia a la Real Biblioteca de
Su Majestad:

«Cecilia Sobrino [...] cultivé la claridad de su ingenio con la aplicacion a las
letras. Aprendi6 la lengua latina, la Rethorica y Philosophia, con un particular

117 J.L. RODRIGUEZ Y J. URREA FERNANDEZ, Santa Teresa en Valladolid y Medina del Campo, (Caja de Ahorros
Popular de Valladolid, Valladolid 1982), 342 y ss.

18 B. ALoNso CORTES, Dos monjas vallisoletanas poetisas, (Valladolid 1944).

119 SILVERIO DE SANTA TERESA, Historia del Carmen Descalzo..., o. ¢., t. IX, 889.

120 EMETERIO DE JESUS MAR{A, «A la madre Cecilia del Nacimiento, gloria del Carmelo y de Espana. En
el III centenario de su muerte 1646-1946», Monte Carmelo 47 (1946), 139y ss; idem, «Ensayo sobre la lirica
carmelitana hasta el siglo XX» Monte Carmelo LIV (1949), 83y ss.

12l FRAY MANUEL DE SAN GERONIMO, Reforma de los Descalzos de Nuestra Seriora del Carmen, (Imprenta
Geronimo Estrada, Madrid 1706), t. V, 803-809.

361



Javier Burrieza Sanchez

estudio que hizo para comprender los misterios de las Divinas Letras [...]
dexando memoria de su erudicién con unas Canciones que compuso; en que
explica con elegancia la mystica y amorosa unién del alma con Dios, por medio
de la fe y caridad. Consérvanse estas Obras manuscritas en el Convento de su
profesién»'?.

Habra que esperar al tercer centenario de la beatificaciéon de la madre Teresa
de Jesus para que fray Gerardo de San Juan de la Cruz ofreciese una edicién de dos
obras de Cecilia del Nacimiento, junto con las del gran poeta mistico, el «Tratado
de la union del alma con Dios» y «Comentarios a las liras de la transformacion del
alma en Dios»'?*. Cuando se alcanzé el tercer centenario de la muerte de la poetisa
carmelita en 1946, fray Emeterio de Jests Maria ofrecié un monografico en la re-
vista Monte Carmelo, hasta que en 1971, editorial Espiritualidad publicé las obras
completas de la madre Cecilia bajo la direccion del padre José Maria Diaz Ceron'#*.
Los contemporaneos de ambas, cuando murieron —en 1640 Maria de San Alberto
y en 1646 Cecilia del Nacimiento—, se preocuparon mas de promocionar su olor de
santidad que la singularidad de sus escritos.

122 ].B. CUBIE, Las mujeres vindicadas de las calumnias de los hombres con un catdlogo de las Espariolas, que mas
se han distinguido en Ciencias y Armas, (Imprenta Antonio Pérez de Soto, Madrid 1768), 95-96.

123 FRAY GERARDO DE SAN JUAN DE LA CRUZ, Obras del Mistico Doctor, (Toledo 1914), t. III, 349-458.

124 CgcILIA DEL NACIMIENTO, Obras completas, Notas, criticas y estudio de su vida mistica por José Maria
Diaz Cerén, (Editorial Espiritualidad, Madrid 1971).

362





