


HUMAN REVIEW   |    2022    |    ISSN 2695-9623 

International Humanities Review / Revista Internacional de Humanidades 

DOI: https://doi.org/10.37467/revhuman.v11.4268 

© GKA Ediciones, authors. Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 

 

 
APROXIMACIÓN CONCEPTUAL A NUEVOS (Y NO TAN NUEVOS) TIPOS DE 

PATRIMONIO CULTURAL 

 
Conceptual approach to new (and not so new) types of cultural heritage 

 
JOSÉ LUIS LALANA SOTO 1, JAVIER PÉREZ GIL 2 

1 Universidad de Burgos, España 
2 Universidad de Valladolid, España 

 
 

KEYWORDS 

Cultural Heritage 

Architecture Theory 

Historical Urban 

Landscape 

Verncular Architecture 

Architecture 

Conservation 

Cultural management 

ABSTRACT 

Cultural heritage has acquired an increasingly complex, broad and 

dynamic meaning. On the one hand, the old monumental paradigm has 

been transcended; on the other hand, heritage has spread to innumerable 

epistemological and practical spheres that interpret and apply it 

according to their interests. 

From a theoretical perspective, this work seeks a conceptual approach to 

cultural heritage through some keys that should be present in any 

reflection on heritage. This approach will also be extended to the notion of 

Historical Urban Landscape and to the field of vernacular architecture in 

order to show that complexity and its real problems. 
 

 

PALABRAS CLAVE  

Patrimonio cultural 

Teoría de la Arquitectura 

Paisaje Urbano Histórico 

Arquitectura vernácula 

Arquitectura 

Conservación 

Gestión cultural 

 
 

RESUMEN  

El patrimonio cultural ha adquirido un sentido cada vez más complejo, 

amplio y dinámico. De una parte, se ha trascendido el antiguo paradigma 

monumental; de otra, el patrimonio se ha extendido a innumerables 

ámbitos epistemológicos y prácticos que lo interpretan y aplican según sus 

intereses. 

Desde una perspectiva teórica, este trabajo pretende una aproximación 

conceptual al patrimonio cultural a través de algunas claves que deberían 

estar presentes en toda reflexión patrimonial. Esa aproximación se 

extenderá también a la noción de Paisaje Urbano Histórico y al ámbito de 

la arquitectura vernácula a fin de mostrar esa complejidad y su 

problemática real. 

 

 

 

 

 

 

Recibido: 12/ 07 / 2022 
Versión de los autores 

 

  



HUMAN Review, 2022, pp. 2 - 10 

 

 

1. Dinámicas y retos del patrimonio cultural 

n las últimas décadas, el patrimonio cultural ha experimentado un profundo proceso de 
expansión, tanto por lo que hace a los bienes susceptibles de recibir este tratamiento como a los 
propios conceptos en los que descansa su interpretación y tratamiento, pasando por la 

importancia que se les confiere a las cuestiones patrimoniales en las diversas esferas de la acción pública 
(Bortolotto, 2007; González-Varas, 2021). 

Este proceso global podría sintetizarse, entre otras, en dos grandes líneas. Por una parte, se ha 
pasado de la valoración de lo excepcional a la de lo cotidiano, con todas las implicaciones que de ello se 
derivan, y por otra, que al mismo tiempo se ha incrementado extraordinariamente lo que podríamos llamar como “demanda” de patrimonio, tanto desde el punto de vista de su aprovechamiento como 
recurso (ya sea económico, identitario o lúdico, por citar algunos), como en términos de normativa de 
protección.  

En consecuencia, el patrimonio, en sus diversas facetas, es hoy un asunto relevante en buena parte 
de las disciplinas académicas, tanto las que lo habían contemplado históricamente (arquitectura, arqueología, historia del arte…) como aquellas donde la incorporación ha sido mucho más reciente (ingeniería, ecología, geografía…). Sin embargo, buena parte de los conceptos básicos en los que ha 
descansado tradicionalmente la aproximación al patrimonio cultural, como la autenticidad, la 
integridad, el entorno o el valor histórico-artístico siguen firmemente anclados –y eso en el mejor de los 
casos– en formulaciones planteadas hace más de un siglo, como la de Riegl (1903). Se trata de 
formulaciones que difícilmente casan con los requerimientos de los nuevos temas patrimoniales, entendiendo por “nuevos” algunos plenamente aceptados por la Academia hoy, que suponen ya una 
parte fundamental del acervo patrimonial y que cuentan con una trayectoria casi tan dilatada como las 
formulaciones clásicas basadas en la idea de monumento (patrimonio urbano, paisaje en sus diversas acepciones, patrimonio industrial, arquitectura vernácula, itinerarios culturales…). 

El resultado de esta situación actual es la confusión con respecto a algunos conceptos de fondo, que 
se han visto alterados en mayor o menor medida por este proceso de expansión, asociada en no pocas 
ocasiones a la falta de adecuación de la normativa vigente. Hoy, más allá de la mirada propia de cada 
disciplina académica, la aproximación patrimonial exige asumir las múltiples dimensiones que en ella 
confluyen, lo que implica, además de la imprescindible transdisciplinariedad, tan mencionada como 
poco practicada (Santos, Pérez & Fernández, 2021), profundizar en algunos conceptos para que, aun a 
costa de perder capacidad de sugerencia, puedan ser realmente operativos.  

En otras palabras, aunque la formación en patrimonio se suele dar en una estrecha relación con la 
disciplina desde la que se recibe, lo que en principio es razonable, más allá de las mismas hay toda una 
serie de cuestiones y discursos relativos a la mirada patrimonial que trascienden la formación específica 
de origen y que deben ser abordados, especialmente cuando la reflexión va encaminada a la toma de 
decisiones o a la intervención. Y no es una tarea sencilla. 
Sobre la base del conocimiento científico (disciplinar o multidisciplinar) y de la importancia del 
reconocimiento social (la respuesta emocional), y sin cuestionar en absoluto estos pilares, para trabajar 
sobre patrimonio, además de desarrollar una mirada integradora de los diversos componentes 
disciplinares (transdisciplinariedad), hay que superar la sugerencia y afrontar cuestiones 
controvertidas, en muchas ocasiones tan difíciles como relevantes. Y para ello es preciso contar con un 
cierto nivel de consenso sobre el alcance de los términos utilizados, que permita caracterizar y transmitir, en la medida de lo posible, la naturaleza real de los problemas o de las oportunidades… y por 
tanto de las propuestas. Sin perder de vista, dentro del campo de conocimiento que nos ocupa y de la 
perspectiva que estamos planteando, que esos conceptos –llamémosle operativos– no solo no pueden 
basarse en la sugerencia evocadora y la ambigüedad, sino que tampoco pueden hacerlo en la certeza de 
una precisión filosófica absoluta. Afrontar las cuestiones patrimoniales requiere pensamiento complejo: El pensamiento complejo integra lo más posible los modos simplificadores de pensar […] aspira 

al conocimiento multidimensional. Pero sabe, desde el comienzo, que el conocimiento completo es imposible [… e] implica también, por principio, el reconocimiento de los lazos entre las 
entidades que nuestro pensamiento debe necesariamente distinguir, pero no aislar, entre sí. 
(Morin, 1990, 22-23). 

E 



HUMAN Review, 2022, pp. 3 - 10 

 

 

Dejando aparte algunas cuestiones fundamentales, que a menudo quedan soslayadas en la práctica 
pero que sigue siendo importante recordar, como por ejemplo la formulación clara, para cada caso 
concreto, del por qué es importante preservar hoy elementos del pasado que en muchos casos han 
perdido su función o su intención original, hay muchas materias sobre las que habría que reflexionar. 

Antes de afrontar esta reflexión, y siendo conscientes de que se trata de una visión reduccionista y, 
por tanto, imperfecta, conviene caracterizar lo que se ha denominado como visión monumental del 
patrimonio, sobre la cual siguen descansando muchas de las reflexiones académicas y profesionales, y 
que, con mayor o menor rigidez, constituye la base esencial de la normativa de protección del 
patrimonio. Sintetizando la cuestión, la visión monumental se centra específicamente en el elemento 
patrimonial (en el caso del patrimonio cultural construido generalmente un edificio o un conjunto de 
edificios), que, aplicando en sentido estricto el concepto de autenticidad, se mantienen en un su estado 
original, lo cual implica que hubo un estado original, o al menos un momento en que se puede considerar 
terminado, y que es este estado el que hay que preservar, eliminando aquello que pueda perturbar la 
percepción de ese estado. El discurso de Riegl (1903), que podemos considerar como la máxima 
expresión de esta visión, plantea, por tanto, que el valor de ese elemento patrimonial es artístico y es 
histórico, en tanto que testimonio de una época histórica determinada. Preservar ese monumento y su 
valor implica, en el fondo, sacarlo de la historia, e incluso, a menudo, de su contexto espacial, que 
generalmente ha evolucionado, alterando el valor evocativo del monumento.  

Sin embargo, estos conceptos de autenticidad, de integridad, y todas sus implicaciones, que se siguen 
utilizando hoy en día, son poco adecuados cuando se trata de un elemento cuya condición patrimonial 
no es resultado de un proyecto o una intención y cuya naturaleza es esencialmente dinámica, lo que 
exige recurrir a conceptos más sugerentes pero difícilmente objetivables (como el espíritu del lugar o el 
carácter, en caso de un paisaje). 

La visión monumental, o, mejor, monumentalista del patrimonio cultural, vinculada al nacimiento y 
el desarrollo del propio concepto de patrimonio colectivo, tal como lo entendemos hoy día, que, como 
hemos mencionado, sigue muy presente en el marco normativo e institucional, e incluso en el imaginario 
colectivo, se podría caracterizar, grosso modo, como una visión centrada en el objeto material desprovisto de contexto, autocontenido, prístino e inmutable… fuera del tiempo y del espacio.  Desde 
esta visión, el patrimonio es, ante todo, una cuestión de especialistas, que son los que determinan si un 
bien es digno de ser considerado patrimonio o no (Muñoz, 2006, pp. 98-99). Dejando aparte que esto 
plantearía la cuestión de quiénes son los especialistas cualificados para poder emitir este juicio, se sigue 
sin resolver la cuestión de que si un bien es patrimonio lo es porque existe hoy, y está inevitablemente inmerso en un contexto y en una dinámica (material, ambiental, social, económica, simbólica…). La 
visión de los especialistas es fundamental, pero insuficiente, incluso aunque el objetivo se centre 
exclusivamente en la preservación de la materialidad. 

Aquellos elementos que, dentro del patrimonio cultural, no responden bien a alguna de las 
características mencionadas, siguen planteando hoy ciertas dificultades, ya sea conceptuales o en la 
aplicación práctica. Cabe destacar, en este sentido, el patrimonio urbano, cuya gestión sigue siendo 
problemática, a pesar de que está plenamente aceptado e integrado en la práctica totalidad de las 
normativas; el paisaje como patrimonio cultural, dentro del cual hay que considerar también la 
aproximación al patrimonio urbano basada en el paisaje (formulada como Historic Urban Landscape) en 
la Recomendación de 2011, que ha complicado la ya de por sí compleja cuestión de los paisajes culturales 
como tema aprobados por UNESCO en 1992; y algunos tipos de patrimonio como el patrimonio 
inmaterial, el industrial, la arquitectura vernácula o los itinerarios culturales. Como hemos señalado, 
todos ellos cuentan con literatura científica, asociaciones internacionales específicas y documentos 
sobre cómo abordar su tratamiento. No incluimos en nuestra reflexión, pues, otros tipos de patrimonio 
emergentes y menos consolidados académicamente, ni las interferencias entre unos y otros.   

La pujanza de todos estos tipos, digamos, no monumentales, implica, cuando menos, la necesidad de 
re-considerar algunos de los asuntos tradicionales del patrimonio cultural, e incluso la de buscar alguna 
perspectiva nueva. Abordaremos en este texto fundamentalmente tres: los contextos y su diversidad, la 
gestión del cambio y el objetivo último que se persigue con las normativas de protección. 

El entorno es un asunto fundamental, y mucho más complejo de lo que pueda parecer. La Declaración de X’ian (2005), el documento internacional más conocido que hace referencia a esta cuestión, lo define 



HUMAN Review, 2022, pp. 4 - 10 

 

 

en su artículo 2 como “las relaciones significativas con su medio cultural, físico, visual y espiritual” 
(ICOMOS, 2005, art. 2).  Lo primero que hace complejo el asunto del entorno es que esas “relaciones significativas” entre el 
bien y su entorno pueden, sin embargo, tener grados de intensidad muy diferentes. Siguiendo una escala 
de vinculación progresiva entre ambos, se podrían plantear: 

1. El espacio adyacente que rodea y enmarca al bien, si bien hay que tener presente que, 
incluso desde una perspectiva meramente visual, este espacio puede implicar el uso de escalas 
muy diferentes: desde el espacio inmediato, relativamente fácil de identificar y delimitar, a las 
vistas significativas a escala urbana o territorial, cuyo tratamiento, precisamente por su escala, 
puede suponer una gran complejidad. 

2. El contexto, material e inmaterial, que ayuda a comprender y caracterizar 
adecuadamente el valor del bien patrimonial. 

3. Cuando el contexto no es un mero complemento del bien, sino que es imprescindible para 
poder comprenderlo, como ocurre, por ejemplo, con determinados elementos de la arquitectura 
vernácula y del patrimonio etnográfico en general. 

4. Si el valor patrimonial no descansa en un bien concreto, sino que en realidad reside en la 
estructura de relaciones entre elementos diversos, en lugar de separar contexto de bien, habría 
que considerarlos como una única entidad, y acudir al concepto de paisaje. (Lalana, 2019) 

Pero además de estos aspectos, que estarían relacionados con el proceso de caracterización, de 
formulación de los valores de un bien, hay que contemplar otra cuestión cuyos objetivos son netamente 
diferentes: el establecimiento de un área de protección frente a posibles amenazas externas. Se trata de 
lo que, en el Patrimonio Mundial, se denominan zonas de amortiguamiento (buffer zones), un concepto 
traspasado de la Ecología del paisaje y el patrimonio natural. No se trata en este caso de qué relación 
tienen o no con el bien patrimonial, sino de establecer una suerte de escudo de protección adaptado a 
las posibles amenazas o riesgos para la preservación del mismo, ya sean naturales o sociales, de forma 
que se puedan establecer medidas correctoras.  

El de las zonas de amortiguamiento, más allá de su formulación más sencilla e imperfecta (una 
distancia en torno al elemento patrimonial), es también un asunto que puede llegar a un grado de 
complejidad importante, pero que es esencial para una correcta política de preservación. 

La doble naturaleza (material e inmaterial) del patrimonio y la correcta identificación de los 
contextos, aparte de la identificación de los riesgos relevantes, se deberían de sintetizar, junto con otros 
aspectos, en lo que podríamos denominar el discurso patrimonial, que descansa en los conocimientos 
disciplinares implicados (historia, arte, arquitectura, ecología, ingeniería, geografía, etc.), pero que no 
puede ser contemplado como la suma de los mismos. Para superar la visión monumentalista, el discurso 
patrimonial debería descansar en la formulación de los valores del bien, esto es, como mínimo, las 
razones que justifican por qué hay que preservarlo y la estructura de relaciones con su contexto, en el 
tiempo y en el espacio. Y no menos importante, los atributos materiales del bien en los que se 
manifiestan o de los que se infieren esos valores.  

La adecuada formulación de los valores y atributos es la cuestión esencial desde cualquier 
aproximación desde la perspectiva del patrimonio. La caracterización patrimonial requiere, 
indudablemente, de rigor científico, pero no se puede construir mediante una mera acumulación de 
datos, y menos si parten de una única disciplina (por más importante que esta pueda ser para el caso), 
lo que la convierte, de nuevo, en un asunto complejo. Sin embargo, de una adecuada formulación de 
valores y atributos es de donde se pueden desarrollar criterios de caracterización y de evaluación que 
sirvan a la hora de tomar decisiones o encauzar intervenciones. 

No obstante, el asunto del valor tampoco es sencillo. Parece conveniente, en este sentido, acudir 
cuando menos a la distinción entre valor intrínseco y valor instrumental, en el bien entendido de que se 
trata de un artificio operativo para organizar las reflexiones, y no de llevar al extremo las implicaciones 
filosóficas de ambos términos. No en vano, la axiología y su aplicación a las diferentes ramas de 
conocimiento ha generado una ingente bibliografía (valgan como muestra: Larrère, & Larrère, 1997; 
Kagan, 1998; Zimmerman, 1999; Bernstein, 2001; Ronnow-Rassmussen, 2002; Kupperman, 2005; 
Bradley, 2006). 



HUMAN Review, 2022, pp. 5 - 10 

 

 

Desde esta perspectiva, diferenciar (intentarlo) qué valores proceden del propio bien –los 
intrínsecos– de los que se derivan de qué podemos hacer con el mismo hoy –los instrumentales– es un 
ejercicio que puede ser útil. La visión tradicional ha descansado sobre el valor intrínseco, que solo los 
especialistas de determinadas materias pueden desentrañar. Pero esta perspectiva, y especialmente si se trata de “nuevos” patrimonios, como el patrimonio urbano, o, más recientemente, el industrial o la 
arquitectura vernácula, es hoy claramente insuficiente. En realidad, lo ha sido siempre.  

El patrimonio adquiere tal condición porque existe en la actualidad. El pasado puede ser fundamental 
para entenderlo, pero si algo puede ser considerado patrimonio es porque está aquí y ahora. Y en esta 
tesitura, resulta muy difícil determinar a priori cuál de los dos valores puede ser más importante en un 
caso –o en un momento- dado. 

Por otra parte, y acudiendo a la relación del bien con su contexto que hemos expuesto, el valor 
intrínseco no puede circunscribirse a un elemento aislado y atemporal, y es posible que el valor descanse más en la estructura de relaciones que en el objeto mismo. El “valor relacional”, en suma, puede ser un 
componente esencial de los valores de un bien patrimonial (Kagan, 1998, p. 289). En última instancia, el 
valor intrínseco es, en mayor o menor medida, un valor relacional, tanto por lo que se refiere a su 
relación con el contexto como con el observador, y de ahí que el patrimonio exija siempre una mirada 
transdisciplinar. 

En relación con los valores –y, derivados de ellos, los atributos- hay que añadir una observación más: 
los valores patrimoniales cambian, porque cambia el contexto social y, con él, la estructura de relaciones. 
Es cierto, no obstante, que ciertos elementos patrimoniales suscitan un elevado grado de consenso social, que poseen una gran estabilidad a lo largo del tiempo (“ancla”, los denominaba Gordon Cullen, 
1961, p. 104), y que tienen la capacidad de articular y dotar de sentido al resto de los bienes (de mayor 
o menor importancia, época o significado para el conjunto de la población). 

En todo caso, es necesario asumir la subjetividad inherente a todo asunto humano, tanto más cuando 
se trata de cuestiones difíciles de explicitar como la de los valores, a pesar de lo cual siguen siendo el 
eslabón fundamental no solo en la caracterización, sino también en la preservación patrimonial. 

Por lo que se refiere a los valores instrumentales -qué objetivos persigue la preservación de un 
elemento- a menudo están fuera del alcance del especialista en la materia patrimonial que, en la mayor 
parte de los casos, solo puede plantear la posibilidad de algunos usos compatibles. Basta señalar, en este 
sentido, la enorme diferencia, en términos patrimoniales, pero también sociales o económicos, que existe entre una intervención dirigida a la preservación de otra dirigida a la “conservación utilitaria”. 
Desgraciadamente, los discursos y argumentos patrimoniales utilizados en uno y otro caso son, a 
menudo, similares; y en ausencia de objetivos claros y honestamente formulados, toda la retórica 
patrimonial puede estar vacía. 

Por último, en este breve repaso de las grandes cuestiones que deberían estar presentes en toda 
reflexión patrimonial, al margen de la disciplina de origen o de las características específicas de 
determinados bienes, está la cuestión del marco social, económico y normativo en que descansa la 
patrimonialización de un elemento. El reconocimiento oficial de un bien no garantiza su preservación, 
tanto si la política sobre patrimonio se concibe como una sanción oficial de su “mérito” como si se 
plantea como una forma de auxiliar al elemento patrimonial ante problemas (generalmente externos) 
que no puede afrontar por sí mismo. El establecimiento de medidas inadecuadas de protección puede, 
incluso, convertirse en un peligro para el propio bien que, en principio, se pretendía proteger. En este 
sentido, establecer medidas de protección a elementos que están vivos, que evolucionan, puede llegar a 
suponer su anquilosamiento en torno a ciertos cánones predefinidos (baste con citar casos como el de 
la paella). Desde otra perspectiva, imponer medidas de protección pensadas para combatir la presión 
urbana en pequeños conjuntos rurales, donde el problema no es la presión sino la descompresión, la 
atonía, puede originar, en ciertos casos, el efecto contrario al que se perseguía. 

2. Arquitectura vernácula: enfoques y contradicciones 

Estas cuestiones –su trascendencia y complejidad– se ponen de manifiesto cuando nos adentramos en 
parcelas patrimoniales como la de la arquitectura vernácula, que a pesar de acumular una larga 
tradición investigadora y práctica aparece necesitada de una cierta revisión epistemológica. Con diferentes denominaciones (popular, tradicional, rural…) esta arquitectura ha recibido el interés 
creciente de los estudiosos y las sociedades desde el siglo XIX, si bien con objetivos tan diferentes como 



HUMAN Review, 2022, pp. 6 - 10 

 

 

sus aproximaciones (geográfica, folklórica, arquitectónica, antropológica…). Tal es así, que esas 
denominaciones, lejos de entenderse como sinónimas, encierran acepciones diferentes (Pérez Gil, 
2016). 

Desde un punto de vista patrimonial, los primeros reconocimientos advirtieron en estas obras la 
materialización de los valores más genuinos del pueblo, como en el caso español con la declaración de 
La Alberca (Salamanca) como conjunto histórico-artístico en 1940, declaración imbuida de un patente 
pintoresquismo: El Ayuntamiento de La Alberca, haciéndose eco de los deseos de eximios artistas… y queriendo 

ser fiel guardador de la belleza de su caserío… aspira al honor de que el pueblo sea declarado 
íntegramente Monumento Histórico-Artístico. En efecto; el pueblo de La Alberca…, aun cuando 
carece de Historia y de monumentos, ostenta, en cambio, un caserío de tipo serrano cargado de 
emoción artística y de sorpresas pintorescas, encuadrado en un paisaje montaraz de fuerte 
vegetación y magníficas vistas. Constituye una sorpresa descubrir allí un grupo de pueblo 
petrificado en su vetustez con pureza de carácter arquitectónico libre de intromisiones estilistas, 
con aquella pátina de vejez tan grata y adecuada a lo ancestral de la vida y costumbres que sus 
moradores mantienen. Así, La Alberca ha sido y es el encanto de los artistas y poetas que en ella aciertan a detenerse… (BOE, 1940, pp. 6475‐6476) 

El paradigma histórico-artístico de los monumentos decimonónicos en el que se desenvuelve esta declaración (“aun cuando carece de Historia y de monumentos”) sería décadas más tarde superado por 
nuestro actual concepto patrimonial, mucho más complejo, participativo y dinámico. Aunque se haría 
esperar. Todavía en 1979 Georgeta Stoica firmaba un documento de ICOMOS que precisamente bajo el lema “Qu'est-ce que c`’est l’architecture vernaculaire” afirmaba que “sur le contenu du terme 
architecture vernaculaire on a discuté et on porte encore des discussions animées, sans que les spécialistes soient arrivés jusqu’à présent à une conclusion unanime" (Stoica, 1979, p. 2). 

A nuestro entender, esta afirmación da la clave de uno de los graves problemas que ha venido 
acarreando la comprensión y tratamiento de la arquitectura vernácula hasta nuestros días: su deficiente 
conceptualización. Pensamos que sigue sin aplicarse una conceptualización abiertamente cultural y 
coherente con nuestros principios patrimoniales y sociales contemporáneos. Y estas deficiencias 
pueden comprobarse incluso en la documentación y doctrina de ICOMOS. 

En 1999 se publicó la Carta del patrimonio vernáculo construido (ICOMOS), donde este se define como “la expresión fundamental de la identidad de una comunidad” (ICOMOS, 1999, p. 1). Se sostiene igualmente que forma parte de “un proceso continuo que incluye los cambios necesarios y una continua adaptación como respuesta a los requerimientos sociales y ambientales” (ICOMOS, 1999, p. 1), así como que “no solo obedece a elementos materiales, edificios, estructuras y espacios, sino también al modo en 
que es usado e interpretado por la comunidad, así como a las tradiciones y expresiones intangibles asociadas al mismo” (ICOMOS, 1999, p. 2). Así pues, queda claro su enfoque cultural. Todo gira en torno 
a las personas como artífices del producto cultural y hay un reconocimiento expreso de los valores inmateriales, adelantando así lo sostenido por la “Convención para la Salvaguardia del Patrimonio 
Cultural Inmaterial” de 2003. 

Sin embargo, el mismo documento recoge otras afirmaciones que derivarán en contradicciones, como 
que este patrimonio tiene una coherencia de estilo, forma y apariencia, y emplea tipos arquitectónicos 
tradicionalmente establecidos; o su caracterización a partir de “la aplicación de sistemas, oficios y técnicas tradicionales de construcción” (ICOMOS, 1999, p. 2). Nos encontramos aquí con la introducción 
de categorías formalistas. Y se habla además de tradición como algo estático, olvidando que significa 
cambio, evolución (del latín tradere). Parece negarse la participación de novedades ajenas a esa 
tradición, supuestamente pura e inalterada. Y todo esto nos hace pensar que no se trata de una 
conceptualización cultural, sino pseudocultural (formalista, matérica, constructiva). Así, la anterior afirmación de que el patrimonio vernáculo forma parte de “un proceso continuo que 
incluye los cambios necesarios y una continua adaptación como respuesta a los requerimientos sociales y ambientales” entra en conflicto con la siguiente: “la continuidad de esta tradición se ve amenazada en todo el mundo por las fuerzas de la homogenización cultural y arquitectónica” (ICOMOS, 1999, p. 1). Porque, ¿no es precisamente la “homogeneización cultural” parte auténtica de ese “proceso continuo de cambio y adaptación”? Y, de la misma forma, si al hablar de las intervenciones se dice que “deberán 



HUMAN Review, 2022, pp. 7 - 10 

 

 

llevarse a cabo mediante técnicas y materiales que mantengan un equilibrio de apariencia con la estructura original” ¿acaso no se estará impidiendo entonces la transformación espontánea, cultural, de 
unas expresiones y tradición que convenimos dinámicas y cambiantes? ¿Es que los materiales 
industriales no son parte de la auténtica cultura actual? 

En su lugar, se ha venido proponiendo los últimos años una revisión del paradigma desde el que se 
analiza y trata esta arquitectura. Para ello partimos de una definición esencial en términos aristotélicos, 
muy distinta de las aproximativas que suelen aportar los documentos oficiales. Según esta, la 
arquitectura vernácula sería la expresión cultural de una comunidad determinada a lo largo del tiempo, 
expresión material que recogería los valores inmateriales y que en realidad podría extenderse a 
cualquier tipo de fenómeno arquitectónico, pues no tiene sentido establecer artificialmente 
compartimentos culturales estancos (Pérez Gil, 2016). Es más, como opinan algunos otros colegas, consideramos que el término “arquitectura vernácula” está obsoleto, aunque pueda seguir resultando 
útil (Glassie, 2000, p. 21). 

Desde esa perspectiva, en segundo lugar, debería distinguirse entre vernáculo histórico y vernáculo 
actual. El primero está constituido por aquellas obras y conjuntos que tienen valores antropológicos 
vernáculos, pero de carácter histórico, ya que pertenecen a períodos o contextos culturales del pasado 
de una comunidad. Por su parte, el vernáculo actual se refiere a bienes que se manifiestan como 
patrimonio vivo, donde se verifican los valores antropológicos vernáculos de una comunidad que los 
construye, mantiene o utiliza. Se trata de obras que siguen desarrollando su función –primaria o 
adaptada– y que se elaboran, conciben o mantienen de acuerdo con la tradición de la construcción 
preindustrial o su evolución contemporánea. 

Tomando esta conceptualización cultural, aquí someramente esbozada, no cabe preguntarse por el 
material en el que están realizadas las obras como condición para entenderlas como arquitectura 
vernácula. La participación de materiales industriales o incluso ready-made, aunque menoscaben su 
condición vernácula, no la anulan. Y, de hecho, en muchas ocasiones pueden ser la única respuesta 
cultural auténtica por parte de una comunidad. 

Por supuesto, otra cuestión bien diferente es el proceso de patrimonialización de estas obras, y es 
evidente que cuanto menos diferenciadas o locales sean más dificultades tendrán para ganarse ese 
estatus, porque los procesos identitarios se activan precisamente con las diferencias. Pero no faltará 
mucho para que este tipo más novedoso de intervenciones acabe siendo reconocido también como 
expresión cultural de nuestras sociedades modernas, cuando no como bienes patrimoniales en aquellos 
casos que lo merezcan (Pérez Gil, 2022). Tiempo al tiempo. 

Y, en cualquier caso, lo que pone de manifiesto el actual estado del patrimonio vernáculo construido, 
como queda claro en la citada Carta del patrimonio vernáculo construido es que su entendimiento pasa 
hoy por el concepto complejo, democrático, dinámico y participativo de nuestro patrimonio cultural. 

3. Paisaje Urbano Histórico 

Por otra parte, el sentido complejo –a la vez extensivo e integrador del patrimonio–, así como la 
problemática de su conceptualización, se pone de manifiesto en nociones recientes como la que UNESCO 
ofreció para el Paisaje Urbano Histórico en su Recomendación de 2011. 

Es cuando menos paradójico incluir al patrimonio urbano en un texto sobre nuevos tipos de 
patrimonio, pero al margen de las circunstancias de su nacimiento o evolución, es también cierto que se 
trata, probablemente, del patrimonio oficialmente reconocido que ha conocido una evolución más 
intensa en las últimas décadas. Los conjuntos urbanos, incluso en su concepción más restringida, 
suponen prácticamente un tercio de los elementos incluidos en la Lista del Patrimonio Mundial. Si se 
incluyera en la expresión no solo a los conjuntos urbanos, sino a todos los bienes patrimoniales situados 
en un contexto urbano, algo que podría ser hasta cierto punto discutido en términos de identificación y 
caracterización, pero no en términos de gestión, el número sería todavía mucho mayor. Y esa es 
precisamente una de las vías que parece abrir el concepto de Paisaje Urbano Histórico, a raíz de la citada 
Recomendación (UNESCO, 2011). 

El espectacular crecimiento, en términos cuantitativos, del reconocimiento patrimonial de la ciudad 
como un bien susceptible de ser considerado como patrimonio, que se produjo fundamentalmente en el 
último tercio del siglo XX, se ha visto acompañado, además, por un desarrollo normativo impresionante 
y, sobre todo, un profundo cambio cualitativo, dada la intensidad y la variedad de los retos que la 



HUMAN Review, 2022, pp. 8 - 10 

 

 

preservación de este tipo de patrimonio implica. Este cambio, cuyo eje fundamental es el paisaje urbano 
histórico, es de tal magnitud, que, tanto conceptual como prácticamente, su alcance es todavía una 
incógnita once años después de su formulación. 

La idea de que la ciudad, una parte de la misma, pueda ser considerada como patrimonio es casi 
coetánea a la propia formulación y desarrollo de la propia idea de patrimonio colectivo, pero será la 
obra de Gustavo Giovannoni (1931) la que formule las líneas básicas sobre las que se asentará el 
concepto de patrimonio urbano. Lo que Giovannoni plantea es que un conjunto urbano puede ser 
considerado como patrimonio, y para ello desarrolla el concepto de ambiente y la necesidad de protección de lo que denomina “arquitecturas menores”, pero que es también un elemento vivo, que 
debe de seguir cumpliendo ciertas funciones en la vida urbana actual; funciones que sean compatibles con su morfología y con su escala, lo que obliga a trazar cuáles son los “límites aceptables del cambio”, y 
a plantear una planificación urbana y territorial integrada. 

Tras la Segunda Guerra Mundial en Europa, inicialmente por los efectos de la guerra y la necesidad 
de reconstrucción de ciertas ciudades, en algunas con la intención de recuperar las funciones de 
centralidad (por ejemplo Essen, vinculada a una política de peatonalización, respetando el trazado viario 
medieval pero con un lenguaje arquitectónico contemporáneo), y en otras con la intención expresa de 
recuperar, en ciertas áreas de la ciudad, el ambiente urbano anterior (Viena o Varsovia son algunos de 
los casos más relevantes, a partir del criterio de restauración arquitectónica dov’era e com’era). Sin embargo, la verdadera eclosión patrimonial se produjo sobre los que se denominaron “centros 
históricos”, a menudo sometidos a profundos procesos de deterioro en el marco de las profundas 
transformaciones económicas, sociales y territoriales de finales de la década de 1950 en adelante. Desde 
la perspectiva de la planificación urbanística planes, que todavía se siguen estudiando, como los de Asís 
y, sobre todo, Bolonia, asumieron desde diversas perspectivas la cuestión de qué hacer con estas áreas 
urbanas, con el trasfondo último de quiénes eran los sujetos últimos de la política de preservación 
patrimonial. Simplificando la cuestión, se puede hablar de dos grandes líneas de intervención sobre los 
conjuntos urbanos históricos: la que ha circunscrito su campo a la preservación de los edificios, que ha 
sido la netamente dominante, y la que planteó que esta preservación no era posible sin considerar a los 
habitantes y sus problemas, cuyo corolario ha sido, en la práctica, la puesta en marcha de programas 
orientados a mantener, en la medida de lo posible, la función residencial y la complejidad urbana de 
estas áreas. Porque el efecto principal de la línea dominante ha sido, en general, la tendencia a la 
monoespecialización, ya sea en forma de terciarización (a menudo muy vinculada al desarrollo turístico, 
que ha derivado en ocasiones hacia una tematización incluso estética y formal), de gentrificación o la 
tugurización, aunque en este último caso suele ser conveniente plantear una perspectiva temporal, y, al 
menos en Europa, verla como un paso intermedio (Campos, 1981, p. 51). 

Dentro de este panorama, a partir del año 2005 se formuló por primera vez el concepto de paisaje 
urbano histórico, y seis años más tarde, UNESCO elaboró la Recomendación sobre el Paisaje Urbano 

Histórico (UNESCO, 2011). El nacimiento de este concepto y el desarrollo de este proceso plantearon, ya 
en su momento, algunas dudas, en tanto en cuanto se trataba de un concepto más sugerente que práctico, 
de un indudable atractivo teórico, pero de difícil traslación a la práctica (Lalana, 2011). 
Desgraciadamente, pasados ya algunos años, las dudas siguen plenamente vigentes (Azpeitia, Azkarate 
& De la Fuente, 2018; Lalana & Pérez, 2018), seguimos sin contar con una definición clara y operativa 
de cómo se ha de interpretar este concepto y, a pesar de algunos intentos, tampoco contamos con una 
posible metodología de aplicación. 

El concepto de paisaje urbano histórico, a día de hoy, sigue siendo una fuente de confusión, dadas 
las interferencias que puede tener con otros tipos de patrimonio (el paisaje cultural, sin ir más lejos) y 
las contradicciones que subyacen al propio concepto de paisaje, que requiere hoy de una clara 
formulación previa antes de pensar en añadirle adjetivos. En este sentido, poco tiene que ver la noción 
de paisaje de la Recomendación de 1962 (UNESCO, 1962) con la del Convenio de Florencia (Consejo de Europa, 2000)… y eso sin contar con las múltiples interpretaciones que se hacen del concepto de paisaje 
en función de las diferentes disciplinas que se han aproximado al mismo. El paisaje urbano histórico, 
además, se plantea en la Recomendación de 2011 como una aproximación al patrimonio urbano 
(especialmente claro si se consultan las versiones oficiales, en inglés y en francés), pero no se especifica 
cuál es esa posible aproximación. 



HUMAN Review, 2022, pp. 9 - 10 

 

 

Dejando aparte pues la polémica, plenamente activa, sobre cómo se puede interpretar este concepto 
que ha sumido en la confusión un ámbito patrimonial que ya de por sí era controvertido y complejo, y 
las posibles referencias de métodos de trabajo a partir de la idea de paisaje en otros campos, que las hay 
(por ejemplo, en la ecología del paisaje o en la ordenación del territorio), y para sintetizar una visión 
positiva de la potencialidad y los peligros que puede encerrar esta nueva aproximación, los principales 
aspectos que, a nuestro juicio, habría que considerar son de varios tipos. 

Trabajar desde la óptica y los métodos del paisaje, que en ciertos aspectos están cerca de los del 
patrimonio, debería de recordar que la ciudad es un ente dinámico, que no puede congelarse en una 
imagen determinada, y que ha de ser considerada siempre de forma integrada e indisoluble, así como el 
ineludible protagonismo que ha de tener la población. Ninguno de estos son problemas nuevos, por más 
que la Recomendación de 2011 lo señale así, pero es posible que, cambiando el punto de vista podamos 
intentar afrontarlos con más éxito que hasta el momento. Porque si no es así, el concepto de paisaje 
urbano histórico no será más que una reformulación del viejo principio del Gatopardo, cambiar todo 
para que nada cambie.  Por otra parte, desarrollar una aproximación basada en el paisaje puede permitir (“adecuadamente interpretada”, como menciona la propia Recomendación en su artículo 18) afrontar también algunas 
cuestiones nuevas, en especial, la visión integrada de los aspectos ambientales, patrimoniales y urbanos, 
acorde con el nuevo paradigma de la sostenibilidad que, en el siglo XXI, vincula éstos y otros aspectos, 
además de incluir la percepción, lo que impone la necesidad de considerar los métodos de disciplinas 
como la sociología, para intentar objetivar la percepción colectiva, o la integración de los diversos tipos 
de patrimonio (de naturaleza, importancia y significación diversa) que conforman la ciudad, en lugar de 
abordar la cuestión circunscribiéndola a la conservación de la imagen formal de una parte de la misma. 

Otra cuestión, pendiente de resolver, es cómo se pueden afrontar todos estos objetivos, que, si por 
una parte pueden suponer un avance muy significativo con respecto al tratamiento del patrimonio 
urbano, por otra no puede esperarse que, proveniendo de dos campos disciplinares controvertidos y 
complejos, como son los del patrimonio y del paisaje, pueda consistir en una aproximación sencilla y 
fácilmente aprehensible. 

En suma, y por lo que respecta a este texto, abordar el patrimonio urbano, que no puede considerarse en modo alguno como algo “nuevo”, que está plenamente consolidado tanto en el 
imaginario colectivo como en la normativa de protección, debe encararse desde una nueva forma de 
mirar, para la cual los conceptos consolidados pueden llegar a suponer más un problema que una 
ventaja. 

4. Conclusiones 

El patrimonio cultural es cada vez más complejo y dinámico porque es expresión y reflejo de nuestras 
sociedades: intrínsecamente democráticas y dinámicas. El auge consolidado del patrimonio en casi 
todas las esferas de nuestra vida e interpretado y gestionado desde tantos enfoques como disciplinas o 
intereses existentes, no debe hacer olvidar el papel de la reflexión, de la Teoría, como base lógica de ese 
constructo cultural. Y la tendencia cada vez más consolidada a reconocer los valores inmateriales y las 
relaciones de los atributos con sistemas más amplios y difusos (tan alejada del tampoco sencillo 
paradigma monumentalista) no hace sino reforzar esa exigencia conceptual. 

5. Agradecimientos Este trabajo se enmarca en el trabajo investigador del GID “Patrimonios Urbanos” de la Universidad de 
Valladolid y forma parte del proyecto de investigación “Las constantes culturales de la arquitectura vernácula”, dirigido por Javier Pérez Gil (UVa) y Arsenio Dacosta Martínez (USAL). Su publicación ha 
sido financiada por VirtUVa (Vicerrectorado de Innovación Docente y Transformación digital de la 
Universidad de Valladolid).  

 

 

 



HUMAN Review, 2022, pp. 10 - 10 

 

 

Referencias 

 
Bernstein, M. (2001), Instrinsic Value. Philosophical Studies: An International Journal for Philosophy in 

the Analytic Tradition, 102 (3), 329-343. 
Bradley, B. (2006). Two Concepts of Intrisic Value. Ethical Theory and Moral Practice, 9 (2), 111-130. 
BOE (1940). D. de 6 de septiembre de 1940 por el que se declara Monumento Histórico‐Artístico el 

pueblo de La Alberca (Salamanca). Boletín Oficial del Estado, 18 de septiembre de 1940 (pp. 
6475‐6476). 

Bortolotto, C. (2007). From the ‘monumental’ to the ‘living’ heritage: a shift in perspective. En J. Carman 
& R. White (eds.), World Heritage: global challenges, local solutions (pp. 39-45). British 
Archaeological Reports International Series, Archeopress. 

Campos, G. (1981). Urbanismo y austeridad. Siglo veintiuno de España. 
CONSEJO DE EUROPA (2000). Convenio europeo del paisaje. https://www.mapa.gob.es/  
Cullen, G. (1961). Townscape. The Architectural Press. 
Giovannoni, G. (1931). Vecchie città ed edilizia nuova. Unione Tipografico-Editrice Torinese. 
Glassie, H. (2000). Vernacular Architecture. Indiana University Press. 
González-Varas, I. (2021). La cultura de la memoria y la expansión del patrimonio cultural. Algunas 

encrucijadas actuales. Maestría en Patrimonio Cultural UPTC. 
ICOMOS (1999). Carta del Patrimonio vernáculo construido. 

https://www.icomos.org/images/DOCUMENTS/Charters/vernacular_sp.pdf  
ICOMOS (2005). Declaracion de Xi’an sobre la conservacion del entorno de las estructuras, sitios y areas 

patrimoniales. https://www.icomos.org  
Kagan, S. (1998). Rethinking Intrinsic Value. The Journal of Ethics, 2(4), 277-297. 
Kupperman, J.J. (2005). The Epistemology of Non-Instrumental Value. Philosophy and Phenomenological 

Research, 70 (3), 659-680. 
Lalana, J.L. (2011). El paisaje urbano histórico: modas, paradigmas y olvidos. Ciudades, 14, 15-38. 
Lalana, J.L. & PÉREZ, J. (2018). El concepto de paisaje urbano histórico como herramienta de 

aproximación al patrimonio urbano. En M.D. Campos & J. Pérez (coord.), El conjunto histórico de 

Grajal de Campos (pp. 49-86). Universidad de León, León. 
Lalana, J.L. (2019). Paisaje, ambiente y entorno. La necesaria acotación semántica del tratamiento de los 

contextos, en R. Payo et al. (eds.), Vestir la Arquitectura. XXII Congreso nacional de Historia del 

Arte (pp. 1217-1221). Universidad de Burgos. 
Larrère, C. & Larrère, R. (1997). Du bon usage de la Nature. Pour une philosophie de l’environnement. 

Aubier. 
MORIN, E. (1997). Introducción al pensamiento complejo. GEDISA. 
Muñoz Viñas, S. (2003). Teoría contemporánea de la Restauración. Editorial Síntesis. 
Pérez Gil, J. (2016). ¿Qué es la arquitectura vernácula? Historia y concepto de un patrimonio cultural 

específico. Universidad de Valladolid. 
Pérez Gil, J. (2022). Built Ethnological Heritage: from democratization to democracy. Arte, Individuo y 

Sociedad, 34(2), 499-519. https://dx.doi.org/10.5209/aris.74451  
Riegl, A. (1903). Der moderne Denkmalkultus. Sein Wesen und seine Entstehung. Viena-Leipzig. 
Ronnow-Rassmussen, T. (2002). Instrumental Values: Strong and Weak. Ethical Theory and Moral 

Practice, 5 (1), 23-43. 
Santos y Ganges, L, Pérez Gil, J. & Fernández Maroto, M. (2021). Multidiscipline, interdiscipline and 

transdiscipline in the teaching of Architecture. EDULEARN21 Proceedings (pp. 411-418). IATED 
Academy. 

Stoica, G. (1979). Qu'est-ce que c`’est l’architecture vernaculaire, Plovdiv, ICOMOS. 
UNESCO (1962). Recomendación relativa a la protección de la belleza y el carácter de los lugares y 

paisajes. http://portal.unesco.org  
UNESCO (2003). Convención para la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial. 

https://ich.unesco.org/es/convenci%C3%B3n  
UNESCO (2011). Recommendation on the Historic Urban Landscape. http://portal.unesco.org  
Zimmerman, J. (1999). In Defense of the Concept of Intrinsic Value. Canadian Journal of Philosophy, 29 

(3), 389-409. 

https://www.mapa.gob.es/
https://www.icomos.org/images/DOCUMENTS/Charters/vernacular_sp.pdf
https://www.icomos.org/
https://dx.doi.org/10.5209/aris.74451
http://portal.unesco.org/
https://ich.unesco.org/es/convenci%C3%B3n
http://portal.unesco.org/

