
Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 479

Patrimonio etnológico construido: de la democratización a la democracia1 

Javier Pérez-Gil2

Recibido: 8 de marzo 2021 / Aceptado: el 16 de julio 2021 

Resumen. El patrimonio etnológico construido está adquiriendo un sentido cada vez más participativo 
y abierto, en correspondencia con la nueva conceptualización del patrimonio cultural y el entendimiento 
de la tradición como proceso dinámico. Sin embargo, existe una contradicción entre los documentos 
normativos y patrimoniales que propugnan esos principios y el tipo de expresiones o bienes que reconocen 
e instan a salvaguardar. Esta aportación pretende llamar la atención sobre esas incoherencias y propone 
la	 sustitución	del	 tradicional	paradigma	comprensivo	de	 la	arquitectura	vernácula	—eminentemente	
constructivo	y	 formalista—	por	otro	más	 inclusivo	y	cultural,	donde	 se	 reconozcan	 las	 expresiones	
realizadas con medios de la actual cultura industrial y donde la participación de la comunidad se haga 
efectiva también como sujeto agente de la misma. Se propone así integrar sin titubeos el entendimiento 
de este patrimonio en las estructuras democráticas de nuestras sociedades y, para ello, se relacionará 
este proceso con el experimentado con anterioridad por otros sectores culturales, como el artístico.
Palabras clave: Patrimonio Cultural; Arquitectura vernácula; Teoría de la Arquitectura; Etnología.

[en] Built Ethnological Heritage: from democratization to democracy

Abstract. Built ethnological heritage is acquiring an increasingly participatory and open sense, in 
correspondence with the new conceptualization of Cultural Heritage and the understanding of tradition 
as a dynamic process. However, there is a contradiction between the normative and cultural heritage 
documents that advocate these principles and the type of expressions or assets that they recognize 
and urge to safeguard. This contribution aims to draw attention to these inconsistencies and proposes 
the	 replacement	 of	 the	 traditional	 comprehensive	 paradigm	 of	 vernacular	 architecture	—eminently	
constructive	and	 formalistic—	with	a	more	 inclusive	and	cultural	one,	where	 industrial	expressions	
of current culture are recognized and where community participation is also made effective as its 
agent subject. It is thus proposed to integrate without hesitation the understanding of this Heritage into 
the democratic structures of our societies and, for this, this process will be related to that previously 
experienced by other cultural sectors, such as the artistic sector.
Keywords: Cultural Heritage; Vernacular architecture; Architecture Theory; Ethnology.

Sumario. 1. Introducción. 2. El tópico de la participación. 3. La arquitectura vernácula a revisión. Los 
precedentes del arte. 4. Contradicciones de ida y vuelta. 5. El cambio de paradigma y la legitimidad del 
vernáculo actual. 6. A modo de conclusión. Las pautas democráticas. Referencias.

1	 Fuente	de	financiación:	Este	trabajo	se	enmarca	en	el	Proyecto	de	Investigación	“El	Paisaje	Urbano	Históri-
co	como	recurso	de	planificación	en	los	conjuntos	históricos	menores	de	la	España	interior”	(ref.	PGC2018-
097135-B-I00),	financiado	por	Ministerio	de	Ciencia,	 Innovación	y	Universidades	 (MCIU),	Agencia	Estatal	
de Investigación (AEI) y Fondo Europeo de Desarrollo Regional (FEDER). IP: Juan Luis de las Rivas Sanz y 
Javier	Pérez	Gil.	Plan	Estatal	de	I+D+i	2017-2020.	Su	traducción	ha	sido	financiada	por	el	Instituto	Universita-
rio de Urbanística de la Universidad de Valladolid.

2 Universidad de Valladolid (España)
E-mail: jpgil@tap.uva.es
https://orcid.org/0000-0001-8803-9847 

Arte, Individuo y Sociedad
ISSN: 1131-5598

https://dx.doi.org/10.5209/aris.74451

ARTÍCULOS



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498480

Cómo citar: Pérez-Gil, J., (2022). Patrimonio etnológico construido: de la democratización a la demo-
cracia. Arte, Individuo y Sociedad 34 (2), 479-498, https://dx.doi.org/10.5209/aris.74451

1. Introducción

En	tanto	que	fenómenos	culturales	—y	la	Cultura	una	producción	intrínsecamente	
humana—,	 nuestros	 conceptos	 de	 arte	 y	 patrimonio	 han	 transmutado	 al	 ritmo	de	
los cambios sociales hasta convertirse en algo muy diferente de lo que eran hace 
poco	más	de	un	siglo,	diferencia	que	se	magnifica	si	 la	comparamos	con	el	 lento	
movimiento	—movimiento	existente,	aunque	casi	 imperceptible,	geológico—	que	
esos mismos conceptos habían experimentado con anterioridad y hasta entonces. En 
ambos casos, arte y patrimonio se han adaptado al marco político democrático de 
nuestras sociedades contemporáneas para explicarse desde ellas, y no desde el anti-
guo	paradigma	autosuficiente	donde	eran	las	reglas	del	arte,	o	la	dialéctica	histórico-
artística del monumento decimonónico, los que daban carta de naturaleza a cada uno 
de ellos.

Sin embargo, a pesar de ese nuevo marco estructural que ya es histórico, no todos 
los ámbitos de la Cultura parecen haberlo asumido, y ese estado provoca inevitables 
conflictos	a	la	hora	de	tratar	sus	producciones.	Tal	es	el	caso	—no	el	único—	del	de-
nominado patrimonio etnológico (Agudo, 2016). A pesar de estar inequívocamente 
referido a la producción de una comunidad humana y de abarcar tanto valores ma-
teriales como inmateriales, lo cierto es que en su tratamiento real parece ignorarse a 
los	propios	autores	para	interpretarse	desde	fuera	de	esa	instancia,	según	un	modelo	
que parecía haberse dejado atrás, donde es el observador externo quien examina, 
interpreta y juzga las manifestaciones de esas personas o, si acaso, introduciendo en 
dicha experiencia el principio del relativismo cultural.

Probablemente esa incoherencia tiene su origen en los fundamentos epistemo-
lógicos de ese patrimonio, que no son tan maduros o sólidos como debieran y 
que	se	manifiesta,	de	hecho,	en	la	propia	denominación	del	mismo	(Agudo,	1997;	
Moncusí, 2005). Las distintas nomenclaturas con que se le designa en la legisla-
ción,	 tales	como	patrimonio	etnológico	o	etnográfico,	 lejos	de	adscribir	 los	bie-
nes a la metodología de dichas disciplinas, dejan clara la inconsistencia de su 
patrimonialización (Tornatore, 2011). En España, aunque desde la década de 1990 
todas las sucesivas normativas autonómicas han incluido un sitio para este patri-
monio (Alegre, 2012), se ha hecho por lo general sin apenas acotación conceptual 
ni	medidas	específicas	para	los	bienes	muebles	—incluso	en	leyes	específicas	de	
“cultura	popular	y	tradicional”,	como	la	catalana	(2/1993)	o	la	balear	(1/2002)—,	
cuando no maridando este patrimonio con el industrial, como sucede en las leyes 
castellano-manchega, aragonesa o extremeña.

Esta aportación pretende llamar la atención sobre las incoherencias de la actual 
visión	hegemónica	—académica	y	normativa—	del	patrimonio	etnológico	construi-
do, reclamando la democratización efectiva de su entendimiento, conservación y 
gestión; democratización que tiene que ir más allá de su presentación despótica ilus-
trada y que, aunque todavía no ha sido reconocida más que nominalmente en las 
normativas, ya está presente en nuestras sociedades. Para ello se relacionará este pro-
ceso de adaptación con el que experimentó el arte décadas atrás y donde cobran pro-
tagonismo	el	individuo	—no	solo	como	espectador,	sino	como	creador	y	usuario	de	
los	bienes—	y	la	sociedad,	intérprete	de	unos	valores	con	los	que	se	ha	de	identificar.



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 481

2. El tópico de la participación

Al igual que sucede en el arte, nuestro actual concepto de patrimonio cultural tiene 
unas características comunes que lo diferencian de los anteriores. Entre ellas, señala-
ré	ahora	su	amplitud	—que	les	permite	abarcar	un	sinfín	de	formatos	y	expresiones,	
incluidas	las	inmateriales—	y	su	sentido	democrático,	que	sitúa	al	espectador-ciuda-
dano en una posición protagonista y no meramente pasiva.

En cuanto a la primera característica, es obvio que los antiguos soportes, cate-
gorías, tipologías o escalas han sido superados, abarcando hoy el patrimonio ma-
nifestaciones no solo pertenecientes a la superestructura ideológica de la Cultura o 
lo que la Antropología norteamericana y antropólogos como Alcina Franch (1989, 
p.	43)	denominan	“subsistema	 ideológico”	—donde	 se	 relacionan	arte,	 religión	y	
valores—,	sino	también	otros	testimonios	materiales	o	inmateriales	de	la	estructura	
e infraestructura culturales (González-Varas, 2015, p. 31). Pero igual de trascendente 
es para el ámbito patrimonial la reciente introducción de lo inmaterial, categoría que 
puede generar alguna confusión con la de “intangible”, exportada del empleo nor-
mativo internacional anglosajón y a veces utilizada como sinónima. Lo inmaterial, 
más que a una idea o a algo difuso, está referido a “los usos, representaciones, expre-
siones,	conocimientos	y	técnicas	—junto	con	los	instrumentos,	objetos,	artefactos	y	
espacios	culturales	que	les	son	inherentes—	que	las	comunidades,	los	grupos	y	en	
algunos casos los individuos reconozcan como parte integrante de su patrimonio cul-
tural” (UNESCO, Convención para la salvaguardia del patrimonio cultural inmate-
rial, 2003, art. 2.1). Como señala Chiara Bortolotto (2007a), su principal novedad no 
radica tanto en la introducción de ese tipo de expresiones como en su entendimiento 
“en	términos	de	tiempo	(como	un	proceso	en	evolución)	y	uso	(no	con	un	fin	de	con-
templación estética)” (p. 40). Se trata, pues, como observa Ramón Corzo (2008), de 
una	significación	“acorde	con	las	inquietudes	artísticas	contemporáneas,	en	las	que	
tienen cada vez mayor presencia las tendencias activas y no permanentes como las 
‘instalaciones’, las ‘performances’ o la ‘Action Painting’” (p. 11).

En cuanto al sentido democrático, como expresión de nuestras sociedades, arte y 
patrimonio son construcciones sociales que además han pasado a interpretarse desde 
las primeras, como genuino producto suyo y al servicio de las mismas. En el ámbito 
patrimonial,	esta	visión	se	ha	acentuado	las	últimas	décadas,	pasándose	del	antiguo	
paradigma	monumental	—enmarcado	en	las	instancias	histórica	y	artística—	a	otro	
más	abierto	y	complejo,	definido	por	valores	más	variados	que	identifica	la	propia	
sociedad. La terminología UNESCO ha impuesto la relación entre atributos y valo-
res,	a	partir	de	los	cuales	se	verifican	las	condiciones	de	integridad	y	autenticidad,	
la	primera	 referida	al	 atributo	y	 la	 segunda	—caballo	de	batalla	de	 las	 teorías	de	
intervención	sobre	los	bienes	culturales—	al	proceso	(WHC,	2008).	Y	documentos	
como la Carta de Cracovia	(2000)	definen	el	patrimonio	como	“el	conjunto	de	las	
obras	del	hombre	en	las	cuales	una	comunidad	reconoce	sus	valores	específicos	y	
particulares	y	con	los	cuales	se	identifica”	(s.p.).

Esta	última	definición	ilustra	muy	bien	el	cambio	de	paradigma,	que	podríamos	
explicar	como	el	paso	de	la	identificación	autónoma	o	especializada	de	los	bienes	a	
la	identificación	social	o	democrática	de	sus	valores.	Al	igual	que	sucede	con	el	arte	
contemporáneo, ya no son los valores intrínsecos y “objetivos” del bien los que le 
otorgan	su	estatus	(patrimonial),	sino	que	es	la	comunidad	—agente	externo	o	par-
ticipante—	quien	los	reconoce,	según	un	proceso	que	antepone	la	interpretación	del	



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498482

sujeto	—colectivo—	a	las	propiedades	del	objeto,	propiedades	que	no	son	intrínse-
cas, sino extrínsecas, aportadas por esa comunidad.

Obviamente, esta forma de entender el patrimonio ha cambiado también la mane-
ra de intervenir en él. Hoy se habla de conceptos como “Restauración democrática” 
(Lagasabáster, 2004), incidiendo en su carácter holístico e integrador, donde el papel 
de las comunidades es fundamental en todos los pasos de la intervención. Y la citada 
Carta de Cracovia	 relaciona	 la	Restauración	—entendida	en	 términos	brandianos	
como intervención directa—	directamente	con	estas,	incluyéndolas	expresamente	en	
sus	objetivos	al	definirla	como	una	“intervención	dirigida	sobre	un	bien	patrimonial,	
cuyo objetivo es la conservación de su autenticidad y su apropiación por la comuni-
dad” (s.p.). 

Por otra parte, la Cultura es un derecho universal, entendido este como partici-
pación por la Declaración de Derechos Humanos de las Naciones Unidas (1948, 
art. 27.1) y como acceso a la misma por Constituciones como la española (1978, 
art. 44.1). Ese reconocimiento dio lugar en la segunda mitad del siglo pasado a la 
denominada “democratización cultural”, que consistía en el intento de universali-
zar el acceso a la Cultura, en concreto a lo que Hervé Carrier (1992, pp. 101-102) 
definía	como	las	manifestaciones	altoculturales	de	la	misma.	Este	concepto	clásico	
de cultura fue posteriormente superado y ampliado por el antropológico, del que 
emanaría el de “democracia cultural”, donde los ciudadanos cambiaban su papel 
de “consumidores” por otro bien distinto de “creadores-productores de una cultura 
singularizada” (Caride, 2005, p. 77), prestando más atención a los procesos que al 
producto	en	sí.	Según	esta,	cada	persona	y	comunidad	tienen	una	serie	de	derechos	
culturales, entre los que se incluye la promoción de la diversidad cultural, la partici-
pación activa en la vida cultural, la facilitación del acceso a los procesos de toma de 
decisiones y un acceso igualitario a los servicios culturales, promoviéndose para ello 
desde las instituciones actividades que estimulen la cohesión social y la identidad 
cultural (Laaksonen, 2010, p. 11).

En	el	campo	del	patrimonio	cultural,	en	las	últimas	décadas	tanto	los	textos	lega-
les como las Cartas y Recomendaciones internacionales han enfatizado la importan-
cia	de	las	comunidades	—especialmente	las	anfitrionas—	en	todo	lo	referente	a	la	
identificación,	conocimiento,	conservación	y	difusión	de	los	bienes3. El Documento 
de Nara sobre autenticidad (ICOMOS, 1994) sentenció que los juicios de valor y 
autenticidad	no	podían	basarse	en	criterios	fijos,	sino	que	las	propiedades	del	patri-
monio debían ser consideradas y juzgadas en su propio contexto cultural (art. 11). Se 
instauraba así un principio de relativismo cultural que privilegiaba la perspectiva de 
la	comunidad	afectada,	que	debía	reconocer	la	naturaleza	específica	de	los	valores	
de	su	patrimonio	a	través	de	fuentes	de	información	fiables;	fuentes	que	podían	ser	
muy variadas y con aspectos tan diversos como “concepto y forma; materiales y 

3 “Paralelamente a esta evolución conceptual, se ha ido instalando en la sociedad una nueva idea sobre la gestión 
pública	que	implica	cada	vez	más	a	la	ciudadanía	en	esta	labor.	Así,	la	gestión	del	patrimonio	cultural	requiere	
que sea integral, sostenible y participativa, y que el mantenimiento y valoración del patrimonio cultural sea 
fruto	de	la	acción	de	los	colectivos	sociales	y	no	solamente	labor	de	los	poderes	públicos,	siendo	cada	vez	más	
importante la implicación de la ciudadanía en la gestión continuada y sostenible de los bienes” (Anteproyecto 
de Ley de Patrimonio Cultural de Castilla y León, exposición de motivos, III, 2020). El autor ha elevado varias 
enmiendas	a	este	anteproyecto	de	Ley	con	el	fin	de	hacer	efectivo	ese	papel	de	las	comunidades	en	el	sentido	
que propone este artículo.



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 483

sustancia; uso y función; tradición y técnicas; situación y emplazamiento; espíritu y 
sentimiento; y otros que pueden ser internos o externos de la obra” (art. 13).

La participación expresa de las comunidades, grupos e individuos en la salva-
guardia de aquellas vertientes patrimoniales de las que son parte activa es hoy unáni-
memente reconocida. El artículo 15 de la Convención para la salvaguardia del patri-
monio cultural inmaterial (2003) exhorta a los Estados a lograr una participación “lo 
más amplia posible de las comunidades, los grupos y, si procede, los individuos que 
crean, mantienen y transmiten ese patrimonio y de asociarlos activamente a la ges-
tión del mismo”, precisamente por considerar que ese patrimonio es expresión de su 
identidad (art. 2.1). E, igualmente, los documentos internacionales están asumiendo 
la naturaleza dinámica de los conjuntos históricos junto con la necesidad de admi-
tir transformaciones en los mismos. Empleando la terminología de González-Varas 
(2016, pp. 21-62), se puede decir que la antigua etapa culturalista de conservación 
de los centros históricos ha sido desterrada por la socio-económica de décadas atrás 
y esta, a su vez, está dando paso a otra holística e incluyente que se aproxima a la 
noción de Paisaje Urbano Histórico.

En efecto, documentos ya lejanos en el tiempo como la Carta de Washington de 
ICOMOS (1987) abogan por la participación y compromiso de los habitantes para 
conservar las ciudades y áreas urbanas históricas (art. 3), mientras que los Principios 
de La Valeta (ICOMOS, 2011), que son una actualización de la anterior, añaden en-
tre otras novedades los “valores inmateriales, como la continuidad en el tiempo y la 
identidad”, siempre con la vocación de “salvaguardar los valores de las poblaciones 
históricas y de sus entornos territoriales, así como su integración en la vida social, 
cultural y económica propia de nuestro tiempo” (s.p.).

3. La arquitectura vernácula a revisión. Los precedentes del arte

El	nuevo	valor	otorgado	a	la	sociedad	—especialmente	a	la	anfitriona—	coincide	con	el	
enfoque cultural que desde algunas instancias estamos aplicando a la arquitectura verná-
cula	con	el	fin	de	superar	la	tradicional	visión	de	la	misma,	prácticamente	limitada	a	sus	
intrínsecos aspectos constructivos y formales. Desde hace más de un siglo, el estudio de 
la arquitectura vernácula en España, pero también en el contexto europeo, se ha asentado 
sobre	unos	principios	axiomáticos	con	los	que	se	trataba	de	definir	un	tipo	de	arquitectura	
sin	apenas	base	teórica.	Estos	axiomas	—como	el	anonimato,	la	condición	popular,	la	
atemporalidad	o	el	empleo	de	materiales	preindustriales—	se	instituyeron	en	un	momen-
to en el que la arquitectura preindustrial era todavía una arquitectura viva (Fig. 1), pero 
hoy han quedado obsoletos y son fácilmente rebatibles (Pérez-Gil, 2018a).

De partida, se podría decir que no tiene mucho sentido hablar de una arquitectura 
vernácula como opuesta a otra “culta”, sino que desde una perspectiva patrimonial 
nos	encontramos	ante	una	única	arquitectura	como	expresión	cultural,	si	bien,	como	
apunta Henri Glassie (2000, p. 21), la mantenemos porque es una categoría que 
sigue	 resultando	útil.	Sobre	ella,	personalmente	defiendo	una	 lectura	cultural,	 an-
tropológica o humanística en la que la arquitectura vernácula ocupa su propio lugar 
como tal y en el patrimonio cultural, aquí como el conjunto de obras construidas o 
arquitectónicas	 en	 las	 cuales	 una	 comunidad	 reconoce	 los	 valores	—materiales	 e	
inmateriales—	específicos	y	genuinos	que	caracterizan	su	identidad	cultural	(esta	en	
el sentido antropológico de nuestro concepto de patrimonio) a lo largo del tiempo 
(Pérez-Gil, 2016, 2018b).



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498484

Fig. 1. Murcia (España), paisaje de huerta hacia 1870. Fotografía de J. Laurent (BNE, 
17/3/46).

Según	 este	 enfoque,	 el	 entendimiento	de	 esta	 arquitectura	pasaría	 por	 recono-
cer la naturaleza cultural del bien en tanto que producto cultural de una comunidad 
determinada; producto material y arquitectónico, pero que ante todo remite a dicha 
comunidad (a sus estructuras sociales y económicas, sus tradiciones, su mentalidad, 
su	relación	con	el	medio…),	tanto	desde	una	perspectiva	histórica	—que	podemos	
llamar	“vernáculo	histórico”—	como	actual	(“vernáculo	actual”),	esta	última	bien	
con casos plenamente actuales o híbridos, y sin hacer objeción al empleo de mate-
riales industriales, en tanto que medios legítimos y auténticos de la expresión de la 
cultura contemporánea.

De esta forma, pues, se antepone el proceso a la materia (Pérez-Gil, 2019). Es el 
primero	el	que	otorga	a	la	arquitectura	vernácula	su	especificidad,	ya	que	su	valor	
patrimonial no descansa en el resultado material o formal. Dicho resultado no es el 
valor	cultural,	sino	el	atributo	por	medio	del	cual	se	manifiesta	el	valor.	La	mate-
rialidad,	en	fin,	es	el	medio	que	nos	permite	conocer	y	entender	a	sus	creadores	y	
usuarios, su cultura. Y esto sin ignorar todos los valores arquitectónicos y su relación 
con el medio, que deben seguir siendo valorados.

Este	 enfoque	 encaja	 con	 la	 definición	 de	 patrimonio	 cultural	 inmaterial	 de	
UNESCO,	según	la	cual	este	incluye:

los instrumentos, objetos, artefactos y espacios culturales que les son inherentes”, 
mientras que su carácter procesual y dinámico deja claro que “este patrimonio 
cultural inmaterial, que se transmite de generación en generación, es recreado 
constantemente por las comunidades y grupos en función de su entorno, su inte-



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 485

racción con la naturaleza y su historia, infundiéndoles un sentimiento de identidad 
y continuidad y contribuyendo así a promover el respeto de la diversidad cultural 
y la creatividad humana. (UNESCO, 2003, art. 2.1) 

La arquitectura vernácula, pues, combinaría tanto los evidentes valores materia-
les como estos otros inmateriales, y no debería haber problema en que esas comu-
nidades se valiesen también de los materiales industriale para seguir recreando sus 
usos, representaciones, expresiones, conocimientos y técnicas, transmitiéndolos de 
generación en generación con los medios de su propio tiempo histórico, en un ejer-
cicio de respeto hacia “la diversidad cultural y la creatividad humana” (UNESCO, 
2003, art. 2.1).

Por otra parte, esta nueva forma de entender la arquitectura vernácula no es más 
que la incorporación de esa parcela de la arquitectura y del patrimonio a los cauces 
de	nuestras	estructuras	contemporáneas,	según	un	proceso	que	ya	experimentaron	
otras expresiones culturales antes, como el arte.

A mediados de la década de 1960 las segundas vanguardias o neovanguardia 
dieron un nuevo cambio de rumbo al mundo del arte. En un trascendente artículo, 
Arthur Danto (1964) expuso entonces cómo la historia del arte había evolucionado 
desde	una	primera	fase	mimética,	pasando	por	la	ruptura	de	las	—primeras—	van-
guardias hasta el momento actual, en el que la Estética se había convertido en un 
ámbito de conocimiento autónomo. El nuevo escenario, donde se habían subvertido 
definitivamente	las	reglas	tradicionales,	debía	generar	una	nueva	teoría	del	arte,	una	
“teoría de la realidad” (Reality Theory of Art) que reemplazase a la desfasada «teoría 
de la imitación» (Imitation Theory of Art) y que permitiese la comprensión del tra-
bajo	de	artistas	como	Roy	Lichtenstein,	Barnett	Newman	o	Jasper	Johns.	Afirmaba	
entonces	que	la	Historia	del	arte	estaba	emulando	ciertos	episodios	de	la	científica.	
Hoy, quizás podríamos decir lo mismo sobre la Arquitectura vernácula.

(…) where a conceptual revolution is being effected and where refusal to counte-
nance certain facts, while in part due to prejudice, inertia, and self-interest, is due 
also to the fact that a well-established, or at least widely credited theory is being 
threatened in such a way that all coherence goes. (p. 573)

Como han señalado Lucy R. Lippard (2004, p. 10) y otros autores, una de las 
características de ese nuevo arte que había que reinterpretar era el progresivo aleja-
miento de la representación y técnicas clásicas en favor de una expresión conceptual 
que se confundía con los artefactos cotidianos y que podía llegar incluso a desmate-
rializarse, manifestándose como idea y como acción. Aunque, como advierte Robert 
Morgari (2003, p. 12), ese “momento de transición en la penumbra que se extiende 
entre las postrimerías de la modernidad y la posmodernidad, como el desvaneci-
miento de aquella o como una indicación de ésta”, no era tanto una postura antifor-
malista como ultraformalista.

En efecto, a partir de entonces el interés por el proceso se equiparó e incluso 
superó al resultado material a la hora de valorar una obra de arte. Resultan muy 
elocuentes a este respecto las palabras de Simón Marchán (1994), no solo para di-
seccionar aquella evolución, sino para tomarla como referencia del caso que ahora 
tratamos. En términos patrimoniales, apenas bastaría con sustituir el concepto de arte 



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498486

por	el	de	arquitectura	vernácula,	el	resultado	material	por	los	atributos	de	esta	última	
y la idea artística por sus valores, para encontrarnos con una problemática similar:

En la alternativa objetual-antiobjetual asistimos más a un cuestionamiento del ob-
jeto artístico tradicional que a una superación absoluta del objeto. Frente a un 
reduccionismo y concepto estrecho de arte, ligado al arte de caballete de un modo 
casi exclusivo, se aboga por la expansión de los dominios del arte (…)

La hostilidad al objeto artístico tradicional, la extensión del campo del arte, la 
des-estetización de lo estético, la nueva sensibilidad en sus diferentes modalida-
des, se insertan en la dialéctica entre los objetos y los sentidos subjetivos, en la 
producción no sólo de un objeto para el sujeto sino también de un sujeto para el 
objeto, y en la práctica teórica de los sentidos, reivindicando los comportamientos 

perceptivos y creativos de la generalidad. (pp. 154-155)

4. Contradicciones de ida y vuelta

A priori, parecería que los principios participativos enunciados por documentos pa-
trimoniales como los antes citados encajan bien y aun exigen una visión de la arqui-
tectura vernácula como la que acabamos de defender. Sin embargo, esto no es así. Se 
da la paradoja de que la visión tradicional de la arquitectura vernácula se contradice 
con la instancia participativa, pero, a su vez, los documentos que propugnan esa ins-
tancia imposibilitan el paradigma cultural de la arquitectura vernácula, permitiendo 
solo el tradicional.

En efecto, aunque la propia Carta del patrimonio vernáculo construido de ICO-
MOS (1999) dice que este “forma parte de un proceso continuo, que incluye cambios 
necesarios y una continua adaptación como respuesta a los requerimientos sociales 
y	ambientales”,	acto	seguido	afirma	que	“la	continuidad	de	esa	tradición	se	ve	ame-
nazada en todo el mundo por las fuerzas de la homogeneización cultural y arquitec-
tónica” (s.p.). Es decir, se reconoce el inherente carácter dinámico de la cultura y 
de la propia tradición (del latín tradere: entregar), pero a su vez se niega ese mismo 
dinamismo acorde con los nuevos y auténticos tiempos, esto es, lo que antes he 
denominado “vernáculo actual”. Y esta negación queda clara en los criterios de in-
tervención, de modo que a la par que se propone restaurar con sistemas tradicionales 
de	construcción	y	se	fomentan	los	oficios,	materiales	y	técnicas	locales	(tal	y	como	
loablemente se ha aplicado incluso en la arquitectura contemporánea por arquitectos 
como Hassan Fathy o Anupama Kundoo), se indica que la sustitución de partes o 
elementos por otros de uso contemporáneo debe efectuarse “mediante la introduc-
ción de técnicas y materiales que mantengan un equilibrio de expresión, apariencia, 
textura y forma con la estructura original” (arts. 3-4).

En su afán por salvaguardar los valores, parece que textos como los antes cita-
dos no solo restringen el desenvolvimiento de la arquitectura vernácula actual en lo 
referente	al	cómo	—los	medios—	sino	incluso	al	quién	—la	propia	comunidad—,	
contradiciéndose así con esos principios participativos (Fig. 2). A pesar de ese prota-
gonismo otorgado a la sociedad, del reconocimiento del inherente dinamismo de los 
conjuntos históricos y de la necesidad de admitir transformaciones en los mismos, 



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 487

dichas	transformaciones	parecen	quedar	referidas	únicamente	a	la	“arquitectura	con-
temporánea” o “nueva arquitectura”, sin participación de dicha comunidad. La Carta 
de Washington (ICOMOS, 1987) propone conservar el carácter histórico y todos 
aquellos elementos materiales e inmateriales “que determinan su imagen”, como 
la	forma	y	aspecto	de	los	edificios	(art.	2).	Se	dice	que	“cualquier	amenaza	a	estos	
valores comprometería la autenticidad de la población o área urbana histórica” y se 
delega	cualquier	intervención	a	un	plan	de	conservación	específico	que,	de	no	exis-
tir, sería sustituido por los principios y normas de la Carta de Venecia (ICOMOS, 
1964). Sin embargo, el citado Documento de Nara vino precisamente a deslegitimar 
y corregir la Carta de Venecia por la asunción materialista que hacía del concepto de 
autenticidad, introduciendo entonces otras fuentes de información diferentes, como 
el uso y la función, las tradiciones y técnicas o el espíritu y los sentimientos.

Fig. 2. Palomar en Pozuelos del Rey (Palencia, España). Su moderna intervención  
sobre el vernáculo histórico representa la versión auténtica de la cultura actual  
del lugar. Realizada por su propietario, da forma a un palomar funcional, no a  

un atrezo paisajístico. Fotografía del autor.

Y en el caso de los Principios de La Valeta (ICOMOS, 2011) se relaciona la 
autenticidad de las poblaciones y áreas históricas con la coherencia entre elementos 
materiales e inmateriales, aunque entre esos elementos que deben ser preservados 
se	establece	“la	 forma	y	el	aspecto	de	 los	edificios	 (interior	y	exterior),	definidos	
a través de su estructura, volumen, estilo, escala, materiales, color y decoración” 
(art. 4.1). Las nuevas obras, entendidas como arquitectura contemporánea, deberán 
expresarse	por	medio	de	proyectos	respetuosos	con	la	escala	y	preexistencias,	según	
algunos de los criterios formales ya adelantados en la Recomendación de Nairobi 
(art. 28).

Como norma, las transformaciones contemporáneas a partir de la tradición de la 
comunidad	afectada	ni	se	plantean	ni	se	conciben	si	alteran	la	imagen	predefinida	



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498488

de la misma. Pero esa imagen, si es estática, no es tradición, sino tradicionalismo. 
La Declaración de San Antonio (ICOMOS, 1996) elevó una serie de enmiendas al 
Documento de Nara (ICOMOS, 1994), entre ellas que “para el conocimiento de la 
autenticidad es crucial tener en cuenta la naturaleza dinámica de los valores cultu-
rales, y que para alcanzar este conocimiento hay que evitar los criterios estáticos e 
inflexibles”	(art.	10).	En	su	articulado	se	dio	un	mayor	peso	a	la	participación	efec-
tiva de las comunidades, distinguiendo entre sitios culturales estáticos (como los 
sitios arqueológicos) y dinámicos (como ciudades y paisajes históricos). Y de estos 
últimos	se	especifica	lo	siguiente:

pueden ser considerados como el producto de muchos autores durante un largo 
plazo	de	tiempo,	y	su	proceso	de	creación	está,	en	ocasiones,	sin	finalizar.	Esta	
adaptación constante a las necesidades humanas, puede contribuir activamente al 
mantenimiento del continuum entre la vida pasada, presente y futura de nuestras 
comunidades. A través de ellas, nuestras tradiciones se mantienen y se desarrollan 
para responder a las necesidades de la sociedad. Esta evolución es normal y forma 
parte intrínseca de nuestro patrimonio. Algunos cambios físicos asociados con el 
mantenimiento de modelos de uso tradicionales, no disminuyen necesariamente 
su	significado,	sino	que	pueden,	de	hecho,	ampliarlo.	Por	lo	tanto,	estos	cambios	
materiales pueden ser aceptables como parte del proceso evolutivo (art. 5)

Este dinamismo está en sintonía con otros documentos más recientes. En 2004 la 
Declaración de Yamato rechazó incluso el concepto de autenticidad, alegando que 
dado “que el patrimonio cultural inmaterial es recreado constantemente, el término 
‘autenticidad’, tal y como se aplica al patrimonio cultural material, no es adecuado 
cuando	se	trata	de	identificar	y	salvaguardar	el	patrimonio	cultural	inmaterial”	(art.	
6). Y, en esa línea, la Declaración de Quebec sobre la preservación del espíritu del 
lugar (ICOMOS, 2008) está referida a un concepto relacional dotado de un carácter 
plural y dinámico que busca entender lo material e inmaterial no como opuestos, 
sino	como	interactuantes.	Intenta	proporcionar,	en	fin,	una	comprensión	“más	amplia	
del	carácter	vivo	—	y	a	la	vez	permanente	—	de	los	monumentos,	sitios	y	paisajes	
culturales... una visión más enriquecedora, dinámica e inclusiva del patrimonio cul-
tural” (s.p.).

Entonces,	¿a	qué	se	debe	ese	desencuentro	tan	flagrante	entre	los	principios	pro-
movidos desde los textos patrimoniales y la realidad de la producción que permiten? 
Posiblemente	la	causa	principal	radique	en	los	citados	conflictos	epistemológicos,	
que en un ámbito amplio afectan al actual debate sobre el concepto mismo de pa-
trimonio, donde la emergencia de lo inmaterial, con su inherente dinamismo, está 
sacudiendo las bases del consenso al que parecía haberse llegado en cuestiones como 
la autenticidad.

En el caso concreto de la arquitectura vernácula, su entendimiento se sigue rea-
lizando desde unos supuestos muy similares a los de hace un siglo y están obsoletos 
porque ni el mundo ni nuestro concepto de patrimonio son como entonces. Se siguen 
primando los valores estrictamente materiales, desde un enfoque formalista propio 
de los monumentos decimonónicos y olvidando además que en buena parte del pla-
neta los medios preindustriales hace mucho tiempo que fueron complementados con 
los industriales. Se intenta salvaguardar así la arquitectura vernácula restringiéndola 



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 489

al vernáculo histórico y este, a su vez, es anquilosado coartando el sentido dinámico 
de la tradición.

Pero,	además,	parece	que	existen	otras	razones	que	dificultan	ese	reconocimiento	
más extensivo de la arquitectura vernácula, al menos como patrimonio, razones que 
parten no solo del prejuicio de lo vernáculo como preindustrial, sino también de 
un cierto sesgo ideológico. El hecho de que buena parte de las expresiones arqui-
tectónicas	actuales	llevadas	a	cabo	según	lo	que	Caniggia	y	Maffei	(1995,	pp.	24-
25) denominaron “conciencia espontánea” sean, además de obras participadas con 
medios industriales, testimonio de pobreza y aun de precariedad, parece reprimir su 
reconocimiento patrimonial por parte de las autoridades, incluso aunque los usuarios 
se	identifiquen	con	ellas.

Podemos aproximarnos a este prejuicio aporofóbico en casos como la declara-
ción en 2012 de Río de Janeiro como Patrimonio Mundial con la categoría de paisaje 
cultural (WHC, 2012). Aunque UNESCO ya reconoce expresiones urbanas como las 
“ciudades	nuevas	del	siglo	XX”	(WHC,	2008),	en	esa	declaración	no	se	incluyeron	
los barrios de favelas, situados algunos en sus bordes y en las zonas de amortigua-
miento. Ni el Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional de Brasil ni 
UNESCO los citan en sus informes más que de forma indirecta como asentamientos 
irregulares. Sin embargo, en una declaración como esta parecen echarse de menos, 
por su valor icónico como telón de fondo del paisaje carioca y por representar mejor 
que otros lugares algunos de los valores más universales de la ciudad, como la samba 
o el carnaval.

Fig. 3. Casa de labranza y vallado en San Pedro de las Dueñas (León, España).  
Fotografía del autor.

Más allá de su evidente carácter pauperizado, en tanto que asentamientos irre-
gulares y espontáneos (al margen muchas veces de cualquier normativa) los barrios 
de favelas son un claro testimonio del vernáculo actual (no necesariamente patrimo-



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498490

nio). Trascendiendo la categoría de “vernáculo moderno” (High-style y modern) de 
Amos Rapoport (1972, p. 18), el interés por las producciones espontáneas, como los 
denominados asentamientos informales, es cada vez mayor (Gómez, 2010; Dovey 
& King, 2011), así en contextos no occidentales como el árabe, donde este tipo de 
obras	pueden	ser	la	única	salida	a	la	expresión	cultural	autóctona	de	la	comunidad	
(Mahdy, 2009), como en otros más cercanos (Fig. 3), tal cual sucede con las “casas 
de emigrante” portuguesas, que con independencia de su discutible estética y falta 
de armonía en el contexto urbano y paisajístico, se entienden ya como testimonio del 
proceso histórico del territorio rural (Raposo, 2016).

Pero, además, es que se olvida que la arquitectura vernácula, incluida la histó-
rica de nuestros entornos más inmediatos y que tanto ensalzamos, fue siempre la 
arquitectura de la pobreza (Fig. 4). En pleno éxtasis de exaltación de los valores de 
la arquitectura popular como referente de la arquitectura del Movimiento Moderno, 
autores como Moreno Villa o Torres Balbás advirtieron la distancia de base existente 
entre	la	austeridad	—obligada—	de	la	primera	y	la	—consciente—	de	la	segunda:

Reconocemos al pensar así que la diferencia entre lo popular y lo puritano es 
como la diferencia entre la miseria y la limpieza. A la pobreza le podemos llamar 
también incapacidad y la limpieza capacidad. Porque no está dicho que el pueblo 
ame la eliminación del lujo (al revés), es que no puede usarlo; mientras que el que 
llamamos “limpio” ama, se deleita en esa eliminación. (Moreno, 1931, p. 190) 

Como ha dicho David Lowenthal (1998, p. 476) al referirse a los procesos de 
modelaje de la memoria histórica, “el pasado aparece bajo una luz más favorable en 
las reliquias renovadas de las actividades diarias”.

Fig. 4. Hogar en casa keniana (Kenia). Fotografía del autor.



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 491

5. El cambio de paradigma y la legitimidad del vernáculo actual

Para manejar un concepto más moderno y coherente con el de patrimonio cultural, 
donde la participación por parte de la comunidad pueda hacerse efectiva no solo 
como	beneficiaria	de	ese	patrimonio,	sino	también	y	en	primer	lugar	como	sujeto	
agente del mismo, es necesario cambiar el antiguo paradigma constructivo y forma-
lista por otro más inclusivo y cultural. Esto supone, entre otras cosas, dejar de limitar 
la	identificación	de	esta	arquitectura	a	bienes	del	vernáculo	histórico	(o	del	vernácu-
lo actual desarrollados con medios preindustriales) para ampliarla sin prejuicios al 
vernáculo actual.

Tal enfoque se integraría en la deriva que está siguiendo la conceptualización 
del	patrimonio	en	los	últimos	años,	cada	vez	más	abierta	e	integradora,	donde	los	
antiguos resabios monumentalistas pierden fuerza ante la idea de un patrimonio vivo 
y dinámico. Conceptos UNESCO como el de “Valor universal excepcional” comien-
zan a cuestionarse para dar cabida a otro tipo de obras menos rutilantes.

La	arquitectura	vernácula	actual	es	una	expresión	legítima	de	la	Cultura	y	la	única	
auténtica de nuestras sociedades, con independencia de la mediación de técnicas o 
materiales de carácter industrial. Como señalan autores como Upton (1990) o Vellin-
ga, las tradiciones tienen un carácter dinámico y se adaptan a los cambios del entorno 
(“a continuous creative process through wich people, as active agents, negotiate, 
interpret and adapt knowledge and experiences gained in the past within the context 
of the challenges, wishes and requirements of the present”; Vellinga, 2006, p. 89).

Los	materiales	—industriales—	son	 tan	solo	el	 instrumento	a	 través	del	cual	 se	
plasman las ideas, el resultado material de los principios inmateriales, que es lo espe-
cífico	de	esta	arquitectura.	Más	importante	que	la	composición	material	de	los	elemen-
tos constructivos es el grado de participación de la comunidad o individuos a los que 
representa,	y	esta	participación	puede	manifestarse	y	se	manifiesta	incluso	en	obras	
estandarizadas y creadas al margen de la comunidad, porque esta acaba haciéndolas 
suyas	con	el	tiempo	y	modificándolas	de	alguna	u	otra	manera	en	función	de	sus	es-
quemas culturales y personales (Fig. 5). Incluso desde UNESCO se advierte de que 
ciertos ámbitos como el del diseño arquitectónico, a priori de escasa relevancia para la 
participación cultural, pueden también manifestarla por medio de arreglos domésticos 
y	tradiciones	vernáculas	que	reflejen	la	estructura	familiar	y	las	prácticas	tradicionales	
(UNESCO, 2012, p. 17). Y numerosos estudios dan buena cuenta de ello, como han 
constatado los de Francisca Márquez (2005) en las viviendas sociales chilenas o Luis 
Silva (2019) en el pueblo de colonización de San Bernardo (Valladolid, España).

Peter Burke, siguiendo a otros autores como Nederveen Pieterse, ha explicado en 
un inteligente ensayo sobre hibridismo cultural cómo el inexorable proceso de Glo-
balización, más que a un desenlace de homogeneidad nos lleva a otro de hibridación, 
donde	lo	autóctono	sigue	manifestándose	en	adaptación	a	las	influencias	externas.	
Aplicando modelos lingüísticos, podría decirse que las comunidades e individuos 
llevan a cabo un proceso consciente de traducción cultural a través del cual aplican 
tácticas y estrategias para hacerse con lo ajeno, o inconsciente de creolización, don-
de las distintas fuerzas dan lugar a una nueva cultura. En opinión de este historiador 
británico, “las formas híbridas actuales no forman parte necesariamente de un estado 
evolutivo que conduzca, indefectiblemente, a una cultura global homogénea”, sino 
a un orden nuevo con la cristalización de formas novedosas: a la “creolización del 
mundo” (Burke, 2010, pp. 150-151).



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498492

Fig. 5. Valladolid (España), barrio de San Pedro. La uniformidad de casas  
sociales con balcón ha sido difuminada medio siglo después por las  

particularidades sus propietarios. Fotografía del autor.

Sin embargo, la Carta del patrimonio vernáculo construido (ICOMOS, 1999), 
a	pesar	de	afirmar	que	este	patrimonio	“forma	parte	de	un	proceso	continuo,	que	
incluye cambios necesarios y una continua adaptación como respuesta a los reque-
rimientos sociales y ambientales”, sostiene que la tradición se ve amenazada por 
las	 “fuerzas	 de	 la	 homogeneización	 cultural	 y	 arquitectónica”,	 las	 cuales	—junto	
a	la	“globalización	socio-económica”—	hacen	que	las	estructuras	vernáculas	sean,	
“extremadamente vulnerables y se enfrentan a serios problemas de obsolescencia, 
equilibrio interno e integración” (s.p.).

Conviene matizar esa idea generalizada y ya histórica de que la arquitectura ver-
nácula es una arquitectura en peligro de extinción. No es la arquitectura vernácula 
lo que está en peligro de extinción, sino la arquitectura vernácula histórica, la cual, 
de hecho, pertenece a un tiempo ya extinguido (Fig. 1). Pero hoy, como siempre, las 
comunidades e individuos siguen plasmando en la arquitectura su cultura. Porque la 
cultura ni se crea ni se destruye, solo se transforma. Los procesos de endoculturación 
persisten a pesar del vigente abismo generacional.

Obviamente, esta nueva arquitectura está menos diferenciada que la histórica. 
Pero, como señala Albert Moncusí, a pesar de la tendencia de los gobiernos por se-
guir desarrollando modelos de folklorismo decimonónico, centrados en identidades 
territorializadas, la Etnología moderna avanza en otro sentido bien diferente, en la 
línea de desterritorializar identidades y patrimonios, considerando el carácter diná-
mico y transformador de la tradición (Moncusí, 2005). También en esa línea parece 
ir la conceptualización del patrimonio cultural empujada por el reconocimiento de lo 
inmaterial, donde “the removal of the notion of authenticity and its accompanying 
vocabulary	is	doubtless	a	significant	measure	toward	conceptualizing	the	approach	to	
culture in the age of globalization and trans-culturation” (Bortolotto, 2007b, p. 41).



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 493

Sin menoscabo de valorar y salvaguardar las identidades locales, lo cierto es que, 
en	el	caso	de	la	arquitectura	vernácula,	se	ha	tendido	—y	se	tiende—	a	considerarla	
como un producto del territorio (la arquitectura popular de tal pueblo, comarca o 
región). Pero esto no es así. La arquitectura como expresión cultural no es producto 
de los territorios, sino de las personas que lo habitan. Y cuando se valoran los resul-
tados de armonía formal con el entorno o su integración en el paisaje (cromatismo 
de materiales, texturas…) se confunde el efecto con la causa. No es que esas obras 
se mimeticen con el lugar por surgir de allí; se mimetizan porque las gentes toman 
los recursos más accesibles: los del lugar. 

¿Y qué pasa cuando los recursos mejor dispuestos son de otro lugar y/o indus-
triales? Pues que se emplean. Y son medios tan legítimos como los del vernáculo 
histórico, porque son igualmente propios de esa cultura. Es más, pueden ser incluso 
más	eficientes	y	sostenibles	pues,	como	han	advertido	AlSayyad	y	Arboleda	(2011),	
algunas de las soluciones tradicionales tan ponderadas por los profesionales de la 
arquitectura	ya	no	son	válidas	o	han	perdido	eficacia,	al	haber	cambiado	las	circuns-
tancias	—políticas,	medioambientales,	económicas…—	que	les	daba	pleno	sentido	
práctico.	Afirman	que	el	“mito”	de	la	sostenibilidad	se	ha	forjado	y	sigue	sustentando	
en principios erróneos o desfasados y al pasarse por alto las condiciones de cambio 
“the discussion on sustainability and the indigenous vernacular has limited itself to 
purely formal attributes, hence becoming for the most part a discussion on aesthe-
tics” (p. 151). Una vez más, pues, la interpretación preestablecida de lo vernáculo 
parece condicionada por el formalismo.

Fig. 6. Distintos aparejos preindustriales e industriales en una construcción en Santo 
Domingo de las Posadas (Ávila, España). Fotografía del autor.

Censurar la arquitectura vernácula actual por el origen o consistencia de sus ma-
teriales remite a una posición materialista, no cultural, y difícilmente sostenible. En 
primer lugar, porque con frecuencia se olvida que buena parte de las arquitecturas 
históricas fueron trabajadas por especialistas foráneos, no siendo autoconstruidas 
por los propios dueños y usuarios del lugar. Y lo mismo cabe decir de determinados 



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498494

materiales	—como	 la	 sillería—	que	 exigían	un	 trabajo	 sumamente	 especializado.	
Pero,	además,	es	que	muchos	de	los	materiales	denominados	preindustriales	—como	
el	ladrillo,	la	teja	o	el	adobe—	son	fruto	de	un	trabajo	estandarizado	que	podríamos	
considerar cuasi-industrial, así como que su condición industrial puede no condicio-
nar en absoluto su procedimiento constructivo (Fig. 6), como podría ser el caso del 
trabado de aparejos paralelepípedos (un adobe, un ladrillo antiguo o industrial…).

Hace más de un siglo también el mundo convencional del arte se mostró reticente 
e incluso violentado por la aparición de obras con materiales ajenos a su tradición, 
como los ready-mades de Marcel Duchamp. Pero, para su sorpresa, este decía en 
1962 del Neodadaísmo: “Yo les lancé a la cara botellas y el urinario (La Fuente, 
1917) como una provocación y ahora los admiran por su belleza estética” (Duchamp, 
citado en Crowther, 2019, p. 15).

6. A modo de conclusión. Las pautas democráticas

¿Qué	 supondría	 ampliar	 el	 concepto	 de	 arquitectura	 vernácula	 y,	 en	 virtud	 de	 la	
importancia	de	sus	significados	inmateriales,	aceptar	como	tal	también	el	vernáculo	
actual? 

En	primer	lugar,	debo	decir	que	dicho	reconocimiento	no	significaría	que	todas	
las obras fuesen patrimonio. El de la patrimonialización es un proceso crítico que, 
como en cualquier otro campo o categoría, pasa por el reconocimiento de los valores 
del bien por parte de la comunidad implicada. Y, en este sentido, el vernáculo ac-
tual	tendría	más	dificultades	para	ser	reconocido	como	tal	por	su	comunidad,	pues	
la	 identidad	debe	mucho	a	 la	diferenciación	 (nos	 identificamos	en	contraposición	
a	 algo)	 y	 en	 una	 cultura	 globalizada	 las	 diferencias	 se	 atenúan	 (Pérez-Gil,	 2016,	
p. 149). Sería, pues, una categoría patrimonial mucho más selectiva que la del ver-
náculo histórico.

Y, como arquitectura, ¿debemos permitirlo todo en aras de esa libertad expresiva? 
Obviamente, no parece lógico ni sensato. Aceptar la expresión actual de la arqui-
tectura vernácula no supone abogar por el feísmo ni permitir cualquier obra, mucho 
menos si esta pone en peligro los valores de otros bienes de su entorno o paisajís-
ticos (Fig. 7). Como dije al principio de este escrito, nuestro vigente concepto de 
patrimonio cultural es democrático porque emana de sociedades democráticas. Pero 
también estas están regidas por un marco de convivencia que establece, a la vez que 
una seguridad jurídica, unos límites a nuestras acciones. Así pues, no todo vale y el 
desafío, en este como en otras arquitecturas y patrimonios, estriba en controlarlos 
salvaguardando sus eventuales valores.

Obviamente, en la arquitectura vernácula actual ese desafío es si cabe más di-
ficultoso,	 por	 cuanto	hay	que	 respetar	 la	 libertad	o	conciencia espontánea de los 
creadores, de modo que el proceso de salvaguardia se desarrolla de abajo a arriba, 
con una participación doble por parte de la comunidad e individuos. No es que el 
papel de los administradores patrimoniales desaparezca; antes bien, adquiere más 
importancia porque exige una mayor sensibilidad y juicio crítico. Además, como ha 
señalado Paola Jacques (2001, p. 150) para el caso de las favelas brasileñas, con-
siderando la raíz dinámica de la tradición, esos responsables tendrían la difícil y 
paradójica tarea de conservar y patrimonializar el movimiento. Por eso mismo la 
Convención para la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial se enfoca hacia 



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 495

eso	—la	salvaguardia	(entendida	como	medidas	enfocadas	a	garantizar	la	salvaguar-
dia)—	en	lugar	de	la	protección,	con	el	fin	de	reconocer	mejor	la	naturaleza	dinámica	
de las expresiones culturales inmateriales (Bortolotto, 2014).

Fig. 7. Intervención en un corredor de una casa de Poiares (Portugal). Fotografía del autor.

En auxilio de ese cometido quizás habría que emplear nuevas herramientas de vi-
sión integradora como la noción de Paisaje Urbano Histórico (2011), capaces de supe-
rar concepciones estáticas y tradicionalistas, aunque su aplicación sea difícil y quizás 
menos apropiada para determinados contextos no urbanos (Azpeitia, Azkárate y de la 
Fuente, 2018; Lalana y Pérez, 2018). El objetivo estribaría en contemplar esta arqui-
tectura como parte de un paisaje complejo y dinámico, como un elemento del mismo 
que testimonia el modo de vida y valores de una comunidad a lo largo del tiempo.

Referencias

Agudo	Torrico,	J.	 (1997).	Patrimonio	Etnológico.	Problemática	en	 torno	a	su	definición	y	
objetivos. PH, 18, 97-108.

___(2016). Antropología y patrimonio. De los folcloristas decimonónicos al patrimonio 
etnológico.	 En	 F.	 Mantecón,	 F.	 Quiles	 y	 J.	 Reina	 (coords.)	 Investigación y gestión 

del patrimonio cultural en la provincia de Sevilla: perfiles y evolución (pp. 105-126). 
Diputación de Sevilla.

Alcina Franch, J. (1989). Arte y Antropología. Alianza.
Alegre Ávila, J. M. (2012). El patrimonio etnológico: un patrimonio cultural sin régimen 

jurídico. PH, 82, 83-99.
AlSayyad, N. & Arboleda, G. (2011). The sustainable indigenous vernacular: interrogating a 

myth. En S. Lee, (ed.) Aesthetics of sustainable architecture (pp. 134-151). 010 Publishers.



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498496

Azpeitia, A., Azkarate A. y de la Fuente, A. (2018). Historic Urban Landscapes: A Review on 
Trends and Methodologies in the Urban Context of the 21st Century. Sustainability, 10, 
2603. https://doi:10.3390/su10082603

Bortolotto, C. (2007a). From objects to processes: UNESCO’s ‘intangible cultural heritage. 
Journal of Museum Ethnography, 19, 21-33.

___(2007b). From the ‘monumental’ to the ‘living’ heritage: a shift in perspective. En J. 
Carman & R. White (eds.), World Heritage: global challenges, local solutions (pp. 39-
45). British Archaeological Reports International Series, Archeopress.

Bortolotto, C. (2014). La problemática del patrimonio cultural inmaterial. Culturas. Revista 

de Gestión Cultural, 1, 1-22. https://doi.org/10.4995/cs.2014.3162
Burke, P. (2010). Hibridismo cultural. Akal.
Caniggia, C. y Maffei, G. L. (1995). Tipología de la edificación. Estructura del
espacio antrópico. Celeste.
Caride Gómez, J. A. (2005). La animación sociocultural y el desarrollo comunitario como 

educación social. Revista de Educación, 336, 73-88.
Carrier, H. (1992). Lexique de la Culture pour l’analyse culturelle et l’inculturation. Desclée.
Carta de Cracovia 2000. Principios para la conservación y restauración del patrimonio 

construido (2000). Universidad de Alcalá.
Constitución española (1978). Recuperado de: https://www.boe.es/legislacion/documentos/

ConstitucionCASTELLANO.pdf
Corzo Sánchez, R. (2008). El Patrimonio inmaterial no es intangible. Revista de la CECEL, 

8, 7-21.
Crowther, P. (2019). Geneses of postmodern art. Technology as iconology. Routledge.
Danto, A. (1964). The Artworld. The Journal of Philosophy, vol. 61, 19, 571-584.
Dovey, K. & King, R. (2011). Forms of informality: morphology and visibility of informal 

settlements. Built Environment, 37/1, 11-29. https://doi.org/10.2148/benv.37.1.11
Glassie, H. (2000). Vernacular Architecture. Indiana University Press.
Gómez, J. E. (2010). Vivienda efímera urbana: ¿arquitectura vernácula?. Dearq, 7, 136-143.
González-Varas, I. (2015). Patrimonio cultural. Conceptos, debates y problemas. Cátedra.
González-Varas, I. (2016). Ciudad, paisaje y territorio. Conceptos, métodos y experiencias. 

Munilla-Lería.
ICOMOS (1987). Carta internacional para la conservación de ciudades históricas y áreas 

urbanas históricas. Recuperado de https://www.icomos.org/charters/towns_sp.pdf
ICOMOS (1994). Documento de Nara sobre autenticidad. Recuperado de http://www.

icomoscr.org/doc/teoria/DOC.1994.nara.documento.sobre.autenticidad.pdf
ICOMOS (1996). The Declaration of San Antonio. Recuperado de http://www.icomos.org/

en/charters-and-texts/179-articles-en-francais/ressources/charters-and-standards/188-
the-declaration-of-san-antonio

ICOMOS (1999). Carta del Patrimonio vernáculo construido. Recuperado de https://www.
icomos.org/images/DOCUMENTS/Charters/vernacular_sp.pdf

ICOMOS (2008). The Quebec Declaration on the Preservation of the Spirit of the Place. 
Recuperado de https://icomos.es/wp-content/uploads/2020/01/13.DECLARACI%C3%93N-
DE-QUEBEC.pdf

ICOMOS (2011). Principios de La Valeta para la salvaguardia y gestión de las poblaciones 

y áreas urbanas. Recuperado de http://www.icomos.org/charters/CIVVIH%20
Principios%20de%20La%20Valeta.pdf

Jacques, P. B. (2001). Estética da ginga. A arquitetura das favelas através da obra de Hélio 

Oiticica. Casa da palavra.



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 497

Laaksonen, A. (2010). Making culture accesible. Access, participation and cultural provision 

in the context of cultural rights in Europe. Council of Europe.
Lalana Soto, J. L., y Pérez Gil, J. (2018). El concepto de paisaje urbano histórico como 

herramienta de aproximación al patrimonio urbano. En M. D. Campos y J. Pérez Gil 
(coords.), El conjunto histórico de Grajal de Campos. Universidad de León.

Lasagabáster Gómez, J. I., (2004). La restauración democrática: principios, metodología y 
aplicaciones. PH, 50, 44-55.

Lippard, L. R. (2004). Seis años: la desmaterialización del objeto artístico de 1966 a 1972. 
Akal.

Lowenthal, D. (1998). El pasado es un país extraño. Akal.
Mahdy, H. (2009). Preliminary Notes on the Vernacular Heritage in Egypt. En: Shali. A 

Matter of Conservation. Il Prato.
Marchán, S. (1994). Del arte objetual al arte de concepto. Epílogo sobre la sensibilidad 

“postmoderna”. Akal.
Márquez, F. (2005). De lo material y lo simbólico en la vivienda social. En A. Rodríguez y A. 

Sugranyes (eds.), Los con techo. Un desafío para la política de vivienda social (pp. 165-
178). Ediciones Sur.

Moncusí Ferrer, A. (2005). El patrimonio etnológico. En La memoria construida: patrimonio 

cultural y modernidad (pp. 225-260). Tirant lo Blanch.
Moreno Villa, M. (1931). Sobre arquitectura popular. Arquitectura, 146, 187-193.
Morgari, R. C. (2003). Del arte a la idea. Ensayos sobre arte conceptual. Akal.
Pérez	Gil,	J.	(2016).	¿Qué	es	la	arquitectura	vernácula?	Historia	y	concepto	de	un	patrimonio	

cultural	específico.	Universidad	de	Valladolid.
___(2018a). La arquitectura vernácula en los territorios de baja densidad: una perspectiva 

cultural. A obra nasce, 13, 71-89.
___(2018b). Un marco teórico y metodológico para la arquitectura vernácula. Ciudades, 21, 

1-28.
___(2019). El hábito no hace al monje. Materia y proceso en la Arquitectura vernácula. En 

R. Payo, E. Martínez, J. Matesanz y M. Zaparaín (eds.), Vestir la Arquitectura. XXII 

Congreso Nacional de Historia del Arte, vol. 2 (pp. 1521-1526). Universidad de Burgos.
Rapoport, A. (1972). Vivienda y Cultura. Gustavo Gili.
Raposo,	 I.	 (2016).	 Transformação	 da	 habitação	 popular	 em	 meio	 rural	 em	 Portugal	 na	

segunda	metade	 do	 século	XX.	 En	André,	 P.	 y	 Sambricio,	 C.	 (coords.),	Arquitectura 

popular. Tradição e vanguardia (pp. 193-254). DINÂMIA’CET-IUL.
Silva Velasco, L. (2019). Pueblos de colonización en la provincia de Valladolid, el caso de San 

Bernardo, análisis y evolución. Recuperado de http://uvadoc.uva.es/handle/10324/45231
Tornatore, J.-L. (2011). Du patrimoine ethnologique au patrimoine cuturel inmatériel: suivre 

la voie politique de l’immatérialité culturelle. En C. Bortolotto (dir.), Le patrimoine 

culturel immatériel. Enjeux d’une nouvelle catégorie (pp. 213-233). Éditions de la 
Maison des sciences de l’homme.

UN (1948), Declaración Universal de Derechos Humanos. Recuperado de: https://www.
ohchr.org/EN/UDHR/Documents/UDHR_Translations/spn.pdf

UNESCO (2003) Convención para la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial. 
Recuperado de: http://portal.unesco.org/es/ev.php-URL_ID=17716&URL_DO=DO_
TOPIC&URL_SECTION=201.html

UNESCO (2004). Declaración de Yamato sobre enfoques integrados para salvaguardar 

el Patrimonio material e inmaterial. Recuperado de https://conservacion.inah.gob.mx/
normativa/wp-content/uploads/Documento45.pdf



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498498

UNESCO (2011). Recommendation on the Historic Urban Landscape. Recuperado de: http://
portal.unesco.org/en/ev.php-URL_ID=48857%26URL_DO=DO_TOPIC%26URL_
SECTION=201.html

UNESCO (2012). Measuring cultural participation. Montreal.
Upton, D. (1990), Outside the Academy: a century of vernacular architecture studies, 1890-

1990. En E. B. MacDougall (ed.), The Architectural Historian in America (pp. 199-213). 
National Gallery of Art.

Vellinga,	M.	(2006).	Engaging	the	future.	Vernacular	architecture	studies	in	the	twenty-first	
century. En L. Asquith & M. Vellinga, (eds.), Vernacular Architecture in the Twenty-First 

Century: Theory, Education and Practice (pp. 81-94). Taylor & Francis Group.
WORLD HERITAGE CENTRE (2008). Directrices Prácticas para la aplicación de la 

Convención del Patrimonio Mundial. Recuperado de http://whc.unesco.org/archive/
opguide08-es.pdf

WORLD HERITAGE CENTRE (2012). Rio de Janeiro: Carioca Landscapes between the 

Mountain and the Sea. Recuperado de http://whc.unesco.org/en/list/1100


