Arte, Individuo y Sociedad

ISSN: 1131-5598 =] EDICIONES
COMPLUTENSE

https://dx.doi.org/10.5209/aris.74451

Patrimonio etnologico construido: delademocratizacionalademocracia!

Javier Pérez-Gil?

Recibido: 8 de marzo 2021 / Aceptado: el 16 de julio 2021

Resumen. El patrimonio etnologico construido esta adquiriendo un sentido cada vez mas participativo
y abierto, en correspondencia con la nueva conceptualizacion del patrimonio cultural y el entendimiento
de la tradicion como proceso dinamico. Sin embargo, existe una contradiccion entre los documentos
normativos y patrimoniales que propugnan esos principios y el tipo de expresiones o bienes que reconocen
e instan a salvaguardar. Esta aportacion pretende llamar la atencion sobre esas incoherencias y propone
la sustitucion del tradicional paradigma comprensivo de la arquitectura vernacula —eminentemente
constructivo y formalista— por otro mas inclusivo y cultural, donde se reconozcan las expresiones
realizadas con medios de la actual cultura industrial y donde la participacion de la comunidad se haga
efectiva también como sujeto agente de la misma. Se propone asi integrar sin titubeos el entendimiento
de este patrimonio en las estructuras democraticas de nuestras sociedades y, para ello, se relacionara
este proceso con el experimentado con anterioridad por otros sectores culturales, como el artistico.

Palabras clave: Patrimonio Cultural; Arquitectura vernacula; Teoria de la Arquitectura; Etnologia.

[en] Built Ethnological Heritage: from democratization to democracy

Abstract. Built ethnological heritage is acquiring an increasingly participatory and open sense, in
correspondence with the new conceptualization of Cultural Heritage and the understanding of tradition
as a dynamic process. However, there is a contradiction between the normative and cultural heritage
documents that advocate these principles and the type of expressions or assets that they recognize
and urge to safeguard. This contribution aims to draw attention to these inconsistencies and proposes
the replacement of the traditional comprehensive paradigm of vernacular architecture —eminently
constructive and formalistic— with a more inclusive and cultural one, where industrial expressions
of current culture are recognized and where community participation is also made effective as its
agent subject. It is thus proposed to integrate without hesitation the understanding of this Heritage into
the democratic structures of our societies and, for this, this process will be related to that previously
experienced by other cultural sectors, such as the artistic sector.

Keywords: Cultural Heritage; Vernacular architecture; Architecture Theory; Ethnology.

Sumario. 1. Introduccion. 2. El topico de la participacion. 3. La arquitectura vernacula a revision. Los
precedentes del arte. 4. Contradicciones de ida y vuelta. 5. El cambio de paradigma y la legitimidad del
vernaculo actual. 6. A modo de conclusion. Las pautas democraticas. Referencias.

Fuente de financiacion: Este trabajo se enmarca en el Proyecto de Investigacion “El Paisaje Urbano Histori-
co como recurso de planificacion en los conjuntos histéricos menores de la Espafia interior” (ref. PGC2018-
097135-B-100), financiado por Ministerio de Ciencia, Innovacién y Universidades (MCIU), Agencia Estatal
de Investigacion (AEI) y Fondo Europeo de Desarrollo Regional (FEDER). IP: Juan Luis de las Rivas Sanz y
Javier Pérez Gil. Plan Estatal de [+D+i 2017-2020. Su traduccion ha sido financiada por el Instituto Universita-
rio de Urbanistica de la Universidad de Valladolid.

Universidad de Valladolid (Espaiia)

E-mail: jpgil@tap.uva.es

https://orcid.org/0000-0001-8803-9847

o

Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 479



480 Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498

Coémo citar: Pérez-Gil, J., (2022). Patrimonio etnoldgico construido: de la democratizacion a la demo-
cracia. Arte, Individuo y Sociedad 34 (2), 479-498, https://dx.doi.org/10.5209/aris.74451

1. Introduccion

En tanto que fenomenos culturales —y la Cultura una produccion intrinsecamente
humana—, nuestros conceptos de arte y patrimonio han transmutado al ritmo de
los cambios sociales hasta convertirse en algo muy diferente de lo que eran hace
poco mas de un siglo, diferencia que se magnifica si la comparamos con el lento
movimiento —movimiento existente, aunque casi imperceptible, geolégico— que
esos mismos conceptos habian experimentado con anterioridad y hasta entonces. En
ambos casos, arte y patrimonio se han adaptado al marco politico democratico de
nuestras sociedades contemporaneas para explicarse desde ellas, y no desde el anti-
guo paradigma autosuficiente donde eran las reglas del arte, o la dialéctica historico-
artistica del monumento decimononico, los que daban carta de naturaleza a cada uno
de ellos.

Sin embargo, a pesar de ese nuevo marco estructural que ya es historico, no todos
los ambitos de la Cultura parecen haberlo asumido, y ese estado provoca inevitables
conflictos a la hora de tratar sus producciones. Tal es el caso —no el inico— del de-
nominado patrimonio etnologico (Agudo, 2016). A pesar de estar inequivocamente
referido a la produccion de una comunidad humana y de abarcar tanto valores ma-
teriales como inmateriales, lo cierto es que en su tratamiento real parece ignorarse a
los propios autores para interpretarse desde fuera de esa instancia, segiin un modelo
que parecia haberse dejado atras, donde es el observador externo quien examina,
interpreta y juzga las manifestaciones de esas personas o, si acaso, introduciendo en
dicha experiencia el principio del relativismo cultural.

Probablemente esa incoherencia tiene su origen en los fundamentos epistemo-
logicos de ese patrimonio, que no son tan maduros o sélidos como debieran y
que se manifiesta, de hecho, en la propia denominaciéon del mismo (Agudo, 1997;
Moncusi, 2005). Las distintas nomenclaturas con que se le designa en la legisla-
cion, tales como patrimonio etnolégico o etnografico, lejos de adscribir los bie-
nes a la metodologia de dichas disciplinas, dejan clara la inconsistencia de su
patrimonializacion (Tornatore, 2011). En Espafia, aunque desde la década de 1990
todas las sucesivas normativas autondémicas han incluido un sitio para este patri-
monio (Alegre, 2012), se ha hecho por lo general sin apenas acotacion conceptual
ni medidas especificas para los bienes muebles —incluso en leyes especificas de
“cultura popular y tradicional”, como la catalana (2/1993) o la balear (1/2002)—,
cuando no maridando este patrimonio con el industrial, como sucede en las leyes
castellano-manchega, aragonesa o extremeiia.

Esta aportacion pretende llamar la atencion sobre las incoherencias de la actual
vision hegemonica —académica y normativa— del patrimonio etnolégico construi-
do, reclamando la democratizacion efectiva de su entendimiento, conservacion y
gestion; democratizacion que tiene que ir mas alla de su presentacion despotica ilus-
trada y que, aunque todavia no ha sido reconocida mas que nominalmente en las
normativas, ya esta presente en nuestras sociedades. Para ello se relacionara este pro-
ceso de adaptacion con el que experiment6 el arte décadas atras y donde cobran pro-
tagonismo el individuo —no solo como espectador, sino como creador y usuario de
los bienes— y la sociedad, intérprete de unos valores con los que se ha de identificar.



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 481
2. El tépico de la participacion

Al igual que sucede en el arte, nuestro actual concepto de patrimonio cultural tiene
unas caracteristicas comunes que lo diferencian de los anteriores. Entre ellas, sefiala-
ré ahora su amplitud —que les permite abarcar un sinfin de formatos y expresiones,
incluidas las inmateriales— y su sentido democratico, que situa al espectador-ciuda-
dano en una posicion protagonista y no meramente pasiva.

En cuanto a la primera caracteristica, es obvio que los antiguos soportes, cate-
gorias, tipologias o escalas han sido superados, abarcando hoy el patrimonio ma-
nifestaciones no solo pertenecientes a la superestructura ideologica de la Cultura o
lo que la Antropologia norteamericana y antropdlogos como Alcina Franch (1989,
p. 43) denominan “subsistema ideoldgico” —donde se relacionan arte, religion y
valores—, sino también otros testimonios materiales o inmateriales de la estructura
e infraestructura culturales (Gonzalez-Varas, 2015, p. 31). Pero igual de trascendente
es para el ambito patrimonial la reciente introduccion de lo inmaterial, categoria que
puede generar alguna confusion con la de “intangible”, exportada del empleo nor-
mativo internacional anglosajon y a veces utilizada como sinénima. Lo inmaterial,
mas que a una idea o a algo difuso, esta referido a “los usos, representaciones, expre-
siones, conocimientos y técnicas —junto con los instrumentos, objetos, artefactos y
espacios culturales que les son inherentes— que las comunidades, los grupos y en
algunos casos los individuos reconozcan como parte integrante de su patrimonio cul-
tural” (UNESCO, Convencion para la salvaguardia del patrimonio cultural inmate-
rial, 2003, art. 2.1). Como sefiala Chiara Bortolotto (2007a), su principal novedad no
radica tanto en la introduccion de ese tipo de expresiones como en su entendimiento
“en términos de tiempo (como un proceso en evolucion) y uso (no con un fin de con-
templacion estética)” (p. 40). Se trata, pues, como observa Ramon Corzo (2008), de
una significacion “acorde con las inquietudes artisticas contemporaneas, en las que
tienen cada vez mayor presencia las tendencias activas y no permanentes como las
‘instalaciones’, las ‘performances’ o la ‘Action Painting’” (p. 11).

En cuanto al sentido democratico, como expresion de nuestras sociedades, arte y
patrimonio son construcciones sociales que ademas han pasado a interpretarse desde
las primeras, como genuino producto suyo y al servicio de las mismas. En el &mbito
patrimonial, esta vision se ha acentuado las ultimas décadas, pasandose del antiguo
paradigma monumental —enmarcado en las instancias historica y artistica— a otro
mas abierto y complejo, definido por valores mas variados que identifica la propia
sociedad. La terminologia UNESCO ha impuesto la relacion entre atributos y valo-
res, a partir de los cuales se verifican las condiciones de integridad y autenticidad,
la primera referida al atributo y la segunda —caballo de batalla de las teorias de
intervencion sobre los bienes culturales— al proceso (WHC, 2008). Y documentos
como la Carta de Cracovia (2000) definen el patrimonio como “el conjunto de las
obras del hombre en las cuales una comunidad reconoce sus valores especificos y
particulares y con los cuales se identifica” (s.p.).

Esta ultima definicion ilustra muy bien el cambio de paradigma, que podriamos
explicar como el paso de la identificacion auténoma o especializada de los bienes a
la identificacion social o democratica de sus valores. Al igual que sucede con el arte
contemporaneo, ya no son los valores intrinsecos y “objetivos” del bien los que le
otorgan su estatus (patrimonial), sino que es la comunidad —agente externo o par-
ticipante— quien los reconoce, segiin un proceso que antepone la interpretacion del



482 Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498

sujeto —colectivo— a las propiedades del objeto, propiedades que no son intrinse-
cas, sino extrinsecas, aportadas por esa comunidad.

Obviamente, esta forma de entender el patrimonio ha cambiado también la mane-
ra de intervenir en ¢l. Hoy se habla de conceptos como “Restauracion democratica”
(Lagasabaster, 2004), incidiendo en su caracter holistico e integrador, donde el papel
de las comunidades es fundamental en todos los pasos de la intervencion. Y la citada
Carta de Cracovia relaciona la Restauracion —entendida en términos brandianos
como intervencion directa— directamente con estas, incluyéndolas expresamente en
sus objetivos al definirla como una “intervencion dirigida sobre un bien patrimonial,
cuyo objetivo es la conservacion de su autenticidad y su apropiacion por la comuni-
dad” (s.p.).

Por otra parte, la Cultura es un derecho universal, entendido este como partici-
pacion por la Declaracion de Derechos Humanos de las Naciones Unidas (1948,
art. 27.1) y como acceso a la misma por Constituciones como la espafiola (1978,
art. 44.1). Ese reconocimiento dio lugar en la segunda mitad del siglo pasado a la
denominada “democratizacion cultural”, que consistia en el intento de universali-
zar el acceso a la Cultura, en concreto a lo que Hervé Carrier (1992, pp. 101-102)
definia como las manifestaciones altoculturales de la misma. Este concepto clasico
de cultura fue posteriormente superado y ampliado por el antropoldgico, del que
emanaria el de “democracia cultural”, donde los ciudadanos cambiaban su papel
de “consumidores” por otro bien distinto de “creadores-productores de una cultura
singularizada” (Caride, 2005, p. 77), prestando mas atencion a los procesos que al
producto en si. Segun esta, cada persona y comunidad tienen una serie de derechos
culturales, entre los que se incluye la promocion de la diversidad cultural, la partici-
pacion activa en la vida cultural, la facilitacion del acceso a los procesos de toma de
decisiones y un acceso igualitario a los servicios culturales, promoviéndose para ello
desde las instituciones actividades que estimulen la cohesion social y la identidad
cultural (Laaksonen, 2010, p. 11).

En el campo del patrimonio cultural, en las ultimas décadas tanto los textos lega-
les como las Cartas y Recomendaciones internacionales han enfatizado la importan-
cia de las comunidades —especialmente las anfitrionas— en todo lo referente a la
identificacion, conocimiento, conservacion y difusion de los bienes®. E1 Documento
de Nara sobre autenticidad (ICOMOS, 1994) sentencio que los juicios de valor y
autenticidad no podian basarse en criterios fijos, sino que las propiedades del patri-
monio debian ser consideradas y juzgadas en su propio contexto cultural (art. 11). Se
instauraba asi un principio de relativismo cultural que privilegiaba la perspectiva de
la comunidad afectada, que debia reconocer la naturaleza especifica de los valores
de su patrimonio a través de fuentes de informacion fiables; fuentes que podian ser
muy variadas y con aspectos tan diversos como “concepto y forma; materiales y

“Paralelamente a esta evolucion conceptual, se ha ido instalando en la sociedad una nueva idea sobre la gestion
publica que implica cada vez mas a la ciudadania en esta labor. Asi, la gestion del patrimonio cultural requiere
que sea integral, sostenible y participativa, y que el mantenimiento y valoracion del patrimonio cultural sea
fruto de la accion de los colectivos sociales y no solamente labor de los poderes publicos, siendo cada vez mas
importante la implicacion de la ciudadania en la gestion continuada y sostenible de los bienes” (Anteproyecto
de Ley de Patrimonio Cultural de Castilla y Leon, exposicion de motivos, 111, 2020). El autor ha elevado varias
enmiendas a este anteproyecto de Ley con el fin de hacer efectivo ese papel de las comunidades en el sentido
que propone este articulo.



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 483

sustancia; uso y funcion; tradicion y técnicas; situacion y emplazamiento; espiritu y
sentimiento; y otros que pueden ser internos o externos de la obra” (art. 13).

La participacion expresa de las comunidades, grupos e individuos en la salva-
guardia de aquellas vertientes patrimoniales de las que son parte activa es hoy unani-
memente reconocida. El articulo 15 de la Convencion para la salvaguardia del patri-
monio cultural inmaterial (2003) exhorta a los Estados a lograr una participacion “lo
mas amplia posible de las comunidades, los grupos y, si procede, los individuos que
crean, mantienen y transmiten ese patrimonio y de asociarlos activamente a la ges-
tion del mismo”, precisamente por considerar que ese patrimonio es expresion de su
identidad (art. 2.1). E, igualmente, los documentos internacionales estan asumiendo
la naturaleza dinamica de los conjuntos historicos junto con la necesidad de admi-
tir transformaciones en los mismos. Empleando la terminologia de Gonzalez-Varas
(2016, pp. 21-62), se puede decir que la antigua etapa culturalista de conservacion
de los centros historicos ha sido desterrada por la socio-econdomica de décadas atras
y esta, a su vez, estd dando paso a otra holistica e incluyente que se aproxima a la
nocion de Paisaje Urbano Historico.

En efecto, documentos ya lejanos en el tiempo como la Carta de Washington de
ICOMOS (1987) abogan por la participacion y compromiso de los habitantes para
conservar las ciudades y areas urbanas historicas (art. 3), mientras que los Principios
de La Valeta (ICOMOS, 2011), que son una actualizacién de la anterior, afiaden en-
tre otras novedades los “valores inmateriales, como la continuidad en el tiempo y la
identidad”, siempre con la vocacion de “salvaguardar los valores de las poblaciones
historicas y de sus entornos territoriales, asi como su integracion en la vida social,
cultural y economica propia de nuestro tiempo” (s.p.).

3. La arquitectura vernacula a revision. Los precedentes del arte

El nuevo valor otorgado a la sociedad —especialmente a la anfitriona— coincide con el
enfoque cultural que desde algunas instancias estamos aplicando a la arquitectura verna-
cula con el fin de superar la tradicional vision de la misma, practicamente limitada a sus
intrinsecos aspectos constructivos y formales. Desde hace mas de un siglo, el estudio de
la arquitectura vernacula en Espafia, pero también en el contexto europeo, se ha asentado
sobre unos principios axiomaticos con los que se trataba de definir un tipo de arquitectura
sin apenas base teorica. Estos axiomas —como el anonimato, la condicion popular, la
atemporalidad o el empleo de materiales preindustriales— se instituyeron en un momen-
to en el que la arquitectura preindustrial era todavia una arquitectura viva (Fig. 1), pero
hoy han quedado obsoletos y son ficilmente rebatibles (Pérez-Gil, 2018a).

De partida, se podria decir que no tiene mucho sentido hablar de una arquitectura
vernacula como opuesta a otra “culta”, sino que desde una perspectiva patrimonial
nos encontramos ante una Unica arquitectura como expresion cultural, si bien, como
apunta Henri Glassie (2000, p. 21), la mantenemos porque es una categoria que
sigue resultando 1til. Sobre ella, personalmente defiendo una lectura cultural, an-
tropoldgica o humanistica en la que la arquitectura vernacula ocupa su propio lugar
como tal y en el patrimonio cultural, aqui como el conjunto de obras construidas o
arquitectonicas en las cuales una comunidad reconoce los valores —materiales e
inmateriales— especificos y genuinos que caracterizan su identidad cultural (esta en
el sentido antropoldgico de nuestro concepto de patrimonio) a lo largo del tiempo
(Pérez-Gil, 2016, 2018Db).



484 Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498

A%

Fig. 1. Murcia (Espaia), paisaje de huerta hacia 1870. Fotografia de J. Laurent (BNE,
17/3/46).

Segun este enfoque, el entendimiento de esta arquitectura pasaria por recono-
cer la naturaleza cultural del bien en tanto que producto cultural de una comunidad
determinada; producto material y arquitectonico, pero que ante todo remite a dicha
comunidad (a sus estructuras sociales y econdmicas, sus tradiciones, su mentalidad,
su relacion con el medio...), tanto desde una perspectiva histérica —que podemos
llamar “vernaculo histérico”— como actual (“vernaculo actual”), esta ultima bien
con casos plenamente actuales o hibridos, y sin hacer objecion al empleo de mate-
riales industriales, en tanto que medios legitimos y auténticos de la expresion de la
cultura contemporanea.

De esta forma, pues, se antepone el proceso a la materia (Pérez-Gil, 2019). Es el
primero el que otorga a la arquitectura vernacula su especificidad, ya que su valor
patrimonial no descansa en el resultado material o formal. Dicho resultado no es el
valor cultural, sino el atributo por medio del cual se manifiesta el valor. La mate-
rialidad, en fin, es el medio que nos permite conocer y entender a sus creadores y
usuarios, su cultura. Y esto sin ignorar todos los valores arquitectonicos y su relacion
con el medio, que deben seguir siendo valorados.

Este enfoque encaja con la definicion de patrimonio cultural inmaterial de
UNESCO, segtn la cual este incluye:

los instrumentos, objetos, artefactos y espacios culturales que les son inherentes”,
mientras que su caracter procesual y dinamico deja claro que “este patrimonio
cultural inmaterial, que se transmite de generacién en generacion, es recreado
constantemente por las comunidades y grupos en funcion de su entorno, su inte-



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 485

raccion con la naturaleza y su historia, infundiéndoles un sentimiento de identidad
y continuidad y contribuyendo asi a promover el respeto de la diversidad cultural
y la creatividad humana. (UNESCO, 2003, art. 2.1)

La arquitectura vernacula, pues, combinaria tanto los evidentes valores materia-
les como estos otros inmateriales, y no deberia haber problema en que esas comu-
nidades se valiesen también de los materiales industriale para seguir recreando sus
usos, representaciones, expresiones, conocimientos y técnicas, transmitiéndolos de
generacion en generacion con los medios de su propio tiempo historico, en un ejer-
cicio de respeto hacia “la diversidad cultural y la creatividad humana” (UNESCO,
2003, art. 2.1).

Por otra parte, esta nueva forma de entender la arquitectura vernacula no es mas
que la incorporacion de esa parcela de la arquitectura y del patrimonio a los cauces
de nuestras estructuras contemporaneas, segun un proceso que ya experimentaron
otras expresiones culturales antes, como el arte.

A mediados de la década de 1960 las segundas vanguardias o neovanguardia
dieron un nuevo cambio de rumbo al mundo del arte. En un trascendente articulo,
Arthur Danto (1964) expuso entonces como la historia del arte habia evolucionado
desde una primera fase mimética, pasando por la ruptura de las —primeras— van-
guardias hasta el momento actual, en el que la Estética se habia convertido en un
ambito de conocimiento autdbnomo. El nuevo escenario, donde se habian subvertido
definitivamente las reglas tradicionales, debia generar una nueva teoria del arte, una
“teoria de la realidad” (Reality Theory of Art) que reemplazase a la desfasada «teoria
de la imitacion» (Imitation Theory of Art) y que permitiese la comprension del tra-
bajo de artistas como Roy Lichtenstein, Barnett Newman o Jasper Johns. Afirmaba
entonces que la Historia del arte estaba emulando ciertos episodios de la cientifica.
Hoy, quizas podriamos decir lo mismo sobre la Arquitectura vernacula.

(...) where a conceptual revolution is being effected and where refusal to counte-
nance certain facts, while in part due to prejudice, inertia, and self-interest, is due
also to the fact that a well-established, or at least widely credited theory is being
threatened in such a way that all coherence goes. (p. 573)

Como han sefialado Lucy R. Lippard (2004, p. 10) y otros autores, una de las
caracteristicas de ese nuevo arte que habia que reinterpretar era el progresivo aleja-
miento de la representacion y técnicas clasicas en favor de una expresion conceptual
que se confundia con los artefactos cotidianos y que podia llegar incluso a desmate-
rializarse, manifestandose como idea y como accioén. Aunque, como advierte Robert
Morgari (2003, p. 12), ese “momento de transicion en la penumbra que se extiende
entre las postrimerias de la modernidad y la posmodernidad, como el desvaneci-
miento de aquella o como una indicacion de ésta”, no era tanto una postura antifor-
malista como ultraformalista.

En efecto, a partir de entonces el interés por el proceso se equipard e incluso
supero al resultado material a la hora de valorar una obra de arte. Resultan muy
elocuentes a este respecto las palabras de Simén Marchan (1994), no solo para di-
seccionar aquella evolucion, sino para tomarla como referencia del caso que ahora
tratamos. En términos patrimoniales, apenas bastaria con sustituir el concepto de arte



486 Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498

por el de arquitectura vernacula, el resultado material por los atributos de esta Gltima
y la idea artistica por sus valores, para encontrarnos con una problematica similar:

En la alternativa objetual-antiobjetual asistimos mas a un cuestionamiento del ob-
jeto artistico tradicional que a una superacion absoluta del objeto. Frente a un
reduccionismo y concepto estrecho de arte, ligado al arte de caballete de un modo
casi exclusivo, se aboga por la expansion de los dominios del arte (...)

La hostilidad al objeto artistico tradicional, la extension del campo del arte, la
des-estetizacion de lo estético, la nueva sensibilidad en sus diferentes modalida-
des, se insertan en la dialéctica entre los objetos y los sentidos subjetivos, en la
produccion no sélo de un objeto para el sujeto sino también de un sujeto para el
objeto, y en la prdctica teorica de los sentidos, reivindicando los comportamientos
perceptivos'y creativos de la generalidad. (pp. 154-155)

4. Contradicciones de ida y vuelta

A priori, pareceria que los principios participativos enunciados por documentos pa-
trimoniales como los antes citados encajan bien y aun exigen una vision de la arqui-
tectura vernacula como la que acabamos de defender. Sin embargo, esto no es asi. Se
da la paradoja de que la vision tradicional de la arquitectura vernacula se contradice
con la instancia participativa, pero, a su vez, los documentos que propugnan esa ins-
tancia imposibilitan el paradigma cultural de la arquitectura vernacula, permitiendo
solo el tradicional.

En efecto, aunque la propia Carta del patrimonio verndculo construido de ICO-
MOS (1999) dice que este “forma parte de un proceso continuo, que incluye cambios
necesarios y una continua adaptaciéon como respuesta a los requerimientos sociales
y ambientales”, acto seguido afirma que “la continuidad de esa tradicion se ve ame-
nazada en todo el mundo por las fuerzas de la homogeneizacion cultural y arquitec-
tonica” (s.p.). Es decir, se reconoce el inherente caracter dindmico de la cultura y
de la propia tradicion (del latin tradere: entregar), pero a su vez se niega ese mismo
dinamismo acorde con los nuevos y auténticos tiempos, esto es, lo que antes he
denominado “vernaculo actual”. Y esta negacion queda clara en los criterios de in-
tervencion, de modo que a la par que se propone restaurar con sistemas tradicionales
de construccion y se fomentan los oficios, materiales y técnicas locales (tal y como
loablemente se ha aplicado incluso en la arquitectura contemporanea por arquitectos
como Hassan Fathy o Anupama Kundoo), se indica que la sustitucion de partes o
elementos por otros de uso contemporaneo debe efectuarse “mediante la introduc-
cion de técnicas y materiales que mantengan un equilibrio de expresion, apariencia,
textura y forma con la estructura original” (arts. 3-4).

En su afan por salvaguardar los valores, parece que textos como los antes cita-
dos no solo restringen el desenvolvimiento de la arquitectura vernacula actual en lo
referente al como —los medios— sino incluso al quién —Ila propia comunidad—,
contradiciéndose asi con esos principios participativos (Fig. 2). A pesar de ese prota-
gonismo otorgado a la sociedad, del reconocimiento del inherente dinamismo de los
conjuntos historicos y de la necesidad de admitir transformaciones en los mismos,



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 487

dichas transformaciones parecen quedar referidas inicamente a la “arquitectura con-
temporanea” o “nueva arquitectura”, sin participacion de dicha comunidad. La Carta
de Washington (ICOMOS, 1987) propone conservar el caracter historico y todos
aquellos elementos materiales e inmateriales “que determinan su imagen”, como
la forma y aspecto de los edificios (art. 2). Se dice que “cualquier amenaza a estos
valores comprometeria la autenticidad de la poblacion o area urbana historica” y se
delega cualquier intervencion a un plan de conservacion especifico que, de no exis-
tir, seria sustituido por los principios y normas de la Carta de Venecia (ICOMOS,
1964). Sin embargo, el citado Documento de Nara vino precisamente a deslegitimar
y corregir la Carta de Venecia por la asuncion materialista que hacia del concepto de
autenticidad, introduciendo entonces otras fuentes de informacién diferentes, como
el uso y la funcion, las tradiciones y técnicas o el espiritu y los sentimientos.

Fig. 2. Palomar en Pozuelos del Rey (Palencia, Espafa). Su moderna intervencion
sobre el vernaculo historico representa la version auténtica de la cultura actual
del lugar. Realizada por su propietario, da forma a un palomar funcional, no a

un atrezo paisajistico. Fotografia del autor.

Y en el caso de los Principios de La Valeta (ICOMOS, 2011) se relaciona la
autenticidad de las poblaciones y areas histoéricas con la coherencia entre elementos
materiales e inmateriales, aunque entre esos elementos que deben ser preservados
se establece “la forma y el aspecto de los edificios (interior y exterior), definidos
a través de su estructura, volumen, estilo, escala, materiales, color y decoracién”
(art. 4.1). Las nuevas obras, entendidas como arquitectura contemporanea, deberan
expresarse por medio de proyectos respetuosos con la escala y preexistencias, segin
algunos de los criterios formales ya adelantados en la Recomendacion de Nairobi
(art. 28).

Como norma, las transformaciones contemporaneas a partir de la tradicion de la
comunidad afectada ni se plantean ni se conciben si alteran la imagen predefinida



488 Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498

de la misma. Pero esa imagen, si es estatica, no es tradicion, sino tradicionalismo.
La Declaracion de San Antonio (ICOMOS, 1996) elevé una serie de enmiendas al
Documento de Nara (ICOMOS, 1994), entre ellas que “para el conocimiento de la
autenticidad es crucial tener en cuenta la naturaleza dindmica de los valores cultu-
rales, y que para alcanzar este conocimiento hay que evitar los criterios estaticos e
inflexibles” (art. 10). En su articulado se dio un mayor peso a la participacion efec-
tiva de las comunidades, distinguiendo entre sitios culturales estaticos (como los
sitios arqueologicos) y dinamicos (como ciudades y paisajes historicos). Y de estos
ultimos se especifica lo siguiente:

pueden ser considerados como el producto de muchos autores durante un largo
plazo de tiempo, y su proceso de creacion estd, en ocasiones, sin finalizar. Esta
adaptacion constante a las necesidades humanas, puede contribuir activamente al
mantenimiento del continuum entre la vida pasada, presente y futura de nuestras
comunidades. A través de ellas, nuestras tradiciones se mantienen y se desarrollan
para responder a las necesidades de la sociedad. Esta evolucion es normal y forma
parte intrinseca de nuestro patrimonio. Algunos cambios fisicos asociados con el
mantenimiento de modelos de uso tradicionales, no disminuyen necesariamente
su significado, sino que pueden, de hecho, ampliarlo. Por lo tanto, estos cambios
materiales pueden ser aceptables como parte del proceso evolutivo (art. 5)

Este dinamismo est4 en sintonia con otros documentos mas recientes. En 2004 la
Declaracion de Yamato rechazé incluso el concepto de autenticidad, alegando que
dado “que el patrimonio cultural inmaterial es recreado constantemente, el término
‘autenticidad’, tal y como se aplica al patrimonio cultural material, no es adecuado
cuando se trata de identificar y salvaguardar el patrimonio cultural inmaterial” (art.
6). Y, en esa linea, la Declaracion de Quebec sobre la preservacion del espiritu del
lugar (ICOMOS, 2008) esta referida a un concepto relacional dotado de un caracter
plural y dinamico que busca entender lo material e inmaterial no como opuestos,
sino como interactuantes. Intenta proporcionar, en fin, una comprension “mas amplia
del caracter vivo — y a la vez permanente — de los monumentos, sitios y paisajes
culturales... una vision mas enriquecedora, dinamica e inclusiva del patrimonio cul-
tural” (s.p.).

Entonces, ¢a qué se debe ese desencuentro tan flagrante entre los principios pro-
movidos desde los textos patrimoniales y la realidad de la produccion que permiten?
Posiblemente la causa principal radique en los citados conflictos epistemologicos,
que en un ambito amplio afectan al actual debate sobre el concepto mismo de pa-
trimonio, donde la emergencia de lo inmaterial, con su inherente dinamismo, esta
sacudiendo las bases del consenso al que parecia haberse llegado en cuestiones como
la autenticidad.

En el caso concreto de la arquitectura vernacula, su entendimiento se sigue rea-
lizando desde unos supuestos muy similares a los de hace un siglo y estan obsoletos
porque ni el mundo ni nuestro concepto de patrimonio son como entonces. Se siguen
primando los valores estrictamente materiales, desde un enfoque formalista propio
de los monumentos decimondnicos y olvidando ademas que en buena parte del pla-
neta los medios preindustriales hace mucho tiempo que fueron complementados con
los industriales. Se intenta salvaguardar asi la arquitectura vernacula restringiéndola



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 489

al vernaculo historico y este, a su vez, es anquilosado coartando el sentido dindmico
de la tradicion.

Pero, ademas, parece que existen otras razones que dificultan ese reconocimiento
mas extensivo de la arquitectura vernacula, al menos como patrimonio, razones que
parten no solo del prejuicio de lo vernaculo como preindustrial, sino también de
un cierto sesgo ideolégico. El hecho de que buena parte de las expresiones arqui-
tectonicas actuales llevadas a cabo segiin lo que Caniggia y Maffei (1995, pp. 24-
25) denominaron ‘“conciencia espontanea” sean, ademas de obras participadas con
medios industriales, testimonio de pobreza y aun de precariedad, parece reprimir su
reconocimiento patrimonial por parte de las autoridades, incluso aunque los usuarios
se identifiquen con ellas.

Podemos aproximarnos a este prejuicio aporofobico en casos como la declara-
cion en 2012 de Rio de Janeiro como Patrimonio Mundial con la categoria de paisaje
cultural (WHC, 2012). Aunque UNESCO ya reconoce expresiones urbanas como las
“ciudades nuevas del siglo XX (WHC, 2008), en esa declaracion no se incluyeron
los barrios de favelas, situados algunos en sus bordes y en las zonas de amortigua-
miento. Ni el Instituto do Patriménio Historico e Artistico Nacional de Brasil ni
UNESCO los citan en sus informes mas que de forma indirecta como asentamientos
irregulares. Sin embargo, en una declaracién como esta parecen echarse de menos,
por su valor iconico como telon de fondo del paisaje carioca y por representar mejor
que otros lugares algunos de los valores mas universales de la ciudad, como la samba
o el carnaval.

i i 3 - ;‘Zﬁj" & 5 i : ey
Fig. 3. Casa de labranza y vallado en San Pedro de las Duenas (Ledn, Espafia).
Fotografia del autor.

Mas alla de su evidente caracter pauperizado, en tanto que asentamientos irre-
gulares y espontaneos (al margen muchas veces de cualquier normativa) los barrios
de favelas son un claro testimonio del vernaculo actual (no necesariamente patrimo-



490 Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498

nio). Trascendiendo la categoria de “vernaculo moderno” (High-style y modern) de
Amos Rapoport (1972, p. 18), el interés por las producciones espontaneas, como los
denominados asentamientos informales, es cada vez mayor (Gémez, 2010; Dovey
& King, 2011), asi en contextos no occidentales como el arabe, donde este tipo de
obras pueden ser la tinica salida a la expresion cultural autoctona de la comunidad
(Mahdy, 2009), como en otros mas cercanos (Fig. 3), tal cual sucede con las “casas
de emigrante” portuguesas, que con independencia de su discutible estética y falta
de armonia en el contexto urbano y paisajistico, se entienden ya como testimonio del
proceso historico del territorio rural (Raposo, 2016).

Pero, ademas, es que se olvida que la arquitectura vernacula, incluida la histo-
rica de nuestros entornos mas inmediatos y que tanto ensalzamos, fue siempre la
arquitectura de la pobreza (Fig. 4). En pleno éxtasis de exaltacion de los valores de
la arquitectura popular como referente de la arquitectura del Movimiento Moderno,
autores como Moreno Villa o Torres Balbas advirtieron la distancia de base existente
entre la austeridad —obligada— de la primera y la —consciente— de la segunda:

Reconocemos al pensar asi que la diferencia entre lo popular y lo puritano es
como la diferencia entre la miseria y la limpieza. A la pobreza le podemos llamar
también incapacidad y la limpieza capacidad. Porque no esta dicho que el pueblo
ame la eliminacion del lujo (al revés), es que no puede usarlo; mientras que el que
llamamos “limpio” ama, se deleita en esa eliminacion. (Moreno, 1931, p. 190)

Como ha dicho David Lowenthal (1998, p. 476) al referirse a los procesos de
modelaje de la memoria histdrica, “el pasado aparece bajo una luz mas favorable en
las reliquias renovadas de las actividades diarias”.

Fig. 4. Hogar en casa keniana (Kenia). Fotografia del autor.



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 491

5. El cambio de paradigma y la legitimidad del vernaculo actual

Para manejar un concepto mas moderno y coherente con el de patrimonio cultural,
donde la participacion por parte de la comunidad pueda hacerse efectiva no solo
como beneficiaria de ese patrimonio, sino también y en primer lugar como sujeto
agente del mismo, es necesario cambiar el antiguo paradigma constructivo y forma-
lista por otro mas inclusivo y cultural. Esto supone, entre otras cosas, dejar de limitar
la identificacion de esta arquitectura a bienes del vernaculo historico (o del vernacu-
lo actual desarrollados con medios preindustriales) para ampliarla sin prejuicios al
vernaculo actual.

Tal enfoque se integraria en la deriva que estd siguiendo la conceptualizacion
del patrimonio en los ultimos afos, cada vez mas abierta e integradora, donde los
antiguos resabios monumentalistas pierden fuerza ante la idea de un patrimonio vivo
y dinamico. Conceptos UNESCO como el de “Valor universal excepcional” comien-
zan a cuestionarse para dar cabida a otro tipo de obras menos rutilantes.

La arquitectura vernacula actual es una expresion legitima de la Cultura y la tnica
auténtica de nuestras sociedades, con independencia de la mediacion de técnicas o
materiales de caracter industrial. Como sefialan autores como Upton (1990) o Vellin-
ga, las tradiciones tienen un caracter dindmico y se adaptan a los cambios del entorno
(“a continuous creative process through wich people, as active agents, negotiate,
interpret and adapt knowledge and experiences gained in the past within the context
of the challenges, wishes and requirements of the present”; Vellinga, 2006, p. 89).

Los materiales —industriales— son tan solo el instrumento a través del cual se
plasman las ideas, el resultado material de los principios inmateriales, que es lo espe-
cifico de esta arquitectura. Mas importante que la composicion material de los elemen-
tos constructivos es el grado de participacion de la comunidad o individuos a los que
representa, y esta participacion puede manifestarse y se manifiesta incluso en obras
estandarizadas y creadas al margen de la comunidad, porque esta acaba haciéndolas
suyas con el tiempo y modificandolas de alguna u otra manera en funcion de sus es-
quemas culturales y personales (Fig. 5). Incluso desde UNESCO se advierte de que
ciertos ambitos como el del disefio arquitectonico, a priori de escasa relevancia para la
participacion cultural, pueden también manifestarla por medio de arreglos domésticos
y tradiciones vernaculas que reflejen la estructura familiar y las practicas tradicionales
(UNESCO, 2012, p. 17). Y numerosos estudios dan buena cuenta de ello, como han
constatado los de Francisca Marquez (2005) en las viviendas sociales chilenas o Luis
Silva (2019) en el pueblo de colonizacion de San Bernardo (Valladolid, Espaiia).

Peter Burke, siguiendo a otros autores como Nederveen Pieterse, ha explicado en
un inteligente ensayo sobre hibridismo cultural como el inexorable proceso de Glo-
balizacion, mas que a un desenlace de homogeneidad nos lleva a otro de hibridacion,
donde lo autdctono sigue manifestandose en adaptacion a las influencias externas.
Aplicando modelos lingiiisticos, podria decirse que las comunidades e individuos
llevan a cabo un proceso consciente de traduccion cultural a través del cual aplican
tacticas y estrategias para hacerse con lo ajeno, o inconsciente de creolizacion, don-
de las distintas fuerzas dan lugar a una nueva cultura. En opinién de este historiador
britanico, “las formas hibridas actuales no forman parte necesariamente de un estado
evolutivo que conduzca, indefectiblemente, a una cultura global homogénea”, sino
a un orden nuevo con la cristalizacion de formas novedosas: a la “creolizacion del
mundo” (Burke, 2010, pp. 150-151).



492 Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498

o

Fig. 5. Valladolid (Espafia), barrio de San Pedro. La uniformidad de casas
sociales con balcon ha sido difuminada medio siglo después por las
particularidades sus propietarios. Fotografia del autor.

Sin embargo, la Carta del patrimonio verndculo construido (ICOMOS, 1999),
a pesar de afirmar que este patrimonio “forma parte de un proceso continuo, que
incluye cambios necesarios y una continua adaptacion como respuesta a los reque-
rimientos sociales y ambientales”, sostiene que la tradicién se ve amenazada por
las “fuerzas de la homogeneizacion cultural y arquitectonica”, las cuales —junto
a la “globalizacion socio-econdmica”— hacen que las estructuras vernaculas sean,
“extremadamente vulnerables y se enfrentan a serios problemas de obsolescencia,
equilibrio interno e integracion” (s.p.).

Conviene matizar esa idea generalizada y ya histérica de que la arquitectura ver-
nacula es una arquitectura en peligro de extincién. No es la arquitectura vernacula
lo que esta en peligro de extincion, sino la arquitectura vernacula historica, la cual,
de hecho, pertenece a un tiempo ya extinguido (Fig. 1). Pero hoy, como siempre, las
comunidades e individuos siguen plasmando en la arquitectura su cultura. Porque la
cultura ni se crea ni se destruye, solo se transforma. Los procesos de endoculturacion
persisten a pesar del vigente abismo generacional.

Obviamente, esta nueva arquitectura estd menos diferenciada que la histdrica.
Pero, como senala Albert Moncusi, a pesar de la tendencia de los gobiernos por se-
guir desarrollando modelos de folklorismo decimononico, centrados en identidades
territorializadas, la Etnologia moderna avanza en otro sentido bien diferente, en la
linea de desterritorializar identidades y patrimonios, considerando el caracter dina-
mico y transformador de la tradicion (Moncusi, 2005). También en esa linea parece
ir la conceptualizacion del patrimonio cultural empujada por el reconocimiento de lo
inmaterial, donde “the removal of the notion of authenticity and its accompanying
vocabulary is doubtless a significant measure toward conceptualizing the approach to
culture in the age of globalization and trans-culturation” (Bortolotto, 2007b, p. 41).



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 493

Sin menoscabo de valorar y salvaguardar las identidades locales, lo cierto es que,
en el caso de la arquitectura vernacula, se ha tendido —y se tiende— a considerarla
como un producto del territorio (la arquitectura popular de tal pueblo, comarca o
region). Pero esto no es asi. La arquitectura como expresion cultural no es producto
de los territorios, sino de las personas que lo habitan. Y cuando se valoran los resul-
tados de armonia formal con el entorno o su integracion en el paisaje (cromatismo
de materiales, texturas...) se confunde el efecto con la causa. No es que esas obras
se mimeticen con el lugar por surgir de alli; se mimetizan porque las gentes toman
los recursos mas accesibles: los del lugar.

.Y qué pasa cuando los recursos mejor dispuestos son de otro lugar y/o indus-
triales? Pues que se emplean. Y son medios tan legitimos como los del vernaculo
historico, porque son igualmente propios de esa cultura. Es mas, pueden ser incluso
mas eficientes y sostenibles pues, como han advertido AlSayyad y Arboleda (2011),
algunas de las soluciones tradicionales tan ponderadas por los profesionales de la
arquitectura ya no son validas o han perdido eficacia, al haber cambiado las circuns-
tancias —politicas, medioambientales, econoémicas...— que les daba pleno sentido
practico. Afirman que el “mito” de la sostenibilidad se ha forjado y sigue sustentando
en principios erroneos o desfasados y al pasarse por alto las condiciones de cambio
“the discussion on sustainability and the indigenous vernacular has limited itself to
purely formal attributes, hence becoming for the most part a discussion on aesthe-
tics” (p. 151). Una vez mas, pues, la interpretacion preestablecida de lo vernaculo
parece condicionada por el formalismo.

- ———

e e .‘,__'. e GRS,
ek i S SN W b

Fig. 6. Distintos aparejos preindustriales e industriales en una construccion en Santo
Domingo de las Posadas (Avila, Espafia). Fotografia del autor.

Censurar la arquitectura vernacula actual por el origen o consistencia de sus ma-
teriales remite a una posicion materialista, no cultural, y dificilmente sostenible. En
primer lugar, porque con frecuencia se olvida que buena parte de las arquitecturas
historicas fueron trabajadas por especialistas foraneos, no siendo autoconstruidas
por los propios duefios y usuarios del lugar. Y lo mismo cabe decir de determinados



494 Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498

materiales —como la silleria— que exigian un trabajo sumamente especializado.
Pero, ademas, es que muchos de los materiales denominados preindustriales —como
el ladrillo, la teja o el adobe— son fruto de un trabajo estandarizado que podriamos
considerar cuasi-industrial, asi como que su condicion industrial puede no condicio-
nar en absoluto su procedimiento constructivo (Fig. 6), como podria ser el caso del
trabado de aparejos paralelepipedos (un adobe, un ladrillo antiguo o industrial...).

Hace mas de un siglo también el mundo convencional del arte se mostro reticente
e incluso violentado por la aparicion de obras con materiales ajenos a su tradicion,
como los ready-mades de Marcel Duchamp. Pero, para su sorpresa, este decia en
1962 del Neodadaismo: “Yo les lancé a la cara botellas y el urinario (La Fuente,
1917) como una provocacion y ahora los admiran por su belleza estética” (Duchamp,
citado en Crowther, 2019, p. 15).

6. A modo de conclusion. Las pautas democraticas

(Qué supondria ampliar el concepto de arquitectura vernacula y, en virtud de la
importancia de sus significados inmateriales, aceptar como tal también el vernaculo
actual?

En primer lugar, debo decir que dicho reconocimiento no significaria que todas
las obras fuesen patrimonio. El de la patrimonializacion es un proceso critico que,
como en cualquier otro campo o categoria, pasa por el reconocimiento de los valores
del bien por parte de la comunidad implicada. Y, en este sentido, el vernaculo ac-
tual tendria mas dificultades para ser reconocido como tal por su comunidad, pues
la identidad debe mucho a la diferenciacion (nos identificamos en contraposicion
a algo) y en una cultura globalizada las diferencias se atentan (Pérez-Gil, 2016,
p. 149). Seria, pues, una categoria patrimonial mucho mas selectiva que la del ver-
naculo historico.

Y, como arquitectura, ;debemos permitirlo todo en aras de esa libertad expresiva?
Obviamente, no parece 16gico ni sensato. Aceptar la expresion actual de la arqui-
tectura vernacula no supone abogar por el feismo ni permitir cualquier obra, mucho
menos si esta pone en peligro los valores de otros bienes de su entorno o paisajis-
ticos (Fig. 7). Como dije al principio de este escrito, nuestro vigente concepto de
patrimonio cultural es democratico porque emana de sociedades democraticas. Pero
también estas estan regidas por un marco de convivencia que establece, a la vez que
una seguridad juridica, unos limites a nuestras acciones. Asi pues, no todo vale y el
desafio, en este como en otras arquitecturas y patrimonios, estriba en controlarlos
salvaguardando sus eventuales valores.

Obviamente, en la arquitectura vernacula actual ese desafio es si cabe mas di-
ficultoso, por cuanto hay que respetar la libertad o conciencia espontdnea de los
creadores, de modo que el proceso de salvaguardia se desarrolla de abajo a arriba,
con una participacion doble por parte de la comunidad e individuos. No es que el
papel de los administradores patrimoniales desaparezca; antes bien, adquiere mas
importancia porque exige una mayor sensibilidad y juicio critico. Ademas, como ha
senalado Paola Jacques (2001, p. 150) para el caso de las favelas brasilefas, con-
siderando la raiz dinamica de la tradicion, esos responsables tendrian la dificil y
paradodjica tarea de conservar y patrimonializar el movimiento. Por eso mismo la
Convencion para la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial se enfoca hacia



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 495

eso —la salvaguardia (entendida como medidas enfocadas a garantizar la salvaguar-
dia)— en lugar de la proteccion, con el fin de reconocer mejor la naturaleza dindmica
de las expresiones culturales inmateriales (Bortolotto, 2014).

Fig. 7. Intervencion en un corredor de una casa de Poiares (Portugal). Fotografia del autor.

En auxilio de ese cometido quizas habria que emplear nuevas herramientas de vi-
sion integradora como la nocion de Paisaje Urbano Historico (2011), capaces de supe-
rar concepciones estaticas y tradicionalistas, aunque su aplicacion sea dificil y quizas
menos apropiada para determinados contextos no urbanos (Azpeitia, Azkarate y de la
Fuente, 2018; Lalana y Pérez, 2018). El objetivo estribaria en contemplar esta arqui-
tectura como parte de un paisaje complejo y dinamico, como un elemento del mismo
que testimonia el modo de vida y valores de una comunidad a lo largo del tiempo.

Referencias

Agudo Torrico, J. (1997). Patrimonio Etnologico. Problematica en torno a su definicion y
objetivos. PH, 18, 97-108.

_(2016). Antropologia y patrimonio. De los folcloristas decimondnicos al patrimonio
etnologico. En F. Mantecon, F. Quiles y J. Reina (coords.) Investigacion y gestion
del patrimonio cultural en la provincia de Sevilla: perfiles y evolucion (pp. 105-126).
Diputacion de Sevilla.

Alcina Franch, J. (1989). Arte y Antropologia. Alianza.

Alegre Avila, J. M. (2012). El patrimonio etnolégico: un patrimonio cultural sin régimen
juridico. PH, 82, 83-99.

AlSayyad, N. & Arboleda, G. (2011). The sustainable indigenous vernacular: interrogating a
myth. En S. Lee, (ed.) Aesthetics of sustainable architecture (pp. 134-151). 010 Publishers.



496 Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498

Azpeitia, A., Azkarate A. y de la Fuente, A. (2018). Historic Urban Landscapes: A Review on
Trends and Methodologies in the Urban Context of the 21st Century. Sustainability, 10,
2603. https://doi:10.3390/su10082603

Bortolotto, C. (2007a). From objects to processes: UNESCO’s ‘intangible cultural heritage.
Journal of Museum Ethnography, 19, 21-33.

_(2007b). From the ‘monumental’ to the ‘living” heritage: a shift in perspective. En J.
Carman & R. White (eds.), World Heritage: global challenges, local solutions (pp. 39-
45). British Archaeological Reports International Series, Archeopress.

Bortolotto, C. (2014). La problematica del patrimonio cultural inmaterial. Culturas. Revista
de Gestion Cultural, 1, 1-22. https://doi.org/10.4995/cs.2014.3162

Burke, P. (2010). Hibridismo cultural. Akal.

Caniggia, C. y Maffei, G. L. (1995). Tipologia de la edificacion. Estructura del

espacio antrépico. Celeste.

Caride Gomez, J. A. (2005). La animacién sociocultural y el desarrollo comunitario como
educacion social. Revista de Educacion, 336, 73-88.

Carrier, H. (1992). Lexique de la Culture pour I’analyse culturelle et I’inculturation. Desclée.

Carta de Cracovia 2000. Principios para la conservacion y restauracion del patrimonio
construido (2000). Universidad de Alcala.

Constitucion espaniola (1978). Recuperado de: https://www.boe.es/legislacion/documentos/
ConstitucionCASTELLANO.pdf

Corzo Sanchez, R. (2008). El Patrimonio inmaterial no es intangible. Revista de la CECEL,
8,7-21.

Crowther, P. (2019). Geneses of postmodern art. Technology as iconology. Routledge.

Danto, A. (1964). The Artworld. The Journal of Philosophy, vol. 61, 19, 571-584.

Dovey, K. & King, R. (2011). Forms of informality: morphology and visibility of informal
settlements. Built Environment, 37/1, 11-29. https://doi.org/10.2148/benv.37.1.11

Glassie, H. (2000). Vernacular Architecture. Indiana University Press.

Gomez, J. E. (2010). Vivienda efimera urbana: ;jarquitectura vernacula?. Dearq, 7, 136-143.

Gonzalez-Varas, 1. (2015). Patrimonio cultural. Conceptos, debates y problemas. Catedra.

Gonzalez-Varas, 1. (2016). Ciudad, paisaje y territorio. Conceptos, métodos y experiencias.
Munilla-Leria.

ICOMOS (1987). Carta internacional para la conservacion de ciudades historicas y dreas
urbanas historicas. Recuperado de https://www.icomos.org/charters/towns_sp.pdf

ICOMOS (1994). Documento de Nara sobre autenticidad. Recuperado de http://www.
icomoscr.org/doc/teoria/DOC.1994.nara.documento.sobre.autenticidad.pdf

ICOMOS (1996). The Declaration of San Antonio. Recuperado de http://www.icomos.org/
en/charters-and-texts/179-articles-en-francais/ressources/charters-and-standards/188-
the-declaration-of-san-antonio

ICOMOS (1999). Carta del Patrimonio verndculo construido. Recuperado de https://www.
icomos.org/images/DOCUMENTS/Charters/vernacular_sp.pdf

ICOMOS (2008). The Quebec Declaration on the Preservation of the Spirit of the Place.
Recuperado de https://icomos.es/wp-content/uploads/2020/01/13. DECLARACI%C3%93N-
DE-QUEBEC.pdf

ICOMOS (2011). Principios de La Valeta para la salvaguardia y gestion de las poblaciones
y dreas urbanas. Recuperado de http://www.icomos.org/charters/CIVVIH%20
Principios%20de%20La%?20Valeta.pdf

Jacques, P. B. (2001). Estética da ginga. A arquitetura das favelas através da obra de Hélio
Oiticica. Casa da palavra.



Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498 497

Laaksonen, A. (2010). Making culture accesible. Access, participation and cultural provision
in the context of cultural rights in Europe. Council of Europe.

Lalana Soto, J. L., y Pérez Gil, J. (2018). El concepto de paisaje urbano histérico como
herramienta de aproximacion al patrimonio urbano. En M. D. Campos y J. Pérez Gil
(coords.), El conjunto historico de Grajal de Campos. Universidad de Leon.

Lasagabaster Gomez, J. 1., (2004). La restauracion democratica: principios, metodologia y
aplicaciones. PH, 50, 44-55.

Lippard, L. R. (2004). Seis afios: la desmaterializacion del objeto artistico de 1966 a 1972.
Akal.

Lowenthal, D. (1998). El pasado es un pais extrafio. Akal.

Mahdy, H. (2009). Preliminary Notes on the Vernacular Heritage in Egypt. En: Shali. A
Matter of Conservation. 11 Prato.

Marchan, S. (1994). Del arte objetual al arte de concepto. Epilogo sobre la sensibilidad
“postmoderna”. Akal.

Marquez, F. (2005). De lo material y lo simbdlico en la vivienda social. En A. Rodriguez y A.
Sugranyes (eds.), Los con techo. Un desafio para la politica de vivienda social (pp. 165-
178). Ediciones Sur.

Moncusi Ferrer, A. (2005). El patrimonio etnolégico. En La memoria construida: patrimonio
cultural y modernidad (pp. 225-260). Tirant lo Blanch.

Moreno Villa, M. (1931). Sobre arquitectura popular. Arquitectura, 146, 187-193.

Morgari, R. C. (2003). Del arte a la idea. Ensayos sobre arte conceptual. Akal.

Pérez Gil, J. (2016). ;Qué es la arquitectura vernacula? Historia y concepto de un patrimonio
cultural especifico. Universidad de Valladolid.

_(2018a). La arquitectura vernacula en los territorios de baja densidad: una perspectiva
cultural. A obra nasce, 13, 71-89.

___(2018b). Un marco tedrico y metodoldgico para la arquitectura vernacula. Ciudades, 21,
1-28.

___(2019). EI habito no hace al monje. Materia y proceso en la Arquitectura vernacula. En
R. Payo, E. Martinez, J. Matesanz y M. Zaparain (eds.), Vestir la Arquitectura. XXII
Congreso Nacional de Historia del Arte, vol. 2 (pp. 1521-1526). Universidad de Burgos.

Rapoport, A. (1972). Vivienda y Cultura. Gustavo Gili.

Raposo, 1. (2016). Transformagdo da habitagdo popular em meio rural em Portugal na
segunda metade do século XX. En André, P. y Sambricio, C. (coords.), Arquitectura
popular. Tradicéo e vanguardia (pp. 193-254). DINAMIA’CET-TUL.

Silva Velasco, L. (2019). Pueblos de colonizacion en la provincia de Valladolid, el caso de San
Bernardo, andlisis y evolucion. Recuperado de http://uvadoc.uva.es/handle/10324/45231

Tornatore, J.-L. (2011). Du patrimoine ethnologique au patrimoine cuturel inmatériel: suivre
la voie politique de I'immatérialité culturelle. En C. Bortolotto (dir.), Le patrimoine
culturel immatériel. Enjeux d’une nouvelle catégorie (pp. 213-233). Editions de la
Maison des sciences de I’homme.

UN (1948), Declaracion Universal de Derechos Humanos. Recuperado de: https://www.
ohchr.org/EN/UDHR/Documents/UDHR_Translations/spn.pdf

UNESCO (2003) Convencion para la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial.
Recuperado de: http://portal.unesco.org/es/ev.php-URL _ID=17716&URL _DO=DO _
TOPIC&URL SECTION=201.html

UNESCO (2004). Declaracion de Yamato sobre enfoques integrados para salvaguardar
el Patrimonio material e inmaterial. Recuperado de https://conservacion.inah.gob.mx/
normativa/wp-content/uploads/Documento45.pdf



498 Pérez-Gil, J. Arte, indiv. soc. 34(2), 2022: 479-498

UNESCO (2011). Recommendation on the Historic Urban Landscape. Recuperado de: http://
portal.unesco.org/en/ev.php-URL [ID=48857%26URL _DO=DO_TOPIC%26URL
SECTION=201.html

UNESCO (2012). Measuring cultural participation. Montreal.

Upton, D. (1990), Outside the Academy: a century of vernacular architecture studies, 1890-
1990. En E. B. MacDougall (ed.), The Architectural Historian in America (pp. 199-213).
National Gallery of Art.

Vellinga, M. (2006). Engaging the future. Vernacular architecture studies in the twenty-first
century. En L. Asquith & M. Vellinga, (eds.), Vernacular Architecture in the Twenty-First
Century: Theory, Education and Practice (pp. 81-94). Taylor & Francis Group.

WORLD HERITAGE CENTRE (2008). Directrices Prdcticas para la aplicacion de la
Convencion del Patrimonio Mundial. Recuperado de http://whc.unesco.org/archive/
opguide08-es.pdf

WORLD HERITAGE CENTRE (2012). Rio de Janeiro: Carioca Landscapes between the
Mountain and the Sea. Recuperado de http://whc.unesco.org/en/list/1100



