


1622

CINCO SANTOS PARA LA
REFORMA CATOLICA

EMILIO CALLADO ESTELA (EDITOR)

CEU %Ed,z’cimws @; cdnsom, SL




Este libro estd impreso integramente en papel

FSC

MIXTO

F8C 0128089 compromiso con el medio ambiente.

Cualquier forma de reproduccién, distribucién, comunicacién ptiblica o
transformacién de esta obra solo puede ser realizada con la autorizacién
de sus titulares, salvo excepci6n prevista por la ley. Dirfjase a CEDRO
{Centro Espafiol de Derechos Reprogréficos, www.cedro.org) si necesita

fotocopiar o escanear algtin fragmento de esta obra.

‘l]he Esta editorial es miembro de UNE, lo que garantiza la
difusién y comercializacién de sus publicaciones a nivel

Unt6x pz EprroriaLes

vessmaus Eimdons 11@CIONAL € internacional.

1622
Cinco santos para la Reforma Catélica

© Maria José del Rio Barredo, Javier Burrieza Sdnchez,

Eduard Lépez Hortelano, Julen Urkiza, Fermin Labarga,
Inmaculada Rodriguez Moya, Rafael Garcia Mahiques,
Francisco Javier Campos y Ferndndez de Sevilla, OSA,

José Antonio Calvo Gémez, Emilio Callado Estela, 2023

© del prélogo, Paolo Broggio, 2023

© de la edicién, Editorial Dykinson, 2023

© de la edicién, Fundaci6n Universitaria San Pablo CEU, 2023

CEU Ediciones

Julidn Romea 18, 28003 Madrid

Teléfono: 91 514 05 73

Correo electrénico:; ceuediciones@ceu.es
www.ceuediciones.es

ISBN CEU Ediciones: 978-84-19111-95-1
ISBN Dykinson: 978-84-1170-321-5
Depésito legal: M-30758-2023

Magquetacién: Pedro Coronado Jiménez (CEU Ediciones)
Disefio de cubierta: Andrea Nieto Alonso (CEU Ediciones)
Icono de cubierta: Freepik de www.flaticon.com

Impresién: Forletter, S. A.
Impreso en Espafia

certificado FSC® (papel extraido de explotaciones de
o bosques sostenibles). El uso de este papel refleja nuestro

EREREERER Ry

NDIGE

PRESENTACION.....c.coveuireererereresrissneresersssessssesssssnssessesesssessosssenns 1 1
Emirio Carrapo ESTELA

PROLOGO ...coieiririeiinensnesssinisssssessssssesessassssessssssssssssssssnsnssesssns 13
Paoro BroGgeGio

PARTE I. CUATRO ESPANOLES Y UN SANTO

1.

Canonizacion y hagiografia del santo de Madrid,

Isidro Labrador........cc...... e e b e 23
MAR{A JosE DEL Rfo BARREDO

Escenarios, tiempos y caminos parala

canonizacién de san Ignacio de Loyola........c.cccvevveuennenenn. 71
JAVIER BURRIEZA SANCHEZ

La canonizacion de san Francisco Javier:

vida y santidad.....c.ccoevevininiiinienennnencnieseennenna e 127
EpuarDp L6PEZ HORTELANO

De la muerte a la gloria. Canonizacién de

santa Teresa de Jests.......... e ceeeeene e 163
JuLeN Urkiza

Para que toda Espafia pudiese gozar un tan

gran tesoro. La incorporacién de san Felipe Neri

ala canonizacién de 1622..........cccoceeveevievenreennns revenne 209
FerMIN LABARGA



PARTE II. A LA MAYOR GLORIA

1. Los festejos por las canonizaciones de 1622:
el efimero triunfo universal de la
Monarquia HISPANICA ....cevuneririernmnccnniniiicsiesisnsnsnsene 259
INMacULADA RODRIGUEZ Moya

2. Lasimdgenes conceptuales de los santos
canonizados €N 1622......ccoriiiiiiinniniieiininnisci e 293
RaraeL GArcia MAHIQUES

PARTE II1. LOS SANTOS QUE NO FUERON
1. El dificil camino de la glorificacién de

santo Tomas de Villanueva ......c..ceevreeeeiveenininninn, 353
FraNcIsco JavieR CAMPOS Y FERNANDEZ DE SEVILLA, OSA

2. La canonizacién de san Pedro de Alcantara .........ccoeueene 395
JosE ANTONIO CALVO GOMEZ

3. San Luis Bertran o la larga marcha al empireo .............. 439

EmiLio CALLADO ESTELA




ESCENARIOS, TIEMPOS

Y CAMINOS PARA LA
CANONIZACION DE

SAN IGNACIO DE LOYOLA™

JAVIER BURRIEZA SANCHEZ
UNIVERSIDAD DE VALLADOLID

La vida de Ignacio de Loyola retiine muchas de las inquietudes
de un hombre en el siglo xvi. La memoria de su estancia y mora-
da en la entonces villa de Valladolid se reducia a un tinico espa-
cio urbano, el de la calle Ruiz Herndndez. En dos periodos pasé
por esta importante ciudad —aunque no tuviese este titulo hasta
1596-. En cada una de las ocasiones, se mostré como dos perso-
nas muy diferentes, antes y después de su llamada «conversién»,
tras la herida recibida en la defensa de la fortaleza de Pamplo-
na. En ese primer periodo, Ifiigo Lépez de Ofiaz y Loyola —que
éste era su nombre original- pretendia promocionarse social y

* Con este trabajo retino y amplio aportaciones realizadas por el autor en distintos mo-
mentos alo largo del afio de conmemoraci6én del cuarto centenario de la canonizacién
de san Ignacio de Loyola. En primer lugar, el Anuario de Historia de la Iglesia coordi-
nado por E Labarga: GARCIA MATEO, R., y BURRIEZA SANCHEZ, J. (2020). «“Yo te seré
propicio en Roma”, Ignacio de Loyola, la santidad yla construccién del santo», Anuario
de Historia de la Iglesia (29, pp. 159-194). En segundo lugar, la ponencia La construc-
cién de un santo en Ignacio de Loyola en el Aula Fe y Desarrollo deValladolid, en su Se-
mana Ignaciana de la Sala Borja, el 7 abril 2022. En tercer lugar, la ponencia en el Ciclo
de Conferencias «En el Cuarto Centenario de las Canonizaciones de 1622» organizado




politicamente; hacer carrera cuando fue puesto al servicio del
duque de Néjera, virrey de Navarra. Era éste su segundo sefior,
después de la cafda en desgracia del primero: un alto funcionario
que fue en la burocracia estatal Juan Veldzquez de Cuéllar. Este
dltimo era hombre de confianza de los monarcas castellanos y
su contador mayor, sefior de Villavaquerin y ennoblecido por su
matrimonio con Maria de Velasco. Habitualmente, don Juan era
habitante de la villa de Arévalo y con él su familia y hombres de
servicio como el mencionado Ifiigo de Loyola. Siendo sabedor de
la importancia politica de Valladolid, adquiri6 Juan Veldzquez en
la calle de Ruiz Fernandez de Tovar -mds conocida hoy como Ruiz
Hernéndez- unas casas consideradas como las méds importantes
de la nobleza del siglo xvi. Cada vez que era necesaria su presen-
cia en Valladolid, se alojaba en este palacio. [fiigo de Loyola seguia
y conocia muy bien este espacio’.

Cuando se reunieron las Cortes en Valladolid en 1518, se en-
contraba al servicio del mencionado duque de Néjera. Interesa-
ba recibir al nuevo, desconocido y extranjero principe, amén de
escuchar sus peticiones de dinero para empresas muy alejadas.
Sabemos por documentos del Archivo de Simancas que el jo-
ven Ifiigo pas6 por Valladolid en los otofios de 1518 y 1519. No
le faltaron problemas, pendencias y rivalidades. En un primer

por la Fundacién Cultural Angel Herrera Oria y el Instituto de Humanidades Angel
Ayala otigen de este libro, en el Aula Magna de la Universidad CEU San Pablo de
Madrid el 19 de abril de 2022 con el titulo Ignacio de Loyola, ;un santo para el rey
catdlico o para el papa? Por Gltimo, en lo referido a san Ignacio de Loyola, la ponencia
que realicé, y que no han sido publicadas, en el Coloquio Académico «Ecos de San-
tidad. 400 afios de la Gran Canonizacién de 1622», organizado por la Universidad de
Navarra, Grupo de Investigacion del Siglo de Oro (GRISO), Grupo de Investigacién
TrentUN, en el Seminario Conciliar de Pamplona el 18 de noviembre de 2022. Ademds,
en esta conmemoracién de canonizaciones también he ofrecido «Teresa de Jestis, la
canonizacién de la Santa de la Monarquia Catélica» en GONZALEZ, M. A. (Coord.).
(2022). Mujer, Santa, Doctora, Salamanca; asf como la participacién en el Simposium
Teresiano II Ciclo de Conferencias en el monasterio de la Anunciacién de Madres
Carmelitas Descalzas de Alba de Tormes el 30 de septiembre de 2022.

1 Un espacio ocupado hoy por el Colegio Safa-Grial.

72

documento, Ifiigo solicité al nuevo monarca licencia para llevar
armas y guardaespaldas ante la violencia e intento de asesinato
que habia sufrido de Francisco de Oya, criado de la condesa de
Camifia, moradora en la calle Torrecilla.

Como deciamos, desde los acontecimientos de Pamplona de
1521, ya no pretendia «medrar» politicamente sino conquistar
otros dmbitos espirituales, consiguiendo algunas metas a través
de una metodologia para la cual la jerarquia eclesidstica pensa-
ba que no estaba preparado. Primero fue en Alcald de Henares.
Después, de manera muy breve, de nuevo en Valladolid, donde se
entrevisto con Alonso de Velasco, arzobispo de Toledo, vinculado
al grupo espiritualmente més adelantado en Castilla como eran
los erasmistas. Este le aconsejé que se trasladase a Salamanca,
Universidad donde tampoco se sintié coémodo sino perseguido.

Cuando entr6 en Valladolid, a finales de junio de 1527, resi-
di6 en un hospital de peregrinos. Sin embargo, Maria de Velas-
co, viuda de su anterior protector, el mencionado Veldzquez de
Cuéllar, le convenci6 para que se alojase en sus casas de la calle
Ruiz Hernédndez. Afios después, cuando aquel perdido y pobre
estudiante era ya el fundador de la célebre, atractiva y polémica
Compaiiia de Jests, los duefios de la casa tabicaron la puerta de
la habitacién que, supuestamente, habia ocupado. La memoria
dela estancia de Ignacio de Loyola, mds todavia cuando fue cano-
nizado, permaneci6 en los parientes de los Veldzquez de Cuéllar,
propietarios de la misma. En 1683, Francisco Blanco y Salcedo,
caballero de Santiago y corregidor de Salamanca, manifest6 su
deseo de reparar la casa y de construir un oratorio dedicado al
fundador de los jesuitas, moradores entonces de tres colegios de
Valladolid -San Ignacio, antigua Casa Profesa; San Ambrosio y
el de San Albano de los Ingleses?-: «me resolvi con consejo de
hombres religiosos y prudentes 4 romper el tabique del quarto

2 BURRIEZA SANCHEZ, J. (2007). Valladolid, tierras y caminos de jesuitas, Diputacion
Provincial, Valladolid.

73




que es en el primer descanso de la escalera principal, donde es-
tuvo hospedado el Santo»®. Sin embargo, este alguacil mayor de
la Inquisicién falleci6 antes de culminar sus intenciones.

Con todo, existia una consideracién del lugar como espacio
sagrado. Gabriel Henao hacia referencia al misterio asociado a la
«habitacion tabicada»: «unos lo atribuian a que después de ido
el Santo [en 1527] personas que entraron en el quarto, sintieron
espantados horrores sagrados y les parecia que eran cosas ma-
ravillosas [...] otros dezian que estando el Santo alli, obr6 alguna
accién milagrosa». La propiedad de este palacio no abandoné
las manos de los descendientes de Veldzquez de Cuéllar hasta
que en 1887 la Compafiia de Jests, ya consolidada en la ciudad
tras muchas expulsiones y disoluciones, lo adquirieron a la viu-
da del marqués de Jura Real y Villatoya. La orden edific6 sobre
parte de su solar la iglesia dedicada al Sagrado Corazén de Jests,
inaugurada en 1896 y transformada en los dltimos afios setenta
del siglo xx. Siempre se guardé memoria de la presencia de san
Ignacio de Loyola en la correspondiente capilla, todavia hoy pre-
sente e independiente en el nuevo templo de los jesuitas.

Convertido ya en buscador de las cosas de Dios, Ignacio de Lo-
yolaalcanz6 su plenitud como estudiante en Parfs, donde conoci6
a sus definitivos «amigos» con los que comenzé la trayectoria de
la Compafiia de Jests, los futuros y primeros jesuitas. La actitud
posterior que, como superior de todos ellos, demostré hacia Va-
lladolid vino definida porla fundacién y consolidacién del primer
colegio de la Compafiia en esta ciudad en 1545. Como no podia
ser de otra manera, la del Pisuerga fue una piedra angular en la
expansion de los jesuitas en Castilla. Esta ciudad protagoniz6

3 HENAO, G. (1689). Averiguaciones de las antigiiedades de Cantabria: enderezadas prin-
cipalmente a descvbrir de Gvipuzcoa, Vizcaya y Alaba, Provincias contenidasenellay a
honorygloria de S. Ignacio de Loyola, nacido en la primera, y originario de las otras dos,
patriarcay fvndador de la Compaiiia de Iesvs. Avtor el padre..., de la misma Compafiia;
natvral de Valladolid, Teélogo y Maestro de Escritvra Sagrada en el Colegio Real de la
misma Compafiia de la Vniversidad de Salamanca, Salamanca, por E. A. Garcia, s.p.

74

muchos de los fragmentos de las cartas de Ignacio de Loyola, fa-
llecido en Roma en lamadrugada del 31 de julio de 1556 y del que
analizamos la construccién de su proceso de reconocimiento de
la santidad.

1. LA AUTOBIOGRAFIA IGNACIANA Y LA HAGIOGRAFIA

Laviday «los saludables ejemplos de los santos, y los milagros que
Dios ha obrado por ellos», se daban a conocer a los fieles, segin
establecia el concilio de Trento, «con el fin de que den gracias a
Dios por ellos, y arreglen su vida y costumbres a los ejemplos de
los mismos santos; asi como para que se esciten 4 adorar, y amar
4 Dios, y practicar la piedad»*. Permitian, segtin exponia fray Luis
de Granada a Pedro de Ribadeneira, hacerles presentes entre los
lectores. Se referia a san Ignacio de Loyola: «ay lo tienen siempre
bivo sus hijos, para ver en el, no la carne y sangre, sino su espiritu
yviday exemplos de virtudes»®. Las paginas de las hagiografias se
convertian, en ocasiones, en el medio adecuado para propiciar el
ambiente favorable para iniciar un proceso de santificacién. De
hecho, muchas de ellas eran escritas en los afios anteriores. Los
habia que nunca llegaron a ser reconocidos como santos aun-
que quizds solamente alcanzaron la santificacién mas popular
y rdpida. Seglin apunta Ribadeneira existia una tradicién en la
historia de la Iglesia de recordar a sus santos y, especialmente,

4 Concilio de Trento, sesién 25, De la invocacion, veneracion y reliquias de los Santos,
y de las sagradas imdgenes. El Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento, traducido
al idioma castellano por D. Ignacio Lépez de Ayala, Barcelona, 1847, p. 331.

5 RIBADENEIRA, P. (1868). Obras escogidas del Padre Pedro de Rivadeneira de la Compa-
fifa de Jestis, con una noticia de su vida y juicio critico de sus escritos, edicién de Vicente
de la Fuente, Biblioteca de Autores Espafioles (BAE), Madrid; LOPEZ, C. (1612). Vida
del P Pedro de Ribadeneira, religioso de la Compafiia de Jesus, escrita por el mismo
Padre al modo de las confesiones de Sant Agustin, afadida por su comparfiero que lo
fue treinta y seis afios, el H. Cristébal Lopez, Madrid.

75

s

B S R ey

e

R AR

sy

i

S

e

it



a sus martires. Las primeras fuentes de los relatos hagiogréficos
cristianos son las narraciones que describian persecuciones, mi-
lagros, tormentos y sus muertes. Desde su condicion, se conver-
tian en los verdaderos imitadores del Mdartir del Calvario. Ya se
mostraba en una de sus epistolas san Ignacio de Antioquia en el
siglo 11 —obispo y martir tan importante en el cambio de nombre
de Ifigo Lépez de Loyola- como un imitador de la Pasién. Des-
pués, las vidas de los santos estaban llamadas a despertar la con-
dici6n de seguidores de Cristo con la peticién de su proteccion. El
fin de las persecuciones provocé un nuevo modelo de santidad.
Se encontraban en los ascetas y monjes, en la soledad eremitica
de lavida contemplativa. Con la aparicién de las rdenes mendi-
cantes y en el contexto de la sociedad mucho més urbana, el ideal
de santidad unfa la contemplacién yla accién apostodlica, dentro
de los tres votos cldsicos de castidad, pobreza y obediencia. A
la estabilidad de lugar de los monasterios, se unia la movilidad
apostdlica. Los nuevos santos presentaban carismas especialesy
proponian un ejemplar género de vida. Eran los padres y madres
fundadores de familias religiosas como san Benito —que procedia
del monacato- pero especialmente san Francisco, santa Clara y
santo Domingo de Guzmadn. Por eso, el jesuita mallorquin -ya
sacerdote cuando entré en la Compafiia-, Jerénimo Nadal, pensé
en proponerle que «sabiendo que los santos padres fundadores
de algtn instituto mondstico habian dejado a sus descendientes,
a modo de testamento, aquellos avisos que habian de ayudarles
para la perfeccién, buscaba la oportunidad para pedirlo al P. Ig-
nacio... le pedi instantemente que quisiese exponernos el modo
como Dios le habia dirigido desde el principio de su conversion,
a fin de que aquella relacién pudiese servirnos a nosotros de
testamento y enseflanza paterna». En sus intenciones, Nadal se
inspiraba en una concepcién de la vida monacal, un punto de
partida que no le agradé a Ignacio que se excus6 con sus ocupa-
ciones «diciendo que no podia dedicar su atencién y su tiempo
a esto». Si él ya no quiso que la nueva orden llevara su nombre o

76

sus miembros fuesen conocidos por esa denominacién popular
como por costumbre sucedia —pensemos en franciscanos o do-
minicos-, tampoco respondia la concepcion de la Compaiifa a
remarcar la figura como fundador.

Y asi de manera mds breve, tanto Jerénimo Nadal como Die-
go Lainez, y de modo mds extenso Juan de Polanco, elaboraron
las primeras Vidas de Ignacio de Loyola —algunas ya no inéditas
como habia apuntado Enrique Garcia Herndn®, gracias también
a lo publicado por Eduardo Alonso Romo’-. La primera de ellas
es la «Carta sobre San Ignacio» del mencionado Lainez, el que fue
su inmediato sucesor en el gobierno de la Compaiiia®. Se trataba
de una epistola dirigida a Juan Alfonso Polanco, secretario de Ig-
nacio de Loyola, firmada en Bolonia en julio de 1547. Fue escrita
seis aflos antes de que comenzase a dictarse la «Autobiografia».
Lainez habia conocido a su superior de manera temprana pues
habia llegado a Parfs en 1532 y, después, a finales de esa década
participé intensamente en las llamadas deliberaciones que con-
dujeron ala fundacién de la orden. Por eso Antonio Alburquerque
le denominé el «primer biégrafo de san Ignacio».

En esa fecha temprana, Polanco ya contaba con un sumario
del texto biografico que después va a culminar en su redaccién, -
con datos semajantes a los que el propio Ignacio de Loyola con-
fes6, como veremos en el padre Luis Gongalves da Camara seis
aflos més tarde en 1553. Los datos referidos a la familia del funda-
dor, tanto en las péginas de la llamada Vida de Polanco —que fue
editada por elmencionado profesor Alonso Romo en castellano-,

6 GARCIA HERNAN, E. (2013). Ignacio de Loyola (pp. 453-454), Madrid. Gfr. POLANCO,
J. A. de, Vita Ignatii Loiolae et rerum Societatis Iesu historia, Tomos I-VI (1491-1556),
Monumenta Historica Societatis Iesu (MHSI), Matriti, 1894-1898. LETURIA, P. (1925).
Nuevos datos sobre San Ignacio: la labor de Polanco y Nadal en los origenes de la biogra-
fia ignaciana a la luz de documentos inéditos, Mensajero del Corazén de Jests, Bilbao.

7 POLANCO, J. A. de (2021). Vida de Ignacio de Loyola, (edicién E. Alonso Romo),

Madrid-Bilbao.

8 FONTES NARRATIVI (FN), I, pp. 70-145, edicién latin-espafiol.

77




como para el llamado «Chronicon»®, los habia obtenido el secreta-
rio del propio santo, aunque carecian los mismos de una excesiva
precisién. Quizdés ni siquiera Ignacio de Loyola podia dar cuenta
exacta de todo ello. Pasando el tiempo, se produjo en él un cambio
de actitud. Segtin cuenta Luis Goncalves da Camara, que, estando’
un dia comiendo con el padre Ignacio, le dijo:

[...] que muchas veces le habfan pedido una cosa Maestro Nadal
y otros de la Compafiia, y que nunca habia determinado en ello;
y que, después de haber hablado conmigo, habiéndose recogido
en su cdmara, habfa tenido tanta devocién e inclinacién a hacello;
y -hablando de manera que mostraba haberle dado Dios grande
claridad en deber hacello- que se habia del todo determinado; y la
cosa era declarar cuanto por su dnima hasta agora habia pasado; y
que tenia también determinado que fuese yo a quien descubriese
estas cosas». Con esta disposicién ~contintia Da Camara- «el Padre
me llam6, y me empez6 a decir toda su vida y las travesuras de man-
cebo clara y distintamente con todas las circunstancias.

Es decir, cuando Ignacio se decide a contar su vida no comienza
con la conversién, como le solicit6 Nadal, sino que se trataba «de
toda su vida», «de cuanto por su d&nima hasta agora habia pasado»,
comenzando por su nifiez y juventud. Sin embargo, el relato auto-
biografico que hallegado hasta nosotros, comienza diciendo: «Has-
ta los 26 afios de edad era hombre dado a las vanidades del mun-
do». ;Dénde estdn esos 26 afios que faltan, casila mitad de su vida?
De todo ello, reflexion6 Luis Ferndndez Martin cuando subrayaba
acerca de la «peripecia histérica de la Autobiografia ignaciana»'?,

9 Una historia de la primera Compafifa de Jesis que todavia no ha sido publicada en
castellano, permanece en latin, a pesar de los esfuerzos de José Garcia de Castro.

10  FERNANDEZ MARTIN, L. (1991). «Peripecia hist6rica de la “autobiograffa” ignacia-
na», en ORELLA, J. L. (ed.). El Pueblo Vasco en el Renacimiento (1421-1521). Actas
del Simposio celebrado en la Universidad de Deusto (San Sebastidn) con motivo del V
Centenario del nacimiento de Ignacio de Loyola (1-5 octubre 1990), pp. 161-190. Bilbao.

78

Jlamada por Candido de Dalmases como «Acta Patris Ignatii» y que
habia sido leida por Polanco.

De lo poco que el relato autobiogréfico ignaciano servia para
los objetivos hagiograficos que facilitaron seguramente una pron-
ta canonizacion, lo documenta el hecho, hoy incomprensible, de
que no solo no se imprimio, sino que fueron retiradas las copias
manuscritas circulantes por orden del entonces prepésito general
Francisco de Borja (1566-1572). En su lugar se sustituy6 la «Vita
Ignatii» (1571) de Pedro Ribadeneira'’. La orden de Borja decia:
«que se recoja lo que escribi6 el P. Luis Gongalves... y no permi-
tan que se lea... pues siendo cosa imperfecta, no conviene que
estorbe y disminuya la fe de lo que mas cumplidamente se escri-
be»'2 Incluso por sus contemporaneos, y especialmente dentro
de la Compaifiia, a Ribadeneira se le ha considerado el «padre de
la hagiografia moderna». No solamente disponia de una obra mas
genérica y monumental como fue el «Flos sanctorum» (1599) sino
también las que escribié y publicé sobre los tres primeros pre-
positos generales de la Compaifiia: Ignacio de Loyola, Diego de
Lainez y Francisco de Borja. Sobre el primero, la edicién fue en
latin para después salir en castellano, desde la Corte y en 1583,
dedicada al arzobispo de Toledo, Gaspar de Quiroga, cuyo testi-
monio sobre el fundador de la Compaiifa fue temprano®,

11 «Ribadeneira» en Diccionario Histérico de la Compaiiia de Jesiis. Histérico-Temdtico
"~ (vol. 1V, p. 3345 y ss.), Roma — Madrid, 2001.

12 Monumenta Historica S.I. Epistolae P Hieronymii Nadal, t. 111, p. 490, ademds pp. 365,
402, 505, 540.

13 «El escriui6 el libro de la vida del P. Ignacio, que anda impressa con nombre del P
Pedro de Ribadeneyra, en latin y en castellano, la qual escribié por orden del P. Fran-
cisco de Borja, general de la Compafifa, que se la mandé escriuir por juzgar que tenia
la noticia que era menester para escriuirla [...] dixo que no ay cosa en el dicho libro
de la vida del P. Ignacio que él escriui6, que él entienda que es falsa; a lo menos que
no se acuerda que aya scripto cosa falsa sabiendo que lo es, antes cree y tiene por
cierto que todo lo que dize en el dicho libro, moralmente hablando, es verdadero,
por que puso gran diligencia y cuidado en guardar entera verdad y en escriuir lo
que vi6 y oy6 del mismo P. Ignacio, o lo que €l conté de sf, o otras personas graues

79




El relato autobiografico de Ignacio de Loyola no respondia a
las coordenadas de la vida de un santo tal y como entonces se en-
tendia. Ni grandes milagros y prodigios, ni ascetismo moralizante,
sino confesién, que edifica por la realidad de los hechos, netos y
desnudos de mistificaciones. Parece como si el fundador hubiese
respondido a eso que €l tanto practicaba —el examen-y lo hacia
ante toda la Compaiiia, para que ella se edificase con la totalidad
de su vida, no solamente con los grandes momentos, sino tam-
bién en las horas, en los meses y afios en que Dios, la gracia, la fe,
se sienten como realidades muy lejanas. Fue en 1731 cuando se
publicé por primera vez, aunque en versién latina, el texto auto-
biogréfico, en la coleccién de los bolandistas, y en 1904 el texto
de una de las siete distintas copias, la «N», que ha llegado hasta
hoy, y que se encuentran en el archivo de la Curia generalicia en
Roma. El texto original redactado por Gongalves da Camara, parte
en espafiol y parte en italiano, no ha alcanzado los siglos XxX-XXI.
Una vez publicada dicha copia en la coleccién Monumenta Histo-
rica Societatis Iesu, ya se pudo hacer una edicion manual de ella,
junto a otros escritos ignacianos, con el titulo «Autobiografia»™.

Ribadeneira utilizé, para su vida de Ignacio de Loyola, el texto
de Da Camara. No se atenia a la tipologia medieval de la legenda
durea («Flos sanctorumy»), sino que empleé un método més his-
térico, segtin modelos del Renacimiento. Sigue con las intencio-
nes hagiograficas de utilizar los hechos en sentido apologético o
edificante, exaltando la vida ejemplar y las grandes virtudes del

contaron dél, o é] pudo sacar de originales y papeles muy ciertos y aueriguados», en
Monumenta Historica Societatis lesu, Monumenta Ignatiana ex autographis vel ex
antiquiorinus exemplis collecta. Series Quarta. Scripta de Sancto Ignatio de Loyola
Societatis Jesu Fundatore. Tomus Secundus, Matriti, 1918, p. 153 (en adelante MHSI,
Monumenta Ignatiana...).

14  Sutexto fue publicado en 1947 por la Biblioteca de Autores Cristianos. San Ignacio de
LOYOLA (1992). Obras completas 1, Autobiografia, Diario espiritual, introducciones
y comentarios deV. Larrafiaga, Madrid, 1947. Existe una edicién mds reciente: Auto-
biografiay diario espiritual, introduccién de L. M.2 Mendizabal, transcripcién y notas
de I. Iparraguirre, C. de Dalmases y M. Ruiz Jurado, Madrid.

80

fundador. Afiadi6é comentarios piadosos y construcciones hist6-
ricas de la época. Interpret6 los hechos segtin el esquema contra-
rreformista que ve en Ignacio al «Antilutero» por antonomasia:

[...] cuando del abismo Martin Lutero como un monstruo infernal,
acompafiado de su escuadrén de abominables y diabélicos ministros
(surgio)..., al mismo tiempo envié Dios nuestro Sefior de socorro otro
var6ny capitdn de su Iglesia, en todo contrario a Lutero, para que con
su espiritu invencible y armas poderosas y divinas valiosamente le
resistiese y pelease las batallas del Sefior's.

Pero Ignacio no habla en ninguno de los escritos, que han
llegado hasta nosotros, de Lutero, sino solo de «los luteranos»*®.
Las interpretaciones contrarreformistas y hagiograficas, que ini-
ciaron algunos de los primeros jesuitas —junto a Ribadeneira,
Borja, Canisio, Nadal- son las que han marcado la figura y la
obra ignacianas'’.

Cronolégicamente la elaboracion del texto de Polanco sobre
laVida de Ignacio lo situamos después de la primera edicién de
Ribadeneira. Otra cosa serd su edici6n, traduccién y publicacién!e.

15  MHSI, Fontes narrativi IV, p. 339 y ss.

16  GARCIA MATEOQ, R. (2007). «Loyola y el luteranismo ;Contrarreformista o reformis-
ta?» en Estudios Eclesidsticos (82, pp. 309-338); LABARGA, F (2019). «La recepcién de
Lutero en Espafia», en MELVILLE, G., y SARANYANA CLOSA, J. L. (Eds.). Lutero 500
anni dopo. Una rilettura della Riforma luterana nel suo contesto storico ed ecclesiale
(pp. 239-264). Citta del Vaticano. '

17 Hasido necesario recorrer un camino prolongado para alcanzar una evaluacién his-
térica objetiva. Desde el postconcilio, bajo el generalato de Pedro Arrupe y siguiendo
el programa del Vaticano II de vuelta a las fuentes de la fe, los estudios histéricos y
sisteméticos ignacianos se han renovado considerablemente, sobre todo a partir de
1991, quinto centenario de su nacimiento. Cfr: ALDEA, Q. (1992). Ignacio de Loyola
en la gran crisis del siglo XVI, Madrid.

18  Serd editado por vez primera por Céndido de Dalmases, revisado y traducido con
nueva edicién por Eduardo Alonso Romo, aunque la Coleccién Manresa lo publicé
de manera péstuma y en homenaje.

81




En primer lugar, debemos tener en cuenta que Polanco era el gran
hombre de la informacién y de la gestién de esa informacién en
los mads de treinta primeros afios de la Compaiiia. En segundo
lugar, es un momento clave en el que escribe estaVida de Ignacio,
cuando ya habia sido elegido el cuarto prepésito general Everardo
Mercuriano —el primero no espafiol-, tras producirse el descarte
de Polanco por parte de Roma. El texto del «secretario» se ex-
tiende a lo largo de dieciséis folios que fueron por él dictados y
recogidos en 1574, por un amanuense cuya identidad descono-
cemos. Abarca desde el nacimiento de Ignacio hasta su asenta-
miento definitivo en Roma en 1540, afio de la promulgacién de
la bula aprobatoria; en concreto hasta el inicio de las discusiones
o deliberaciones fundacionales de la Compaiiia. De lo primero
comenzaba: «Ignacio de Loyola, al cual la divina providencia se
digné tomar como primer autor y fundador de la Compafifa de
Jests, nacié por la parte de Cantabria que estd en los montes Piri-
neos, la cual provincia recibe el nombre particular de Guiptizcoa».
Y concluye con el debate del nombre:

[...] los nuestros habian pensado y habian conferido entre sf mucho
sobre este nombre; pero, sin embargo, que este nombre fue relevado
por Dios a Ignacio y ciertamente confirmado por Dios, suficiente-
mente puede constar de lo dicho, aunque de modo expreso de él no
fuera escuchado. No de este modo es dicha Compafiia de Jestis como
si casi compaifleros del mismo Jestis se presumiesen los nuestros, sino
més bien al modo militar, con el cual se dice la Compafiia de alguno,
bajo el cual milita. Y esto es lo que puede decirse del nombre de la
Compaififa y de la primera f6rmula del mismo Instituto®.

Después Polanco, con la suficiente experiencia en cualquier
tipo de documento, reley6 y retoc6 este manuscrito, como se pue-
de observar en los mérgenes superiores y laterales del mismo,

19  POLANCO, Vida de Ignacio, ed. E. Alonso Romo, op. cit.

82

con el fin de matizar y completar todo aquello que hab{a dictado.
De esta manera, se consideré como concluido pero no fue im-
preso segun hemos dicho. No conocerd las prensas por espacio
de trescientos veinte afios, hasta el comienzo de la aventura del
Monumenta. Polanco no hace en la misma ninguna mencién ala
«Autobiografia» como silo hicieron Nadal y Ribadeneira. Incluso,
existen diferencias entre un texto y otro en cuestiones puntuales
como sucede en la colocacién de la estancia de Barcelona y la
peregrinacion a Jerusalén o en la duracién més corta, por par-
te del antiguo secretario, de la estancia de Ignacio en Alcald de
Henares. Y es que ni siquiera pudo tener la «Autobiografia» a su
disposicién. No ocurrié lo mismo con la «Vita» de Ribadeneira o
lo mucho que pudo escuchar al propio Ignacio como secretario.
Ademds, €l posefa, como hemos dicho, toda la experiencia en el
manejo de los documentos, segtin se prueba en la elaboracién
del «Chronicon». Y en esta contextualizacién, la Vita de Polanco
también fue importante para los autores que vinieron detrds, en
las paginas de Juan Pedro Maffei por ejemplo. De esta manera,
se convierte en el inicio de la historia de la Compafiia, como re-
sumen de la trayectoria del fundador hasta el mismo momento
del comienzo institucional de la misma, preludio al inabarcable
y mencionado «Chronicon». Es la culminacién de todas las na-
rraciones vitales en torno a Ignacio de Loyola, realizadas por sus
mds inmediatos contemporéneos, por las personas que fueron
testigos visuales de su existencia, de todos aquellos que podemos
denominar como sus convivientes.

Garcia Herndn ponia de manifiesto las llamadas «desfiguracio-
nes de su verdadero rostro» que realizé Ribadeneira, muy critico
-segun este historiador- con todo aquello que no hubiese sido
escrito por €l. Fue el autor que se encargé muy mucho en fijar
una «biografia oficial de Ignacio». Consideraba Garcia Hernédn
que cuando la Congregacién General, en 1593, decidi6 poner en
marcha —como veremos- los procesos informativos que habrian
de culminar en la beatificacién, serd cuando se inicié el tipo de

83




«biografia edificante». La santificacion estaba culminada treinta
afios después. A este periodo pertenecia la mencionada obra de
Ribadeneira, asi como las de Maffei (Roma, 1585), Lancicio (Roma,
1609), Orlandini (Roma, 1619), Bartoli (Roma, 1650, ya después de
la canonizaci6én y reeditado en los siglos xvii1 y X1x), sin olvidar al
muy censurado Juan Eusebio Nieremberg (en 1631), en un tiempo
muy cercano a la canonizacién o el también jesuita madrilefio
Francisco Garcia (en la Corte, en 1685). Debemos considerar que
la base de todas las biografias, realizadas en el siglo xvi1, fueron
las primeras y mencionadas de Ribadeneira y Maffei. Después
de la publicacién de éstas, la documentacién ignaciana empe-
76 a estar vedada®. Daniello Bartoli seré el primero que retome
nuevos datos. A partir de la primera mencionada edicién de la
Autobiografia por los bolandistas, se escribia un «Compendio de
laVida de Ignacio de Loyola» que atin se encuentra inédito mien-
tras que el cardenal austracista Alvaro de Cienfuegos preparaba
un amplisimo volumen en el siglo xviir con documentacion de
los procesos de canonizacion®.

No puede quedar duda: la obra de Ribadeneira es encomiable
aunque tenga los defectos mencionados, y siguiendo la intencion
de Nadal y del superior general Borja, despacha en dos paginas
y media los aproximadamente treinta afios antes de la «conver-
sién», esto es, casila mitad de su vida. Sin embargo, tematiza en
unas trescientas cincuenta pdaginas, con detalle y orden, las di-
versas etapas de la vida del Fundador de la Compafiia desde la
conversion hasta su muerte. Por ello, su «Vita Ignatii» fue y seguird
siendo, con las debidas salvedades, un referente importante para
conocer al santo de Loyola. Garcia Herndn advierte?> que hasta

20  GARCIA HERNAN, E. Op. cif., (p. 455).

21  CIENFUEGOS,A. (1717). La Heroyca Vida, virtudesy milagros del Grande San Francis-
co de Borja, antes dvque quarto de Gandia y después Tercero General de la Compafriia
de Iesus, Imprenta J. Garcia Infangén, Madrid.

22 GARCIA HERNAN, E. Op. cit., (p. 457).

84

la «Historia de la Compafifa de Jests en la Asistencia de Espafia»
(en su primer tomo en 1902), sobre las biografias redactadas por
Ribadeneira y Maffei no se habia aplicado ningtn criterio cien-
tifico. Considera que lo escrito por Antonio Astrain no desperté
entusiasmos, cuando ya se habian publicado recopilaciones do-
cumentales en el Monumenta Historica Societatis Iesu. Sin em-
bargo, los tomos de este historiador contemporaneo, en la trayec-
toria histérica de la Compaiifa, resultan una referencia inevitable.

2. EL PROCESO DE SANTIFICAGION DE IGNACIO DE LOYOLA

Ademads de las consideraciones teol6gicas que existiesen sobre
el santo, en este tiempo de cambio debido al Humanismo y la
llegada de las Reformas —con la luterana-, era necesario que la
Iglesia llevase a cabo una reglamentacién para llegar hasta un
reconocimiento. En el tiempo de aplicacién de Trento, Sixto V
creaba la Congregaci6n de Ritos, dentro del reforzamiento del
poder centralizado de la Iglesia catélica, es decir, de la Curia y de
los «ministerios» que la configuraban. Los procesos de canoniza-
cion pasaban a ser competencia de esta Congregaci6n aunque la
decisi6n final y pronunciamiento se lo reservaba el papa. Por otra
parte, desde Trento, se va a llevar a cabo la institucionalizacién de
una fase transitoria hacia la santidad, més propia de una cano-
nizacién localizada. Serd la beatificacién. Previa a ella, se regla-
mentaba la otra fase, nacida desde los dmbitos mas domésticos
aun si cabe: la de los siervos de Dios o venerables. Urbano VIII,
adelantado el siglo xv11, llev6 a cabo una reglamentacién de los
procesos de beatificaciéon y canonizacién aunque la de Ignacio
de Loyola se produjo con Gregorio XV, el nombre adoptado por
el cardenal Alejandro Ludovisi, antiguo alumno de los jesuitas.
Una nueva normativa en la que serd necesaria aportar una «base»
informativa muy amplia que fuese capaz de afiadir numerosos
datos biogréficos sobre el candidato. Una documentacién que,

85




ademds, se encontraba apoyada por las voces de la autoridad. Y
todo ello con una posterioridad amplia desde su fallecimiento.
Esta primera fase se conocié como la de Procesos Informativos.
Estanislao de Kostka fue el primer miembro de la Compafiia
que, en 1602 por breve de Clemente VIII, recibi6 el titulo de «bea-
to» para el reino de Polonia, «donde comencaron desde luego a
venerarle, invocdndole y offreciéndole votos»?®. Por igual proce-
dimiento, en agosto de 1670, el papa Clemente X extendio el culto
de Kostka a todo el mundo catélico. Como ocurria en estos casos,
el rey Federico Augusto de Polonia y el duque elector de Sajonia
pidieron la canonizacién de este jesuita polaco, que llegé final-
mente el dltimo dia de 1726. Clemente VIII fue el que autoriz6 en
1605 a que se venerase a Luis Gonzaga, fallecido en junio de 1591,
oficialmente como beato, imprimiéndose suVida con tal conside-
racién. Una decisién que fue muy bien recibida porla aristocracia
italiana, civil y eclesidstica, pues el joven jesuita se encontraba
emparentado con ella. Por eso, las fiestas que entonces se cele-
braron no fueron inicamente una exaltacién de la Compafia de
Jests sino mads bien de las familias a las que pertenecian. En 1607,
el papa pidié a la Sagrada Congregacién de Ritos que examinase
«la pureza de su fe, la santidad de su vida, de la fama de sus mi-
lagros y de la piedad con que el pueblo le veneraba». La Congre-
gacién comisiond a jueces en Roma, Mantua, Parma y Castellon,
con examen de los testigos, con un proceso que fue remitido a la
Congregacién. Las sobrinas de Luis Gonzaga, ademads, fundaron
en Castell6n un colegio dela Compaififa donde se recibi6 la cabeza
del beato, junto con los cuerpos de otros santos procedentes del
cementerio de Santa Priscila de Roma. Un culto que se extendié
en Espafia por via de los embajadores. En la fiesta que por su

23 «Fueel primero dela Compaiifa, a quien concedi6 culto la Silla Apostélica», en ALCA-
ZAR, B. de (1710). Chrono-Historia de la Compaiiia de Jesvs en la Provincia de Toledo
y elogio de svs varones ilustres, fundadores, bienhechores, fautores e hijos espirituales
(t. 11, p. 188), J. Garcia Infangon, Madrid.

86

iniciativa se celebr6 en la iglesia de la Compaifiia en Madrid, se
cont6 ya con una imagen del beato Luis Gonzaga. Fue una gran
ceremonia de Corte con asistencia de Felipe Il y Margarita de
Austria junto al cardenal Toledo o el nuncio del Papa. Desde no-
viembre de 1612, se inici6 la carrera de concesiones pontificias
para la consideracién y veneracién como beato. Nos referimos a
la misa y oficios propios para toda la Compafiia, para los estados
de los principes de Gonzaga, para el Colegio Romano donde se
encontraba enterrado, para los templos de los colegios de Roma.
Cuatro afios después, Gregorio XV permitia que los jesuitas del
mundo pudiesen celebrar esta misa, asi como cualquier sacerdote
quelo hiciese dentro de una iglesia propia de la Compafifa. Habrd
que esperar a diciembre de 1726 para la canonizacién de ambos,
el tiltimo dia del afio.

Por eso podrdn preguntarse, ;por qué los jesuitas no promo-
cionaron previamente la santidad de su fundador? Dejé bien
claro Tachi-Venturi** que el deseo de ver a Ignacio de Loyola, en
los altares, fue inmmediato a su fallecimiento en julio de 15562,
El mencionado y constante secretario que fue Juan de Polanco
dirigié importantes cartas a lo que se llamaba la «gente grave»,
aquellos ilustres que desde distintos puntos habian favorecido a
la Compafiia o podian ser un punto de apoyo para la difusion de

24  TACCHI-VENTURI P. (1910). Storia della Compagnia di Gesit in Italia narrata col

sussidio di fonti inediti (I), Roma-Milano; ACTA SANCTORUM (1868). Julii. Tomus
Septimus (pp. 420-605), Pariis et Romae.

25 «En esta casa y collegios [de Romal, aunque no puede dexarse de sentir la amorosa
presencia de tal Padre, de que nos hallamos priuados, es el sentimiento sin dolor,
las ldgrimas con deuogién, y el hallarle menos, con aumento de speranga y alegria
spiritual. Parézenos de parte dél que ya era tiempo que sus tan continuos trabajos
llegasen al uerdadero reposo: sus enfermedades a la uerdadera salud; sus lagrimas
y continuo padecer a la bienauenturanca y felicidad perpetua. De parte nuestra no
solamente no pensamos hauerle perdido, pero aora mas que nunca speramos ayudar-
nos de su ardentissima charidad, y que por intercessi6n suya, la diuina misericordia
aya de acrecentar el spiritu y nimero y funciones de nuestra Compafifa para el bien
vniversal de su yglesia», en «Carta de Juan de Polanco a Pedro de Ribadeneira», Roma
6 agosto 1556, en MHSI, Monumenta Ignatiana..., (t. I, Madrid, 1918, p. 19).

87




la fama de santidad de este fundador. De esta manera, escribié
a Bruselas al conde de Feria, al Rey de Romanos o al cardenal
Alejandro de Farnesio, No serd éste el inico como se demuestra
en sucesivos dias de aquel verano de 1556, por ejemplo con Mar-
garita de Austria, duquesa de Parma e hija del emperador.

En la V Congregacién General de 1593-1594, la Compaiiia
tomo la decisién de abrir el proceso?, tras haber sido elegido en
la anterior de 1582 el napolitano de treinta y ocho afios Claudio
Aquaviva. En la misma se perfil6 definitivamente la fisonomia
de la Compafiia. Veinte aflos antes, en la Congregacién General
111, tras la muerte de Borja, los padres que habian participado en
ella, ya comian en Roma escuchando la lectura «edificante» de la
citada obra de Ribadeneira, impresa en Ndpoles y en latin. Empe-
zaron a llegar los testimonios, dirigidos a quienes habia puesto ya
por escrito su Vida. Fue el caso de las «Letras testimoniales de la
vida y persona del Padre Ignacio de Loyola, fundador de la Com-
pafiia de Jests», donde encontramos el testimonio del cardenal
Gaspar de Quiroga ;Cudl habia sido el fruto de este fundador? El
cardenal lo exponia en su carta:

El ejemplo de su santa vida y con su saludable doctrina y con la ins-
titucién y propagacion y gobierno de su misma religién que en tan
pocos afios se ha estendido por todo el mundo, se ha hecho grandisi-
mo fruto asi en resistir a los herejes como en alumbrar a los gentiles,
y reformar las vidas de los cathélicos y fieles, como es notorio, Por

26  «La congregaci6n [general], para proceder mds madura y acertadamente, quiso pri-
mero saber el pafio que tenfamos y hizo ver algunos letrados y curiales de Roma
ciertos papeles que yo [Ribadeneira] aufa embiado (aunque eran pocos) y otras cosas
que alld abfan juntado, para que dixesen su parecer; y todos, después de auerlos visto,
dixeron que muy seguramente podia la congregacién tratar deste negocio, porque
tenia pafio bastante y sobrado para lo que la Compafifa pretendia. Con esto, la con-
gregacién general hizo vn decreto en que encargé al P General, que de su parte y de
toda la congregacion suplicase a su santidad que nos hiziese esta merced», en «Carta
de Pedro de Ribadeneira a los padres de la Congregacién Provincial», Madrid, 5 abril
1597. Ibid., (pp. 402-403).

88

tanto habiendo nos conocido y conversado familiarmente y tratado
muchos negocios en Roma con el dicho bienaventurado Padre (lo
qual entre otras reconocemos por muy gran merced de Dios) y por
esto teniendo noticia de su santa vida y persona, para que el Sefior
sea mds glorificado, en este su siervo, declaramos por estas nuestras
letras que es verdad que le conocimos y comunicamos muchas y di-
versas veces y tuvimos estrecha amistad con el dicho devoto Padre Ig-
nacio de Loyola [...] le tuvimos siempre por hombre verdaderamente
humilde, manso, paciente, caritativo, zeloso de la gloria de Dios y del
bien de sus préjimos, menospreciador del mundo, prudente y mag-
nénimo, y entre todas las mudanzas de tiempos, blandos y 4speros,
présperos y adversos?.

Serd entre julio y septiembre de 1593 cuando se va a desarrollar
el proceso en Burgos, Loyola, Toledo, Madrid, Alcal4 de Henares,
Azpeitia, Barcelona, Manresa o Montserrat?, Ese mismo verano,
el procurador general de la Compafiia de Jests en la Corte ma-
drilefia, Gaspar de Pedrosa, interrogaba «cerca de la vida, virtud y
sanctidad del P. Ignatio de Loyola» a Pedro de Ribadeneira:

Le trat6é muy familiarmente algunos afios, porque, siendo de edad de
catorce afios aun no cumplidos, estando en Roma, nuestro Sefior fue
seruido que entrasse en la casa y Compafiia del mismo Padre el afio
de 1540 [...] Y después biui6 el dicho P. Ignacio casi diez y seis-afios, de
los quales el dicho testigo le traté en diferentes tiempos, como ocho
afios, muy dltimamente, porque durmié en su aposento, y le seruia en
él, ayuddbale a dezir missa y a escriuir, acompafiduale fuera de casa, y
hizo un camino con él; traté muchos y graues negocios con é, siendo
ya hombre, y siendo moco se los vié tratar, y finalmente el afio de
1555 fué embiado por el mismo P. Ignacio a Flandes al rey cathélico,

27 «Testimonium Cardinalis Gasparis de Quiroga de Sanctitate Ignatii», Matriti 6 julii
1593. Ibid., (t. T1, pp. 110-111).

28  Ibid, (t.1I, pp. 112-126, 128-149, 167-259, 262-351, 352-381, 381-386).

89




don Phelipe, a negocios graues y a declarar a los de la Compaiiia que
estauan en aquellos estados las Constituciones que auia scripto el
dicho P. Ignacio para el buen gouierno della®.

Indicaba Ribadeneira que estos procesos se habian realizado
por si alguno de los testigos morfa, disponiendo en su validacién
de la autoridad del nuncio. También podia servir para acelerar-
los en el caso de que nuevas exigencias llegasen desde la comi-
sién pontificia y se tuviesen que tomar nuevas declaraciones en
un tiempo més reducido®. En esos mismos meses del verano de
1595, en una carta desde Madrid de Ribadeneira al prepésito ge-
neral Claudio Aquaviva, le exponia que cuatro cosas habia que
tener presente: la necesidad de que hubiese en Roma un padre
dedicado a este negocio, ofreciéndose el propio escritor a ayu-
darlo en aquellas cuestiones, en las «cosas antiguas de la Com-
paififa» que tendria que averiguar; un segundo «postulador» -él
no utiliza esta palabra- para Espafia «en este negocio que tanto
nos importa», debiendo contar con la ayuda de los provinciales;
lanecesidad de escribir a todos los superiores de provincias euro-
peas para contar con informacién inmediata acerca de la fama de
santidad o del suceso de milagros y disponer, también, del apoyo
de los principes cat6licos. No era suficiente la presencia, parecia
que inmediata, de Felipe Il y de su hermana la emperatriz Maria
de Austria —que ya vivia en Madrid, retirada, en su fundacién de
las Descalzas Reales—. Era «<menester juntar la intercessién de los
otros principes de la christiandad». Y para ello consideraba fun-
damentales al emperador de Alemania, Rodolfo II (hijo de la an-
terior), al rey de Polonia, al principe de Transilvania, a los duques
de Bavieray de Saboya. As{ se lo exponia Ribadeneira a Aquaviva

29  «Patris Petri de Ribadeneira. Testimonium de Ignatii Sanctitate», Matriti 31 julii - 5
august 1595. Ibid., (t. 11, pp. 152-153).

30  «Carta de Pedro de Ribadeneira a los padres de la Congregacién Provincial», Madrid
5 abril 1597. Ibid., (t. 11, p. 405).

90

«para que lo guie y modere con su prudencia y espiritu»®. En abril
de 1597, se dirigi6 este escritor a los padres de la Congregacion
Provincial haciendo informe del estado en que se encontraba el
«negocio de la canonizacién» en los dltimos cuatros afios desde
que se inicié. Advertia que los gastos eran numerosos, «muchos
iforgosos», por lo que seria menester pedir limosna, y no solo en
Italia, debiendo ser necesaria una lista de personas acomodadas
alas que recurrir®. ;

Esther Jiménez piensa que el proceso de santificacién de Igna-
cio de Loyola, y del grupo de nuevos santos que protagonizaron
aquella ceremonia de 1622%, se encuentra contextualizado dentro
de las controversias y modelos que se produjeron entre cardena-
les y en la curia vaticana, sobre todo entre dos grupos. El primero
estaria encabezado por el cardenal Giulio Antonio Santori, gran
inquisidor y apoyado desde la Monarquia cat6lica de Felipe II.
El segundo por el propio cardenal Aldobrandini, que habria de
ser elegido como papa Clemente VIII y que opt6 politicamente
por el perdén hacia un antiguo principe calvinista que se habria
de convertir en monarca cat6lico de Francia, Enrique IV. Estos
segundos, desde la defensa de una espiritualidad reformista, en-
contraban sus modelos de actuacion en los que habrian de ser los

31 «Carta de Pedro de Ribadeneira a Claudio Aquaviva», Madrid 12 agosto 1595. Ibid.,
(t. 11, pp. 259-261).

32 «Lo que a mi se me ofrece, es que VR deurfa de azer vna lista de las personas pode-
rosas i deuotas que se entiende podrén i querrdn dar limosna para esta obra i luego
considerar qué Padres o personas de la Compafifa tienen amistad o entrada, o serdn
a propdsito para con ellas, para representarles esta necessidad con el buen término
ireligioso que conuiene, i repartir esta demanda a las personas que VR juzgare, para
que cada vno la proponga a las personas que VR sefialare en cada colegio i ciudad, i
azer vnamemoria de lo que cada persona fuere dando o prometiendo, i vn depositario
que lo tenga i guarde asta que sea menester», en «Carta de Pedro de Ribadeneira al
padre Hernando Ponce», Madrid, mes de noviembre 1605. Ibid., (p. 513).

33 JIMENEZPABLO, E. (2016). «La canonizacién de Ignacio de Loyola (1622): lucha de in-
tereses entre Roma, Madrid y Paris», Chronica Nova (42, pp. 79-102). Cfr. de la misma
autora, (2014). La forja de una identidad. La Compafiia de Jestis (1540-1640), Madrid.

91




futuros santos del barroco catélico: Felipe Neri, Teresa de Jests,
Carlos Borromeo, Ignacio de Loyola o Francisco Javier, acompa-
fiados de los frutos de sus obras, los oratorianos, los jesuitas y los
frailes dominicos de Santa Marfa sopra Minerva. Cada uno de
esos modelos representaba al sacerdote, a la monja, al cardenal,
al fundador o al misionero reformista. Sin embargo, en el caso de
Ignacio de Loyola, ;en qué etapa de su vida habia que fijarse para
que fuese impulsada su santificacién?

Podian optar, como indica José Ignacio Tellechea®, con el que
camina «solo y a pie», que tiene que salir de Castilla con sospe-
chas de alumbradismo o més bien con el Ignacio de Loyola que
conoce a sus compafieros en Parfs, que experimenta el «modus
parisiensis» y que pretende, con aquellos primeros «amigos en el
Sefior» peregrinar a Tierra Santa. Al no conseguirlo, en conjunto,
se ponian a disposicién de lo que el papa Paulo III quiera dispo-
ner de ellos. Es el Ignacio de Loyola de la «visién de La Storta».
Después este Instituto, aprobado en 1540, habia sido identificado
con la Monarquia de Espafia —sobre todo en los dias de Paulo IV-.
Gregorio XIII habia impedido que Polanco fuese elegido por la
Congregacién General su cuarto prep6sito. Eso, habia despertado
a los llamados «memorialistas», apoyados en cierta manera por
Felipe II, dentro de un conflicto en la Compafiia de Jests espafio-
la que ha sido denominado, por Ricardo Garcia Cércel, como el
«nacionaljesuitismo»®. La identificacién entre la Compafiia y la
Monarqufa de Felipe II se fue diluyendo y complicando.

El monarca que dese6 tener un superior espafiol al frente del
Instituto ignaciano —como lo habian sido el propio fundador,
Lainez y Borja- se encontré con Aquaviva en el periodo més

34  J.LIgnacio Tellechea Idigoras escribi6 una de las biografias contemporéneas cldsica de
Ignacio de Loyola, Ignacio de Loyola, solo y a pie, editorial Sigueme, Salamanca, 1997.

35  GARCIA CARCEL, R. (2000). La crisis de la Compafifa de Jests en los iltimos afios del
reinado de Felipe IT (1585-1598)» en La Monarquia de Felipe Il a debate (pp. 383-404).
Madrid.

92

prolongado de gobierno, hasta 1615. Los espafioles fueron apar-
tados de la vanguardia de gobierno de la misma, en un tiempo
de universalizacién de la Compafifa —aunque los jesuitas habfan
llegado a América de manera definitiva con Borja-. La linea re-
formista que defendia el grupo curial mencionado fue la que se
impuso en la Congregacién de 1594. Eso si, un espafiol, m4s jo-
ven que los primeros compafieros cofundadores pero préximo al
fundador, el mencionado Pedro de Ribadeneira -aquel que habia
justificado la derrota de la Monarquia catélica con la «Armada
Invencible»- consideré que aquel era el momento para que la
Compafiia solicitase a Clemente VIII la canonizaci6n de Ignacio
de Loyola. No era éste un mértir como los de Jap6n o un defendor
de la fe frente a un anglicanismo imperante como sucedia con
Edmund Campion, también jesuita. El retrato del fundador no
debia responder al caminante sospechoso que pasé por Castilla
sino al prep6sito general de una orden, una piedra angular, del
Reformismo catélico. R
Felipe II se dirigi6 a su embajador en Roma -el duque de Se-
ssa- para saber como debfa actuar en este asunto®, Segin narra

36  «Losdela Compaiifa de Jesis muestran mucho desseo de la canonizaci6én del Padre
Ignacio su fundador, como lo hauréys entendido; y ami me han pedido con instancia
interceda con su santidad para que se sirua de ponerlo en execucién. La obra seria,
cierto, buena; pero antes de interponerme en ello, he querido informarme de vos
c6mo se recibe all4 esta pretension destos Padres; y assi me lo auisaréys con toda
breuedad y secreto, para que conforme a la disposicién que ay huuiere de tratar desta
materia, me resuelua en lo que més conuiniere», en «Carta de Felipe 1I al duque de
Sessa», San Lorenzo de El Escorial, 17 octubre 1593; «Vuesta carta de 2 de hebrero
[de 1594] sobre lo de la canonizacién del Padre Ignacio se recebié con el papel de sus
milagros que los Padres de la Compaiiia presentaron ay, que he holgado de verle; y
pues dezfs que se recibe bien esta platica, he resuelto de escriuir a su Santidad [Cle-
mente VIII], como os parezce, supplicdndole tenga por bien de canonizar este Santo,
como lo veréis por la copia que se os envia juntamente con la misma carta. Vos la
daréis a su Santidad, a su tiempo, quando los mismos de la Compafifa os lo auisaren,
afiadiendo las razones que os parezieren a propésito para mouer a su Santidad a esta
obra de que se siguiré tanta gloria a su dichosa memoria; y le pidiréys que mande
despachar los breues en la forma que se suele, para que se dé principio a ello; y os
entenderéis en esto con el cardenal Toledo y con los demés de la Compaiifa; y haréis

93




Ribadeneira éste ya le habia enviado algunos papeles que los
curiales habian visto en la Ciudad Eterna. Mand6 el rey que el
asunto fuese tratado en el Consejo de Estado, donde se encon-
traba el entonces archiduque cardenal Alberto de Austria —su
sobrino y futuro yerno fuera ya del estado eclesidstico- o el car-
denal Quiroga, estableciendo el monarca que el «<negocio» debia
ser favorecido. Felipe II se dirigi6 a Clemente VIII, con nuevas
epistolas recomendatorias de su hermana, la emperatriz Marfa
de Austria. Recibidos de manos del embajador muchos de estos
documentos, el pontifice se los entregé al cardenal jesuita Fran-
cisco de Toledo para su estudio. Segtin apunta Ribadeneira, éste
dltimo le indic6 que no eran necesarios los milagros para la ca-
nonizacion si constaba por otra parte que el siervo era santo; que
en este caso sobraban los testimonios, también de los milagros
en vida y después de muerto; pero si ademds se dudaba, «el ma-
yor milagro de todos era el auerle tomado Dios para fundadory
padre de vnareligién como la Compafiia y hauerla extendido por
elmundo con tantos y tan grandes y milagrosos effectos como se
ha visto, para gloria de Dios y beneficio de toda la Iglesia»®". La
promocién de este jesuita cordobés a la ptirpura cardenalicia ha-
bia sido mds que complicada, ocasionando problemas notables
en su convivencia con la Compaiiia, con sus superiores y con su
prepésito general. Para procurarse el apoyo de Felipe II, Aqua-
viva se quiso valer de Ribadeneira y llegar a través del secretario
Juan Ididquez, miembro del Consejo de Estado. Después de que
Clemente VIII crease cardenal a Francisco de Toledo en 1592, un
grupo de jesuitas descontentos —entre los que podia estar José

para encaminarlo todos los buenos officios que conuinieren; y me ayusaréys amenu-
do de lo que se fuere haciendo», «Carta de Felipe II al duque de Sessa», San Lorenzo de
ElEscorial, 6 agosto 1594. En este tltimo dia, Felipe Il se dirigfa al papa Clemente VIIL
Cfr. MHSI, Monumenta Ignatiana..., (t. 11, pp. 16-127).

37  Referenciadelo que habia indicado el cardenal Francisco de Toledo al papa Clemente,
en la carta que Pedro de Ribadeneira dirige a los padres de la Congregacién Provincial
(Madrid 5 abril 1597). Ibid., (t. II, pp. 403-404).

94

de Acosta, gran autor de la cosas y las gentes de Indias- procu-
raron que el nuevo purpurado presidiese la mencionada Con-
gregacion General de 1593. Toledo también estuvo implicado en
el asunto de la «conversién» del monarca francés. Revitalizador
de la escoldstica en este siglo xvi, muri6 en septiembre de 1596,
poco tiempo después de haber sido consultado por su protector
Clemente VIII acerca del proceso de su fundador. El pontifice
escribié el epitafio de su tumba®. :

Parecia que el monarca hispano subrayaba la imagen de los
jesuitas como cuerpo cuasimilitar que con sus banderas se diri-
gian a combatir contra la herejia, que eralaimagen, precisamen-
te, de la Monarquia cato6lica filipina. En Roma, era mucho mas
adecuada la primera orientacién, la del mencionado reformismo
vinculado con el Papado, la romanidad frente a una defensa de la
ortodoxia protagonizada por el monarca hispano. Es la construc-
cién de la santidad, en este caso «politizada»®®, defendida desde
dos orillas pobladas por sendos monarcas catélicos:

La canonizacién del P. Ignatio de Loyola es tan deseada de la chris-
tiandad ~escribe Felipe I a Clemente VIII- como se puede hechar de
ver por lo que se ha estendido su religién en ella; y por el fructo que
haze se conoge quél fue la planta. Tiénesele muy particular deuogién
en Espafia; yV. Santidad vee quén estendido estd su nombre por todo

38  NIEREMBERG, J. E. (1644). «Padre Francisco de Toledo», en Firmamento religioso de
luzidos astros en algunos claros varones de la Compariia de Jesiis, Madrid; CERECEDA,
E (1934). «En el cuarto centenario del nacimiento del P. Francisco de Toledo», Estudios
Eclesidsticos (13, pp. 90-108); LAMADRID, R. S. (1940). «El tratado del Cardenal Toledo
sobre la canonizacion de los santos», Archivo Teoldgico Granadino (3, pp. 171-210);
SUNER, P. (1972-1987). «Toledo, Francisco de, SI», en ALDEA, Q., MARTINEZ, T, y
VIVES GATELL, J. Diccionario de Historia de la Iglesia espafiola (vol. IV, pp. 2572-2574),
Madrid; SANTOS HERNANDEZ, A. (1998). Jesuitas y obispados. La Compariia de Je-
siis y las dignidades eclesidsticas (vol. 1, pp. 106-124), Madrid; BURRIEZA SANCHEZ,
J. (2013). «Toledo, Francisco de, SI», en Diccionario Biogrdfico Espafiol (vol. XLVII,
Pp. 984-988), Madrid.

39 JIMENEZ PABLO, E. (2016). Op. cit., (p. 87).

95




el mundo, y las almas que ganan los suyos aun de entre hereges y
infieles; lo qual parege que clama ante V. Santidad para que haga esta
honrra a quien escogi6 Dios por instrumento de tanto fructo en su
yglesia. Supplico a V. Santidad consuele con esta obra tan digna de
su santa mano y de su piedad a todos los buenos cathélicos, pues
ha de ser para mayor gloria y seruicio de Dios nuestro sefior, y para
confusién de los hereges, que tanta rabia muestran contra este San-
to; y a buen agiiero puede V. Santidad tener que se la aya guardado
Dios para su dichoso tiempo, pues sin duda serd una de las grandes
memorias y de mucho loor que puede V. Santidad dexar de si en la
yglesia cathélica, con que yo recibiré tan gran merced como lo dird el
duque de Sessa, a quien me remitto. Nuestro Sefior guarde y prospere
la muy santa persona de V. Beatitud, al bueno y felice regimiento de
su universal iglesia, como la christiandad lo merece*.

Ademds de estas tensiones en la Curia vaticana, Esther Jimé-
nez subrayaba la importancia de la aproximacién de Enrique IV
de Francia hacia la Compafiia y de ésta al monarca francés. A los
padres de la Congregaci6n provincial les expuso Ribadeneira que
el desarrollo de todo este proceso se habia visto interrumpido
por los «negocios de Francia y Vngria». Se referfa precisamente a
la necesaria absolucién pontificia hacia Enrique IV y la guerra de
los turcos contra los hingaros, «tan pesados y dificultosos que
cortaron el hilo al nuestro». Habia sido el teélogo jesuita Bene-
detto Giustiniani el que mostr6 su parecer para que se produjese
la anulacién del matrimonio entre Enrique IV -Enrique de Nava-
rra- con Margarita de Valois, la hermana de los tiltimos monarcas
franceses. La que habria de ser su nueva esposa, Maria de Medici
—la catélica hija del duque de Toscana- habia sido apoyada en su
matrimonio por el papa Clemente. De esta maners, la influencia
francesa contrarrestaba la hegemonia de la Monarquia de Espafia

40  «Carta de Felipe II a Clemente VIII», San Lorenzo de El Escorial, 6 de agosto de 1594.
MHSI, Monumenta Ignatiana..., (t. I, pp. 127-128).

96

en aquellos territorios en los que el papado estaba tan interesa-
do*.. Sin embargo, a juicio de Ribadeneira todo fue retomado, en
el proceso que nos ocupa, por la intervencion del rey catélico y de
su embajador, teniendo en cuenta que, al mismo tiempo que se
negociaba en Roma, se trataba en Espafia con los mencionados
procesos informativos en distintas ciudades.

La que habria de ser la nueva esposa de Enrique IV en 1600,
Maria de Medici, se habia convertido en una importante valedo-
ra del regreso de los jesuitas a Francia, después de que su espo-
so los hubiese expulsado, acusados por el Parlamento de Paris y
por la Universidad de la Sorbona de regicidas. Consecuencia de
todo ello habia sido el intento de asesinato que Jean Chatel -que
habia estudiado en el colegio Clermont- habia perpetrado con-
tra el monarca francés. Consideraban que algunos manuales de
teoria politica habian sido la mente pensante para esta accién,
aunque la obra de Juan de Mariana fue publicada en 1599. Sin
embargo, en una nueva relacién con Roma, si el rey de Francia era
un monarca catélico convencido, si Paris verdaderamente bien
valia una misa, con la peticién del pontifice, de la reina Marfa y
de la carmelita florentina Magdalena de Pazzi -muy influyente
en esta tltima- se podia alcanzar el horizonte del regreso de la
Companiia de Jests, con el edicto de Roven de 1603, sin olvidar la
presencia del confesor jesuita Pierre Coton. El monarca francés
ahora era el que perdonaba ylos jesuitas se convertian en agentes
de recatolizacién de una antigua nobleza hugonote. Y ademas,
cuando se estaba produciendo el debate de la controversia de la
gracia o «de auxiliis» entre los de la Compaiiia y los dominicos,
la Monarquia francesa apoyaba a los hijos de Ignacio de Loyo-
la. Todo este cambio de actitud en Francia hacia los jesuitas era
muy importante en el impulso al proceso de santificacién de los
futuros santos reformadores. La imagen impulsada de Ignacio de
Loyola no se detuvo en él sino que se prolongé también en la

41  JIMENEZ PABLO, E. (2016). Op. cit,, (p. 92).

97




instrumentalizacién de su compafiero Francisco Javier, que habia
sido también estudiante en Paris. La reivindicacién, a veces, pro-
vocaba ciertas «piruetas» y asi desde este &mbito politico francés
se ubicaba el nacimiento, tanto de Ignacio de Loyola como de
Francisco Javier, en el reino de Navarra, tan asimilado a la persona
de Enrique IV, cuando en realidad las familias de Ignacio y Javier
fueron rivales y se enfrentaron.

Felipe III acept6 este modelo de espiritualidad reformista y
asf solicité a Clemente VIII, como no olvida Pedro de Ribadenei-
ra*?, la subida a los altares del fundador de la Compafiia desde
esas coordenadas eclesiales. Una Monarquia catélica de com-
portamientos cotidianos leviticos como lo era la reina Margarita
de Austria en sus presencias, en los conventos de las reformas
religiosas®. Sin embargo, aquel duque de Lerma, su valido, que
eranieto del duque de Gandia que habia profesado jesuita—Fran-
cisco de Borja— no se mostraba tan préximo a la Compafiia, a
pesar de sus deseos efimeros de abandonar las vanidades del

42  RIBADENEIRA, P. DE (1609). Relacién de lo que ha sucedido en el negocio de la Ca-
nonizacion del bienaventurado P. Ignacio de Loyola, fundador de la Religién de la
Compaiila de Jests y de lo que acerca de su beatificacién ha hecho la Santidad de
nuestro sefior Paulo Papa 'V, este afio de 1609, Madrid: «El rey [Felipe II] mi sefior, que
haya gloria, supllicé a V. Santidad (y yo también lo he hecho) porla canonizacién del
B. Ignacio de Loyola con harto desseo de ver el efecto; y como hasta agora no le ha
tenido, bueluo de nueuo a suplicar a vuestra beatitud sea seruido de no differir mds
esta honrra a este B. varén, y que ordene que se tome informacién de su vida y mila-
gros, pues agora biuen muchas personas graues que pueden hazer buen testimonio,
y se van acabando apriessa. Assegurando a vuestra beatitud que por muchas razones
del seruicio y gloria de Dios recebiré en esto muy particular gracia y fauor de vuestra
santidad, como lo dird més particularmente el duque de Sessa, del mi consejo de
estado, y mi embaxador, a quien me remitto. Nuestro Sefior guarde y prospere la muy
sancta persona de vuestra santidad al buen y felice regimiento de su vniversal yglesia,
como laxpiandad, lo ha menester», «Carta de Felipe IIl al papa Clemente VIII», Lerma
3 mayo 1601. MHSI, Monumenta Ignatiana..., (t. 11, p. 498).

43  RODRIGUEZ-SAN PEDRO BEZARES, L. E. (2016). «La dualidad de Teresa de Jestis y el
proyecto de “jesuitas descalzos”», Hispania Sacra, (137, pp. 299-315), ha relacionado
este 4mbito de espiritualidad entre jesuitas y carmelitas.

o8

mundo y convertirse en jesuita*. De hecho, habia recibido des-
de destacados miembros de la Compafiia, como el confesor de
la Reina Ricardo Haller, notables criticas*. De nuevo, encontra-
mos un nuevo problema de convivencia entre un jesuita, la Curia
romana de la Compafiia y el poder politico representado por el
grupo del duque de Lerma. No es otro que el padre Fernando de
Mendoza, calificado como «ingobernable» por uno de sus recto-
res, Hernando de La Cerda, en el colegio de Medina del Campo.
Todo se complicé todavia méds mientras fue confesor y hombre
de confianza de Fernando Ruiz de Castro, conde de Lemos, y
de su esposa Catalina de Zufiga, hermana del duque de Lerma.
Aquaviva mostr6 mucha paciencia en todo el proceso y cono-
ci6 muy pronto que Mendoza era protegido por Clemente VIII,
el cual impidi6é que tanto en Ndpoles (los Lemos eran virreyes)
como en la corte vallisoletana de Felipe III cualquier medida de
reformay sometimiento de este confesor jesuita fuese posible. La
venganza que urdié Mendoza contra Aquaviva fue plenamente
apoyada por el papa. Pretendia que el prepdsito general visitase
Espafa para asegurar el buen gobierno sobre los jesuitas. Era una
vuelta a los argumentos antiguos de los memorialistas®. Por el

44 CERECEDA, E DE (1948). «La vocacién jesuitica del Duque de Lerma», Razén y Fe
(605, pp. 512-523).

45  LOZANO NAVARRO, J. J. (2005). La Compariia de Jestis y el poder en la Espafia de los
Austrias (pp. 119-147), Madrid.

46  PauloV] papa desde 1605 (tras el breve pontificado de dieciseis dias de Le6n XI), pen-
saba que el problema se tenfa que resolver con la cesién de ambas partes y decidi6
poner tierra de por medio, o mejor agua, nombrandole en 1607 obispo de Cusco.
Las Indias provocaron el cambio de actitud, alejado Fernando de Mendoza de las
intrigas de la Corte, y que condujo a una reconciliacién con la Compafifa. Antonio
Egafia consideraba que Fernando Mendoza no solamente fue un sujeto indisciplina-
do como crefa Astrain sino un «paranoico inconforme» que se mostraba amargado
por la negativa de las dimisorias que pidi6 en su juventud para salir de la Compafifa
¥ que Aquaviva no le concedié. Cfr: ASTRAIN, A. (1909). Historia de la Compafita de
Jestis en su Asistencia de Espafia (t. 111, pp. 652-677), Madrid; EGANA, A. DE (1966).
Historia de la Iglesia en la América Espafiola, Hemisferio Sur (pp. 311-312), Madrid;
LOZANO NAVARRO, J.J. Op. cit., (pp. 136-147).

99




contrario, el nuevo Enrique IV se acercé a la espiritualidad jesui-
tica, que no ignaciana, a través del confesor real, el mencionado
padre Cotton. Se habia facilitado, incluso, el envio de misiones
contra los otomanos y hacia Canada.

La beatificacion de nuestro B.P. Ignacio se ha celebrado en estos rey-
nos con aplauso y regozijo tan uniuersal ~escribe Aquaviva a los pro-
vinciales de Espafia-, segiin de diversas partes nos han escrito, que
por ello quedamos muy obligados a dar al Sefior las debidas gracias, y
ha supplicarle que se sirua despertar los 4nimos de los de la Compa-
fifa con nueuos feruores para caminar en el camino de la perfecciéon
seglin nuestro instituto pide.

Y para que en la commun alegria del pueblo se hechase de ver
nuestra modestia, jusgamos ser conueniente aduertir a VR que el
dfa del trénsito de nuestro BP. no se haga desmostracién de fiesta
extraordinaria en nuestras iglesias [se referia al 31 de julio de 1610],
contentdndose los nuestros con decir su missa, segin la facultad que
para ello nos concedi6 su sanctidad en el breue que ya tenemos im-
biado a VR; a quien ha parecido preuenir tanto tiempo antes, para
que le tenga de abisar a los superiores inmediatos, y encargarles la
puntualidad de sancta obediencia deste orden, abisdndolos después,
de lo que en ello se hubiere hecho?,

Con esta occasién no dejaré de decir que asi como el aber sido ac-
cepta la beatificacion y el aberse celebrado de los de fuera con tantas
demonstraciones de contento y regocijo, creemos que ha ayudado
para abreviar lo de la canonizaci6n, por el contrario se puede temer
que excediendo agora los nuestros en lo dicho, podria ser occasién
de differilla, con harta pena y desconsuelo de todos*.

47  «Copia de una carta del prepdsito general Claudio Aquaviva a los provinciales de
Espafia», Roma 11 abril 1610, en MHSI, Monumenta Ignatiana..., (t. 11, p. 960).

48  «Carta de Alonso Ramirez». Ibid., (pp. 960-961).

100

Precisamente, un 3 de diciembre de 1609, se firmé el breve
decretado de Paulo V por el cual Ignacio de Loyola se convertia
en beato*. Se empezaron a unir voces para alcanzar el siguiente
paso, el definitivo. Comenz6 desde un obispo de Estiria, siguié
por la provincia de Guiptizcoa®, la ciudad de Barcelona o inclu-
so por el embajador de Felipe Il en Roma que ya trabajaba por
la aceleracion de la canonizacién®. Por aquellos mismos dias,
pedird lo mismo el rey Segismundo de Polonia. El monarca mu-
ri6 en 1621, el mismo afio —el 9 de febrero- en que el cardenal
Alessandro Ludovisi, alumno que fue del Colegio Romano, era
elegido papa con el nombre de Gregorio XV. Esta promocién de
la santidad entré en el &mbito del profetismo, pues se recordé
que la presencia de los jesuitas en Francia habia coincidido con el
nacimiento de un prometido heredero y delfin para esa corona, el
futuro Luis XIII, precisamente el mismo dia en que Paulo Il habia
aprobado muchos afios antes la Compailia de Jests a través de la
bula Regimini Militantis Ecclesiae (27 de septiembre de 1540)%2.

49  «Breve beatificationis P. Ignatii, Romae 3 decembris 1609». Ibid., (pp. 954-956).
50  MHSI, Monumenta Ignatiana..., op. cit., (pp. 958-959).

51  «Hauiendo entendido que los procesos que V. Santidad ha mandado hazer en estos
reynosy enlos otros de laxpiandad para la canonigacién del Padre Ygnacio, fundador
de la Compafiia de Jests, estdn ya en Roma, no he podido dejar de suplicar aV. Bea-
titud, como lo hago con mucho encarecimiento, se sirva de acabar este negogio con
la mayor breuedad que fuere posible, y darle tan felize fin como le promete el buen
principio que lleva; porque por auer sido natural destos reynos y noble, su vida tan
notable yla religién que instituy6 tan prouechossa a toda la xpiandad, y la particular
deuogién que yo le tengo, deseo ber acabada cossa de que ha de resultar tanta gloria
a Dios, honrra a este bendito Padre, lustre a su religi6n, y a estos reynos donde naci6é
muy grande regocijo y alegria; en que yo le recebiré también por las caussas referidas,
y muy particular gracia y fauor de V. Santidad de todo el cuidado que en ello mandaré
poner.Y assiescribo al marqués de Aytona lo acuerde aV. Beatitud de mi parte. Nues-
tro Sefior guarde lamuy santa persona deV. Santidad al bueno y préspero regimiento
de su vniversal yglesia», «Carta de Felipe III al papa Paulo V», Madrid 7 marzo 1609.
Ibid., (p. 943).

52 «Carta de Luis XIII de Francia al papa Gregorio XV», Paris 14 febrero 1621. Ibid.,
(pp. 978-979).

101




Luis XIII habia perdido a su padre Enrique IV, tras su asesinato en
1610 y se encontraba bajo la regencia de su madre.

La que habria de ser la esposa del heredero espafiol, Felipe IV,
la reina Isabel de Borbon -hija de Enrique IV y de Maria de Me-
dici- se present6é desde Madrid como impulsora solicita de este
nuevo santo: «los grandes futuros espirituales que la religion de
la Compaiifa ha hecho en toda la cristiandad, y en particular en
los estendidos y remotos reynos a esta corona -hablaba de los de
la Monarquia de Espaifia a pesar de ser francesa- me ponen en
obligacién ver canonizado a su primer fundador». De gran inte-
rés era encomendarle a Ignacio de Loyola el gran negocio de la
sucesion de las coronas: «porque tengo librado el buen suceso
de mi alumbramiento en la intercesién del B.P. Ignacio, de quien
soy intimamente devota». De esta manera, si la reina Isabel de
Borbén queria encontrar en Ignacio de Loyola a su valedor en el
parto, también ella desde la tribuna del poder temporal habria
de convertirse en su valedora ante las instancias de la tierra. Pe-
ticién que no se reducia al fundador de la Compaiiia sino que se
extendia a la madre Teresa de Jests. Con el trdnsito de la Corte, la
madre de su esposo, Margarita de Austria, habia hecho lo mismo
con las més variadas advocaciones marianas de Valladolid, Aran-
da de Duero o Madrid.

Meses después, el pontifice respondia a Isabel de Borbén, ex-
poniéndole las dificultades que existian para cumplir lo que se
le pedia, aunque después todas ellas pudieron desaparecer. En
el primer dia de diciembre de 1621, Gregorio XV habia decidido
que habia llegado la hora de canonizar no solo al fundador sino
también al impulsor de las misiones jesuiticas Francisco Javier.
Era menester otorgar esta informacién a la Monarquia de los Re-
yes Catélicos y a la del rey cristianisimo. Anteriormente, Paulo V
se habfa comprometido a subir a los altares al beato Isidro, tan
vinculado con la Corte de Madrid. Nuevos recelos surgieron no
solo por la naturaleza espafiola de los nuevos santos —se unia
la madre Teresa de Jests, empujada también por el embajador

102

espafiol- sino también por la inclusién de Felipe Neri, ap6stol
de Roma, lo que hizo intervenir a cardenales, superiores carme-
litas y al prepdsito general de la Compafiia Mucio Vitelleschi.
Gregorio XV envi6 todo ello a la Congregacién de Ritos. Ya en el
comienzo de 1622, las dificultades se habian superado 'y estas
decisiones se habian aceptado por las Cortes de Madrid y Paris.

Lo que sucedi6 aquel 22 de marzo de 1622 en Roma podia ser
contemplado como un manifiesto triunfo del catolicismo de la
Monarquia de Espafia. Segtin Esther Jiménez® esta percepcién
podia resultar simplista porque en realidad, al menos tres de
aquellos cuatro espafioles que fueron canonizados con el «santo
de Romay, Felipe Neri, habian sido transformados en valedores
de una linea dominante de actuacién de la Iglesia romana. Por
eso, Ignacio de Loyola se encuentra tan asociado a la escenay a
lafrase de la «Visién de La Storta», ser «propicio en Roma», como
veremos a continuacion,

3.1.0S VEHICULOS DE TRANSMISION DE UNA SANTIDAD

La canonizacién hubiese sido un hecho aislado, mas o menos
elitista, si no hubiese existido una serie de recursos de difusién,
de propagacidén cuyo objetivo se encontraba en la consolidacién
de una devocion, que podria ser muy interesante entre los que
impulsaron el proceso ~asocidndolo a esas coordenadas de las
relaciones internacionales entre Monarquias- pero que todavia
lo es mds en los vehiculos de difusién de la misma.

53  JIMENEZ PABLO, E. (2016). Op. cit., (p. 102). La canonizzazione dei Santi Ignazio di
Loiola, fondatore della Compagnia di Gesu e Francesco Saverio, apostolo dell'Oriente.
Ricordo del Terzo Centenario XII marzo MCMXXII, Roma, 1922.

103




3.1. LA CREACION DE UNA IMAGEN

Una de las primeras imédgenes de la santidad de Ignacio de Loyo-
la se representd en una escena narrativa, un pasaje relatado por
Pedro de Ribadeneira en su «Vida del padre Ignacio»: la visién de
La Storta. Estard presente de manera muy temprana en su venera-
cién, enlos templos de los jesuitas, en los retablos pero también en
otros soportes como el lienzo. Asilo relataba el mencionado autor:

[...] acontecié en este camino, que acercdndose ya a la ciudad de
Roma, entr6 4 hazer oracién en un templo desierto y solo, que esta-
va algunas millas lexos de la ciudad. Estando en el mayor ardor de su
fervorosa oracién, alli fue como trocado su coragén, y los ojos de su
alma fueron con una resplandeciente luz tan esclarecidos, que clara-
mente vio como Dios Padre, bolviéndose a su unigénito hijo que trafa
la cruz & cuestas, con grandisimo y entrafiable amor le encomendava
4 él, y a sus compafieros: y los entregava en su poderosa diestra, para
que en ella tuuiessen todo su patrocinio y amparo. Y aviéndolos el
benignisimo lesus acogido, se bolvi6 a Ignacio asi como estava con la
Cruz, y con un blando y amoroso semblante le dize: «<Ego vobis Romae
propitius ero». «Yo os seré en Roma propicio y fauorable». Maravillo-
sa fue la consolacién y el esfuer¢o con que qued6 animado nuestro
Padre desta divina revelacién. Acabada su oracién, dize a Fabroy 4
Laynez: hermanos mios, que cosa disponga Dios de nosotros, yo no
lo sé; si quiere que muramos en la cruz 6 desconyuntados en unarue-
da 6 de otra manera: mds de una cosa estoy cierto que de qualquier
manera que ello sea, tendremos a Iesu Christo propicio y con esto
les cuenta lo que avia visto, para mds animarlos y apercibirlos para
los trabajos que avian de padecer. De aqui es, que aviendo después
nuestro Padre y sus compafieros determinado de instituir y fundar
Religion, y tratando entre si, del nombre que se le avia de poner, para
representarla 4 su Santidad y suplicarle que la confirmasse, el Padre
pidid a sus compafieros que le dexassen 4 el poner el nombre 4 su
voluntad; y aviendoselo concedido todos con grande alegria, dixo el

104

que se avia de llamar la Compafifa de lests. Y esto porque con aquella
maravillosa visién, y con otras muchas y excelentes ilustraciones, avia
nuestro Sefior impresso en su coracén este sacratissimo nombre®™.

«Yo os seré en Roma propicio y favorable, las palabras que
presiden esta «visién de La Storta». Es el «quo vadis» ignaciano;
una escena vocacional, una experiencia mistica en la que el fun-
dador de la Compaiiia de Jests cree encontrar la voluntad de Dios
para convertirse en un hombre de gobierno, en un fundador, en
la ciudad de los Papas. De ahi, laimportancia de esta escena para
el argumento que nos ocupa: la canonizacién de Ignacio de Lo-
yola en Roma. En las palabras que escucha a Cristo con la cruz
a cuestas, se produce también su identificacién con la Ciudad
Eternay con lo que ella significa en relacién con el Papado, cuyo
triunfo pleno se produjo en el momento de su canonizacién en
1622. Palabras providenciales, como se plasman también en su
Autobiografia, en su dimensién romana frente al anterior deseo
de vivir y morir en Tierra Santa, horizonte que habia contagiado
a sus comparfieros parisinos pero que ellos ni siquiera consiguie-
ron alcanzar. La situacién del Mediterrdneo lo impedia. Clemen-
te VIII, el papa del inicio de este proceso de santificacién, definié a
los jesuitas como el «brazo derecho del papado». Ribadeneira, en
su Tratado sobre la Compafiia, destacaba el cardcter jesuitico de
Roma, Urbe con tantas caras de una misma moneda. En la Ciudad
Eterna, a finales del siglo xv1, residian medio millar de religiosos
de la Compafiia. Se celebraban alli las Congregaciones generales
y los procuradores de todas las provincias europeas acudian a
ella para informar al prepésito, contando también con sus Con-
gregaciones. La Compafiia poseia un gobierno tan centralizado
como el delaIglesia tridentina, una estructura convertida en toda

54  RIBADENEIRA, P. DE (1594). Vida del P Ignacio de Loyola, fundador de la religién de la
Compaiiia de Iestis; y de los Padres Maestro Diego Laynez y Francisco de Borja, segundo
y tercero Prepdsito General de la misma Compafiia, en las quales se contiene su funda-
cion, progresso y aumento hasta el afio de 1572 (pp. 77-78), por P. Madrigal, Madrid.

105




@

una pauta de «modernidad». Asfi, el papa podia conocer o contar
con la informacion necesaria para disponer de los jesuitas mas
preparados y adecuados. También sus opositores resaltaban que
los jesuitas se creian los «hijos prédigos» de la Santa Sede.

Una de las plasmaciones artisticas de esta mencionada «visién»
que considero tan interesante, preside actualmente la sacristia
barroca del Real Colegio de Ingleses de San Albano, seminario
que estuvo dirigido y administrado hasta 1767 por los jesuitas.
Probablemente, sea una de las representaciones mas tempranas
«de La Storta» en su relacién con la santificacion de este funda-
dor. En la parte inferior del lienzo aparece una explicacién de la
escena que estamos describiendo: «apareci6 el Padre Eterno y su
Unigénito al B.P. Ignacio cuando yva a Roma a fundar su religion
y se lo encomend¢ al Hijo». La consideracién del fundador de la
Compaiiia como «Beato Padre» nos sittia en el intervalo entre su
beatificacién en 1609 y su canonizacién en 1622, ambos dos acon-
tecimientos muy celebrados. Si se refiriese a la denominacién de
«Benerable» todavia estariamos adelantando mads la ejecucién
de la obra. Se encuentra dentro de un retablo con un pequefio
sagrario. Por eso, me he atrevido a pensar que pudo pertenecer a
la primitiva iglesia de esta casa, de la cual poseemos escasisimos
datos y en la que fue situada en 1600 la Virgen Vulnerata cuando
lleg6 a Valladolid, tras el asalto de los ingleses a C4diz en 1596.
Con la consagracién del templo barroco actual en 1679, con una
disposicién mucho mds ambiciosa, este pequefio retablo pudo
trasladarse a su ubicacién actual. En el marco que rodeaba el lien-
zo, ya dentro del retablo podemos leer un versiculo de la primera
Carta de los corintios: «Fidelis Deus per quem vocati estis in so-
cietatis filii eyus Jesu Christi Domini nostri 12 Corinthi 1° -Fiel es
Dios, el cual os llamé ala comunién con su Hijo Jesucristo nuestro
Sefior-» (1.2 Corintios 1,9)%,

55  «Retablo de la Aparicién de Cristo a San Ignacio (Visién de La Storta)» en REBOLLO,
A. (Coord.). (2015). Signa Christi. Simbolos y emblemas de la Pasién, Valladolid.

106

Hasta la canonizacién no habiamos encontrado en la repre-
sentacion pldstica una profusién de milagros, que llegar4n des-
pués porque de ellos estaba necesitado este santo con una nueva
publicistica y con una nueva imagen. El papa Gregorio XV lo ha-
bia subido alos altares pero fisicamente lo realizard, por ejemplo
en Castilla, el escultor gallego afincado en Valladolid, Gregorio
Ferndndez. La representacion iconografica de los santos se in-
volucr6 profundamente en el discurso de la Contrarreforma. Lo
sefiala John Elliot* cuando afirma que silos protestantes negaban
el sacramento de la penitencia, los catélicos lo aproximaban a
través de sus santos que se arrepentian, se convertian y lloraban
por haber negado a Cristo; si los protestantes no otorgaban im-
portancia a Maria, algunos sectores del catolicismo se lanzaban
apoteésicamente con la bandera de su concepcién inmaculada,
convirtiéndose el pintor o el escultor en un medio para plasmar
plasticamente este programa. El discurso estético del barroco
contrarreformista no era la belleza renacentista y la proporcién
sino la de la purificacién, la carne golpeada, los ojos del martirio,
todo sensualidad porque debia apreciarse en y por los sentidos.
Era necesario «mover el 4nimo de quien la mira» [a la imagen],
segtn resaltaba Francisco de Pacheco, el pintor sevillano, a su
discipulo Diego Veldzquez. La estética y esa imagen resultante,
en estos momentos, poseian un cardcter diddctico profundo. La
imagen de culto y el ptlpito debian complementarse aunque el
mencionado maestro Pacheco pensase que la pintura superaba
en efecto a la palabra pues era capaz de llegar sin problemas a la
ignorancia. La imitacién de los santos era acercarse a Dios, espe-
jos de la semejanza de lo supremo en los hombres. Por eso sus
vidas, a través del género hagiogréfico, se convertirdn en fuentes
inequivocas de los pulpitos y de las creaciones que hoy considera-
mos artisticas. Las paginas del «Flos sanctorum» del jesuita Pedro
de Ribadeneira fue la obra més consultada entre los pintores del

56  ELLIOT, J. H. (1973). La Europa dividida (1559-1598) (p. 154). Siglo XX1, Madrid.

107




Siglo de Oro®. Hubo escultores, como el mencionado Gregorio
Ferndndez, que se convirtieron en el manejo de la gubia en crea-
dores de formas plasticas de devociones. Asf lo destaca Sdnchez
Cant6n en un texto ya cldsico de 1942%, Cuando Fernandez ta-
llaba una imagen de san Ignacio lo hacia como plasmacion en
madera de una devocién y un culto publico. Tipologias que no
se limitaban tnicamente a los géneros mayores, a la pintura y
escultura, sino que partian de la eficacia de grabados y estampas.
De estas tltimas, con respecto a Ignacio de Loyola, se pue-
den hallar tempranos testimonios, incluso anteriores a 1609. Ri-
badeneira tuvo que ver en todo ello. Luisa de Carvajal, la mujer
que queria ser mdrtir en Inglaterra, escribia desde Valladolid y en
1602, sobre la «estampa iluminada del padre Ignacio» que le habia
enviado el padre rector del colegio de Sant’Omer. Asi se lo expo-
nia a Magdalena de San Jer6nimo, mujer préxima a Isabel Clara
Eugenia, gobernadora de los Paises Bajos®. Después, la populari-
dad de las canonizaciones de 1622 y la posicién alcanzada por la
Compaiifa, inclinaron a los jesuitas a recurrir al més importante
de los escultores de Castilla en aquellas décadas.
Probablemente Gregorio Ferndndez conocié también el retra-
to que ejecuté Jacopino del Conte. Este pintor florentino lo habia
realizado basdndose en los apuntes tomados ante el cadéver del
fundador —«quiero auisar que no tenemos ningin retrato suyo
sacado tan al propio, que en todo le parezca»—. Nadie se habia
atrevido a proponer a Ignacio de Loyola que posara ante un pin-
tor. Sin embargo, el retrato del fundador de la Compaiiia, cuya

57  GALLEGO,]. (1984). Visién y simbolos de la pintura espafiola del siglo de Oro (p. 178),
Madrid; RIBADENEIRA, P. de (1599). Flos Sanctorum y libro de las Vidas de los Santos
(t. I): Prélogo al Christiano lector, sin paginar, primera edicién.

58  SANCHEZCANTON, EJ. (1942). «Gregorio Ferndndez y Francisco de Ribalta», Archivo
Espariol de Arte XV, pp. 147-148).

59  CARVAJAL y MENDOZA, L. (1965). Epistolario y poesias. Coleccién formada por Jestis
Gonzélez Marafién, revisada por Camilo Marfa Abad: «Carta de Luisa de Carvajal a Mag-
dalena de San Jer6nimon, Valladolid, 24 agosto 1602 (BAE, n.° 179, XI, p. 124), Madrid.

108

copialleg6 a Espafia en 1584, no agradaba en demasia a Pedro de
Ribadeneira. Este tiltimo, no solo biégrafo, fue también el artifice
de la llegada a Castilla de una mascarilla en cera del fundador,
extraida de la original que permaneci6 en Roma. Ya en su vida
habia incluido una detallada descripcién fisica del mismo: «fue
de estatura mediana, 6 por mejor algo pequefia y baxo de cuer-
po»®. El escultor jesuita, hermano Domingo Beltrdn de Otazu
realizo entonces un busto que se basaba en esta mascarilla y por
las orientaciones del mencionado escritor. Y sobre esta cabeza
de barro también trabajé el pintor Alonso Sdnchez Coello para
realizar el retrato que le encargé Ribadeneira —«el que est4 més
acertado y propio es el que Alonso Sdnchez retratador excelente
del Rey Catdlico don Felipe el IT sacé en Madrid»-. El original no
ha llegado a nosotros, aunque su realizacién se sittia en 1585. Es-
tuvo mucho tiempo en la Casa Profesa de Madrid y alli perecié en
su incendi6 en mayo de 1931, en los primeros dias de la Segunda
Reptblica. Tampoco se conocen las copias més inmediatas sino
Unicamente las més tardias. g
Ribadeneira fue también el impulsor de la realizacién, en 1597,
de una estampa de Ignacio de Loyola por el grabador flamenco
Pierre Perret, utilizando el retrato de Sdnchez Coello como guia.
Desde este modelo salieron las referencias que manejé Gregorio
Ferndndez. Pero existia una notable diferencia entre ambas ver-
siones, la pictérica y la escultérica. Mientras que Sdnchez Coello
presentaba a un san Ignacio con barba, en la mascarilla tenia el
rostro rasurado lo que no quiere decir que careciese de barba 'y
bigote en el momento de su muerte®. Més importante es la idea
apuntada por Rafael Hornedo: Gregorio Ferndndez encontr6 en
la mascarilla funeraria mayor inspiracién. Jests Urrea lo confir-
ma, hablando de la nariz pronunciada, la barba mal rasurada y la

60  RIBADENEIRA, P. (1594). Vida del Padre Ignacio de Loyola..., (pp. 259-260).

61 LETURIA, P. de (1943). «La mascarilla de San Ignacio», Archivum Historicum Societatis
Iesu (12, p. 128).

109




ausencia de pelo en la cabeza. Y no solamente fue fundamental
paralaimagen de la Casa Profesa de Valladolid sino también para
la del fundador en el colegio de San Luis de Villagarcia®, localidad
cercana desde Tierra de Campos ala Corte del Pisuerga. Tampoco
resultaba extrafio que los padres de la Profesa —antiguo colegio de
San Antonio, fundado en 1545 por la visita de los padres Araozy
Fabro (hoy canonizado)- hubiesen conseguido una de las masca-
rillas que se habian vaciado en Madrid sobre la original y que ésta
se encontrase en esta casa de la Compafifa en 1613. Todas ellas se
reducian al rostro y tuvo Gregorio Ferndndez que completarlas,
abombando las sienes ylogrando el craneo completo. El escultor
tuvo que animar ese rostro, aportando expresividad al modelo.
La primera de las efigies del fundador de la Compafiia debida a
la factura de este escultor en Valladolid ~centro principal de la es-
cultura- se encontraba relacionada con las fiestas de beatificacién
del fundador. Ya ofrecia Hornedo la posibilidad de relacionarla
con Ferndndez®. Si en las fiestas celebradas en Sevilla, se habia
encargado al maestro Martinez Montaiiés la escultura del santo,
no resulta extrafio que la atribucién de Hornedo de esta imagen
vestida de la Casa Profesa vallisoletana fuese al escultor gallego
establecido en la antigua Corte. Valladolid se unié en noviembre
de 1610 a las fiestas que se habian celebrado en otras ciudades. En
el presbiterio del templo fue armado un rico tabernaculo, donde
encima de una peana dorada se encontraba la imagen del beato,
«un Sancto Ignacio muy bien acabado». La imagen era de vestir
o se visti6, pues la Relacién ofrece descripcion de la sotana y el
manteo de terciopelo negro, aderezado por joyas de oro y pedre-
ria. Todo ello tenfa un valor superior a los ciento cincuenta mil
ducados. Las abundantes alhajas que adornaron la imagen del

62  URREA FERNANDEZ, J. (1999). Catdlogo de la Exposicién de Gregorio Ferndndez
1576-1636, Madrid. :

63  HORNEDO, R. M.2 DE (1956). «Tallas ignacianas de Gregorio Ferndndez y sus imita-
dores», Razén y Fe, (696-697, p. 306).

110

fundador probablemente fueron donadas por las sefioras de las
familias que constitufan las clientelas de la Compaiiia, en este
caso, en Valladolid. Sin embargo, a pesar de la magnanimidad de
las joyas, el cronista no podia dejar de apuntar lo bien acabada
que se encontraba la escultura®.

Laimagen de san Ignacio, en el colegio de San Luis de Villagar-

cfa-hacia 1610-1613 segtn Urrea-sostiene en su mano izquierda

el libro de las Constituciones de la Compaiiia, simbolo de la obe-
diencia que debian profesar los jesuitas. La que fue situada en el
retablo de la epistola del templo de la Casa Profesa de Valladolid
—posterior Real Iglesia Parroquial de San Miguel y San Julidn- fue
atribuida a Gregorio Ferndndez para los afios 1613-1614, con un
marcado realismo. Su accién como fundador para con la Iglesia
se encuentra identificado con esa mano izquierda que sostenia la
maqueta de un templo, mientras que en la derecha sujeta un IHS
flamigero, hacia el cual vuelve su mirada. Sabemos que en estos
altares se hicieron reformas con motivo de la canonizacién por el
ensamblador Marcos Garay, afectando a las imdgenes solamente
en algunas pautas de policromia. Existi6 cierta discrepancia en-
tre autores para fijar su realizacién -todos ellos antes de 1622-.
Lo que si se puede afirmar es que se convirti6 en modelo para
otros encargos, en distintos colegios y tallados por escultores del
dmbito fernandino. El colegio de Vergara por ejemplo, —funda-
do en 1593-, albergaba otra de las primeras esculturas de San
Ignacio, pues a principios de 1614 los jesuitas de esta casa ya se
encontraban con negociaciones con Gregorio Ferndndez para
que tallase la imagen. Se iba a situar en un retablo, debajo de la
cldsica y mencionada «Visién de La Storta» como sucedia en la
Casa Profesa de Valladolid. Conocemos detalles de su transporte

64 SOSSA, E DE (1610). Relacidn de las Fiestas, Sermén y oracién latina, certamen poético
Y poestas hechas en esta Ciudad de Valladolid en la solemnidad de la beatificacién del
Benerable Padre Ignacio de la Compaiiia de Jesiis, en veynte y tres de Nouiembre de
1610, Valladolid.

111




a Vitoria en aquel verano, después de haber sido concluida en el
mes de abril. Existe, pues, una unidad de concepcién entre todas
ellas®, atribuyendo al fundador de la Compaifiia rasgos nobles y
sefioriales. Es el fundador y reformador de esa Iglesia defendida
por Clemente VIIL

3.2. LA VIVENCIA FESTIVA DE LA CANONIZACION

Era necesario otorgar a las canonizaciones un significado, una
repercusion, no solo en ambientes mds o menos intelectuales, a
través de hagiografias o sermones sino con las fiestas y las siem-
pre rentables devociones. El primer lugar donde repercutia una
canonizacién era en Roma. Desde ese momento, las narraciones
festivas eran convenientemente recogidas y divulgadas en Rela-
cionesy eran contextualizadas también con la «inflacién milagre-
ra del siglo XVII», segtn el estudio de Rafael Carrasco® y dentro
del barroco. Pocos elementos son més barrocos que la fiesta a
través del arte efimero, con su intencionalidad politica incluida®’.
La fiesta, para su extensién o primero para su desarrollo, necesi-
taba un escenario que ese arte efimero se esforzaba en crear. En
las canonizaciones y beatificaciones también se producia cierta
centralizacién festiva. Cuando en 1610 fue beatificado el funda-
dor Ignacio de Loyola, el primero en celebrarlo fue el colegio de

65 HORNEDO, R. M.2 Op. cit., (p. 317).

66  Breue relacion de las ceremonias hechas en la canonizacion de los SS. Isidro Labrador,
Ignacio de Loyola, Francisco Xavier, Teresa de Jestis y Phelipe Neri, canonizados por...
Gregorio XV en doce dias del mes de margo afio de 1622, por Iuan Rné, Mélaga; Breue
relacién de las ceremonias hechas en la canonizacién de los santos Isidoro (sic) La-
brador, Ignacio de Loyola, Francisco Xauier, Teresa de Jests y Filipe Neri: canonizados
por... Gregorio XV, en doze dias de margo afio de 1622, por Iuan Chrysostomo Garriz,
Valencia, 1622% LEON, M. de (1622?). Fiestas de Madrid, celebradas a XIX Iunio de 1622
arfios en la canonizacién de San Isidro, San Ignacio, San Francisco Xauier, San Felipe
Neri...y Santa Teresa de Jesis.

67  OSSWALD, C. (2013). «Aspectos de autoridad y poder en las ceremonias de canoniza-
cién de Ignacio de Loyola y Francisco Javier en Portugal», Hipogrifo (1.1., pp. 43-55).

12

la Corte de Madrid®. A la misa pontifical presidida por el nun-
cio, asistieron Felipe Il y Margarita de Austria ~«con su piedad y
buen exemplo quisieron despertar la deuocién de su Corte»®—, A
Madrid le siguieron la Casa Profesa de Toledo y otros destacados
colegios de las cuatro provincias jesuiticas de Espafia™. Todas las
ciudades, y asilo exponian en las Relaciones, tenian sobradas ra-
zones para convertirse en plaza de todas las celebraciones. Gastos
que debian ser justificados a través de los méritos ;Cémo iba a
olvidar la ciudad del Tormes, por ejemplo, que Ignacio de Loyola
habia sido estudiante en la Universidad de Salamanca aunque no
hubiese hecho nada mds que entrar y salir porque las sospechas
de iluminismo le perseguian de un lugar a otro?

Las celebraciones littrgicas casi siempre se encontraban pre-
sididas por los notables de la ciudad. El prepésito general Mucio
Vitelleschi habia hecho unallamada ala modestia con motivo de
la celebracion de las canonizaciones de los fundadores jesuitas™.
Fue en Gerona donde al mismo tiempo que se convocé un certa-
men poético en honor alos nuevos santos también se recordaba
la beatificacion de «S. Luis Gonzaga». En el caso de Valladolid, se

68  Biblioteca Real Academia de la Historia [BRAH], Relacidén de la fiesta de N. Sancto
Padre Ignacio que en Madrid se hizo de su (beatificacién] a 15 de Noviembre de 1609.

69  SALAZAR, A. DE (1610). Fiestas que hizo el insigne Collegio de la Comparita de Iesiis
de Salamanca a la Beatificacién del glorioso Patriarcha San Ignacio de Loyola, con
los sermones y poesias que uuo en alabanga del Santo (pp. 1-2), por la viuda de Artus
Taberniel, Salamanca.

70 BRAH. Relacidn de la fiesta que hizo el collegio de Murcia a la beatificagién del BR
Ignacio de Loyola en 16 de diciembre 1609; Relacion de la fiesta que se hizo en esta casa
professa de la Compafiia de Jestis de la ciudad de Toledo por la beatificacidn de nro.
Bienauenturado P, Sant Ignacio, a 26 Nouiembre de 1609; Relacion de una mdscara que
entre otras fiestas se hizo en Segouia a la beatificacién de N.S. Padre; Relacién sucinta
del admirable ornato que en la fiesta de la Beatificacion el Beato Padre Ignacio de
Loyola, fundador de la insigne religién de la Compariia de Jesus, se vio en el templo,
claustros y patio de la casa de Professos de Sevilla, desde sdbado seys de Febrero, hasta
Miércoles en la noche, diez del mismo, afio 1610.

71 «Cartade Mucio Vitelleschi, prepdsito general de la Compafifa de Jestis a los provincia-
les de Italia», Roma, 9? Marzo 1622. MHSI, Monumenta Ignatiana..., (.11, pp. 980-982).

113




organiz una gran procesion general, descrita por el Libro del
Secreto del Cabildo Catedral -las paginas donde se reflejaban los
acuerdos que iban tomando los canénigos de la Iglesia Mayor-.
Solicitaba el superior de la Compafifa de Jests en la ciudad —-de
la casa que se llamaria de San Ignacio, anterior y mencionada
Profesa- que los jesuitas participasen en la misma con sobrepe-
llices, licencia que tenia que otorgar el cabildo. Las sobrepellices
son una vestidura de lienzo blanco y fino, con mangas anchas,
que se ponen los eclesidsticos sobre la sotana. Acudirian con las
otras 6rdenes religiosas, «en el lugar que les toca por la antigiie-
dad de su religién». Todos estos preparativos se desarrollaron
en junio de 1622, aunque la procesién se fij6 para el 24 de julio.
Dias después, los candnigos designaban al jesuita Francisco Pi-
mentel como predicador oficial del sermén. Todo se encontraba
reglamentado en aquella procesion, hasta quien habria de llevar
las borlas del estandarte de los santos™. El recorrido iba a ser
muy prolongado inicialmente, recalando en una de esas citadas
casas de los jesuitas de la ciudad y en el propio convento funda-
do por la madre Teresa en 1569. El cortejo partia naturalmente
de la Catedral -en permanente construccién-. Finalmente, se
opt6 por las calles que recorria la procesién del Corpus Christi,
ante la sugerencia del Ayuntamiento y por las fechas calurosas
en las que tuvo lugar, sin parar en ningiin lugar de su acortado
recorrido. Salieron por la Puerta del Ledn, con un trayecto en
el que no'podia faltar la conocida calle de la Plateria, famosa y
prestigiada en las crénicas de los grandes acontecimientos de la

72 Archivo General Diocesano Valladolid [AGDV], Archivo Catedral: «Y ansimesmo se
acord6 que los cinco santos bayan dentro del Cauildo y clero empezando de esta
suerte junto a la Cruz de la Santa Yglesia ha de ir el santo Filippo Neri con su es-
tandarte y en segundo lugar mds atrds la santa Madre Teresa de Jesus, en tercero el
santo Francisco Xabier, en quarto lugar san Ignacio, en quinto y tltimo en el mismo
cuerpo del Cauildo san Isidro lleuando delante de cada santo con su estandarte, con
los quales no ha de ir ningiin acompafiamiento més que tan solamente el que lleua
el estandarte y dos que llevan las borlas» (Libro del Secreto, 1613-1630, ff. 269v-270).

114

ciudad. Tras el regreso a la Iglesia Mayor, el cardenal Lerma «eché
la bendicién». Sin duda, una presencia singular la de Francisco
Goémez de Sandoval y Rojas, el anterior valido, alejado del poder
desde 1618 y salvado por su capelo cardenalicio, residente en el
convento vallisoletano de San Diego, que pertenecia a su patro-
nato. Camind con el cabildo catedralicio «<hiendo de pontifical».
El papel de la Chancillerfa en estas procesiones generales era
muy importante. Asi en la antigua Corte asumia su presidente
un papel semejante al del monarca en Madrid. Precisamente,
en los libros del Acuerdo, recordaban como en la celebracién en
la Corte no habian estado ausentes los reyes Felipe IV e Isabel
de Borbon, los sefiores infantes y el Consejo Real?. Volviendo a
Valladolid, las imégenes de los cinco santos, junto con su estan-
darte de San Felipe fue llevado por el arcediano de la Catedral; el
de Santa Teresa por el conde de Alba; el de San Francisco Javier
por el marqués del Villar; el de San Ignacio por el marqués de
los Vélez y, en representacién de la ciudad, el de San Isidro por
Diego Gasca. Todos estos miembros de la alta nobleza habian
sido llamados, precisamente, por la importancia de las religio-
nes cuyos santos habian sido canonizados. Con todo, trataron
los can6nigos de poner en su sitio el protagonismo de frailes y
jesuitas, siendo la Catedral el primer templo donde fueron ce-
lebrados los nuevos santos. Cada uno pedia sus singularidades
pero tenian que atenerse a lo dicho por los canénigos, si no que-
rian problemas de competencia y amargar esta gran fiesta de la
santidad. Como hemos dicho, existian otros poderes a los cuales
consultar en esta ciudad de instituciones. Una vez concluida la
procesion, el cabildo catedralicio no podia consentir que las re-
ligiones —jesuitas y carmelitas en el caso de Valladolid- hiciesen
una procesion por su cuenta y contraviniesen después algunas

73 GARCIA RODRIGUEZ, E J. El Cuerpo Colegiado de la Nobleza de Madrid. Historia de
su creacion. Varones Ilustres, hechos gloriosos y vicisitudes hasta el afio 1884 (p. 323).
Madrid.

115




normativas litirgicas. Hubo excepciones porque, mientras los
carmelitas descalzos pretendieron llevar la imagen de Santa Te-
resa hasta el convento de las monjas —el de los frailes se encon-
traba muy alejado, extramuros de la ciudad-, si dieron licencia
a los jesuitas el dia 25 de julio con la predicacién del rector del
colegio de Salamanca. A esa misay sermén de los jesuitas asistié
el Ayuntamiento y ya por la tarde caminaron en procesién con
las imé4genes de los santos canonizados hasta la Casa Profesa
con participacién de la Ciudad en la misma. Para los carmelitas
se reservo el 26 de julio, con misa y sermén en la Iglesia Mayor,
con la correspondiente procesién en la tarde, participacién de
las 6rdenes religiosas, cofradias y el Ayuntamiento™. Después
llegaron los festejos profanos con la corrida de toros en la Plaza
Mayor, el 27 de julio, con la iniciativa de la Ciudad, ademads de
una representacion teatral callejera.

Esta solemnidad era un recurso de atraccién para que las gen-
tes se acercasen hasta los respectivos templos de la Compaiiia,
sin olvidar la contemplacién de las luminarias que tampoco po-
dian faltar en cualquier fiesta. El lugar para estos espectdculos
eran las torres, las fachadas y partes més lucidas hacia la calle. Se
convertian en un elemento més de rivalidad entre las diferentes
instituciones como habia sucedido en los altares efimeros calle-
jeros en la procesion general. Incluso en Salamanca, en 1610, en
las fiestas propias de la beatificacién, para hacerse cargo de los
fuegos, se conté con un chino -«hombre raro y singularissimo en
noticia de fuego y de esquisitas inuenciones, el qual esta noche
con una breue muestra dex6 admirada la Ciudad»™-.

74  AMIGOVAZQUEZ, L. (2015). «Celebrando fiestas en Valladolid en honor de Teresa de
Avila», en Teresa de Jesiis y Valladolid. La Santa, la Orden y el Convento (pp. 37-57).
Valladolid.

75  SALAZAR,A. de, op. cit., (p. 22). LEON PERERA, C. J. DE (2020). La Compafiia de Jestis
en la Salamanca universitaria (1548-1767). Aspectos institucionales, socioeconémicos
y culturales, Salamanca.

116

Tampoco faltaba el espacio para las letras, sabiendo por ejem-
plo que el teatro poseia una gran importancia en la pedagogia de
la Compafiia’™. De nuevo en las fiestas de beatificacién de Ignacio
de Loyolay en Salamanca, un clérigo de la Cdmara Apostélica del
Papa, llamado Octavio Corsini, subvenciond los premios del cer-
tamen poético que se convocé dentro de estas celebraciones?.
Se ponian condiciones ajustadas a los temas, plazos de entrega
para poder examinar el tribunal, las composiciones en donde
no faltaba el patrocinador, los superiores de la orden religiosa,
catedraticos y profesores de la Universidad. Interpretaciones e
invenciones, que corrian a cargo de diferentes y variados co-
lectivos, sobre todo en las ciudades universitarias con sus estu-
diantes ~«gente que alcan¢a més de ingenio y gusto que de dine-
ros»—. Frente a la falta de recursos econémicos, les sobraban las
«inuenciones». Fueron especialmente significativas en las fiestas
de beatificacion de Ignacio de Loyola en Salamanca en 1610, las
realizadas por un grupo de sus estudiantes y titulada la méscara
del «triunfo de don Quijote de la Manchav. Significativa porque
solamente cinco afios antes se habia editado la primera parte del
Quijote. La descripcién era pormenorizada y en ella podiamos
distinguir distintas escenas de variados capitulos de la vida del
«Ingenioso Hidalgo»™.

76 = FERNANDEZ NAVARRO, M. (1613). Floresta espiritual con vn Auto sacramental nueuo
compuesto por Matheo Ferndndez Nauarro..., tiene al fin del libro la lusta literaria...
a la beatificacion del padre Ignacio, fundador de la Comparfiia de lesis, en casa de
Thomas de Guzmadn, Toledo.

77  SALAZAR, A. de, op. cit., p. 2: «Para animar los buenos ingenios 4 que empleasen su
caudal en alabancas deste glorioso Santo, con Poesias y varias inuenciones, el sefior
Octauio Corsini, cauallero italiano, clérigo de la Cdmara Apostélica de Su Santidad,
propuso vn cartel o certamen poético, cuya copia se pondra en su lugar, con las Poe-
sfas que en esta ocasién se compusieron, sefialando mui merecidos premios 4 su cos-
ta, hasta cantidad de ducientos ducados, si bien su liberalidad venci6 a su promesa,
afiadiendo otros muchos premios para Poetas dignos dellos, aunque inferiores 4 los
que los alcangaron por rigor del cartel». ’

78  SALAZAR, A. de, op. cit., (pp. 23-26).

17




Cuando las fiestas concluian, el ambiente de apoteosis se ha-
bia logrado de acuerdo a las intenciones iniciales y se promovia
la publicacién de una Relacién de las mismas. La esencia de estas
realidades era efimera. Las palabras que constituian sus sermones
o las notas de las musicas se las llevaba el viento. Los instantes,
el tiempo, se encargaba de borrarlos, siendo la memoria fragil.
Asi para evitar lo efimero que conducia al olvido, era necesario
entregar a la imprenta detalladas descripciones de todo lo que
habia acontecido en las fiestas de la santidad. Por eso, nacieron
las Relaciones que continuaban con todala labor publicistica que
habia conseguido la fiesta. Este género, literariamente, también
se convertia en arte efimero, pues conseguian siempre recrear
en la imaginacion del lector, con una considerable exageracion y
tono hiperbdlico, todo lo que habia sucedido. Eso s, el cronista
debia describir hasta los mds minimos detalles, con una minu-
ciosidad inaudita. Pero tampoco éste era un testigo neutral de lo
que contemplaba (no solamente porque fuese exagerado como
hemos dicho) sino porque interpretaba la fiesta. Siempre pen-
saban los cronistas, en un tono «hagiografico», que en ninguna
ciudad de Espafia habian alcanzado tal brillantez como en la que
describian y alas que servian: «no pienso que hallegado ninguna
cosa de quantas en esta ocasién se ha hecho en Esparfia»™.

Litargicamente, también debia quedar un poso de algunas
canonizaciones. Peticiones que se realizaban desde las 6rdenes
religiosas, referidas sobre todo al rezo del oficio para el nuevo
santo. Un asunto tan importante para los capitulares de cabildos
catedralicios dedicados a esta funcién. Para san Ignacio lo fijaron
en julio de 1631 para el dia de su festividad, 31 de julio, el rezo de

79 SOSSA, E Op. cit.; LUQUE FAJARDOS, E DE (1610). Relacidn de la fiesta que se hizo en
Sevilla a la beatificacion del glorioso San Ignacio, fundador de la Compafiia de Jests,
Luis Estupifidn, Sevilla; (1610) Relacién de la fiesta que en la beatificacién del B.R
Ignacio, fundador de la Compafiia de Iesiis, hizo el Collegio de la Ciudad de Granada
en catorze de febrero de 1610, con el sermén que en ella predicé el sefior Don Sancho
Ddvila y Toledo, obispo de Jaén, en casa de L. Estupifidn, Sevilla.

118

«doble confesor no pontifice». Por esta resolucion, el superior de
la Casa Profesa fue recibido en una de las reuniones —en este caso
del Cabildo de Valladolid- para dar las gracias sobre ello®. Des-
pués se seguirdn escribiendo nuevas Vidas de este nuevo santo
como sucedi6, por ejemplo, con Juan Eusebio Nieremberg.

4. 10S ESPACIOS SAGRADOS DE LA CUNA Y LA
CONVERSION: LOYOLA Y MANRESA

Leonor de Borja Ofiez y Loyola era nieta por linea paterna del que
fue duque de Gandia, marqués de Llombay y jesuita Francisco
de Borja. Sus padres eran el embajador Juan de Borja y Lorenza
de Ofiez y Loyola, descendiente a su vez del hermano mayor de
Ignacio de Loyola, don Martin. Después, su padre viudo y con
cuatro hijas —dos de ellas casadas y sin descendencia, las otras
dos monjas-, contrajo un nuevo matrimonio, del que nacié Fran-
cisco de Borja y Aragén, futuro virrey en el Pert. Una familia,
por tanto, muy vinculada con la Compaiiia. La hermana de dofia
Leonor, Magdalena de Borja, fue la fundadora que salvé el futuro
y el horizonte de la antigua Casa Profesa de Valladolid, conver-
tida después en Colegio de San Ignacio®'. Habia sido Leonor de

80  AGDV. Archivo Catedral Valladolid (ACV), Libro del Secreto 1631-1645, Cabildo 21
junio 1631, f. 16; Cabildo 28 julio 1631, f. 16v.

81 FERNANDEZ DEL HOYO, M. A. (1982). «La Compafifa, Gregorio Ferndndez ylos Con-
des de Fuensaldafa», Boletin Seminario Artey Arqueologia (BSAA), 48, 427; FERNAN-
DEZ MARTIN, L. (1998). «La Condesa de Fuensaldafia, fundadora de la iglesia de San
Miguel en Valladolid y de la Capilla de la Conversién de Loyola», Boletin de la Acade-
mia Puertorriquefia de la Historia (55, pp. 57-89); ARRANZ ROA, 1. (2003). «Las Casas
Profesas de la Compafiia de Jests: centros de actividad apostélica y social. La casa
Profesa de Valladolid y Colegio de San Ignacio (1545-1767)», Cuadernos de Historia
Moderna (28, pp. 125-163); BURRIEZA SANCHEZ, J. «Las inquietudes fundacionales
de los descendientes de Francisco de Borja», en GARCIA HERNAN, E., y RYAN, M.2 P
(Eds.). (2011). Francisco de Borja y su tiempo (pp. 285-318). Valencia-Roma.

119




Borja dama de la emperatriz Maria de Austria. Casé con su pri-
mo Pedro de Borja y Centelles, conde de Oliva, nieto como ella
del que todavia no era san Francisco de Borja: «lo bien hallado
de ambas casas entre si, la nobleza de ambas, el parentesco, las
prendas personales de Dofia Leonor y de Don Pedro negociaron
este casamiento»®. Ambos dos eran vecinos de Valencia. Desea-
ba fundar un colegio de los jesuitas en la casa natal de Ignacio
de Loyola. Una obra atractiva para cualquier devoto de la Com-
pafia. Incluso, los condes de Fuensaldafia habian establecido
que serfa interesante tener parte en «tan buena obra». Cuando
Leonor de Borja falleci6é en 1613 sin sucesion, el mayorazgo de
Loyola -fundado por Martin Garcia de Ofiez y Loyola y su esposa
Magdalena de Araoz-recay6 en la que habia sido primera conde-
sa de Fuensaldafia, Magdalena de Borja. Y fue el hermano Pedro
Ruiz, morador de la Casa Profesa de San Ignacio de Valladolid,
el que tomé posesién del mismo en nombre de esta bisnieta del
hermano mayor del santo fundador. No fue el inico jesuita que
goz6 del «poder» de la nueva sefiora de Loyola para representarla
en los pleitos que se plantearon. Desde Valladolid, Magdalena
de Borja seguia lo que su nuevo sefiorio deparaba a través de su
administrador en Azpeitia, el clérigo Juan de Goitia.

Con motivo de la canonizacién de san Ignacio, dofia Magdale-
na —«sefiora de las casas y solares de Ofiaz y Loyola que estdn en
el término de la villa de Azpeitia en la probincia de Guiptizcoar-,
como propietaria de la casa solariega donde se hallaba el aposen-
to donde convaleci6 Ignacio de Loyola de sus heridas recibidas
en la defensa de la fortaleza de Pamplona, cedia a los jesuitas no
solamente su uso, dentro del anterior proyecto de creacién de un
colegio, sino también su propiedad. Quizés pudo conocer que su
abuelo Francisco de Borja lo visit6, en un siglo donde los jesuitas
no hicieron intencién por adquirir este lugar —el xvi-. Alli celebré

82  HENAO, G. Averigvaciones..., (p. 353).

120

su primera misa®, No fue el tinico que manifesté esta actitud,
porque otros superiores en Castilla el caso de los visitadores Je-
rénimo Nadal o Diego de Avellaneda-, también visitaron el hogar
de su fundador. Se consideraba un lugar sagrado que no podia
estar en mejores manos para su veneracion, custodia y conser-
vacion que en las de los padres de la Compafiia:

como poseedora de la dha casa solar me toca ayudar y disponer la
fundacion de dho colegio y dar sitio conveniente para que se pueda
identificar metiendo e incorporando en el, el aposento donde el sanc-
to padre ygnacio fue alumbrado de Dios nuestro Sefior [...] porque
el dho aposento esté con la decencia que conviene y en poder de
rreligiosos y con la beneracién que se debe a tan gran santuario que
toda aquella probincia le veneran y rrespetan y tienen con el tanta
devocién como si fuera lugar sagrado y el de ordinario en rromeria
de muchas partes y con mucha frequencia®.

Asi pues, Loyola se habia convertido en un espacio sagrado y
de devoci6n y no solo de circunstancia histérica. Era una jornada
especial para ganar el jubileo la del transito de san Ignacio, ocu-
rrida en Roma el 31 de julio. Dofia Magdalena, como repite en su
donacién, consideraba que este lugar no debia estar en manos de
seglares. Sise perdia todo serfa olvidado e iria en detrimento de la
propia Compafiia de Jests, asi como de la casa y familia de la que
formaba parte el fundador y la condesa. Por eso, hacia donacién
irrevocable de los derechos que tenia sobre estos lugares al pro-
vincial de Castilla de la Compaififa. Y asi ocurrié meses después
de haberse celebrado en Roma la canonizacién. En esta nueva
fundaci6n, la condesa de Fuensaldafia y sefiora de Loyola deseaba

83 Ibid,, (p. 346).

84  Archivo Histérico Provincial Valladolid [AHPV]. Leg 1476, Donacién de Magdalena de
Borja Ofiez y Loyola, 1 octubre 1622, ante Ioseph de Frias Sandobal, f. 2916v; HENAO,
G. Averigvaciones..., (p. 347).

121




que el aposento de la «Conversién» estuviese incluido dentro del
santuario y templo que se habria de construir. El patrono de la
misma, en su consideracion, tenia que ser el propio Ignacio de
Loyola. Establecia que fuesen los jesuitas —estando iglesia, colegio
y casa solariega juntos—, los capellanes de la misma. Ella misma
se apartaba, asi como los sucesores que hubiesen de heredarla.

Indica Antonio Astrain que el ofrecimiento de dofia Magdalena
fue muy bien recibido por el prepésito general Mucio Vitelleschi.
Parece que no culminé entonces la toma de posesion por parte
de la Compafiia. Tras la muerte de la condesa, la sucesion del
mayorazgo de Loyola suscité un larguisimo pleito entre dos ra-
mas colaterales: los Zuazola de la Casa Floreaga de Azcoitia y por
la otra los marqueses de Oropesa de Indias y Alcafiizas, descen-
dientes estos también de la princesa inca Beatriz Clara Coya. Esta
habia casado con Martin Garcia de Loyola, caballero de Calatrava,
gobernardor de Chile y nieto mayor del mencionado instituidor
del mayorazgo. Una lucha que parecia haber empezado en vida
de la propia sefiora de Loyola pues ella habia dispuesto, como
heredera del mayorazgo y de la casa de Loyola, a su sobrina Ana
Maria de Loyola. Precisamente, esta tiltima habia contraido ma-
trimonio con Juan Enriquez de Borja y Almansa —un nuevo nieto
de Francisco de Borja-.

Cuando en Azpeitia se conoci6 la muerte de dofia Magdalena
en Valladolid, la justicia ordinaria dio posesién del mayorazgo y
casa de Loyola a Pedro de Zuazola Ofiez y Loyola, nieto de la her-
mana menor de Lorenza de Ofiez, madre de Leonor y Magdalena
de Borja. Sin embargo, el marqués de Oropesa de Indias se con-
sideraba el familiar mds cercato y movi6 pleito en la Chancilleria
de Valladolid. Cansadas de pleitear ambas partes, firmaron una
concordia en 1633, aunque la controversia se renovo de manera
inmediata y la lucha se alargé mucho tiempo. El mayorazgo pas6
finalmente a la otra rama, la discutida y procedente de Pert. Es-
tamos hablando de Teresa Enriquez de Velasco, méds emparentada
todavia con la nobleza castellana. Fueron éstos los que cedieron

122

finalmente la casa de Loyola a la reina Mariana de Austria, la cual
asu vez —después de haber sido una notable hija espiritual de la
Compafifa o, mejor, del jesuita Everardo Nithard- se la traspa-
s6 a éstos. En realidad, detréds de esta iniciativa se encontraba
el provincial de Castilla y el que era confesor de la Reina, Mateo
de Moya. Precisamente, en 1681, bajo el amparo real, se querfa
establecer el deseado y aspirado colegio que habian pretendido
décadas atrds Leonor y Magdalena de Borja, en el primer cuar-
to del siglo xvir. La que habia sido reina gobernadora hasta que
Carlos II hubo alcanzado la mayoria, expresé su deseo de ser
fundadora y patrona de este colegio en Loyola. Los marqueses
de Alcaiiizas cedieron a la soberana el patronato que les perte-

- necia por su sefiorio aunque deseaban que quedase constancia

de su donacién generosa. Consideraban que no se debia demoler
nada de la antigua casa solariega, debiéndose adosar las nuevas
edificaciones. No era una donacién plena pues deseaban un es-
pacio para su enterramiento aunque anhelaban el «mayor culto
del Santo». No tenian «otro interés ptiblico ni secreto, asf para sus
personas como para sus casas». Cedian la propiedad aunque no
perdian nada de sus rentas, pidiendo que se les pagase el valor
del solar y de la huerta donde se iba a construir el nuevo colegio.

Finalmente, el Consejo de Cdmara informé que se podia desin-
corporar del mayorazgo de Loyola la casa de san Ignacio. A tra-
vés de cédula, y por el corregidor de Guiptizcoa, la Reina Madre
tomaba posesién de esta propiedad traspasandola después a las
manos de los propios jesuitas®. Fue el padre Miguel de Lasquibar,
rector del colegio de Azcoitia, el que en nombre de su superior
de Castilla, pedia la institucion de un colegio de la Compaiiia,
bajo el patronato de la mencionada soberana. Desde el 14 de
agosto de 1682, los jesuitas empezaron a vivir en la casa solarie-
ga de su fundador, siendo su primer superior Pedro Jeré6nimo de

85  ASTRAIN, A. (1920). Historia de la Compariia de Jestis en la Asistencia de Espaiia (p. 28).
Madrid.

123




Cérdoba. Mariana de Austria accedia a algunas de las condiciones
requeridas por los que, hasta entonces, eran sefiores de la casa
de Loyola, los mencionados marqueses de Alcailizas, cediendo
una capilla colateral del templo, con su sepulcro y armas, asf
como la preparacién de un cuarto como aposento, con tribuna
que tuviese acceso a la capilla e iglesia. Desde entonces era mds
principal el santuario dedicado a san Ignacio que las ensefianzas
que se podian impartir en sus aulas. El actual edificio fue trazado
en su plano en Italia por el arquitecto Carlo Fontana, aunque las
obras fueron ejecutadas por el hermano coadjutor Brogan y por
el maestro de obras Martin de Zaldua, en los tltimos afios del
siglo xvi1. El 28 de marzo de 1689 se ponia la primera piedra de
este colegio de Loyola. La conclusién de este grandioso edificio
se habria de producir dos siglos més tarde. El templo se terminé
en 1738. En poco tiempo desaparecian las tres ramas que habian
ostentado el sefiorio de Loyola®. Por eso, reclamo los derechos de
sucesion Antonio de Ididquez Garnica, segundo duque de Gra-
nada de Ega, descendiente de dofia Marina Uso, hija menor del
fundador del mayorazgo don Martin. De aquel era hijo el jesuita
y superior de la provincia de Castilla, Francisco Javier Ididquez®’.
Las circunstancias de la expulsién de 1767 impidieron entonces
la conclusién del ala izquierda del edificio, aunque la casa habria
de destinarse para la formacién de misioneros, lo que fue benefi-
cioso en el inestable siglo xix donde la Compafiia conoci6 tantas
disoluciones y restauraciones. El santuario, «majestuoso aunque
algo sobrio» a juicio del mencionado Astrain, fue concluido en
1888. Hoy continda siendo una pieza esencial en la infraestruc-
tura espafiola de orden ignaciana.

86  EGUILLOR,]. R, HAGER, H., yHORNEDO, R. M.2 DE (1991). Loyola. Historia y Arqui-
tectura, San Sebastidn. i

87  CALATAYUD, P.DE (1756). Resumen de la Viday costumbres de el Excmo. Sefior Duque
de Granada de Ega, Conde de Xavier, Marqués de Cortes, Pamplona, por Martin de
Rada.

124

Y dela cuna a la conversién. Once meses permanecié Ignacio
de Loyola en Manresa®, en los afios 1522 y 1523. La Compaiiia
de Jesus tuvo residencia estable en esta ciudad catalana desde
1602. De esta manera, impuls6 la construccién de dos edificios.
Uno sobre la cueva vinculada a la oracién del futuro santo y a la
elaboracién de los Ejercicios Espirituales, obra capital de la es-
piritualidad ignaciana. El segundo era el colegio de San Ignacio,
actualmente Museo Comarcal. En realidad, a través del rio Car-
dener encontramos grutas naturales excavadas por la fuerza del
viento y de la lluvia. Cuevas que eran habitadas por ermitafios.
Ignacio de Loyola se refugiaba en una de ellas para hacer oracién,
asf como para la elaboracién de los mencionados Ejercicios. Fue
desde finales del siglo xvi cuando este espacio se transformé en
objeto de veneracién, se marcé el lugar con una cruz y se cerr6
el lugar con una puerta. Desde 1603 comenz6 la construccién de
la capilla. El barroco afiadi6 teatralidad a este escenario, repar-
tiéndose entre la cueva, la antecueva y la iglesia del santuario.
Un templo que seré ejemplo de la arquitectura realizada por los
jesuitas y dentro del barroco cataldn. Singular ser4 la iconogra-
fia de Ignacio de Loyola en esta fachada. Presenta una pluma y
el libro de los Ejercicios Espirituales. El interior es de planta de
nave Unica con capillas laterales, edificada entre 1750 y 1763. La
antecueva era el espacio de culto hasta el siglo xix. Finalmente,
el sancta sanctorum del conjunto era la cueva, fruto de la men-
cionada erosién fluvial del terciario. Fue ornamentada en el siglo
xviI con un bellisimo retablo de alabastro en el que Joan Grau
plasmaba el momento esencial de su presencia. A todo este con-
junto, se le unia el colegio de San Ignacio, desde 1625, gracias alas
donaciones de los particulares —Lupercio de Arbizu con su me-
cenazgo se presenta como fundador- y al Consejo de la Ciudad.
Este ultimo fue el que cedié el antiguo hospital de Santa Lucia.

88  RIERA FIGUERAS, E (2021). Manresa Ignasiana. 500 afios. Ignacio de Loyola y los
Jjesuitas, Manresa.

125

S




Fue el segundo colegio de Catalufia después del de Betlem, en
Barcelona. Todavia, en el siglo xvii1, en visperas de la expulsion,
la casa fue ampliada. De esta manera, Loyola y Manresa, desde
los afios previos y propios de la canonizaci6én de san Ignacio, se
presentaron como lugares imprescindibles para la veneracion del
fundador de la Compafifa de Jests, al tratarse de dos espacios sin
los cuales no hubiese sido posible entender la trayectoria pos-
terior. Espacios pues, del nacimiento y de la conversion. Desde
ellos, es posible alcanzar la santidad.

126






