
M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

Museo do Pobo Galego
29 January to 26 April 2026

29 de enero a 26 de abril de 2026 
29 de xaneiro ao 26 de abril de 2026



3

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

UNIVERSITY OF VALLADOLID / UNIVERSIDAD DE VALLADOLID / UNIVERSIDADE DE 
VALLADOLID
Government / Gobierno / Goberno
Rector / Rector / Reitor: Antonio Largo Cabrerizo
General Secretary / Secretaría General / Secretaría Xeral: Helena Villarejo Galende
Vice-Rector for Communication, Culture and Sport / Vicerrectora de 
Comunicación, Cultura y Deporte / Vicerreitora de Comunicación, Cultura e 
Deporte: Rebeca San José Cabezudo

MUSEUM OF THE GALICIAN PEOPLE / MUSEO DO POBO GALEGO
Board / Patronato / Padroado
President / Presidencia: Concha Losada Vázquez
Vicepresident / Vicepresidencia: María Xosé Fernández Cerviño
Secretary / Secretaría: Francisco Sanjiao
Treasurer / Tesorería / Tesourería: Lino Lema

EXHIBITION / EXPOSICIÓN
Organises and exhibits / Organiza y expone / Organiza e expón: Cátedra de 
Estudios sobre la Tradición (UVa) & Alas y Viento. Sección Máscaras del Mundo & 
Museo do Pobo Galego
Curator / Comisaria: M.ª Pilar Panero García
Coordination / Coordinación: David Conde Lourido, Ana Estévez Lavandeira & 
Belén Sáenz-Chas Díaz
Accessibility consulting / Asesoría en accesibilidad/ Asesoría en accesibilidade: 
Federación Autismo Galicia
Assembly / Montaje / Montaxe: Equipo Técnico Museo do Pobo Galego & Alas y 
Viento. Sección Máscaras del Mundo
Graphic desing / Diseño gráfico / Deseño gráfico: Juan Feáns
Transporte: expo.gal

CATALOGUE / CATÁLOGO
Edition / Edición: Universidad de Valladolid
Coordination / Coordinación: M.ª Pilar Panero García
Texts / Textos: M.ª Pilar Panero García, Ignacio Rovira Benet & Belén Sáenz-Chas Díaz
English translation / Traducción al inglés / Tradución ao inglés: Ana Álvarez Guillén
Galician translation / Traducción al gallego / Tradución ao galego: Samuel Solleiro (TraduZebra)
Masks / Máscaras: Alas y Viento. Sección Máscaras del Mundo
Photography / Fotografía: Jesús Caramanzana Carrera by MASKS
Layout / Maqueta: Luis Vincent Sans by MASKS

Cover / Cubierta / Cuberta: Gaetano Armenio (Editrice L´Imagine)
Carocho, Costantim (Óscar Barros); Cornute, Aliano (Giuseppe Lombardi); Sărsăilă, Șivița, (Paul Buță); 
Zangarrón, Montamarta (José Ramón Pérez); y Peliqueiro, Laza (Aurelio Vila Obregón, «Lelo» & Ricardo 
Quintas, «Richar»)

ISBN: 978-84-1320-383-6
Legal Deposit / Depósito Legal: VA 31-2026
DOI: https://doi.org/10.24197/eduva.3142

© Of the texts and their photographs, their authors
© MUVa. University of Valladolid 2026

The Galician edition of this catalogue is sponsored by the Regional Government of Galicia
La edición gallega de este catálogo está patrocinada por la Xunta de Galicia
A edición en galego deste catálogo conta co patrocinio da Xunta de Galicia



5

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II
This publication is part of the project “Unveiling the Arts and Works behind the MASKS (Project acronym: MASKS)”, nº 101139852 
funded by the European Education and Culture Executive Agency (EACEA) in the call ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO / 03 
May 2023, earmarked for ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-ENTERP - Alliances for Education and Enterprises. Execution 
period: 01/02/2024 to 31/01/2027 (duration: 36 moths). Principal Investigator: M.ª Pilar Panero García (University of Valladolid).

Attached to the Recognised Research Group of the University of Valladolid IDINTAR: 
Identity and artistic exchanges. From the Middle Ages to the contemporary world.

PROJECT COORDINATOR

AYV Alas y Viento. Sección Máscaras del Mundo 
https://www.alasyviento.es/mascaras-del-mundo/

Unveiling the Arts and Works behind the MASKS (Project acronym: MASKS)
https://unveilingthemasks.uva.es/



76

INDEX / ÍNDICE

Foreword............................................................. 9
Palabras de bienvenida..................................... 13
Palabras de benvida.......................................... 17

Between the ancestral and the emergent: the 
mask as an agent of cultural hybridization........ 21
Entre lo ancestral y lo emergente. La máscara 
como agente de hibridación cultural................. 31
Entre o ancestral e o emerxente. A máscara 
como axente de hibridación cultural................. 41

I.
Folk Carnival Masks
Máscaras del Carnaval folklórico
Máscaras do Entroido....................................... 53

II.
Masks of the Baroque Courtly Carnival and the 
Commedia dell’Arte
Máscaras del Carnaval cortesano barroco y la 
Commedia dell’Arte
Máscaras do Carnaval cortesán barroco e da 
Commedia dell’Arte......................................... 205

III.
Masks for Christmas and Holy Week 
performances
Máscaras para representaciones de Navidad y 
Semana Santa
Máscaras para as representacións de Nadal e 
Semana Santa................................................. 255

IV.
Corpus Christi Masks
Máscaras del Corpus Christi
Máscaras do Corpus Christi............................ 275

V.
Battle of Moors and Christians
Morismas
Mourisqueiras.................................................. 301

VI.
Worship of the Dead and Funerary Masks
Culto a los muertos y máscaras funerarias
Culto aos mortos e máscaras funerarias........ 309

VII.
Theatre, Performance and Contemporary Masks
Máscaras para teatro, performances y 
contemporáneas
Máscaras para teatro, performances e 
contemporáneas............................................. 323

The masks of the Museo do Pobo Galego
Las máscaras del Museo do Pobo Galego
As máscaras do Museo do Pobo Galego....... 343

Artisans / Artesanos / Artesáns

Amável Alves Antão
Arnau Codina
José Javier Sánchez Hernández
António Tiza
Paul Buță
Carlos Ferreira
José Ramón Pérez Pérez
Óscar Barros
Michele Vedele
Ernesto Antonio Salgado
Uwe Constantin Boghian
Ermenegildo Gil
Francisco Añel Alonso, «El Sastre de Castro»
Aurelio Vila Obregón, «Lelo» (& Ricardo Quintas, «Richar»)
Luis Otero, «Forxo vello»
Santiago Martínez Santana
Xosé Vilariño
Juan
Jorge Domínguez Couso, «Minas»
Manuel López Lombao
Viúda de Bugallo
Marta Delgado Gómez
Xosé Manuel Seixas Ares
Luís Felipe Costa & Sofia Isabel Fernandes
Adão Almeida
Carlos Andrés Santos
Jesús Hernández Sánchez
Pablo de la Fuente García (& Jacinto Martín)
Giuseppe Lombardi
Domenico Dino Pinnola
Constantin Anghel
Adriana Mariti
Paola Paties
Taller Karta Ruga
Alice Atelier by Prof. Agostino Dessi
Flavio Gervasutti
Taller Ventura & Hosta
Xavi Badia. Taller La Gárgola
Escola d’Art d’Olot
Jorge Sancho Santamaría
Ramón Aumedes i Ferré. Taller Sarandaca
José María Naranjo Romeu & María del Carmen Almansa 
Almansa
Manuel António da Silva Pinto Suzano, «Palheira»
Șerban Terțiu
Atelier Russo
Peter Mitdiel
Taller Arlequín (?)

Acknowledgements / Agradecimientos / 
Agradecementos

Alba Cuñé, Escola d’Art Ondara
Albert Roig, Associació de Cultura Popular d’Ordino
Isabel de la Fuente, Cucurrumachos, Navalosa
† João Alfaiate, Lazarim
Pino Di Miceli, Mezzojuso
João Guisan Seixas
Xosé Manuel Seixas Ares
Gabriel Romero Aranda, Asociación Cultural Pecados y 
Danzantes de Camuñas
Associació La Processó de Verges
Federación Provincial de Máscaras de Zamora, MascaraZA
Festival de Danzas y Máscaras Abulenses, Mascarávila
Gaetano Armenio, Editrice L’Imagine (Molffeta-Milan)
Adelina Dogaru, Universitatea din București
Vita Santoro, Università degli Studi della Basilicata
Elena Freire Paz, Universidade de Santiago de Compostela 
(Campus Terra Lugo)
António Tiza, Academia Ibérica da Máscara (Bragança)
Rosario Perricone, Museo internazionale delle marionette Antonio 
Pasqualino (Palermo)
Georgiana Vlahbei, Muzeul Naţional al Ţăranului Român 
(București,)
Iuliana Dumitru, Muzeul Naţional al Ţăranului Român (București,)
Irune Fiz Fuertes, Museo de la Universidad de Valladolid (MUVa)
Ana I. Mateos Vara, MPG
Elena Mareque, MPG

All the unknown artisans / A todos los artesanos desconocidos / 
A todos os artesáns descoñecidos

And especially to / Y muy especialmente a / Especialmente para: 
Conchita Pérez Gil, Alas y Viento



9

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

Foreword

The Museo do Pobo Galego is pleased to 
host this new step of the MASKS project, 
an interdisciplinary initiative promoted by 

the University of Valladolid through the Chair of 
Studies on Tradition, coordinated by Professor 
Pilar Panero. This European project brings toge-
ther universities, educational centres, cultural ins-
titutions, artisans, and professionals from diverse 
fields in a broad international journey centred on 
mask culture. Through this collaboration, the mu-
seum joins an initiative that combines research, 
dissemination, and creative practice, fostering 
dialogue between traditions from multiple terri-
tories and the living present of these festive and 
identity-based expressions.

The exhibition presented here is the material 
outcome of this encounter within our museum. 
It brings together a carefully selected group of 
works from the Alas y Viento Collection, assem-
bled over several decades by the collector Na-
cho Rovira. His generosity allows us to present 
a representative portion of an exceptional body 
of work, comprising masks from more than forty 
countries. Alongside these, the exhibition incor-
porates several Galician pieces, some belonging 
to the MPG itself, enabling the visiting collection 
to engage in a close dialogue with Galician eth-
nographic heritage and with the traditions of En-

troido, one of the most significant festive expres-
sions of our culture.

The masks featured in this exhibition convey ce-
lebration, ritual, theatre, memory, and transforma-
tion. They remind us that, even in a technological 
and rapidly changing society, the symbolic power 
of these objects continues to exert a profound in-
fluence, capable of strengthening social bonds. 
Their role in Galician Entroido is central, linking 
past and present in a celebration that combines 
social critique and creativity, thus ensuring the 
continuity of an ancestral tradition.

We would like to express our gratitude to the 
University of Valladolid for the coordination and 
scholarly direction of the project; to Professor Pi-
lar Panero for her enthusiasm and rigorous ap-
proach to public dissemination; to Nacho Rovira 
for sharing his collection; and all those who, from 
different contexts and disciplines, have made it 
possible for this exhibition to be presented at the 
Museo do Pobo Galego. Their contributions allow 
this institution to promote this heritage and to 
open its doors to a wider cultural horizon.

Concepción Losada Vázquez
President of the ‘Padroado’ (Board of Trustees) 

of the Museo do Pobo Galego



10 11

Masks are largely to blame for the fact that, as 
a child, I devoured the adventures penned by 
Emilio Salgari and Jules Verne—and that my 

life, in many ways, has unfolded just as I dreamed then. My 
passion for masks has been an extraordinary companion in 
travel, and travel has become my way of life. They are the 
reason I have wandered the world in search of pieces of this 
ancient art. That is why I often say that the Alas y Viento Col-
lection of masks from around the globe has already repaid 
me a thousandfold—in experiences, in encounters, and in 
the enrichment of my life. Today, it is a pleasure to share it.

I cannot say with certainty why I feel such devotion to 
masks. Perhaps it has something to do with their connection 
to ancestors and the afterlife, and the fact that I was born 
on November 2nd, All Souls’ Day. Or perhaps these ob-
jects—so intimately woven into human history—captivate 
me because of their powerful personalities and profound 
cultural resonance. The truth is that some of the dances 
and traditions expressed most vividly through masked cel-
ebrations have already disappeared. Yet in many places, 
thanks above all to the extraordinary dedication of local 
communities, these customs are regaining strength, pro-
pelled by collective enthusiasm and deep-rooted identity. I 
am delighted to contribute, in my own small way, to such a 
vital and meaningful endeavour.

In any case, community pride is a powerful emotion, and 
communities cling to their traditions, perhaps urged on by 
their ancestors; and, perhaps, for artistic reasons, in all its 
forms, they have used and continue to use masks as inspi-
ration and a means of expression. This time, our journey 
brings us to Galicia, land of the Entroido and the saying 

“haberlas, haylas” —“they exist; indeed they do” —. Here, 
in collaboration with the European project “Unveiling the 
Arts and Works behind the Masks” and with the Museo do 
Pobo Galego, an institution deeply committed to the pres-
ervation and transmission of popular culture and art, this 
exhibition finds its home. This partnership is both a plea-
sure and an honour.

My heartfelt thanks go to María Pilar Panero García, direc-
tor of the Chair of Studies on Tradition at the University of 
Valladolid and curator of this exhibition. Without her devo-
tion, expertise, contagious enthusiasm, and extraordinary 
work ethic, it would not have been possible to present such 
a comprehensive collection of Iberian, Italian, and Roma-
nian masks to the public. I would also like to express my 
gratitude to the team at the Museo do Pobo Galego, a pio-
neering institution in the safeguarding and dissemination of 
ethnological heritage.

Today, the Alas y Viento Collection comprises nearly two 
hundred pieces from forty-four countries, many of them di-
rectly linked to elements recognized as Intangible Cultural 
Heritage of Humanity. More than fifty of these masks par-
ticipate in traditions corresponding to twenty-one entries 
on UNESCO’s World Heritage List, representing eighteen 
nations.

The art of mask-making is considered by some to be the 
earliest of all art forms and is, in any case, the only one 
that blends the fine arts of painting and sculpture with the 
performing arts of theatre, music, and dance. No small 
achievement. Let us enjoy it.

Nacho Rovira
Alas y Viento

From the University of Valladolid, we view this collabo-
ration with an institution as prestigious as the Museo 
do Pobo Galego with great satisfaction. Presented 

here is an enhanced and expanded version of the exhibition 
previously shown at the University of Valladolid Museum 
(MUVa), which we were fortunate to host and which is like-
wise curated by Professor of Anthropology M.ª Pilar Panero 
García. This exhibition forms part of the dissemination ac-
tivities of the European project Unveiling the Arts and Works 
behind the MASKS, led by Professor Panero as principal 
investigator and linked to the Chair of Studies on Tradition 
as well as to the University of Valladolid’s Research Group 
Identity and Artistic Exchanges: From the Middle Ages to 
the Contemporary World (IDINTAR). The realization of this 
exhibition has been made possible thanks to the generous 
collaboration of Nacho Rovira i Benet, founder and driving 
force behind the Alas y Viento. Masks of the World collec-
tion.

For the MASKS project, this exhibition represents an out-
standing opportunity to disseminate mask culture and the 
art of mask-making from the countries that make up the 
consortium —Romania, Italy, Spain, and Portugal— beyond 
the territories directly addressed by the partner institutions 
and the inherent limitations of a project of this nature. On 
this occasion, the integration of the Alas y Viento Collection 
with the host institution’s holdings and permanent exhibi-
tion devoted to Entroido offers an extraordinary opportunity 
to explore this winter festival in depth. Through its rites of 
social inversion, Entroido temporarily disrupts the dominant 
cultural order by means of masks, mockery, excess, and 
verbal satire, symbolizing the tension between nature, with 
its animal corporeality, and culture, shaped by Christian 
and social norms that continue to adapt to the present.

This educational initiative is distinguished by its research-
driven and collaborative approach, which has successfully 
engaged artisans and associations from communities that 
sustain masking traditions. MASKS looks toward the future, 
with the primary aim of equipping vocational students and 
university learners with anthropological, artistic, entrepre-
neurial, and digital skills, while fostering business initia-
tives that contribute to the preservation of mask culture. 
Yet preservation and growth must be preceded by knowl-
edge, and this exhibition offers an excellent opportunity in 
that regard. The remarkable catalogue, to which these lines 
contribute, stands as a testament to the impulse to dis-
seminate an extraordinarily rich ethnological heritage, one 
that finds a particularly powerful expression in the culture 
of the mask.

MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II also pro-
vides an opportunity to explore contexts beyond Carnival in 
which masks continue to be used today. Ultimately, the ex-
hibition invites the public to discover and rediscover masks 
through unique objects linked to ritual practices and arti-
sanal processes. These works strengthen the identities of 
specific communities and of mask enthusiasts more broad-
ly, while embodying a symbolic capital that is continually 
renewed, as its curator has observed.

We would like to express our sincere gratitude to the Pa-
droado (Board of Trustees) of the remarkably beautiful 
Museo do Pobo Galego and to its entire team for the warm 
and generous reception of this this initiative developed by 
our university, on the threshold of the celebration of the mu-
seum’s fiftieth anniversary.

Antonio Largo Cabrerizo
Vice-Chancellor of the University of Valladolid



13

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

El Museo do Pobo Galego acoge esta nueva 
etapa del proyecto MASKS, una propuesta 
interdisciplinar impulsada por la Universi-

dad de Valladolid a través de la Cátedra de Estu-
dios sobre la Tradición coordinada por la profe-
sora Pilar Panero, con gran satisfacción. Se trata 
de un proyecto europeo que reúne universidades, 
centros educativos, instituciones culturales, arte-
sanos y profesionales de diferentes ámbitos en 
un amplio recorrido internacional alrededor de la 
cultura de la máscara. A través de esta colabora-
ción, el Museo se incorpora a una iniciativa que 
combina investigación, divulgación y creación, 
favoreciendo así el diálogo entre tradiciones de 
múltiples territorios y el presente vivo de estas 
prácticas festivas e identitarias.

La exposición que ahora presentamos es la con-
creción de este encuentro en nuestro Museo. 
Reúne una selección destacada de la colección 
Alas y Viento, reunida a lo largo de décadas por el 
coleccionista Nacho Rovira. Su generosidad nos 
permite contemplar una parte representativa de 
un conjunto excepcional, compuesto por másca-
ras procedentes de más de cuarenta países. Jun-
to a ellas, se incorporan para esta muestra varias 
piezas gallegas, algunas pertenecientes al propio 
Museo do Pobo Galego, permitiendo que la co-
lección visitante establezca un estrecho diálogo 

con el patrimonio etnográfico gallego y con las 
tradiciones del Entroido, una de las expresiones 
festivas más significativas de nuestra cultura.

Las máscaras presentes en esta muestra expre-
san celebración, rito, teatro, memoria y cambio. 
Nos recuerdan que, a pesar de vivir en una socie-
dad tecnológica y cambiante, el poder simbólico 
de estos objetos aún ejerce una fuerza profunda, 
capaz de reforzar los vínculos sociales. Su papel 
en el Entroido gallego es central, conectando el 
pasado con el presente en una celebración que 
combina crítica social y creatividad, manteniendo 
viva una tradición ancestral.

Queremos agradecer a la Universidad de Valla-
dolid la coordinación y dirección científica del 
proyecto, a la profesora Pilar Panero por su en-
tusiasmo y rigor divulgativo, a Nacho Rovira por 
compartir su colección y a todas las personas 
que, desde distintos ámbitos, han hecho posible 
que esta exposición llegue al Museo do Pobo Ga-
lego, contribuyendo así a la difusión de este patri-
monio y abriendo nuestras puertas a un universo 
cultural que nos conecta con el mundo entero.

Concepción Losada Vázquez
Presidenta del Patronato del

Museo do Pobo Galego

Palabras de bienvenida



14 15

Desde la Universidad de Valladolid vivimos con mu-
cho agrado esta colaboración con una institución 
tan prestigiosa como el Museo do Pobo Galego. 

Trasladamos aquí, en una versión mejorada y ampliada, la 
exposición que ya tuvimos la fortuna de tener en el MUVa y 
que también está comisariada por la profesora de antropo-
logía M.ª Pilar Panero García. Se trata de una actividad de 
difusión del proyecto europeo Unveiling the Arts and Works 
behind the MASKS, cuya investigadora principal es dicha 
profesora y que se vincula a la Cátedra de Estudios sobre 
la Tradición y al GIR de la UVa ”Identidad e intercambios 
artísticos. De la Edad Media al mundo contemporáneo” 
(IDINTAR). Esta exposición es posible gracias a la generosa 
colaboración de Nacho Rovira i Benet, iniciador y alma de 
la colección Alas y Viento. Máscaras del Mundo.

La exposición es una gran oportunidad que ofrece el pro-
yecto MASKS para difundir la cultura de la máscara y el arte 
mascarero de los países que conforman el consorcio —Ru-
manía, Italia, España y Portugal— más allá de los territorios 
abordados con las limitaciones propias de un proyecto de 
esta índole por dichos socios. De hecho, la implementación 
en esta ocasión con los fondos y la exposición permanente 
sobre el Entroido de la institución anfitriona nos brindan 
una oportunidad extraordinaria para conocer esta fiesta in-
vernal. El Entroido, con sus ritos de inversión social, rompe 
temporalmente el orden cultural dominante mediante las 
máscaras, las bromas, los excesos alimenticios y la sáti-
ra verbal, y simboliza la tensión entre la naturaleza con su 
carnalidad animal y la cultura con sus normas cristianas y 
sociales, adaptándose al presente. 

Esta iniciativa docente destaca por su enfoque investiga-
dor y colaborativo, que ha logrado involucrar a artesanos 
y asociaciones de las comunidades que mantienen tradi-
ciones con máscara. MASKS mira al futuro y tiene como 
motivación principal capacitar a estudiantes de formación 
profesional y de nuestras universidades en competencias 
antropológicas, artísticas, emprendedoras y digitales, fo-
mentando proyectos empresariales que preserven la cul-
tura de la máscara. Pero para conservar y agrandar, pri-
mero hay que conocer, y esta exposición es una excelente 
oportunidad. El extraordinario catálogo para el que escri-
bo estas líneas queda como testimonio de la motivación 
por difundir el patrimonio etnológico, enormemente rico, si 
pensamos en la cultura de la máscara.

MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II es, ade-
más, una ocasión para conocer también otros contextos 
al margen del Carnaval en los que todavía hoy se usa la 
máscara. En definitiva, la exposición invita al público a des-
cubrir y redescubrir las máscaras a través de piezas únicas 
ligadas a ritos y procesos artesanales. Estas fortalecen las 
identidades de los grupos concretos y de los amantes de la 
máscara en general y atesoran un capital simbólico que se 
reinventa cada día, como explica su comisaria.

Agradecemos la hospitalaria acogida de esta actividad pro-
ducida desde nuestra universidad por parte del Patronato 
del bellísimo Museo do Pobo Galego y de todo su equipo 
en las vísperas de la celebración de su cincuenta aniver-
sario.

Antonio Largo Cabrerizo
Rector de la Universidad de Valladolid

Las máscaras son, en gran parte, las responsables 
de que, leyendo de niño con avidez las aventuras 
que narraban escritores como Emilio Salgari y Julio 

Verne, mi vida haya sido muy parecida a la que soñaba 
entonces.

Mi afición por las máscaras ha sido una tremenda aliada 
para viajar, pues casi vivo viajando. Las máscaras han sido 
la razón por la que he deambulado por todo el planeta tras 
piezas de este arte ancestral. Es por eso que siempre digo 
que la colección Alas y Viento. Máscaras del Mundo está, 
para mí, plenamente amortizada en vivencias y experien-
cias que han enriquecido mi vida. Ahora es un placer com-
partirla.

Desconozco totalmente el porqué de esta devoción por las 
máscaras. Quizás algo tenga que ver que, estando estas 
tan ligadas a los ancestros y el más allá, yo naciera a la 
vida un día 2 de noviembre, Día de Difuntos. O quizás, sim-
plemente, esas piezas tan ligadas a la humanidad desde 
siempre me apasionan por su enorme personalidad y su 
profundidad cultural.

Lo cierto es que, hoy día, algunas de las danzas y tradi-
ciones que tienen su mayor exponente en las celebracio-
nes con máscaras ya se han extinguido. Sin embargo, en 
muchos casos, gracias en especial al ingente trabajo de 
las comunidades, los acontecimientos con enmascarados 
adquieren cada vez más fuerza impulsados por la ilusión 
de la gente y la fortaleza de sus raíces. Yo estoy encantado 
de poner mi granito de arena para una labor tan grandiosa 
como importante.

En todo caso, el orgullo de pueblo es una emoción podero-
sa y las comunidades se aferran a sus tradiciones, quizás 
apremiadas por sus ancestros; y, tal vez, por arte, en todas 
sus vertientes, han utilizado y utilizan las máscaras como 
inspiración y forma de expresión.

Esta vez estamos en Galicia, tierra del Entroido y del «ha-
berlas, haylas», en colaboración con el proyecto europeo 
Unveiling the Arts and Works behind the MASKS y en el 
Museo do Pobo Galego, también fuertemente comprome-
tido en esta labor de preservación y difusión de la cultura y 
el arte popular. Es un placer y un honor esta colaboración.

Mi más sincero agradecimiento a M.ª Pilar Panero Gar-
cía, directora de la Cátedra de Estudios sobre la Tradición 
(UVa), que comisaría esta exposición, sin cuyos desvelos, 
conocimientos, contagiosa ilusión y enorme capacidad de 
trabajo yo no podría poner a disposición del público una 
muestra tan completa de máscaras ibéricas, italianas y 
rumanas. Deseo también agradecer la acogida al equipo 
del Museo do Pobo Galego, institución pionera en la salva-
guarda y difusión del patrimonio etnológico.

Hoy la colección Alas y Viento consta de casi 200 piezas 
de 44 países, y muchas de estas están directamente li-
gadas al Patrimonio Cultural Intangible de la Humanidad. 
Concretamente tenemos más de 50 máscaras utilizadas en 
tradiciones correspondientes a 21 entradas en la Lista de 
Patrimonio de la Unesco de 18 países diferentes. Este arte 
mascarero es considerado por algunos como el arte primi-
genio y, en todo caso, es el único que aúna las bellas artes 
de la pintura, la escultura, el teatro, la música y la danza. No 
es poco… Disfrutémoslo.

Nacho Rovira
Alas y Viento



17

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

O Museo do Pobo Galego acolle esta nova 
etapa do proxecto MASKS, unha pro-
posta interdisciplinar impulsada pola 

Universidade de Valladolid a través da Cátedra 
de Estudos sobre a Tradición coordinada pola 
profesora Pilar Panero, con enorme satisfacción. 
Trátase dun proxecto europeo que reúne universi-
dades, centros educativos, institucións culturais, 
artesáns e profesionais de diferentes ámbitos nun 
amplo percorrido internacional arredor da cultura 
da máscara. A través desta colaboración, o Mu-
seo incorpórase a unha iniciativa que combina in-
vestigación, divulgación e creación, favorecendo 
o diálogo entre tradicións de múltiples territorios 
e o presente vivo destas prácticas festivas e iden-
titarias.

A exposición que agora presentamos é a concre-
ción deste encontro no noso Museo. Reúne unha 
selección destacada da colección Alas y Viento, 
formada ao longo de décadas polo coleccionis-
ta Nacho Rovira. A súa xenerosidade permíte-
nos contemplar unha parte representativa dun 
conxunto excepcional, composto por máscaras 
procedentes de máis de corenta países. Xunto a 
elas, incorpóranse para esta mostra varias pezas 
galegas, algunhas pertencentes ao propio Museo 
do Pobo Galego, permitindo que a colección visi-
tante estableza un diálogo estreito co patrimonio 

etnográfico galego e coas tradicións do Entroido, 
unha das expresións festivas máis significativas 
da nosa cultura.

As máscaras presentes nesta mostra expresan 
celebración, rito, teatro, memoria e cambio. Lém-
brannos que, malia vivirmos nunha sociedade 
tecnolóxica e cambiante, o poder simbólico des-
tes obxectos aínda exerce unha forza profunda, 
capaz de reforzar os vínculos sociais. O seu papel 
no Entroido galego é central, conectando o pasa-
do co presente nunha celebración que combina 
crítica social e creatividade, mantendo viva unha 
tradición ancestral.

Queremos agradecerlle á Universidade de Valla-
dolid a coordinación e dirección científica do 
proxecto, á profesora Pilar Panero polo seu en-
tusiasmo e rigor divulgativo, a Nacho Rovira por 
compartir a súa colección e a todas as persoas 
que, desde distintos ámbitos, fixeron posible que 
esta exposición chegase ao Museo do Pobo Ga-
lego contribuíndo á difusión deste patrimonio e 
abrindo as nosas portas a un universo cultural 
que nos conecta co mundo enteiro.

Concepción Losada Vázquez
Presidenta do Padroado do

Museo do Pobo Galego

Palabras de benvida



18 19

Desde a Universidade de Valladolid vivimos con 
moito agrado esta colaboración cunha institución 
tan prestixiosa como o Museo do Pobo Galego. 

Trasladamos aquí, nunha versión mellorada e ampliada, a 
exposición que xa tivemos a sorte de ter no MUVa e que 
tamén está comisariada pola profesora de antropoloxía M.ª 
Pilar Panero García. Trátase dunha actividade de difusión 
do proxecto europeo Unveiling the Arts and Works behind 
the MASKS, cuxa investigadora principal é a mencionada 
profesora e que se vincula á Cátedra de Estudos sobre 
a Tradición e ao GIR da UVa «Identidade e intercambios 
artísticos. Da Idade Media ao mundo contemporáneo» 
(IDINTAR). Esta exposición é posible grazas á xenerosa co-
laboración de Nacho Rovira i Benet, iniciador e alma da 
colección Alas y Viento. Máscaras del Mundo.

A exposición é unha grande oportunidade que ofrece o 
proxecto MASKS para difundir a cultura da máscara e a 
arte mascareira dos países que conforman o consorcio 
— Romanía, Italia, España e Portugal—, alén dos territorios 
cubertos coas limitacións propias dun proxecto desta ín-
dole polos socios en cuestión. De feito, a implementación 
nesta ocasión cos fondos e a exposición permanente sobre 
o Carnaval da institución anfitrioa bríndannos unha oportu-
nidade extraordinaria para coñecer esta festa invernal. O 
Carnaval, cos seus ritos de inversión social, rompe tempo-
ralmente a orde cultural dominante mediante as máscaras, 
as brincadeiras, os excesos alimenticios e a sátira verbal, 
e simboliza a tensión entre a natureza, coa súa carnalidade 
animal, e a cultura, coas súas normas cristiás e sociais, 
adaptándose ao presente.

Esta iniciativa docente destaca polo seu enfoque investi-
gador e colaborativo, que logrou involucrar artesáns e aso-
ciacións das comunidades que manteñen tradicións con 
máscara. MASKS mira ao futuro e ten como motivación 
principal capacitar estudantes de formación profesional 
e das nosas universidades en competencias antropolóxi-
cas, artísticas, emprendedoras e dixitais, fomentando pro-
xectos empresariais que preserven a cultura da máscara. 
Pero, para conservar e agrandar, primeiro hai que coñecer, 
e esta exposición é unha excelente oportunidade. O ex-
traordinario catálogo para o que escribo estas liñas queda 
como testemuño da motivación por difundir o patrimonio 
etnolóxico, enormemente rico, se pensamos na cultura da 
máscara.

MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II é, ade-
mais, unha ocasión para coñecer tamén outros contextos á 
marxe do Carnaval nos que aínda hoxe se usa a máscara. 
En definitiva, a exposición convida o público a descubrir e 
redescubrir as máscaras a través de pezas únicas ligadas a 
ritos e procesos artesanais. Estas pezas fortalecen as iden-
tidades dos grupos concretos e dos amantes da máscara 
en xeral e atesouran un capital simbólico que se reinventa 
cada día, como explica a súa comisaria.

Agradecemos a hospitalaria acollida desta actividade pro-
ducida desde a nosa universidade por parte do Padroado 
do fermosísimo Museo do Pobo Galego e de todo o seu 
equipo nas vésperas da celebración do seu cincuenta ani-
versario.

Antonio Largo Cabrerizo
Reitor da Universidade de Valladolid

As máscaras son, en boa medida, as responsables 
de que, lendo de neno con avidez as aventuras que 
narraban escritores como Emilio Salgari e Jules Ver-

ne, a miña vida fose moi parecida á que soñaba daquela.

A miña afección polas máscaras foi unha tremenda aliada 
para viaxar, pois practicamente vivo viaxando. As másca-
ras foron a razón pola que deambulei por todo o planeta 
na procura de pezas desta arte ancestral. Por iso sempre 
digo que a colección Alas y Viento. Máscaras del Mundo 
está, para min, plenamente amortizada en vivencias e ex-
periencias que enriqueceron a miña vida. Agora é un pracer 
compartila.

Descoñezo totalmente o motivo desta devoción polas más-
caras. Talvez algo teña que ver que, estando estas tan li-
gadas aos devanceiros e ao alén, eu viñese ao mundo un 
2 de novembro, Día de Defuntos. Ou quizais, simplemente, 
esas pezas tan ligadas desde sempre á humanidade me 
apaixonen pola súa enorme personalidade e a súa profun-
didade cultural.

O certo é que, hoxe en día, algunhas das danzas e tradi-
cións que teñen o seu maior expoñente nas celebracións 
con máscaras xa se extinguiron. Porén, en moitos casos, 
grazas en especial ao inxente traballo das comunidades, 
os acontecementos con enmascarados adquiren cada vez 
máis forza impulsados pola ilusión da xente e a fortaleza 
das súas raíces. Eu estou encantado de poñer o meu gran 
de area para un labor tan grandioso coma importante.

En todo caso, o orgullo de pobo é unha emoción podero-
sa, e as comunidades aférranse ás súas tradicións, talvez 
apremadas polos seus devanceiros; e, se cadra, por arte, 

en todas as súas vertentes, utilizaron e utilizan as máscaras 
como inspiración e forma de expresión.

Desta vez estamos en Galicia, terra do Entroido e do «ha-
belas hainas», en colaboración co proxecto europeo Unvei-
ling the Arts and Works behind the MASKS e no Museo do 
Pobo Galego, tamén fortemente comprometido neste labor 
de preservación e difusión da cultura e a arte popular. É un 
pracer e unha honra esta colaboración.

O meu máis sincero agradecemento a M.ª Pilar Panero 
García, directora da Cátedra de Estudos sobre a Tradición 
(UVa), que comisaría esta exposición, sen cuxos desvelos, 
coñecementos, contaxiosa ilusión e enorme capacidade 
de traballo eu non podería poñer á disposición do público 
unha mostra tan completa de máscaras ibéricas, italianas e 
romanesas. Desexo tamén agradecerlle a acollida ao equi-
po do Museo do Pobo Galego, institución pioneira na sal-
vagarda e a difusión do patrimonio etnolóxico.

Hoxe a colección Alas y Viento consta de case 200 pe-
zas de 44 países, e moitas destas están directamente li-
gadas ao Patrimonio Cultural Intanxible da Humanidade. 
Concretamente temos máis de 50 máscaras utilizadas en 
tradicións correspondentes a 21 entradas na Lista de Patri-
monio da Unesco de 18 países diferentes. Esta arte masca-
reira está considerada por algúns como a arte primixenia e, 
en todo caso, é o único que une as belas artes da pintura, 
a escultura, o teatro, a música e a danza. Non é pouco… 
Gocémolo.

Nacho Rovira
Alas y Viento



21

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

From 12 December 2024 to 21 February 
2025, the exhibition that forms the basis 
of this expanded version was on display 

at the University of Valladolid Museum (MUVa)1. 
Both the collection Wings and Wind: Masks of 
the World (AyV) and the project Unveiling the Arts 
and Works behind the MASKS (MASKS) share 
two fundamental aims: first, to introduce non-
specialist audiences to the richness and diversity 
of mask-wearing cultures; and second, to foster 
mutual recognition among communities that use 
masks in different yet comparable festive or ritual 
contexts. As outlined in the catalogue accompa-
nying our first collaboration, conceived from the 
same educational, heritage, and outreach per-
spective that informs the present project, we ap-
proach cultural creativity and artistic production 
from an ethnological standpoint, paying particular 
attention to the ways in which aesthetic expres-
sions and traditional masks are reconfigured in 
contemporary settings.

1	  M.ª Pilar Panero García and Ignacio Rovira 
Benet (2024). MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho 
Rovira [Catalogue for the exhibition held at the University 
of Valladolid Museum, December 12, 2024 to February 21, 
2025]. Valladolid: Ediciones Universidad de Valladolid. DOI: 
10.35376/10324/72204. Available at:
https://uvadoc.uva.es/handle/10324/72204

Along this trajectory, we have been fortunate to 
converge with the Museo do Pobo Galego (Muse-
um of the Galician People), an institution ground-
ed in anthropological methodology. By its very 
nature, anthropology is articulated in dialogue 
with other fields of knowledge —history, art, the 
natural environment, science, and systems of 
thought— with the aim of integrating the various 
manifestations of Galician culture into a shared 
interpretative framework. Within this cultural 
spectrum, Entroido occupies a place of particular 
significance for the communities of the northwest 
of the Iberian Peninsula.

The MASKS project is framed by a commitment 
to making the work of artisans and artists visible. 
While we do not treat these categories as inter-
changeable, we acknowledge that their bound-
aries are often blurred. From an anthropological 
perspective on art, the field has expanded be-
yond earlier associations with primitivism or rural-
ism. They both are closely linked to mask-making 
contexts and to the recognition of masks as cul-
tural, symbolic, and economic capital for diverse 
groups, both traditional and institutional. Today, 
masks continue to be produced for recreational, 
ritual, and aesthetic purposes, serving as artistic 
supports for traditions in transformation. They 
combine inherited materials and techniques with 

BETWEEN THE ANCESTRAL AND THE EMERGENT: THE MASK AS AN AGENT OF CULTURAL HYBRIDIZATION



22 23

contemporary innovations, preserving, and at 
times subverting, the aesthetic frameworks trans-
mitted by tradition.

In this catalogue, we pursue a line of inquiry that 
the exhibition itself cannot fully accommodate: 
the possibility of examining both the front and the 
interior of objects that are easily recognizable yet 
profoundly diverse, even when they belong to the 
same typology. We encounter numerous sinners 
and dancers, many bugios and loleor, all identifi-
able as such, yet none identical to another. When-
ever possible, we also name the maker, except in 
those cases where this information is unavailable 
for us. Folk art has never truly been anonymous; 
rather, it was rendered so by those who, having 
classified folklore and tradition as the culture of 
others —“savages,” “primitives,” “barbarians,” 
rural populations— showed little interest in know-
ing or acknowledging its creators. That anonym-
ity now belongs to the past, as mask makers in-
creasingly receive recognition for their work.

Following our initial collaboration, we share the 
conviction that it is necessary to examine pro-
cesses such as patrimonialisation and artifica-
tion, which reshape the functions, meanings, and 
perceptions of artistic and ritual practices. Taken 
together, the masks demonstrate how these ex-
pressions are reinterpreted today as symbols of 
identity, instruments of memory, and spaces of 
collaboration between artists and anthropolo-
gists. To the thirty-eight masks exhibited at the 

MUVa, we now add sixteen additional pieces from 
the Alas y Viento Collection, generously contrib-
uted by Nacho Rovira. These works represent 
thirteen contexts in which the mask plays a cen-
tral role. Hosting this new exhibition at the MPG 
allows us to present Entroido pieces that are not 
included in the Museum’s permanent display. 
As in the Valladolid edition, the selected masks 
from the Alas y Viento Collection, now compris-
ing around two hundred works, originate from 
Romania, Italy, Spain, and Portugal. We have 
also included the bear mask from Ordino, in the 
Principality of Andorra. This decision reflects the 
understanding that the exhibition is not merely a 
collection of objects, but an amalgam of the as-
pirations and efforts of the groups who sustain 
these traditions and proudly share them. For this 
reason, we have added without subtracting: the 
bear mask remains as a guest, reminding us of 
the universality of masking practices beyond po-
litical boundaries.

Galician traditional culture, subjected to a pro-
found transformation of its fundamental charac-
teristics as a result of accelerated economic, so-
cial, and ideological change, was already facing 
the risk of losing its identity nearly half a century 
ago, at the time when the MPG was founded. 
As Xosé Manuel González Reboredo and José 
Mariño Ferro observe in their study of the Xen-
erais of the A Ulla region, Entroido has adapted to 
modern contexts but has gradually shed certain 
ancient ritual elements —such as agrarian rites 

associated with masks. In their place, it has in-
creasingly taken the form of political and social 
satire, aimed at criticizing youthful excesses and 
social inequalities, and culminating in the reaffir-
mation of parish unity. This process exemplifies 
how rural traditions respond to urbanization and 
economic change while continuing to fulfill their 
essential function of social cohesion. At the same 
time, as in the case of Laza, Entroido has also 
been transformed into an ethnic spectacle2.

Not all masquerades manage to maintain con-
tinuity over time. Wars, authoritarian regimes, 
migration, and even collective oblivion —often 
driven by the stigma attached to rural life during 
times of rapid development— have contributed 
to the disappearance of many traditional cultural 
expressions. However, unexpectedly and at cer-
tain moments in history, revival initiatives emerge. 
Driven by associations and groups committed to 
preserving intangible heritage, these efforts suc-
ceed in restoring customs once thought extinct. 
In this process, pride of belonging and local iden-
tity become powerful forces of renewal. We pres-
ent two Galician masks that follow this pattern: a 
volante and a follateiro.

2	  José Manuel González Reboredo and José Mariño 
Ferro (1987). Entroido. Aproximación a la fiesta del Carnaval 
en Galicia. A Coruña: Editorial Diputación Provincial, p. 27.
See also Josep Martí i Pérez (1996). El folklorismo. Uso y 
abuso de la tradición. Barcelona: Ronsel, p. 117 et seq.

The Ribeirao Entroido was traditionally celebrated 
in San Pedro de Líncora, Camporramiro, and Fer-
reira de Pantón, where it eventually disappeared. 
In the 1990s, it was revived in several other vil-
lages of the Ribeira Sacra, such as Vilaúxe and 
Nogueira do Miño, though these celebrations 
were again discontinued. Today, the tradition sur-
vives in Santiago da Riba, where festivities unfold 
over four key days: Lambedeiro Sunday, Corre-
doiro Sunday, Entroido Sunday, and finally En-
troido Tuesday. The making of the volante mask 
follows a traditional process in which a wooden 
mold called forma provides the basic facial form. 
A paste made from flour and warm water is ap-
plied in successive layers: first over a sheet of 
newspaper, then a layer of linen, and finally a third 
sheet. These layers are placed on the mould and 
shaped with pieces of corn husk to form the nose 
and eye contours. After being baked in the oven, 
the mask is coated with egg yolk. The eye, mouth, 
and nose openings are burned through with a 
red-hot iron, and the final surface may be painted 
black or left unpainted, allowing the newspaper to 
remain visible.

While traditional masks are often recreated with 
the aim of remaining as faithful as possible to the 
forms remembered by elders, the follateiro, like 
other masks made from plant materials, has un-
dergone a process of formal enrichment superim-
posed upon its traditional base. What was origi-
nally a very simple disguise has gradually evolved 
into a more complex object, characterized by in-



24 25

creasingly elaborate ornamentation. Its baroque 
quality has intensified in order to produce the 
“ethnic spectacle” described by González Re-
boredo and Ferro, as well as by Martí3.

The practice of adorning garments with corn 
husks was widespread on both sides of the Xurés 
mountain range, appearing in both Galician and 
Portuguese villages. In 2024, following the exam-
ple of the revival initiated in Lobios in 2018, the 
community of Outeiro, in Montealegre (Portugal), 
reinstated the Entrudo Folhateiro celebration, 
thus reviving a festive tradition that forms part of 
the shared cultural heritage of this cross-border 
region.

Nevertheless, masks are employed in many rit-
ual and performative contexts beyond Carnival, 
making it necessary to adopt an epistemological 
framework that enables us to classify and inter-
pret this diversity of practices. Masks function as 
visually powerful icons, yet they represent only 
the surface of deeply rooted social processes that 
sustain a wide range of discourses. On this basis, 
the masks presented in the exhibition held at the 
MUVa were organized into thematic sections: folk 
carnivals; Baroque court carnival and Commedia 
dell’Arte; Christmas and Easter representations; 
Corpus Christi; funerary masks; and masks cre-
ated for contemporary performance.

 3	  Idem.

Within the section devoted to funerary masks, 
we have added a piece associated with the ven-
eration of the dead: the Canhoto (Diabo) from 
Cidões, Vinhais, in the district of Bragança. This 
is a wooden mask of a chilling beauty. Its deeply 
carved facial lines, black hair flowing down the 
back, and red horns, inspire both fascination and 
dread. Dressed in a red jumpsuit and a black cape 
adorned with emblems of death, the masked fig-
ure reigns as sovereign of infernal forces. Stand-
ing atop the cart piled with firewood, he stands 
before the crowd as the central figure of the ritual 
drama. He displays emphatic gestures and bran-
dishes the trident as a sign of dominion. His sym-
bolic presence marks the beginning of disorder: 
he commands the crowd, signalling the onset 
of ritual disorder and urging participants to join 
in the march. Through this inversion of daily life, 
chaos becomes the means through which com-
munal balance is ultimately restored. This popular 
tradition reinterprets ancient pagan cosmologies, 
integrating them into contemporary life as expres-
sions of memory and cultural identity. As Claude 
Gaignebet has noted, it evokes another essential 
pole of this Celtic calendar, Samhain, the Day of 
the Dead on November 1st. On this day, all rites 
favourable to the journey of souls are performed4.

Most of the additions in this exhibition —ten 
masks from nine celebrations— are linked to tra-

4	  Claude Gaignebet (1984) [1974]. El Carnaval, Joan 
Antoni Martínez Schrem (trad.). Barcelona: Alta Fulla, p. 77.

ditional Carnival, understood as a period extend-
ing from the beginning of December to Carnival 
itself, following the classification proposed by Ju-
lio Caro Baroja5. The newly incorporated masks 
include: the Tafarrón from Pozuelo de Tábara 
(Zamora); a mask from Ousilhão, in Vinhais (dis-
trict of Bragança); the Zangarrón from Montamar-
ta (Zamora); the Carocho from Constantim, in Mi-
randa do Douro (Bragança); the Lole from Cincu, 
in the county of Brașov (Transylvania); a follateiro 
from Lobios (Ourense); a volante from Santiago 
da Riba, Chantada (Lugo); the Cornute and the 
Capra from Aliano, in the Basilicata region; and, 
finally, the Mastro di Campo from Mezzojuso, in 
the province of Palermo. This itinerary highlights 
the multiple functions of the mask: as a festive, 
ritual, identity-based, pedagogical, dramatic, and 
funerary device.

The time of masks, whether Christianized or not, 
belongs to a cosmic dimension in which human 
existence is interwoven with the cycles of the 
universe. Within this realm, every ritual gesture 
participates in an ancestral movement: the alter-
nation between union with and separation from 
the sacred, the perpetual passage between death 
and Nature’s rebirth. Ancient agrarian rites em-
bodied this circular wisdom, in which humankind, 
the land, and the divine breathed in unison. This 
worldview is vividly expressed in the wintertime 

5	  Julio Caro Baroja (2005) [1965]. El Carnaval. Análisis 
histórico-cultural. Madrid: Alianza Editorial, passim.

whipping masks, such as the Tafarrón of Pozu-
elo and the Zangarrón of Montamarta, which, to-
gether with the mask of Sanzoles, long present 
in the Alas y Viento Collection, form the triad of 
Zamoran fustigators celebrated during the twelve 
magical days between Christmas and Epiphany. 
From this same ritual period also come the mas-
caro of Ousilhão and the Carocho of Constantim.

In the three Zamoran cases, despite their formal 
differences, the zangarrones share several funda-
mental features. Spoken language is almost en-
tirely absent: only a few ritualized greetings are 
permitted, used to offer seasonal good wishes 
and to request the aguinaldo or Christmas pres-
ent. Both the masked participants —one per cel-
ebration—and their companions are also required 
to perform physical feats, such as running with 
cowbells tied around the waist while chasing vil-
lagers. Yet the key element lies in the participation 
of the entire community, which recognizes and 
validates the role assigned to its youth. Likewise, 
these celebrations unfold through an ordered se-
quence of acts in which the masked character 
exercises a form of ritualized violence: harassing, 
striking, jostling, and running after people. All of 
this takes place within a completely open spatial 
framework that encompasses the entire village, 
its streets, and the interiors of homes. In the two 
Trás-os-Montes examples, these traits are shared 
with certain variations: in Constantim, the masked 
figure harasses participants with articulated tongs 
rather than whipping tools, while in Ousilhão there 



26 27

is not a single masked character but many. In 
Sanzoles and in Constantim, the masked figure is 
also accompanied by a troupe of dancers.

Two masks from the Carnival of Aliano, the Cor-
nuto and the Capra, have been incorporated into 
the exhibition. They exemplify how seemingly ar-
chaic elements are mobilized to address contem-
porary needs for participation, dialogue, and the 
construction of local identity. Ferdinando Mirizzi6 
analyses this and other cases from the Lucanian 
Carnival, concluding that through these masks 
the community presents itself outwardly as the 
custodian of a unique tradition, while simultane-
ously adapting forms and meanings to a context 
shaped by cultural tourism and by the networks of 
Carnival towns in Basilicata. Horned masks have 
thus become the true emblem of the Carnival of 
Aliano and, by extension, of its local history and 
culture, owing both to the narratives of the writer 
and artist Carlo Levi and the anthropologist Vin-
cenzo Spera7, as well as to deliberate policies of 
patrimonialisation.

6	  Ferdinando Mirizzi (2025). “Las máscaras 
tradicionales como símbolos culturales”, Gazeta de 
Antropología, 41 (2). Available at:
https://hdl.handle.net/10481/109210

7	  See Vicenzo M. Spera and M.ª Pilar Panero García 
(2023). “La identidad etnohistórica de las máscaras. Una 
conversación con Vincenzo M. Spera”, Encrucijadas. Revista 
Crítica de Ciencias Sociales, 23(3), e2305, 35 pp. Available at:
https://recyt.fecyt.es/index.php/encrucijadas/article/view/103067

The lole masked figures are also fustigators. They 
are historically associated with Saxon communi-
ties, a Germanic population established in Tran-
sylvania since the Middle Ages, in the southeast-
ern part of the region, where the Fuga Lolelor is 
celebrated. Their present-day configuration syn-
thesizes elements of an ancient ritual complex 
linked to the winter transition with practices as-
sociated with craft guilds that have been active 
in the area since medieval times. This Carnival is 
celebrated in late January in Agnita and in early 
February in Cincu. In the European popular imagi-
nation, the end of January and the beginning of 
February mark the turning point between the ‘old 
winter’ and the symbolic announcement of spring.

The staging in Mezzojuso, like that of the Fuga 
Lolelor, is framed within a legendary narrative. 
It dramatizes the rivalry between the Mastro di 
Campo and the King for the Queen’s favor, reen-
acting the assault that the Count of Modica is said 
to have led against the castle to win over Blanche 
of Navarre. The performance opens with the arriv-
al of the royal procession, which ascends a stage 
set as a castle and begins a ceremonial dance. 
Soon, traditional masked figures burst onto the 
scene. The dance is interrupted by the dramatic 
entrance of the Mastro di Campo—accompa-
nied by an engineer charged with surveying the 
battlefield, Garibaldi and his followers, bandits, a 
magician, and additional characters. The hero ap-
pears in his characteristic red costume: a white 
shirt adorned with multi-coloured ribbons, red 

trousers, and a red cape. Reaching the centre of 
the square, he challenges the King, who accepts, 
triggering a tumultuous clash filled with gunfire, 
noise, and the lively intervention of the various 
characters. After choreographed movements and 
the enthusiastic participation of the crowd—who 
share in the traditional aperitif offered by the pro-
cession—the Mastro di Campo storms the castle. 
The King wounds him, and his companions carry 
him away, marking the end of the first act. In the 
second act, the hero recovers and ultimately tri-
umphs.

It is of little consequence that this martial panto-
mime does not correspond to historical truth, for 
what matters in such representations is that the 
mask does not replace reality, but rather creates 
it. It is not a mirror reflecting a fixed identity, but 
instead a windowpane that brings together frag-
ments of many different, and sometimes contra-
dictory, identities. The mask generates a space 
for thought and action, while ritual directs action, 
creates social relationships, and gives form to 
collective experience8.

The Mastro di Campo mask presented here is 
crafted in the Lecce papier maché tradition, using 

8	  Rosario Perricone (2023). “La máscara fática. 
Agencia, mímesis y representación de un artefacto 
ceremonial”, in M.ª Pilar Panero García y António Pinelo Tiza 
(coord.), Máscaras y Patrimonio. Etnografía del Carnaval en 
el s. XXI (p. 137-160), Urueña (Valladolid), Fundación Joaquín 
Díaz, p. 142.

parchment paper and strong glue, then prepared 
with calcium carbonate and rabbit-skin glue. It 
is painted in oil-based red lead tempera and fin-
ished with lacquer glazes; the eyelashes, mous-
tache, and eyebrows are rendered with black 
vine pigment. From Salvatore Raccuglia’s writ-
ings we know that, in the past, the performance 
unfolded over several days, and that the mask, 
then made of wax, was produced using a spe-
cial mould9. In this case, the artwork, through its 
figurative reality, avoids reductionism and adopts 
non-local artisanal forms, which the performers 
assume naturally.

We have also incorporated the Pierrot mask, a 
character introduced to France by the mime Jean-
Gaspard Deburau, within the section devoted to 
Baroque court Carnival and Commedia dell’Arte. 
Carnival masks are linked to this dramatic genre 
because it draws directly from Carnival tradi-
tions, while at the same time the archetypes of 
Commedia dell’Arte —especially servants and el-
ders— are themselves derived from the Venetian 
Carnival model. Over time, this influence became 
reciprocal. This formula dates back to the 18th 
century, when the treatise writer Giuseppe Baretti 
introduced it in an annotated edition of Goldoni. 
Many scholars, however, believe that the expres-
sion was already in use earlier, as the word ‘arte’ 

9	  Raccuglia, Salvatore (2007). “La rappresentazione 
carnevalesca in Mezzojuso”, in Antonino Buttitta e Antonio 
Pasqualino (a la cura di), Il Mastro di Campo a Mezzojuso (pp. 
23-29). Palermo: Fondazione Ignazio Buttitta, p. 25.



28 29

had been associated with guilds since the Middle 
Ages, implying that professional actors working 
within established companies were linked to it. 
These companies were not confined to courtly 
circles, where they also performed privately, but 
soon organized themselves to offer public perfor-
mances throughout the year. A variety of names 
were used to describe their activity—commedia 
d’istrioni, commedia di zanni, commedia di grati-
ani, among others. Beyond their often pejorative 
tone, these terms reflect different modes of per-
formance, from improvisation to more structured 
work with draft scripts such as commedia improv-
visa, commedia italiana, or commedia a braccio. 
Taken together, they refer to popular forms of 
theatre that began in Italy, expanded into France, 
spread across Europe, and eventually became 
universal.

Three masks have been added to the Alas y Vien-
to Collection and to this exhibition that are used in 
the celebration of Corpus Christi. All three —Ma-
jor Sin, Sin, and Dancer— come from Camuñas, in 
the province of Toledo, where the festival displays 
an extraordinary ritual density in its allegorical 
depiction of the eternal struggle between good 
and evil. Before the liturgical celebration, both 
groups process through the streets of the town to 
collect the local authorities, carrying the banner 
and the cross. Their attire clearly distinguishes 
each group: sins are dressed in black, wearing 
trousers, stockings, and sandals or shoes, while 
dancers are dressed in white. The masks further 

reinforce this symbolic opposition. Sins wear 
masks with horns and flattened noses, whereas 
those of the dancers feature prominent aquiline 
noses. The papier  maché masks are crowned 
with silk-satin-embroidered strips adorned with 
silk satin flowers, forming the edge of the serene-
ro headscarf that drapes over the Sins’ shoulders. 
Each group has a complex internal hierarchy with 
specific roles. Among the Sins are figures such as 
the Chief Sin, the Pecailla or Little Sin, the Picas 
or Lancers, the Buckets, the Strap, as well as the 
Leash Carriers and the Novices. The Dancers in-
clude the Captain, the Mayor, the Chief Jew, the 
Madam, the Clubs, the Drummer, and the Rope 
Carrier, among others.

A series of initiation rites ensures the regeneration 
and continuity of the festival. The novices—also 
called tiznaos or sooty ones—aspire to join the 
group of Sins. On the Friday of Corpus Christi 
week, they endure a series of initiation rites, 
amidst jokes, blows, and water fights, in a day 
of symbolic inversion of the hierarchical order. On 
this day, the Correa, who ordinarily represents au-
thority and punishment, becomes the burlesque 
figure of the Santo Paparro, embodying the role 
reversal typical of popular festive traditions.

To these thematic blocks we have added a new 
one devoted to masks used in Moros y Cristianos 
battles, or morismas, represented here by a bugio 
from Valongo, in the district of Porto. The festival 
is lively and exuberant, filling the streets with mu-

sic, colour, and crowds. Hundreds of bugios, all 
masked, wear wide-brimmed hats decorated with 
colourful ribbons. They dress in striking, brightly 
coloured —predominantly red— clothing, includ-
ing silk jackets, short capes, gloves, and stock-
ings adorned with bells. They carry castanets, 
horns, or dolls. The confrontation between op-
posing groups, bugios and mourisqueiros, admits 
several valid interpretations. Particularly compel-
ling is the reading proposed by Luís Cunha10, in 
which the mourisco group —with its strict rules, 
internal hierarchies, and exclusion of those who 
are no longer young— represents the emergent, 
vigorous, and dominant generation. The bugios, 
led by their king, the Velho da Bugiada, embody 
the elders, destined to be defeated except for 
a supernatural intervention that temporarily re-
stores balance. In this way, the festival stages 
each year a form of collective pedagogy centred 
on transience, generational succession, loss, and 
renewal—an interpretation that helps to explain 
the community’s deep identification with this in-
tergenerational celebration.

Today, masks associated with rituals of various 
kinds have been transfigured into a form of folk-
lore that survives largely as an echo of their origi-

10	  Luís Cunha (2025). “Inversão e alteridade na 
Bugiada e Mouriscada: A festa como pedagogia”, in Rita 
Ribeiro e Emília Araújo (ed.), Festas de Mouros e Cristãos. 
Culturas Festivas Ressignificadas (pp. 99-113). Braga: UMinho 
Editora/Centro de Estudos de Comunicação e Sociedade, p. 
109-112. https://doi.org/10.21814/uminho.ed.74.6

nal meaning. Linear time —that time advancing 
without return and negating myth— has stripped 
ritual of its transcendent dimension. As a result, 
the relationship between God and humanity dis-
solves into the immediacy of the present, and with 
it fades the universal principle that once endowed 
the world with mystery and unity. And yet masks 
remain effective, for they continue to serve as in-
struments through which actions and thought are 
organized for those who wear them. This continu-
ity is made possible by the presence of master 
mask-makers, local artisans who meet this need 
and ensure the survival of these practices.

This exhibition, conceived as an outreach activ-
ity within the MASKS project, aspires —among 
other objectives— to dignify the work of artisans 
from a contemporary standpoint, while adopt-
ing a diachronic perspective. We have selected 
masks from a specific collection with the aware-
ness that other choices would have been equally 
valid in conveying the cultural richness embodied 
by masks. Nevertheless, we feel both fortunate 
and grateful for the unique combination present-
ed here. We are also uplifted by Nacho Rovira’s 
willingness to incorporate pieces produced in 
the territories where the MASKS team conducts 
its work —such as the Tafarrón, the máscaro of 
Ousilhão, the Zangarrón of Montamarta, the Ca-
rocho, the lole, the Cornuto and Capra, and the 
Canhoto (Diabo)— as well as other works that, 
coming from different regions, we likewise con-
sider exceptional.



30 31

We conclude this introduction by recalling our ad-
mired colleague Professor Perricone’s previously 
invoked metaphor: the mask is not a mirror, but 
rather a shattered windowpane that can be reas-
sembled in countless ways, just as many as the 
identities we seek to construct.

M.ª Pilar Panero García
Director of the Chair of Studies on Tradition

University of Valladolid

Desde el 12 de diciembre de 2024 hasta 
el 21 de febrero de 2025 se pudo ver en 
el Museo de la Universidad de Valladolid 

(MUVa) la exposición que es la base de esta que 
ahora presentamos ampliada1. Tanto la colección 
Alas y Viento. Máscaras del Mundo (AyV) como el 
proyecto Unveiling the Arts and Works behind the 
MASKS (MASKS) comparten dos objetivos bási-
cos: por un lado, aproximar a los no iniciados a la 
riqueza de las culturas mascareras, y por otro, re-
forzar el reconocimiento mutuo entre comunida-
des que usan máscaras en contextos festivos o 
rituales distintos pero comparables. Como expli-
camos en el catálogo de esta primera colabora-
ción, realizado con la misma perspectiva educa-
tiva, patrimonial y divulgativa que nos mueve en 
esta ocasión, exploramos la creatividad cultural y 
el arte desde una perspectiva etnológica. Esta se 
fija en cómo las expresiones estéticas y las más-
caras tradicionales se transforman en contextos 
contemporáneos.

1	  M.ª Pilar Panero García e Ignacio Rovira Benet 
(2024). MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira 
[Catálogo de la exposición realizada en el Museo de la 
Universidad de Valladolid, 12 de diciembre de 2024 a 21 
de febrero de 2025]. Valladolid: Ediciones Universidad de 
Valladolid. DOI: 10.35376/10324/72204. Disponible en: 
https://uvadoc.uva.es/handle/10324/72204

En este camino hemos tenido la fortuna de con-
verger con el Museo do Pobo Galego, una institu-
ción que trabaja con una metodología antropoló-
gica. Esta disciplina, por su propia naturaleza, se 
articula con otras áreas del conocimiento —histo-
ria, arte, medio natural, ciencia y pensamiento— 
con el propósito de integrar en el proyecto global 
las manifestaciones de la cultura de Galicia pre-
sentes en cada una de ellas. Y el Entroido tiene 
un lugar muy especial en el espectro cultural de 
los pueblos del noroeste peninsular.

El marco en el que se desarrolla el proyecto 
MASKS es el de visibilizar el trabajo de los ar-
tesanos y los artistas. Si bien estas categorías 
no las usamos como sinónimas, sí afirmamos 
que sus límites son muy difusos, pues desde una 
antropología del arte la mirada se ha expandido 
porque ha superado el primitivismo y el ruralis-
mo. Ellos se vinculan a espacios mascareros y 
ponen en valor las máscaras como capital cultu-
ral, simbólico y económico de distintos grupos, 
tanto tradicionales como institucionales. En la 
actualidad, las máscaras continúan producién-
dose con fines lúdicos, rituales y estéticos, ac-
tuando como soportes plásticos de tradiciones 
en proceso de transformación. En ellas conver-
gen materiales y técnicas heredadas junto con 
innovaciones contemporáneas, preservando y, 

Entre lo ancestral y lo emergente. La máscara como agente de hibridación cultural



32 33

en ocasiones, subvirtiendo las categorías es-
téticas transmitidas por la tradición. Nos sigue 
interesando en este catálogo, puesto que en la 
exposición no es posible, ver los anversos y los 
interiores de objetos muy identificables pero muy 
distintos entre sí, incluso cuando son la misma 
máscara. Vemos desfilar a numerosos pecados y 
danzantes, a numerosos bugios, a numerosos lo-
lelor y los identificaremos como pecados y dan-
zantes, bugios, lolelor, pero ninguno será idénti-
co a otro. También nombramos al artesano, salvo 
en alguna ocasión en que lo desconocemos. El 
arte popular nunca ha sido anónimo, aunque a 
los que podían reconocerlo porque categoriza-
ron el folklore y la tradición como la cultura de 
los otros —salvajes, primitivos, bárbaros, rura-
les, etc.— no les haya interesado nunca conocer 
y reconocer. Este anonimato ya es historia; los 
constructores y constructoras de máscaras tie-
nen reconocimiento por su trabajo.

Tras la primera colaboración estamos de acuerdo 
en que es necesario explorar procesos como la 
patrimonialización y la artificación, que reconfigu-
ran la función, el significado y la percepción del 
arte y de las prácticas rituales. Las máscaras, en 
conjunto, muestran como estas expresiones se 
reinterpretan hoy como símbolos identitarios, dis-
positivos de memoria y espacios de colaboración 
entre artistas y antropólogos. A las 38 máscaras 
que mostramos en el MUVa añadimos ahora 16 
más de la colección de Alas y Viento gracias a la 
generosidad de Nacho Rovira. Estas correspon-

den a 13 contextos en los que la máscara es cen-
tral. Que esta nueva exposición se celebre en el 
Museo do Pobo Galego nos brinda la ocasión de 
exhibir las piezas que no están en la exposición 
permanente relativas al Entroido. Las selecciona-
das de la colección Alas y Viento, que ya ronda 
las dos centenas, como en la primera edición va-
llisoletana, proceden de Rumanía, Italia, España y 
Portugal. Tampoco hemos prescindido de la más-
cara de osa procedente de Ordino, en el Princi-
pado de Andorra, porque la exposición no solo 
es un conjunto de piezas, sino una amalgama de 
ilusiones y trabajo de los grupos que mantienen 
las tradiciones y que, orgullosos, las muestran. 
Por ello hemos sumado sin restar y esta másca-
ra sigue siendo una invitada que nos recuerda su 
universalidad más allá de los límites políticos.

La cultura tradicional de Galicia, que debido al 
acelerado proceso de cambio económico, social 
e ideológico estaba experimentando una profun-
da transformación de sus rasgos fundamentales, 
afrontaba hace casi medio siglo, cuando se fun-
dó el Museo do Pobo Galego, los riesgos por la 
pérdida de identidad. El Entroido, como señalan 
acertadamente Xosé Manuel González Reboredo 
y Xosé Mariño Ferro en su estudio sobre los xene-
rais de la comarca de A Ulla, se adapta a contex-
tos modernos, pero pierde elementos rituales an-
tiguos —como ritos agrarios de las máscaras—, 
convirtiéndose en sátira política y social que cri-
tica excesos juveniles o desigualdades, siempre 
culminando en la unidad parroquial. Esto ilustra 

cómo las tradiciones rurales evolucionan ante la 
urbanización y los cambios económicos, aunque 
mantengan las funciones de cohesión comuni-
taria; y, por supuesto, como también sucede en 
Laza, el Entroido se ha transformado para con-
vertirse en un espectáculo étnico2.

No todas las mascaradas logran mantener una 
continuidad a lo largo del tiempo. Las guerras, los 
regímenes autoritarios, los movimientos migra-
torios y el simple olvido, a veces por el estigma 
que tuvo lo rural en tiempos de desarrollismo, 
han contribuido a la desaparición de numerosas 
manifestaciones culturales tradicionales. Sin em-
bargo, de manera inesperada, en determinados 
momentos de la historia surgen iniciativas que, 
impulsadas por asociaciones y colectivos com-
prometidos con la preservación del patrimonio 
inmaterial, logran devolver la vida a costumbres 
que parecían extinguidas. El orgullo de pertenen-
cia y la identidad local son, en este sentido, fuer-
zas profundamente revitalizadoras. Exponemos 
dos máscaras gallegas que responden a este pa-
trón: un volante y un follateiro.

El Entroido Ribeirao se celebraba en San Pedro 
de Líncora, Camporramiro y Ferreira de Pantón, 
donde se perdió. En los años 90 se recuperó en 

2	  Xosé Manuel González Reboredo y Xosé Mariño 
Ferro (1987). Entroido. Aproximación a la fiesta del Carnaval 
en Galicia. A Coruña: Editorial Deputación Provincial, p. 27.
Véase también Josep Martí i Pérez (1996). El folklorismo. Uso 
y abuso de la tradición. Barcelona: Ronsel, p. 117 y ss.

otros lugares de la Ribeira Sacra, como Vilaúxe 
y Nogueira do Miño, pero se volvió a abandonar. 
Hoy día se conserva en Santiago da Riba, que 
lo festeja el Domingo Lambedeiro, el Domingo 
Corredoiro, el Domingo de Entroido y, finalmen-
te, el Martes de Entroido. Para la construcción 
de la máscara se utiliza un molde de madera que 
servirá para dar forma de rostro a los humildes 
materiales que se usan para hacerla. Se prepara 
un engrudo con harina y agua templada. Sobre 
una hoja de periódico se aplica este engrudo, 
después se hace sobre una segunda hoja en la 
tela que antes era de lino y finalmente sobre la 
tercera y última hoja. Todo ello se coloca sobre 
el molde, llamado forma, se ata colocando trozos 
de espigas de maíz para dar forma a la nariz y los 
ojos, se mete al horno y, cuando está cocida, se 
saca y se le aplica una capa de yema. Después 
se le hacen los agujeros de los ojos, la boca y la 
nariz con un hierro al rojo vivo. Se puede pintar de 
negro o dejarla con el papel a la vista.

Si el volante se recrea intentando ser lo más fiel 
posible a la máscara que recuerdan los más an-
cianos, el follateiro, al igual que ocurre con otras 
máscaras confeccionadas a partir de materiales 
vegetales, experimenta un proceso de enriqueci-
miento formal que se superpone a la base tra-
dicional. Aquello que en su origen constituía un 
disfraz sumamente sencillo se transforma progre-
sivamente en una pieza de mayor complejidad y 
ornamentación más elaborada. Se intensifica su 
carácter barroquizante para ofrecer el «espectá-



34 35

culo étnico» del que nos hablan González Rebo-
redo y Ferro y también Martí3.

Esta práctica de ornamentar la indumentaria con 
hojas de maíz se encontraba ampliamente difun-
dida a ambos lados de la sierra del Xurés, ma-
nifestándose tanto en las aldeas gallegas como 
en las localidades portuguesas. En el año 2024, 
y siguiendo el ejemplo marcado por la recupe-
ración emprendida en Lobios en 2018, la comu-
nidad de Outeiro, en Montealegre (Portugal), ha 
reactivado la celebración del Entrudo Folhateiro, 
reinstaurando así una tradición festiva que forma 
parte del acervo cultural compartido de la región 
transfronteriza.

Sin embargo, la máscara se utiliza en muchos 
contextos rituales y performativos fuera del tiem-
po del Carnaval, por lo que precisamos de una 
epistemología que nos permita clasificar la reali-
dad. Lo hacemos a través de las máscaras, ico-
nos muy potentes visualmente, pero estas solo 
son la epidermis de prácticas sociales arraigadas 
que sustentan los más variados discursos. Por 
ello organizamos las máscaras de la exposición 
celebrada en el MUVa en bloques temáticos: car-
navales folklóricos; Carnaval cortesano barroco 
y Commedia dell’Arte; representaciones de Na-
vidad y Semana Santa; Corpus Christi; máscaras 
funerarias; y máscaras para performances con-
temporáneas.

3	  Ídem.

En el bloque de las máscaras funerarias hemos 
incorporado otra relacionada con la veneración a 
los muertos, el canhoto (diabo) de Cidões, Vin-
hais, en el distrito de Bragança. Se trata de una 
máscara de madera de espeluznante belleza, con 
surcos faciales muy marcados, que luce un par 
de cuernos rojos y una cabellera negra que le 
cae hasta media espalda, que atemoriza y fasci-
na. Ataviado con un mono rojo y una capa negra 
adornada con los emblemas de la muerte, el en-
mascarado adopta la apariencia de soberano de 
las fuerzas infernales. Desde lo alto de un carro 
cargado de leña, se erige ante la multitud como fi-
gura central del drama ritual, desplegando gestos 
enfáticos y blandiendo el tridente en señal de do-
minio. Su presencia simbólica marca el inicio del 
desorden: exhorta a los participantes a proseguir 
la marcha y a desencadenar, mediante la inver-
sión del orden cotidiano, el caos necesario para la 
posterior restauración del equilibrio comunitario. 
Se trata de una tradición popular que reelabora 
antiguas cosmologías paganas, incorporándolas 
a la vida contemporánea como expresión de me-
moria e identidad cultural. Si seguimos a Claude 
Gaignebet, se recrea «otro polo esencial de este 
calendario [el céltico], Samhain, día de los difun-
tos, el 1 de noviembre, el que es investido. Se 
llevan a cabo este día todos los ritos favorables al 
viaje de las almas»4.

4	  Claude Gaignebet (1984) [1974]. El Carnaval, Joan 
Antoni Martínez Schrem (trad.). Barcelona: Alta Fulla, p. 77.

La mayor parte de las incorporaciones en esta 
edición —diez máscaras de nueve fiestas— se 
asocian al Carnaval tradicional, periodo que se 
desarrolla desde principios de diciembre hasta 
el Carnaval propiamente dicho según la clasifica-
ción que hace Julio Caro Baroja5. Las máscaras 
nuevas son: el tafarrón de Pozuelo de Tábara en 
Zamora; un máscaro de Ousilhão, también en 
Vinhais, en el distrito de Bragança; el zangarrón 
de Montamarta en Zamora; el carocho de Cons-
tantim en Miranda do Douro, Bragança; el lole 
procedente de Cincu, en el condado de Brașov, 
Transilvania; un follateiro de Lobios, Ourense; un 
volante de Santiago da Riba, Chantada, Lugo; 
el cornuto y la capra de Aliano, en la región de 
Basilicata; y por último, el Mastro di Campo de 
Mezzojuso en la provincia de Palermo. A través 
de este recorrido se muestra la diversidad de fun-
ciones de la máscara: festiva, ritual, identitaria, 
pedagógica, dramática y funeraria.

El tiempo de las máscaras, cristianizado o no, 
pertenece a una dimensión cósmica donde la 
existencia humana se entrelaza con los ciclos del 
universo. En él, cada gesto ritual participa de un 
movimiento ancestral: el de la unión o la separa-
ción con lo sagrado, el tránsito perpetuo entre la 
muerte y el renacer de la Naturaleza. Los antiguos 
ritos agrarios encarnaban esta sabiduría circular, 
donde el hombre, la tierra y lo divino respiraban 

5	  Julio Caro Baroja (2005) [1965]. El Carnaval. Análisis 
histórico-cultural. Madrid: Alianza Editorial, passim.

en un mismo ritmo. Lo encarnan muy bien las 
máscaras invernales fustigadoras, como el tafa-
rrón de Pozuelo y el zangarrón de Montamarta, 
que, unidos al de Sanzoles, en Alas y Viento des-
de hace tiempo, componen la triada de fustiga-
dores zamoranos que se celebran en los doce 
días mágicos que van desde la Navidad hasta la 
Epifanía. De este periodo son también el máscaro 
de Ousilhão y el carocho de Constantim.

En los tres casos zamoranos, pese a sus diferen-
cias, los zangarrones comparten varios rasgos 
fundamentales. En primer lugar, casi no hay pa-
labra hablada: solo se permiten algunos saludos 
formales para felicitar las Pascuas y solicitar el 
aguinaldo. También se exige tanto a los enmasca-
rados —uno por celebración— como a sus acom-
pañantes la realización de pruebas físicas, como 
correr llevando cencerros atados a la cintura para 
perseguir a los vecinos. Pero el elemento clave es 
que toda la comunidad se implica y reconoce el 
papel que desempeñan sus jóvenes.

Asimismo, en estas celebraciones se desarrolla 
una cadena de actos ordenados donde el perso-
naje enmascarado despliega una violencia rituali-
zada: hostiga, pega, zarandea y corre tras la gen-
te. Todo ello ocurre en un espacio completamente 
abierto, que abarca el conjunto del pueblo, sus 
calles y el interior de las casas. En los dos tras-
montanos se comparten estos rasgos con algu-
nas diferencias: en Constantim, el enmascarado 
acosa con unas tenazas articuladas en lugar de 



36 37

con elementos fustigadores, y en Ousilhão no hay 
un enmascarado, sino muchos. En Sanzoles y en 
Constantim el enmascarado va acompañado de 
una troupe de danzantes.

Se incorporan dos máscaras del carnaval de 
Aliano, cornuto y capra, que ejemplifican cómo 
se recurre a elementos aparentemente arcaicos 
para responder a necesidades actuales de parti-
cipación, diálogo y construcción de identidad lo-
cal. Ferdinando Mirizzi6 analiza este y otros casos 
del Carnaval lucano y concluye que, a través de 
estas máscaras, la comunidad se presenta hacia 
el exterior como depositaria de una tradición úni-
ca, al tiempo que adapta formas y significados a 
un contexto marcado por el turismo cultural y las 
redes de «ciudades del Carnaval» de Basilicata. 
Las máscaras cornudas se han transformado en 
el verdadero emblema del Carnaval de Aliano y, 
por extensión, de su historia y cultura local, gra-
cias tanto a los relatos del escritor y artista Carlo 
Levi y del antropólogo Vincenzo Spera7 como a 
políticas conscientes de patrimonialización.

6	  Ferdinando Mirizzi (2025). «Las máscaras 
tradicionales como símbolos culturales», Gazeta de 
Antropología, n.º 41 (2). Disponible en:
https://hdl.handle.net/10481/109210

7	  Véase Vicenzo M. Spera y M.ª Pilar Panero García 
(2023). «La identidad etnohistórica de las máscaras. Una 
conversación con Vincenzo M. Spera», Encrucijadas. Revista 
Crítica de Ciencias Sociales, 23(3), e2305, 35 pp. Disponible en:
https://recyt.fecyt.es/index.php/encrucijadas/article/view/103067

También son fustigadores los enmascarados lole, 
asociados históricamente a las comunidades 
sajonas —comunidad germánica asentada histó-
ricamente en Transilvania desde la Edad Media— 
del sudeste de la región que celebran la Fuga 
Lolelor. Su configuración actual sintetiza elemen-
tos de un antiguo complejo ritual de transición 
invernal y prácticas vinculadas a las cofradías ar-
tesanales, activas en la zona desde la Edad Me-
dia. Este carnaval se celebra a finales de enero 
en Agnita o primeros de febrero en Cincu. El final 
de enero y el inicio de febrero representan, en el 
imaginario popular europeo, el punto de inflexión 
entre el «invierno viejo» y el anuncio simbólico de 
la primavera.

La escenificación de Mezzojuso, al igual que la de 
la Fuga Lolelor, se envuelve en un relato legenda-
rio. Escenifica la rivalidad entre el Mastro di Cam-
po y el rey por el amor de la reina, recreando el 
legendario asalto que el conde de Módica habría 
dirigido al castillo con la intención de conquistar 
a Blanca de Navarra. La representación se inicia 
con la llegada de la procesión real, que ascien-
de a un escenario dispuesto como castillo y da 
comienzo un baile ceremonial. Paralelamente, 
irrumpen diversas máscaras tradicionales. El bai-
le se ve interrumpido por la entrada del Mastro 
di Campo, acompañado por el ingeniero —encar-
gado de medir el terreno de la contienda—, por 
Garibaldi y sus garibaldinos, así como por ban-
doleros, un mago y otros personajes. El héroe 
porta su máscara roja, una camisa blanca ador-

nada con cintas multicolores y pantalón y capa 
rojos. Una vez en el centro de la plaza, lanza un 
desafío al rey, que este acepta, y se desencadena 
un ambiente de estruendo y confusión marcado 
por disparos, ruidos y la intervención de diversos 
personajes. Después de una serie de evoluciones 
coreográficas y con la participación activa del pú-
blico —que comparte el aperitivo tradicional de la 
procesión—, el Mastro di Campo asalta el castillo, 
pero el rey lo hiere y sus hombres lo atienden y 
lo retiran, dando fin al primer acto. El héroe se 
recompone y triunfa en el segundo acto.

No importa que el héroe de esta pantomima bé-
lica no responda a una verdad histórica, pues lo 
interesante en este tipo de representaciones es 
que la máscara no sustituye, sino que crea. No es 
un espejo que refleja una identidad fija, sino más 
bien un «cristal» que une pedazos de muchas 
identidades distintas, a veces contradictorias. La 
máscara genera un espacio para el pensamien-
to y la acción; y el ritual orienta la acción, crea 
relaciones sociales y da forma a la experiencia 
colectiva8.

La máscara de este Mastro di Campo está realiza-
da en papel maché según la tradición de Lecce, 

8	  Rosario Perricone (2023). «La máscara fática. 
Agencia, mímesis y representación de un artefacto 
ceremonial», en M.ª Pilar Panero García y António Pinelo Tiza 
(coords.), Máscaras y Patrimonio. Etnografía del Carnaval en 
el s. XXI (pp. 137-160), Urueña (Valladolid), Fundación Joaquín 
Díaz, p. 142.

con papel vegetal y cola fuerte. Usando un prepa-
rado con carbonato de calcio y cola de conejo, se 
pinta con una capa de minio oleoso al temple y se 
esmalta con lacas. Las pestañas, el bigote y las 
cejas están pintadas con pigmento negro de vid. 
Sabemos por Salvatore Raccuglia que en el pa-
sado la representación se hacía más días, que la 
máscara era de cera y se construía con un molde 
especial9. La obra de arte, en este caso, desde su 
realidad figurativa, evita reduccionismos y adopta 
otras formas artesanales no locales que los acto-
res asumen con absoluta normalidad.

Incorporamos la máscara Pierrot, personaje que 
llega a Francia por el mimo Jean-Gaspard Debu-
rau, en la sección del Carnaval cortesano barroco 
y Commedia dell’Arte. Unimos las máscaras de 
Carnaval a este género dramático porque este 
bebe de aquel y, al mismo tiempo, los arqueti-
pos de la Commedia dell’Arte —especialmente 
los criados y viejos— se toman del modelo car-
navalesco veneciano. Con el tiempo la influencia 
es mutua. Esta fórmula se remonta al siglo xviii 
y la acuña un tratadista, Giuseppe Baretti, en 
una edición comentada de Goldoni. Sin embar-
go, muchos estudiosos son de la opinión de que 
el término ya funcionaba en periodos anteriores 
pues «arte» está vinculado desde la Edad Media a 
los gremios. Esto supondría que asociados a ella 

9	  Raccuglia, Salvatore (2007). «La rappresentazione 
carnevalesca in Mezzojuso», en Antonino Buttitta y Antonio 
Pasqualino (eds.), Il Mastro di Campo a Mezzojuso (pp. 23-29). 
Palermo: Fondazione Ignazio Buttitta, p. 25.

https://recyt.fecyt.es/index.php/encrucijadas/article/view/103067


38 39

estarían actores profesionales que trabajaban en 
compañías. Estas no se limitan a las cortes donde 
representaban en privado, sino que se establecen 
y ofrecen representaciones públicas todo el año. 
Se usan diversos términos para esta actividad: 
commedia d’istrioni, commedia di zanni, comme-
dia di gratiani y otros, que, al margen de estos tér-
minos peyorativos, reflejan modos de interpretar 
de forma improvisada o estructurada en guiones 
como commedia improvvisa, commedia italiana o 
commedia a braccio. Estos términos nos remiten 
a representaciones populares, primero italianas, 
después francesas, más tarde europeas y hoy 
universales.

Tres son las máscaras que se suman a la colec-
ción Alas y Viento y a esta exposición y que se 
usan en el Corpus Christi. Las tres —el Pecado 
Mayor, un pecado y un danzante— pertenecen 
a Camuñas, en la provincia de Toledo, donde la 
celebración posee una densidad ritual impresio-
nante para explicar alegóricamente la lucha eter-
na entre el bien y el mal. Antes de la celebración 
litúrgica, ambos grupos recorren las calles del 
pueblo para recoger a las autoridades portando 
el estandarte y la cruz. La indumentaria distingue 
claramente a cada conjunto: los pecados visten 
de negro, con pantalón, medias y sandalias o za-
patillas, mientras que los danzantes van de blan-
co. Las máscaras también refuerzan esta oposi-
ción simbólica: los pecados portan caretas con 
cuernos y narices chatas, en tanto que las de los 
danzantes presentan prominentes narices aguile-

ñas. Las máscaras de papel maché se coronan 
con las tiras bordadas con flores de seda de raso 
que son el arranque del serenero que cubre los 
hombros de los pecados. Cada grupo posee una 
estructura interna compleja, con cargos y funcio-
nes específicos. Entre los pecados destacan figu-
ras como el Pecado Mayor, la Pecailla, los picas, 
los cubos o el Correa, además de los ramaleros 
y los novicios. Por su parte, entre los danzantes 
se encuentran el Capitán, el Alcalde, el Judío Ma-
yor, la Madama, las porras, el Tambor y el Cordel, 
entre otros.

Se dan una serie de ritos iniciáticos que sirven 
para regenerar y dar continuidad a la fiesta para 
los novicios —también llamados tiznaos— aspiren 
a incorporarse al grupo de los pecados. Durante 
el viernes de la semana del Corpus, soportan una 
serie de pruebas iniciáticas, entre bromas, golpes 
y agua, en una jornada de inversión simbólica del 
orden jerárquico. Ese día, el Correa, que repre-
senta la autoridad y el castigo, se transforma en 
una figura burlesca conocida como el Santo Pa-
parro, encarnando la inversión ritual propia de las 
celebraciones de raíz popular.

A estos bloques incorporamos uno nuevo, el de 
las máscaras utilizadas en las luchas de moros 
y cristianos o morismas, con un bugio de Valon-
go en el distrito de Oporto. La fiesta es alegre y 
bulliciosa. Se desarrolla en la calle y es muy par-
ticipativa. Los bugios, que se cuentan por cien-
tos, van todos enmascarados. Van tocados con 

sombreros de ala adornados con serpentinas de 
colores. Visten con ropas llamativas de vivos co-
lores, especialmente el rojo: chaquetilla de seda, 
capa corta, guantes, medias con cascabeles. En 
la mano pueden llevar objetos como castañue-
las, cuernos o muñecas. La lucha de contrarios, 
bugios con mourisqueiros, tiene varias interpreta-
ciones validas, pero nos parece muy sugerente la 
que propone Luís Cunha10 en la que la estructura 
del grupo mourisco —con reglas estrictas, jerar-
quías internas y exclusión de quienes dejan de 
ser jóvenes— representa a la generación emer-
gente, vigorosa y dominante. Los bugios, con su 
rey llamado Velho da Bugiada, encarnan a los ma-
yores, destinados a ser derrotados salvo por una 
intervención sobrenatural que restaura momen-
táneamente el equilibrio. Así, la fiesta escenifica 
cada año una pedagogía colectiva sobre la tran-
sitoriedad, la sucesión generacional, la pérdida y 
la renovación, lo que explicaría la intensa iden-
tificación de la comunidad con esta celebración 
intergeneracional.

Hoy día las máscaras asociadas a ritos de distin-
ta índole se hallan transfiguradas en un folklore 
que sobrevive apenas como eco de su sentido 

10	  Luís Cunha (2025). «Inversão e alteridade na 
Bugiada e Mouriscada: A festa como pedagogia», en Rita 
Ribeiro y Emília Araújo (eds.), Festas de Mouros e Cristãos. 
Culturas Festivas Ressignificadas (pp. 99-113). Braga: UMinho 
Editora/Centro de Estudos de Comunicação e Sociedade, pp. 
109-112. https://doi.org/10.21814/uminho.ed.74.6

original. El tiempo lineal —ese que avanza sin re-
torno, negando el mito— ha despojado al rito de 
su dimensión trascendente. Así, la relación entre 
Dios y los hombres se diluye en la inmediatez del 
presente, y con ella se desvanece el principio uni-
versal que alguna vez otorgó al mundo su miste-
rio y su unidad. Sin embargo, las máscaras son 
útiles, pues son un medio para los que organi-
zan las acciones y pensamientos de aquellos que 
las usan. Esto solo es posible porque tenemos 
maestros y maestras mascareros o constructores 
y constructoras de máscaras locales que cubren 
esta necesidad.

Esta exposición, que es una actividad de difusión 
del proyecto MASKS, tiene, entre otras, la aspi-
ración de dignificar el trabajo de los artesanos y 
artesanas desde el presente, pero con una pers-
pectiva diacrónica. Hemos seleccionado másca-
ras de una colección concreta con la consciencia 
de que otras elecciones también serían válidas 
para explicar la riqueza cultural que atesoran las 
máscaras, pero sintiéndonos afortunados y agra-
decidos por gozar de la combinación resultante. 
También nos resulta muy alentador que Nacho 
Rovira haya tenido a bien incorporar piezas reali-
zadas en los territorios en los que trabaja el equi-
po de MASKS —tafarrón, máscaro de Ousilhão, 
zangarrón de Montamarta, carocho, lole, cornuto 
e capra y canhoto (diabo)— y otras que también 
nos parecen extraordinarias de otros territorios.

https://doi.org/10.21814/uminho.ed.74.6


40 41

Cerramos esta introducción recordando la metá-
fora antes mencionada de nuestro admirado pro-
fesor Perricone: la máscara no es un espejo, sino 
un cristal hecho añicos que podemos recompo-
ner de muchas formas, tantas como identidades 
queramos construir.

M.ª Pilar Panero García
Directora de la Cátedra de

Estudios sobre la Tradición (Uva)
Comisaria de la exposición

Desde o 12 de decembro de 2024 ata o 
21 de febreiro de 2025 puido verse no 
Museo da Universidade de Vallado-

lid (MUVa) a exposición que é a base desta que 
agora presentamos ampliada1. Tanto a colección 
Alas y Viento. Máscaras del Mundo (AyV) como 
o proxecto Unveiling the Arts and Works behind 
the MASKS (MASKS) comparten dous obxecti-
vos básicos: por unha banda, aproximar os non 
iniciados á riqueza das culturas mascareiras, e 
por outra, reforzar o recoñecemento mutuo entre 
comunidades que usan máscaras en contextos 
festivos ou rituais distintos pero comparables. 
Como explicamos no catálogo desta primeira 
colaboración, realizado coa mesma perspecti-
va educativa, patrimonial e divulgativa que nos 
move nesta ocasión, exploramos a creatividade 
cultural e a arte desde unha perspectiva etnolóxi-
ca. Esta fíxase en como as expresións estéticas e 
as máscaras tradicionais se transforman en con-
textos contemporáneos.

1	  M.ª Pilar Panero García e Ignacio Rovira Benet 
(2024). MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira 
[Catálogo da exposición realizada no Museo da Universidade 
de Valladolid, 12 de decembro de 2024 a 21 de febreiro de 
2025]. Valladolid: Ediciones Universidad de Valladolid. DOI: 
10.35376/10324/72204. Dispoñible en:
https://uvadoc.uva.es/handle/10324/72204

Neste camiño tivemos a fortuna de converxer co 
Museo do Pobo Galego, unha institución que tra-
balla cunha metodoloxía antropolóxica. Esta dis-
ciplina, pola súa propia natureza, articúlase con 
outras áreas do coñecemento —historia, arte, 
medio natural, ciencia e pensamento— co pro-
pósito de integrar no proxecto global as manifes-
tacións da cultura de Galicia presentes en cada 
unha delas. E o Carnaval ten un lugar moi espe-
cial no espectro cultural dos pobos do noroeste 
peninsular.

O marco no que se desenvolve o proxecto 
MASKS é o de visibilizar o traballo dos artesáns 
e os artistas. Aínda que non usamos estas ca-
tegorías como sinónimas, si que afirmamos que 
os seus límites son moi difusos, pois desde unha 
antropoloxía da arte a mirada expandiuse porque 
superou o primitivismo e o ruralismo. Eles vincú-
lanse a espazos mascareiros e poñen en valor 
as máscaras como capital cultural, simbólico e 
económico de distintos grupos, tanto tradicionais 
coma institucionais. Na actualidade, as máscaras 
continúan producíndose con fins lúdicos, rituais e 
estéticos, actuando como soportes plásticos de 
tradicións en proceso de transformación. Nelas 
converxen materiais e técnicas herdadas xunto 
con innovacións contemporáneas, preservando 
e, en ocasións, subvertindo as categorías esté-

Entre o ancestral e o emerxente. A máscara como axente de hibridación cultural



42 43

ticas transmitidas pola tradición. Séguenos in-
teresando neste catálogo, xa que na exposición 
non é posible, ver os anversos e os interiores de 
obxectos moi identificables pero moi distintos 
entre si, mesmo cando son a mesma máscara. 
Vemos desfilar numerosos pecados e danzantes, 
numerosos bugios, numerosos lolelor, e identifi-
carémolos como pecados e danzantes, bugios, 
lolelor, pero ningún será idéntico a outro. Tamén 
nomeamos o artesán, salvo nalgún caso en que 
o descoñecemos. A arte popular nunca foi anóni-
ma, aínda que aos que o podían recoñecer por-
que categorizaron o folclore e a tradición como a 
cultura dos outros —salvaxes, primitivos, bárba-
ros, rurais etc.— non lles interesou nunca coñe-
cer e recoñecer. Este anonimato xa é historia; os 
construtores e construtoras de máscaras gozan 
de recoñecemento polo seu traballo.

Tras a primeira colaboración estamos de acordo 
en que é necesario explorar procesos como a pa-
trimonialización e a artificación, que reconfiguran 
a función, o significado e a percepción da arte e 
das prácticas rituais. As máscaras, en conxunto, 
mostran como estas expresións se reinterpretan 
hoxe como símbolos identitarios, dispositivos de 
memoria e espazos de colaboración entre artis-
tas e antropólogos. Ás 38 máscaras que mostra-
mos no MUVa engadímoslles agora 16 máis da 
colección de Alas y Viento grazas á xenerosida-
de de Nacho Rovira. Estas corresponden a 13 
contextos nos que a máscara é central. Que esta 
nova exposición se celebre no Museo do Pobo 

Galego bríndanos a ocasión de exhibir as pezas 
que non están na exposición permanente relati-
vas ao Entroido. As seleccionadas da colección 
Alas y Viento, que xa andan polas dúas centenas, 
coma na primeira edición valisoletana, proceden 
de Romanía, Italia, España e Portugal. Tampouco 
prescindimos da máscara de osa procedente de 
Ordino, no Principado de Andorra, porque a ex-
posición non só é un conxunto de pezas, senón 
unha amálgama de ilusións e traballo dos grupos 
que manteñen as tradicións e que, orgullosos, 
as mostran. Por iso sumamos sen restar, e esta 
máscara segue sendo unha convidada que nos 
lembra a súa universalidade alén dos límites po-
líticos.

A cultura tradicional de Galicia, que, debido ao 
acelerado proceso de cambio económico, social 
e ideolóxico, estaba a experimentar unha profun-
da transformación dos seus trazos fundamen-
tais, afrontaba hai case medio século, cando se 
fundou o Museo do Pobo Galego, os riscos da 
perda da identidade. O Entroido, como sinalan 
acertadamente Xosé Manuel González Reboredo 
e Xosé Mariño Ferro no seu estudo sobre os xe-
nerais da comarca da Ulla, adáptase a contextos 
modernos, pero perde elementos rituais antigos 
—como ritos agrarios das máscaras—, conver-
téndose en sátira política e social que critica ex-
cesos xuvenís ou desigualdades, sempre culmi-
nando na unidade parroquial. Isto ilustra como as 
tradicións rurais evolucionan ante a urbanización 
e os cambios económicos, aínda que manteñan 

as funcións de cohesión comunitaria; e, por su-
posto, como tamén acontece en Laza, o Entroido 
transformouse para converterse nun espectáculo 
étnico2.

Non todas as mascaradas logran manter unha 
continuidade ao longo do tempo. As guerras, os 
réximes autoritarios, os movementos migratorios 
e o simple esquecemento, ás veces polo estigma 
que tivo o rural en tempos de desenvolvementis-
mo, contribuíron á desaparición de numerosas 
manifestacións culturais tradicionais. Así e todo, 
de maneira inesperada, en determinados momen-
tos da historia xorden iniciativas que, impulsadas 
por asociacións e colectivos comprometidos coa 
preservación do patrimonio inmaterial, logran 
devolverlles a vida a costumes que parecían ex-
tinguidos. O orgullo de pertenza e a identidade 
local son, neste sentido, forzas profundamente 
revitalizadoras. Expoñemos dúas máscaras gale-
gas que responden a este patrón: un volante e un 
follateiro.

O Entroido Ribeirao celebrábase en San Pedro 
de Líncora, Camporramiro e Ferreira de Pantón, 
onde se perdeu. Nos anos 90 recuperouse nou-
tros lugares da Ribeira Sacra, como Vilaúxe e No-
gueira do Miño, pero volveuse abandonar. Hoxe 

2	  Xosé Manuel González Reboredo e Xosé Mariño 
Ferro (1987). Entroido. Aproximación a la fiesta del Carnaval 
en Galicia. A Coruña: Editorial Deputación Provincial, p. 27.
Véxase tamén Josep Martí i Pérez (1996). El folklorismo. Uso y 
abuso de la tradición. Barcelona: Ronsel, p. 117 e ss.

consérvase en Santiago da Riba, que o festexa o 
Domingo Lambedeiro, o Domingo Corredoiro, o 
Domingo de Entroido e, finalmente, o Martes de 
Entroido. Para a construción da máscara utilízase 
un molde de madeira que servirá para darlles for-
ma de rostro aos humildes materiais que se usan 
para facela. Prepárase un engrudo con fariña e 
auga morna. Sobre unha folla de xornal aplícase 
este engrudo, despois faise sobre unha segun-
da folla na tea que antes era de liño e finalmente 
sobre a terceira e última folla. Todo iso colócase 
sobre o molde, chamado forma, átase colocando 
anacos de espigas de millo para darlles forma ao 
nariz e aos ollos, métese no forno e, cando está 
cocida, sácase e aplícaselle unha capa de xema. 
Despois fánselle os buracos dos ollos, a boca e 
o nariz cun ferro a lume vivo. Pódese pintar de 
negro ou deixala co papel á vista.

Mentres que o volante se recrea tratando de ser o 
máis fiel posible á máscara que lembran os máis 
anciáns, o follateiro, igual que sucede con outras 
máscaras confeccionadas a partir de materiais 
vexetais, experimenta un proceso de enriquece-
mento formal que se superpón á base tradicional. 
Aquilo que na súa orixe constituía un disfrace su-
mamente sinxelo transfórmase progresivamente 
nunha peza de maior complexidade e de orna-
mentación máis elaborada. Intensifícase o seu 
carácter barroquizante para ofrecer o «espectá-



44 45

culo étnico» do que nos falan González Reboredo 
e Ferro e tamén Martí3.

Esta práctica de ornamentar a indumentaria con 
follas de millo estaba amplamente difundida a 
ambos os dous lados da serra do Xurés, manifes-
tándose tanto nas aldeas galegas coma nas loca-
lidades portuguesas. No ano 2024, e seguindo o 
exemplo marcado pola recuperación emprendida 
en Lobios en 2018, a comunidade de Outeiro, en 
Montealegre (Portugal), reactivou a celebración 
do Entrudo folhateiro, reinstaurando así unha tra-
dición festiva que forma parte do acervo cultural 
compartido da rexión transfronteiriza.

A máscara, porén, utilízase en moitos contextos 
rituais e performativos fóra do tempo do Entroi-
do, polo que precisamos dunha epistemoloxía 
que nos permita clasificar a realidade. Facémo-
lo a través das máscaras, iconas moi potentes 
visualmente, pero estas son apenas a epiderme 
de prácticas sociais arraigadas que sustentan os 
máis variados discursos. Por iso organizamos as 
máscaras da exposición celebrada no MUVa en 
bloques temáticos: carnavais folclóricos; Carna-
val cortesán barroco e Commedia dell’Arte; re-
presentacións de Nadal e Semana Santa; Corpus 
Christi; máscaras funerarias; e máscaras para 
performances contemporáneas.

No bloque das máscaras funerarias incorporamos 
outra relacionada coa veneración aos mortos, o 

3	  Ídem.

canhoto (diabo) de Cidões, Vinhais, no distrito de 
Bragança. Trátase dunha máscara de madeira de 
beleza arrepiante, con sucos faciais moi marca-
dos, que loce un par de cornos vermellos e unha 
cabeleira negra que lle cae ata a metade das cos-
tas, que atemoriza e fascina. Ataviado cun mono 
vermello e unha capa negra adornada cos emble-
mas da morte, o enmascarado adopta a aparen-
cia de soberano das forzas infernais. Desde o alto 
dun carro cargado de leña, eríxese ante a mul-
titude como figura central do drama ritual, des-
pregando xestos enfáticos e brandindo o tridente 
en sinal de dominio. A súa presenza simbólica 
marca o inicio da desorde: exhorta os participan-
tes a proseguiren a marcha e a desencadearen, 
mediante a inversión da orde cotiá, o caos nece-
sario para a posterior restauración do equilibrio 
comunitario. Trátase dunha tradición popular que 
reelabora antigas cosmoloxías pagás, incorpo-
rándoas á vida contemporánea como expresión 
de memoria e identidade cultural. Se seguimos a 
Claude Gaignebet, recréase «outro polo esencial 
deste calendario [o céltico], o Samaín, día dos de-
funtos, o 1 de novembro, o que é investido. Lé-
vanse a cabo este día todos os ritos favorables á 
viaxe das almas»4.

A maior parte das incorporacións nesta edición 
—dez máscaras de nove festas— asócianse ao 
Carnaval tradicional, período que se desenvol-

4	  Claude Gaignebet (1984) [1974]. El Carnaval, Joan 
Antoni Martínez Schrem (trad.). Barcelona: Alta Fulla, p. 77.

ve desde principios de decembro ata o Carna-
val propiamente dito segundo a clasificación que 
fai Julio Caro Baroja5. As máscaras novas son: 
o tafarrón de Pozuelo de Tábara en Zamora; un 
máscaro de Ousilhão, tamén en Vinhais, no dis-
trito de Bragança; o zangarrón de Montamarta en 
Zamora; o carocho de Constantim en Miranda do 
Douro, Bragança; o lole procedente de Cincu, no 
condado de Brașov, Transilvania; un follateiro de 
Lobios, Ourense; un volante de Santiago da Riba, 
Chantada, Lugo; o cornuto e a capra de Aliano, 
na rexión de Basilicata; e por último, o mastro di 
campo de Mezzojuso na provincia de Palermo. A 
través deste percorrido móstrase a diversidade 
de funcións da máscara: festiva, ritual, identitaria, 
pedagóxica, dramática e funeraria.

O tempo das máscaras, cristianizado ou non, per-
tence a unha dimensión cósmica onde a existen-
cia humana se entrelaza cos ciclos do universo. 
Nel, cada xesto ritual participa dun movemento 
ancestral: o da unión ou a separación co sacro, 
o tránsito perpetuo entre a morte e o renacer da 
Natureza. Os antigos ritos agrarios encarnaban 
esta sabedoría circular, onde o home, a terra e 
o divino respiraban a un mesmo ritmo. Encárna-
no moi ben as máscaras invernais fustrigadoras, 
coma o tafarrón de Pozuelo e o zangarrón de 
Montamarta, que, unidos ao de Sanzoles, en Alas 
y Viento desde hai tempo, compoñen a tríade de 

5	  Julio Caro Baroja (2005)[1965]. El Carnaval. Análisis 
histórico-cultural. Madrid: Alianza Editorial, passim.

fustrigadores zamoranos que se celebran nos 
doce días máxicos que van desde o Nadal ata a 
Epifanía. Deste período son tamén o máscaro de 
Ousilhão e o carocho de Constantim.

Nos tres casos zamoranos, malia as súas diferen-
zas, os zangarróns comparten varios trazos fun-
damentais. En primeiro lugar, case non hai pala-
bra falada: só se permiten algúns saúdos formais 
para felicitar as Pascuas e solicitar o aguinaldo. 
Tamén se lles esixe tanto aos enmascarados —un 
por celebración— coma aos seus acompañantes 
a realización de probas físicas, como correr le-
vando chocas atadas á cintura para perseguiren 
os veciños. Pero o elemento clave é que toda a 
comunidade se implica e recoñece o papel que 
desempeña a súa mocidade.

Así mesmo, nestas celebracións desenvólvese 
unha cadea de actos ordenados onde o persona-
xe enmascarado desprega unha violencia ritua-
lizada: fustriga, golpea, zarandea e corre detrás 
da xente. Todo iso acontece nun espazo comple-
tamente aberto, que abrangue o conxunto da al-
dea, as súas rúas e o interior das casas. Nos dous 
trasmontanos compártense estes trazos con al-
gunhas diferenzas: en Constantim, o enmascara-
do acosa cunhas tenaces articuladas e non con 
elementos fustrigadores, e en Ousilhão non hai 
un enmascarado, senón moitos. En Sanzoles e 
en Constantim, o enmascarado vai acompañado 
dunha troupe de danzantes.



46 47

Incorpóranse dúas máscaras do Carnaval de 
Aliano, cornuto e capra, que exemplifican como 
se recorre a elementos aparentemente arcaicos 
para responder a necesidades actuais de partici-
pación, diálogo e construción de identidade local. 
Ferdinando Mirizzi6 analiza este e outros casos do 
Carnaval lucano e conclúe que, a través destas 
máscaras, a comunidade se presenta de cara ao 
exterior como depositaria dunha tradición única, 
á vez que adapta formas e significados a un con-
texto marcado polo turismo cultural e as redes de 
«cidades do Carnaval» de Basilicata. As másca-
ras cornudas transformáronse no verdadeiro em-
blema do Carnaval de Aliano e, por extensión, da 
súa historia e cultura local, grazas tanto aos rela-
tos do escritor e artista Carlo Levi e do antropólo-
go Vincenzo Spera7 coma a políticas conscientes 
de patrimonialización.

Tamén son fustrigadores os enmascarados 
lole, asociados historicamente ás comunidades 
saxoas —comunidade xermánica asentada histo-
ricamente en Transilvania desde a Idade Media— 
do sueste da rexión que celebran a Fuga Lolelor. 

6	  Ferdinando Mirizzi (2025). «Las máscaras 
tradicionales como símbolos culturales», Gazeta de 
Antropología, n.º 41 (2). Dispoñible en:
https://hdl.handle.net/10481/109210

7	  Véxase Vicenzo M. Spera e M.ª Pilar Panero García 
(2023). «La identidad etnohistórica de las máscaras. Una 
conversación con Vincenzo M. Spera», Encrucijadas. Revista 
Crítica de Ciencias Sociales, 23(3), e2305, 35 pp. Dispoñible en:
https://recyt.fecyt.es/index.php/encrucijadas/article/view/103067

A súa configuración actual sintetiza elementos 
dun antigo complexo ritual de transición invernal 
e prácticas vinculadas ás confrarías artesanais, 
activas na zona desde a Idade Media. Este Car-
naval celébrase a finais de xaneiro en Agnita ou 
comezos de febreiro en Cincu. O final de xaneiro 
e o comezo de febreiro representan, no imaxina-
rio popular europeo, o punto de inflexión entre o 
«inverno vello» e o anuncio simbólico da prima-
vera.

A escenificación de Mezzojuso, coma a da Fuga 
Lolelor, envólvese nun relato lendario. Escenifi-
ca a rivalidade entre o mastro di campo e o rei 
polo amor da raíña, recreando o lendario asalto 
que o conde de Módica dirixiría contra o caste-
lo coa intención de conquistar a Branca de Na-
varra. A representación iníciase coa chegada da 
procesión real, que sobe a un escenario disposto 
como castelo e dá comezo un baile cerimonial. 
Paralelamente, irrompen diversas máscaras tra-
dicionais. O baile vese interrompido pola entrada 
do mastro di campo, acompañado polo enxeñei-
ro —encargado de medir o terreo da contenda—, 
por Garibaldi e os seus garibaldinos, así como 
por bandoleiros, un mago e outros personaxes. 
O heroe porta a súa máscara vermella, unha ca-
misa branca adornada con cintas multicolores e 
pantalón e capa vermellos. Unha vez no centro da 
praza, lánzalle un desafío ao rei, que este acep-
ta, e desencadéase un ambiente de balbordo e 
confusión marcado por disparos, ruídos e a inter-
vención de diversos personaxes. Despois dunha 

serie de evolucións coreográficas e coa participa-
ción activa do público —que comparte o aperiti-
vo tradicional da procesión—, o mastro di campo 
asalta o castelo, pero o rei féreo e os seus homes 
aténdeno e retírano, dando fin así o primeiro acto. 
O heroe recomponse e triunfa no segundo acto.

Non importa que o heroe desta pantomima béli-
ca non responda a unha verdade histórica, pois o 
interesante neste tipo de representacións é que a 
máscara non substitúe, senón que crea. Non é un 
espello que reflicte unha identidade fixa, senón 
máis ben un «cristal» que une fragmentos de moi-
tas identidades distintas, ás veces contraditorias. 
A máscara xera un espazo para o pensamento e 
a acción; e o ritual orienta a acción, crea relacións 
sociais e dálle forma á experiencia colectiva8.

A máscara deste mastro di campo está realizada 
en papel maxé segundo a tradición de Lecce, con 
papel vexetal e cola forte. Usando un preparado 
con carbonato de calcio e cola de coello, píntase 
cunha capa de minio oleoso á témpera e esmál-
tase con lacas. As pestanas, o bigote e as cellas 
están pintadas con pigmento negro de vide. Sa-
bemos por Salvatore Raccuglia que no pasado a 
representación se facía máis días, que a máscara 

8	  Rosario Perricone (2023). «La máscara fática. 
Agencia, mímesis y representación de un artefacto 
ceremonial», en M.ª Pilar Panero García e António Pinelo Tiza 
(coords.), Máscaras y Patrimonio. Etnografía del Carnaval en 
el s. XXI (pp. 137-160), Urueña (Valladolid), Fundación Joaquín 
Díaz, p. 142.

era de cera e se construía cun molde especial9. A 
obra de arte, neste caso, desde a súa realidade 
figurativa, evita reducionismos e adopta outras 
formas artesanais non locais que os actores asu-
men con absoluta normalidade.

Incorporamos a máscara Pierrot, personaxe que 
chega a Francia a través do mimo Jean-Gaspard 
Deburau, na sección do Carnaval cortesán ba-
rroco e Commedia dell’Arte. Unimos as másca-
ras de Carnaval a este xénero dramático porque 
este bebe daquel e, ao mesmo tempo, os arque-
tipos da Commedia dell’Arte —especialmente 
os criados e vellos— están tomados do modelo 
carnavalesco veneciano. Co tempo a influencia 
é mutua. Esta fórmula remóntase ao século xviii 
e acúñaa un tratadista, Giuseppe Baretti, nunha 
edición comentada de Goldoni. Con todo, moi-
tos estudosos son da opinión de que o termo xa 
funcionaba en períodos anteriores, pois o termo 
«arte» está vinculado desde a Idade Media cos 
gremios. Isto suporía que asociados a ela esta-
rían actores profesionais que traballaban en com-
pañías. Estas non se limitan ás cortes onde re-
presentaban en privado, senón que se establecen 
e ofrecen representacións públicas todo o ano. 
Úsanse diversos termos para esta actividade: 
commedia d’istrioni, commedia di zanni, comme-
dia di gratiani e outros, que, á marxe destes ter-

9	  Raccuglia, Salvatore (2007). «La rappresentazione 
carnevalesca in Mezzojuso», en Antonino Buttitta e Antonio 
Pasqualino (eds.), Il Mastro di Campo a Mezzojuso (pp. 23-29). 
Palermo: Fondazione Ignazio Buttitta, p. 25.

https://recyt.fecyt.es/index.php/encrucijadas/article/view/103067


48 49

mos pexorativos, reflicten modos de interpretar 
de forma improvisada ou estruturada en guións 
como commedia improvvisa, commedia italiana 
ou commedia a braccio. Estes termos remítennos 
a representacións populares, primeiro italianas, 
despois francesas, máis tarde europeas e hoxe 
universais.

Tres son as máscaras que se suman á colección 
Alas y Viento e a esta exposición e que se usan 
no Corpus Christi. As tres —o Pecado Mayor, un 
pecado e un danzante— pertencen a Camuñas, 
na provincia de Toledo, onde a celebración posúe 
unha densidade ritual impresionante para expli-
car alegoricamente a loita eterna entre o ben e o 
mal. Antes da celebración litúrxica, os dous gru-
pos percorren as rúas da vila para recoller as au-
toridades portando o estandarte e a cruz. A indu-
mentaria distingue claramente cada conxunto: os 
pecados visten de negro, con pantalón, medias e 
sandalias ou zapatillas, mentres que os danzantes 
van de branco. As máscaras tamén reforzan esta 
oposición simbólica: os pecados portan caretas 
con cornos e narices chatos, mentres que as dos 
danzantes presentan prominentes narices aquili-
nos. As máscaras de papel maxé coróanse coas 
tiras bordadas con flores de seda de raso que 
son o arranque da touca que cobre os ombreiros 
dos pecados. Cada grupo posúe unha estrutura 
interna complexa, con cargos e funcións especí-
ficos. Entre os pecados destacan figuras coma o 
Pecado Mayor, a Pecailla, os picas, os cubos ou 
o Correa, ademais dos ramaleros e os novicios. 

Pola súa banda, entre os danzantes atópanse o 
Capitán, o Alcalde, o Judío Mayor, a Madama, as 
Porras, o Tambor e o Cordel, entre outros.

Danse unha serie de ritos iniciáticos que serven 
para rexenerar e darlle continuidade á festa para 
que os novicios —tamén chamados tiznaos— as-
piren a incorporarse ao grupo dos pecados. Du-
rante o venres da semana do Corpus, soportan 
unha serie de probas iniciáticas, entre bromas, 
golpes e auga, nunha xornada de inversión sim-
bólica da orde xerárquica. Ese día, o Correa, que 
representa a autoridade e o castigo, transfórma-
se nunha figura burlesca coñecida como o Santo 
Paparro, encarnando así a inversión ritual propia 
das celebracións de raíz popular.

A estes bloques incorporamos un novo, o das 
máscaras utilizadas nas loitas de mouros e cris-
tiáns ou morismas, cun bugio de Valongo no dis-
trito do Porto. A festa é alegre e barullenta. Des-
envólvese na rúa e é moi participativa. Os bugios, 
que se contan por centos, van todos enmasca-
rados. Van cubertos con chapeus de á adorna-
dos con serpentinas de cores. Visten con rou-
pas rechamantes de cores vivas, especialmente 
vermellas: chaquetiña de seda, capa curta, lu-
vas, medias con axóuxeres. Na man poden levar 
obxectos coma castañolas, cornos ou bonecas. 
A loita de contrarios, bugios con mourisqueiros, 
ten varias interpretacións validas, pero parécenos 

moi suxestiva a que propón Luís Cunha10, segun-
do a cal a estrutura do grupo mourisco —con re-
gras estritas, xerarquías internas e exclusión dos 
que deixan de ser novos— representa a xeración 
emerxente, vigorosa e dominante. Os bugios, co 
seu rei chamado Velho da Bugiada, encarnan os 
maiores, destinados a ser derrotados salvo por 
unha intervención sobrenatural que restaura mo-
mentaneamente o equilibrio. Así, a festa esceni-
fica cada ano unha pedagoxía colectiva sobre a 
transitoriedade, a sucesión xeracional, a perda e 
a renovación, o que explicaría a intensa identifi-
cación da comunidade con esta celebración in-
terxeracional.

Hoxe en día as máscaras asociadas a ritos de 
distinta índole vense transfiguradas nun folclore 
que sobrevive apenas como eco do seu sentido 
orixinal. O tempo lineal —ese que avanza sen re-
torno, negando o mito— desposuíu o rito da súa 
dimensión transcendente. Así, a relación entre 
Deus e os homes dilúese na inmediatez do pre-
sente, e con ela esváese o principio universal que 
algunha vez lle outorgou ao mundo o seu miste-
rio e a súa unidade. Así e todo, as máscaras son 
útiles, pois son un medio para os que organizan 
as accións e pensamentos daqueles que as usan. 

10	  Luís Cunha (2025). «Inversão e alteridade na Bugia-
da e Mouriscada: A festa como pedagogia», en Rita Ribeiro 
e Emília Araújo (eds.), Festas de Mouros e Cristãos. Culturas 
Festivas Ressignificadas (pp. 99-113). Braga: UMinho Editora/
Centro de Estudos de Comunicação e Sociedade, pp. 109-
112. https://doi.org/10.21814/uminho.ed.74.6

Isto só é posible porque temos mestres e mes-
tras mascareiros ou construtores e construtoras 
de máscaras locais que cobren esta necesidade.

Esta exposición, que é unha actividade de di-
fusión do proxecto MASKS, ten, entre outras, a 
aspiración de dignificar o traballo dos artesáns e 
artesás desde o presente, pero cunha perspec-
tiva diacrónica. Seleccionamos máscaras dunha 
colección concreta sendo conscientes de que 
outras eleccións tamén serían válidas para expli-
car a riqueza cultural que atesouran as másca-
ras, pero sentíndonos afortunados e agradecidos 
por gozar da combinación resultante. Tamén nos 
resulta moi alentador que Nacho Rovira tivese a 
ben incorporar pezas realizadas nos territorios 
nos que traballa o equipo de MASKS —tafarrón, 
máscaro de Ousilhão, zangarrón de Montamarta, 
carocho, lole, cornuto e capra e canhoto (diabo)— 
e outras que tamén nos parecen extraordinarias 
doutros territorios.

Pechamos esta introdución lembrando a metáfo-
ra antes mencionada do noso admirado profesor 
Perricone: a máscara non é un espello, senón un 
cristal esnaquizado que podemos recompoñer de 
moitas formas, tantas como identidades queira-
mos construír.

M.ª Pilar Panero García
Directora da Cátedra de

Estudos sobre a Tradición (UVa)
Comisaria da exposición

https://doi.org/10.21814/uminho.ed.74.6


51

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

En esta esfera del juego sagrado se en-
cuentra a sus anchas el niño, el poeta 
y el salvaje. La sensibilidad estética del 

hombre moderno le ha aproximado un poco a 
esta esfera. Pensamos en la moda que consi-
dera la máscara como objeto artístico. El en-
tusiasmo actual por lo exótico puede ser, en 
ocasiones, un poco snob, pero tiene, de todos 
modos, un peso espiritual mayor y mayor va-
lor cultural que el gusto del siglo xviii en que 
turcos, indios y chinos estaban de moda. El 
hombre moderno tiene, sin duda, una capa-
cidad muy desarrollada para comprender lo 
lejano y extraño. Nada le ayuda mejor para 
ello que su sensibilidad para todo lo que sea 
máscara y disfraz. Mientras la etnología señala 
su enorme significación social, el profano cul-
to experimenta la inmediata emoción estética 
compuesta de belleza, de espanto y de miste-
rio. También para los adultos cultos hay algo 
misterioso en la máscara. La visión de enmas-
carados nos conduce, en la pura percepción 
estética, a la que no se vincula ninguna idea re-
ligiosa definida, fuera de la vida ordinaria, a un 
mundo distinto del de todos los días, al mundo 
del salvaje, del niño, del poeta, a la esfera del 
juego.

Johan Huizinga, Homo ludens, 1938

Nesta esfera do xogo sagrado, o neno, 
o poeta e o salvaxe móvense coma o 
peixe na auga. A sensibilidade estética 

do home moderno aproximouno a esa esfera 
moito máis do que nunca estivo o “ilustrado” do 
século xviii. Pensemos no encanto peculiar que 
ten a máscara, como obxecto artístico, para a 
mentalidade moderna. Hoxe a xente devece por 
sentir a esencia da vida salvaxe. Este exotismo 
pode resultar, por momentos, un pouco snob, 
pero ten, así e todo, un alcance moito maior ca 
a fascinación do século xviii por turcos, indios e 
chineses. O home moderno sente unha profun-
da atracción polo remoto e o estraño. Nada lle 
resulta máis útil para comprender a sociedade 
salvaxe ca a súa sensibilidade cara á máscara e 
o disfrace. Mentres que a etnoloxía demostrou 
a enorme importancia social destes elemen-
tos, o profano culto e o amante da arte experi-
mentan unha emoción estética máis inmediata, 
composta de beleza, espanto e misterio. Mes-
mo para os adultos cultos de hoxe a máscara 
conserva algo do seu poder aterrador, aínda 
que xa non se lle atribúan emocións relixiosas. 
A visión dos enmascarados, como experiencia 
puramente estética, lévanos máis alá da vida 
ordinaria, a un mundo distinto do de todos os 
días; ao mundo do salvaxe, do neno, do poeta; 
á esfera do xogo.

Johan Huizinga, Homo ludens, 1938

In this sphere of sacred play the child and 
the poet are at home with the savage. His 
aesthetic sensibility has brought the mod-

ern man closer to this sphere than the «en-
lightened» man of the 18th century ever was. 
Think of the peculiar charm that the mask as 
an objet d’art has for the modern mind. People 
nowadays try to feel the essence of savage 
life. This kind of exoticism may sometimes be 
a Little affected, but it goes a good deal deeper 
than the 1 8th century engouement for Turks, 
«Chinamen» and Indians. Modern man is very 
sensitive to the far-off and the strange. Nothing 
helps him so much in his understanding of sav-
age society as his feeling for masks and dis-
guise. While ethnology has demonstrated their 
enormous social importance, they arouse in 
the educated layman and art-lover an immedi-
ate aesthetic emotion compounded of beauty, 
fright, and mystery. Even for the cultured adult 
of to-day the mask still retains something of its 
terrifying power, although no religious emotions 
are attached to it. The sight of the masked fig-
ure, as a purely aesthetic experience, carries 
us beyond «ordinary life» into a world where 
something other than daylight reigns; it carries 
us back to the world of the savage, the child 
and the poet, which is the world of play.

Johan Huizinga, Homo ludens, 1938



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

I.

Folk Carnival Masks

Máscaras del Carnaval folklórico

Máscaras do Entroido



54

L’ULTIMA OSSA D’ORDINO

Author: Arnau Codina
Material: fiberglass and acrylic enamel
Dimensions: 30x44,5x21
2024, Ordino, Andorra
Masks of the world (135)

The Pyrenees Bear Festival in February is a tra-
ditional Carnival performance with references to 
bears that is celebrated in Andorra —Ordino and 

Encamp— and in three villages in Alt Vallespir in France 
—Arles, Prats de Molló and Sant Llorenç de Cerdans— 
which were inscribed by UNESCO on the Representa-
tive List of the Intangible Cultural Heritage of Humanity 
in 2022. The first written references date back to the be-
ginning of the 19th century, but they have a legendary 
background of which oral testimony has been given for 
centuries.

The five festivals are considered a single cultural entity 
linked to the Catalan linguistic area, which is celebrated 
annually in these five villages in the Pyrenees mountain 
range. They symbolise the end of winter and the rebirth of 
spring with the bear awakening from hibernation, as well 
as the relationship between man and nature.

They are satires of power relations in traditional rural soci-
ety and a parody of local current life. A female ganasbear 
faces a group of reapers who don not feel like working the 
owner’s land, there are some mix ups and characters with 
different nuances appear in each town. The bear is finally 

hunted and dies before being resurrected. Els Grallers i 
Tabalers dels Castellers d’Andorra provide the music to-
day. El despertar de l’Osseta, composed for the festivities 
by Andreu Ferrer, is the soundtrack of l’Ossa d’Ordino.

This piece is one of the two existing replicas of the head 
of the Ossa de Ordino. In 2022, the first replica replaced 
the natural head that had been used in the performances 
since the beginning of the 20th century, so that it can be 
displayed and preserved. After more than a hundred years 
of use and given its condition, the Ordino Popular Cul-
ture Association commissioned Arnau Codina, an artist 
specialising in festive imagery, to reproduce the historic 
head while maintaining the characteristics of the original, 
which had already been deformed by the passage of time. 
In 2024, with permission from the Ordino Popular Culture 
Association, the same artist created this second replica.



56

L’ULTIMA OSSA D’ORDINO

Autor: Arnau Codina
Material: fibra de vidrio y esmalte acrílico
Dimensiones: 30x44,5x21
2024, Ordino, Andorra
Máscaras del mundo (135)

Las Fiestas del Oso de los Pirineos de febrero son 
representaciones tradicionales de Carnaval con re-
ferencias a los osos que se celebran en Andorra 

—Ordino y Encamp— y en tres pueblos del Alt Vallespir 
en Francia —Arles, Prats de Molló y Sant Llorenç de Cer-
dans— que fueron inscritas en el 2022 por la Unesco en 
la Lista Representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial 
de la Humanidad. Las primeras referencias escritas datan 
de principios del siglo xix, pero tienen un fondo legendario 
testimoniado oralmente durante siglos.

Las cinco están consideradas como una sola entidad 
cultural ligada al área lingüística catalana, y se celebran 
anualmente en esos cinco pueblos de la cordillera de los 
Pirineos. Simbolizan el final del invierno y el renacimiento 
de la primavera con el oso despertando de su hiberna-
ción, así como la relación entre el hombre y la naturaleza.

Son sátiras de las relaciones de poder en la sociedad ru-
ral tradicional y una parodia de la actualidad local. Una 
osa se enfrenta a un grupo de segadores con pocas ga-
nas de trabajar la tierra del propietario, se producen en-
redos y aparecen personajes con diferentes matices en 
cada localidad. La osa finalmente es cazada y muere para 

después resucitar. Els Grallers i Tabalers dels Castellers 
d’Andorra ponen hoy la música y El despertar de l’Osseta, 
compuesta para la obra por Andreu Ferrer, es la banda 
sonora de l’Ossa d’Ordino.

Esta pieza es una de las dos réplicas existentes de la ca-
beza de la Ossa de Ordino. En el 2022 la primera réplica 
sustituyó en las representaciones la cabeza natural con 
la que se hacían desde principios del siglo xx, para ex-
ponerla y conservarla. Después de más de cien años de 
uso, y visto su estado, l’Associació de Cultura Popular 
d’Ordino encargó a Arnau Codina, artista especializado 
en imaginería festiva, la reproducción de la histórica ca-
beza manteniendo las características de la original ya de-
formada por el paso del tiempo. En 2024, con permiso de 
l’Associació de Cultura Popular d’Ordino, el mismo artista 
creó esta segunda réplica.



58

L’ULTIMA OSSA D’ORDINO

Autor: Arnau Codina
Material: fibra de vidro e esmalte acrílico
Dimensións: 30x44,5x21
2024, Ordino, Andorra
Máscaras do mundo (135)

As Festas do Oso dos Pireneos de febreiro son 
representacións tradicionais de Carnaval con 
referencias aos osos que se celebran en Andorra 

—Ordino e Encamp— e en tres localidades do Alt 
Vallespir en Francia —Arles, Prats de Molló e Sant Llorenç 
de Cerdans— que foron inscritas en 2022 pola Unesco 
na Lista Representativa do Patrimonio Cultural Inmaterial 
da Humanidade. As primeiras referencias escritas datan 
de comezos do século xix, pero teñen un fondo lendario 
testemuñado oralmente durante séculos.

As cinco están consideradas como unha soa entida-
de cultural ligada á área lingüística catalá, e celébranse 
anualmente nesas cinco aldeas da cordilleira dos Pire-
neos. Simbolizan o final do inverno e o renacemento da 
primavera, co oso espertando da súa hibernación, así 
como a relación entre o home e a natureza.

Son sátiras das relacións de poder na sociedade rural tra-
dicional e unha parodia da actualidade local. Unha osa 
enfróntase a un grupo de segadores con pouca gana de 
traballar a terra do propietario, prodúcense enredos e 
aparecen personaxes con diferentes matices en cada lo-
calidade. A osa finalmente é cazada e morre para despois 
resucitar. Els Grallers i Tabalers dels Castellers d’Andorra 

poñen hoxe a música, e El despertar de l’osseta, com-
posta para a obra por Andreu Ferrer, é a banda sonora da 
ossa d’Ordino.

Esta peza é unha das dúas réplicas existentes da cabeza 
da ossa d’Ordino. En 2022, a primeira réplica substituíu 
nas representacións a cabeza natural coa que se facían 
desde comezos do século xx, para expoñela e conser-
vala. Despois de máis de cen anos de uso, e dado o seu 
estado, a Associació de Cultura Popular d’Ordino encar-
goulle a Arnau Codina, artista especializado en imaxinaría 
festiva, a reprodución da histórica cabeza mantendo as 
características da orixinal, xa deformada polo paso do 
tempo. En 2024, co permiso da Associació de Cultura 
Popular d’Ordino, o mesmo artista creou esta segunda 
réplica.



60

ZANGARRÓN DE SANZOLES

Author: José Javier Sánchez 
Hernández
Material: leather, horsehair and textiles (satin and velvet 
ribbons)
Dimensions: 23x30x100
2022, Sanzoles, Province of Zamora, Spain
Masks of the world (103)

The origin of the Zangarrón, which is celebrated in 
Sanzoles on the evening of December 25th and 
on December 26th in honour of Saint Stephen, 

is uncertain. Legend has it that the plague was spread-
ing through the town and the locals implored the saint to 
free them from it and, as this did not happen, the parish 
priest took the saint out in procession. The neighbours, 
tired of the saint not listening to their prayers, decided 
to stone him. One neighbour, in disagreement with such 
acts, dressed up as a masked character, frightening peo-
ple and defending the sacred image.

This mask belongs to the typology of masked whippers. 
The Zangarrón is accompanied by other young men who 
are two stewards, four dancers, two musicians and three 
roasters and they perform four types of dances accom-
panied by a drummer, who is the director of the function. 
This is an old party for young people with a request for a 
Christmas present and a shared meal, the mutis or silence 
meal during which they cannot speak. Whoever breaks 
this rule during the feast, he/she receives a strong blow, 
this time from the drummer, and pays a fine.

This masked celebration has traditionally been associ-
ated with the quintos, marking the transition from youth to 
adulthood and functioning as a rite of initiation. Taking on 
the role of the Zangarrón once signified the formal entry of 
young men into the adult community. With the disappear-
ance of compulsory military service, the celebration has 
gradually shifted toward a broader, collective dimension 
and today stands as a key expression of the shared iden-
tity of the village of Sanzoles. At the same time, recent 
processes of cultural revaluation and patrimonialisation of 
rural life have encouraged the symbolic reappropriation of 
this and other masked festivities within the province.

Unlike many comparable traditions, which lack system-
atic historical documentation, Sanzoles preserves an 
exceptional record of continuity. The local interpretation 
centre holds documents listing the names of young men 
who embodied the Zangarrón in specific years —such 
as 1907 and 1922— providing tangible evidence of the 
long-standing transmission of the ritual. Nevertheless, the 
celebration has experienced interruptions, notably during 
the Spanish Civil War, illustrating the impact of sociopoliti-
cal contexts on the persistence of cultural practices. More 
recently, during the COVID-19 pandemic, the Zangarrón’s 
appearance was partially maintained, with the masked 
figure processing alone and without accompaniment.



62

ZANGARRÓN DE SANZOLES

Autor: José Javier Sánchez 
Hernández
Material: cuero, crin de caballo y textiles (cintas de raso 
y terciopelo)
Dimensiones: 23x30x100
2022, Sanzoles, Zamora, España 
Máscaras del mundo (103)

El origen del Zangarrón, que se celebra en Sanzoles 
sus vísperas el día 25 de diciembre por la tarde y 
su función el 26 de diciembre en honor a san Este-

ban, es incierto. Cuenta la leyenda que la peste se exten-
día por el pueblo y los lugareños imploraban al santo para 
que les librase de ella y, como esto no ocurría, el párroco 
sacó al santo en procesión. Los vecinos cansados de que 
el santo no escuchase sus plegarias decidieron apedrear-
lo. Un vecino, en desacuerdo con tales actos, se disfrazó 
de personaje enmascarado asustando a las gentes y de-
fendiendo la imagen sagrada.

Esta máscara pertenece a la tipología de enmascarados 
fustigadores. El Zangarrón que va acompañado por otros 
mozos que son: dos mayordomos, cuatro bailonas, dos 
tocadores y tres asadores que ejecutan cuatro tipos de 
danzas acompañados de un tamborilero, que es el direc-
tor de la función. Se trata de una antigua fiesta de quintos 
con petición de aguinaldo y comensalismo, la comida del 
mutis en la que no pueden hablar. Si alguien quebranta 
esta norma durante el ágape recibe un vergazo, esta vez 
por parte del tamborilero, y paga una multa.

Esta festividad ha sido entendida siempre como la cele-
bración de los quintos, simbolizando el paso de la juven-
tud a la adultez. Participar como quinto constituye, por 
tanto, un auténtico rito de iniciación. En la actualidad, con 
la desaparición del servicio militar obligatorio, la fiesta se 
ha transformado en una celebración colectiva que repre-
senta la identidad de todo el pueblo de Sanzoles. Ade-
más, los recientes procesos de puesta en valor y patrimo-
nialización de la antigua vida campesina han propiciado 
una apropiación simbólica de esta y otras celebraciones 
dentro del ámbito provincial.

De manera general, no existen registros sistemáticos ni 
continuos que documenten la celebración anual de las 
fiestas de enmascarados hasta fechas muy recientes. No 
obstante, el caso de Sanzoles constituye una excepción 
destacada. En su centro de interpretación se conservan 
documentos con los nombres de los mozos que desem-
peñaron el papel del Zangarrón en distintos años —como 
1907 o 1922—, lo que permite establecer una clara con-
tinuidad histórica de esta manifestación festiva. Aun así, 
se sabe que la celebración se interrumpió en ciertos pe-
riodos, como durante la Guerra Civil, lo que demuestra 
cómo los acontecimientos sociopolíticos pueden influir 
en la pervivencia de las expresiones culturales. Durante la 
pandemia del COVID-19, la salida del Zangarrón se reali-
zó de forma simbólica, con su aparición en solitario y sin 
acompañamiento.



64

ZANGARRÓN DE SANZOLES

Autor: José Javier Sánchez 
Hernández
Material: coiro, crina de cabalo e téxtiles (cintas de satén 
e veludo)
Dimensións: 23x30x100
2022, Sanzoles, Zamora, España
Máscaras do mundo (103)

A orixe do zangarrón, que celebra en Sanzoles as 
súas vésperas o día 25 de decembro á tarde e a 
súa función o 26 de decembro na honra de santo 

Estevo, é incerta. Conta a lenda que a peste se espallaba 
pola aldea e os veciños lle imploraban ao santo que os 
librase dela, e, como isto non sucedía, o párroco sacou o 
santo en procesión. Os aldeáns, cansos de que o santo 
non escoitase as súas pregarias, decidiron apedralo. Un 
veciño, en desacordo con eses actos, disfrazouse de per-
sonaxe enmascarado, asustando as xentes e defendendo 
a imaxe sagrada.

Esta máscara pertence á tipoloxía de enmascarados fus-
trigadores. O zangarrón vai acompañado por outros mo-
zos, que son: dous mordomos, catro bailadeiras, dous 
tocadores e tres asadores, que executan catro tipos de 
danzas acompañados dun tamborileiro, que é o director 
da función. Trátase dunha antiga festa de quintos con pe-
tición de aguinaldo e comensalismo, o «xantar do mutis», 
no que non poden falar. Se alguén quebranta esta norma 
durante o ágape, recibe unha vergallada, desta vez por 
parte do tamborileiro, e paga unha multa.

Esta festividade foi entendida sempre como a celebra-
ción dos quintos, simbolizando o paso da mocidade á 
adultez. Participar como quinto constitúe, por tanto, un 
auténtico rito de iniciación. Na actualidade, coa desapa-
rición do servizo militar obrigatorio, a festa transformouse 
nunha celebración colectiva que representa a identidade 
de toda a vila de Sanzoles. Ademais, os recentes proce-
sos de posta en valor e patrimonialización da antiga vida 
campesiña propiciaron unha apropiación simbólica desta 
e outras celebracións dentro do ámbito provincial.

De maneira xeral, non existen rexistros sistemáticos nin 
continuos que documenten a celebración anual das fes-
tas de enmascarados ata datas moi recentes. Con todo, 
o caso de Sanzoles constitúe unha excepción destacada. 
No seu centro de interpretación consérvanse documen-
tos cos nomes dos mozos que desempeñaron o papel 
do Zangarrón en distintos anos —como 1907 ou 1922—, 
o que permite establecer unha clara continuidade histó-
rica desta manifestación festiva. Así e todo, sábese que 
a celebración se interrompeu en certos períodos, como 
durante a Guerra Civil, o que demostra como os aconte-
cementos sociopolíticos poden influír na pervivencia das 
expresións culturais. Durante a pandemia do COVID-19, 
a saída do Zangarrón realizouse de forma simbólica, coa 
súa aparición en solitario e sen acompañamento.



66

TAFARRÓN

Author: José Javier Sánchez 
Hernández
Materials: painted iron sheet, vegetal fibers, and a cotton 
towel
Dimensions: 23x30x100
2024, Sanzoles, Province of Zamora, Spain
Masks of the World (168)

In Pozuelo de Tábara, the celebration begins on the 
afternoon of December 25 and continues late into the 
night, though the Tafarrón and his companion, La Ma-

dama, withdraw earlier. Their duties resume at dawn on 
the 26th, when they tour the village congratulating Eas-
ter ahead of Saint Stephen’s Mass, in which El Tafarrón, 
La Madama, and the stewards take part. They are also 
present at the events held on December 27. The most 
distinctive element of the Pozuelo masquerade is the 
presence of La Madama alongside the main character, as 
well as other supporting figures such as the mayors and 
stewards. This organizational structure closely links the 
celebration to those of Aliste and Trás-os-Montes, where 
characters like La Madama and El Galán are common.

A striking feature is that the Tafarrón only wears the mask 
on his face at a specific moment on the 26th. On the 25th 
and most of the 26th, he carries it on his back. On the 
27th, he does not wear it. It is also significant that on the 
25th, El Tafarrón and La Madama symbolically exchange 
roles. Historically, the village youth marked this festival by 
electing the Bishop-King, a figure comparable to the Boy 

Bishop or King of Christmas, and by hosting a communal 
“village meal,” traditionally consisting of bread and wine. 
This shared meal remains one of the festival’s central 
communal moments.

El Tafarrón carries a long ladle in one hand and a staff in 
the other, from which hangs a striking ball used to deliver 
blows. La Madama represents a festive and prestigious 
figure, associated with the feast of Saint Stephen—con-
sidered in many regions the patron saint of youth. The 
masked whipping man wears a remarkable cape made 
of plant fibers, while La Madama carries a doll pinned to 
her back.

The Pozuelo mask closely resembles the version created 
by José Javier Sánchez, made of painted sheet iron and 
complete with the towel draped over the Tafarrón’s back. 
However, the artisan replaced the traditional animal-hair 
mustache and goatee with plant fibers, to harmonize with 
the vegetal cape, and substituted the original hare’s ears 
with iron ears, preserving traditional materials while avoid-
ing the use of animal parts.

Note: This mask is a donation from the artisan to the collection. It was 
presented at the closing of the exhibition MASKS. Alas y Viento Collec-
tion. Nacho Rovira, held at the University of Valladolid Museum, Decem-
ber 12, 2024 to February 21, 2025. This activity was carried out within 
the framework of the project “Unveiling the Arts and Works behind the 
MASKS (Project acronym: MASKS)”, nº 101139852 (European Educa-
tion and Culture Executive Agency (EACEA), ERASMUS-EDU-2023-PI-
ALL-INNO / 03 May 2023, ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-
ENTERP - Alliances for Education and Enterprises, 01/02/2024 to 
31/01/2027, IP: M.ª Pilar Panero García (UVa).



68

TAFARRÓN

Autor: José Javier Sánchez 
Hernández
Material: chapa de hierro pintado, fibras vegetales y una 
toalla de algodón
Dimensiones: 23x30x100
2024, Sanzoles, Zamora, España
Máscaras del mundo (168)

En Pozuelo de Tábara se inicia la función el día 25 de 
diciembre por la tarde y continúa hasta bien entra-
da la madrugada, aunque el tafarrón y su acompa-

ñante, la madama, se retiran antes. Estos continúan con 
su tarea desde el alba del día 26 para felicitar las Pascuas 
por todo el pueblo antes de la misa a san Esteban, en la 
que participan el tafarrón, la madama y los mayordomos 
y los actos que se celebran después de la misa del día 27.
Lo más singular de la mascarada invernal de Pozuelo de 
Tábara es la presencia de la madama junto al personaje 
principal, el tafarrón, así como la participación de otras 
figuras secundarias como los alcaldes y los mayordomos. 
Esta configuración la vincula estrechamente con las cele-
braciones de Aliste y de Trás-os-Montes, donde la mada-
ma y el galán son personajes habituales.

Un rasgo llamativo es que el tafarrón solo lleva la careta 
en el rostro en algún momento puntual el día 26. El día 
25 y la mayor parte del 26 la lleva colgada en la espalda. 
El 27 no la lleva. También resulta curioso que el día 25 el 
tafarrón y la madama intercambien simbólicamente sus 
papeles. Antiguamente, los jóvenes del lugar celebraban 

esta festividad con la elección del obispo-rey —figura 
análoga al obispillo o al rey de la Navidad— y con una 
comida comunitaria, conocida como «la comida del pue-
blo», en la que el pan y el vino eran los protagonistas. Este 
acto ha perdurado como uno de los momentos centrales 
de comensalismo dentro de la fiesta.
El tafarrón porta en una mano un largo cacillo y en la otra 
una vara, de la cual cuelga una pelota con la que agrede. 
Por su parte, la madama representa una figura festiva y 
de prestigio, asociada también a la festividad de San Es-
teban, considerado en muchas regiones el patrón de la 
juventud. El enmascarado fustigador viste una capa de 
fibra vegetal muy llamativa y su acompañante lleva pren-
dida en la espalda una muñeca.

La máscara de Pozuelo es básicamente como la que ha 
creado José Javier Sánchez en chapa de hierro pintado 
y con la toalla que cae sobre la espalda del tafarrón. Sin 
embargo, ha sustituido los bigotes y la perilla de cerdas 
de animal por fibras vegetales, en consonancia con la 
capa que lleva, y las orejas de liebre por orejas en hierro, 
manteniendo materiales tradicionales, pero sin usar par-
tes de animal.

Nota: esta máscara es una donación del artesano a la colección. Se 
entregó en la clausura de la MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho 
Rovira, exposición realizada en el Museo de la Universidad de Vallado-
lid, del 12 de diciembre de 2024 al 21 de febrero de 2025. Esta actividad 
se ha realizado en el marco del proyecto “Unveiling the Arts and Works 
behind the MASKS (Project acronym: MASKS)”, nº 101139852 (Euro-
pean Education and Culture Executive Agency (EACEA), ERASMUS-
EDU-2023-PI-ALL-INNO / 03 May 2023, ERASMUS-EDU-2023-PI-
ALL-INNO-EDU-ENTERP - Alliances for Education and Enterprises, 
01/02/2024 to 31/01/2027, IP: M.ª Pilar Panero García (UVa).



70

TAFARRÓN

Autor: José Javier Sánchez 
Hernández
Material: chapa de ferro pintado, fibras vexetais e unha 
toalla de algodón
Dimensións: 23x30x100
2024, Sanzoles, Zamora, España
Máscaras do mundo (168)

En Pozuelo de Tábara iníciase a función o día 25 
de decembro á tarde e continúa ata ben entrada a 
madrugada, aínda que o tafarrón e a súa acompa-

ñante, a madama, se retiran antes. Estes continúan coa 
súa tarefa desde o amencer do día 26 para celebrar a 
Pascua por toda a aldea antes da misa a santo Estevo, na 
que participan o tafarrón, a madama e os mordomos e os 
actos que se celebran despois da misa do día 27.

O máis singular da mascarada invernal de Pozuelo de Tá-
bara é a presenza da madama xunto ao personaxe prin-
cipal, o tafarrón, así coma a participación doutras figu-
ras secundarias, coma os alcaldes e os mordomos. Esta 
configuración vincúlaa estreitamente coas celebracións 
de Aliste e de Trás-os-Montes, onde a madama e o galán 
son personaxes habituais.

Unha característica rechamante é que o tafarrón só leva 
a máscara na cara nun momento concreto do día 26. O 
día 25 e durante a maior parte do día 26, lévaa ás costas. 
O día 27, non a leva. Tamén resulta curioso que o día 25 
o tafarrón e a madama intercambien simbolicamente os 

seus papeis. Antigamente, os mozos do lugar celebraban 
esta festividade coa elección do obispo-rey —figura aná-
loga ao obispillo ou ao rey de la Navidad— e cunha co-
mida comunitaria, coñecida como «a Comida da Aldea», 
na que o pan e o viño eran os protagonistas. Este acto 
perdurou como un dos momentos centrais de comensa-
lismo dentro da festa.

O tafarrón porta nunha man un longo cullerón e na outra 
unha vara que ten pendurada unha pelota coa que agride. 
A madama, á súa vez, representa unha figura festiva e de 
prestixio, asociada tamén á festividade de Santo Estevo, 
considerado en moitas rexións o patrón da mocidade. O 
enmascarado fustrigador viste unha capa de fibra vexe-
tal moi rechamante, e a súa acompañante leva prendida 
nas costas unha boneca. A máscara de Pozuelo é basica-
mente coma a que creou José Javier Sánchez en chapa 
de ferro pintada e coa toalla que cae sobre as costas do 
tafarrón. Porén, substituíu os bigotes e a perilla de pelo de 
animal por fibras vexetais, en consonancia coa capa que 
leva, e as orellas de lebre por orellas de ferro, mantendo 
materiais tradicionais, pero sen usar partes de animal.

Nota: esta máscara é unha doazón do artesán á colección. Entregouse 
na clausura da MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira, expo-
sición realizada no Museo da Universidade de Valladolid, do 12 de de-
cembro de 2024 ao 21 de febreiro de 2025. Esta actividade realizouse 
no marco do proxecto “Unveiling the Arts and Works behind the MASKS 
(Project acronym: MASKS)”, nº 101139852 (European Education and 
Culture Executive Agency (EACEA), ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-IN-
NO / 03 May 2023, ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-ENTERP 
- Alliances for Education and Enterprises, 01/02/2024 to 31/01/2027, IP: 
M.ª Pilar Panero García (UVa).



72

MÁSCARO

Author: António A. Pinelo Tiza
Material: Cork and wood
Dimensions: 58x38x3,5
2025, Bragança, Portugal
Masks of the World (195)

The Festa de Santo Estêvão in Ousilhão, Munici-
pality of Vinhais (Bragança District), begins on 
Christmas Day and continues into the following 

morning, honoring the protomartyr of Christianity, who 
was stoned to death. At the heart of the celebration are 
the masked youths, known as máscaros, joined by the 
King, his vassals, the stewards, and the musicians who 
animate the ritual without pause.

On December 25th, the festivities dedicated to Saint Ste-
phen, the patron saint of youth, open with the traditional 
alborada, a morning ritual during which the young men 
walk through the town to congratulate their neighbors. At 
each home, they perform songs and dances accompa-
nied by castanets, while the hosts offer food and drink. 
Four young stewards, the bagpipers, and the máscaros 
take part in this first day. The latter wear costumes fash-
ioned from multicolored striped wool blankets and carry 
masks, usually made of wood, that are carved either by 
local artisans or by the youths themselves throughout the 
year. Some masks feature zoomorphic traits. They also 
carry a staff called a cojoto, ending in a carved serpent’s 
head, along with cowbells tied around their waists. Al-
though the role of masker was traditionally reserved for 
young men, nowadays young women can also take on the 

part. The first day concludes with a final round of greet-
ings to all the villagers.

The festivities on December 26th unfold similarly. At mid-
day, a solemn mass is held, though the masked figures do 
not attend, as they are responsible for preparing an oxcart 
to fetch the King and his vassals.

After Mass, the Table of Saint Stephen is held in the Plaza 
Mayor, a communal meal where, in addition to sharing 
food and drinks, the festive officers for the following year 
are appointed. Later that night, in an enclosed space, the 
celebration draws to a close with the galhofa, a traditional 
dance accompanied by the sound of bagpipes.

The period associated with these masks, whether framed 
within Christianity or rooted in older traditions, unfolds as 
a cosmic and ritual time, deeply intertwined with prac-
tices of approaching or distancing oneself from the sa-
cred. Symbolically, it participates in the cycles of death 
and rebirth in Nature, echoing the logic of ancient agrarian 
rites. Today, though transformed and adapted to a mod-
ern, linear sense of time that separates human experience 
from its original divine ties, these rituals still preserve the 
communal energy that shaped them; and the máscaros, 
albeit temporarily, return to Nature.



74

MÁSCARO

Autor: António A. Pinelo Tiza
Material: corcho y madera
Dimensiones: 58x38x3,5
2025, Bragança, Portugal
Máscaras del mundo (195)

La festa de Santo Estêvão en Ousilhão, Vinhais (Bra-
gança), comienza el día de Navidad y se prolonga 
hasta el día siguiente, para celebrar al protomártir 

del cristianismo que fue lapidado. Los protagonistas cen-
trales son los jóvenes enmascarados, conocidos como 
máscaros, junto con el rey, sus vasallos, los mayordomos 
y los músicos que acompañan ininterrumpidamente el ri-
tual festivo.

El 25 de diciembre se inauguran las fiestas en honor al 
patrón de la juventud, san Esteban, con la tradicional 
alborada, un rito matinal en el que los mozos recorren 
la localidad para felicitar a los vecinos. En cada casa in-
terpretan cantos y bailes con castañuelas, mientras los 
anfitriones ofrecen comida y bebida. En esta jornada 
participan cuatro mozos, los mayordomos, los gaiteros y 
los máscaros. Estos últimos visten un traje confecciona-
do con colchas de lana de franjas multicolores y portan 
máscaras, que generalmente son de madera, elaboradas 
por artesanos locales o por los propios jóvenes a lo lar-
go del año. Algunas presentan rasgos zoomorfos. Ade-
más, llevan un palo denominado cojoto, que termina en 
una cabeza de serpiente, y cencerros atados a la cintura. 
Aunque tradicionalmente el papel de careto estaba reser-
vado a los varones, en la actualidad las jóvenes también 

pueden asumir el papel. El día concluye con una ronda 
final de felicitación a todos los vecinos.

El 26 de diciembre la jornada se desarrolla de modo se-
mejante. Al mediodía tiene lugar la misa solemne, a la que 
los máscaros no asisten por estar encargados de prepa-
rar un carro de bueyes con el que recoger al rey y a sus 
vasallos. Concluida la misa, tiene lugar en la Plaza Mayor 
la Mesa de Santo Estêvão , un acto de comensalismo co-
lectivo en el que, además de compartir alimentos y bebi-
das, se designan los cargos festivos para el año siguiente. 
Ya entrada la noche, en un espacio cerrado, la comunidad 
cierra la celebración con la galhofa, un baile tradicional 
marcado por el sonido de la gaita.

El tiempo asociado a estas máscaras, ya sea dentro de 
un marco cristianizado o anterior a él, se configura como 
un tiempo de carácter cósmico y ritual, estrechamente 
vinculado con las prácticas que buscan la unión o sepa-
ración con lo sagrado. Dicho tiempo interviene simbóli-
camente en los procesos de muerte y renacimiento de la 
naturaleza, reflejando la lógica de los antiguos ritos agra-
rios cíclicos. En la actualidad, estos ritos, transformados, 
han sido incorporados en una temporalidad lineal moder-
na que disocia la dimensión humana de su relación origi-
naria con lo divino, aunque siguen manteniendo la fuerza 
comunitaria que los propiciaba, y los máscaros, aunque 
sea de forma temporal, regresan a la naturaleza.



76

MÁSCARO

Autor: António A. Pinelo Tiza
Material: cortiza e madeira
Dimensións: 58x38x3,5
2025, Bragança, Portugal
Máscaras do mundo (195)

A Festa de Santo Estêvão en Ousilhão, Vinhais (Bra-
gança), comeza o día de Nadal e prolóngase ata o 
día seguinte, para celebrar o protomártir do cris-

tianismo que foi lapidado. Os protagonistas centrais son 
os mozos enmascarados, coñecidos como máscaros, 
xunto co rei, os seus vasalos, os mordomos e os músicos 
que acompañan ininterrompidamente o ritual festivo.

O 25 de decembro inaugúranse as festas na honra do 
patrón da mocidade, santo Estevo, coa tradicional albo-
rada, un rito matinal no que os mozos percorren a loca-
lidade para felicitar os veciños. En cada casa interpretan 
cantos e bailes con castañolas, mentres os anfitrións lles 
ofrecen comida e bebida. Nesta xornada participan catro 
mozos, os mordomos, os gaiteiros e os máscaros. Estes 
últimos visten un traxe confeccionado con colchas de la 
de franxas multicolores e portan máscaras, que polo xeral 
son de madeira, elaboradas por artesáns locais ou polos 
propios mozos ao longo do ano. Algunhas presentan tra-
zos zoomorfos. Ademais, levan un pau denominado cojo-
to, que remata nunha cabeza de serpe, e chocas atadas 
á cintura. Aínda que tradicionalmente o papel de careto 
estaba reservado aos homes, na actualidade as mozas 
tamén poden asumir o papel. O día conclúe cunha rolda 
final de felicitación a todos os veciños.

O 26 de decembro a xornada desenvólvese de modo se-
mellante. Ao mediodía ten lugar a misa solemne, á que 
os máscaros non asisten por estaren encargados de pre-
parar un carro de bois co que recoller o rei e os seus va-
salos. Concluída a misa, ten lugar na Praza Maior a Mesa 
de Santo Estêvão, un acto de comensalismo colectivo no 
que, ademais de compartir alimentos e bebidas, se de-
signan os cargos festivos para o ano seguinte. Xa entrada 
a noite, nun espazo pechado, a comunidade pecha a ce-
lebración coa galhofa, un baile tradicional marcado polo 
son da gaita.

O tempo asociado a estas máscaras, quer dentro dun 
marco cristianizado, quer nun anterior a el, configúrase 
como un tempo de carácter cósmico e ritual, estreita-
mente vinculado coas prácticas que buscan a unión ou 
separación co sagrado. Este tempo intervén simbolica-
mente nos procesos de morte e renacemento da nature-
za, reflectindo a lóxica dos antigos ritos agrarios cíclicos. 
Na actualidade, estes ritos, transformados, incorporáron-
se nunha temporalidade lineal moderna que disocia a 
dimensión humana da súa relación orixinaria co divino, 
aínda que seguen mantendo a forza comunitaria que os 
propiciaba, e os máscaros, aínda que sexa de forma tem-
poral, regresan á natureza.



78

These masks are from the town of Șivița, in the 
commune of Tuluceşti, Galaţi County, but they 
are characteristic of the New Year’s Carnival 

throughout the region of Moldova. In the context of the 
New Year, the mask, transvestism and parody compose 
a picture where overflowing fantasy gives life not only to 
fantastic and grotesque characters, but also to incarna-
tions of human vices. Greed, envy, cowardice, laziness, 
cunning, stupidity, hypocrisy and excess seem to escape 
from Pandora’s box, suffocating the world during the few 
hours between the new year and the old, evoking the 
chaos of beginnings. Alongside grotesque masks and 
costumes comes another multicoloured parade: a cari-
cature of the world’s hierarchy with institutions and rules 
that must be challenged during the Carnival, and along 
with them, comical transvestites, almost trivialised. Above 
them all appears Death, waving her symbols, the scythe 
and the sickle, and reminding everyone of the irrevers-
ibility of the passage of time. There are also parades of 
devils, bears and other zoomorphic masks.

A wide variety of materials are used to make these masks: 
animal skin, textiles, wooden or bean teeth, hats, feath-
ers, threads, gourd… Some masks are made on a wo-
ven structure of corn leaves on a dense wool fabric or 
a contemporary industrially worked substitute. The horns 
may be from a ram. The eyes are elaborated out of wal-
nut shells and, for greater consistency, are sewn on both 
sides. In the past, the lower part was left free to allow 
greater flexibility of expression since the movement of the 
wearer made the eyes move more dynamically.

Paul Buță’s masks are characterized by a special atten-
tion to expressiveness. This mask represents Sărsăilă, a 
popular name for the devil. Tradition says that he is never 
depicted angry, but rather the opposite, with a satisfied 
expression and always ready to cause trouble. He is the 
leader of the devils’ parade.

Sărsăilă

Author: Paul Buță
Material: dyed corn husks, textiles, sheepskin, beans and gourd
Dimensions: 30x15x77
2024, Șivița, Galaţi County, Romania
Masks of the World (147)



80

Estas mascaras corresponden a la localidad de 
Șivița, en la comuna de Tuluceşti, condado de 
Galaţi, pero son características del Carnaval de 

Año Nuevo en toda la región de Moldavia. En el contexto 
de Año Nuevo, la máscara, el travestismo y la parodia 
componen un cuadro donde la fantasía desbordante da 
vida, no solo a personajes fantásticos y grotescos, sino 
también a encarnaciones de los vicios humanos. La ava-
ricia, la envidia, la cobardía, la pereza, la astucia, la estu-
pidez, la hipocresía y el desenfreno parecen escapar de 
una caja de Pandora, sofocando el mundo durante las 
pocas horas entre el año nuevo y el viejo, evocando el 
caos de los comienzos. Junto a las máscaras y disfraces 
grotescos viene otro desfile multicolor: una caricatura de 
la jerarquía del mundo en el que el Carnaval desafía las 
reglas y las instituciones. También desfilan los travestis 
cómicos, casi banalizados, y, por encima de todos ellos, 
aparece la Muerte, agitando sus símbolos: la guadaña y 
la hoz, recordando a todos la irreversibilidad del paso del 
tiempo. En el desfile participan diablos, osos y otras más-
caras zoomorfas.

Para la fabricación de estas máscaras se utilizan una gran 
variedad de materiales: piel de animal, textiles, dientes de 
madera o de frijoles, sombreros, plumas, hilos, calaba-
za… Algunas máscaras están hechas con una estructura 
trenzada de hojas de maíz sobre un tejido denso de lana 
o un sustituto contemporáneo trabajado industrialmente. 
Los cuernos pueden ser de carnero. Los ojos están reali-
zados con cáscaras de nuez y, para mayor consistencia, 
se cosen en ambos lados. En el pasado la parte inferior 
se dejaba libre para permitir una mayor flexibilidad de ex-
presión, ya que el movimiento del portador hacía que los 
ojos se movieran de forma más dinámica.

Las máscaras de Paul Buță se caracterizan por una aten-
ción especial a la expresividad. Esta máscara representa 
a Sărsăilă, un nombre popular para el diablo. La tradición 
dice que nunca se le representa enfadado sino todo lo 
contrario, con una expresión de satisfacción y siempre 
dispuesto a causar problemas. Es el líder del desfile de 
los diablos.

Sărsăilă

Autor: Paul Buță
Material: hojas de maíz teñidas, textiles, piel de oveja, frijoles y calabazas
Dimensiones: 30x15x77
2024, Șivița, Galaţi, Rumania
Máscaras del mundo (147)



82

Estas mascaras corresponden á localidade de 
Șivița, na comuna de Tuluceşti, condado de Galaţi, 
pero son características do Carnaval de Ano Novo 

en toda a rexión de Moldavia. No contexto do Ano Novo, 
a máscara, o travestismo e a parodia compoñen un cadro 
onde a fantasía desbordante dá vida non só a personaxes 
fantásticos e grotescos, senón tamén a encarnacións dos 
vicios humanos. A avaricia, a envexa, a covardía, a pre-
guiza, a astucia, a estupidez, a hipocrisía e o desenfreo 
parecen escapar dunha caixa de Pandora, sufocando o 
mundo durante as poucas horas entre o ano novo e o 
vello, evocando o caos dos comezos. Xunto coas másca-
ras e os disfraces grotescos vén outro desfile multicolor: 
unha caricatura da xerarquía do mundo con institucións e 
regras que no Carnaval deben ser desafiadas e, canda el, 
os travestís cómicos, case banalizados. Por riba de todos 
eles aparece a Morte, axitando os seus símbolos: a ga-
daña e a fouce, lembrándolles a todos a irreversibilidade 
do paso do tempo. No desfile participan diaños, osos e 
outras máscaras zoomorfas.

Para a fabricación destas máscaras emprégase unha gran 
variedade de materiais: pel de animais, téxtiles, dentes de 
madeira ou de feixóns, chapeus, plumas, fíos, cabaza… 
Algunhas máscaras están feitas cunha estrutura trenza-
da de follas de millo sobre un tecido mesto de la ou un 
substituto contemporáneo traballado industrialmente. Os 
cornos poden ser de carneiro. Os ollos están elaborados 
con cascas de noz e, para unha maior consistencia, có-
sense en ambos os dous lados. No pasado a parte infe-
rior deixábase libre para permitir unha maior flexibilidade 
da expresión, xa que así o movemento do portador facía 
que os ollos se movesen de maneira máis dinámica.

As máscaras de Paul Buță caracterízanse por unha aten-
ción especial á expresividade. Esta máscara representa a 
Sărsăilă, un nome popular para o diaño. A tradición di que 
nunca se representa enfadado, senón todo o contrario, 
con expresión de satisfacción e sempre disposto a cau-
sar problemas. É o líder do desfile dos diaños.

Sărsăilă

Autor: Paul Buță
Material: follas de millo tinguidas, téxtiles, pel de ovella, feixóns e cabazas
Dimensións: 30x15x77
2024, Șivița, Galaţi, Romanía
Máscaras do mundo (147)



84

CHOCALHEIRO

Author: Carlos Ferreira
Material: painted fulharanço (white poplar) wood
and horse tail
Dimensions: 37x15x63
2019, Sendim, Municipality of Miranda do Douro, 
Portugal 
Masks of the world (102)

The Chocalheiro of Bemposta-Mogadouro, in the 
Portuguese region of Trás-os-Montes, is one of 
the most iconic masks in Europe. On Decem-

ber 26th of each year, the “tame” Chocalheiro goes out 
through the streets of this town, accompanied by his 
stewards, receiving alms for the village’s Virgin, Nossa 
Senhora das Neves. On January 1st, it is the “fierce” 
Chocalheiro who goes through the streets also asking for 
donations, although this time they are for baby Jesus. The 
festival is a clear appropriation and adaptation of an an-
cient rite by the Catholic Church, which is also the guard-
ian of the mask during the year.

Prior to the ritual itself, the mandas are held, a kind of auc-
tion led by the steward in which people bid for the right to 
choose the neighbour who will embody the Chocalheiro. 
The wearer of the mask must remain a secret until the end 
of the round.

On New Year’s Day, the same rituals and functions are 
repeated, faithfully reproducing the ceremonial performed 
on St Stephen’s Day. The symbolic role of the Chocalheiro 
is closely associated with the beginning of the new agrar-

ian cycle and with the community’s aspiration for collec-
tive well-being. The act of collecting offerings is linked to 
a local legend according to which the Devil, after attempt-
ing to tempt the Virgin Mary, was condemned to beg for 
alms on behalf of the Virgin and her Son.

The figure takes its name from the chocalhos, or cowbells, 
worn at the waist, together with two bells whose sound 
marks the rhythm of the procession. The Chocalheiro’s 
appearance is quite distinctive: he wears a dark grey lin-
en costume from which brightly coloured ribbons hang, 
swaying with each movement and lending the character a 
vivid, dynamic presence.

The mask, the central element of the ensemble, depicts 
the face of a demon with a goat-like beard. Two oranges 
are impaled on the horns, an element of uncertain origin 
that reinforces the character’s enigmatic quality. In his 
hands, the Chocalheiro carries metal tongs and an inflat-
ed bladder, which he uses during the ritual route to gener-
ate noise, surprise, and playful interaction with the public.

This is a mask full of symbolic elements. It represents 
physical and generative force, fertility. The black back-
ground is associated with magic, death, violence and 
mystery, and red is associated with fire and blood, love, 
attraction and desire, life and heat. The snake that it car-
ries is a symbol of fertility, science, wisdom and, due to 
the shedding of its skin, rebirth and the passing of cycles 
and seasons. The outwardly extended tongue, especially 
in spiritual, esoteric and occultist understandings, repre-
sents the devil. It symbolises mockery, curse, rebellion, 
bloodlust and death.



86

CHOCALHEIRO

Autor: Carlos Ferreira
Material: madera de fulharanço (chopo blanco) pintada
y cola de caballo
Dimensiones: 37x15x63
2019, Sendim, Miranda do Douro, Portugal
Máscaras del mundo (102)

El Chocalheiro de Bemposta-Mogadouro, en la re-
gión portuguesa de Trás-os-Montes, es una de las 
máscaras más icónicas de Europa. El 26 de di-

ciembre de cada año sale por las calles de este pueblo el 
Chocalheiro «manso», en compañía de sus mayordomos, 
recibiendo limosnas para la Virgen del pueblo, Nossa 
Senhora das Neves. El 1 de enero es el Chocalheiro «bra-
vo» el que recorre las calles pidiendo igualmente dádivas, 
aunque esta vez son para el niño Jesús. La fiesta es una 
clara apropiación y adaptación de un rito antiguo por par-
te de la Iglesia católica, que, además, es la guardiana de 
la máscara el resto del año.

Antes de salir se celebran las mandas, una especie de 
subasta que dirige el mayordomo, para ver quién tiene 
derecho a elegir al vecino que encarnará al Chocalheiro. 
El portador de la máscara debe ser secreto hasta que fi-
naliza la ronda.

El día de Año Nuevo se repiten los mismos rituales y fun-
ciones, reproduciendo fielmente el ceremonial del día de 
San Esteban. La función simbólica del Chocalheiro está 
estrechamente vinculada al inicio del nuevo ciclo agrario 
y a la búsqueda del bienestar de la comunidad. La colecta 

se relaciona con una leyenda local, según la cual el dia-
blo, tras tentar a la Virgen María, fue condenado a pedir 
limosna en favor de la Virgen y del Niño Jesús.

El Chocalheiro toma su nombre de los chocalhos o cen-
cerros que porta, junto con dos campanas que resuenan 
a su paso, marcando el ritmo de la fiesta. Su imagen re-
sulta inconfundible: viste un traje de lino gris oscuro, del 
que cuelgan cintas de vivos colores que se agitan con el 
movimiento, dotando al personaje de una presencia vi-
brante y dinámica.

Su máscara, elemento central del conjunto, representa el 
rostro de un demonio con barba de chivo. En los cuernos 
lleva dos naranjas espetadas, un detalle de origen incierto 
que refuerza su carácter enigmático. En sus manos em-
puña unas tenazas y una vejiga inflada, instrumentos que 
utiliza durante el recorrido ritual, provocando ruido, sor-
presa y diversión entre los asistentes.

Esta es una máscara repleta de elementos simbólicos. 
Representa la fuerza física y generadora, la fertilidad. El 
color negro de fondo se asocia a la magia, la muerte, la 
violencia y el misterio, y el rojo encarna el fuego y la san-
gre, el amor, la atracción y el deseo, la vida y el calor. 
La serpiente que porta es símbolo de fertilidad, ciencia, 
sabiduría y, por la muda de su piel, del renacer y del trans-
currir de los ciclos y de las estaciones. La lengua sacada 
hacia fuera, sobre todo en ámbitos espirituales, esotéri-
cos y ocultistas, representa al diablo. Esta es el símbolo 
de la burla, la maldición, la rebeldía, la sed de sangre y la 
muerte.



88

CHOCALHEIRO

Autor: Carlos Ferreira
Material: madeira de fulharanço (chopo branco) pintada 
e cola de cabalo
Dimensións: 37x15x63
2019, Sendim, Miranda do Douro, Portugal
Máscaras do mundo (102)

O chocalheiro de Bemposta-Mogadouro, na rexión 
portuguesa de Trás-os-Montes, é unha das 
máscaras máis icónicas de Europa. O 26 de de-

cembro de cada ano sae polas rúas desta localidade o 
chocalheiro «manso», na compaña dos seus mordomos, 
recibindo esmolas para a Virxe da aldea, a Nossa Senho-
ra das Neves. O 1 de xaneiro é o chocalheiro «bravo» o 
que percorre as rúas pedindo igualmente dádivas, aínda 
que desta volta son para o Neno Xesús. A festa é unha 
clara apropiación e adaptación dun rito antigo por parte 
da Igrexa católica, que, ademais, é a gardiá da máscara 
o resto do ano.

Antes de saíren, celébranse as mandas, unha especie de 
poxa que dirixe o mordomo, para ver quen ten dereito a 
escoller o veciño que encarnará o chocalheiro. O porta-
dor da máscara debe ser secreto ata que finaliza a rolda.

O día de Ano Novo repítense os mesmos rituais e fun-
cións, reproducindo fielmente o cerimonial do día de San-
to Estevo. A función simbólica do Chocalheiro está estrei-
tamente vinculada ao comezo do novo ciclo agrario e á 
procura do benestar da comunidade. A colecta relació-
nase cunha lenda local segundo a cal o diaño, tras tentar 

a Virxe María, foi condenado a pedir esmola en favor da 
Virxe e do Neno Xesús.

O chocalheiro toma o seu nome dos chocallos que por-
ta, xunto con dúas campás que repenican ao seu paso, 
marcando así o ritmo da festa. A súa imaxe resulta incon-
fundible: viste un traxe de liño gris escuro do que colgan 
cintas de cores vivas que se axitan co movemento, do-
tando o personaxe dunha presenza vibrante e dinámica.

A súa máscara, elemento central do conxunto, represen-
ta o rostro dun demo con barba de chibo. Nos cornos 
leva espetadas dúas laranxas, un detalle de orixe incerta 
que reforza o seu carácter enigmático. Nas mans empuña 
unhas tenaces e unha vexiga inchada, instrumentos que 
utiliza durante o percorrido ritual, provocando ruído, sor-
presa e diversión entre os asistentes.

Esta é unha máscara cargada de elementos simbólicos. 
Representa a forza física e xeradora, a fertilidade. A cor 
negra do fondo asóciase á maxia, á morte, á violencia e 
ao misterio, e o vermello encarna o lume e o sangue, o 
amor, a atracción e o desexo, a vida e a calor. A serpe que 
porta é símbolo de fertilidade, ciencia, sabedoría e, pola 
muda da súa pel, do renacer e o transcorrer dos ciclos e 
das estacións. A lingua de fóra, sobre todo en ámbitos 
espirituais, esotéricos e ocultistas, representa o diaño. É 
o símbolo da burla, a maldición, a rebeldía, a sede de 
sangue e a morte.



90

ZANGARRÓN DE 
MONTAMARTA

Author: José Ramón Pérez Pérez
Materials: Cork, wicker, wood, synthetic hair and skin, 
hare ears
2024, Montamarta, Province of Zamora, Spain
Masks of the World (167)

The Zangarrón of Montamarta performs on Janu-
ary 1st and 6th, with notable variations: the young 
man who embodies the character changes each 

year, as do the costume and mask he wears. The act of 
dressing the Zangarrón is a ritual in itself, for the costume 
is sewn directly onto the wearer’s body. The trousers are 
fashioned from two towels—brown and yellow on the 1st, 
yellow and red on the 6th—while the blouse, which also 
serves as a pocket, is made from a damask double-bed 
bedspread. As of 2025, José Ramón Pérez Pérez is the 
specialist responsible for dressing both masked figures 
annually, ensuring the transmission of this striking and 
unique tradition.

Two different masks are used in Montamarta. On January 
1st, the Zangarrón wears the black “devil mask,” while on 
January 6th he dons the red “party mask.” Traditionally, 
only the latter was decorated with paper flowers, although 
in recent years the custom has been applied to both days. 
The trousers and white shoes are likewise embellished 
with paper flowers, including a larger flower placed at the 
groin—an unmistakable reference to themes of fertility 
and virility. The mask reproduced here corresponds to the 

“party mask,” crafted in painted cork with rushes applied 
as a base over which synthetic skin is stretched. The ears 
come from a hare obtained through the restaurant trade, 
while the wattles are taken from a horse.

One of the most emblematic moments of the celebra-
tion occurs at the end of Mass, which the Zangarrón at-
tends unmasked. As the priest gives the final blessing, 
the character pierces two loaves of bread on his trident—
also known as the purridera—and raises them aloft. This 
gesture, interpreted as a symbolic act linked to fertility, 
echoes a form of ritual communion performed outside the 
church. Afterward, the Zangarrón breaks the bread and 
distributes it among the crowd, who in turn participate in 
this second, symbolic communion.

The number three, charged with magical and symbolic 
meaning, permeates the entire masquerade: the trident, 
the three cowbells, the triple ritual blows, the three bows, 
and the three genuflections underscore the ceremony’s 
ritual intensity. Particularly striking is the popular belief 
that if the Zangarrón were to die while wearing the mask, 
he could not be buried in consecrated ground—an idea 
that reveals the profound spiritual significance and ances-
tral depth of this unique tradition.

Note: This mask is a gift from José Ramón Pérez to Pilar Panero after he cre-
ated it for MASKS. She decided to donate it to the collection with the artisan’s 
approval. It was presented at the closing of the exhibition MASKS. Alas y Viento 
Collection. Nacho Rovira, held at the Museum of the University of Valladolid, 
December 12, 2024 to February 21, 2025 within the framework of the project 
“Unveiling the Arts and Works behind the MASKS (Project acronym: MASKS)”, 
nº 101139852 (European Education and Culture Executive Agency (EACEA), 
ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO / 03 May 2023, ERASMUS-EDU-2023-PI-
ALL-INNO-EDU-ENTERP - Alliances for Education and Enterprises, 01/02/2024 
to 31/01/2027, IP: M.ª Pilar Panero García (UVa).



92

ZANGARRÓN DE 
MONTAMARTA

Autor: José Ramón Pérez Pérez
Material: corcho, mimbre, madera, pelo y piel sintéticas, 
orejas de liebre
Dimensiones: 55x44x3
2024, Montamarta, Zamora, España 
Máscaras del mundo (167)

La función del zangarrón de Montamarta se repite 
los días 1 y 6 de enero, aunque con algunas varia-
ciones significativas: cambia el joven que lo encar-

na, así como el traje y la máscara que utiliza. La vestición 
del personaje es un momento especial, ya que el traje se 
cose directamente sobre el cuerpo del joven. El pantalón 
se confecciona con dos toallas —una marrón y otra ama-
rilla el día 1; una amarilla y otra roja el día 6—, mientras 
que la blusa, que también hace las veces de faltrique-
ra, se elabora con una colcha adamascada del tamaño 
de una cama de matrimonio. Actualmente [anotamos en 
2025] es José Ramón Pérez Pérez el experto que viste a 
los dos enmascarados cada año, manteniendo la memo-
ria de una tradición tan hermosa como especial.

En cuanto a la máscara, el día 1 se emplea la negra, cono-
cida como «de diablo», y el día 6, la roja, llamada «de fies-
ta». Tradicionalmente, solo el día 6 se adornaba la más-
cara con flores de papel, aunque en los últimos años esta 
práctica se ha extendido a ambos días. Además, tanto 
el pantalón como las zapatillas blancas se decoran con 
flores de papel, entre las que destaca una flor más grande 

colocada a la altura del sexo, en una clara alusión a la viri-
lidad y la fecundidad. En esta, el artesano ha reproducido 
la «de fiesta» realizada con corcho pintado al que se le 
ensamblan unos juncos sobre los que cae la piel, en este 
caso sintética. Las orejas son de liebre, procedentes de 
un restaurante que la sirve, y los vigores son de equino.
Uno de los momentos más significativos de la celebración 
tiene lugar al finalizar la misa, a la que el zangarrón asiste 
con el rostro descubierto. Cuando el sacerdote imparte 
la bendición, el personaje pincha dos oblatas de pan con 
su tridente —también llamado purridera— y las eleva en 
alto. Este gesto puede contener un simbolismo relacio-
nado con la fertilidad, ya que se trata de una especie de 
paracomunión realizada fuera del templo. Al concluir la 
misa, y ya en el exterior, el zangarrón parte el pan y lo 
reparte entre los asistentes, quienes comulgan de nuevo 
simbólicamente.

El número tres, cargado de simbolismo y connotaciones 
mágicas, está presente a lo largo de toda la mascarada: 
el tridente, los tres cencerros, los tres golpes simbólicos 
a las víctimas, las tres reverencias y las tres genuflexiones 
refuerzan su carácter ritual. Resulta especialmente llama-
tiva la creencia popular de que, si el zangarrón muere con 
la máscara puesta, no puede ser enterrado en suelo sa-
grado. Esta idea revela la profunda carga religiosa y la 
singularidad de esta tradición de sustrato ancestral.

Nota: esta máscara es un regalo que José Ramón Pérez hizo a Pilar Panero tras ejecu-
tarla para MASKS. Ella decidió donarla a la colección con la aprobación del artesano. 
Se entregó en la clausura de MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira, expo-
sición realizada en el Museo de la Universidad de Valladolid, del 12 de diciembre de 
2024 al 21 de febrero de 2025 en el marco del proyecto “Unveiling the Arts and Works 
behind the MASKS (Project acronym: MASKS)”, nº 101139852 (European Education 
and Culture Executive Agency (EACEA), ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO / 03 May 
2023, ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-ENTERP - Alliances for Education 
and Enterprises, 01/02/2024 to 31/01/2027, IP: M.ª Pilar Panero García (UVa).



94

ZANGARRÓN DE 
MONTAMARTA

Autor: José Ramón Pérez Pérez
Material: cortiza, vimbio, madeira, pelo e pel sintéticas, 
orellas de lebre
Dimensións: 55x44x3
2024, Montamarta, Zamora, España
Máscaras do mundo (167)

A función do zangarrón de Montamarta repítese os 
días 1 e 6 de xaneiro, aínda que con algunhas 
variacións significativas: cambia o mozo que o 

encarna, así como o traxe e a máscara que utiliza. A ves-
tición do personaxe é un momento especial, xa que o tra-
xe se cose directamente no corpo do mozo. O pantalón 
confecciónase con dúas toallas —unha marrón e outra 
amarela o día 1; unha amarela e outra vermella o día 6—, 
mentres que a blusa, que tamén fai de faldriqueira, se ela-
bora cunha colcha adamascada do tamaño dunha cama 
de matrimonio. Actualmente [anotamos en 2025] é José 
Ramón Pérez Pérez o experto que viste os dous enmas-
carados cada ano, mantendo a memoria dunha tradición 
tan fermosa coma especial.

No que respecta á máscara, o día 1 emprégase a negra, 
coñecida como «de diaño», e o día 6, a vermella, chama-
da «de festa». Tradicionalmente, só o día 6 se adornaba a 
máscara con flores de papel, aínda que nos últimos anos 
esta práctica se estendeu aos dous días. Ademais, tanto 
o pantalón coma as zapatillas brancas decóranse con flo-
res de papel, entre as que destaca unha flor máis grande 

colocada á altura do sexo, nunha clara alusión á virilidade 
e á fecundidade. Nesta, o artesán reproduciu a «de festa» 
realizada con cortiza pintada á que se lle ensamblan uns 
xuncos sobre os que cae a pel, neste caso sintética. As 
orellas son de lebre, procedentes dun restaurante que a 
serve, e os testículos son de equino.

Un dos momentos máis significativos da celebración ten 
lugar ao remate da misa, á que o zangarrón asiste co ros-
tro descuberto. Cando o sacerdote imparte a bendición, o 
personaxe pica dúas oblatas de pan co tridente —tamén 
chamado purridera— e levántaas. Este xesto pode conter 
un simbolismo relacionado coa fertilidade, xa que se trata 
dunha especie de paracomuñón realizada fóra do templo. 
Ao concluír a misa, e xa no exterior, o zangarrón parte 
o pan e repárteo entre os asistentes, que comulgan de 
novo simbolicamente.

O número tres, cargado de simbolismo e connotacións 
máxicas, está presente ao longo de toda a mascarada: 
o tridente, as tres chocas, os tres golpes simbólicos ás 
vítimas, as tres reverencias e as tres xenuflexións reforzan 
o seu carácter ritual. Resulta especialmente rechamante 
a crenza popular de que, se o zangarrón morre coa más-
cara posta, non pode ser enterrado en solo sagrado. Esta 
idea revela a profunda carga relixiosa e a singularidade 
desta tradición de substrato ancestral.

Nota: esta máscara é un agasallo que José Ramón Pérez lle fixo a Pilar Panero tras 
executala para MASKS. Ela decidiu doala á colección coa aprobación do artesán. 
Entregouse na clausura de MASKS. A las y Viento Collection. Nacho Rovira, exposi-
ción realizada no Museo da Universidade de Valladolid, do 12 de decembro de 2024 
ao 21 de febreiro de 2025, no marco do proxecto “Unveiling the Arts and Works 
behind the MASKS (Project acronym: MASKS)”, nº 101139852 (European Education 
and Culture Executive Agency (EACEA), ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO / 03 
May 2023, ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-ENTERP - Alliances for Edu-
cation and Enterprises, 01/02/2024 to 31/01/2027, IP: M.ª Pilar Panero García (UVa).



96

CAROCHO DE 
CONSTANTIM

Author: Óscar Barros
Material: leather
Dimensiones: 41x26x16
2025, Constantim, Miranda do Douro (district of 
Bragança), Portugal
Masks of the World (186)

Celebrated in Constantim from December 27th to 
29th, the Festa das Morcelas ou da Mocidade is one 
of the most emblematic winter festivals in the Mi-

randese Plateau. Centered around the feast of Saint John 
the Evangelist, it embodies the coexistence of the Christian 
liturgical calendar with pre-Christian ritual structures rooted 
in the winter solstice and the ancient rites of passage of 
Roman and Celtic traditions.

The key figure of the Carocho wears a loose-fitting suit 
made of coarse cloth and a hat integrated into his leather 
mask. He carries a large wooden fork and wears galoshes 
or gaiters and boots made of calfskin. His counterpart, 
the Vellha (“Old Woman”), appears in a skirt and a print-
ed calico blouse, with a kerchief and a shawl draped over 
her shoulders. Around her neck hangs a rosary of roasted 
chestnuts, and she carries a wooden pitchfork in one hand.
At the symbolic heart of the celebration lies the ritual of the 
“convite,” a traditional round of visits in which young men 
go from house to house offering wishes of health and pros-
perity to their neighbors, while collecting food and gifts for 
the communal feast. During this visit, the masked figures 

of the Carocho and the Vellha accompany them, embody-
ing fertility and renewal. This theatrical masquerade, rich in 
gestures of virility, humor, and social satire, creates a lim-
inal space where daily norms are temporarily suspended.

The solstice fire, lit the day before, and the subsequent 
communal meal complete the ritual cycle: from collection 
(convite) to banquet (convivium), where the gathered offer-
ings are symbolically consumed as a sacred communion 
and offering to the deity. This act of communion and sacri-
fice reaffirms social cohesion and marks the rebirth of the 
community’s life cycle.

The participation of pauliteiros (traditional stick dancers) 
and bagpipers, along with the integration of traditional mu-
sic into the liturgical setting, underscores the syncretism 
between Christian sacredness and pagan symbolism. The 
rite also contains initiatory elements: young men are for-
mally admitted into the festive brotherhood through a sym-
bolic payment and new stewards are elected; authentic 
rites of passage that ensure the institutional and genera-
tional continuity of the tradition. After disappearing in 1958 
during a period of rural depopulation and modernization, 
the festival was revived in 1979.

In essence, the Festa da Mocidade (Festival of Youth) syn-
thesizes a complex symbolic system in which the commu-
nity stands at the center of a rural worldview that unites 
mythic past and religious present. Its endurance reveals 
how the people of Trás-os-Montes have managed to pre-
serve—beneath a Christian façade—a ritual memory that 
reaches back to the primordial time of creation and the re-
newal of the world.



98

CAROCHO DE 
CONSTANTIM

Autor: Óscar Barros
Material: cuero
Dimensiones: 41x26x16
2025, Constantim, Miranda do Douro, Bragança, 
Portugal
Máscaras del mundo (186)

La Festa das Morcelas ou da Mocidade, celebrada 
en Constantim los días 27 a 29 de diciembre, se 
presenta como una de las manifestaciones más re-

presentativas del ciclo hiemal en la Tierra de Miranda. Su 
desarrollo en torno a la festividad de San Juan Evange-
lista revela la coexistencia de un calendario cristiano con 
estructuras rituales de raíz precristiana, ligadas al solsti-
cio de invierno y a los antiguos ritos de paso juveniles de 
las culturas romana y celta.

El carocho viste un traje holgado de tela basta y va toca-
do con un sombrero que es parte de la máscara de cuero. 
Sostiene un gran tenedor de madera y calza chanclos o 
polainas con botas de becerro. La velha lleva falda, blusa 
de calicó estampada, pañuelo chino, chal al hombro, un 
rosario de castañas asadas al cuello y en una mano una 
estaca.

El núcleo simbólico del festejo es el ritual del «convite», en 
el que los mozos visitan casa por casa ofreciendo salud 
y prosperidad a los vecinos, mientras recogen alimentos 
y ofrendas destinadas a la celebración colectiva. Duran-

te esta visita participan los personajes enmascarados del 
carocho y la velha, figuras agregadas que encarnan las 
fuerzas de la fertilidad y la renovación. La mascarada, de 
marcada teatralidad, combina gestos de virilidad, humor 
y crítica social, constituyendo un espacio liminal donde 
se suspenden las normas cotidianas.

El fuego solsticial, encendido la víspera, y la posterior co-
mida comunitaria completan el ciclo ritual: de la colecta 
(convite) se pasa al banquete (convivium), momento en 
que los productos recogidos son consumidos simbólica-
mente en ofrenda a la divinidad. Este acto de comunión y 
sacrificio reafirma la cohesión del grupo y marca la reno-
vación del ciclo vital y social de la comunidad.

La participación de los pauliteiros y de los gaiteros, así 
como la inserción de la música tradicional dentro del pro-
pio espacio litúrgico, confirman el sincretismo entre lo 
sagrado cristiano y las estructuras simbólicas paganas. 
El rito integra, además, elementos iniciáticos: la entrada 
de los mozos en la hermandad festiva mediante un pago 
formal y la elección de nuevos mayordomos constituyen 
auténticos ritos de paso que aseguran la continuidad ins-
titucional y generacional del culto recuperado en 1979 
tras su pérdida, como tantas otras, en tiempos del desa-
rrollismo que vació los pueblos, concretamente en 1958.

En suma, la Festa da Mocidade sintetiza un complejo sis-
tema simbólico en el que confluye la comunidad como eje 
de una cosmovisión rural que articula un pasado mítico y 
un presente religioso. Su persistencia demuestra cómo 
las comunidades trasmontanas han sabido conservar, 
bajo el ropaje cristiano, una memoria ritual que remite al 
tiempo primordial de la creación y de la renovación del 
mundo.



100

CAROCHO DE 
CONSTANTIM

Autor: Óscar Barros
Material: coiro
Dimensións: 41x26x16
2025, Constantim, Miranda do Douro, Bragança, 
Portugal
Máscaras do mundo (186)

A Festa das Morcelas ou da Mocidade, celebrada 
en Constantim entre os días 27 e 29 de decembro, 
preséntase como unha das manifestacións máis 

representativas do ciclo invernal na Terra de Miranda. O 
seu desenvolvemento arredor da festividade de San Xoán 
Evanxelista revela a coexistencia dun calendario cristián 
con estruturas rituais de raíz precristiá, ligadas ao sols-
ticio de inverno e aos antigos ritos de paso xuvenís das 
culturas romana e celta.

O carocho viste un traxe folgado de tea basta e vai cu-
berto cun chapeu que forma parte da máscara de coiro. 
Sostén un gran garfo de madeira e calza zocos ou po-
lainas con botas de becerro. A velha leva saia, blusa de 
calicó estampada, pano chinés, chal polos ombreiros, un 
rosario de castañas asadas ao pescozo e unha estaca 
nunha man.

O núcleo simbólico do festexo é o ritual do «convite», no 
que os mozos visitan casa por casa, ofrecéndolles aos 
veciños saúde e prosperidade mentres recollen alimen-
tos e ofrendas destinadas á celebración colectiva. Du-

rante esta visita participan os personaxes enmascarados 
do carocho e a velha, figuras agregadas que encarnan 
as forzas da fertilidade e a renovación. A mascarada, de 
marcada teatralidade, combina xestos de virilidade, hu-
mor e crítica social, constituíndo un espazo liminar onde 
se suspenden as normas cotiás.

O lume solsticial, prendido a véspera, e a posterior comi-
da comunitaria completan o ciclo ritual: da colecta (con-
vite) pásase ao banquete (convivium), momento en que 
os produtos recollidos se consomen simbolicamente en 
ofrenda á divindade. Este acto de comuñón e sacrificio 
reafirma a cohesión do grupo e marca a renovación do 
ciclo vital e social da comunidade.

A participación dos pauliteiros e dos gaiteiros, así coma a 
inserción da música tradicional dentro do propio espazo 
litúrxico, confirman o sincretismo entre o sagrado cristián 
e as estruturas simbólicas pagás. O rito integra, ademais, 
elementos iniciáticos: a entrada dos mozos na irmanda-
de festiva mediante un pagamento formal e a elección 
de novos mordomos constitúen auténticos ritos de paso 
que aseguran a continuidade institucional e xeracional do 
culto recuperado en 1979 tras a súa perda, coma tantas 
outras, en tempos do desenvolvementismo que baleirou 
as aldeas, concretamente en 1958.

En suma, a Festa da Mocidade sintetiza un complexo sis-
tema simbólico no que conflúe a comunidade como eixo 
dunha cosmovisión rural que articula un pasado mítico e 
un presente relixioso. A súa persistencia demostra como 
as comunidades trasmontanas souberon conservar, baixo 
un aspecto cristián, unha memoria ritual que remite ao 
tempo primordial da creación e da renovación do mundo.



102

BOE AND MERDULE

Author: Michele Vedele
Material: wild pear and black hornbeam woo
Dimensions: 19x10x27/30x12x75
2021, Ottana, Region of Sardinia, Italy
Masks of the world (95 y 96)

The Carnival of Ottana, a celebration that mixes 
the sacred and the profane, officially begins on 
January 16 with the fire of Sant’Antonio, in Sar-

dinia’s S’Ogulone di Sant’Antoni, and ends on the first 
Sunday of Lent. The most characteristic masks of this 
Carnival are the Su Boe and the Su Merdule.

The Su Boe caratza is reminiscent of a bull and has a star 
carved on the forehead and two leaves on the cheeks. 
The colours used in the mask are traditionally red, green 
and black, natural colours easy to find in nature. The word 
‘Merdule’ is the contraction of the Nuragic mere ‘e su ule, 
which translated means “owner of the ox.”

The role of the Merdule is to dominate Su Boe. The re-
lationship between man and animal is a constant in the 
agro-pastoral world that this Carnival is inspired by. Dur-
ing the festival, the masks stop to stage scenes in which 
the ox rebels and the “master” tries to tame it.

In addition to masks depicting oxen and farmers, there 
are others representing donkeys and pigs, and —less fre-
quently— roe deer and stags. Among them is Sa Filon-
zana, a female character played by a man who is por-
trayed as an elderly, hunchbacked spinner. She is dressed 
in black with her face smeared with soot and she carries a 
spindle and weaves wool. She threatens to cut the thread 
of life of anyone who fails to offer her a drink.

The carnival of Ottana has its roots in peasant and pas-
toral culture, representing some of its most fundamental 
moments. From an anthropological perspective, the de-
piction of rural life is closely linked to archaic ceremonies, 
in particular the Dionysian rites centred on the figure of 
Dionysus, a deity who is reborn cyclically each spring and 
symbolises the awakening of the earth and vegetation. 
This motif forms part of a broader set of magical rituals 
characteristic of the ancient agrarian civilizations of the 
Mediterranean.

The celebration also evokes the ancient Mediterranean 
cult of cattle, in which the bull held a symbolic value as-
sociated with strength and vitality. These rites additionally 
served an apotropaic function, aimed at warding off evil 
spirits and promoting the fertility of the herds. Within this 
context, humans, by subjugating and venerating the bull, 
symbolically seek to approach the animal condition inher-
ent in the carnivalesque universe; through the grotesque 
representation of this transformation, the ritual seeks to 
exorcise the threat that such metamorphosis might mani-
fest in everyday life.



104

BOE Y MERDULE

Autor: Michele Vedele
Material: madera de peral silvestre y madera de carpe 
negro
Dimensiones: 19x10x27/30x12x75
2021, Ottana, Cerdeña, Italia 
Máscaras del mundo (95 y 96)

El Carnaval de Ottana, una celebración que mezcla 
lo sagrado y lo profano, oficialmente empieza el 
16 de enero con el Fuego de San Antonio, en sar-

do S’Ogulone di Sant’Antoni, y acaba el primer Domingo 
de Cuaresma. Las máscaras más características de este 
Carnaval son el Su Boe y el Su Merdule.

La caratza de Su Boe recuerda la figura del toro y tiene ta-
lladas una estrella en la frente y dos hojas en las mejillas. 
Los colores usados en la máscara son tradicionalmente 
rojo, verde y negro, colores fáciles de encontrar en la na-
turaleza. La palabra Merdule es la contracción de mere ‘e 
su ule, que traducida significa «amo del buey».

La función del Merdule es dominar a Su Boe. La relación 
entre el hombre y el animal es una constante en el mun-
do agropastoril en el que se inspira este Carnaval. En la 
fiesta las máscaras se detienen para escenificar momen-
tos en los que el buey se rebela y el «maestro» trata de 
domesticarlo.

Además de máscaras de bueyes y granjeros salen otras 
que representan a burros y cerdos, y, menos numerosas, 
a corzos y ciervos. Sa Filonzana es un hombre que hace 
de hilandera anciana y jorobada, que, vestida de negro y 
con la cara pintada de hollín, porta el huso y teje la lana. 
Amenaza con cortar el hilo de la vida de quienes no la 
asistan dándole bebida.

El Carnaval de Ottana hunde sus raíces en la cultura cam-
pesina y pastoral, de la cual representa algunos de sus 
momentos fundamentales. Desde una perspectiva antro-
pológica, la representación de la vida rural aparece estre-
chamente vinculada a ceremonias arcaicas, en particular 
a los ritos dionisíacos, centrados en la figura de Dioniso, 
divinidad que renace cíclicamente en primavera y sim-
boliza el despertar de la tierra y de la vegetación. Este 
motivo se inscribe en un conjunto más amplio de rituales 
de carácter mágico propios de las antiguas civilizaciones 
agrarias del Mediterráneo.

Esta celebración evoca asimismo el culto antiguo me-
diterráneo al ganado, en el que el toro asumía un valor 
simbólico asociado a la fuerza y la vitalidad. Dichos ritos 
cumplían además una función apotropaica, orientada a 
alejar los espíritus malignos y a propiciar la fertilidad de 
los rebaños. En este contexto, el hombre, al someter y 
venerar al toro, aspira simbólicamente a aproximarse a la 
condición animal propia del universo carnavalesco; me-
diante la representación grotesca de esta transformación, 
se busca exorcizar el peligro de que dicha metamorfosis 
se manifieste como una realidad en la vida cotidiana.



106

BOE E MERDULE

Autor: Michele Vedele
Material: madeira de pereira silvestre e madeira de carpe 
negro
Dimensións: 19x10x27/30x12x75
2021, Ottana, Sardeña, Italia
Máscaras do mundo (95 e 96)

O Carnaval de Ottana, unha celebración que mes-
tura o sagrado e o profano, comeza oficialmente 
o 16 de xaneiro co Lume de Santo Antón, en 

sardo S’Ogulone di Sant’Antoni, e acaba o primeiro Do-
mingo de Coresma. As máscaras máis características 
deste Carnaval son o su boe e o su merdule.

A caratza do su boe lembra a figura do touro e ten talla-
das unha estrela na fronte e dúas follas nas meixelas. As 
cores usadas na máscara son tradicionalmente o verme-
llo, o verde e o negro, cores fáciles de atopar na nature-
za. A palabra merdule é a contracción de mere ‘e su ule, 
que traducida significa «amo do boi».

A función do merdule é dominar o su boe. A relación 
entre o home e o animal é unha constante no mundo 
agropastoril no que se inspira este Carnaval. Na festa as 
máscaras detéñense para escenificar momentos nos que 
o boi se rebela e o «amo» trata de domesticalo.

Ademais de máscaras de bois e granxeiros saen outras 
que representan burros e porcos, e, con menor frecuen-
cia, corzos e cervos. Sa Filonzana é un home que fai de 
fiandeira anciá e chepuda, que, vestida de negro e coa 
cara tisnada, porta o fuso e tece a la. Ameaza con cortar 
o fío da vida dos que non a asistan dándolle bebida.

O Carnaval de Ottana afunde as súas raíces na cultu-
ra campesiña e pastoral, da cal representa algúns dos 
seus momentos fundamentais. Desde unha perspectiva 
antropolóxica, a representación da vida rural aparece 
estreitamente vinculada a cerimonias arcaicas, en par-
ticular aos ritos dionisíacos, centrados na figura de Dio-
niso, divindade que renace ciclicamente na primavera e 
simboliza o espertar da terra e da vexetación. Este moti-
vo inscríbese nun conxunto máis amplo de rituais de ca-
rácter máxico propios das antigas civilizacións agrarias 
do Mediterráneo.

Esta celebración evoca tamén o culto antigo mediterrá-
neo ao gando, no que o touro asumía un valor simbóli-
co asociado á forza e a vitalidade. Estes ritos cumprían 
ademais unha función apotropaica, orientada a arredar 
os espíritos malignos e a propiciar a fertilidade dos ra-
baños. Neste contexto, o home, ao someter e venerar o 
touro, aspira simbolicamente a aproximarse á condición 
animal propia do universo carnavalesco; mediante a re-
presentación grotesca desta transformación, búscase 
exorcizar o perigo de que esta metamorfose se manifes-
te como unha realidade na vida cotiá.



108

JARRAMPLAS

Author: Ernesto Antonio Salgado
Material: cardboard base covered with painted fiberglass 
and horse tail
Dimensions: 62x47x78
2021, Piornal, Province of Cáceres, Spain 
Masks of the world (88)

In the town of Piornal, in the province of Cáceres, at 
the highest point in Extremadura in the Jerte Valley, 
the Jarramplas festival is held every year on January 

19 and 20 in honour of Saint Sebastian. It is one of the 
most internationally recognised Spanish masquerades.

Although some claim its origins are in the rites of the Vet-
tonian clans or in the Roman Saturnalia, the most wide-
spread popular belief tells the story of a cattle rustler who, 
once discovered, was subjected to mockery and punish-
ment by the villagers. What is clear is that, today, Jar-
ramplas embodies evil, and the festival represents the 
triumph of good over evil.

During the festival, the masked man receives from all 
sides the impacts of hundreds of turnips thrown at him 
by the attendees. For this reason, he wears a garment 
weighing more than forty kilos that includes the mask and 
a fibreglass coat of mail to cushion the blows. However, 
despite playing the role of a scapegoat, playing the Jar-
ramplas is a source of pride for the inhabitants of Piornal. 
The candidates wait decades for their turn, as there are 
only two (up to three) Jarramplas each festival.

Beyond the secular legends —Jarramplas as a cattle thief 
or a demon— or the religious ones —Jarramplas as an 
imitation of Saint Sebastian’s martyrdom—, the festival, 
which has been extensively studied by Sebastián Díaz 
Iglesias, possesses enormous ritual density. Today, it is 
a celebration for everyone and of everyone, encompass-
ing both the Piornal inhabitants and those who accom-
pany them. Popular religiosity in Piornal remains vibrant, 
expressed through massive community participation in a 
variety of ritual practices, most notably the Alborás Pro-
cession, High Mass on 20 January, and the subsequent 
singing of the Rosca to Saint Sebastian. This religiosity 
is also evident in rites that take place within the church, 
such as the Bajada and Vestimenta (clothing) of the Saint, 
the devotional act of Besapiés, and the Saint’s ascend to 
his Throne.

Jarramplas wears a multicoloured costume made from 
ribbons and fragments of old clothing, to which a tradi-
tional drum (tamboril) is securely attached. His face is 
then concealed behind a mask, a crucial element in the 
symbolic process of dehumanising the individual and 
ritually transforming him into a diabolical figure. In the 
streets, he faces a fervent crowd —primarily young men 
and women— who await him with songs, brandishing tur-
nips to hurl with merciless force, as though confronting 
the most sinister embodiment of evil. The character en-
deavours to withstand the onslaught without ceasing to 
play the tamboril, maintaining a proud and defiant stance. 
From that moment, a dynamic chase ensues between the 
crowd and Jarramplas, who defends himself by intimidat-
ing participants through his presence, physical proximity, 
and the wielding of two thick cudgels.



110

JARRAMPLAS

Autor: Ernesto Antonio Salgado
Material: base de cartón recubierta de fibra de vidrio 
pintada y cola de caballo
Dimensiones: 62x47x78
2021, Piornal, Cáceres, España
Máscaras del mundo (88)

En la localidad de Piornal, provincia de Cáceres, 
en el punto más alto de Extremadura, en el Valle 
del Jerte, se celebra cada año, los días 19 y 20 de 

enero, la fiesta de Jarramplas en honor a san Sebastián. 
Es una de las mascaradas españolas con más reconoci-
miento internacional.

Aunque algunos sostienen orígenes en ritos de los clanes 
vetones o en las Saturnales romanas, la creencia popular 
más extendida habla de la historia de un ladrón de gana-
do que, tras ser descubierto, fue sometido a burlas y cas-
tigos por los aldeanos. Lo que está claro es que, hoy en 
día, Jarramplas encarna lo maligno y la fiesta representa 
el triunfo del bien sobre el mal.

Durante la fiesta el enmascarado recibe por todos lados 
los impactos de cientos de nabos que le lanza el públi-
co. Por ello, tiene que llevar una vestimenta de más de 
cuarenta kilos de peso, incluida la máscara, y una malla 
(armadura) de fibra de vidrio para amortiguar los golpes. 
Sin embargo, a pesar de encarnar a un chivo expiatorio, 
interpretar al Jarramplas es un orgullo para los habitantes 
de Piornal. Los aspirantes esperan incluso décadas para 
que llegue su turno, ya que solo hay dos o tres Jarram-
plas oficiales en cada fiesta.

Más allá de las leyendas profanas —Jarramplas es un la-
drón de ganado o un demonio— o de la religiosa —Ja-
rramplas imita el martirio de san Sebastián—, la fiesta, 
que ha sido muy bien estudiada por Sebastián Díaz Igle-
sias, tiene una densidad ritual enorme, y hoy día es una 
celebración para todos y de todos los piornalejos y los 
que los acompañan. La religiosidad popular en Piornal se 
mantiene vigente y se manifiesta a través de una parti-
cipación masiva de la comunidad en diversas prácticas 
rituales, entre las que destacan la Procesión de las Albo-
rás, la asistencia a la Misa Mayor del día 20 de enero y el 
posterior Canto de la Rosca a San Sebastián. Asimismo, 
esta religiosidad se expresa en los ritos que tienen lugar 
en el interior del templo, tales como la Bajada y Vestimen-
ta del Santo, el Besapiés y la Subida del Santo al Trono.
 
El personaje viste un traje policromado confeccionado a 
partir de cintas y fragmentos de ropa usada, al que se 
le sujeta convenientemente un tamboril. A continuación, 
oculta su rostro tras la máscara, clave del proceso sim-
bólico de deshumanización del individuo y de su transfor-
mación ritual en figura diabólica. En la calle, se enfrenta 
a una multitud enfervorecida —compuesta fundamental-
mente por hombres y mujeres jóvenes— que lo espera 
entre cánticos, exhibiendo en sus manos los nabos que 
le arrojarán sin contemplaciones, como si se tratara de la 
encarnación más perversa del mal. El personaje procura 
resistir las acometidas sin dejar de tocar el tamboril, man-
teniendo en todo momento una actitud altiva y provoca-
dora. A partir de ese instante se desencadena un periodo 
de persecución y huida entre la multitud instigadora y Ja-
rramplas, quien se defiende intimidando a los participan-
tes mediante su presencia, su proximidad física y el uso 
de dos gruesas cachiporras.



112

JARRAMPLAS

Autor: Ernesto Antonio Salgado
Material: base de cartón recuberta de fibra de vidro 
pintada e cola de cabalo
Dimensións: 62x47x78
2021, Piornal, Cáceres, España
Máscaras do mundo (88)

Na localidade de Piornal, provincia de Cáceres, no 
punto máis alto de Estremadura, no Val do Jerte, 
celébrase cada ano, os días 19 e 20 de xaneiro, 

a Festa de Jarramplas na honra de san Sebastián. É unha 
das mascaradas españolas con máis recoñecemento in-
ternacional.

Aínda que hai quen sostén que ten a súa orixe en ritos 
dos clans vetóns ou nas Saturnais romanas, a crenza po-
pular máis estendida fala da historia dun ladrón de gando 
que, tras ser descuberto, foi sometido a burlas e castigos 
polos aldeáns. O que está claro é que, hoxe en día, o ja-
rramplas encarna o maligno e a festa representa o triunfo 
do ben sobre o mal.

Durante a festa, o enmascarado recibe por todos os lados 
o impacto de centos de nabos que lle guinda o público. 
Por iso ten que levar unha vestimenta de máis de coren-
ta quilos de peso, incluída a máscara, e unha malla (ar-
madura) de fibra de vidro para amortecer os golpes. Así 
e todo, malia encarnar un chibo expiatorio, interpretar o 
jarramplas é un orgullo para os habitantes de Piornal. Os 
aspirantes chegan a esperar décadas a que lles toque a 
quenda, xa que só hai dous ou tres jarramplas oficiais en 
cada festa.

Alén das lendas profanas —Jarramplas é un ladrón de 
gando ou un demo— ou da relixiosa —Jarramplas reme-
da o martirio de san Sebastián—, a festa, que foi moi ben 
estudada por Sebastián Díaz Iglesias, ten unha densida-
de ritual enorme, e hoxe en día é unha celebración para 
todos e de todos os veciños de Piornal e quen os acom-
pañan. A relixiosidade popular en Piornal mantense vi-
xente e maniféstase a través dunha participación masiva 
da comunidade en diversas prácticas rituais, entre as que 
destacan a Procesión das Alborás, a asistencia á Misa 
Maior do día 20 de xaneiro e o posterior Canto da Rosca 
a San Sebastián. Así mesmo, esta relixiosidade exprésa-
se nos ritos que teñen lugar no interior do templo, como 
a Baixada e Vestimenta do Santo, o Beixapé e a Subida 
do Santo ao Trono.

O personaxe viste un traxe policromado confeccionado 
a partir de cintas e fragmentos de roupa usada, e suxéi-
taselle convenientemente un tamboril. A continuación, 
oculta o seu rostro tras a máscara, clave do proceso sim-
bólico de deshumanización do individuo e da súa trans-
formación ritual en figura diabólica. Na rúa, enfróntase a 
unha acalorada multitude —composta fundamentalmente 
por homes e mulleres novos— que espera por el entre 
cánticos, exhibindo nas mans os nabos que lle guindarán 
sen contemplacións, coma se se tratase da encarnación 
máis perversa do mal. O personaxe procura resistir as 
acometidas sen deixar de tocar o tamboril, mantendo en 
todo momento unha actitude altiva e provocadora. A par-
tir dese instante desencadéase un período de persecu-
ción e fuxida entre a multitude instigadora e Jarramplas, 
que se defende intimidando os participantes mediante a 
súa presenza, a súa proximidade física e o uso de dúas 
grosas cachaporras.



114

LOLE (URZELNLAUF)

Author: Uwe Constantin Boghian
Material: painted metal mesh and synthetic hair
Dimensions: 33x30x5,5
2025, Cincu (Brașov County), Transylvania, Romania
Masks of the World (182)

The Fuga Lolelor tradition dates back to the 17th 
century and is rooted in the history of the Transyl-
vanian Saxons: the medieval German settlers and 

their descendants who lived in Romania from the 12th to 
the 19th centuries. Today, the custom is celebrated annu-
ally in the towns of Agnita and Cincu. The earliest record 
of the festival appears in guild archives from 1689 in Ag-
nita (Sibiu County), two years after Cincu, the former re-
gional administrative center, lost its right to host the main 
guild offices.

Known as Fuga Lolelor or Großschenker Urzellauf, the 
ritual has pre-Christian origins associated with protec-
tion and purification. During the Middle Ages, it became 
closely tied to the craft guilds of Transylvania.. Each Janu-
ary, the guilds held a ceremonial transfer of a chest con-
taining money and trade secrets to the newly appointed 
guild master. This solemn act was accompanied by a fes-
tive procession, during which masked figures known as 
urzeln or lole guarded the chest.

According to legend, the custom originated during a Turk-
ish invasion. A young woman named Ursula, the daughter 
of a local furrier, devised a clever plan to save her town. 
Disguised in animal skins and a frightening mask, she 

armed herself with cowbells and a whip, and charged at 
the attackers, letting out terrifying cries. Mistaking her for 
a demon, the invaders fled in panic. The name lole, it is 
said, derives from the German verb ‘lallen’, meaning ‘to 
babble’ or ‘to murmur,’ referring to the strange sounds 
emerging from behind the masks.

The urzeln were not only the symbolic guardians of the 
guild chest, but also played a ritual role in driving away 
winter and evil spirits. Their costumes are made from 
patches of black fabric, and they wear headdresses 
adorned with hemp braids. Their painted masks, edged 
with fur, enhance their eerie appearance. During the rit-
ual, the urzeln roam the streets, cracking braided leather 
whips and ringing large cowbells. In Cincu, they parade 
through the entire village, where residents welcome them 
with brandy and doughnuts as tokens of gratitude for 
bringing purification, prosperity to the home, and fertility 
to the fields.



116

LOLE (URZELNLAUF)

Autor: Uwe Constantin Boghian
Material: malla metálica pintada 
y pelo sintético
Dimensiones: 33x30x5,5
2025, Cincu, condado de Brașov, Transilvania, Rumanía
Máscaras del mundo (182)

La tradición de la Fuga Lolelor se remonta al siglo 
xvii y está arraigada en la historia de los sajones 
de Transilvania. Estos son los alemanes medie-

vales y sus descendientes, que estuvieron presentes en 
Rumanía desde el siglo xii hasta el xix. Actualmente, se 
celebra cada año en Agnita y Cincu. La costumbre está 
registrada en los archivos gremiales desde 1689 en Ag-
nita, en el distrito de Sibiu, dos años después de que 
Cincu, la antigua autoridad administrativa regional, per-
diera el derecho a albergar las oficinas principales de los 
gremios en el pueblo.

La Fuga Lolelor / Großschenker Urzellauf es un ritual con 
raíces precristianas de protección y purificación que, en 
la Edad Media, estaba estrechamente vinculado a las 
actividades de los gremios artesanales de Transilvania. 
Cada enero se realizaba la transferencia ritual del cofre 
que contenía el dinero y los secretos profesionales del 
gremio respectivo a su recién nombrado director. Esta 
transferencia iba acompañada de una procesión con el 
cofre custodiado por unos personajes enmascarados 
llamados urzeln/lole.

Su origen, según la leyenda, surge durante una ofensi-
va turca, cuando una joven llamada Úrsula, hija de un 
trampero (peletero) local, ideó un plan ingenioso para 
proteger a su pueblo. Se vistió con pieles de animales, 
una máscara aterradora y cencerros, se armó con un 
látigo y saltó sobre los invasores, emitiendo sonidos ate-
rradores. Estos la confundieron con un diablo y huyeron 
aterrorizados. El nombre lole, dicen, deriva del alemán 
Lallen, que significa balbucear, murmurar, evocando los 
sonidos que provienen desde detrás de las máscaras.

Los urzeln no solo custodiaban el preciado cofre, sino 
que también tenían la función original de ahuyentar al 
invierno y a los malos espíritus. Su traje está hecho de 
retazos de tela negra y portan una especie de tocado 
como el traje, del que pende una trenza de cáñamo. 
Su máscara está pintada y lleva bordes peludos. El ri-
tual consiste en que los urzeln deambulan por las calles 
haciendo ruido con látigos de cuero trenzado y enor-
mes cencerros. En Cincu recorren todo el pueblo y son 
recibidos por los vecinos con aguardiente y rosquillas 
en agradecimiento por traer la purificación, el bienestar 
para el hogar y la fertilidad para las cosechas.



118

LOLE (URZELNLAUF)

Autor: Uwe Constantin Boghian
Material: malla metálica pintada e pelo sintético
Dimensións: 33x30x5,5
2025, Cincu, condado de Brașov, Transilvania, Romanía
Máscaras do mundo (182)

A tradición da Fuga Lolelor remóntase ao século 
xvii e está arraigada na historia dos saxóns de 
Transilvania. Trátase dos alemáns medievais e os 

seus descendentes, que estiveron presentes en Romanía 
desde o século xii ata o xix. Actualmente, celébrase cada 
ano en Agnita e Cincu. O costume está rexistrado nos 
arquivos gremiais desde 1689 en Agnita, no distrito de Si-
biu, dous anos despois de que Cincu, a antiga autoridade 
administrativa rexional, perdese o dereito a albergar as 
oficinas principais dos gremios na vila.

A Fuga Lolelor / Großschenker Urzellauf é un ritual con 
raíces precristiás de protección e purificación que, na 
Idade Media, estaba estreitamente vinculado ás activida-
des dos gremios artesanais de Transilvania. Cada xaneiro 
realizábase a transferencia ritual do cofre que contiña o 
diñeiro e os segredos profesionais do gremio respectivo 
ao seu recentemente nomeado director. Esta transferen-
cia ía acompañada dunha procesión co cofre custodiado 
por uns personaxes enmascarados chamados urzeln/lole.

A súa orixe, segundo a lenda, xorde durante unha ofen-
siva turca, cando unha moza chamada Úrsula, filla dun 
peleteiro local, ideou un enxeñoso plan para protexer a 
súa aldea. Vestiuse con peles de animais, unha máscara 
aterradora e chocas, armouse cun látego e saltou sobre 
os invasores, emitindo sons aterradores. Estes confundí-
rona cun diaño e fuxiron aterrorizados. O nome lole, din, 
deriva do alemán Lallen, que significa balbucir, murmu-
rar, evocando os sons que proveñen desde detrás das 
máscaras.

Os urzeln non só custodiaban o prezado cofre, senón que 
tamén tiñan a función orixinal de escorrentar o inverno e 
os malos espíritos. O seu traxe está feito de retallos de 
tea negra e portan unha especie de toucado coma o tra-
xe, do que pendura unha trenza de cáñamo. A máscara 
está pintada e leva bordos peludos. O ritual consiste en 
que os urzeln deambulan polas rúas facendo ruído con 
látegos de coiro trenzado e enormes chocas. En Cincu 
percorren toda a vila e son recibidos polos veciños con 
augardente e rosquillas en agradecemento por traeren a 
purificación, o benestar para o fogar e a fertilidade para 
as colleitas.



120

BOTARGA

Author: Ermenegildo Gil
Material: walnut wood
Dimensions: 17x10x18
1995, Guadalajara, Spain
Masks of the world (68)

The botarga is a grotesque figure of very ancient 
origin, traditionally associated with the realms of 
chaos and the forbidden. Over time, the Church 

ultimately incorporated it into religious processions as a 
representation of evil; however, in the present day it has 
largely lost its profound symbolic meaning. From a sym-
bolic perspective, the botarga embodies the “reverse side” 
of the social order: anarchy, the inversion of established 
values, ambiguity, heterodoxy, and moral transgression, 
giving form to that which the community rejects yet simul-
taneously needs to define in order to affirm its own order.
Despite ecclesiastical prohibitions against the presence 
of grotesque figures in sacred spaces, the botarga’s 
deep roots in popular tradition fostered its adaptation to 
the Christian calendar, eventually becoming integrated 
into annual festivities accepted by the Church. Over the 
course of time, botargas gradually lost their former alle-
gorical significance as incarnations of evil, and in many 
cases have been reduced to mere picturesque figures, 
deprived of a clearly defined symbolic function.

There are three main types of botargas found in numerous 
villages across the province of Guadalajara, where they 
play a central role in deeply rooted celebrations. Some 
are associated with winter festivals and typically carry ob-
jects used to hit, such as bludgeons or animal bladders. 

Others are responsible for leading the dances of spring 
and summer festivities. A third type appears in loas and 
other forms of popular theatre. They may be more or less 
colourful, with or without horns, and more or less expres-
sive, yet all share a face that conveys something distinctly 
diabolical.

Each municipality has its own botarga with distinctive 
features. This example, from the village of Arbancón in 
the northern mountain range of the province, is charac-
terised by its twisted nose. Dressed in a red, white, and 
blue costume adorned with rosettes, the character pa-
rades through the village on the feast day of Our Lady 
of Candles, ringing cowbells and small bells. The botarga 
knocks on the doors of houses to ask the inhabitants for 
alms, plays castanets, and strikes with its bludgeon those 
who attempt to take the orange it carries in its other hand, 
a symbol of fertility that it offers to young women. This 
masked individual leads the procession in honor of Can-
dlemas and dances, although the group of dancers that 
once accompanied it has since disappeared.

Since 2022, the botargas of Guadalajara have been of-
ficially declared Cultural Interest Asset in the category 
of Intangible Cultural Heritage. This designation marks a 
departure from the state of neglect in which these tradi-
tions found themselves when Pío and Julio Caro Baroja 
filmed, in 1965, an extraordinary documentary capturing 
what they described as the “last” botargas, “so that they 
might remain preserved in the memory of our folklore:” 
the botarga of Montarrón, which performed its vigil and 
ceremony for Saint Sebastian; that of Robledillo de Mo-
hernando, dedicated to Our Lady of Peace; and those 
of Beleña and Retiendas, also dedicated to Our Lady of 
Candles.



122

BOTARGA

Autor: Ermenegildo Gil
Material: madera de nogal
Dimensiones: 17x10x18
c. 1995, Guadalajara, España
Máscaras del mundo (68)

La botarga es una figura grotesca de origen muy 
antiguo, vinculada tradicionalmente al ámbito del 
caos y de lo prohibido. Con el tiempo, la Iglesia 

terminó incorporándola a las procesiones como una re-
presentación del mal; sin embargo, en la actualidad ha 
perdido en gran medida su profundo significado simbóli-
co. Desde una perspectiva simbólica, la botarga encarna 
el «reverso» del orden social: la anarquía, la inversión de 
los valores establecidos, la ambigüedad, lo heterodoxo y 
lo moralmente condenable, dando forma a aquello que la 
comunidad rechaza y, al mismo tiempo, necesita delimitar 
para afirmar su propio orden.

A pesar de las prohibiciones eclesiásticas contra la pre-
sencia de figuras grotescas en los espacios sagrados, su 
fuerte arraigo en la tradición popular propició su adapta-
ción al calendario cristiano, integrándose finalmente en 
festividades del ciclo anual aceptadas por la Iglesia. Con 
el paso del tiempo, las botargas han ido perdiendo su 
antiguo significado alegórico como encarnación del mal, 
hasta quedar reducidas, en no pocos casos, a meros fi-
gurantes pintorescos, privados de una función simbólica 
definida.

Hay tres grandes tipos de botargas repartidos en numero-
sos pueblos de la provincia de Guadalajara que son cen-

trales en muchas celebraciones muy arraigadas. Unas se 
vinculan a fiestas del invierno y suelen llevar algún ele-
mento para golpear, como cachiporras o vejigas. Otras 
son las encargadas de dirigir las danzas de fiestas de 
primavera y verano. Y existe un tercer tipo, que son las 
que actúan en las loas y otras obras teatrales populares. 
Pueden ser máscaras más o menos coloridas, tener o no 
cuernos, ser más o menos expresivas, pero todas poseen 
un rostro que expresa lo diabólico.

Cada municipio tiene una botarga de formas específicas. 
Esta pieza, que corresponde al pueblo de Arbarcón, en 
la serranía norte de la provincia, se caracterizada por su 
nariz torcida. Este personaje revestido con su traje rojo, 
blanco y azul y adornado con florones recorre el pueblo 
el día de la Virgen de las Candelas haciendo sonar sus 
cencerros y cascabeles. Llama a las puertas de las casas 
para pedir limosna a sus moradores, toca las castañuelas 
y golpea con su cachiporra a los le quieran quitar la na-
ranja que lleva en la otra mano, símbolo de fertilidad que 
acerca a las mujeres jóvenes. Encabeza la procesión en 
honor a la Candelaria y danza, aunque se ha perdido el 
grupo de danzantes que lo acompañaban.

Desde 2022 las botargas de Guadalajara están decla-
radas Bien de Interés Cultural, con la categoría de Bien 
Inmaterial. La declaración deja atrás el abandono en el 
que estaban estas tradiciones cuando Pío y Julio Caro 
Baroja filmaron en 1965 en un documento extraordinario 
las «últimas» botargas «para que queden retenidas en la 
memoria de nuestro folklore»: la de Montarrón, que hacía 
sus vísperas y función en San Sebastián, en Robledillo de 
Mohernando, a la Virgen de la Paz, y en Beleña y Retien-
das, también a la Candelaria.



124

BOTARGA

Autor: Ermenegildo Gil
Material: madeira de nogueira
Dimensións: 17x10x18
ca. 1995, Guadalaxara, España
Máscaras do mundo (68)

A botarga é unha figura grotesca de orixe moi anti-
ga, vinculada tradicionalmente ao ámbito do caos 
e do prohibido. Co tempo, a Igrexa acabouna in-

corporando ás procesións como unha representación do 
mal; na actualidade, porén, perdeu en boa medida o seu 
profundo significado simbólico. Desde unha perspectiva 
simbólica, a botarga encarna o «reverso» da orde social: a 
anarquía, a inversión dos valores establecidos, a ambigüi-
dade, o heterodoxo e o moralmente condenable, dando 
forma a aquilo que a comunidade rexeita e, ao mesmo 
tempo, necesita delimitar para afirmar a súa propia orde.

Malia as prohibicións eclesiásticas contra a presenza de 
figuras grotescas nos espazos sagrados, o seu forte arrai-
gamento na tradición popular propiciou que se adaptase 
ao calendario cristián, integrándose finalmente en festi-
vidades do ciclo anual aceptadas pola Igrexa. Co paso 
do tempo, as botargas foron perdendo o seu antigo sig-
nificado alegórico como encarnación do mal, ata queda-
ren reducidas, en non poucos casos, a meros figurantes 
pintorescos, privados dunha función simbólica definida.

Hai tres grandes tipos de botargas repartidos en nume-
rosas aldeas da provincia de Guadalaxara que son cen-

trais en moitas celebracións moi arraigadas. Unhas están 
vinculadas con festas do inverno e adoitan levar algún 
elemento para golpear, como cachaporras ou vexigas. 
Outras son as encargadas de dirixir as danzas de festas 
de primavera e verán. E existe un terceiro tipo, que son 
as que actúan nas loas e outras obras teatrais populares. 
Poden ser máscaras máis ou menos coloridas, ter ou non 
cornos, ser máis ou menos expresivas, pero todas po-
súen un rostro que expresa o diabólico. 

Cada municipio ten unha botarga de formas específicas. 
Esta peza que corresponde á aldea de Arbarcón, na se-
rra norte da provincia, caracterízase polo seu nariz torto. 
Este personaxe revestido co seu traxe vermello, branco e 
azul e adornado con floróns percorre a aldea o día da Vir-
xe das Candeas facendo soar as súas chocas e axóuxe-
res. Peta nas portas das casas para pedirlles esmola aos 
seus moradores, toca as castañolas e bate coa súa ca-
chaporra a quen lle queira quitar a laranxa que leva na 
outra man, símbolo de fertilidade que aproxima ás mulle-
res novas. Encabeza a procesión na honra da Candeloria 
e danza, aínda que se perdeu o grupo de danzantes que 
o acompañaban. 

Desde 2022 as botargas de Guadalaxara están declara-
das Ben de Interese Cultural, coa categoría de Ben In-
material. A declaración deixa atrás o abandono no que 
estaban estas tradicións cando Pío e Julio Caro Baroja 
filmaron en 1965 nun documento extraordinario as «de-
rradeiras» botargas «para que queden retidas na memo-
ria do noso folclore»: a de Montarrón, que facía as súas 
vésperas e función en San Sebastián, en Robledillo de 
Mohernando, á Virxe da Paz, e en Beleña e Retiendas, 
tamén á Candeloria.



126

The peliqueiro mask, one of the most striking in 
the Spanish Carnival, maintains a perpetual smile 
and an inscrutable gaze. It is topped off with a 

kind of mitre decorated with painted animal motifs that 
makes them distinctive, each piece being unique. The rest 
of the outfit consists of a short jacket, trousers down to 
the knees decorated with tassels, cowbells on the back 
that announce their arrival and a hand whip.

An eternal debate is the difference between the peliqueiro 
of Laza and the cigarrón of Verín. For some, unlike the 
peliqueiro, the cigarrón does not carry a pelica (a piece 
of skin which gives the name to this Carnival character) 
behind the mask. This is, in any case, the only difference 
that exists between these two characters, almost imper-
ceptible to the uninitiated, and even to many experts. Ac-
tually, the only alteration lies in each master’s style.

According to local tradition, peliqueiros were former tax 
collectors who wore masks to avoid being recognised for 
fear of people’s reprisals, but for others the origin of this 
masquerade is lost in the mists of time.

In Laza, where the Galician Carnival, Entroido, is deeply 
rooted, around fifty peliqueiros go out and run to all the 
houses to ring the cowbells hanging from their waists.

The tailor from Castro, according to most people the best 
peliqueiro maker in the country, was determined, when 
I visited him, to abandon his craftwork, discouraged by 
not finding a successor among the young people in the 
surrounding area. In this difficult and degraded area, 
the youth are more concerned about finding a job that 
guarantees their future than about preserving ancestral 
traditions. In many cases, this discouragement is found 
among mask artisans, which endangers the survival of 
this little-known and undervalued art.

PELIQUEIRO

Author: Francisco Añel Alonso, «The tailor of Castro»
Material: amieiro wood, leather and painted aluminium
Dimensions: 46x15x77
1997, Castro de Laza, Province of Ourense, Spain
Masks of the world (7)



128

La máscara del peliqueiro, una de las más vistosas 
del Carnaval español, mantiene una perenne son-
risa y mirada inescrutable. Se remata con una es-

pecie de mitra adornada con pinturas de animales que 
el artesano individualiza, porque cada pieza es única. El 
resto de la indumentaria se compone de una chaquetilla 
corta, pantalones hasta las rodillas adornados de borlas, 
cencerros a la espalda que anuncian su llegada y un láti-
go en la mano.

Un eterno debate es la diferencia entre el peliqueiro de 
Laza y el cigarrón de Verín. Para algunos, a diferencia del 
peliqueiro, el cigarrón de Verín no lleva detrás de la más-
cara una pelica (trozo de piel que le da nombre a este 
personaje de Carnaval). Esta es, en todo caso, la única 
diferencia que existe entre los dos personajes, casi im-
perceptible para los no iniciados, e incluso para muchos 
entendidos. En realidad, no hay más diferencia que los 
propios estilos de cada maestro.

Los peliqueiros eran, según la tradición local, antiguos 
cobradores de impuestos que se enmascaraban para no 
ser reconocidos por miedo a represalias del pueblo, pero 
para otros el origen de este Carnaval se pierde en la no-
che de los tiempos.

En Laza, donde el Carnaval gallego, Entroido, se conser-
va con mucho arraigo, salen unos cincuenta peliqueiros 
que deben ir a todas las casas corriendo para hacer sonar 
los cencerros que rodean su cintura.

El Sastre de Castro, según la mayoría el mejor creador 
de peliqueiros del país, estaba decidido, cuando lo visi-
tamos, a dejar su trabajo, desanimado por no encontrar 
sucesor entre los jóvenes de los alrededores. En esta 
zona dura y degradada, la juventud está más preocupada 
por encontrar un trabajo que garantice su futuro, que por 
conservar tradiciones ancestrales. En muchos casos se 
encuentra este desánimo entre quienes trabajan las más-
caras, lo cual pone en peligro la supervivencia de este 
arte poco conocido y valorado.

PELIQUEIRO

Autor: Francisco Añel Alonso, «El Sastre de Castro»
Material: madera de amieiro (aliso), piel y aluminio pintado
Dimensiones: 46x15x77
1997, Castro de Laza, Ourense, España
Máscaras del mundo (7)



130

A máscara do peliqueiro, unha das máis vistosas do 
Entroido español, mantén un perpetuo sorriso e 
unha mirada inescrutable. Remata nunha especie 

de mitra adornada con pinturas de animais que o artesán 
individualiza, porque cada peza é única. O resto da indu-
mentaria está composto por unha chaquetiña curta, pan-
talóns ata os xeonllos adornados con borlas, chocas ás 
costas que anuncian a súa chegada e un látego na man.

Un eterno debate é a diferenza entre o peliqueiro de Laza 
e o cigarrón de Verín. Para algúns, a diferenza do peli-
queiro, o cigarrón de Verín non leva detrás da máscara 
unha pelica, o anaco de pel que lle dá nome a este perso-
naxe do Entroido. Esta é, en todo caso, a única diferenza 
que existe entre os dous personaxes, case imperceptible 
para os non iniciados e mesmo para moitos entendidos. 
En realidade, non hai máis diferenza ca o propio estilo de 
cada mestre.

Os peliqueiros eran, segundo a tradición local, antigos 
cobradores de impostos que se enmascaraban para non 
ser recoñecidos por medo a represalias do pobo, pero, 
para outros, a orixe deste Entroido pérdese na noite dos 
tempos.

En Laza, onde o Entroido galego segue moi arraigado, 
saen uns cincuenta peliqueiros, que deben ir a todas as 
casas correndo para facer soar as chocas que levan arre-
dor da cintura.

O Xastre de Castro, segundo a maioría o mellor creador 
de peliqueiros do país, estaba decidido, cando o visita-
mos, a deixar o seu traballo, desanimado por non encon-
trar sucesor entre os mozos dos arredores. Nesta zona 
dura e degradada, a mocidade está máis preocupada por 
atopar un traballo que garanta o seu futuro ca por con-
servar tradicións ancestrais. Vese en moitos casos este 
desánimo entre os que traballan as máscaras, o que pon 
en perigo a supervivencia desta arte pouco coñecida e 
valorada.

PELIQUEIRO

Autor: Francisco Añel Alonso, «O Xastre de Castro»
Material: madeira de amieiro, pel e aluminio pintado
Dimensións: 46x15x77
1997, Castro de Laza, Ourense, España
Máscaras do mundo (7)



132

PANTALLA

Author: Santiago Martínez Santana
Material: papier maché
Dimensions: 17x37x46
1995, Xinzo de Limia, Province of Ourense, Spain
Masks of the world (63)

In the west of the Iberian Peninsula there is a great 
tradition of masks. The Carnival of Xinzo de Limia, the 
longest running in Spain, is located there. The pantal-

las are protagonists of this every year. They are dressed 
in white and wear a red cape with coloured ribbons and 
a mask like this piece. The pantallas run around the town, 
dancing and jumping to enforce the carnival law.

This mask is normally described as a diabolical represen-
tation with horns. It is made in a single piece, a sort of 
rigid helmet decorated with astral motifs. Even though 
the origin of this Carnival and its main mask is unknown, 
there are underlying ancient pre-Roman agricultural and 
livestock purification rites.

The pantalla can be a mocking devil, an invading soldier 
or an extraterrestrial visitor. This may precisely be an-
other unique feature of mask art, the infinite possibilities 
of interpretation depending on the point of view of the 
beholder. And it is also this aspect that always makes it 
extremely difficult to determine an origin. and always, al-
ways, makes it extremely difficult to determine an origin, 
but we do know that these traditions evolve and adapt 
with history.

The Carnival of Xinzo de Limia centres around the pan-
talla, a ritual figure that embodies much of the symbolic 
meaning of the celebration. Its costume —never complete 
without the traditional inflated bladders, which must be 
replaced as they wear out or burst— serves both a per-
formative and coercive function, granting the pantalla the 
power to exert symbolic control over the festive and so-
cial order. Through its interventions, a temporary inversion 
of everyday norms occurs, a hallmark of carnival rituals.

The festival cycle extends over several weeks, beginning 
on Saint Sebastian’s Day, and establishes a progressive 
ritual calendar that includes Domingo Fareleiro, Domingo 
Oleiro, Domingo Corredoiro, as well as Carnival Monday 
and Tuesday. Each day features distinctive practices that 
foster community cohesion and collective participation, 
through ritualised games and shared symbolic actions 
that reinforce social bonds.

The climax takes place on Carnival Tuesday, during a 
vast parade led by a large group of pantallas, followed by 
bagpipe bands and other musical ensembles, along with 
various charangas interspersed among floats and mod-
ern troupes whose costumes evoke characters or scenes 
from contemporary life. Despite the diversity of costumes, 
the public’s attention remains firmly fixed on the pantallas, 
who retain their central role. According to tradition, any 
local resident who fails to attend in costume —even if it 
is not a traditional one— becomes a ceremonial prey for 
the pantallas.



134

PANTALLA

Autor: Santiago Martínez Santana
Material: papel maché
Dimensiones: 17x37x46
1995, Xinzo de Limia, Ourense, España
Máscaras del mundo (63)

En el oeste de la península ibérica hay una gran tra-
dición mascarera. Allí se localiza el Carnaval de 
Xinzo de Limia, el de mayor duración en España. 

Los protagonistas del mismo cada año son las/los «pan-
tallas». Estos van vestidos de blanco, llevan una capa roja 
con cintas de colores y portan máscaras como esta pie-
za. Las pantallas recorren el pueblo corriendo, bailando y 
saltando para imponer la ley carnavalera.

Normalmente se describe esta máscara como una repre-
sentación diabólica con cuernos. Está hecha en una sola 
pieza, una especie de casco rígido decorado con moti-
vos astrales, pero el origen de ese Carnaval y su máscara 
protagonista es desconocido. Sí subyacen antiguos ritos 
agrícolas y ganaderos prerromanos de purificación. 

La pantalla puede ser un diablillo burlón, un soldado inva-
sor o un visitante extraterrestre. Quizás esa, las infinitas 
posibilidades de interpretación dependiendo del punto de 
vista del que la mira, es otra característica intensa y única 
del arte mascarero. Siempre es complicado determinar 
un origen, pero sí sabemos que las máscaras evolucionan 
y se adaptan con la historia.

El Entroido de Xinzo de Limia se organiza en torno a la fi-
gura central de la pantalla, personaje ritual que concentra 
gran parte del simbolismo propio de la celebración. Su 
indumentaria —incompleta sin las tradicionales vejigas, 
que deben reemplazarse a medida que se desgastan o 
rompen— cumple una función tanto performativa como 
coercitiva, pues confiere a la pantalla la capacidad de 
ejercer un control simbólico sobre el orden festivo y so-
cial. A través de su intervención se produce una inversión 
temporal de las normas cotidianas, rasgo característico 
de los rituales carnavalescos.

El ciclo festivo del Entroido se prolonga durante varias 
semanas y comienza el día de san Sebastián, instauran-
do un calendario ritual progresivo que incluye el Domin-
go Fareleiro, el Domingo Oleiro y el Domingo Corredoiro, 
junto con el Lunes y Martes de Carnaval. Cada jornada 
incorpora prácticas singulares que fomentan la cohesión 
comunitaria y la participación colectiva, mediante juegos 
ritualizados y acciones simbólicas compartidas que re-
fuerzan los lazos sociales.

El momento culminante tiene lugar el Martes de Carna-
val, durante un multitudinario desfile encabezado por un 
nutrido grupo de pantallas, seguido de bandas de gai-
tas y de música, así como de diversas charangas que 
se intercalan entre carrozas y comparsas actuales, cu-
yas indumentarias evocan personajes o situaciones de la 
vida contemporánea. Pese a la variedad de disfraces, la 
atención del público se concentra en las pantallas, que 
mantienen su papel protagonista. Según la tradición, todo 
vecino que no acuda disfrazado —aunque el disfraz no 
sea necesariamente tradicional— se convierte en presa 
ceremonial de las pantallas.



136

PANTALLA

Autor: Santiago Martínez Santana
Material: papel maxé
Dimensións: 17x37x46
1995, Xinzo de Limia, Ourense, España
Máscaras do mundo (63)

No oeste da península ibérica hai unha gran tra-
dición mascareira. Alí localízase o Entroido de 
Xinzo de Limia, o de maior duración en España. 

A protagonistas cada ano son as pantallas. Van vestidas 
de branco, levan unha capa vermella con cintas de cores 
e portan máscaras coma esta peza. As pantallas perco-
rren a vila correndo, bailando e saltando para impoñer a 
lei entroideira.

Normalmente descríbese esta máscara como unha re-
presentación diabólica con cornos. Está feita nunha soa 
peza, unha especie de casco ríxido decorado con moti-
vos astrais, pero a orixe dese Entroido e a súa másca-
ra protagonista é descoñecida. Si que subxacen antigos 
ritos agrícolas e gandeiros de purificación prerromanos.

A pantalla pode ser un trasno burlón, un soldado invasor 
ou un visitante extraterrestre. Talvez esa, a das infinitas 
posibilidades de interpretación dependendo do punto 
de vista de quen mira, sexa outra característica intensa 
e única da arte mascareira. Sempre é complicado deter-
minar unha orixe, pero si que sabemos que as máscaras 
evolucionan e se adaptan coa historia.

O Entroido de Xinzo de Limia organízase ao redor da fi-
gura central da pantalla, personaxe ritual que concentra 
boa parte do simbolismo propio da celebración. A súa 
indumentaria —incompleta sen as tradicionais vexigas, 
que se deben substituír a medida que se desgastan ou 
rompen— cumpre unha función tanto performativa coma 
coercitiva, pois confírelle á pantalla a capacidade de exer-
cer un control simbólico sobre a orde festiva e social. A 
través da súa intervención prodúcese unha inversión tem-
poral das normas cotiás, trazo característico dos rituais 
carnavalescos.

O ciclo festivo do Entroido prolóngase durante varias se-
manas e comeza o día de San Sebastián, instaurando un 
calendario ritual progresivo que inclúe o Domingo Fare-
leiro, o Domingo Oleiro e o Domingo Corredoiro, xunto 
co Luns e Martes de Entroido. Cada xornada incorpora 
prácticas singulares que fomentan a cohesión comunita-
ria e a participación colectiva, mediante xogos ritualiza-
dos e accións simbólicas compartidas que reforzan os 
lazos sociais.

O momento culminante ten lugar o Martes de Entroido, 
durante un multitudinario desfile encabezado por un cum-
prido grupo de pantallas, seguido de bandas de gaitas e 
de música, así como de diversas charangas que se inter-
calan entre carrozas e comparsas actuais, cuxas indu-
mentarias evocan personaxes ou situacións da vida con-
temporánea. Malia a variedade dos disfraces, a atención 
do público concéntrase nas pantallas, que conservan o 
seu papel protagonista. Segundo a tradición, todo veci-
ño que non acuda disfrazado —aínda que o disfrace non 
sexa necesariamente tradicional— convértese en presa 
cerimonial das pantallas.



138

The boteiro is the most representative character of 
the Carnival of Viana do Bolo, a town of about 
3,000 inhabitants located in the region known 

as the País do Bibei, located between two iconic natural 
spaces, Monte do Invernadeiro and Peña Trevinca. It is 
one of the oldest Entroidos or Galician Carnival with dif-
ferentiating elements that make it unique and, although 
it is not documented, it seems to have its roots in pre-
Roman agricultural and livestock purification rites.

The functions of the boteiro are linked to the folión, a 
troupe formed by a group of neighbours playing tra-
ditional instruments such as drums and hoes. To move 
the public aside and make way for the folión, the boteiro 
pushes, charges and drags some along the ground. He 
runs forwards aided by a coloured pole, the monca, which 
limits the space that must be left free with spectators. He 
also trots to ring the bells or performs jumps leaning on 
the monca.

The expression on the boteiro‘s mask usually ranges from 
mockery to sly smiles with well-marked teeth that show 
aggression to instil with fear. The boteiro has a reptile 
sticking out of the corner of his mouth. The most wide-
spread tradition is that the face is painted black. On the 
sides of the wooden mask there are two leather straps 
that fasten the mask to the boteiro‘s neck and are hidden 
under several folds of tissue paper that act as hair. When 
the mask is fastened, the boteiro puts on a screen made 
of a wire and cardboard frame covered with strips of co-
loured paper that can weigh up to 7 kilos.

Since the 1980s, the comparsas, groups of neighbours 
who travelled through the villages to perform humorous 
theatre pieces called disputas, declined due to the lack of 
young people until they disappeared in the 1990s. It is in 
this performance that the boteiro, folión and the vellos of 
handbells typical of the comparsas come together.

BOTEIRO

Author: Jorge Domínguez Couso, «Minas»
Material: painted walnut wood
Dimensions: 21x10x23,5
2024, Viana do Bolo, Province of Ourense, Spain
Masks of the world (137)



140

El boteiro es el personaje más representativo del 
Carnaval de Viana do Bolo, una localidad de unos 
3000 habitantes situada en la comarca conocida 

como el País do Bibei. Está situada entre dos espacios 
naturales icónicos, el monte do Invernadeiro y la Peña 
Trevinca. Es uno de los Entroidos más antiguos con ele-
mentos diferenciadores que lo hacen único y, aunque no 
está documentado, parece tener sus raíces en ritos agrí-
colas y ganaderos prerromanos de purificación.

Las funciones del Boteiro están ligadas al fulión, comitiva 
formada por un grupo de vecinos tocando instrumentos 
tradicionales como bombos y azadas. Para apartar al pú-
blico y abrir paso al folión, el boteiro empuja, embiste y 
arrastra por el suelo, y corre hacia delante ayudado de 
una pértiga de colores, la monca, que limita a los espec-
tadores el espacio que debe quedar libre. También trota 
para hacer sonar las esquilas o efectúa saltos apoyándo-
se en la monca.

La expresión de la máscara del boteiro oscila entre la 
burla y la sonrisa socarrona. Marca bien sus dientes que 
muestran la agresividad que infunde miedo. Al boteiro le 
sale un reptil por la comisura de la boca. La tradición más 
extendida es que la cara se pinte de color negro. En los 
laterales de la máscara de madera hay dos correas de 
cuero que ciñen la careta al cuello del boteiro y que que-
dan ocultas bajo varios pliegues de papel de seda que 
hacen la función de pelo. Cuando se fija la máscara, el 
boteiro se coloca una pantalla hecha de un armazón de 
alambre y cartón forrada de tiras de papel de colores que 
puede llegar a pesar unos siete kilos.

Desde los años ochenta, las comparsas, grupos de veci-
nos que se desplazaban por las aldeas para representar 
piezas teatrales humorísticas llamadas disputas, fueron a 
menos por la falta de jóvenes hasta desaparecer en los 
años noventa. Es en ese momento cuando se unen bo-
teiro, folión y los vellos de esquilas propios de las com-
parsas.

BOTEIRO

Autor: Jorge Domínguez Couso, «Minas»
Material: madera de nogal pintada
Dimensiones: 21x10x23,5
2024, Viana do Bolo, Ourense, España
Máscaras del mundo (137)



142

O boteiro é o personaxe máis representativo do 
Entroido de Viana do Bolo, unha localidade duns 
3000 habitantes situada na comarca coñecida 

como o País do Bibei. Está situada entre dous espazos 
naturais icónicos, o monte do Invernadeiro e a Pena Tre-
vinca. É un dos entroidos máis antigos, con elementos 
diferenciadores que o fan único, e, aínda que non está 
documentado, parece ter as súas raíces en ritos agrícolas 
e gandeiros de purificación prerromanos.

As funcións do boteiro están ligadas ao fulión, comitiva 
formada por un grupo de veciños que tocan instrumentos 
tradicionais, como bombos e sachos. Para apartar o pú-
blico e abrirlle paso ao fulión, o boteiro empurra, arremete 
e arrastra polo chan, e corre cara a adiante axudado dun-
ha pértega de cores, a monca, que limita para os espec-
tadores o espazo que debe quedar libre. Tamén trota para 
facer soar as chocas ou dá saltos apoiándose na monca.

A expresión da máscara do boteiro adoita oscilar entre 
a burla, con sorrisos retranqueiros de dentes ben mar-
cados que mostran agresividade para infundir medo. Ao 
boteiro sáelle un réptil pola comisura da boca. A tradición 
máis estendida é que a cara estea pintada de cor negra. 
Nos laterais da máscara de madeira hai dúas correas de 
coiro que cinguen a careta ao pescozo do boteiro e que 
quedan ocultas baixo varios pregos de papel de seda que 
fan as veces de pelo. Cando se fixa a máscara, o boteiro 
coloca unha pantalla feita cun armazón de arame e car-
tón forrado de tiras de papel de cores que pode chegar a 
pesar uns sete quilos.

Desde os anos oitenta, as comparsas, grupos de veciños 
que se desprazaban polas aldeas para representar pezas 
teatrais humorísticas chamadas disputas, foron a menos 
pola falta de mozas ata desapareceren nos anos noventa. 
É nese momento cando se unen boteiro, fulión e os vellos 
de esquilas propios das comparsas.

BOTEIRO

Autor: Jorge Domínguez Couso, «Minas»
Material: madeira de nogueira pintada
Dimensións: 21x10x23,5
2024, Viana do Bolo, Ourense, España
Máscaras do mundo (137)



144

FOLLATEIRO

Author: Marta Delgado Gómez
Material: cardboard and corn
Dimensions: 46x54x12
2025, Lobios, Province of Ourense, Galicia, Spain 
(Europe)
Masks of the World (189)

The province of Ourense takes pride in preserving 
a, Entroido or Carnival tradition that has endured 
for centuries. While many local expressions have 

faded, others persist or are now being revived as com-
munities increasingly reclaim their cultural past. One re-
markable example is the follateiros of Lobios, a case of 
heritage recovery in the province of Ourense since 2018.

Thanks to oral tradition, the residents of Lobios—particu-
larly those from the parish of Grou—have made possible 
the birth, or rather the somewhat folklorized revival of a 
unique figure within the Ourense Carnival: the follateiros 
and follateiras. This ancient custom involved covering and 
disguising oneself with corn husks (follatos). The practice 
of decorating clothing with these husks once extended 
across both sides of the Xurés mountain range, shared 
by Galician and Portuguese villages. Following the lead of 
Lobios, Outeiro, in the Portuguese municipality of Mon-
tealegre, also revived the Entroido follateiro in 2024.

As with other masks originally made from plant materi-
als, the traditional design has evolved. What was once 
a simple rural costume has become more elaborate and 
baroque, now featuring a mask made of corn. The cos-

tume is entirely crafted from corn materials: husks replace 
the old rags that once formed the outfit, while belts and 
bodices are made from cobs. The cardboard masks are 
adorned with colored kernels of five varieties to achieve 
a vivid, multicolored effect: white, corvo (a local black or 
purple variety), rei (maroon), raiña (orange), and amarello 
(yellow). In the past, men used to carry sticks with which 
they playfully tried to lift the women’s skirts, while women 
defended themselves using toxo (gorse) branches fixed 
to the end of their own sticks. These “weapons” remain a 
distinctive feature of the tradition today.

This mask, named Laugh to Keep from Crying by its cre-
ator, is a smiling mask made in the summer of 2025. De-
signed during the devastating wildfires that struck the 
northwest of the Iberian Peninsula, the mask sheds tears 
shaped like a Celtic triskelion—a symbol of the Galician 
people, who grieve as they watch their land burn year af-
ter year due to destructive capitalist interests that sow 
chaos and devastation.

The mask also bears the symbols of the four elements 
—earth, air, water, and fire— to which the people entrust 
their survival and resilience. The triskelion represents evo-
lution, balance, and the connection of humankind and na-
ture and the elements. It also embodies the idea of ​​the 
Trinity, symbolizing the unity of body, mind, and spirit, as 
well as the continuity of time, linking past, present, and 
future.



146

FOLLATEIRO

Autora: Marta Delgado Gómez
Material: cartón y maíz.
Dimensiones: 46x54x12
2025, Lobios, Ourense, Galicia, España
Máscaras del mundo (189)

La provincia de Ourense se enorgullece de con-
servar un Entroido con siglos de historia, que ha 
perdurado en muchos lugares, aunque en otros se 

haya ido perdiendo con el paso del tiempo. Algunas de 
estas manifestaciones quizás no vuelvan a resurgir, pero 
otras sí lo han hecho, en un contexto en el que cada vez 
más comunidades reivindican su pasado cultural. Este es 
el caso de los follateiros de Lobios, ejemplo destacado 
de recuperación patrimonial en la provincia de Ourense 
desde 2018.

Gracias a la tradición oral de los vecinos de Lobios —es-
pecialmente los de la parroquia de Grou—, ha sido posi-
ble el nacimiento, o más bien el renacimiento un tanto fo-
lklorizado, como es habitual, de una figura singular dentro 
del Entroido ourensano: los follateiros y follateiras. Esta 
antigua costumbre consistía en cubrirse y enmascararse 
con hojas de maíz, follatos. Esta práctica de adornar la 
vestimenta con hojas de maíz se extendía a ambos lados 
de la sierra del Xurés, tanto en las aldeas gallegas como 
en las portuguesas. En 2024, siguiendo la estela de Lo-
bios, en Outeiro, Montealegre (Portugal), han recuperado 
el Entrudo folhateiro. 

Como sucede con otras máscaras hechas con vegetales, 
la base tradicional se recarga, y donde había un disfraz 
muy sencillo, ahora se elabora con mayor barroquismo 
y se añade una máscara de maíz. El traje se confecciona 
íntegramente a partir del maíz: los follatos cubren hoy las 
prendas modernas que han sustituido a los harapos; y 
los cinturones o corpiños femeninos se elaboran con el 
carozo de la mazorca. Los granos de colores decoran las 
máscaras de cartón, y se ocupan de sembrar cinco varie-
dades para tener un efecto más plástico: blanco, corvo 
(variedad autóctona de color negro o morado), rei (gra-
nate), raíña (anaranjado) y amarelo. En el pasado, durante 
las celebraciones, los hombres portaban un palo con el 
que, de forma festiva, trataban de levantar las faldas de 
las mujeres, mientras que estas, para evitarlo, llevaban 
en la punta de su propio palo una rama de toxo (aliaga). 
Estas «armas» son un elemento distintivo hoy día.

Esta máscara ha sido nombrada por su constructora Reír 
por no llorar. Es una máscara sonriente que se hizo en el 
verano de 2025 coincidiendo con los trágicos incendios 
que devastaron el noroeste peninsular. Esta llora lágrimas 
en forma de trisquel celta, que representa al pueblo ga-
laico, que sufre por ver su tierra quemada año tras año 
gracias a mezquinos intereses capitalistas que siembran 
el caos y la maldad. La máscara lleva los símbolos de los 
cuatro elementos —tierra, aire, agua y fuego— a los que 
se encomiendan para seguir viviendo y luchando en su 
territorio. El trisquel simboliza la evolución, el equilibrio 
y la conexión del ser humano con la naturaleza y los ele-
mentos. Asimismo, encarna la idea de trinidad, represen-
tando la unidad entre cuerpo, mente y espíritu, así como 
la continuidad entre pasado, presente y futuro.



148

FOLLATEIRO

Autora: Marta Delgado Gómez
Material: cartón e millo
Dimensións: 46x54x1
2025, Lobios, Ourense, Galicia, España
Máscaras do mundo (189)

A provincia de Ourense presume de conservar un 
Entroido con séculos de historia, que perdurou en 
moitos lugares, aínda que noutros se foi perden-

do co paso do tempo. Algunhas destas manifestacións 
talvez nunca volvan rexurdir, pero outras si que o fixeron, 
nun contexto no que cada vez máis comunidades reivin-
dican o seu pasado cultural. Este é o caso dos follateiros 
de Lobios, exemplo destacado de recuperación patrimo-
nial na provincia de Ourense desde 2018.

Grazas á tradición oral dos veciños de Lobios —espe-
cialmente os da parroquia de Grou—, foi posible o nace-
mento, ou máis ben o renacemento un tanto folclorizado, 
como é habitual, dunha figura singular dentro do Entroido 
ourensán: os follateiros e follateiras. Este antigo costume 
consistía en cubrirse e enmascararse con follas de millo, 
follatos. Esta práctica de adornar a vestimenta con follas 
de millo estendíase a ambos os dous lados da serra do 
Xurés, tanto nas aldeas galegas coma nas portuguesas. 
En 2024, seguindo o ronsel de Lobios, en Outeiro, Mon-
tealegre (Portugal), recuperaron o Entrudo folhateiro.

Como acontece con outras máscaras feitas con vexetais, 
a base tradicional recárgase, e o que era un disfrace moi 
sinxelo agora elabórase cun maior barroquismo e engá-

deselle unha máscara de millo. O traxe confecciónase in-
tegramente a partir do millo: os follatos cobren hoxe as 
pezas modernas que substituíron os farrapos, e os cintos 
ou corpiños femininos elabóranse co carozo da mazaro-
ca. Os grans de cores decoran as máscaras de cartón, e 
ocúpanse de sementar cinco variedades para ter un efec-
to máis plástico: branco, corvo (variedade autóctona de 
cor negra ou morada), rei (granate), raíña (alaranxado) e 
amarelo. No pasado, durante as celebracións, os homes 
portaban un pau co que, de forma festiva, trataban de 
levantarlles a saia ás mulleres, mentres que estas, para 
evitalo, levaban na punta do seu propio pau unha rama 
de toxo. Estas «armas» son hoxe en día un elemento dis-
tintivo.

Esta máscara foi nomeada pola súa construtora Rir por 
non chorar. É unha máscara sorrinte que se fixo no ve-
rán de 2025, coincidindo cos tráxicos incendios que de-
vastaron o noroeste peninsular. Esta chora bágoas en 
forma de tríscele celta, que representa o pobo galaico, 
que sofre por ver a súa terra queimada ano tras ano por 
mor de mesquiños intereses capitalistas que sementan o 
caos e a maldade. A máscara leva os símbolos dos catro 
elementos —terra, aire, auga e lume— aos que se enco-
mendan para seguir vivindo e loitando no seu territorio. 
O tríscele simboliza a evolución, o equilibrio e a conexión 
do ser humano coa natureza e os elementos. Ao mesmo 
tempo, encarna a idea de trindade, representando a uni-
dade entre corpo, mente e espírito, así coma a continui-
dade entre pasado, presente e futuro.



150

VOLANTE

Author: Xosé Manuel Seixas Ares
Material: Newspaper and fabric
Dimensions: 14x9x22
2025, Santiago da Riba Parish, Municipality of Chantada 
(Lugo), Spain
Masks of the World (194)

In Chantada, the celebrations begin on Lambedeiro 
Sunday with a grand parade departing from the cen-
tral Plaza de Santa Ana. During this procession, nu-

merous participants dressed in animal costumes roam the 
streets, evoking the end of hibernation and the cyclical re-
newal that accompanies the coming festive season. This 
opening parade also brings together various Entroido or 
Carnival groups from surrounding towns, highlighting the 
intercultural and communal character of the celebration.

Corredoiro Sunday is one of the most emblematic mo-
ments of the festive cycle. On this day, traditional masked 
figures, the volantes and peliqueiros, fill the streets with 
colour, rhythm, and vitality. Popular games and short the-
atrical performances known as oficios maintain a lively, 
participatory atmosphere, ensuring that the spirit of cel-
ebration never wanes. The oficios are brief satirical pieces 
that comment on contemporary events or aspects of daily 
life. These performances feature mute characters called 
mecos, who convey their characteristic humour or criti-
cism through gestures and expressive movement rather 
than spoken dialogue.

Among the most iconic figures of this Entroido are the 
volantes, distinguished by the striking puchos they wear 
—imposing headdresses said to evoke the shape of the 
Virgin Mary’s dressing room. From these puchos cascade 
wide, long, multicolored ribbons known as colonias, which 
enhance their graceful, kinetic presence. Draped over the 
volante’s shoulders is a traditional Portuguese scarf and 
fastened at their waist is a leather belt from which twenty-
four bells hang, marking their steps with a rhythmic, reso-
nant chime.

Contrasting sharply with the elegance of the volantes are 
the peliqueiros, whose appearance and symbolic role dif-
fer significantly. Their attire is intentionally ragged, com-
posed of worn and mismatched garments. Their faces are 
concealed by a leather mask, and on their backs they car-
ry a large ox-yoke bell. They also wear a pelliza, a sheep-
skin coat from which their name derives. Throughout the 
celebration, peliqueiros clear the way for the volantes, as-
serting their authority by flicking a leather strap.



152

VOLANTE

Autor: Xosé Manuel Seixas Ares
Material: papel de periódico y tela
Dimensiones: 14x9x22
2025, Santiago da Riba, Chantada, Lugo, España
Máscaras del mundo (194)

En Chantada, las festividades se inauguran el Do-
mingo Lambedeiro de manera destacada con un 
pasacalles multitudinario que tiene su punto de 

partida en la céntrica plaza de Santa Ana. Durante este 
desfile, numerosas personas, ataviadas con disfraces de 
animales, recorren las calles en un ambiente festivo que 
simboliza el fin del período de hibernación y el renacimien-
to cíclico asociado a la llegada del nuevo tiempo festivo. 
Asimismo, este desfile inicial cuenta con la participación 
de otros entroidos procedentes de distintas localidades, 
lo que contribuye a reforzar el carácter intercultural y co-
munitario de la celebración.

El Domingo Corredoiro constituye una de las jornadas 
más representativas del ciclo festivo, durante la cual los 
tradicionales volantes y peliqueiros llenan las calles de 
colorido, alegría y vitalidad. A lo largo de esta celebra-
ción, los juegos populares y las representaciones teatra-
les conocidas como oficios contribuyen a mantener un 
ambiente dinámico y participativo, eliminando cualquier 
espacio para el tedio.

Entre los personajes más representativos de este entroi-
do destacan, por encima de todos, los volantes, quienes 
portan sobre la cabeza los característicos puchos, unos 

imponentes gorros que, según la tradición, evocan la for-
ma del camarín de la Virgen. De estos puchos cuelgan 
numerosas cintas —conocidas como colonias— de gran 
anchura, longitud y variado colorido, que contribuyen a 
realzar la vistosidad del conjunto. Sobre los hombros, 
los volantes lucen un pañuelo denominado portugués y 
llevan ceñido un cinturón de cuero del que penden vein-
ticuatro campanillas, cuya sonoridad acompaña su des-
plazamiento y añade un componente sonoro característi-
co a la celebración.

Los otros protagonistas del Entroido Ribeirao son los 
peliqueiros, figuras que contrastan notablemente con 
la de los volantes tanto en apariencia como en función 
simbólica. Su indumentaria se caracteriza por un aspecto 
harapiento y descuidado, y está compuesta siempre por 
ropas viejas. Suelen cubrirse el rostro y la cabeza con una 
careta confeccionada en piel, y en la parte posterior de su 
vestimenta llevan una gran campana procedente del yugo 
de los bueyes. Además, portan una pelliza, elemento que 
da origen a su denominación. En el desarrollo festivo, el 
peliqueiro desempeña el papel de abrir paso a los volan-
tes, valiéndose de una correa de cuero con la que marca 
simbólicamente su autoridad sobre las personas que en-
cuentra a su paso.



154

VOLANTE

Autor: Xosé Manuel Seixas Ares
Material: papel de xornal e tea
Dimensións: 14x9x22
2025, Santiago da Riba, Chantada, Lugo, España
Máscaras do mundo (194)

En Chantada, as festividades inaugúranse o Domin-
go Lambedeiro de maneira destacada cuns pasa-
rrúas multitudinario que ten o seu punto de parti-

da na céntrica praza de Santa Ana. Durante este desfile, 
numerosas persoas, ataviadas con disfraces de animais, 
percorren as rúas nun ambiente festivo que simboliza a 
fin do período de hibernación e o renacemento cíclico 
asociado coa chegada do novo tempo festivo. Así mes-
mo, este desfile inicial conta coa participación doutros 
entroidos procedentes de distintas localidades, o que 
contribúe a reforzar o carácter intercultural e comunitario 
da celebración.

O Domingo Corredoiro constitúe unha das xornadas máis 
representativas do ciclo festivo, durante a cal os tradi-
cionais volantes e peliqueiros enchen as rúas de cor, ale-
gría e vitalidade. Ao longo desta celebración, os xogos 
populares e as representacións teatrais coñecidas como 
oficios contribúen a manter un ambiente dinámico e parti-
cipativo, eliminando calquera espazo para o tedio.

Entre os personaxes máis representativos deste Entroi-
do destacan, por riba de todos, os volantes, que portan 
na cabeza os característicos puchos, uns impoñentes 
gorros que, segundo a tradición, evocan a forma do ca-

marín da Virxe. Destes puchos colgan numerosas cintas 
—coñecidas como colonias— moi anchas, longas e de 
cores variadas, que contribúen a realzar a vistosidade do 
conxunto. Sobre os ombros, os volantes locen un pano 
denominado portugués e levan cinguido un cinto de coiro 
do que penduran vinte e catro campaíñas, cuxa sonorida-
de acompaña o seu desprazamento e engade unha com-
poñente sonora característica á celebración.

Os outros protagonistas do Entroido Ribeirao son os pe-
liqueiros, figuras que contrastan notablemente coa dos 
volantes, tanto en aparencia coma en función simbólica. 
A súa indumentaria caracterízase por un aspecto farra-
pento e descoidado, e está composta sempre por roupas 
vellas. Adoitan cubrir o rostro e a cabeza cunha careta 
confeccionada con pel, e na parte posterior da vestimen-
ta levan unha gran campá procedente do xugo dos bois. 
Ademais, portan unha pelica, elemento que está na orixe 
do seu nome. No desenvolvemento da festa, o peliqueiro 
desempeña o papel de abrirlles paso aos volantes, va-
léndose dunha correa de coiro coa que marca simbolica-
mente a súa autoridade sobre as persoas que atopa ao 
seu paso.



156

The Caretos of the village of Podence are masked 
men who run and jump, especially after women, 
in a Carnival of ancestral origins that mixes pro-

fane, religious and magical elements. They form a fes-
tive and euphoric procession in which the colour of their 
clothes stands out by ringing the cowbells on their waists. 
Children dressed as Caretos, the facanitos, are also part 
of the Carnival group by following and imitating the el-
ders. They learn and ensure the continuity of the Entrudo 
Chocalheiro.

UNESCO, which declared them Intangible Cultural Heri-
tage of Humanity in December 2019, links them to ancient 
fertility rites, but their origins have been lost in time. Now-
adays the Entrudo Chocalheiro of Podence celebrates the 
end of winter.

Caretos are also associated with the figure of the “devil 
on the loose” who leaves his prison and represents the 
excesses and joy that are allowed at this time of year. 
Alcohol, dancing and sex are as common now as they 
were thousands of years ago, when ancient civilizations 
celebrated the so-called ‘meat feast,’ which, according 
to some studies, dates back to the Greco-Roman period 
(4th and 3rd centuries BC).

Despite the profound social transformations experienced 
by Podence, like many villages in north-western Iberia 
—such as depopulation, migration, and the perception 
that traditional festivities were fading—, the festival of the 
caretos remains vibrant and, in many respects, renewed. 
Young artisans continue to craft the costumes and masks, 
devotedly reinterpreting ancestral rural techniques. Many 
young people return to this village, some solely for Carni-
val, and tourists have become an established part of the 
celebration, even decades after Benjamim E. Pereira’s 
Máscaras Portuguesas (1973), which was based on field-
work conducted in the 1960s.

In recent decades, processes of globalization, digitalisa-
tion, and tourism have generated new forms of engage-
ment with and consumption of popular culture, in which 
local traditions coexist alongside global dynamics.

CARETOS DE PODENCE

Authors: Luís Felipe Costa y Sofia Isabel Fernandes
Material: tin and leather
Dimensions: 14x10x21/15,5x10x22
2019, Podence, Municipality of Macedo de Cabaleiros, Portugal
Masks of the world (64 and 65)



158

Los caretos de la aldea de Podence son hombres 
enmascarados que, en un Carnaval de orígenes 
ancestrales que mezcla elementos profanos, reli-

giosos y mágicos, corren y saltan, especialmente tras las 
mujeres. Forman un cortejo festivo y eufórico en el que 
destaca el colorido de sus vestidos haciendo sonar los 
cencerros que llevan en la cintura. También forman parte 
del grupo carnavalero niños vestidos de careto, los faca-
nitos, que siguen e imitan a los mayores aprendiendo y 
asegurando la continuidad del Entrudo Chocalheiro.

La Unesco, que los declaró en diciembre de 2019 Patri-
monio Cultural Inmaterial de la Humanidad, los vincula a 
antiquísimos ritos de fertilidad, pero sus orígenes se han 
perdido en los tiempos. Hoy día, desde luego, el Entrudo 
Chocalheiro de Podence festeja el fin del invierno. 

A los caretos se les asocia también con la figura del «dia-
blo suelto» que sale de su prisión y que representa los 
excesos y la alegría que se permiten en esta época del 
año. Las bebidas alcohólicas, el baile y el sexo son tan 
comunes ahora como lo eran hace miles de años, cuando 
antiguas civilizaciones celebraban la denominada «fiesta 
de la carne», que, según algunos estudios, se remonta al 
período grecorromano (siglos iv y iii a. C.).

A pesar de los profundos cambios sociales que, como 
tantas otras del noroeste peninsular, ha sufrido la aldea 
de Podence —despoblación, migración y la sensación de 
que las viejas festividades estaban desapareciendo—, la 
fiesta de los caretos sigue viva y, en muchos aspectos, 
renovada. Jóvenes artesanas y artesanos confeccionan 
los disfraces y las máscaras, que reinterpretan con entu-
siasmo antiguas técnicas rurales. Los jóvenes retornan al 
pueblo —algunos solo para el Carnaval—, y los turistas 
son parte de la celebración muchos años después del li-
bro de Benjamim Pereira Máscaras Portuguesas (1973), 
basado en trabajo de campo realizado en los años sesen-
ta del pasado siglo.

En las últimas décadas, la globalización, la digitalización 
y el turismo han dado lugar a nuevas formas de consumo 
y recreación de lo popular, donde las tradiciones locales 
conviven con dinámicas globales.

CARETOS DE PODENCE

Autores: Luís Felipe Costa y Sofia Isabel Fernandes
Material: hojalata y cuero
Dimensiones: 14x10x21/15,5x10x22
2019, Podence, Macedo de Cabaleiros, Portugal
Máscaras del mundo (64 y 65)



160

Os caretos da aldea de Podence son homes en-
mascarados que, nun Carnaval de orixes ances-
trais que mestura elementos profanos, relixiosos 

e máxicos, corren e saltan, especialmente atrás das mu-
lleres. Forman un cortexo festivo e eufórico no que desta-
can os seus coloridos vestidos e fan soar as chocas que 
levan na cintura. Tamén forman parte do grupo entroidei-
ro nenos vestidos de careto, os facanitos, que seguen e 
imitan os maiores aprendendo e asegurando a continui-
dade do Entrudo Chocalheiro.

A Unesco, que os declarou en decembro de 2019 Pa-
trimonio Cultural Inmaterial da Humanidade, vincúlaos a 
antiquísimos ritos de fertilidade, pero as súas orixes pér-
dense na noite dos tempos. Hoxe en día, desde logo, o 
Entrudo Chocalheiro de Podence celebra a fin do inverno.

Os caretos asócianse tamén coa figura do «diaño solto» 
que sae da súa prisión e representa os excesos e a ale-
gría que se permiten nesta época do ano. As bebidas al-
cohólicas, o baile e o sexo son tan comúns agora como 
o eran hai milleiros de anos, cando antigas civilizacións 
celebraban a denominada «festa da carne», que, segun-
do algúns estudos, se remonta ao período grecorromano 
(séculos iv e iii a. C.).

Malia os profundos cambios sociais que, coma tantas 
outras do noroeste peninsular, sufriu a aldea de Poden-
ce —despoboamento, migración e a sensación de que 
as vellas festividades estaban desaparecendo—, a festa 
dos caretos segue viva e, en moitos aspectos, renovada. 
Artesás e artesáns novos confeccionan os disfraces e as 
máscaras, que reinterpretan con entusiasmo antigas téc-
nicas rurais. Os mozos retornan á aldea —algúns só para 
o Carnaval—, e os turistas forman parte da celebración 
moitos anos despois do libro de Benjamim Pereira Más-
caras Portuguesas (1973), baseado en traballo de campo 
realizado nos anos sesenta do pasado século.

Nas últimas décadas, a globalización, a dixitalización e o 
turismo deron lugar a novas formas de consumo e recrea-
ción do popular, onde as tradicións locais conviven con 
dinámicas globais.

CARETOS DE PODENCE

Autores: Luís Felipe Costa y Sofia Isabel Fernandes
Material: folla de lata e coiro
Dimensións: 14x10x21/15,5x10x22
2019, Podence, Macedo de Cabaleiros, Portugal
Máscaras do mundo (64 e 65)



162

DIABO DE LAZARIM

Author: Adão Almeida
Material: alder wood
Dimensions: 22x16x76
2019, Lazarim, Lamego, Portugal
Masks of the world (108)

In Lazarim, in the municipality of Lamego, the demons 
are on the loose. All the authentic masks of Lazarim 
are “baptized”, that is, used in the Carnival. This piece 

was danced by João Alfaiate.

The Carnival of Lazarim is celebrated on “Fat Sunday” 
and, in addition to the famous and multitudinous appear-
ance of the masked people by the population in a spec-
tacular parade with joyful interaction with the public, a 
“war” is established between men and women in a fun at-
mosphere. It is the moment of the reading of the carnival 
testament: A girl reads the godfather’s will and a boy the 
godmother’s. It is a peaceful confrontation between the 
sexes during which the truths kept throughout the year 
are told. No one is safe from satire. The dolls representing 
the characters of the godmather and the godfather are 
burned in front of everyone as a sign of renewal, a “clean 
slate”, a story already in the past that will be rewritten dur-
ing the rest of the year until the next Carnival.

The festival ends with a caldo de farinha (flour broth) and a 
large feijoada (black bean and pork stew), popular dishes 
cooked for the whole town and visitors in the traditional 
way: on embers and in large cauldrons.

In Lazarim, three generations of artisans have coexisted, 
each embodying distinct aesthetic expressions that trans-
form trunks of alder —trees that grow along the banks of 
the River Varosa— into emblematic figures of local tradi-
tion, as documented by Professor Dulce Simões. These 
craftspeople have symbolically inscribed their own cul-
tural universe and imaginative world into their masks, and 
memories of childhood carnival practices confer a deeply 
personal character on their work. The devil mask created 
by Afonso de Almeida e Castro, the oldest known artisan, 
awakened in Adão, at the age of fourteen, an interest in 
mask carving, initially pursued experimentally and later 
sustained over time, purely for the pleasure of the prac-
tice.

The public reading of the testamentos of comadres and 
compadres constitute a carnivalesque ritual that symboli-
cally inverts gender and class hierarchies. Through sa-
tirical and obscene folk songs, men and women stage a 
ritualised confrontation that, for a single day, places rich 
and poor on an equal footing. The metaphorical distribu-
tion of a donkey and a she-donkey results in a grotesque 
body that combines mockery, ritual humiliation, and so-
cial commentary on sexuality. Collective laughter, set 
against the solemnity of those reading the testamentos, 
emphasises the liminal nature of the rite as a temporary 
space of critique and transgression, sustained through its 
annual repetition.



164

DIABO DE LAZARIM

Autor: Adão Almeida
Material: madera de aliso
Dimensiones: 22x16x76
2019, Lazarim, Lamego, Portugal
Máscaras del mundo (108)

En Lazarim, en el municipio de Lamego, los demo-
nios andan sueltos. Todas las máscaras auténticas 
de Lazarim son «bautizadas», es decir, usadas en 

el Carnaval. Esta pieza fue bailada por João Alfaiate.

En el Carnaval de Lazarim se celebra el «Domingo Gor-
do» y, además de la famosa y multitudinaria aparición de 
los enmascarados por la población en un espectacular 
desfile con alegre interacción con el público, se estable-
ce una «guerra» entre hombres y mujeres en un ambien-
te divertido. Es el momento de la lectura del testamento 
carnavalesco: una chica lee el testamento del compadre 
y un chico el de la comadre. Se trata de un pacífico en-
frentamiento entre sexos durante el cual se dicen las ver-
dades guardadas durante todo el año. Nadie se salva de 
la sátira. Los muñecos que representan a los personajes 
de la comadre y del compadre serán quemados ante to-
dos como señal de renovación, como «borrón y cuenta 
nueva», una historia que ya es pasado y que volverá a 
escribirse durante el resto del año hasta los próximos car-
navales.

La fiesta acaba en torno a un caldo de farinha y una gran 
feijoada, comida popular cocinada para todo el pueblo y 
visitantes, que se elabora al estilo tradicional sobre las 
brasas y en grandes calderos.

En Lazarim han convivido tres generaciones de artesa-
nos, portadoras de expresiones estéticas distintas, que 
convierten un tronco de aliso —árbol que crece en las ori-
llas del río Varosa— en figuras emblemáticas de la tradi-
ción local, como ha estudiado la profesora Dulce Simões. 
Cada uno de estos hombres ha imprimido simbólicamen-
te en sus máscaras su propio universo cultural y su ima-
ginario. Las prácticas carnavalescas de su infancia dotan 
a su obra de un carácter personal. La máscara de diablo 
de Afonso de Almeida e Castro, el artesano conocido de 
mayor edad, despertó en Adão, a los catorce años, su 
interés por la talla de máscaras, que comenzó primero de 
forma experimental y luego de manera continuada, por 
puro placer.

Los testamentos de comadres y compadres constituyen 
un ritual carnavalesco que invierte simbólicamente las 
jerarquías de género y clase. Mediante coplas satíricas 
y obscenas, hombres y mujeres escenifican un enfrenta-
miento ritual que, por un día, iguala a ricos y pobres. El 
reparto metafórico de un burro y una burra produce un 
cuerpo grotesco que combina burla, humillación ritual y 
comentario social sobre la sexualidad. La risa colectiva, 
frente a la solemnidad de los lectores, subraya el carácter 
liminar del rito como espacio temporal de crítica y trans-
gresión, sostenido por su repetición anual.



166

DIABO DE LAZARIM

Autor: Adão Almeida
Material: madeira de amieiro
Dimensións: 22x16x76
2019, Lazarim, Lamego, Portugal
Máscaras do mundo (108)

En Lazarim, no municipio de Lamego, os demos an-
dan soltos. Todas as máscaras auténticas de Laza-
rim son «bautizadas», isto é, usadas no Carnaval. 

Esta peza foi bailada por João Alfaiate.

O Carnaval de Lazarim celébrase no Domingo Gordo e, 
ademais da famosa e multitudinaria aparición dos enmas-
carados pola localidade, nun espectacular desfile cunha 
alegre interacción co público, establécese unha «gue-
rra» entre homes e mulleres nun ambiente divertido. É o 
momento da lectura do testamento carnavalesco: unha 
rapaza le o testamento do compadre e un rapaz o da co-
madre. Trátase dun pacífico enfrontamento entre sexos 
durante o cal se din as verdades gardadas durante todo 
o ano. Ninguén se salva da sátira. Os bonecos que repre-
sentan os personaxes da comadre e do compadre serán 
queimados diante de todos como sinal de renovación, a 
modo de táboa rasa, unha historia que xa é pasado e que 
se volverá escribir durante o resto do ano ata o próximo 
Carnaval.

A festa acaba arredor dun caldo de farinha e unha gran 
feijoada, un xantar popular que se cociña para toda a al-
dea e os visitantes e que se elabora ao estilo tradicional, 
sobre as brasas e en grandes caldeiros.

En Lazarim conviviron tres xeracións de artesáns, porta-
doras de expresións estéticas distintas, que converten un 
tronco de amieiro —árbore que crece nas beiras do río Va-
rosa— en figuras emblemáticas da tradición local, como 
estudou a profesora Dulce Simões. Cada un destes ho-
mes imprimiu simbolicamente nas súas máscaras o seu 
propio universo cultural e o seu imaxinario. As prácticas 
carnavalescas da súa infancia dotan a súa obra dun ca-
rácter persoal. A máscara de diaño de Afonso de Almeida 
e Castro, o artesán coñecido de maior idade, espertou 
en Adão, aos catorce anos, o seu interese pola talla de 
máscaras, que comezou primeiro de forma experimental 
e logo de maneira continuada, por puro pracer.

Os testamentos de comadres e compadres constitúen un 
ritual carnavalesco que inverte simbolicamente as xerar-
quías de xénero e clase. Mediante coplas satíricas e obs-
cenas, homes e mulleres escenifican un enfrontamento 
ritual que, por un día, iguala ricos e pobres. A partición 
metafórica dun burro e unha burra produce un corpo gro-
tesco que combina burla, humillación ritual e comentario 
social sobre a sexualidade. A risa colectiva, fronte á so-
lemnidade dos lectores, subliña o carácter liminar do rito 
como espazo temporal de crítica e transgresión, sostido 
pola súa repetición anual.



168

The Antruejo of Villanueva de Valrojo, in the Sier-
ra de la Culebra, has its origin in ancient pagan 
practices that survive with Christianity. It is cel-

ebrated annually in February, in the three days before Ash 
Wednesday, during which the sounds of cowbells can be 
heard and at all hours masked and costumed characters 
can be seen throughout town: they are the cencerros that 
run through its streets threatening with articulated pin-
cers, hayforks, whips, sticks or simply with their hands. 
Whoever does not wear a costume will be pranked.

It is a tradition that, after the festivities, young people visit 
the village houses asking for Christmas presents and cho-
rizo to eat afterwards in fun festive dinners. This tradition 
moves away from pre-established rituals, favoring spon-
taneity. There are no rules or timetables and not even spe-
cific costumes or cowbells. It is in the hayloft of Antruejo 
where the town people gather their costumes, cowbells 
and masks. Anyone who wants to can go there and dress 
up to run around town.

In the post-war period, carnivals were banned throughout 
the country, Villanueva de Valrojo being one of the places 
where they continued to be held, in part, they say, thanks 
to the goodwill of successive mayors who never objected. 
They also say, although it is improbable that during the 
period of greater repression this town was an Arcadia, 
that in the most important days of Carnival, one mayor 
would leave the village pretending not to know when the 
Civil Guard arrived, or another would invite the agents to 
his house to eat and drink so that the villagers could have 
fun outside. These stories show that it is a Carnival that is 
tremendously integrated into a community in which par-
ticipation is not lacking.

On Tuesday, the end of the festivities, the devils appear, 
like lost souls. They are three of them, wearing cork masks 
with tinplate and leather appliques, brown cloaks and 
mournful appearance, carrying torches and a cauldron 
with burning sulfur. The figure of the devil symbolizes the 
end of excesses and the beginning of Lent, reminding all 
participants of the transience of fun and the importance 
of sacrifice.

CARETAS

Author: Carlos Andrés Santos
Material: leather and papier maché
Dimensions:
Leather cencerro: 24x16x9
Papier maché cencerro: 25x16x10
2016 and 2023, Villanueva de Valrojo, Province of Zamora, Spain
Masks of the world (150 y 151)



170

El Antruejo de Villanueva de Valrojo, en la sierra de 
la Culebra, tiene su origen en antiguas prácticas 
paganas que sobreviven con el cristianismo. Se 

celebra anualmente en febrero, en los tres días previos 
al Miércoles de Ceniza durante los que se oirán sonidos 
de cencerros por todo el pueblo y a todas horas se ve-
rán unos personajes enmascarados y disfrazados: son 
los cencerros que corren por sus calles amenazando con 
tenazas articuladas, tornaderas, látigos, palos o, simple-
mente, con las manos. Todo el que está sin disfrazar va a 
ser objeto de sus bromas.

Es tradición que, después del Carnaval, los mozos visiten 
las casas del pueblo pidiendo aguinaldos y chorizos para 
comerlos después en divertidas cenas festivas.

Está tradición se aleja de rituales preestablecidos preva-
leciendo la espontaneidad. No hay normas ni horarios y 
ni siquiera trajes ni cencerros propios. Es en el pajar del 
Antruejo donde la gente del pueblo reúne los trajes, cen-
cerros y caretas. Todo el que quiera, puede ir allí y disfra-
zarse para salir a correr por el pueblo.

En la posguerra, los carnavales fueron prohibidos en todo 
el país, siendo Villanueva de Valrojo uno de los lugares 
donde siguieron realizándose, en parte, dicen, gracias a 
la buena voluntad de los sucesivos alcaldes, que nunca 
se opusieron. Cuentan, aunque resulta inverosímil que 
durante la época de mayor represión este pueblo fuera 
un Arcadia, que en los días más importantes de Carnaval, 
un alcalde se iba del pueblo con el fin de hacerse el des-
entendido cuando llegara la Guardia Civil, y otro invitaba 
a los agentes a su casa a comer y beber para que, en 
la calle, el pueblo se divirtiera. Estos relatos demuestran 
que es un Carnaval tremendamente integrado en la co-
munidad que participa de forma generalizada.

El Martes, punto final de las fiestas, aparecen los diablos, 
como almas en pena. Son tres diablos, con máscaras de 
corcho y apliques de hojalata y cuero, capas pardas y 
aspecto fúnebre, llevando tornaderas y un caldero con 
azufre ardiendo. La figura del demonio simboliza el fin 
de los excesos y el inicio de la Cuaresma, recordando a 
todos los participantes la fugacidad de la diversión y la 
importancia del sacrificio.

CARETAS

Autor: Carlos Andrés Santos
Material: cuero y papel maché
Dimensiones:
Cencerro en cuero: 24x16x9
Cencerro en papel maché: 25x16x10
2016 y 2023, Villanueva de Valrojo, Zamora, España
Máscaras del mundo (150 y 151)



172

CARETAS

Autor: Carlos Andrés Santos
Material: coiro e papel maxé
Dimensións:
Cencerro de coiro: 24x16x9
Cencerro de papel maxé: 25x16x10
2016 e 2023, Villanueva de Valrojo, Zamora, España
Máscaras do mundo (150 e 151)

O Antruejo de Villanueva de Valrojo, na serra da 
Culebra, ten a súa orixe en antigas prácticas pa-
gás que sobreviven co cristianismo. Celébrase 

anualmente en febreiro, nos tres días previos ao Mérco-
res de Cinza, durante os que se oen sons de chocas por 
toda a aldea e se ven constantemente uns personaxes 
enmascarados e disfrazados: son os cencerros, que co-
rren polas súas rúas ameazando con tenaces articuladas, 
forquitas, látegos, paus ou simplemente coas mans. Todo 
aquel que estea sen disfrazar é obxecto das súas brinca-
deiras.

É tradición que, despois do Carnaval, os mozos visiten 
as casas da aldea pedindo aguinaldos e chourizos para 
comelos despois en divertidas ceas festivas.

Está tradición afástase de rituais preestablecidos, e pre-
valece a espontaneidade. Non hai normas nin horarios, 
nin sequera traxes nin chocas propios. É na palleira do 
Antruejo onde a xente da aldea xunta os traxes, chocas 
e caretas. Todo aquel que queira pode ir alí e disfrazarse 
para saír a correr pola aldea.

Na posguerra prohibíronse os carnavais en todo o país, e 
Villanueva de Valrojo foi un dos lugares onde se seguiron 
celebrando, en parte, disque, grazas á boa vontade dos 
sucesivos alcaldes, que nunca se opuxeron. Contan, aín-
da que resulta inverosímil que durante a época de maior 
represión esta aldea fose unha Arcadia, que nos días 
máis importantes do Carnaval un alcalde marchaba da 
aldea co fin de desentenderse cando chegase a Garda 
Civil, e outro convidaba os axentes á súa casa a comer e 
beber para que, na rúa, o pobo se divertise. Estes relatos 
demostran que é un Carnaval tremendamente integrado 
na comunidade, que participa de forma xeneralizada.

O martes, punto final das festas, aparecen os diaños, 
como almas en pena. Son tres diaños, con máscaras de 
cortiza e apliques de folla de lata e coiro, capas pardas 
e aspecto fúnebre, que levan forquitas e un caldeiro con 
xofre ardendo. A figura do demo simboliza a fin dos ex-
cesos e o inicio da Coresma, lembrándolles a todos os 
participantes a fugacidade da diversión e a importancia 
do sacrificio.



174

MACHURRERO

Author: Jesús Hernández Sánchez
Material: waxed and burnished linden wood
Dimensions: 28x17,5x14
2024, Pedro Bernardo, Province of Ávila, Spain
Masks of the world (155)

The masquerade of Machurreros is a popular tra-
dition in Pedro Bernardo, province of Ávila, re-
covered by Siempreviva Association in 2013, al-

though its origins are ancient.

It is perhaps the oldest of the town’s traditions along with 
the Quintos Bonfire that takes place during dawn on San 
Silvestre, on January 1st of each year. The two are fes-
tive traditions of pre-Christian origin of great ethnographic 
and cultural value, adapted to current times and circum-
stances. The tradition is part of the winter masquerades 
present in many parts of the Iberian Peninsula. According 
to Professor Calvo Brioso’s typology, that of the machur-
reros would be a demonic type of masquerade, labelled 
within the zangarrones subtype.

It is not known when the machurreros date back, but the 
celebration of the Carnival of Souls in Pedro Bernardo has 
been documented since the 17th century, as well as the 
existence of Saint Sebastian Brotherhood since the 16th 
century.

Nowadays, the masquerade is celebrated in a single out-
ing on Carnival Saturday, but in the past the machurreros 
went out every Sunday from the early hours of January 

1st until the month of February. Fat Sunday or Carnival 
Sunday was and is the big day. The machurreros dress up 
in a military suit, wooden mask, black scarf on the head 
and cowbells that hang from military harnesses, belts and 
ropes. They carry a wicker rod, formerly topped by a pig, 
goat or sheep bladder.

The word “machurrero” is also of unknown origin, al-
though two hypotheses are currently being proposed. 
Professor Bernardo Calvo, who helped with the recovery 
work, maintains that it could derive from the contraction 
of “machos churreros” (churrero males), a name that in 
certain areas of the region is used to designate sheep 
stallions (rams). The ram and the he-goat have represent-
ed the devil since ancient times. The masked ones would 
primitively symbolize, as in other masquerades, demons 
or devils. On the other hand, Pedro Javier Granado ar-
gues that “machurrero” could be a term from the Spanish 
Arabic muharráǧ which means jester or burlesque char-
acter. From that root come the words “moharrache” and 
“mamarracho”, used in old Castilian to refer to motley 
fools and buffoons.



176

MACHURRERO

Autor: Jesús Hernández Sánchez
Material: madera de tilo encerada y bruñida
Dimensiones: 28x17,5x14
2024, Pedro Bernardo, Ávila, España
Máscaras del mundo (155)

La mascarada de Machurreros es una tradición po-
pular de Pedro Bernardo, provincia de Ávila, recu-
perada por la Asociación Siempreviva en el 2013, 

aunque sus orígenes son antiguos.

Es quizás la más antigua de las tradiciones del pueblo 
junto con la Hoguera de Quintos que tiene lugar durante 
la madrugada de san Silvestre, el 1 de enero de cada año. 
Son tradiciones festivas de origen precristiano de gran 
valor etnográfico y cultural, adaptadas a los tiempos y cir-
cunstancias actuales. La tradición se enmarca dentro de 
las mascaradas de invierno presentes en muchos puntos 
de la península ibérica. De acuerdo con las clasificacio-
nes del profesor Calvo Brioso, la de los machurreros se-
ría una mascarada de tipo demoniaco, del subtipo de los 
zangarrones.

No se sabe a cuándo se remontan los machurreros, pero 
está documentada la celebración del Carnaval de Ánimas 
de Pedro Bernardo desde el siglo xvii, así como la exis-
tencia de la Cofradía de San Sebastián desde el siglo xvi.

La mascarada se celebra hoy día en una única salida el 
Sábado de Carnaval, pero antiguamente los machurreros 
salían cada domingo desde la madrugada del 1 de enero 

hasta el mes de febrero. El Domingo Gordo o Domingo 
de Carnaval era y es el día grande. Los machurreros se 
disfrazan con traje militar, máscara de madera, pañuelo 
negro en la cabeza y cencerros que cuelgan de trinchas, 
cinturones y cuerdas. Portan una vara de mimbre, rema-
tada antiguamente por una vejiga de cerdo, cabra u oveja.

La palabra «machurrero» es igualmente de origen desco-
nocido, si bien en la actualidad se plantean dos hipótesis. 
El profesor Bernardo Calvo, que ayudó en las labores de 
recuperación, sostiene que podría derivar de la contrac-
ción de «machos churreros», nombre que en ciertas zo-
nas de la región se emplea para designar a los sementales 
ovinos (carneros). El carnero y el macho cabrío represen-
tan desde la antigüedad al demonio. Los enmascarados 
simbolizarían primitivamente, como en otras mascaradas, 
a los demonios o diablos. Por otra parte, Pedro Javier 
Granado sostiene que machurrero podría ser un térmi-
no procedente del árabe hispano muharráǧ, que significa 
bufón o personaje burlesco. De esa raíz proceden las pa-
labras moharrache y mamarracho, empleadas en caste-
llano antiguo para referirse a botargas y bufones.



178

MACHURRERO

Autor: Jesús Hernández Sánchez
Material: madeira de tileiro encerada e brunida
Dimensións: 28x17,5x14
2024, Pedro Bernardo, Ávila, España
Máscaras do mundo (155)

A mascarada de machurreros é unha tradición po-
pular de Pedro Bernardo, provincia de Ávila, re-
cuperada pola Asociación Siempreviva en 2013, 

aínda que as súas orixes son antigas.

É, talvez, a máis antiga das tradicións da vila xunto coa 
Fogueira de Quintos, que ten lugar durante a madrugada 
de San Silvestre, o 1 de xaneiro de cada ano. Son tradi-
cións festivas de orixe precristiá de gran valor etnográfico 
e cultural, adaptadas aos tempos e circunstancias ac-
tuais. A tradición enmárcase dentro das mascaradas de 
inverno presentes en moitos puntos da península ibérica. 
De acordo coas clasificacións do profesor Calvo Brioso, 
a dos machurreros sería unha mascarada de tipo demo-
níaco, do subtipo dos zangarróns.

Non se sabe a cando se remontan os machurreros, pero 
está documentada a celebración do Carnaval de Ánimas 
de Pedro Bernardo desde o século xvii, así coma a exis-
tencia da Confraría de San Sebastián desde o século xvi.

A mascarada celébrase hoxe en día nunha única saída o 
Sábado de Carnaval, pero antigamente os machurreros 
saían cada domingo desde a madrugada do 1 de xaneiro 
ata o mes de febreiro. O Domingo Gordo ou Domingo de 

Carnaval era e é o día grande. Os machurreros disfrázan-
se con traxe militar, máscara de madeira, pano negro na 
cabeza e chocas que penduran de correas, cintos e cor-
das. Portan unha vara de vimbio, rematada antigamente 
nunha vexiga de porco, cabra ou ovella.

A palabra machurrero é igualmente de orixe descoñecida, 
aínda que na actualidade hai sobre a mesa dúas hipóte-
ses. O profesor Bernardo Calvo, que axudou nos labores 
de recuperación, sostén que podería derivar da contrac-
ción de «machos churreros», nome que en certas zonas 
da rexión se emprega para designar os sementais ovi-
nos (carneiros). O carneiro e o castrón representan desde 
a Antigüidade o demo. Os enmascarados simbolizarían 
primitivamente, coma noutras mascaradas, os demos ou 
diaños. Por outra banda, Pedro Javier Granado sostén 
que machurrero podería ser un termo procedente do ára-
be hispano muharráǧ, que significa bufón ou personaxe 
burlesco. Desa raíz proceden as palabras moharrache e 
mamarracho, empregadas en castelán antigo para referir-
se a botargas e bufóns.



180

Navalosa is a small and lovely town in the Sierra 
de Gredos, in the Alto Alberche Valley, Ávila. 
Here, cucurrumachos come out on Fat Sunday 

or Carnival Sunday, covered with blankets, with cowbells 
around their waists and their faces hidden by a mask, 
called a carilla, made of wood and with animal hair and, 
in some cases, bones, horns and animal skins. They also 
carry pitchforks or grim banners to inspire fear. The fes-
tival, which has very ancient origins, began to be docu-
mented in 1783, when requests for Christmas gifts were 
made on the day of the Three Wise Men and part of the 
income went to the parish.

The quintos, eighteen-year-olds, and their mothers also 
participate, helping with the tasks of logistics and cook-
ing. The young men wear suits, hats with cockades and 
their faces painted with two red rouges on their cheeks. 
For a few years now, quintas, the eighteen-year-old girls, 
also participate, wearing the typical mountain dweller 
costume of the town. Quintos and quintas’ functions vary 
from looking for a house, gathering firewood by cutting 
poplars, to collecting money.

The most important moment is when they spin around the 
cut down tree in the afternoon. The Vaquilla is a quinto 
who collects the donated cash, keeps the festival ac-
counts and has the leading role when in the afternoon, 
around the tree, the bear dies and is resurrected.

In Navalosa, in 2008, at 87 years old, the author of this 
carilla, Pablo de la Fuente, showed it for the last time at a 
craft fair together with “his stuff”, work and kitchen equip-
ment, yokes and ploughs. It is a danced mask, the last 
time at Mascarávila 2024, an associative project that cel-
ebrates the traditions of Ávila. The mask contains all the 
energies that both he and the dancers have contributed, 
turning it into a unique and irreplaceable piece that, with 
its humility and greatness, honours this collection.

CUCURRUMACHO

Author: Pablo de la Fuente García (2024 by Jacinto Martín)
Material: ash wood and horse mane and cow fur
Dimensions: 13x10x24
Mid 20th century, Navalosa, Province of Ávila, Spain
Masks of the world (136)



182

Navalosa es un pequeño y precioso pueblo de la 
sierra de Gredos, localizado en el Valle del Alto 
Alberche, Ávila. Aquí, los cucurrumachos salen 

el Domingo Gordo o Domingo de Carnaval, cubiertos con 
mantas, cencerros en la cintura y la cara oculta por una 
máscara, llamada «carilla», hecha de madera con añadi-
dos de crin de animal y, en algunos casos, huesos, cuer-
nos y pieles de animales. También portan horcas o estan-
dartes lúgubres para provocar miedo. La fiesta de origen 
antiquísimo comenzó a documentarse en 1783, cuando 
se hacía petición de aguinaldos el día de Reyes y una 
parte de los ingresos iba a la parroquia.

También participan los quintos del año y sus madres, 
quienes ayudan en las tareas de la intendencia y cocina. 
Los mozos visten traje, sombrero con escarapela y la cara 
pintada con dos coloretes rojos en las mejillas. Desde 
hace unos años, también participan quintas, vistiendo el 
traje de serrana propio de la localidad. Las funciones de 
los quintos y quintas son variadas, y consisten en buscar 
casa, leña o cortar el chopo hasta realizar la cuestación.

El momento más importante es cuando giran en torno al 
árbol cortado por la tarde. La Vaquilla es uno de los quin-
tos que recoge el dinero metálico recibido, lleva la con-
tabilidad de la fiesta y tiene el papel protagonista cuando 
por la tarde, en torno al árbol, muere y resucita.

En Navalosa, en el 2008, con 87 años, el autor de esta 
carilla, Pablo de la Fuente, la mostraba por última vez en 
una feria de artesanía junto a «lo suyo», aparejos de tra-
bajo, cocina, yugos y arados. Es una máscara bailada, la 
última vez en Mascarávila 2024, un proyecto asociativo 
para poner en valor las tradiciones abulenses, que contie-
ne todas las energías que, tanto él como los bailarines, le 
han aportado convirtiéndola en una pieza única e insus-
tituible que, con su humildad y su grandeza, honra esta 
colección.

CUCURRUMACHO

Autor: Pablo de la Fuente García
(mantenimiento en 2024 por Jacinto Martín)
Material: madera de fresno y crin de caballo y vaca
Dimensiones: 13x10x24
Mediados siglo xx, Navalosa, Ávila, España
Máscaras del mundo (136)



184

Navalosa é unha pequena e fermosa aldea da 
serra de Gredos, localizada no val do alto Al-
berche, Ávila. Aquí, os cucurrumachos saen o 

Domingo Gordo ou Domingo de Carnaval, cubertos con 
mantas, chocas na cintura e a cara oculta por unha más-
cara, chamada carilla, feita de madeira con engadidos de 
crina de animal e, nalgúns casos, ósos, cornos e peles 
de animais. Tamén levan forcas ou estandartes lúgubres 
para provocar medo. A festa, de orixe antiquísima, em-
pezouse a documentar en 1783, cando se facía petición 
de aguinaldos o día de Reis e unha parte dos ingresos ía 
para a parroquia.

Tamén participan os quintos do ano e as súas nais, que 
axudan nas tarefas da intendencia e a cociña. Os mo-
zos visten traxe, chapeu con escarapela e a cara pinta-
da con dous coloretes vermellos nas fazulas. Desde hai 
uns anos, tamén participan quintas, que visten o traxe de 
serrana propio da localidade. As funcións dos quintos e 
quintas son variadas, e consisten en buscar casa, leña ou 
cortar o chopo ata realizar a recadación.

O momento máis importante é cando dan voltas arredor 
da árbore cortada pola tarde. A vaquilla é un dos quintos, 
que recolle o diñeiro metálico recibido, leva a contabili-
dade da festa e ten o papel protagonista cando á tarde, 
arredor da árbore, morre e resucita.

En Navalosa, en 2008, aos 87 anos, o autor desta cari-
lla, Pablo de la Fuente, mostrábaa por última vez nunha 
feira de artesanía canda «o seu»: aparellos de traballo, 
cociña, xugos e arados. É unha máscara bailada —a últi-
ma vez en Mascarávila 2024, un proxecto asociativo para 
poñer en valor as tradicións abulenses—, e contén todas 
as enerxías que, tanto el coma os bailaríns, lle confiaron, 
converténdoa nunha peza única e insubstituíble que, coa 
súa humildade e a súa grandeza, honra esta colección.

CUCURRUMACHO

Autor: Pablo de la Fuente García
(mantemento en 2024 por Jacinto Martín)
Material: madeira de freixo e crina de cabalo e vaca
Dimensións: 13x10x24
Mediados do século xx, Navalosa, Ávila, España
Máscaras do mundo (136)



186

CORNUTO AND CAPRA

Author: Giuseppe Lombardi
Material: Hand-painted papier maché
Dimensions: 40x27,5x17,5 / 34,5x33,5x17,5
2025, Aliano, Basilicata Region, Italy
Masks of the World (183 and 184)

The region of Basilicata is rich in traditional car-
nivals, many of which have been preserved and 
revitalized by cultural associations and by the 

Pro-Loco local associations. Since the 1980s, these as-
sociations have revitalized pre-existing ritual models with 
enormous anthropological and cultural value in various 
locations such as Cirigliano, San Mauro Forte, Tricarico, 
Satriano di Lucania, Teana, Calciano, and Montescaglio-
so. The revival of the Carnival in these towns has spurred 
others in the region. Rooted in the agro-pastoral traditions 
of southern Italy, the masks and rituals of these carnivals 
remain closely linked to both the social and occupational 
structures of rural life and to the collective imagination of 
local communities.

These celebrations demonstrate a distinctive form of cul-
tural creativity—the ability to renew and reinterpret inher-
ited models from history and tradition. They are collec-
tive acts that strengthen community bonds and stimulate 
cultural identity. A particularly striking example is found 
in Aliano, the village where Carlo Levi was confined by 
the Fascist regime between 1935 and 1936. In his splen-
did autobiographical novel Christ Stopped at Eboli (1945), 

Levi offers the first literary description of Aliano’s Carnival. 
The masks he witnesses are telluric figures, interpreted as 
souls of the dead returning to earth during Carnival, sow-
ing chaos, fear, and bewilderment among the living.

In 1982, inspired by Levi’s account, Professor Vincenzo 
Spera visited the Carnival of Aliano. He found that the 
white ghosts had disappeared from local memory, but 
groups of masked youths still animated the celebration. 
Some wore simple plastic masks over balaclavas, while 
others donned papier-maché masks—handcrafted with 
rudimentary techniques yet highly expressive and impact-
ful. These masks featured horns, exaggerated chins and 
noses, and were painted in vivid colors, blending human 
and animal traits in forms that were both monstrous and 
hybrid. Spera named these figures “the horned ones.”

Costumes included long white wool long johns and un-
dershirts, cowbells tied to their backs and waists, and 
conical headdresses decorated with artificial flowers and 
multicolored paper strips, as worn by earlier generations.

They carry containers of flour and ash to sprinkle on pass-
ersby, along with a club called the zoca peligna, made of 
fur or rope. Their procession is accompanied by accordi-
ons and a friction drum known as the cupa-cupa or pu-
tipù. Today, the horned masks have become an enduring 
symbol and cultural heritage of Aliano.



188

CORNUTO Y CAPRA

Autor: Giuseppe Lombardi
Material: papel maché pintado a mano
Dimensiones: 40x27,5x17,5 / 34,5x33,5x17,5
2025, Aliano, Basilicata, Italia 
Máscaras del mundo (183 y 184)

La región italiana de Basilicata es una región rica en 
carnavales tradicionales, asociados y protegidos 
por organizaciones culturales y por las Pro-Loco, 

asociaciones locales. Estas han revitalizado a partir de 
los años ochenta del siglo pasado modelos de rituales 
prexistentes con un enorme valor antropológico y cultural 
en diversos lugares: Cirigliano, San Mauro Forte, Tricari-
co, Satriano di Lucania, Teana, Calciano y Montescaglio-
so. La reactivación del Carnaval de estos pueblos ha sido 
acicate para otros de la región. Dentro de la tradición ita-
liana meridional, vinculada a una sociedad de base agro-
pastoril, las máscaras guardan una estrecha conexión 
tanto con la estructura social y laboral como con el imagi-
nario propio de la comunidad.

En estos carnavales se da una creatividad cultural enten-
dida como la capacidad de renovar modelos heredados 
de la historia y la tradición. Se trata de acciones enca-
minadas a construir experiencias y estímulos comunita-
rios. Un ejemplo impactante lo encontramos en Aliano, 
el pueblo donde Carlo Levi permaneció confinado por el 
régimen fascista que lo desterró entre 1935 y 1936. Este, 
en su bellísima novela autobiográfica Cristo se detuvo en 
Eboli (publicada en 1945), hace la primera descripción de 
su Carnaval. Las máscaras que presencia Levi son una in-

terpretación de las máscaras telúricas como almas de los 
muertos que regresan a la tierra con motivo del Carnaval, 
sembrando el caos y provocando pavor y desconcierto 
entre los vivos.

En 1982, animado por la lectura de Levi, el profesor Vin-
cenzo Spera visitó el Carnaval de Aliano y ya no vio a 
los fantasmas blancos, ni los mayores le dieron noticias 
de ellos. Sin embargo, sí vio a diversos grupos de jóve-
nes enmascarados, entre los cuales, junto a aquellos que 
utilizaban máscaras de plástico sobre pasamontañas, 
se identificaron otros que portaban máscaras de cartón 
piedra. Estas máscaras, confeccionadas mediante una 
técnica rudimentaria, eran muy eficaces desde el punto 
de vista expresivo y generaban un fuerte impacto visual. 
Estaban dotadas de cuernos, mentones y narices promi-
nentes, y se caracterizaban por el uso de colores vivos, 
representando así rostros que combinaban de manera 
ambivalente elementos humanos y bestiales, con una 
cualidad simultáneamente monstruosa y cornuda. Spera 
las bautizó como cornute.

En la cabeza llevan unos aparatosos tocados cónicos con 
la punta adornada con flores artificiales y tiras de papel 
multicolor, como llevaban las generaciones precedentes. 
Visten calzones largos de lana blanca y camisetas interio-
res, también de lana blanca. Portan cencerros atados a la 
espalda y la cintura, llevan recipientes con harina y ceniza 
para esparcir a los que se cruzan en su camino y una es-
pecie de porras, zoca peligna, hechas de pelo animal o de 
cuerda. La música del desfile la ponen acordeones y un 
instrumento de fricción llamado cupa-cupa (o putipù). Las 
máscaras cornudas son hoy día un símbolo y patrimonio 
de Aliano.



190

CORNUTO E CAPRA

Autor: Giuseppe Lombardi
Material: papel maxé pintado a man
Dimensións: 40x27,5x17,5 / 34,5x33,5x17,5
2025, Aliano, Basilicata, Italia 
Máscaras do mundo (183 e 184)

A rexión italiana de Basilicata é unha rexión rica en 
entroidos tradicionais, asociados e protexidos por 
organizacións culturais e polas Pro-Loco, asocia-

cións locais. Estas revitalizaron a partir dos anos oitenta 
do século pasado modelos de rituais preexistentes cun 
enorme valor antropolóxico e cultural en diversos luga-
res: Cirigliano, San Mauro Forte, Tricarico, Satriano di Lu-
cania, Teana, Calciano e Montescaglioso. A reactivación 
do Carnaval destas aldeas foi un estímulo para outras da 
rexión. Dentro da tradición italiana meridional, vinculada 
a unha sociedade de base agropastoril, as máscaras gar-
dan unha estreita conexión tanto coa estrutura social e 
laboral coma co imaxinario propio da comunidade.

Nestes carnavais dáse unha creatividade cultural enten-
dida como a capacidade de renovar modelos herdados 
da historia e da tradición. Trátase de accións encamiña-
das a construír experiencias e estímulos comunitarios. Un 
exemplo impactante atopámolo en Aliano, a aldea onde 
Carlo Levi permaneceu confinado polo réxime fascista 
que o desterrou entre 1935 e 1936. Este, na súa fermo-
sa novela autobiográfica Cristo parou en Eboli (publicada 
en 1945), fai a primeira descrición do seu Carnaval. As 
máscaras que presencia Levi son unha interpretación das 
máscaras telúricas como almas dos mortos que regresan 

á terra con motivo do Carnaval, sementando o caos e 
provocando pavor e desconcerto entre os vivos.

En 1982, animado pola lectura de Levi, o profesor Vin-
cenzo Spera visitou o Carnaval de Aliano e xa non viu os 
fantasmas brancos, nin os maiores lle deron noticia deles. 
En cambio, si que viu diversos grupos de mozos enmas-
carados, entre os cales, xunto a aqueles que utilizaban 
máscaras de plástico sobre pasamontañas, se identifi-
caron outros que portaban máscaras de cartón pedra. 
Estas máscaras, confeccionadas mediante unha técnica 
rudimentaria, eran moi eficaces desde o punto de vista 
expresivo e provocaban un forte impacto visual. Estaban 
dotadas de cornos, queixos e narices prominentes, e ca-
racterizábanse polo uso de cores vivas, representando así 
rostros que combinaban de maneira ambivalente elemen-
tos humanos e bestiais, cunha calidade simultaneamente 
monstruosa e cornuda. Spera bautizounas como cornute.

Na cabeza levan uns aparatosos toucados cónicos coa 
punta adornada con flores artificiais e tiras de papel mul-
ticolor, como levaban as xeracións precedentes. Visten 
calzóns longos de la branca e camisetas interiores, tamén 
de la branca. Portan chocas atadas ás costas e á cintura, 
levan recipientes con fariña e cinza para esparexer so-
bre os que se cruzan no seu camiño e unha especie de 
porras, zoca peligna, feitas de pelo animal ou de corda. 
A música do desfile póñena acordeóns e un instrumento 
de fricción chamado cupa-cupa (ou putipù). As máscaras 
cornudas son hoxe en día un símbolo e patrimonio de 
Aliano.



192

MASTRO DI CAMPO

Author: Domenico Dino Pinnola
Material: papier maché
Dimensions: 22x16x13
2025, Mezzojuso, Palermo (Italy)
Masks of the World (193)

This Carnival pantomime traces its origins to a leg-
endary episode. In the early 15th century, Ber-
nardo IV de Cabrera, an influential Aragonese no-

bleman and Count of Modica, attempted to force Queen 
Blanche I of Navarre, widow of Martin I of Sicily (the 
Younger), to accept a marriage proposal she had already 
refused. The attempted abduction unfolded at Solanto 
Castle, near Palermo. In the performance, the Mastro di 
Campo embodies the Count of Modica who, contrary to 
historical events, succeeds in winning the favor of the in-
telligent and beautiful queen. Documented in Mezzojuso 
as early as the 17th century —though likely performed 
earlier—, this pantomime was celebrated in the old Pal-
ermo districts of Kalsa or l’Albergaria under the title Atto 
di Castello.

Over the centuries, the Carnival celebration evolved, al-
lowing it to endure into the modern era. Two key accounts 
from the last century attest to its survival: the first, by Sal-
vatore Raccuglia, published in 1913 by Giuseppe Pitrè; 
the second, written by Ignazio Gattuso in 1926 and later 
published in 1938. In 2007, the Fondazione Ignazio Buttit-
ta reissued both texts in booklet no. 14—originally printed 
in 1984 by the Associazione per gli “Studi e materiali per 
la storia della cultura popolare.” This edition includes texts 

by Antonino Buttitta and Antonio Pasqualino, along with 
images of the festivities captured in the early 1900s, the 
1970s and 1980s, and during the 2005 celebration.

In the Mezzojuso staging, the plot dramatizes the rival-
ry between the Mastro di Campo and the King for the 
Queen’s favor, reenacting the assault that the Count of 
Modica is said to have led against the castle to win over 
Blanche of Navarre. In the second act, the now-recovered 
protagonist returns with his army and initiates a confron-
tation mirroring the structure of the first. As the action in-
tensifies within the castle, the Mastro di Campo and the 
Garibaldians seize an opportunity: climbing the familiar 
staircase, they surround the court and chain the King. At 
last, the Mastro di Campo removes his mask and embrac-
es the Queen. The festivities conclude with a procession 
through the town’s main streets, where the hero offers his 
arm to the Queen while the King follows in chains. This 
triumphant ending evokes the spirit of the Italian Risorgi-
mento and the ideals of political independence and na-
tional unity, embodied by Blanche of Navarre.



194

MASTRO DI CAMPO

Autor: Domenico Dino Pinnola
Material: papel maché
Dimensiones: 22x16x13
2025, Mezzojuso, Palermo, Italia
Máscaras del mundo (193)

A esta pantomima de Carnaval se le atribuye un ori-
gen legendario, cuando en los primeros años del 
siglo xv el poderoso Bernardo IV de Cabrera, no-

ble aragonés que entre otros títulos ostentó el de conde 
de Módica, pretendió obligar a la reina Blanca de Navarra 
—viuda de Martín I de Sicilia, conocido como El Joven— 
a aceptar una propuesta de matrimonio que ella ya había 
rechazado. El intento de rapto se produjo en el castillo de 
Solanto, próximo a Palermo. En la representación, el mas-
tro di campo encarna al conde de Módica, que, contra-
riamente a lo que sucedió en la realidad, se gana el favor 
de la hermosa e inteligente reina. Esta pantomima, que en 
Mezzojuso está documentada en el siglo xvii, aunque tal 
vez se representó antes allí, se celebraba en los antiguos 
barrios palermitanos de Kalsa o Albergaria con el nombre 
de Atto di Castello.

La celebración carnavalesca se ha trasformado con el 
tiempo, lo que le permite perpetuarse en este siglo. Lo 
sabemos porque conservamos dos testimonios del siglo 
pasado. El primero es de Salvatore Raccuglia y lo publica 
en 1913 Giuseppe Pitrè; mientras que el segundo lo es-
cribe Ignazio Gattuso y es de 1926, aunque lo publica en 
1938. En 2007 la Fondazione Ignazio Buttitta los reedita 
con el cuaderno n.º 14 que en 1984 publica la Associazio-

ne per gli Studi e Materiali per la Storia della Cultura Po-
polare con textos de Antonino Buttitta y Antonio Pasqua-
lino e imágenes de la celebración de los primeros años de 
la década de 1900, de los años setenta y ochenta y de la 
fiesta en 2005.

La escenificación de Mezzojuso representa la rivalidad 
entre el mastro di campo y el rey por el favor de la reina, 
recreando el asalto que el conde de Módica habría diri-
gido contra el castillo para conquistar a Blanca de Nava-
rra. En el segundo acto, el protagonista, ya restablecido, 
retorna con su ejército e inicia un nuevo enfrentamiento, 
estructurado de manera similar al anterior. A medida que 
avanza la acción, crece la tensión en el castillo. Aprove-
chando la confusión, el mastro di campo y los garibaldi-
nos ascienden sigilosamente por la escalera habitual, cer-
can a la corte y encadenan al rey. Finalmente, el mastro di 
campo se despoja de la máscara y abraza a la reina. La 
celebración concluye con una procesión que recorre las 
calles principales, en la que el protagonista ofrece su bra-
zo a la reina mientras el rey avanza encadenado. Este final 
está alineado con la heroína del Risorgimento italiano, la 
de la independencia política y de la unidad nacional, que 
encarna Blanca de Navarra.



196

MASTRO DI CAMPO

Autor: Domenico Dino Pinnola
Material: papel maxé
Dimensións: 22x16x13
2025, Mezzojuso, Palermo, Italia
Máscaras do mundo (193)

A esta pantomima de Carnaval atribúeselle unha 
orixe lendaria, cando nos primeiros anos do sé-
culo xv o poderoso Bernardo IV de Cabrera, nobre 

aragonés que entre outros títulos ostentou o de conde de 
Módica, pretendeu obrigar a raíña Branca de Navarra —
viúva de Martiño I de Sicilia, coñecido como O Novo— a 
aceptar unha proposta de matrimonio que ela xa rexei-
tara. O intento de rapto produciuse no castelo de Solan-
to, próximo a Palermo. Na representación, o mastro di 
campo encarna o conde de Módica, que, contrariamente 
ao que sucedeu na realidade, obtén os favores da fermo-
sa e intelixente raíña. Esta pantomima, que en Mezzoju-
so está documentada no século xvii, aínda que talvez se 
representase antes alí, celebrábase nos antigos barrios 
palermitanos de Kalsa ou Albergaria co nome de Atto di 
Castello.

A celebración carnavalesca transformouse co tempo, o 
que lle permite perpetuarse neste século. Sabémolo por-
que conservamos dous testemuños do século pasado. 
O primeiro é de Salvatore Raccuglia e publícao en 1913 
Giuseppe Pitrè; mentres que o segundo o escribe Ignazio 
Gattuso e é de 1926, aínda que o publica en 1938. En 
2007 a Fondazione Ignazio Buttitta reedítaos co caderno 
n.º 14 que en 1984 publica a Associazione per gli Studi 

e Materiali per la Storia della Cultura Popolare con textos 
de Antonino Buttitta e Antonio Pasqualino e imaxes da 
celebración dos primeiros anos da década de 1900, dos 
anos setenta e oitenta e da festa en 2005.

A escenificación de Mezzojuso representa a rivalidade 
entre o mastro di campo e o rei polo favor da raíña, re-
creando o asalto que o conde de Módica dirixiría contra o 
castelo para conquistar a Branca de Navarra. No segun-
do acto, o protagonista, xa restablecido, retorna co seu 
exército e inicia un novo enfrontamento, estruturado de 
maneira similar ao anterior. Conforme avanza a acción, 
crece a tensión no castelo. Aproveitando a confusión, o 
mastro di campo e os garibaldinos ascenden silandeiros 
pola escaleira habitual, rodean a corte e encadean o rei. 
Finalmente, o mastro di campo quita a máscara e abraza 
a raíña. A celebración conclúe cunha procesión que per-
corre as rúas principais, na que o protagonista lle ofrece o 
brazo á raíña mentres o rei avanza encadeado. Este final 
está aliñado coa heroína do Risorgimento italiano, a da in-
dependencia política e da unidade nacional, que encarna 
Branca de Navarra.



198

CUCI AND CUCOAICE

Author: Constantin Anghel
Material: cardboard, crepe paper, corn husks, feathers, 
rabbit fur, cereal grains, wicker, mirrors and sequins
Dimensions: 40x51x82 / 24x15x31
2024, Brăneşti, Ilfov County, Romania
Masks of the World (148 y 149)

Christian festivals often coincide with ancestral tra-
ditions, some of which are related to the agricul-
tural cycle. Near Bucharest, in Brăneşti, in Ilfov 

County, one such tradition of Bulgarian origin is celebrat-
ed: Cuckoos’ Day.

In many other parts of the Christian world, the beginning 
of Lent is celebrated with carnival rituals such as this one, 
which is at the same time a spring rite with an apotropaic 
and fertility function.

The two main types of traditional masks used in Ziua 
Cucilor are the cuci, large bird-shaped masks with a spe-
cific costume, and the cucoaice, who cross-dress in an-
thropomorphic masks looking like an old woman. A third 
type is spontaneous masking, with disguises that embody 
public figures or parody, for instance, weddings and fu-
nerals.

As in many European traditions, the masked individuals 
typically wear belts with bells and cowbells attached to 
them, and playfully beat passers-by. In the past, these 
blows were not so light, as they used pămătuf, object 
made of wood and leather. In any case, the ritual gesture 

of beating is considered to bring health and prosperity, 
while the tinkling of bells and cowbells drives away evil 
spirits.

This custom has been preserved in several villages in the 
Ilfov region where Bulgarian communities once existed. 
The name of the ritual itself comes from the Bulgarian term 
kukeri, probably derived from the Latin cuculla, meaning 
‘hood,’ and was wrongly translated into Romanian as 
cuci, meaning ‘cuckoos.’ Today, these traditions do not 
have the vivacity they once had due to the loss of ethnic 
identity of the originally Bulgarian community. However, 
with the support of close relations with masking com-
munities from Bulgaria who participate in the Cuckoos’ 
Day festival, efforts are being made to revive the traditions 
through the intervention of local authorities, support for 
artisans and the involvement of teachers in schools.

These masks used to be made of leather. With modernisa-
tion, the materials used are easier to work with and more 
accessible, and the dimensions of the cuci, whose upper 
part is a cylindrical wicker basket decorated with natural 
elements, have increased.



200

CUCI Y CUCOAICE

Autor: Constantin Anghel
Material: cartón, papel crepé, hojas de maíz, plumas, 
pelaje de conejo, granos de cereales, mimbre, espejos y 
lentejuelas
Dimensiones: 40x51x82 / 24x15x31
2024, Brăneşti, Ilfov, Rumanía
Máscaras del mundo (148 y 149)

Las fiestas cristianas coinciden a menudo con tra-
diciones ancestrales, algunas relacionadas con el 
ciclo agrícola. Cerca de Bucarest, en Brăneşti, en 

el condado de Ilfov, se celebra una de esas tradiciones de 
origen búlgaro, el Día de los Cucos.

En muchas otras partes del mundo cristiano el comien-
zo de la Cuaresma se celebra con rituales carnavalescos 
como este que, al mismo tiempo, es un rito de primavera 
con función apotropaica y de fertilidad.

Los dos tipos principales de máscaras tradicionales que 
se utilizan en el Ziua Cucilor son los cuci, grandes más-
caras avimórficas acompañadas de un traje específico; y 
las cucoaice, personas travestidas con máscaras antro-
pomórficas que simbolizan a una mujer anciana. Un ter-
cer tipo es el enmascaramiento espontáneo, que incluye 
máscaras que representan a personalidades públicas o 
parodian, por ejemplo, bodas y funerales.

Como en muchas tradiciones europeas, son caracterís-
ticos en los enmascarados los cinturones a los que se 
sujetan campanillas y cencerros con los que golpean de 

forma divertida a los transeúntes. En el pasado estos gol-
pes no eran tan leves, pues utilizaban pămătuf hecho de 
madera y cuero. En todo caso, el gesto ritual de golpear 
se considera que trae salud y prosperidad, mientras que 
el tintineo de las campanillas y cencerros aleja a los espí-
ritus malignos.

Esta costumbre se ha conservado en varios pueblos del 
departamento de Ilfov donde existieron comunidades 
búlgaras. El mismo nombre del ritual proviene del término 
búlgaro kukeri, probablemente derivado del latín cuculla, 
que significa capucha y fue traducido erróneamente al ru-
mano como cuci, que significa cucos. Hoy en día estas 
tradiciones no tienen la vitalidad de antaño por la pérdida 
de identidad étnica de la comunidad originariamente búl-
gara. Sin embargo, con apoyo en las estrechas relaciones 
con grupos enmascarados de Bulgaria que participan en 
el festival del Día de los Cucos, se está apostando por 
su revitalización, con la intervención de las autoridades 
locales, el apoyo a los artesanos y la implicación de los 
docentes en las escuelas.

Las máscaras más antiguas se elaboraban con cuero. 
Con la modernización, los materiales utilizados son más 
fáciles de trabajar y accesibles, y las dimensiones de los 
cuci, cuya parte superior es un cesto cilíndrico de mimbre 
decorado con elementos naturales, han aumentado.



202

CUCI E CUCOAICE

Autor: Constantin Anghel
Material: cartón, papel crepé, follas de millo, plumas, 
pelame de coello, grans de cereais, vimbio, espellos e 
abelorios
Dimensións: 40x51x82 / 24x15x31
2024, Brăneşti, Ilfov, Romanía
Máscaras do mundo (148 e 149)

As festas cristiás coinciden a miúdo con tradicións 
ancestrais, algunhas relacionadas co ciclo agríco-
la. Preto de Bucarest, en Brăneşti, no condado de 

Ilfov, celébrase unha desas tradicións de orixe búlgara, o 
Día dos Cucos.

En moitas outras partes do mundo cristián, o comezo da 
Coresma celébrase con rituais carnavalescos coma este, 
que, ao mesmo tempo, é un rito de primavera con función 
apotropaica e de fertilidade.

Os dous tipos principais de máscaras tradicionais que se 
utilizan no Ziua Cucilor son os cuci, grandes máscaras 
avimórficas acompañadas dun traxe específico; e as cu-
coaice, persoas travestidas con máscaras antropomórfi-
cas que simbolizan unha muller anciá. Un terceiro tipo é o 
enmascaramento espontáneo, que inclúe máscaras que 
representan persoeiros públicos ou parodian, por exem-
plo, vodas e funerais. 

Coma en moitas tradicións europeas, son característicos 
nos enmascarados os cintos, nos que se prenden cam-
paíñas e chocas e cos que lles zorregan de forma diver-

tida aos transeúntes. No pasado, estes golpes non eran 
tan leves, pois utilizaban un pămătuf feito de madeira e 
coiro. En todo caso, considérase que o xesto ritual de 
zorregar trae saúde e prosperidade, mentres que o tintín 
das campaíñas e chocas afasta os espíritos malignos.

Este costume conservouse en varias aldeas do departa-
mento de Ilfov onde existiron comunidades búlgaras. O 
mesmo nome do ritual provén do termo búlgaro kukeri, 
probablemente derivado do latín cuculla, que significa ca-
rapucha, e foi traducido erroneamente ao romanés como 
cuci, que significa cucos. Hoxe en día, estas tradicións 
non teñen a vitalidade de antano pola perda de identida-
de étnica da comunidade orixinariamente búlgara. Así e 
todo, grazas ás estreitas relacións con grupos enmasca-
rados de Bulgaria que participan no festival do Día dos 
Cucos, estase apostando pola súa revitalización, coa in-
tervención das autoridades locais, o apoio aos artesáns e 
a implicación dos docentes nas escolas.

As máscaras máis antigas elaborábanse con coiro. Coa 
modernización, os materiais utilizados son máis fáciles 
de traballar e accesibles, e as dimensións dos cuci, cuxa 
parte superior é un cesto cilíndrico de vimbio decorado 
con elementos naturais, aumentaron.



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

II.

Masks of  the Baroque Courtly Carnival and the Commedia dell’Arte

Máscaras del Carnaval cortesano barroco y la Commedia dell’Arte

Máscaras do Carnaval cortesán barroco e da Commedia dell’Arte



206

VOLTO WITH DOMINO 
MASK AND FEATHER 
HEADGEAR

Author: Adriana Mariti
Material: papier maché with golden foglia and rooster 
feathers
Dimensions: 50x15x50
1990, Venice, Italy
Masks of the world (1)

The origin of masks can be found in the rituals of 
purification from Evil and propitiation of earth fer-
tility that used to take place at the beginning of 

the annual cycle, and which constitute the birth of Car-
nival festivities. It was necessary that, at the beginning of 
the year, the deceased returned for a day to the world of 
the living and participated in soil fertility rites. The mask’s 
unique capacity to turn a self into another also has its 
origin in these rites. In that ancient mentality, and still to-
day, the mask has the power to completely transform the 
individual who wears it and who, in this way, becomes a 
being from the underworld, an animal or a god.

However, despite this interpretation that the purpose of 
the mask is to turn the wearer into another being, the op-
posite is also arguable. Many experts consider that one 
is more sincerely oneself when wearing a mask that en-
ables anonymity and, therefore, makes criticism, mockery 
or social condemnation impossible, allowing one to make 
one’s wishes and fantasies come true without fearing the 
consequences.

The Carnival of Venice has its origins in the late thirteenth 
century and reached its height during the eighteenth cen-
tury, when numerous aristocrats with a taste for refine-
ment, arriving from across Europe, travelled to Venice 
to take part in the festivities. Although it has traditionally 
been interpreted as a festive celebration, various sources 
indicate that in its early stages it also fulfilled a political 
function, enabling the government to mingle with the pop-
ulation and gauge public opinion regarding the political 
and social control exercised by the authorities of the Re-
public of Venice. Over time, however, the Carnival came 
to acquire a broader social significance for Venetians, 
constituting a symbolic space of temporary equality. Ano-
nymity encouraged the transgression of social norms and 
facilitated interaction between social groups that, in ev-
eryday life, remained strictly segregated.

Deeply embedded in urban life, the Carnival of Venice 
was celebrated continuously until the arrival of Napoleon 
Bonaparte, who, fearing potential conspiracies, decreed 
its prohibition. After a prolonged period of interruption, the 
celebration was revived in 1979 and has since become an 
event of international prominence, attracting thousands of 
visitors each year. Among the most emblematic traditions 
of the Carnival is the Volo dell’Angelo or flight of the angel, 
a spectacle in which a figure dressed as an angel glides 
on a wire from St. Mark’s Bell Tower to the stage in the 
square below, forming the opening event of the contem-
porary festive programme.

Among the oldest models of Venetian masks, traditionally 
worn by the wealthiest nobility for their visual impact and 
luxurious character during Carnival and other Venetian 
festivities, are feathered masks, long regarded as some 
of the most admired and captivating ones of this tradition.



208

VOLTO CON ANTIFAZ Y 
TOCADO DE PLUMAS

Autora: Adriana Mariti
Material: papel maché con foglia dorada y plumas de gallo
Dimensiones: 50x15x50
1990, Venecia, Italia
Máscaras del mundo (1)

El origen de las máscaras se sitúa en los ritos de pu-
rificación del mal y de propiciación de la fecundidad 
de la tierra que se desarrollaban al comienzo del ci-

clo anual y que constituyen la cuna de las fiestas del Car-
naval. Era necesario que, al comienzo del año, los difuntos 
volvieran por un día al mundo de los vivos y participaran 
en los ritos de fecundidad del suelo. También la particular 
capacidad de la máscara para convertirte en «otro» tiene su 
comienzo en estos ritos. En aquella mentalidad antigua, y 
todavía en la actualidad, la máscara tiene el poder de trans-
formar completamente al individuo que la porta y que, de 
este modo, se convierte en un ser de los infiernos, animal 
o dios.

Sin embargo, a pesar de esta interpretación de la finalidad 
de la máscara en cuanto a convertir al portador en otro ser, 
también es defendible la contraria, ya que, muchos exper-
tos consideran que se es más sinceramente uno mismo 
cuando se lleva una máscara. Esta te convierte en anónimo 
y, por tanto, imposibilita las críticas, burlas o condenas so-
ciales, permitiéndote hacer realidad tus deseos y fantasías 
sin miedo a las consecuencias.

El Carnaval de Venecia tiene sus orígenes a finales del si-
glo xiii y alcanza su máximo esplendor durante el siglo xviii, 

cuando numerosos aristócratas amantes del refinamiento, 
que procedían de distintos puntos de Europa, acudían a 
Venecia para participar en los festejos. Aunque tradicio-
nalmente se ha interpretado como una celebración festi-
va, diversas fuentes señalan que, en sus inicios, también 
cumplió una función política, al permitir a los gobernantes 
infiltrarse entre la población y conocer la opinión de los 
ciudadanos sobre el control político y social que ejercía el 
gobierno de la República de Venecia. Con el tiempo, no 
obstante, el Carnaval adquirió para los venecianos un sig-
nificado social más amplio, al constituirse como un espacio 
simbólico de igualdad temporal. El anonimato favorecía la 
transgresión de las normas sociales y la interacción entre 
grupos sociales que, en la vida cotidiana, permanecían es-
trictamente separados.

El Carnaval de Venecia fue una festividad profundamente 
arraigada en la vida urbana y se celebró de manera conti-
nuada hasta la llegada de Napoleón Bonaparte, quien, ante 
el temor de posibles conspiraciones, decretó su prohibi-
ción. Tras un largo periodo de interrupción, la celebración 
se recuperó en 1979 y, desde entonces, se ha consolida-
do como un acontecimiento de proyección internacional, 
atrayendo anualmente a miles de visitantes. Entre las tra-
diciones más emblemáticas del Carnaval destaca el Volo 
dell’Angelo, un espectáculo en el que una figura ataviada 
como ángel desciende desde lo alto del campanario de 
San Marcos hasta la plaza homónima, constituyéndose 
como uno de los actos centrales del programa festivo con-
temporáneo.

Uno de los modelos más antiguos de la máscara venecia-
na, tradicionalmente utilizado por la nobleza más adinerada 
por su vistosidad y lujo durante el Carnaval y otras fiestas 
venecianas, son las máscaras de plumas, que han sido de 
las más admiradas y fascinantes.



210

VOLTO CON ANTEFACE E 
TOUCADO DE PLUMAS

Autora: Adriana Mariti
Material: papel maxé con foglia dourada e plumas de galo
Dimensións: 50x15x50
1990, Venecia, Italia
Máscaras do mundo (1)

A orixe das máscaras sitúase nos ritos de purifi-
cación do mal e de propiciación da fecundidade 
da terra que se desenvolvían ao comezo do ciclo 

anual e que constitúen o berce das festas do Carnaval. 
Era necesario que, ao comezo do ano, os defuntos vol-
vesen por un día ao mundo dos vivos e participasen nos 
ritos de fecundidade do solo. Tamén a particular capaci-
dade da máscara para te converter en «outro» ten a súa 
orixe nestes ritos. Naquela mentalidade antiga, e aínda na 
actualidade, a máscara ten o poder de transformar com-
pletamente o individuo que a porta e que, deste xeito, se 
converte nun ser dos infernos, animal ou deus.

Con todo, malia esta interpretación da finalidade da más-
cara para converter o portador noutro ser, tamén é defen-
dible a contraria, xa que moitos expertos consideran que 
se é máis sinceramente un mesmo cando se leva unha 
máscara. Esta vólvete anónimo e, por tanto, imposibilita as 
críticas, burlas ou condenas sociais, permitíndoche facer 
realidade os teus desexos e fantasías sen medo ás con-
secuencias.

O Carnaval de Venecia ten as súas orixes a finais do sécu-
lo xiii e alcanza o seu máximo esplendor durante o século 

xviii, cando numerosos aristócratas amantes do refinamen-
to, que procedían de distintos puntos de Europa, acudían 
a Venecia para participar nos festexos. Aínda que tradi-
cionalmente se interpretou como unha celebración festi-
va, diversas fontes sinalan que, nos seus inicios, tamén 
cumpriu unha función política, ao permitirlles aos gober-
nantes infiltrarse entre a poboación e coñecer a opinión 
da cidadanía sobre o control político e social que exercía 
o goberno da República de Venecia. Co tempo, porén, o 
Carnaval adquiriu para os venecianos un significado social 
máis amplo, ao constituírse como un espazo simbólico de 
igualdade temporal. O anonimato favorecía a transgresión 
das normas sociais e a interacción entre grupos sociais 
que, na vida cotiá, permanecían estritamente separados.

O Carnaval de Venecia foi unha festividade profundamente 
arraigada na vida urbana e celebrouse de maneira conti-
nuada ata a chegada de Napoleón Bonaparte, quen, ante 
o temor a posibles conspiracións, decretou a súa prohibi-
ción. Tras un longo período de interrupción, a celebración 
recuperouse en 1979 e, desde entón, consolidouse como 
un acontecemento de proxección internacional, atraendo 
anualmente milleiros de visitantes. Entre as tradicións máis 
emblemáticas do Carnaval destaca o Volo dell’Angelo, un 
espectáculo no que unha figura ataviada como un anxo 
descende desde o alto do campanario de San Marco ata a 
praza homónima, constituíndose como un dos actos cen-
trais do programa festivo contemporáneo.

Un dos modelos máis antigos da máscara veneciana, tra-
dicionalmente utilizado pola nobreza máis adiñeirada pola 
súa vistosidade e luxo durante o Carnaval e outras festas 
venecianas, son as máscaras de plumas, que foron das 
máis admiradas e fascinantes.



212

MEDUSA

Author: Paola Paties
Material: velvet lined papier maché with bastone
Dimensions: 28x18x60
1987, Venice, Italy
Masks of the world (14)

Mythology is a common motif for masks around 
the world. In this case, the myth represented 
is that of Medusa. According to one version of 

the myth, Medusa was a Greek priestess who, after mat-
ing with Zeus, was turned by a jealous goddess into a 
repulsive being, half woman, half snake, who irrepressibly 
turned everyone she looked at into stone.

The bastone was used, above all, by ladies at parties and 
by the nobility in their strolls, free of the discomfort that a 
fixed mask always entails, but at the expense of its main 
attraction: a continuous incognito.

From the 14th to the 17th century, various laws were en-
acted that regulated the use of masks in Venice to avoid, 
as far as possible, crimes that were committed thanks to 
the guaranteed anonymity of the fixed mask. For this rea-
son, attempts were made to limit its use by threatening 
transgressors not only with fines, but even with sentences 
of up to two years in prison.



214

MEDUSA

Autora: Paola Paties
Material: papel maché forrado de terciopelo con bastone 
Dimensiones: 28x18x60
1987, Venecia, Italia
Máscaras del mundo (14)

La mitología es un motivo usual de las máscaras en 
todo el mundo. En este caso, el mito representado 
es el de Medusa. Según una de las versiones, esta 

era una sacerdotisa griega que, por yacer con Zeus, fue 
convertida por una diosa celosa en un ser repulsivo, me-
dio mujer, medio serpiente, que, irreprimiblemente, con-
vertía en piedra a todo ser al que miraba.

El bastone era utilizado, sobre todo, por las señoras en 
fiestas y paseos de la nobleza eliminando la incomodidad 
que siempre supone una máscara fija, pero haciéndole 
perder uno de los principales atractivos de las máscaras: 
la incógnita continuada.

Desde los siglos xiv a xvii se promulgaron diversas leyes 
que regulaban el uso de las máscaras en Venecia para 
evitar, en lo posible, los delitos que se cometían con la 
garantía de ese anonimato ofrecido por la máscara fija. 
Por ello se intentó limitar su uso amenazando a los trans-
gresores, no sólo con multas, sino con penas de hasta 
dos años de prisión.



216

MEDUSA

Autora: Paola Paties
Material: papel maxé forrado de veludo con bastone
Dimensións: 28x18x60
1987, Venecia, Italia
Máscaras do mundo (14)

A mitoloxía é un motivo habitual das máscaras en 
todo o mundo. Neste caso, o mito representado 
é o de Medusa. Segundo unha das versións, era 

unha sacerdotisa grega que, por xacer con Zeus, foi con-
vertida por unha deusa celosa nun ser repulsivo, medio 
muller, medio serpe, que, irreprimiblemente, convertía en 
pedra todos os seres que miraba.

O bastone era utilizado, sobre todo, polas señoras en fes-
tas e paseos da nobreza, eliminando a incomodidade que 
sempre supón unha máscara fixa, pero facéndolle perder 
un dos principais atractivos das máscaras: a incógnita 
continuada.

Entre os séculos xiv e xvii, promulgáronse diversas leis que 
regulaban o uso das máscaras en Venecia para evitar, na 
medida do posible, os delitos que se cometían coa ga-
rantía dese anonimato que ofrecía a máscara fixa. Por iso 
tratou de limitarse o seu uso ameazando os transgresores 
non só con multas, senón con penas de ata dous anos 
de prisión.



218

BAUTA

Author: unknown
Material: papier maché
Dimensions: 12x12x14
1990, Venice, Italy
Masks of the world (32)

The bauta is the noblest mask in Venice. This cos-
tume consists of a black cape, an equally black 
short cloak, a tricorn hat and a mask cut at the 

mouth called volto or larva.

The bauta was not only a Carnival costume, but a garment 
for all occasions, “the elegant protagonist of every Vene-
tian adventure.” It was worn, without distinction, by men 
and women and, thanks to its peculiar shape, it allowed 
drinking, eating, speaking and breathing while maintain-
ing anonymity.

The historical figure who most popularized this mask was 
Giacomo Casanova, an adventurer and beyond with a pe-
culiar life. His autobiography Histoire de ma vie or The 
Memoirs of Jacques Casanova, is of great documentary 
value regarding the history of social customs in 18th cen-
tury Europe, although the origin of its popularity is else-
where. What makes both the character and his book fa-
mous is, of course, the eroticism that they exude and that 
makes him an icon as a womanizer, seducer, libertine and 
a precursor of the no less successful Don Juan Tenorio.

However, in addition to his skills as a lover, Casanova, 
like all post-Renaissance men, was a cultured man with 
an insatiable curiosity. It seems that he was a seminarian, 
abbot, adventurer, fraudster and forger, soldier, lawyer, 
mathematician, violinist, spy, philosopher, alchemist, dip-
lomat, writer and patron. He also practiced esotericism, 
Kabbalah and Freemasonry in the difficult era of the Inqui-
sition. After all, his seducer side is closer to legend than 
reality because he is credited with ‘just’ over one hundred 
and thirty conquests.



220

BAUTA

Autor: desconocido
Material: papel maché
Dimensiones: 12x12x14
1990, Venecia, Italia
Máscaras del mundo (32)

La bauta es la máscara más noble de Venecia. Este 
disfraz se compone de una capa negra, una man-
teleta igualmente negra, un sombrero tricornio y 

una máscara cortada a la altura de la boca llamada volto 
o larva.

La bauta no era únicamente un disfraz de Carnaval, sino 
una vestimenta para todas las ocasiones, «la protagonista 
elegante de toda aventura veneciana». Era utilizada, sin 
distinción, por hombres y mujeres y, gracias a su pecu-
liar forma, permitía beber, comer, hablar y respirar mante-
niendo el anonimato.

El personaje histórico que popularizó esta máscara fue 
Giacomo Casanova, un aventurero y muchas cosas más 
con una vida curiosa. Su autobiografía, Histoire de ma vie 
o Memorias de Casanova, posee gran valor documental 
para la historia de las costumbres sociales de la Europa 
del siglo xviii, aunque su popularidad no se debe a esto. 
Lo que hace famoso al personaje y a su libro es, cómo no, 
la erótica que desprende y que lo convierte en un icono 
de mujeriego conquistador, libertino y precursor del no 
menos «exitoso» don Juan.

Sin embargo, demás de su «talento» como amante, Ca-
sanova, como todos los hombres del pos-Renacimiento, 
era un hombre culto con una curiosidad insaciable. Pa-
rece ser que fue seminarista, abad, aventurero, defrau-
dador y falsificador, soldado, abogado, matemático, vio-
linista, espía, filósofo, alquimista, diplomático, escritor y 
mecenas. Practicó también el esoterismo, la cábala y la 
masonería en la difícil época de la Inquisición. Al fin y al 
cabo, su vertiente de conquistador, es más leyenda que 
realidad porque «solo» se le cuentan algo más de ciento 
treinta conquistas.



222

BAUTA

Autor: descoñecido
Material: papel maxé
Dimensións: 12x12x14
1990, Venecia, Italia
Máscaras do mundo (32)

A bauta é a máscara máis nobre de Venecia. Este 
disfrace componse dunha capa negra, unha man-
teleta igualmente negra, un chapeu tricorne e 

unha máscara cortada á altura da boca chamada volto 
ou larva. 

A bauta non era unicamente un disfrace de Carnaval, se-
nón unha vestimenta para todas as ocasións, «a prota-
gonista elegante de toda aventura veneciana». Era utili-
zada, sen distinción, por homes e mulleres e, grazas á 
súa peculiar forma, permitía beber, comer, falar e respirar 
mantendo o anonimato. 

O personaxe histórico que popularizou esta máscara foi 
Giacomo Casanova, aventureiro e moitas cousas máis, 
cunha vida curiosa. A súa autobiografía, Histoire de ma 
vie ou Memorias de Casanova, ten un gran valor docu-
mental para a historia dos costumes sociais da Europa do 
século xviii, aínda que a súa popularidade non se debe a 
isto. O que fai famosos o personaxe e o seu libro é, como 
non, a erótica que desprende, que o converte nun símbo-
lo de mullereiro conquistador, libertino e precursor do non 
menos «triunfal» Don Juan Tenorio. 

Con todo, ademais do seu «talento» como amante, Ca-
sanova, como todos os homes do pos-Renacemento, era 
un home culto cunha curiosidade insaciable. Seica foi se-
minarista, abade, aventureiro, defraudador e falsificador, 
soldado, avogado, matemático, violinista, espía, filósofo, 
alquimista, diplomático, escritor e mecenas. Practicou ta-
mén o esoterismo, a cábala e a masonería na difícil época 
da Inquisición. Á fin, a súa vertente de conquistador é 
máis lenda ca realidade, porque «só» se lle contan algo 
máis de cento trinta conquistas.



224

DAY AND NIGHT

Autor: unknown
Material: papier maché
Dimensions: 29x7,5x33
1985, Vilanova i la Geltrú, Province of Barcelona, Spain
Masks of the world (35)

In Catalonia, masks and Carnival also come from a 
very ancient tradition. King Carnastoltes, born under 
different names, is a character associated with Judas 

in some towns, with the devil, with a Moor, and even with 
Muhammad in others. The essence of all his speeches 
and proclamations, with which Carnastoltes or Carnival 
is inaugurated here, is always more or less the same: “As 
long as my reign lasts, the poor can behave as if they 
were rich, the timid as the most daring of mortals, the un-
happy with the arrogance of the successful… Everything 
is possible behind a mask.” The power of transformation 
is priceless, even if only for a few days.

The Carnival of Vilanova is one of the best known in Cata-
lonia, with two hundred years of uninterrupted festive tra-
dition. Starting on Fat Thursday, there are feasts, street 
parties, parades, masked and costumed balls and candy 
battles up until Ash Wednesday. King Carnastoltes is con-
demned to death for all his partying and excess, and his 
solemn funeral is celebrated. There are forty days (Lent) 
left until the first spring moon, which announces the cel-
ebration of Holy Week.

The Carnival of Vilanova i la Geltrú is one of the most 
prominent carnivalesque celebrations in Catalonia, with 

documented origins dating back at least to the eighteenth 
century. The earliest known written reference dates from 
1790, describing the presence of costumed groups and 
the celebrated `comfit wars,’ during which large quanti-
ties of sweets were thrown among participants. At the 
time, more than one hundred arrobas —approximately 1.1 
metric tonnes— of comfit were used, a figure that today 
seems modest in comparison with the nearly 100 tonnes 
of sweets thrown nowadays during the Comparsa.

The period of greatest splendour for the Vilanova carni-
val occurred between 1850 and 1880, coinciding with 
an economic boom driven by the return of the so-called 
indianos, whose prosperity played a decisive role in the 
consolidation and organisation of the festivities. From the 
mid-nineteenth century onwards, abundant documenta-
tion is available, including programmes published in the 
Diario de Villanueva y Geltrú, which reveal a festive struc-
ture closely resembling that of the present day. During 
these years, numerous recreational and cultural societies 
also emerged, assuming responsibility for organising the 
Carnival.

The celebration continued with intensity until 1936, when 
the outbreak of the Spanish Civil War brought it to a halt. 
Subsequently, the Francoist regime prohibited Carnival, 
which survived in a latent form within private settings until 
its public revival in 1955, driven by local organisations. 
Its definitive normalisation took place between 1976 and 
1981. A century ago, the Comparsa was held on Tuesday 
rather than Sunday, a shift that illustrates the adaptability 
of the festive calendar in ensuring the continued vitality of 
the celebration.



226

DÍA Y NOCHE

Autor: desconocido
Material: papel maché
Dimensiones: 29x7,5x33
1985, Vilanova i la Geltrú, Barcelona, España
Máscaras del mundo (35)

En Cataluña, también la máscara y el Carnaval pro-
vienen de una antiquísima tradición. El Carnestol-
tes, nacido con diferentes nombres, en algunos 

pueblos se asocia con Judas, en otros con el demonio, 
con un moro e, incluso, con Mahoma. La esencia de to-
dos los discursos y bandos al inicio del Carnestoltes, con 
los que aquí se inaugura el Carnaval, es siempre, más 
o menos, la misma: «Mientras dure mi reinado, el pobre 
podrá comportarse como si fuera rico, el tímido como el 
más osado de los mortales, el infeliz con la arrogancia de 
los triunfadores… Todo es posible detrás de una más-
cara». Es impagable el poder de transformación, aunque 
solo sea por unos pocos días.

El Carnaval de Vilanova es uno de los más conocidos 
de Cataluña, con doscientos años de tradición festiva 
ininterrumpida. Desde el Jueves Lardero se suceden las 
comilonas, las rúas, las comparsas, los bailes de másca-
ras y disfraces y la batalla de caramelos hasta llegar al 
Miércoles de Ceniza. El rey Carnestoltes morirá harto de 
tanta comida, juerga y excesos, y se organizan entonces 
sus solemnes funerales. Cuarenta días (la Cuaresma) nos 
separan de la primera luna de primavera que marca la 
celebración de la Semana Santa.

El Carnaval de Vilanova i la Geltrú es una de las celebra-
ciones carnavalescas más destacadas de Cataluña, con 
unos orígenes documentados que se remontan, al menos, 
al siglo xviii. La primera referencia escrita conocida data 
de 1790, cuando se describe la existencia de cuadrillas 
disfrazadas y las célebres «guerras de confites», en las 
que se lanzaban grandes cantidades de dulces entre los 
participantes. En aquella época, se llegaban a emplear 
más de cien arrobas de confites —alrededor de 1,1 tone-
ladas—, una cifra que, en comparación con la actualidad, 
resulta modesta frente a las cerca de cien toneladas de 
caramelos que se arrojan hoy durante la Comparsa.

El periodo de mayor esplendor del Carnaval vilanoví se si-
túa entre 1850 y 1880, coincidiendo con el auge económi-
co derivado del retorno de los llamados «indianos», cuya 
prosperidad influyó decisivamente en la consolidación y 
organización de la fiesta. Desde mediados del siglo xix se 
dispone de abundante documentación, como los progra-
mas publicados en el Diario de Villanueva y Geltrú, que 
muestran una estructura festiva muy similar a la actual. 
En estos años también surgieron numerosas sociedades 
recreativas y culturales que asumieron la organización del 
Carnaval.

La celebración se mantuvo con intensidad hasta 1936, 
cuando la Guerra Civil provocó su interrupción. Poste-
riormente, el régimen franquista prohibió el Carnaval, que 
subsistió de forma latente en ámbitos privados hasta su 
recuperación pública en 1955, impulsada por entidades 
locales. La normalización definitiva tuvo lugar entre 1976 
y 1981. Hace un siglo la Comparsa se celebraba el Martes 
y no el Domingo, lo que evidencia la evolución del calen-
dario festivo para conservar todo su vigor.



228

DÍA E NOITE

Autor: descoñecido
Material: papel maxé
Dimensións: 29x7,5x33
1985, Vilanova i la Geltrú, Barcelona, España
Máscaras do mundo (35)

En Cataluña, tamén a máscara e o Carnaval prove-
ñen dunha antiquísima tradición. O Carnestoltes, 
nado con diferentes nomes, nalgunhas vilas asó-

ciase con Xudas, noutras co demo, cun mouro e mesmo 
con Mahoma. A esencia de todos os discursos e bandos 
ao comezo do Carnestoltes, cos que aquí se inaugura o 
Carnaval, é sempre, máis ou menos, a mesma: «Mentres 
dure o meu reinado, o pobre poderase comportar coma 
se fose rico, o tímido coma o máis ousado dos mortais, 
o infeliz coa arrogancia dos triunfadores… Todo é posible 
detrás dunha máscara». É impagable o poder de trans-
formación, aínda que só sexa durante uns poucos días.

O Carnaval de Vilanova é un dos máis coñecidos de Ca-
taluña, con douscentos anos de tradición festiva inin-
terrompida. Desde o Xoves Lardeiro sucédense as en-
chentes, as rues, as comparsas, os bailes de máscaras 
e disfraces e a batalla de caramelos ata chegar ao Mér-
cores de Cinza. O rei Carnestoltes morrerá farto de tanta 
comida, esmorga e excesos, e organízanse entón os seus 
solemnes funerais. Corenta días (a Coresma) sepárannos 
da primeira lúa de primavera que marca a celebración da 
Semana Santa.

O Carnaval de Vilanova i la Geltrú é unha das celebra-
cións carnavalescas máis destacadas de Cataluña, cun-
has orixes documentadas que se remontan, polo menos, 
ao século xviii. A primeira referencia escrita coñecida data 
de 1790, cando se describe a existencia de cuadrillas dis-
frazadas e as célebres «guerras de confeitos», nas que se 
lanzaban grandes cantidades de doces entre os partici-
pantes. Naquela época chegábanse a empregar máis de 
cen arrobas de confeitos —arredor de 1,1 toneladas—, 
unha cifra que, en comparación coa actualidade, resulta 
modesta fronte ás preto de cen toneladas de caramelos 
que se lanzan hoxe durante a Comparsa.

O período de maior esplendor do Carnaval vilanovino si-
túase entre 1850 e 1880, coincidindo co auxe económi-
co derivado do retorno dos chamados «indianos», cuxa 
prosperidade influíu decisivamente na consolidación 
e organización da festa. Desde mediados do século xix 
disponse de abundante documentación, como os pro-
gramas publicados no Diario de Villanueva y Geltrú, que 
mostran unha estrutura festiva moi similar á actual. Nes-
tes anos tamén xurdiron numerosas sociedades recreati-
vas e culturais que asumiron a organización do Carnaval.

A celebración mantívose con intensidade ata 1936, cando 
a Guerra Civil provocou a súa interrupción. Posteriormen-
te, o réxime franquista prohibiu o Carnaval, que subsistiu 
de forma latente en ámbitos privados ata a súa recupera-
ción pública en 1955, impulsada por entidades locais. A 
normalización definitiva tivo lugar entre 1976 e 1981. Hai 
un século a Comparsa celebrábase o martes e non o do-
mingo, o que evidencia a evolución do calendario festivo 
para conservar todo o seu vigor.



230

VENETIAN DOMINO MASK

Author: Kartaruga Workshop
Material: cartapesta (papier maché) and glass beads
Dimensions: 18x10x11
Late 20th century, Venice, Italy
Masks of the world (37)

Many historical documents indicate that it was 
in Venice where the Carnival as we know it to-
day was officially born. Since the 13th century, 

the Venetian Carnival has evolved to become a unique 
version in the world, always maintaining a civil character 
without a hint of religiosity.

Its main attraction is that it preserves intact a 17th century 
baroque and luxurious aesthetic. The decorated masks 
and domino masks and the elegant period garments fill 
the city. During these dates it is possible to lose oneself in 
the mysterious atmosphere that is created and, above all, 
to let oneself be carried away sheltered under anonymity.

In 1797 Napoleon banned Venetian Carnival because he 
feared that the use of masks and the lack of control during 
those days would be used to conspire against him. The 
celebration would not fully recover until the 20th century, 
when in 1979 it acquired its status as an official holiday.
Although it currently lasts ten days and serves as a pre-
lude to Lent, during the 18th century, when it was at its 
peak, the celebration lasted up to six months, from Octo-
ber to the first days of March.

The streets and canals of Venice are packed during the 
ten days of Carnival and parties or parades spring up on 
every corner, but there is another, much more exclusive 
side to the celebration: the palaces and ballrooms in the 
islands, which celebrate, during those days, luxurious and 
exclusive parties.



232

ANTIFAZ VENECIANO

Autor: Taller Karta Ruga
Material: cartapesta y abalorios
Dimensiones: 18x10x11
Finales siglo xx, Venecia, Italia
Máscaras del mundo (37)

Muchos documentos históricos apuntan a que 
fue en Venecia donde el Carnaval nació de ma-
nera oficial tal como lo conocemos hoy en día. 

Desde el siglo xiii, el Carnaval veneciano ha ido evolucio-
nando hasta convertirse en una versión única en todo el 
mundo, conservando siempre un carácter civil sin asomo 
de religiosidad.

Su principal atractivo es que conserva intacta una estéti-
ca barroca y lujosa del siglo xvii. Los antifaces y máscaras 
decoradas y las elegantes vestimentas de época llenan la 
ciudad durante unas fechas en las que es posible perder-
se en la misteriosa atmósfera que genera y, sobre todo, 
dejarse llevar al amparo del anonimato.

En 1797 Napoleón prohibió el Carnaval de Venecia de-
bido a que temía que se aprovechara el uso de las más-
caras y el descontrol de esos días para conspirar contra 
él. La celebración no volvería a recuperarse plenamente 
hasta el siglo xx, cuando, en 1979, adquirió su carácter de 
fiesta oficial.

Aunque actualmente tiene una duración de diez días y 
sirve como preludio a la Cuaresma, durante el siglo xviii, 
momento de su apogeo, la celebración duraba hasta seis 
meses, desde octubre hasta los primeros días de marzo.

Las calles y canales venecianos están a rebosar durante 
los diez días de Carnaval y las fiestas o desfiles surgen en 
cada esquina, pero existe otra cara mucho más exclusiva 
de la celebración: los palacetes y salones de baile de las 
islas, que celebran, durante esos días, fiestas lujosas y 
exclusivas.



234

ANTEFACE VENECIANO

Autor: Taller Karta Ruga
Material: cartapesta e abelorios
Dimensións: 18x10x11
Finais do século xx, Venecia, Italia
Máscaras do mundo (37)

Moitos documentos históricos sinalan que foi en 
Venecia onde naceu o Carnaval de maneira ofi-
cial tal e como o coñecemos hoxe en día. Des-

de o século xiii, o Carnaval veneciano foi evolucionando 
ata converterse nunha versión única en todo o mundo, 
conservando sempre un carácter civil sen asomo de re-
lixiosidade.

O seu principal atractivo é que conserva intacta unha es-
tética barroca e luxosa do século xvii. Os antifaces e más-
caras decoradas e as elegantes vestimentas de época 
enchen a cidade durante unhas datas nas que é posible 
perderse na misteriosa atmosfera que crea e, sobre todo, 
deixarse levar, ao abeiro do anonimato.

En 1797 Napoleón prohibiu o Carnaval de Venecia porque 
temía que se aproveitase o uso das máscaras e o des-
control deses días para conspirar contra el. A celebración 
non se volvería recuperar plenamente ata o século xx, 
cando, en 1979, adquiriu o seu carácter de festa oficial.

Aínda que actualmente ten unha duración de dez días 
e serve como preludio da Coresma, durante o século 
xviii, no momento do seu apoxeo, a celebración duraba 
ata seis meses, desde outubro ata os primeiros días de 
marzo.

As rúas e canais venecianos están ateigados durante os 
dez días do Carnaval, e xorden festas ou desfiles en cada 
esquina, pero existe outra cara moito máis exclusiva da 
celebración: os palacetes e salóns de baile das illas, que 
celebran durante eses días festas luxosas e exclusivas.



236

Due to the worldwide relevance acquired by the 
Carnival of Venice and its mascareri workshops, 
as well as the Commedia dell’Arte, extraordinary 

mask makers can be found throughout Italy, despite the 
challenge to make a living from this craft.

Masks are a difficult art, which fits between painting and 
sculpture. But it is an art of a subtlety beyond all norms 
and even understanding. It is said that the most expres-
sive part of a person is their eyes. That is the only thing 
that a mask does not hide incognito. Your personality is a 
mask, representing “something” with your eyes. In volto 
masks, the wearer also lends his mouth to the mask or the 
mask its face to the wearer. Yes, it is all very, very subtle.

Supposedly, at a Carnival, one chooses a mask that rep-
resents, in one way or another, to a large or small extent, a 
figure or something one feels identified with, or what one 
considers oneself to be or would like to be. In this case, 
the cat is popularly identified as a hunter, independent, 
nocturnal, unpredictable, and also cuddly, but with claws. 
For this reason, this feline is an attractive personality for 
Carnival, which is also chaotically festive, with or without 
nocturnality, and always with malice, viciousness and dis-
guise. Cat and Carnival combine perfectly.

CAT

Author: Agostino Dessì (Alice’s Masks Studio)
Material: papier maché
Dimensions: 18,5x10x19
2001, Florence, Italy 
Masks of the world (40)



238

La relevancia mundial adquirida por el Carnaval de 
Venecia y sus talleres de mascareri, así como la 
Commedia dell’Arte, hacen que en toda Italia se 

puedan encontrar extraordinarios artesanos de la másca-
ra a pesar de lo difícil que es vivir de ello. 

La máscara es un arte difícil, que tiene acomodo entre 
la pintura y la escultura. Pero es un arte de una sutilidad 
fuera de toda norma e incluso comprensión. Se dice que 
lo más expresivo de una persona son sus ojos. Eso es lo 
único que una máscara no reviste de incógnito. Tu per-
sonalidad es una máscara, representando «algo» con tus 
ojos. En las máscaras volto, también el portador presta su 
boca a la máscara o la máscara su cara al portador. Sí, es 
todo muy, muy sutil.

Supuestamente, en un Carnaval se elige una máscara 
que representan, de una forma u otra, en mayor o me-
nor medida, una figura o algo con lo que uno se siente 
identificado o con lo que considera que es o le gustaría 
ser. En este caso, el gato está popularmente identificado 
como cazador, independiente, nocturno, imprevisible y 
también mimoso, pero con garras. Por ello, este felino es 
una atractiva personalidad para el Carnaval, que, igual-
mente, es caóticamente fiestero, con y sin nocturnidad, y 
siempre con alevosía, ensañamiento y disfraz. El gato o la 
gata y el Carnaval combinan perfectamente.

GATO/A

Autor: Taller Alice, Prof. Agostino Dessi
Material: papel maché
Dimensiones: 18,5x10x19
2001, Florencia, Italia
Máscaras del mundo (40)



240

A relevancia mundial que cobraron o Carnaval de 
Venecia e os seus talleres de mascareri, así coma 
a Commedia dell’Arte, fan que en toda Italia se 

poidan atopar extraordinarios artesáns da máscara malia 
o difícil que é vivir disto.

A da máscara é unha arte complexa, que atopa acomo-
do entre a pintura e a escultura. Pero é unha arte dunha 
sutileza fóra de toda norma e mesmo comprensión. Dise 
que o máis expresivo dunha persoa son os ollos. Iso é 
o único que unha máscara non reviste de incógnito. A 
túa personalidade é unha máscara, e representa «algo» 
cos teus ollos. Nas máscaras volto, tamén o portador lle 
presta a súa boca á máscara, ou a máscara a súa cara ao 
portador. Si, é todo moi, moi sutil.

Supostamente, nun Carnaval escóllese unha másca-
ra que representa, dunha forma ou outra, en maior ou 
menos medida, unha figura ou algo co que un se sente 
identificado ou que considera que é ou lle gustaría ser. 
Neste caso, o gato está popularmente identificado como 
cazador, independente, nocturno, imprevisible e tamén 
mequeiro, pero con garras. Por iso, este felino é unha 
atractiva personalidade para o Carnaval, que tamén é 
caoticamente festivo, con e sen nocturnidade e sempre 
con aleivosía, asañamento e disfrace. O gato ou gata e o 
Carnaval combinan á perfección.

GATO/A

Autor: Taller Alice, Prof. Agostino Dessi
Material: papel maxé
Dimensións: 18,5x10x19
2001, Florencia, Italia
Máscaras do mundo (40)



242

JOLLY

Author: Flavio Gervasutti
Material: papier maché
Dimensions: 28x18x27
1990, Venice, Italy
Masks of the world (9)

Between the 16th and 18th centuries, a form of the-
atre developed in Italy in which mask types were the 
protagonists. It was called La Commedia dell’arte, 

and was performed by actors specialising in one of the 
character archetypes that are part of the plots of all these 
commedia sketches: Arlecchino, Polichinela, Pantalone, il 
Dottore, Zanni, etc.

These artists did not act according to well-defined plots 
but rather improvised scripts that followed the basic char-
acteristics of the archetype. The masks of this type of the-
atre are normally simple and not very ostentatious, all cut 
at the mouth so that actors can speak. This is not the case 
with this fine piece, more artistic than utilitarian and more 
carnival-like than theatrical.

Arlecchino, the Harlequin, is one of the most emblematic 
characters of the Commedia dell’arte. He represents one 
of the zanni: a poor servant, and above all a perpetually 
hungry one. This condition shapes his cunning, resource-
ful, and scheming personality. He acts as a mediator be-
tween masters and servants and pursues the maid Co-
lombina —companion to the servants, temptation and lure 
for the wealthy, and confidante of her mistress. Arlecchino 
is characterised by his checkered costume, adorned with 
multicoloured lozenges. In its earliest form, the outfit con-

sisted of patched rags that alluded to his humble status, 
later evolving into the geometric pattern, so identifiable 
today. While jester is a general term for the medieval court 
fool who satirised the powerful, Arlecchino is a specific 
character of Italian Commedia dell’arte. Both, however, 
share roots in grotesque humour, making Arlecchino a 
theatrical and stereotyped form of the jester.

Arlecchino has left a lasting imprint on a wide range of 
cultural expressions. His eccentric aesthetic influenced 
the Belle Époque and the avant-gardes, appearing in the 
work of artists such as Pettoruti, Béraud, Dalí, and Picas-
so, and even inspiring the names of colourful prints and 
desserts. He is also an iconic carnival figure, particularly 
in Venice, where his costumes often incorporate confetti 
and flour. In modern popular culture, his playful and cha-
otic spirit served as inspiration for the Joker, the iconic vil-
lain of the Batman universe. In theatre and dance, Arlec-
chino remains an enduring archetype, combining comic 
and dramatic elements and exploring the perennial duality 
between joy and melancholy.

Classically made of leather and black in colour, its light-
ness facilitated the character’s nimbleness on stage. Dis-
tinctive features include an upturned or rounded nose and 
facial traits that evoke feline qualities associated with agil-
ity and cunning. Some models incorporate a frontal protu-
berance, a symbolic remnant of origins linked to horned, 
diabolical figures —specifically the medieval demon 
Hellequin. Within the context of the Carnival of Venice, 
the Arlecchino mask takes on a more ornamental charac-
ter: it is often made of papier maché and decorated with 
multicoloured lozenges, cheerful bells, and gilded details, 
emphasising its festive and spectacular dimension. Jolly 
embodies this sense of joy.



244

JOLLY

Autor: Flavio Gervasutti
Material: papel maché 
Dimensiones: 28x18x27
1990, Venecia, Italia
Máscaras del mundo (9)

Entre los siglos xvi y xviii se desarrolló en Italia una 
forma de espectáculo que tuvo de protagonis-
tas a las máscaras. Se denominó La Commedia 

dell’Arte, y estaba interpretada por actores especializa-
dos en uno u otro de los personajes que forman parte de 
los argumentos de todas estas obras: Arlequín, Polichine-
la, Pantalón, il Docttore, Zanni, etc.

Estos artistas no actuaban de acuerdo con argumentos 
bien definidos, sino con guiones que desarrollaban im-
provisando, siempre siguiendo unas características bá-
sicas del personaje. Las máscaras de este tipo de teatro 
son, normalmente, sencillas y poco vistosas, todas cor-
tadas a la altura de la boca con el fin de permitir hablar a 
los actores. No es el caso de esta fina pieza, más artística 
que utilitaria y más carnavalera que teatral.

Arlecchino es uno de los personajes más emblemáticos 
de la Commedia dell’Arte. Representa a uno de los zanni, 
un sirviente pobre y, sobre todo, hambriento. Esto con-
diciona su personalidad astuta e intrigante. Actúa como 
mediador entre los amos y pretende a la criada Colombi-
na, compañera de los sirvientes, tentación y señuelo para 
los ricos, confidente de las amas. Arlequín se caracteriza 
por su indumentaria decorada con rombos multicolores. 
En sus orígenes, el traje estaba compuesto por harapos 

remendados que aludían a su condición humilde, y evo-
lucionó hasta convertirse en el actual estampado geomé-
trico. Si «bufón» es un término general para un cómico 
cortesano medieval que satirizaba a los poderosos, Arle-
quín es un personaje específico de la Commedia dell’Arte 
italiana, aunque ambos comparten raíces en la diversión 
grotesca, por lo que el segundo es un tipo de bufón este-
reotipado y teatral. 

Arlequín ha dejado una huella perdurable en distintas ma-
nifestaciones culturales. Su estética excéntrica marcó la 
Belle Époque y las vanguardias, reflejándose en pinturas 
de artistas como Pettoruti, Béraud, Dalí o Picasso e inspi-
rando incluso nombres de tejidos y postres coloridos. Es 
también un personaje emblemático de diversos carnava-
les, especialmente del de Venecia, donde sus disfraces a 
menudo incluyen confeti y harina. En la cultura moderna, 
su espíritu bromista y caótico sirvió de inspiración para 
el Joker, el icónico villano de Batman. En teatro y danza, 
sigue siendo un arquetipo que combina lo cómico y lo 
dramático, explorando la eterna dualidad entre alegría y 
tristeza.

Clásicamente elaborada en cuero y de color negro, su li-
gereza favorecía la movilidad escénica del personaje. En-
tre sus rasgos distintivos destacan la nariz respingona o 
redondeada y unas facciones que evocan cualidades feli-
nas asociadas a la agilidad y la astucia. Algunos modelos 
incorporan una protuberancia frontal, vestigio simbólico 
de sus orígenes vinculados a figuras diabólicas cornudas 
—demonio medieval Hellequin—. En el contexto del Car-
naval de Venecia, la máscara de Arlequín adquiere un ca-
rácter más ornamental: suele fabricarse en papel maché 
y decorarse con rombos polícromos, alegres cascabeles 
y detalles dorados, enfatizando su dimensión festiva y es-
pectacular. Jolly representa esta alegría.



246

JOLLY

Autor: Flavio Gervasutti
Material: papel maxé
Dimensións: 28x18x27
1990, Venecia, Italia
Máscaras do mundo (9)

Entre os séculos xvi e xviii desenvolveuse en Italia 
unha forma de espectáculo que tivo como prota-
gonistas as máscaras. Denominouse Commedia 

dell’Arte, e interpretábana actores especializados nun ou 
noutro dos personaxes que forman parte dos argumentos 
de todas estas obras: Arlequín, Polichinela, Pantalone, il 
Dottore, Zanni etc.

Estes artistas non actuaban de acordo con argumentos 
ben definidos, senón con guións que desenvolvían impro-
visando, sempre seguindo unhas características básicas 
do personaxe. As máscaras deste tipo de teatro son, nor-
malmente, sinxelas e pouco vistosas, todas cortadas á 
altura da boca co fin de permitirlles falar aos actores. Non 
é o caso desta fina peza, máis artística ca utilitaria e máis 
carnavalesca ca teatral.

Arlecchino é un dos personaxes máis emblemáticos da 
Commedia dell’Arte. Representa un dos zanni, un serven-
te pobre e, sobre todo, famento. Isto condiciona a súa 
personalidade astuta e intrigante. Actúa como mediador 
entre os amos e pretende a criada Colombina, compa-
ñeira dos serventes, tentación e engado para os ricos, 
confidente das amas. Arlequín caracterízase pola súa in-
dumentaria decorada con rombos multicolores. Nas súas 
orixes, o traxe estaba composto por farrapos remendados 

que aludían á súa condición humilde, e evolucionou ata 
converterse no actual estampado xeométrico. Mentres 
«bufón» é un termo xeral para un cómico cortesán medie-
val que satirizaba os poderosos, Arlequín é un personaxe 
específico da Commedia dell’Arte italiana, aínda que am-
bos os dous comparten raíces na diversión grotesca, polo 
que o segundo é un tipo de bufón estereotipado e teatral.

Arlequín deixou unha pegada perdurable en distintas ma-
nifestacións culturais. A súa estética excéntrica marcou 
a Belle Époque e as vangardas, reflectíndose en pinturas 
de artistas como Pettoruti, Béraud, Dalí ou Picasso e ins-
pirando mesmo nomes de tecidos e doces coloridos. É 
tamén un personaxe emblemático de diversos carnavais, 
especialmente o de Venecia, onde os disfraces inclúen a 
miúdo confeti e fariña. Na cultura moderna, o seu espírito 
algareiro e caótico serviu de inspiración para o Joker, o 
icónico vilán de Batman. En teatro e danza, segue sendo 
un arquetipo que combina o cómico e o dramático, explo-
rando a eterna dualidade entre alegría e tristeza.

Clasicamente elaborada en coiro e de cor negra, a súa 
lixeireza favorecía a mobilidade escénica do personaxe. 
Entre os seus trazos distintivos destacan o nariz recacha-
do ou redondeado e unhas faccións que evocan caracte-
rísticas felinas asociadas á axilidade e a astucia. Algúns 
modelos incorporan unha protuberancia frontal, vestixio 
simbólico das súas orixes vinculadas a figuras diabólicas 
cornudas —demo medieval Hellequin—. No contexto do 
Carnaval de Venecia, a máscara de Arlequín adquire un ca-
rácter máis ornamental: adoita fabricarse en papel maxé 
e decorarse con rombos policromos, alegres axóuxeres e 
detalles dourados, para destacar a súa dimensión festiva 
e espectacular. Jolly representa esta alegría.



248

PIERROT

Author: Unknown
Material: Papier maché
Dimensions: 14x 9x 22 
1990, Venice, Italy
Masks of the World (34)

Maschere—masks—were tools adopted by ac-
tors to embody the characteristic and arche-
typal figures of the Commedia dell’arte. Drawn 

from literary tradition but reshaped with a popular, color-
ful, and often dialectal spirit, these characters include mi-
serly old men, young lovers, cunning servants, and quick-
witted maids. The mask functions as an archetype, and 
each character reveals their nature through their speech 
—pompous for the elderly and pedantic, coarse or dia-
lectal for servants, refined for lovers— as well as through 
costume, gesture, and ultimately, the social class they 
represent.

Broadly speaking, the characters of the Commedia 
dell’arte fall into two groups: the ridiculous or grotesque 
figures —zanni, servants— akin to jesters, and the more 
serious figures: the old men or vecchi, Pantalone, the Cap-
tain, the Doctor, and the lovers or innamorati. The former 
generally represent the lower classes or the bourgeoisie; 
the latter embody the aristocracy. The zanni typically ap-
pear in pairs: one clever and skilled in plotting on behalf 
of his master, the other foolish. These clever servants, or 
harlequins, wear wide white trousers and a loose blouse 
with a prominent ruff. Burattino, Pedrolino, Sganarelle, 
and Mezzetino belong to this lineage, from which the 

French characters Mezzetin, Pierrot, and Scaramouche, 
as well as the English Punch, later evolved.

The French Pierrot originated from Pedrolino, a figure of 
the Italian Commedia, and underwent a profound transfor-
mation before becoming an icon of 19th-century French 
pantomime, especially through the work of the mime 
Jean-Gaspard Deburau. In his 16th-century beginnings, 
Pedrolino was a young and naïve zanni. He was honest, 
gentle, and clumsy and, like the later Pierrot, performed 
without a mask, his face painted white. By the late 17th 
century, the character had reached France with the Italian 
troupes performing in Paris, joined the Comédie Italienne, 
and gradually developed distinct traits within the French 
theatrical context.

Deburau reimagined Pierrot as a melancholic clown 
marked by emotional fragility and frequent romantic mis-
fortune, especially his unrequited love for Columbine, who 
often favored Harlequin. Through this French reinterpreta-
tion Pierrot became enshrined as a symbol of impossible 
love and quiet sorrow concealed beneath a comic exte-
rior. This image has endured across artistic expressions, 
this mask among them.



250

PIERROT

Autor: desconocido
Material: papel maché
Dimensiones: 14x9x22
1990, Venecia, Italia 
Máscaras del mundo (34)

Las maschere son una añadidura que utilizan los ac-
tores para interpretar a personajes característicos 
y prototípicos de la Commedia dell’Arte. Esta los 

adopta de obras literarias y les da un aire popular, coloris-
ta y dialectal: viejos avaros, jóvenes enamorados, criados 
pícaros y criadas avispadas. La máscara es un arquetipo 
y los personajes se muestran tal y como son por su forma 
de hablar —engolada si se trata de los viejos y pedantes, 
dialectal y obscena si se trata de los sirvientes, elegante 
si hablan los enamorados y enamoradas—, por su indu-
mentaria, por su gestualidad y, en definitiva, por la clase 
social a la que representan. 

En general, los personajes de la Commedia dell’Arte se 
pueden agrupar en personajes ridículos o grotescos —los 
zanni y las criadas— en línea con los bufones, o en perso-
najes serios —los viejos, Pantalón, el Capitán, el Doctor 
y los enamorados y enamoradas—. Los primeros, en su 
mayoría, representan a las clases bajas o a los burgueses, 
mientras que los segundos personifican a aristócratas.

Los zanni operan en parejas en las que uno es astuto y 
maneja bien las intrigas en favor de su amo y el otro es 
un necio. Estos criados astutos, o arlequines, llevan unos 
pantalones blancos holgados y una blusa ancha con una 

notable gorguera. Burattino, Pedrolino, Sganarelle y Mez-
zetino son arlequines, y de ellos se derivarán Mezzetin, 
Pierrot y Scaramouche en Francia y Punch en Inglaterra.

El personaje francés de Pierrot tiene su origen en Pedro-
lino, figura de la Commedia dell’Arte italiana, y experi-
mentó una profunda transformación hasta consolidarse 
como un icono de la pantomima francesa en el siglo xix, 
especialmente gracias al mimo Jean-Gaspard Deburau. 
En sus orígenes (siglo xvi), Pedrolino era un zanni joven e 
ingenuo, honesto, amable y torpe, y, al igual que el poste-
rior Pierrot, actuaba sin máscara, con el rostro maquillado 
de blanco. Hacia finales del siglo xvii, el personaje llegó 
a Francia junto con las compañías italianas que actua-
ban en París, donde se integró en la Comédie Italienne y 
comenzó a adquirir rasgos propios dentro del contexto 
escénico francés.

Deburau transformó a Pierrot en un payaso triste, mar-
cado por la fragilidad emocional y, con frecuencia, por 
la desgracia amorosa, especialmente en su relación no 
correspondida con Colombina, quien solía preferir a Ar-
lequín. Gracias a esta reinterpretación francesa, Pierrot 
quedó consagrado como símbolo del amor imposible y 
de la tristeza velada por la apariencia cómica. Esta ima-
gen se ha fijado y perdurado en numerosas manifestacio-
nes artísticas. Esta máscara es una de ellas.



252

PIERROT

Autor: descoñecido
Material: papel maxé
Dimensións: 14x9x22
1990, Venecia, Italia 
Máscaras do mundo (34)

As maschere son un engadido que utilizan os ac-
tores para interpretar personaxes característicos 
e prototípicos da Commedia dell’Arte. Esta adóp-

taos de obras literarias e dálles un aire popular, colorista 
e dialectal: vellos avaros, mozos namorados, criados pí-
caros e criadas arteiras. A máscara é un arquetipo e os 
personaxes móstranse tal e como son pola súa forma de 
falar —afectada se se trata dos vellos e pedantes, dialec-
tal e obscena se se trata dos serventes, elegante se falan 
os namorados e namoradas—, pola súa indumentaria, 
pola súa xestualidade e, en definitiva, pola clase social 
que representan. 

En xeral, os personaxes da Commedia dell’Arte pódense 
agrupar en personaxes ridículos ou grotescos —os zanni 
e as criadas—, en liña cos bufóns, ou personaxes serios 
—os vellos, Pantalón, o Capitán, o Doutor e os namora-
dos e namoradas—. Os primeiros, na súa maioría, repre-
sentan as clases baixas ou os burgueses, mentres que os 
segundos personifican os aristócratas.

Os zanni operan en parellas nas que un é astuto e manexa 
ben as intrigas en favor do seu amo e o outro é un necio. 
Estes criados astutos, ou arlequíns, levan uns pantalóns 
brancos frouxos e unha blusa ancha cunha notable gor-

gueira. Burattino, Pedrolino, Sganarelle e Mezzetino son 
arlequíns, e deles derivarán Mezzetin, Pierrot e Scara-
mouche en Francia e Punch en Inglaterra.

O personaxe francés de Pierrot ten a súa orixe en Pe-
drolino, figura da Commedia dell’Arte italiana, e experi-
mentou unha profunda transformación ata consolidarse 
como unha icona da pantomima francesa no século xix, 
especialmente grazas ao mimo Jean-Gaspard Deburau. 
Nas súas orixes (século xvi), Pedrolino era un zanni novo e 
inxenuo, honesto, amable e torpe, e, igual ca o posterior 
Pierrot, actuaba sen máscara, co rostro maquillado de 
branco. Cara a finais do século xvii, o personaxe chegou 
a Francia xunto coas compañías italianas que actuaban 
en París, onde se integrou na Comédie Italienne e come-
zou a adquirir trazos propios dentro do contexto escénico 
francés.

Deburau transformou a Pierrot nun pallaso triste, mar-
cado pola fraxilidade emocional e, con frecuencia, pola 
desgraza amorosa, especialmente na súa relación non 
correspondida con Colombina, quen adoitaba preferir a 
Arlequín. Grazas a esta reinterpretación francesa, Pierrot 
quedou consagrado como símbolo do amor imposible 
e da tristeza velada pola aparencia cómica. Esta imaxe 
plasmouse e perdurou en numerosas manifestacións ar-
tísticas. Esta máscara é unha delas. 



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

III.

Masks for Christmas and Holy Week performances

Máscaras para representaciones de Navidad y Semana Santa

Máscaras para as representacións de Nadal e Semana Santa



256

DIMONI

Author: Ventura & Hosta Studio
Material: papier maché
Dimensions: 19x11x29
1998, Navata, Province of Girona, Spain
Masks of the world (21)

This piece is used in Els Pastorets, a typical Christ-
mas play performed in many towns in Catalonia. 
The plot revolves around the birth of Jesus in the 

midst of a fight between Good and Evil.

Els pastorets have their origins in medieval performances 
that were held inside churches on December 25, Christ-
mas Day, and especially during the Matiners mass that 
would later become the Missa del Gall. The first texts in 
Catalan for this type of theatre are from the 15th century, 
although it does not gain strength until the end of the 19th 
century, with the publication of Miquel Saurina’s Los Pas-
torets de Betlem, o sia, lo naixement de Nostre Senyor 
Jesucrist (1887) and Federic Soler ‘Pitarra”s El bressol de 
Jesús, o, En Garrofa i en Pallanga (1901).

There is evidence of non-liturgical performances of this 
work in noble houses at the end of the 18th century and 
beginning of the 19th century. Nowadays they are per-
formed in social centres, parishes, casinos and theatres 
throughout Catalonia, a true source of Catalan theatre to-
day.

Performances of Els Pastorets are structured around three 
interrelated narrative axes that combine religious and so-
ciocultural dimensions. First, the evangelical account of 
the Nativity unfolds, from the Annunciation and the mar-
riage of Joseph and Mary to the birth of Jesus in Beth-
lehem, forming the central thread that provides biblical 
legitimacy and doctrinal grounding to the play. Secondly, 
the confrontation between angels and demons is intro-
duced, adding a moral and spiritual dimension as well as 
dramatic dynamism based on the struggle between good 
and evil. Finally, comic and costumbrista episodes cen-
tred on the shepherds are incorporated. Their presence 
not only provides humour but also reproduces popular 
traditions and everyday rural life, establishing a dialogue 
between religious solemnity and popular culture. This tri-
partite structure renders Els Pastorets a complex theatri-
cal work that integrates moral instruction, dramatic spec-
tacle, and social observation within a single performance.



258

DIMONI

Autor: Taller Ventura & Hosta
Material: papel maché
Dimensiones: 19x11x29
1998, Navata, Girona, España
Máscaras del mundo (21)

Esta pieza se utiliza en Els pastorets, una obra tea-
tral típica de la Navidad representada en muchas 
localidades de Cataluña. El argumento gira alrede-

dor del nacimiento de Jesús en medio de una lucha del 
bien contra el mal.

Els pastorets tiene su origen en las representaciones me-
dievales que se celebraban en el interior de las iglesias el 
25 de diciembre, día de Navidad y, sobre todo, durante 
la misa de Matiners que, más tarde, se convertiría en la 
Missa del Gall. Los primeros textos en catalán de este 
tipo de teatro son del siglo xv, aunque no es hasta finales 
del xix, con la publicación de la obra de Miquel Saurina 
Los pastorets de Betlem, o sia, lo naixement de Nostre 
Senyor Jesucrist (1887) y la de Frederic Soler, «Pitarra», El 
bressol de Jesús o En Garrofa i en Pallanga (1901) cuando 
la representación vuelve a tomar fuerza.

A finales del siglo xviii y principios del xix ya hay noticias 
de las representaciones de esta obra en la casa de los 
nobles, desligadas de la liturgia, y hoy se representan en 
centros sociales, parroquiales, casinos y teatros de toda 
Cataluña habiéndose convertido en una verdadera cante-
ra del teatro catalán.

Las representaciones de Els Pastorets se estructuran en 
torno a tres ejes narrativos interrelacionados, que combi-
nan dimensiones religiosas y socioculturales. En primer 
lugar, se desarrolla el relato evangélico de la Navidad, 
desde la Anunciación y la boda de José y María hasta el 
nacimiento de Jesús en Belén, constituyendo el hilo cen-
tral que aporta legitimidad y fundamento bíblico a la obra. 
En segundo término, se presenta la confrontación entre 
ángeles y demonios, que introduce un componente moral 
y espiritual, así como un dinamismo dramático basado 
en la lucha entre el bien y el mal. Finalmente, se incluyen 
episodios de carácter cómico y costumbrista centrados 
en los pastores, cuya presencia no solo proporciona hu-
mor, sino que también refleja tradiciones populares y la 
vida cotidiana del pueblo, estableciendo un diálogo entre 
la solemnidad religiosa y la cultura popular. Esta articula-
ción tripartita convierte a Els Pastorets en un texto teatral 
complejo, capaz de integrar enseñanza moral, espectá-
culo dramático y observación social en una misma repre-
sentación.



260

DIMONI

Autor: Taller Ventura & Hosta
Material: papel maxé
Dimensións: 19x11x29
1998, Navata, Xirona, España
Máscaras do mundo (21)

Esta peza utilízase en Els pastorets, unha obra tea-
tral típica do Nadal, representada en moitas loca-
lidades de Cataluña. O argumento xira arredor do 

nacemento de Xesús no medio dunha loita do ben contra 
o mal.

Els pastorets ten a súa orixe nas representacións medie-
vais que se celebraban no interior das igrexas o 25 de 
decembro, día de Nadal e, sobre todo, durante a misa 
de Matiners, que máis tarde se convertería na Missa del 
Gall. Os primeiros textos en catalán deste tipo de teatro 
son do século xv, aínda que non é ata finais do xix, coa 
publicación da obra de Miquel Saurina Los pastorets de 
Betlem, o sia, lo naixement de Nostre Senyor Jesucrist 
(1887) e a de Frederic Soler, «Pitarra», El bressol de Jesús 
o En Garrofa i en Pallanga (1901), cando a representación 
volve cobrar forza. 

A finais do século xviii e comezos do xix xa hai noticias das 
representacións desta obra nas casas dos nobres, desli-
gadas da liturxia, e hoxe represéntase en centros sociais 
e parroquiais, casinos e teatros de toda Cataluña, consti-
tuíndo así unha verdadeira canteira do teatro catalán.

As representacións de Els Pastorets estrutúranse en torno 
a tres eixos narrativos interrelacionados, que combinan 
dimensións relixiosas e socioculturais. En primeiro lu-
gar, desenvólvese o relato evanxélico do Nadal, desde a 
anunciación e a voda de Xosé e María ata o nacemento 
de Xesús en Belén, constituíndo o fío central que lle con-
fire á obra lexitimidade e fundamento bíblico. En segundo 
termo, preséntase a confrontación entre anxos e demos, 
que introduce unha compoñente moral e espiritual, así 
como un dinamismo dramático baseado na loita entre o 
ben e o mal. Finalmente, inclúense episodios de carác-
ter cómico e costumista centrados nos pastores, cuxa 
presenza non só proporciona humor, senón que tamén 
reflicte tradicións populares e a vida cotiá da vila, estable-
cendo un diálogo entre a solemnidade relixiosa e a cultura 
popular. Esta articulación tripartita converte Els Pastorets 
nun texto teatral complexo, capaz de integrar ensino mo-
ral, espectáculo dramático e observación social nunha 
mesma representación.



262

LUCIFER

Author: Xavi Badia. La Gárgola 
Workshop
Material: papier maché
Dimensions: 23x12x29
2022, Cervera, Province of Lleida, España
Masks of the world (114)

La Passió de Cervera is a historical reconstruction 
of the medieval Misterio de la Pasión that was per-
formed from 1477 to 1545, when performances in 

churches were banned, in the parish of Santa María de 
Cervera and which is based on an original text from 1534. 
This work has been performed since 2016 as a historical 
recovery that is an important part of the cultural identity 
of the town.

In this work, the characters appear and disappear through 
the boca de l’infern or mouth of hell located at the foot of 
the church of Santa María, in the west, as is required in 
Christian symbolism. Usually, the resurrection of Christ is 
represented in the passions, but, in this one, the text that 
inspired it refers to the arrival of Christ to limbo, while his 
body is still on the cross. Lucifer remains chained by or-
der of Christ, the mouth of hell opens and Adam and Eve 
and all the souls of the righteous come out awaiting the 
redemption of humanity as well as the souls of the unbap-
tized who die in infancy. Then they all ascend to Heaven, 
where the angelic guardians or cherubim, as well as Elijah 
and Enoch, await them. Jesus will ascend to paradise and 
sit at the right hand of the Father.

In medieval representations, masks were usually present 
only as symbols of demonic forces. The ecclesiastical tra-
dition saw the use of these as an intervention of the devil 
because it was a type of “falsification”, a lie of, like all lies, 
infernal origin. At the same time, the clergy considered 
these masks a rejection of divine work because they al-
tered the appearance given to the human being by God.

The masks used in the play are four plus the reference 
mask, which was used in the performances of 2016, 2017 
and 2018, and was inspired by the wooden sculpture of 
San Miquel vencent el diable from the altarpiece in the 
chapel of the Paeria de Cervera, now in the Regional 
Museum. Out of those five original masks, four are half 
masks that leave the mouth and lower part of the face 
exposed, while this one, the main devil, is the only full 
coverage one with its characteristic tongue hanging like 
that of the figure in the original altarpiece.



264

LUCIFER

Autor: Xavi Badia. Taller La Gárgola
Material: papel maché
Dimensiones: 23x12x29
2022, Cervera, Lleida, España
Máscaras del mundo (114)

La Passió de Cervera es una reconstrucción histó-
rica del medieval Misterio de la Pasión, que se re-
presentó desde 1477 hasta 1545, fecha en la que 

se prohibieron las representaciones en los templos, en la 
parroquia de Santa María de Cervera, basada en un texto 
original de 1534. Esta obra se representa desde el año 
2016 como una recuperación histórica que forma parte 
importante de la identidad cultural del pueblo.

En esta obra los personajes van apareciendo y desapare-
ciendo por la boca de l’infern situada a los pies de la igle-
sia de Santa María, en el oeste, tal como es preceptivo en 
el simbolismo cristiano. Habitualmente, en las pasiones 
se representa la resurrección de Cristo, pero, en esta, el 
texto que la inspira hace referencia a la llegada de Cris-
to al limbo, mientras su cuerpo todavía está en la cruz. 
Lucifer permanece encadenado por orden de Cristo, la 
boca del infierno se abre y salen los Santos Padres, Adán 
y Eva y todas las almas de los justos esperando la reden-
ción del género humano y también las almas de los niños 
muertos sin haber sido bautizados. Después todos suben 
al cielo, donde los guardianes Cerubí, Elies y Enoch los 
esperan. Jesús ascenderá al paraíso y se sentará a la de-
recha del Padre.

En las representaciones medievales las máscaras solían 
estar presentes sólo como símbolos de las fuerzas de-
moníacas. La tradición eclesiástica veía la utilización de 
estas como una intervención del demonio por ser un tipo 
de «falseamiento», una mentira, y que, como todas las 
mentiras, tenía origen infernal. Al mismo tiempo, esas 
máscaras constituían para el clero un rechazo de la obra 
divina por alterar el aspecto que Dios dio al ser humano.

Las máscaras que intervienen en la obra son cuatro más 
la de referencia, que fue utilizada en las representaciones 
de los años 2016, 2017 y 2018, y se inspiraron en la talla 
de madera San Miquel vencent el diable del retablo de la 
capilla de la Paeria de Cervera, hoy en el Museo Comar-
cal. De las cinco máscaras originales que se utilizan en 
la obra, cuatro son medias máscaras que dejan la boca 
y parte inferior de la cara al descubierto, mientras que 
esta, la del demonio principal, es la única completa con 
la característica lengua colgante como la de la figura del 
retablo original.



266

LUCIFER

Autor: Xavi Badia. Taller La Gàrgola
Material: cartón pedra
Dimensións: 23x12x29
2022, Cervera, Lleida, España
Máscaras do mundo (114)

A Passió de Cervera é unha reconstrución histórica 
do medieval Misterio da Paixón, que se represen-
tou desde 1477 ata 1545, data na que se prohibi-

ron as representacións nos templos na parroquia de San-
ta María de Cervera, baseada nun texto orixinal de 1534. 
Esta obra represéntase desde o ano 2016 como unha re-
cuperación histórica que desempeña un papel importante 
na identidade cultural da vila. 

Nesta obra os personaxes van aparecendo e desapare-
cendo pola boca de l’infern, situada aos pés da igrexa de 
Santa María, no oeste, tal como é preceptivo no simbo-
lismo cristián. Habitualmente, nas paixóns represéntase a 
resurrección de Cristo, pero nesta, o texto que a inspira 
fai referencia á chegada de Cristo ao limbo, mentres o seu 
corpo aínda está na cruz. Lucifer permanece encadeado 
por orde de Cristo, a boca do inferno ábrese e saen os 
Santos Pais, Adán e Eva e todas as almas dos xustos 
esperando a redención do xénero humano, e tamén as 
almas dos nenos mortos sen bautizar. Despois todos so-
ben ao ceo, onde os esperan os gardiáns Cerubí, Elies e 
Enoch. Xesús ascenderá ao paraíso e sentará á dereita 
do Pai. 

Nas representacións medievais, as máscaras adoitaban 
estar presentes só como símbolo das forzas demoníacas. 
A tradición eclesiástica vía a utilización destas como unha 
intervención do demo por ser un tipo de «falseamento», 
unha mentira, que, como todas as mentiras, tiña orixe in-
fernal. Ao mesmo tempo, esas máscaras constituían para 
o clero un rexeitamento da obra divina por alterar o as-
pecto que Deus lle deu ao ser humano. 

As máscaras que interveñen na obra son catro máis a de 
referencia, que foi utilizada nas representacións dos anos 
2016, 2017 e 2018, e inspiráronse na talla de madeira San 
Miquel vencent el diable do retablo da capela da Paeria 
de Cervera, hoxe no Museo Comarcal. Das cinco más-
caras orixinais que se utilizan na obra, catro son medias 
máscaras que deixan a boca e parte inferior da cara ao 
descuberto, mentres que esta, a do demo principal, é a 
única completa, coa característica lingua colgante coma 
a da figura do retablo orixinal. 



268

LA MORT

Author: Escola d’Art d’Olot
Material: fiberglass
Dimensions: 22x30x25
1998-1999, Verges, Province of Girona, Spain
Masks of the world (121)

The Dansa de la Mort de Verges, in Baix Empordà, 
is part of the Holy Thursday procession. It has 
its origins in the Middle Ages, when this type of 

dance, in which skeletons dance to the sound of a drum, 
was widespread throughout Western Europe after the rav-
ages of the Black Death (1347-1352). The oldest docu-
ment referring to the Verges Procession dates back to 
1666.

The body of this dance is made up of two groups of five 
members. The first dancer or skeleton is an adult, leads 
the group and carries a scythe with the inscription Ne-
mini Parco, «I spare no one.» He is the only dancer who 
makes a complete 360º turn with the scythe pointing in 
all directions in each evolution. He is followed by another 
adult skeleton who carries a black banner with a draw-
ing of a skull and two crossed bones and the inscription 
Lo temps és breu, the Catalan translation of the Latin 
expression Tempus Fugit. Two child skeletons carry sau-
cers with ashes to remind those present quia pulvis es et 
in pulverem reverteris, “They are dust and to dust they 
shall return.” Another child skeleton carries a clock with-
out hands to remind us that we do not know the time. 

During the dance he randomly points out hours to remind 
us that death comes at any moment. Two adult skeletons 
and two children carry the torches and flank the drum-
mer skeleton. They all wear a black tunic and a purple 
hood; they wear gloves and black espadrilles with painted 
bones and a skull-shaped helmet.

At the end of the procession, Death bows before the 
Blessed Sacrament inside the church as well as in the fi-
nal scene of the crucifixion, thus showing that our life and 
the decision of when our time comes are in God’s hands.



270

LA MORT

Autor: Escola d’Art d’Olot
Material: fibra de vidrio
Dimensiones: 22x30x25
1998-1999, Verges, Girona, España
Máscaras del mundo (121)

La Dansa de la Mort de Verges, en el Baix Empordà, 
está integrada en la procesión del Jueves Santo. 
Tiene origen medieval, cuando este género de dan-

za, en el que unos esqueletos bailan al son de un tambor, 
estaba extendido por toda la Europa occidental después 
de los estragos de la Peste Negra (1347-1352). El docu-
mento más antiguo que hace referencia a la Procesión de 
Verges data de 1666.

El cuerpo de esta danza está formado por dos grupos de 
cinco miembros. El primer danzador o esqueleto es adul-
to, lidera el grupo y lleva una guadaña con la inscripción 
Nemini parco, «No perdono a nadie». Es el único danzan-
te que en cada evolución da un giro completo de 360º 
con la guadaña apuntando en todas las direcciones. Le 
sigue otro esqueleto adulto que porta un estandarte ne-
gro con el dibujo de una calavera y dos huesos cruzados 
y la inscripción «Lo temps és breu», traducción en catalán 
de la expresión latina Tempus fugit. Dos esqueletos niños 
llevan sendos platillos con ceniza para recordar a los pre-
sentes que Memento homo quia pulvis es et in pulverem 
reverteris, «Polvo son y en polvo se convertirán»; y otro 
esqueleto niño porta un reloj sin manecillas que recuerda 

que la hora no la sabemos, mientras que en la danza se-
ñala horas de forma aleatoria para recordar que la muer-
te llega en cualquier momento. Dos esqueletos adultos y 
dos niños llevan las antorchas y flanquean al esqueleto 
del tambor. Todos visten una túnica negra y capucha lila, 
llevan guantes y alpargatas negras con los huesos pinta-
dos y un casco con forma de calavera. 

Al final de la procesión, la Muerte se rinde haciendo una 
reverencia ante el Santísimo en el interior de la iglesia y 
también en la escena final de la crucifixión, manifestando 
así que nuestra vida y la decisión de cuándo nos llega la 
hora está en manos de Dios.



272

LA MORT

Autor: Escola d’Art d’Olot
Material: fibra de vidro
Dimensións: 22x30x25
1998-1999, Verges, Xirona
Máscaras do mundo (121)

A Dansa de la Mort de Verges, no Baix Empordà, 
está integrada na procesión do Xoves Santo. Ten 
orixe medieval, cando este xénero de danza, no 

que uns esqueletos bailan ao son dun tambor, estaba es-
tendido por toda Europa occidental despois dos estragos 
da Peste Negra (1347-1352). O documento máis antigo 
que fai referencia á Procesión de Verges data de 1666.

O corpo desta danza está formado por dous grupos de 
cinco membros. O primeiro danzante ou esqueleto é 
adulto, lidera o grupo e leva unha gadaña coa inscrición 
«Nemini parco», non perdoo a ninguén. É o único danzan-
te que en cada evolución dá un xiro completo de 360° coa 
gadaña apuntando en todas as direccións. Ségueo outro 
esqueleto adulto que porta un estandarte negro co de-
buxo dunha caveira e dous ósos cruzados e a inscrición 
«Lo temps és breu», tradución ao catalán da expresión 
latina Tempus fugit. Dous esqueletos nenos levan cadan-
seu prato con cinza para lembrarlles aos presentes que 
«Memento homo quia pulvis es et in pulverem reverteris», 
que son po e ao po teñen que volver; e outro esqueleto 
neno porta un reloxo sen agullas que lembra que a hora 
non a sabemos, mentres que na danza sinala horas de 

forma aleatoria para lembrar que a morte chega en cal-
quera momento. Dous esqueletos adultos e dous nenos 
levan os fachos e flanquean o esqueleto do tambor. To-
dos visten túnica negra e carapucha lila, levan luvas e al-
pargatas negras cos ósos pintados e un casco con forma 
de caveira.

Ao final da procesión, a Morte réndese facendo unha re-
verencia ante o Santísimo no interior da igrexa e tamén na 
escena final da crucifixión, manifestando así que a nosa 
vida e a decisión de cando nos chega a hora está nas 
mans de Deus.



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

IV.

Corpus Christi Masks

Máscaras del Corpus Christi

Máscaras do Corpus Christi



276

PLEN

Author: unknown
Material: press paper and iron 
Dimensions: 27x12x40
2002, Berga, Province of Barcelona, Spain 
Masks of the world (60)

The Patum de Berga was declared a Masterpiece 
of the Oral and Intangible Heritage of Humanity 
by UNESCO in 2005. Its origin dates back to the 

festivities that accompanied the Corpus Christi proces-
sions in the Middle Ages.

The sound of the tabal, a large emblematic drum, begins 
the festivities. In the following days there are theatrical 
performances and parades of various characters until ev-
eryone gathers to participate in the final dance, the tirabol.

This mask is a plen, the most characteristic characters of 
the Patum. They are dressed in green and red fireproof 
clothing (the colours of nature and fire). Their face is cov-
ered with a dark green mask, their head is protected with 
a covering of a special type of grass and they have two 
iron horns that hold six rockets called fuets. They are in 
charge of lighting the great infernal sphere that Sant Pere 
de Berga square becomes during each Salt de Plens, the 
most spectacular moment of the Patum.
Once the plens are placed among the people, the lights 
are turned off and silence falls. The fuets are lit, the music 
starts and for ten minutes all the people in the square spin 

frantically among smoke and fire, always counterclock-
wise. This collective dance lasts until the rockets explode 
marking the end of the act. It is the collective catharsis of 
an entire town, hair-rising and apotheotic.

Tere is a bunch of unwritten protocols for those in the role 
of plens of the Patum. It is an honour and it also implies 
assuming the responsibility of being intermediaries be-
tween divinity and human beings for the delivery of fire to 
the community.



278

PLEN

Autor: desconocido
Material: papel prensado y hierro
Dimensiones: 27x12x40
2002, Berga, Barcelona, España
Máscaras del mundo (60)

La Patum de Berga fue declarada por la Unesco 
Obra Maestra del Patrimonio Oral e Inmaterial de 
la Humanidad en el 2005. Su origen se remonta a 

las festividades que acompañaban a las procesiones del 
Corpus Christi en la Edad Media.

El sonido del tabal, gran tambor emblemático, inicia los 
festejos, y en los días siguientes se desarrollan represen-
taciones teatrales y desfiles de diversos personajes hasta 
que todos se reúnen para participar en el baile final, el 
tirabol.

Esta máscara es un plen, los personajes más característi-
cos de la Patum. Estos van ataviados con un vestido igní-
fugo verde y rojo (los colores de la naturaleza y el fuego), 
llevan la cara tapada con una máscara de color verde os-
curo, protegen la cabeza con un revestimiento de un tipo 
especial de hierba y tienen dos cuernos de hierro para 
sujetar seis cohetes llamados fuets. Son los encargados 
de encender la gran esfera infernal en que se convierte la 
plaza de Sant Pere de Berga durante cada Salt de Plens, 
el momento más espectacular de la Patum.

Una vez que los plens se colocan entre la gente, se apa-
gan las luces y se hace el silencio. Se encienden los fuets, 
empieza la música y durante diez minutos toda la gente 
en la plaza gira frenéticamente entre humo y fuego, siem-
pre en sentido contrario a las agujas del reloj. Esta danza 
colectiva dura hasta que explotan los cohetes que mar-
can el fin del acto, que es la catarsis colectiva de todo un 
pueblo en unos momentos apoteósicos y escalofriantes.

Hacer de plen de la Patum está sujeto a toda una serie 
de protocolos no escritos, es un honor e implica asumir la 
responsabilidad de ser intermediarios entre la divinidad y 
el ser humano para la entrega del fuego a la comunidad.



280

PLEN

Autor: desconocido
Material: papel prensado e ferro
Dimensións: 27x12x40
2002, Berga, Barcelona, España
Máscaras do mundo (60)

A Patum de Berga foi declarada pola Unesco Obra 
Mestra do Patrimonio Oral e Inmaterial da Huma-
nidade en 2005. A súa orixe remóntase ás fes-

tividades que acompañaban as procesións do Corpus 
Christi na Idade Media. 

O son do tabal, gran tambor emblemático, inicia os fes-
texos, e nos días seguintes desenvólvense representa-
cións teatrais e desfiles de diversos personaxes ata que 
todos se reúnen para participar no baile final, o tirabol. 

Esta máscara é un plen, os personaxes máis característi-
cos da Patum. Van ataviados cun vestido ignífugo verde 
e vermello (as cores da natureza e o lume), levan a cara 
tapada cunha máscara verde escura, protexen a cabe-
za cun revestimento dun tipo especial de herba e teñen 
dous cornos de ferro para suxeitar seis foguetes chama-
dos fuets. Son os encargados de prender a gran esfera 
infernal en que se converte a praza de Sant Pere de Berga 
durante cada Salt de Plens, o momento máis espectacu-
lar da Patum.

Unha vez que os plens se sitúan entre a xente, apáganse 
as luces e faise o silencio. Préndense os fuets, dá comezo 
a música e, durante dez minutos, toda a xente na praza 
xira freneticamente entre fume e lume, sempre en sentido 
contrario ás agullas do reloxo. Esta danza colectiva dura 
ata que estoupan os foguetes que marcan a fin do acto, 
que é a catarse colectiva de todo un pobo nuns momen-
tos apoteóticos e arrepiantes. 

Facer de plen da Patum está suxeito a toda unha serie de 
protocolos non escritos; é unha honra e implica asumir a 
responsabilidade de ser intermediario entre a divindade e 
o ser humano para a entrega do lume á comunidade.



282

THE COLACHO

Author: Jorge Sancho Santamaría
Material: polylactic acid (PLA) plastic
Dimensions: 24x15x9
2024, Castrillo de Murcia, Province of Burgos, Spain
Masks of the world (152)

The Colacho is a festival that is celebrated in Cas-
trillo de Murcia, Burgos, annually and uninterrupt-
edly since 1621 on Corpus Christi. The Colacho, 

properly speaking, is a grotesque devil, dressed in a yel-
low, red and green costume and a yellow, black and red 
mask. He carries in his hands some large castanets called 
terrañuelas, and a whip made from a horse’s tail. During 
the festivities, representing the devil, he leaps to interrupt 
villager’s worshiping to the Holy Sacrament, whipping 
those who heckle him with insults.

The high point of the tradition occurs during the Sun-
day procession that takes place amidst songs and the 
clamour of bells and kettledrums. The procession stops 
and silence falls. Several babies lie on mattresses on the 
floor, the colachos get ready and, after a short run, they 
jump cleanly over the children. Then, one of the priests 
approaches and blesses the infants. Good and Evil want 
to exert their influence on the innocence of children but 
the diabolical influence flees with the Colacho’s jump and 
Good triumphs.

Once the procession comes to an end, people go to the 
threshing floor where dances are held, the drummer gives 
a speech and, finally, the local churrillo wine is drunk ac-
companied by Sasamón cheese and bread distributed by 
the Brotherhood of the Holy Sacrament.

This mask was previously made with plaster, but now 
Jorge Sancho makes them with 3D printers and a plastic 
base. For some, this may not seem handmade or natural 
enough. It is the evolution of the times and accepted by 
the local guardians of tradition. This thermoplastic poly-
mer that serves as a base is obtained from the fermen-
tation of vegetables such as corn, yucca or sugar cane. 
In addition, PLA plastic is a polyester and is made up of 
lactic acid units. This acid is soluble in ether, syrupy and 
colourless, a material that, when well made, is biodegrad-
able through composting.



284

EL COLACHO

Autor: Jorge Sancho Santamaría
Material: plástico (PLA)
Dimensiones: 24x15x9
2024, Castrillo de Murcia, Burgos, España
Máscaras del mundo (152)

El Colacho es una fiesta que se celebra en Castrillo 
de Murcia, Burgos, anual e ininterrumpidamente 
desde 1621 en el Corpus Christi. El colacho, pro-

piamente dicho, es un diablo grotesco, ataviado con un 
traje de botarga de colores amarillo, rojo y verde y más-
cara amarilla, negra y roja. Lleva en las manos unas cas-
tañuelas de gran tamaño, las terrañuelas y un zurriago 
hecho con cola de caballo. Se lanza durante los festejos, 
en representación del diablo, a interrumpir las alabanzas 
de la gente del pueblo al Santísimo, fustigando a los asis-
tentes que le increpan con insultos.

El momento álgido de la tradición se produce durante la 
procesión del domingo que discurre entre los cantos y los 
clamores de campanas y atabal. La comitiva se detiene 
y se hace el silencio. Varios bebés yacen encima de col-
chones dispuestos en el suelo, los colachos se preparan 
y, después de una carrerilla, saltan limpiamente por enci-
ma de los niños. Después, uno de los sacerdotes se acer-
ca y bendice a los infantes. El bien y el mal quieren ejer-
cer su influencia sobre la inocencia infantil, pero el influjo 
diabólico huye con el salto del colacho y triunfa el bien.

Tras finalizar la procesión, la gente va a las eras, donde 
se celebran bailes, el atabalero pronuncia un discurso y, 
finalmente, se bebe vino, el churrillo local, acompañado 
de queso de Sasamón y pan que reparte la Cofradía del 
Santísimo Sacramento.

Esta máscara se hacía antes con yeso, pero ahora Jorge 
Sancho las hace con impresoras 3D y con base de plás-
tico. Para algunos eso puede parecer poco artesanal o 
natural. Es la evolución de los tiempos, y los guardianes 
nativos de la tradición lo aceptan. Este polímero termo-
plástico que sirve de base se obtiene a partir de la fer-
mentación de vegetales como el maíz, la yuca o la caña 
de azúcar. Además, el plástico PLA es un poliéster y está 
formado por unidades de ácido láctico. Este ácido es so-
luble en éter, siruposo e incoloro, un material que, bien 
hecho, es biodegradable mediante compostaje.



286

O COLACHO

Autor: Jorge Sancho Santamaría
Material: plástico (PLA)
Dimensións: 24x15x9
2024, Castrillo de Murcia, Burgos, España
Máscaras do mundo (152)

O Colacho é unha festa que se celebra en Castrillo 
de Murcia, Burgos, de forma anual e ininterrom-
pida desde 1621, polo Corpus Christi. O cola-

cho propiamente dito é un diaño grotesco, ataviado cun 
traxe de botarga de cores amarela, vermella e verde e 
máscara amarela, negra e vermella. Leva nas mans unhas 
castañolas de gran tamaño, as terrañuelas, e unha xostra 
feita con cola de cabalo. Lánzase durante os festexos, en 
representación do diaño, e interrompe os encomios da 
xente da aldea ao Santísimo, fustrigando os asistentes, 
que o increpan con insultos.

O momento álxido da tradición ten lugar durante a proce-
sión do domingo, que transcorre entre cantos e clamores 
de campás e atabal. A comitiva detense e faise o silencio. 
Varios bebés xacen en colchóns dispostos sobre o chan, 
os colachos prepáranse e, despois de coller impulso, 
saltan limpamente por riba dos nenos. Despois, un dos 
sacerdotes achégase e bendí os infantes. O ben e o mal 
queren exercer a súa influencia sobre a inocencia infantil, 
pero o influxo diabólico foxe co salto do colacho e triunfa 
o ben.

Tras finalizar a procesión, a xente vai ás eiras, onde se 
celebran bailes, o atabaleiro pronuncia un discurso e, 
finalmente, bébese viño, o churrillo local, acompañado 
de queixo de Sasamón e pan que reparte a Confraría do 
Santísimo Sacramento.

Esta máscara antes facíase con xeso, pero agora Jorge 
Sancho fainas con impresoras 3D e base de plástico. 
Para algúns pode parecer pouco artesanal ou natural. É 
a evolución dos tempos, e os gardiáns nativos da tradi-
ción acéptano. Este polímero termoplástico que serve de 
base obtense a partir da fermentación de vexetais coma 
o millo, a iuca ou a cana de azucre. Ademais, o plástico 
PLA é un poliéster e está formado por unidades de ácido 
láctico. Este ácido é soluble en éter, siruposo e incolo-
ro, un material que, ben feito, é biodegradable mediante 
compostaxe.



288

Processional giants and cabezudos are a popu-
lar tradition that is predominantly experienced in 
many towns and cities in Western Europe and Latin 

America. During the celebration, people on stilts carry-
ing an oversized, carton-pierre head parade, dance, and 
cheer or chase the public. Festivals with giants and cab-
ezudos exist in almost half of the countries on the planet 
with very diverse origins. Some of the figures date back to 
the 15th century and are documented in various places in 
Africa, Asia and America.

In the Iberian Peninsula, their origin dates to the Middle 
Ages. The lands of the peninsula in the Muslim zone were 
banned by the Quran from representing living beings, 
much less spiritual, transcendent or divine beings. As the 
reconquest of Al-Andalus advanced, the Christian set-
tlers, as they displaced Muslim settlers or settled in sepa-
rate towns, brought their traditions with them. The oldest 
known documented record of the giants and cabezudos 
in the Peninsula is that of the Corpus Christi procession 
in Évora, Portugal, in 1265. The snake, the devil and the 
dragon were the figures that symbolically embodied the 
vices that the Blessed Sacrament had overcome.

In Catalonia, els capgrossos are a tradition that has spread 
since the end of the 17th century and in the large city of 
Barcelona there is evidence of their existence since 1769, 
where a polychrome table by Joan Amat represents a 
troupe of five capgrossos taking part in the Corpus Christi 
procession.

This tradition began as an accompaniment to the giants, 
but today they already have their own groups. The function 
they have in the festival is very diverse depending on the 
area and locality. In some, they open the way and main-
tain order in the processions and, for this reason, some 
of the oldest capgrossos carry or have carried sticks and 
bladders for this. This particular capgross was baptized in 
Begur on June 11, 2022 and named Capità Aranya.

CAPGRÒS

Author: Ramón Aumedes i Ferré. Sarandaca Workshop
Material: polyester and fiberglass
Dimensions: 65x74x97
2022, Begur, Province of Girona, Spain
Masks of the world (112)



290

Los gigantes y cabezudos son una tradición popular 
que se vive especialmente en muchos pueblos y 
ciudades de Europa occidental y América Latina. 

En la celebración desfilan, bailan y animan o persiguen 
al público unas personas que se mueven sobre zancos y 
portan una gran cabeza. Las fiestas con gigantes y cabe-
zudos existen en casi la mitad de los países del planeta 
con orígenes muy diversos. Algunas de las figuras ya se 
documentan en el siglo xv, y en diversos lugares de África, 
Asia y América están muy extendidas.

En la península ibérica su origen data de la Edad Media. 
Las tierras de la península en la zona musulmana tenían 
prohibido por el Corán representar seres vivos y, mucho 
menos, espirituales, trascendentes o divinos. Al avanzar 
la reconquista, los repobladores cristianos, desplazando 
a los pobladores musulmanes o asentándose en pobla-
ciones separadas, llevaron consigo sus tradiciones. El re-
gistro documental más antiguo conocido de los gigantes 
y cabezudos en la península es el de la procesión del Cor-
pus Christi en Évora (Portugal) en el año 1265. La serpien-
te, el demonio y el dragón eran las figuras que simbólica-
mente encarnaban los vicios que Cristo Sacramentado 
había vencido.

Els capgrossos en Cataluña son una tradición que se 
extendida desde finales del siglo xvii, y en una gran ciudad 
como Barcelona hay constancia de la existencia de 
capgrossos desde 1769, donde una mesa policromada de 
Joan Amat representa una comparsa de cinco capgrossos 
participando en la procesión de Corpus.

Esta tradición empezó como un acompañamiento de los 
gigantes, pero hoy día ya tienen colles, comparsas, pro-
pias. La función que tienen en la fiesta es muy diversa de-
pendiendo de la zona y localidad. En algunas abren paso 
y mantienen el orden en las procesiones y, por eso, algu-
nos de los capgrossos más antiguos llevan o han llevado 
bastones y vejigas. Este capgròs en concreto fue bauti-
zado en Begur el día 11 de junio del 2022 con el nombre 
de Capità Aranya.

CAPGRÒS

Autor: Ramón Aumedes i Ferré. Taller Sarandaca
Material: poliéster y fibra de vidrio
Dimensiones: 65x74x97
2022, Begur, Girona, España
Máscaras del mundo (112)



292

Os xigantes e os cabezudos son unha tradición 
popular particularmente arraigada en moitas vi-
las e cidades de Europa occidental e América 

Latina. Na celebración desfilan, bailan e animan ou perse-
guen o público unhas persoas que se moven sobre zan-
cos e portan unha gran cabeza. As festas con xigantes e 
cabezudos existen case na metade dos países do planeta 
e teñen orixes moi diversas. Algunhas das figuras xa se 
documentan no século xv, e en diversos lugares de África, 
Asia e América están moi estendidas. 

Na península ibérica, a súa orixe data da Idade Media. As 
terras da península na zona musulmá tiñan prohibido polo 
Corán representar seres vivos, e moito menos espirituais, 
transcendentes ou divinos. Co avance da reconquista, 
os repoboadores cristiáns, desprazando os poboadores 
musulmáns ou asentándose en poboacións separadas, 
levaron con eles as súas tradicións. O rexistro documen-
tal máis antigo coñecido dos xigantes e cabezudos na 
península é o da procesión do Corpus Christi en Évora 
(Portugal) no ano 1265. A serpe, o demo e o dragón eran 
as figuras que simbolicamente encarnaban os vicios que 
Cristo Sacramentado vencera. 

Os capgrossos en Cataluña son unha tradición estendida 
desde finais do século xvii, e nunha gran cidade como 
Barcelona hai constancia da existencia de capgrossos 
desde 1769, onde unha mesa policromada de Joan Amat 
representa unha comparsa de cinco capgrossos que par-
ticipan na procesión do Corpus. 

Esta tradición empezou como un acompañamento dos 
xigantes, pero hoxe día xa teñen colles, comparsas, de 
seu. A función que teñen na festa é moi diversa depen-
dendo da zona e da localidade. Nalgunhas abren paso e 
manteñen a orde nas procesións, e por iso algúns dos ca-
pgrossos máis antigos levan ou levaban bastóns e vexi-
gas. Este capgròs en concreto foi bautizado en Begur o 
día 11 de xuño de 2022 co nome de Capità Aranya.

CAPGRÒS

Autor: Ramón Aumedes i Ferré. Taller Sarandaca
Material: poliéster e fibra de vidro
Dimensións: 65x74x97
2022, Begur, Xirona, España
Máscaras do mundo (112)



294

MAJOR SIN, SIN AND 
DANCER

Authors: Mask maker José María 
Naranjo Romero and dressmaker 
María del Carmen Almansa 
Almansa
Material: Papier maché and silk satin
Dimensions: 25x18x20 / 34x18x15 / 25x30x38
2025, Camuñas, province of Toledo, Spain
Masks of the World: (190, 191, and 192)

Camuñas, like other towns in the province of Toledo, 
such as the capital and Lagartera, celebrates the 
Feast of Corpus Christi, popularly known as Hábe-

as, with exceptional fervor. The festival, declared of Tour-
ist Interest and Property of Cultural Interest, is a unique 
commemoration deeply tied to the town’s collective iden-
tity. Its strength lies in the involvement and devotion of the 
members of the Brotherhood of the Blessed Sacrament 
“Sins and Dancers.” Until the 18th century, this brother-
hood consisted of two independent confraternities, later 
united under a single governing board. In practice, how-
ever, both groups maintain separate structures and head-
quarters, coming together only during this celebration of 
such remarkable ethnographic richness.

The festival is rooted in an ancient tradition that reen-
acts the symbolic struggle between good and evil. At the 
center of this performance are the Sins and the Dancers 
whose colorful masks accentuate their allegorical nature. 

The Sins, barred from entering the church during the Eu-
charist, remain outside, dragging their staffs along the 
ground and howling at key moments of the Mass, ges-
tures they repeat during ritual runs along the procession 
route. The Dancers, by contrast, take an active role in the 
Mass and hold a prominent position near the altar.

After Mass, the procession winds through Camuñas’ dec-
orated streets. The Dancers accompany the priest bear-
ing the Blessed Sacrament, while the Sins perform their 
characteristic leaps and dashes, known as echar el brin-
co. In a gesture of symbolic submission, they run toward 
the monstrance, jump before it, and fall to their knees.

The festival’s climax is the performance known as Tejer el 
cordón (Weaving the Cord). Although its exact origins are 
uncertain, the most widespread interpretation sees it as 
a dramatization of the eternal conflict between good and 
evil. The Sins personify the infernal forces that attempt to 
drag humanity downward, while the Dancers embody the 
virtues that guide the soul toward salvation. The Madama, 
portrayed by a man dressed as a woman, plays a central 
role in the ritual.

The rite reaches its highest point on Corpus Christi Day, 
when the dance is performed in the Plaza del Reloj, mark-
ing the beginning of the procession. Before the Blessed 
Sacrament—enshrined in a monumental monstrance—
the Sins leap, followed by the Dancers, who execute 
the ‘weaving the cord’ choreography. The swirling white 
handkerchiefs, together with the steady rhythm of sticks, 
rattles, and drums, bring the performance to its conclu-
sion, after which the Sins dash off once more.



296

PECADO MAYOR, PECADO Y 
DANZANTE

Autores: José María Naranjo 
Romero, mascarero, y María del 
Carmen Almansa Almansa, modista
Material: papel maché y seda de raso
Dimensiones: 25x18x20 / 34x18x15 / 25x30x38
2025, Camuñas, Toledo, España 
Máscaras del mundo: (190, 191 y 192)

Camuñas, al igual que otras localidades de la provin-
cia de Toledo, como la capital o Lagartera, celebra 
de forma especialmente intensa la festividad del 

Corpus Christi, conocida popularmente como el Hábeas, 
declarada de Interés Turístico y Bien de Interés Cultural. 
Se trata de una conmemoración de carácter excepcio-
nal, dotada de una profunda personalidad colectiva, cuya 
fuerza reside en la implicación y fervor de los miembros 
de la Hermandad del Santísimo Sacramento «Pecados y 
Danzantes». Hasta el siglo xviii, dicha hermandad estu-
vo conformada por dos cofradías independientes, que se 
unificaron como una sola asociación religiosa que tiene 
su junta directiva. Sin embargo, de facto funcionan como 
dos grupos diferentes que tienen dos sedes, pero que se 
unen en una celebración que involucra a toda la comuni-
dad y que posee un valor etnográfico excepcional.

La fiesta se fundamenta en una antigua tradición que 
recrea la lucha simbólica entre el bien y el mal. En este 
contexto, los pecados y los danzantes son el eje central 
de la representación. Ambos grupos portan caretas colo-

ridas que refuerzan su carácter alegórico. Los pecados, 
excluidos del templo durante la eucaristía, permanecen 
en el exterior, donde arrastran sus varas contra el suelo y 
lanzan aullidos en los momentos importantes de la misa, 
gestos que repiten durante sus carreras rituales a lo largo 
del recorrido procesional.

Tras la misa, la procesión recorre las engalanadas calles 
de Camuñas. Los danzantes acompañan al sacerdote 
portador del Santísimo, mientras los pecados ejecutan 
sus característicos saltos y carreras, conocidos como 
«echar el brinco». En un gesto de sumisión simbólica, co-
rren hacia la custodia, saltan ante ella y caen de rodillas.

El momento culminante de la festividad lo constituye la 
representación denominada «tejer el cordón». Aunque su 
origen resulta incierto, la interpretación más extendida 
entiende el acto como una dramatización del combate 
eterno entre el bien y el mal. Los pecados encarnan las 
fuerzas infernales que buscan arrastrar al ser humano, 
mientras que los danzantes representan el bien que con-
duce al alma hacia la salvación. La figura de la Madama, 
interpretada por un hombre vestido de mujer, ocupa un 
papel esencial dentro del ritual.

El rito alcanza su máxima expresión el día del Corpus 
Christi, cuando la danza se representa en la plaza del Re-
loj, dando inicio a la procesión. Ante el Santísimo, custo-
diado en una monumental custodia, los pecados «echan 
el brinco», seguidos de los danzantes, que ejecutan la 
coreografía de «tejer el cordón». El movimiento de los 
pañuelos blancos, acompasado por el ritmo monótono 
de porras, sonajas y tambor, marca el desenlace de la 
representación, que culmina con nuevas carreras de los 
pecados.



298

PECADO MAYOR, PECADO E 
DANZANTE

Autores: José María Naranjo 
Romeu, mascareiro, e María del 
Carmen Almansa Almansa, modista
Material: papel maxé e seda de raso
Dimensións: 25x18x20 / 34x18x15 / 25x30x38
2025, Camuñas, Toledo, España 
Máscaras do mundo: (190, 191 e 192)

Camuñas, igual que outras localidades da provincia 
de Toledo, coma a capital ou Lagartera, celebra 
de forma especialmente intensa a festividade do 

Corpus Christi, coñecida popularmente como o Hábeas, 
declarada de Interese Turístico e Ben de Interese Cultural. 
Trátase dunha conmemoración de carácter excepcional, 
dotada dunha profunda personalidade colectiva, cuxa 
forza reside na implicación e fervor dos membros da Ir-
mandade do Santísimo Sacramento «Pecados y Danzan-
tes». Ata o século xviii, a irmandade en cuestión estivo 
conformada por dúas confrarías independentes, que se 
unificaron como unha soa asociación relixiosa que ten a 
súa xunta directiva. Porén, funcionan na práctica como 
dous grupos diferentes que teñen dúas sedes, pero que 
se unen nunha celebración que involucra toda a comuni-
dade e posúe un valor etnográfico excepcional.

A festa fundaméntase nunha antiga tradición que recrea 
a loita simbólica entre o ben e o mal. Neste contexto, os 
pecados e os danzantes son o eixo central da represen-
tación. Os dous grupos portan caretas coloridas que re-

forzan o seu carácter alegórico. Os pecados, excluídos 
do templo durante a eucaristía, permanecen no exterior, 
onde arrastran as súas varas contra o chan e ouvean nos 
momentos importantes da misa, xestos que repiten du-
rante as súas carreiras rituais ao longo do percorrido pro-
cesional. 

Tras a misa, a procesión percorre as engalanadas rúas de 
Camuñas. Os danzantes acompañan o sacerdote porta-
dor do Santísimo, mentres os pecados executan os seus 
característicos saltos e carreiras, coñecidos como «botar 
o brinco». Nun xesto de submisión simbólica, corren cara 
á custodia, saltan ante ela e caen de xeonllos.

O momento culminante da festividade constitúeo a re-
presentación denominada «tecer o cordón». Aínda que a 
súa orixe resulta incerta, a interpretación máis estendi-
da entende o acto como una dramatización do combate 
eterno entre o ben e o mal. Os pecados encarnan as for-
zas infernais que buscan arrastrar o ser humano, mentres 
que os danzantes representan o ben que conduce a alma 
cara á salvación. A figura da Madama, interpretada por un 
home vestido de muller, ocupa un papel esencial dentro 
do ritual.

O rito alcanza a súa máxima expresión o día do Corpus 
Christi, cando a danza se representa na praza do Reloxo, 
dando inicio á procesión. Ante o Santísimo, gardado nun-
ha monumental custodia, os pecados «botan o brinco», 
seguidos dos danzantes, que executan a coreografía 
de «tecer o cordón». O movemento dos panos brancos, 
compasado polo ritmo monótono de porras, ferreñas e 
tambor, marca o desenlace da representación, que culmi-
na con novas carreiras dos pecados.



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

V.

Battle of  Moors and Christians

Morismas

Mourisqueiras



302

BUGIO

Author: Manuel António da Silva 
Pinto Suzano, «Palheira»
Material: Papier maché
Dimensions: 29x15x12
2025, Sobrado, Municipality of Valongo, Portugal
Masks of the World (185)

Numerous Moors and Christians festivals were 
held throughout the northwest of the Iberian 
Peninsula —Galicia, Asturias, León, Zamora, 

and Northern Portugal— considered together as a cul-
tural region. These celebrations also take place in many 
other parts of Spain, especially the Levante and eastern 
Andalusia, in the Americas —such as Mexico, Peru, and 
Bolivia—, in the North American New Mexico, and in other 
countries that once were Portuguese or Spanish colonies 
such as São Tomé or the Philippines.

The São João de Sobrado Festival, Bugiada e Mouriscada 
de Sobrado, is one of these celebrations and it is held 
every June 24th, in honour of Saint John the Baptist, in 
Sobrado, in the municipality of Valongo within the Porto 
metropolitan area. It is thematically linked to the Baile dos 
Turcos, celebrated during Corpus Christi in the northern 
Portuguese municipality of Penafiel, and to other Portu-
guese folk performances.

This deeply rooted tradition reenacts the classic struggle 
between opposing forces, in this case between the Chris-
tians —Bugios—, and the Moors —Mourisqueiros—. The 

Bugiada dramatizes a legend about the daughter of the 
Moorish king, the Reimoeiro, who falls gravely ill and, per-
sumed dead, is miraculously cured after borrowing the 
image of Saint John from the Bugios. However, when the 
young woman recovers, the Reimoeiro refuses to return 
the image and, to add insult to injury, serves the Christians 
the leftovers from a banquet held in Saint John’s honour. 
War breaks out, messages are exchanged, lawyers at-
tempt mediation in vain, and the Moors capture the Velho 
da Bugiada (Old Man of the Bugiada). When all seems 
lost and generosity appears to have been punished, Saint 
John sends a gigantic serpent that causes the Moors to 
flee and frees the Christians. Order is restored and good 
triumphs once more.

The Mourisqueiros, who parade with uncovered faces, 
wear cylindrical hats adorned with ribbons and fringes, 
white shirts with ties, colourful trousers, red sashes, and 
riding boots with gaiters. Each carries a foil at his side. 
Their leader, the Reimoeiro, dresses in similar fashion but 
more elegantly, evoking the style of 19th-century military 
uniforms.

The entire town participates with pride in this vibrant fu-
sion of festivity and faith, which grows more fervent each 
year. Though passed down orally for generations, the 
tradition has been carefully preserved since 2014 by the 
Bugiada and Mouriscada Documentation Center, which 
has undertaken outstanding work in its study and con-
servation.



304

BUGIO

Autor: Manuel António da Silva 
Pinto Suzano, «Palheira»
Material: papel maché
Dimensiones: 29x15x12
2025, Sobrado, Valongo, Portugal
Máscaras del mundo (185)

Fueron numerosas las fiestas de moros y cristianos 
del noroeste peninsular —Galicia, Asturias, León, 
Zamora y norte de Portugal— entendido como re-

gión cultural, como lo son en muchos lugares de España, 
especialmente Levante y Andalucía oriental; de América, 
como México, Perú, Bolivia, etc.; de EE. UU. (Nuevo Mé-
xico) y de otros que fueron colonia portuguesa o españo-
la, como Santo Tomé o Filipinas.

La fiesta de São João de Sobrado, la Bugiada y Mouris-
cada de Sobrado, es una morisma que se celebra cada 
24 de junio, en honor a san Juan Bautista, en Sobrado, 
municipio de Valongo, en el área metropolitana de Opor-
to. Está relacionada por la temática con el Baile dos Tur-
cos que se celebra en el Corpus en Penafiel y con otras 
representaciones portuguesas.

Se trata de una tradición muy arraigada que desarrolla la 
clásica lucha de contrarios, en este caso entre los cristia-
nos, bugios, y los moros, mourisqueiros. La Bugiada es 
la escenificación de una leyenda. Esta cuenta que la hija 
del rey de los moros, el Reimoeiro, enferma gravemente 
y, desahuciada, pide prestada la imagen milagrosa de san 

Juan a los bugios, los cristianos. La joven mejora, pero 
el Reimoeiro se niega a devolver la imagen y, para más 
afrenta, sirve a los cristianos las sobras de un banquete 
en honor a san Juan. Estalla la guerra, se intercambian 
mensajes, los abogados intervienen sin éxito y los moros 
apresan al velho da Bugiada. Cuando parece que todo 
está perdido y que se ha castigado la generosidad, san 
Juan envía una serpiente gigantesca que provoca la huida 
de los moros y la liberación milagrosa de los cristianos. 
Se restablece el orden y triunfa el bien.

Los mourisqueiros desfilan con la cara descubierta y cu-
bren su cabeza con un sombrero cilíndrico adornado con 
cintas y flecos. Van con una camisa blanca, corbata, en el 
pecho llevan una banda roja cruzada, visten pantalones 
de diversos colores y calzan botas con polainas de mon-
tar. Portan un florete colgado de su empuñadura. El jefe 
de la danza, el Reimoeiro, viste de forma semejante, pero 
más elegante. Su indumentaria recuerda a los uniformes 
del siglo xix.

Todo el pueblo se implica en la fiesta lúdica y religiosa 
con orgullo y han logrado celebrarla cada año con más 
ímpetu. La tradición se ha transmitido oralmente de ge-
neración en generación, ya que no existen documentos 
escritos al respecto, pero desde 2014, el Centro de Docu-
mentación de la Bugiada y Mouriscada está haciendo una 
magnífica labor para su estudio y preservación.



306

BUGIO

Autor: Manuel António da Silva 
Pinto Suzano, «Palheira»
Material: papel maxé
Dimensións: 29x15x12
2025, Sobrado, Valongo, Portugal
Máscaras do mundo (185)

Foron numerosas as festas de mouros e cristiáns do 
noroeste peninsular —Galicia, Asturias, León, Za-
mora e norte de Portugal— entendido como rexión 

cultural, como o son en moitos lugares de España, es-
pecialmente Levante e Andalucía oriental; de América, 
como México, Perú, Bolivia etc.; dos EUA (Novo México) 
e doutros que foron colonias portuguesas ou españolas, 
como San Tomé ou as Filipinas.

A festa de São João de Sobrado, a Bugiada e Mouriscada 
de Sobrado, é unha morisma que celébrase cada 24 de 
xuño, na honra de san Xoán Bautista, en Sobrado, mu-
nicipio de Valongo, na área metropolitana do Porto. Está 
relacionada pola temática co Baile dos Turcos que se ce-
lebra no Corpus en Penafiel e con outras representacións 
portuguesas.

Trátase dunha tradición moi arraigada que desenvolve a 
clásica loita de contrarios, neste caso entre os cristiáns, 
bugios, e os mouros, mourisqueiros. A Bugiada é a esce-
nificación dunha lenda. Esta conta que a filla do rei dos 
mouros, o Reimoeiro, enferma gravemente e, desafiuza-
da, pídelles emprestada a imaxe milagrosa de san Xoán 

aos bugios, os cristiáns. A moza mellora, pero o Reimoei-
ro négase a devolver a imaxe e, para maior aldraxe, sér-
velles aos cristiáns as sobras dun banquete na honra de 
san Xoán. Estala a guerra, intercámbianse mensaxes, os 
avogados interveñen sen éxito e os mouros apresan o 
velho da Bugiada. Cando parece que todo está perdido 
e que se castigou a xenerosidade, san Xoán envía unha 
serpe xigantesca que provoca a fuxida dos mouros e a 
liberación milagrosa dos cristiáns. Restablécese a orde e 
triunfa o ben.

Os mourisqueiros desfilan coa cara descuberta e cobren 
a cabeza cun chapeu cilíndrico adornado con cintas e flo-
cos. Van cunha camisa branca, gravata, no peito levan 
unha banda vermella cruzada, visten pantalóns de diver-
sas cores e calzan botas con polainas de montar. Portan 
un florete pendurado da empuñadura. O xefe da danza, 
o Reimoeiro, viste de forma similar, pero máis elegante. A 
súa indumentaria lembra os uniformes do século xix.

Toda a aldea implícase na festa lúdica e relixiosa con or-
gullo, e logran celebrala cada ano con máis ímpeto. A tra-
dición transmitiuse oralmente de xeración en xeración, xa 
que non existen documentos escritos ao respecto, pero 
desde 2014, o Centro de Documentação da Bugiada e 
Mouriscada está a facer un magnífico labor para o seu 
estudo e preservación.



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

VI.

Worship of  the Dead and Funerary Masks

Culto a los muertos y máscaras funerarias

Culto aos mortos e máscaras funerarias



310

CANHOTO (DIABO) DE 
CIDÕES

Author: Amável Alves Antão
Material: Painted wood
Dimensions: 43x19x16
2025, Cidôes, Municipality of Vinhais (district of 
Bragança), Portugal
Masks of the World (187)

Every October 31st, the small village of Cidões, 
located in Portugal’s Trás-os-Montes region and 
home to only about twenty permanent residents, 

celebrates the Goat and Canhoto Festival. Originally or-
ganized by unmarried young men, the festival intertwined 
social transgression —acts such as “stealing” firewood—, 
animal sacrifice, and collective communion. The central 
ritual involved cooking an old, barren goat—a symbol of 
regenerative sacrifice—in large iron cauldrons. The light-
ing of a massive bonfire representing solar power puri-
fied the community and marked the beginning of the dark 
season.

As darkness deepens, the Canhoto appears —a masked, 
demonic figure who presides over the ritual chaos—. His 
arrival marks the time of symbolic inversion: young vil-
lagers parade through the village with an oxcart carrying 
the Canhoto, disrupting domestic spaces and enacting 
the rupture of social order. This chaos, however, serves a 
restorative purpose: with the dawn of All Saints’ Day, the 
renewal of the cycle is completed, and collective harmony 
is re-established through sacrifice and community.

Beyond its folkloric dimension, the Goat and Canhoto Fes-
tival preserves a profoundly archaic symbolic structure. It 
embodies the fundamental axes of rural religiosity in Trás-
os-Montes: fire as a purifying principle; the consumption 
of roasted chestnuts and abundant wine as magosto, of-
ferings for the dead; and the community as the agent of 
collective regeneration. It stands as a paradigmatic ex-
ample of how popular traditions reinterpret ancient pagan 
cosmologies, integrating them into contemporary life as 
living expressions of memory and cultural identity.

In the current festival, all the Celtic mythological elements 
remain present: the lighting of a giant star, the sound of 
bagpipes, and dances evoking ancient rites. A druid and 
his goddesses enact spells and prepare the bonfire, ban-
ishing bodily and spiritual evils while invoking prosperity, 
fertility, and good fortune for the dark season” that will 
soon begin.

Today, the festival has acquired a dimension that tran-
scends the local sphere, since villagers and visitors alike 
participate in the preparations. Yet despite these modern 
influences, what remains unchanged is the festival’s es-
sence: it is experienced as the Celtic New Year, the true 
New Year’s Eve. While the so-called Samhain has trivially 
been transformed into the globalized and commercialized 
Halloween, stripped of its original mysticism in a process 
of cultural colonization, the people of Cidões proudly 
maintain that their ancestral Halloween endures, sacred 
and undiminished.



312

CANHOTO (DIABO) DE 
CIDÕES

Autor: Amável Alves Antão
Material: madera pintada
Dimensiones: 43x19x16
2025, Cidões, Vinhais, Bragança, Portugal
Máscaras del mundo (187)

La Festa da Cabra e do Canhoto se celebra cada 
31 de octubre en la pequeña aldea trasmontana de 
Cidões, que tiene una población fija de veinte ha-

bitantes. Originariamente estaba organizada por los mo-
zos solteros, por lo que la fiesta combinaba elementos de 
transgresión social —pues se «robaba» leña—, sacrificio 
animal y comunión colectiva. El rito central consistía en la 
cocción en potes de hierro de una cabra gigante, vieja y 
estéril —símbolo del sacrificio regenerador— y en la en-
cendida de una gran hoguera que purificaba la comuni-
dad y celebraba el poder solar en el inicio de la estación 
oscura.

La aparición nocturna del canhoto —figura demoníaca 
enmascarada que preside el caos ritual— introduce el 
momento de inversión simbólica: los jóvenes recorren el 
pueblo con un carro de bueyes en el que va el canho-
to, desordenan los espacios domésticos y escenifican la 
ruptura del orden social. Este descontrol, sin embargo, 
tiene una finalidad restauradora: con el amanecer del día 
de Todos los Santos se consuma la renovación del ciclo 
y se restablece la armonía colectiva mediante el sacrificio 
y la convivencia.

Más allá de su dimensión folclórica, la Festa da Cabra e 
do Canhoto conserva una estructura simbólica profunda-
mente arcaica. En ella convergen los ejes fundamentales 
de la religiosidad campesina trasmontana: el fuego como 
principio purificador, la castaña consumida con abun-
dante vino como magosto, alimento de los muertos, y la 
comunidad como sujeto ritual de regeneración. Se tra-
ta, en suma, de un ejemplo paradigmático de cómo las 
tradiciones populares reinterpretan antiguas cosmologías 
paganas, integrándolas en la vida contemporánea como 
forma de memoria e identidad cultural. 

En la fiesta actual se exhiben todos aquellos elementos 
que el mito del celtismo promueve: se enciende una estre-
lla gigante y grupos de gaiteros tocan para que se ejecuten 
danzas. No falta el druida y sus diosas, que hacen el con-
juro y preparan la quema, ahuyentan los males del cuerpo 
y del alma e invocan la prosperidad, la fertilidad y la suerte 
para la «estación oscura» que comenzará pronto.

Hoy en día, la fiesta ha ido adquiriendo una dimensión 
que trasciende el ámbito local con la participación de 
todo el pueblo en determinadas tareas, pero también con 
la intervención de personas forasteras. Lo que sí resue-
na es que los participantes lo viven como el Año Nuevo 
Celta, en realidad la verdadera Nochevieja. La celebra-
ción, bajo la denominación de Samhain, se transformó en 
el Halloween globalizado, comercializado, banalizado y 
despojado del misticismo original en un proceso de co-
lonización cultural. En Cidões presumen de que su Ha-
lloween «ancestral» se mantiene irreductible.



314

CANHOTO (DIABO) DE 
CIDÕES

Autor: Amável Alves Antão
Material: madeira pintada
Dimensións: 43x19x16
2025, Cidões, Vinhais, Bragança, Portugal 
Máscaras do mundo (187)

A Festa da Cabra e do Canhoto celébrase cada 31 
de outubro na pequena aldea trasmontana de Ci-
dões, que ten unha poboación fixa de vinte ha-

bitantes. Orixinariamente estaba organizada polos mo-
zos solteiros, polo que a festa combinaba elementos de 
transgresión social —pois se «roubaba» leña—, sacrificio 
animal e comuñón colectiva. O rito central consistía na 
cocción en potes de ferro dunha cabra xigante, vella e es-
téril —símbolo do sacrificio rexenerador— e no acende-
mento dunha gran fogueira que purificaba a comunidade 
e celebraba o poder solar no inicio da estación escura.

A aparición nocturna do canhoto —figura demoníaca en-
mascarada que preside o caos ritual— introduce o mo-
mento de inversión simbólica: os mozos percorren a al-
dea cun carro de bois no que vai o canhoto, desordenan 
os espazos domésticos e escenifican a ruptura da orde 
social. Este descontrol, con todo, ten unha finalidade res-
tauradora: co amencer do día de Todos os Santos con-
súmase a renovación do ciclo e restablécese a harmonía 
colectiva mediante o sacrificio e a convivencia.

Alén da súa dimensión folclórica, a Festa da Cabra e do 
Canhoto conserva unha estrutura simbólica profunda-
mente arcaica. Nela converxen os eixos fundamentais 
da relixiosidade campesiña trasmontana: o lume como 
principio purificador, a castaña consumida con abundan-
te viño como magosto, alimento dos mortos, e a comu-
nidade como suxeito ritual de rexeneración. Trátase, en 
suma, dun exemplo paradigmático de como as tradicións 
populares reinterpretan antigas cosmoloxías pagás, inte-
grándoas na vida contemporánea como forma de memo-
ria e identidade cultural.

Na festa actual exhíbense todos aqueles elementos que 
promove o mito do celtismo: acéndese unha estrela xi-
gante e grupos de gaiteiros tocan para que se executen 
danzas. Non faltan o druída e as súas deusas, que fan o 
conxuro e preparan a queima, escorrentan os males do 
corpo e da alma e invocan a prosperidade, a fertilidade e 
a sorte para a «estación escura» que está para comezar.

Hoxe en día, a festa foi adquirindo unha dimensión que 
transcende o ámbito local coa participación de toda a 
aldea en determinadas tarefas, pero tamén coa interven-
ción de persoas forasteiras. O máis relevante é que os 
participantes o viven como o Ano Novo Celta, en reali-
dade a verdadeira Noitevella. A celebración, baixo a 
denominación de Samaín, transformouse no Halloween 
globalizado, comercializado, banalizado e desposuído do 
misticismo orixinal nun proceso de colonización cultural. 
En Cidões presumen de que o seu Halloween «ancestral» 
se mantén irredutible.



316

CHIPĂRUȘ

Author: Șerban Terțiu
Material: leather and wool and sheep hair / wood and 
leather, wool and sheep hair
Dimensions: 30x20x47 / 27x24x62
2024, Nereju, Vrancea County, Romania
Masks of the World (145 y 146)

These are masks used in a popular funeral dance 
from the commune of Nereju, Vrancea. They rep-
resent an important element in Romanian culture, 

although today the custom is no longer preserved in its 
genuine form of wake, support for the family and help in 
transmutation to another world.

This funeral ritual, unique in Europe, was practiced since 
pre-Christian times and consisted of performing a dance 
in front of the house of the deceased person and an invo-
cation. Masked men tied with a rope, perhaps the chain 
of life, danced around a fire and jumped over it to drive 
away evil spirits and as a symbol of purification of the 
deceased’s soul.

The dancers represent the ancestors who return to take 
with them the soul of the deceased. When suddenly 
changing direction of the dance, some of the dancers lost 
their balance and fell, amusing the audience. Jokes and 
pranks, in this context, represented a way of warding off 
death and avoiding suffering for the relatives. Nowadays, 
this ritual is no longer in line with morality and customary 
behavior in the funeral environment, so the community no 
longer usually practices the Chipăruș dance, although it 

preserves it as a highly appreciated cultural value and is 
performed as folklore.

According to tradition, Chiparus was performed exclu-
sively at funerals for elderly people whose death is con-
sidered a natural event, while there were other special 
practices for funerals of young people that require par-
ticular drama and more sober behavior.

The oldest masks were made of sheepskin using a sim-
ple technique, scraping part of the wool off the leather to 
suggest a human face, sewing a nose on it, cutting out 
the eyes and adding a moustache made of hair. Later on, 
polychrome wooden masks also began to be used and 
they include horns made of bone or wood.

In 2018, the mask-making craftsman Șerban Terțiu was 
recognized as a Living Human Treasure by the National 
Commission for the Safeguarding of UNESCO’s Intangi-
ble Cultural Heritage of the Romanian Ministry of Culture. 
He makes leather and wood masks, as he learned from 
his father Pavel Terțiu, also very well-known in the country. 



318

Estas son máscaras utilizadas en una danza fúnebre 
popular de la comuna de Nereju (Vrancea). Repre-
sentan un elemento importante en la cultura ruma-

na, aunque hoy día la costumbre ya no se conserva en 
su forma genuina de velatorio, como apoyo a la familia y 
ayuda a la transmutación a otro mundo.

Este ritual funerario, único en Europa, se practicaba des-
de la época precristiana y consistía en realizar una danza 
frente a la casa del difunto y una invocación. Hombres 
enmascarados y agarrándose del cinturón de la perso-
na que iba delante, danzaban alrededor de un fuego y 
saltaban sobre él para ahuyentar los espíritus malignos y 
como símbolo de la purificación del alma del difunto.

Los bailarines representan a los ancestros que vuelven 
para llevarse con ellos el alma del fallecido. Al cambiar 
bruscamente de dirección del baile, algunos de los 
bailarines perdían el equilibrio y caían, divirtiendo 
al público. Bromas y travesuras, en este contexto, 
representaban una forma de alejar la muerte y evitar 
sufrimiento a los familiares. En la actualidad, este ritual ya 
no está en consonancia con la moral y el comportamiento 
habitual en el ámbito funerario por lo que la comunidad 
ya no suele practicar el baile del chipăruș, aunque lo 

conserva como un valor cultural muy apreciado y se 
representa como folklore.

Según la tradición el chipăruș se llevaba a cabo exclu-
sivamente en los velatorios de personas mayores cuya 
muerte se consideraba un acontecimiento natural, mien-
tras que había otras prácticas especiales para funerales 
de jóvenes que requerían un dramatismo particular y un 
comportamiento más sobrio.

Las máscaras más antiguas se hacían de piel de oveja 
con una técnica más sencilla, raspando al cuero parte del 
pelo para sugerir una cara humana, se le cosía una nariz, 
se recortaban los ojos y se añadían los bigotes hechos 
de pelo. Posteriormente también se comenzaron a usar 
máscaras de madera policromada que incluyen cuernos 
de hueso o de madera.

El artesano mascarero Șerban Terțiu en el 2018 fue reco-
nocido como Tesoro Humano Vivo por la Comisión Nacio-
nal para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial 
de la Unesco del Ministerio de Cultura rumano. Fabrica 
máscaras de cuero y madera, como aprendió de su pa-
dre, Pavel Terțiu, también muy reconocido en el país.

CHIPĂRUȘ

Autor: Șerban Terțiu
Material: cuero y lana y pelo de oveja / madera y cuero, lana y pelo de oveja
Dimensiones: 30x20x47 / 27x24x62
2024, Nereju, Vrancea, Rumanía
Máscaras del mundo (145 y 146)



320

Estas son máscaras utilizadas nunha danza fúnebre 
popular da comuna de Nereju (Vrancea). Repre-
sentan un elemento importante na cultura roma-

nesa, aínda que hoxe en día o costume xa non se conser-
va na súa forma xenuína de velorio, como apoio á familia 
e axuda á transmutación a outro mundo.

Este ritual funerario, único en Europa, practicábase desde 
a época precristiá e consistía en realizar unha danza fron-
te á casa do defunto e unha invocación. Homes enmas-
carados, agarrándose do cinto da persoa que ía diante, 
bailaban arredor dunha fogueira e saltaban sobre ela para 
escorrentar os espíritos malignos e como símbolo da pu-
rificación da alma do defunto. 

Os bailaríns representan os devanceiros que volven para 
levar con eles a alma do finado. Ao cambiar bruscamente 
a dirección do baile, algúns dos bailaríns perdían o equi-
librio e caían, divertindo o público. Bromas e travesuras, 
neste contexto, representaban unha forma de arredar a 
morte e evitarlles sufrimento aos familiares. Na actualida-
de, este ritual xa non está en consonancia coa moral e o 
comportamento habituais no ámbito funerario, polo que a 
comunidade xa non adoita practicar o baile do chipăruș, 

aínda que o conserva como un valor cultural moi aprecia-
do e o representa como folclore. 

Segundo a tradición, o chipăruș levábase a cabo exclu-
sivamente nos velorios de persoas maiores, cuxa morte 
se consideraba un acontecemento natural, mentres que 
había outras prácticas especiais para funerais da xente 
nova que requirían un dramatismo particular e un com-
portamento máis sobrio. 

As máscaras máis antigas facíanse de pel de ovella cun-
ha técnica máis sinxela, raspándolle ao coiro parte do 
pelo para suxerir unha cara humana. Cosíaselle un nariz, 
recortábanse os ollos e engadíanse os bigotes feitos de 
pelo. Posteriormente tamén se comezaron a usar másca-
ras de madeira policromada que inclúen cornos de óso 
ou de madeira. 

O artesán mascareiro Șerban Terțiu en 2018 foi recoñeci-
do como Tesouro Humano Vivo pola Comisión Nacional 
para a Salvagarda do Patrimonio Cultural Inmaterial da 
Unesco do Ministerio de Cultura romanés. Fabrica más-
caras de coiro e madeira, como aprendeu do seu pai, Pa-
vel Terțiu, tamén moi recoñecido no país.

CHIPĂRUȘ

Autor: Șerban Terțiu
Material: coiro e la e pelo de ovella / madeira e coiro, la e pelo de ovella
Dimensións: 30x20x47 / 27x24x62
2024, Nereju, Vrancea, Romanía
Máscaras do mundo (145 e 146)



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

VII.

Theatre, Performance and Contemporary Masks

Máscaras para teatro, performances y contemporáneas

Máscaras para teatro, performances e contemporáneas



324

GIULLARE COLLARE

Author: Atelier Russo
Material: painted papier maché
Dimensions: 62x30x45
1990, Venice, Italy
Masks of the world (44)

Jesters and minstrels are not exactly the same thing, 
of course. And we can further complicate the distinc-
tions by including troubadours, but all three have the 

same origin.

The term jester refers to all those artists who, in the Mid-
dle Ages, earned their living by performing in front of an 
audience, whether at court, at private parties or in town 
squares: actors, magicians, mimes, musicians, storytell-
ers, animal trainers, dancers, jugglers. Between the 13th 
and 14th centuries, men who lived their daily live as story-
tellers, clowns and acrobats became the bridge between 
literature and the people.

For some, minstrels are considered the first true literary 
professionals because they made a living from this art 
and played an essential role in the dissemination of news, 
ideas and entertainment. They carried out their activities 
in different ways and used the most disparate techniques, 
whether it was words or music, mime or singing. For oth-
ers, minstrels were lower-class travelling musicians and 
clowns. Far from being considered composers, they were 

said to merely copy and plagiarise troubadours’ songs. 
They did not perform in castles or palaces, where they 
were considered vulgar and foul-mouthed, but rather in 
town squares.

In any case, they were all itinerant individuals who travelled 
from town to town without a fixed place of residence. Min-
strels were tireless travellers, nomads by profession, who 
made a living in the more or less refined entertainment 
world by telling stories from more or less distant places.



326

GIULLARE COLLARE

Autor: Atelier Russo
Material: papel maché pintado
Dimensiones: 62x30x45
1990, Venecia, Italia
Máscaras del mundo (44)

Bufones y juglares no son exactamente lo mismo, 
desde luego. Y podemos complicar más las distin-
ciones si incorporamos a los trovadores, pero los 

tres tienen el mismo origen.

El término bufón se refiere a todos aquellos artistas que, 
en la Edad Media, se ganaban la vida actuando frente a 
una audiencia, ya fuera en la corte, en fiestas privadas 
o en las plazas de los pueblos: actores, magos, mimos, 
músicos, cuentacuentos, entrenadores de animales, bai-
larines, malabaristas. Entre los siglos xiii y xiv, los hombres 
que vivían el día a día haciendo de narradores, payasos y 
acróbatas, se convirtieron en el único elemento de unión 
entre la literatura y el pueblo.

Para algunos, los juglares son considerados los primeros 
verdaderos profesionales literarios porque vivían de ese 
arte y desempeñaron un papel muy importante en la difu-
sión de noticias, ideas y formas de entretenimiento. Rea-
lizaban sus actividades de diferentes maneras y utilizaban 
las técnicas más dispares, de la palabra a la música y de 
la mímica al canto. Para otros, los juglares eran músicos 

y payasos ambulantes de clase baja, y no eran composi-
tores, ya que se limitaban a copiar y plagiar las canciones 
de los trovadores. No actuaban en castillos ni palacios, 
donde eran considerados vulgares y soeces, sino que lo 
hacían en las plazas de los pueblos.

En todo caso, todos ellos eran personajes itinerantes que 
viajaban de pueblo en pueblo sin un lugar de residencia 
fijo. Los juglares fueron viajeros incansables, nómadas 
por profesión, que se ganaban la vida en la farándula, 
más o menos refinada, y contando historias de lugares 
más o menos lejanos.



328

GIULLARE COLLARE

Autor: Atelier Russo
Material: papel maxé pintado
Dimensións: 62x30x45
1990, Venecia, Italia
Máscaras do mundo (44)

Bufóns e xograres non son exactamente o mesmo, 
abofé. E podemos complicar máis a distinción se 
incorporamos os trobadores, pero os tres teñen a 

mesma orixe. 

O termo bufón refírese a todos aqueles artistas que, na 
Idade Media, gañaban a vida actuando fronte a unha au-
diencia, tanto na corte coma en festas privadas ou nas 
prazas das aldeas: actores, magos, mimos, músicos, 
contadores, adestradores de animais, bailaríns, mala-
baristas. Entre os séculos xiii e xiv, os homes que vivían 
no día a día facendo de narradores, pallasos e acróbatas 
convertéronse no único elemento de unión entre a litera-
tura e o pobo. 

Algúns consideran que os xograres foron os primeiros au-
ténticos profesionais literarios, porque vivían desa arte e 
desempeñaron un papel moi importante na difusión de 
noticias, ideas e formas de entretemento. Levaban a cabo 
as súas actividades de diferentes maneiras e utilizaban as 
técnicas máis dispares, da palabra á música e da mímica 
ao canto. Para outros, os xograres eran músicos e palla-
sos ambulantes de clase baixa, e non eran compositores, 

xa que se limitaban a copiar e plaxiar as cancións dos 
trobadores. Non actuaban en castelos nin en palacios, 
onde eran considerados vulgares e groseiros, senón nas 
prazas das aldeas. 

En todo caso, todos eles eran personaxes itinerantes que 
viaxaban de aldea en aldea sen un lugar de residencia 
fixo. Os xograres foron viaxeiros incansables, nómades 
por profesión, que gañaban a vida na farándula, máis ou 
menos refinada, e contando historias de lugares máis ou 
menos distantes. 



330

OLA

Author: designed by Peter Mitdiel
Material: plastic
Dimensions: 22,5x23x32
1992, Barcelona, Spain
Masks of the world (28)
 

This mask was used in Mediterráneo, mar olím-
pico, by the theatrical group La Fura dels Baus. 
The show was the core moment of the opening 

ceremony of the 1992 Barcelona Olympic Games and in 
which more than 1500 people participated. The Barce-
lona Olympic Stadium staged the myth of the founding of 
Barcelona by Hercules after crossing the Mediterranean 
Sea in his ship La Copa del Sol (according to others, Bar-
ca-nona). This myth was corroborated even by Alfonso 
X of Castile in the Primera crónica general, the first His-
tory of Spain. Evidently, Barcelona was not founded by a 
mythological god, but Hercules could have been a king 
or, simply, a navigator discoverer who, in that case, would 
certainly have been Phoenician. After conquering the land 
and imposing his religion, upon returning to his homeland, 
he was rewarded or recognized with a kind of glorification 
that, over the centuries, became a myth.

The Barcelona Olympics were inaugurated on June 25, 
1992, and this show, along with the already legendary in-
terpretation of the song “Barcelona” by Montserrat Ca-
ballé and Freddie Mercury, who were unable to perform 
live due to the death of the British singer a few months 
earlier, is an important part of the city’s history. This is, 
therefore, a piece from the Alas y Viento Collection that is 
especially loved when recalling its meaning.



332

OLA

Autor: diseño de Peter Mitdiel
Material: plástico
Dimensiones: 22,5x23x32
1992, Barcelona, España
Máscaras del mundo (28)

Esta máscara fue utilizada en Mediterráneo, mar 
olímpico, de la Fura dels Baus, espectáculo que 
constituyó el núcleo principal de la ceremonia de 

inauguración de los Juegos Olímpicos de Barcelona de 
1992 y en cuyo montaje participaron más de 1500 perso-
nas. En el estadio de Montjuïc se escenografió el mito de 
la fundación de Barcelona por Hércules tras cruzar el mar 
Mediterráneo en su nave La Copa del Sol (según otros, 
Barca-nona). Este mito fue recogido como cierto incluso 
por Alfonso X, «El sabio», en la Primera crónica general, la 
primera historia de España. Evidentemente, Barcelona no 
fue fundada por un dios mitológico, pero Hércules pudo 
ser un rey o, simplemente, un navegante descubridor 
que, en ese caso, seguramente fuera fenicio. Este, tras 
conquistar el terreno e implantar su religión, al regresar a 
su patria fue premiado o reconocido con una especie de 
glorificación y, con el transcurso de los siglos, se convirtió 
en un mito.

Las Olimpiadas de Barcelona se inauguraron el 25 de ju-
nio de 1992, y este espectáculo, junto a la ya también 
legendaria interpretación de la canción «Barcelona» por 
Montserrat Caballé y Freddie Mercuri, que no pudieron 
actuar en directo por la muerte del cantante unos meses 
antes, forma parte importante de la historia de la ciudad. 
Esta es, por ello, una pieza de la colección Alas y Viento 
especialmente querida al recordar su significado.



334

OLA

Autor: deseño de Peter Mitdiel
Material: plástico
Dimensións: 22,5x23x32
1992, Barcelona, España
Máscaras do mundo (28)

Esta máscara foi utilizada en Mediterráneo, mar 
olímpico, de La Fura dels Baus, espectáculo que 
constituíu o núcleo principal da cerimonia de inau-

guración dos Xogos Olímpicos de Barcelona de 1992 e 
en cuxa montaxe participaron máis de 1500 persoas. No 
estadio de Montjuïc escenificouse o mito da fundación de 
Barcelona por Hércules tras cruzar o mar Mediterráneo na 
súa nave A Copa do Sol (segundo outros, Barca-nona). 
Este mito foi recollido como certo mesmo por Afonso X, 
«O sabio», na Primera crónica general, a primeira historia 
de España. Evidentemente, Barcelona non foi fundada 
por un deus mitolóxico, pero Hércules puido ser un rei ou, 
simplemente, un navegante descubridor que, nese caso, 
seguramente fose fenicio. Este, tras conquistar o terreo e 
implantar a súa relixión, ao regresar á súa patria foi pre-
miado ou recoñecido cunha especie de glorificación e, co 
transcurso dos séculos, converteuse nun mito.

As Olimpíadas de Barcelona inauguráronse o 25 de xuño 
de 1992, e este espectáculo, xunto á xa tamén lenda-
ria interpretación da canción «Barcelona» por Montserrat 
Caballé e Freddie Mercury, que non puideron actuar en 
directo pola morte do cantante uns meses antes, forma 
parte importante da historia da cidade. Esta é, por iso, 
unha peza da colección Alas y Viento especialmente que-
rida pola lembranza do seu significado.



336

TRIANGLE COLLAGE

Author: Taller Arlequín (?)
Material: Papier maché
Dimensions: 25x9x26,5
1988, Peretallada, Province of Girona, Spain
Masks of the world (53)

This is a Picasso mask. Painting has clearly influ-
enced the manufacture of contemporary masks, 
just as various artistic movements such as the 

avant-garde were nourished by mask related cultures. Pi-
casso himself took as a model a Congolese Mahongwe 
mask from the beginning of the last century in his work 
Les demoiselles d’Avignon, painted in a brothel on Avinyó 
street in Barcelona. Other painters and sculptors such as 
Braque and Epstein have works with profound similarities 
with primitive African art. It is not surprising that these 
three artists, and others, had important collections of 
masks and, in general, tribal African art. Special mention 
should be made of the masks by the Mexican Germán 
Cueto that recall Picasso’s painted cardboard works.

It seems that this piece is the representation of a bullfight. 
Picasso had a real obsession with the bull as a symbol 
of Spain. The Malaga painter is credited with a phrase 
that defines bullfighting as “the most Spanish thing, along 
with paella, mass and the brothel.” Picasso’s fondness for 
bulls became more pronounced over the years and he col-
lected tickets to the bullfights he attended, the emblems 
of the bullfighting ranches that he used in his sculptures 
and bullfighting cards and erotic engravings, “in which the 
bull or the bullfighter are a sexual organ, male or female.”



338

TRIANGLE COLLAGE

Autor: Taller Arlequín (?)
Material: Papel maché
Dimensiones: 25x9x26,5
1988, Peretallada, Girona, España
Máscaras del mundo (53)

Esta es una máscara picassiana. La pintura ha influi-
do evidentemente en la manufactura de máscaras 
contemporáneas, al igual que diversos movimien-

tos artísticos como las vanguardias se nutrieron de las 
culturas con máscaras. El propio Picasso tomó como mo-
delo una máscara congoleña mahongwe de principios del 
siglo pasado en su obra Les demoiselles d’Avignon, pin-
tada en una casa de citas de la calle Avinyó de Barcelona. 
Otros pintores y escultores, como Braque y Epstein,tienen 
obras de profundas similitudes con el arte africano pri-
mitivo. No es pues de extrañar que estos tres artistas, y 
otros, tuvieran importantes colecciones de máscaras y, 
en general, arte africano tribal. Mención aparte merecen 
las máscaras del mexicano Germán Cueto que recuerdan 
los trabajos en cartón pintado de Picasso.

Parece ser que esta pieza es la representación de una 
corrida de toros. Picasso tenía una verdadera obsesión 
por el toro como símbolo de España. Se adjudica al pin-
tor malagueño una frase que define la tauromaquia como 
«lo más español, junto a la paella, la misa y el burdel». 
La querencia de Picasso por los toros se acentuó con el 
paso de los años y coleccionó entradas de las corridas a 
las que asistía, divisas de ganaderías que utilizaba en sus 
esculturas y naipes y grabados eróticos taurinos, «en los 
que el toro o el torero son un órgano sexual, masculino o 
femenino».



340

TRIANGLE COLLAGE

Autor: Taller Arlequín (?)
Material: Papel maxé
Dimensións: 25x9x26,5
1988, Peretallada, Xirona, España
Máscaras do mundo (53)

Esta é unha máscara picassiana. A pintura influíu 
evidentemente na manufactura das máscaras 
contemporáneas, do mesmo xeito que diversos 

movementos artísticos, coma as vangardas, se nutriron 
das culturas con máscaras. O propio Picasso tomou 
como modelo unha máscara congolesa mahongwe de 
comezos do século pasado na súa obra Les demoiselles 
d’Avignon, pintada nunha casa de citas da rúa Avinyó de 
Barcelona. Outros pintores e escultores, como Braque e 
Epstein, teñen obras de profundas semellanzas coa arte 
africana primitiva. Non é de estrañar, logo, que estes tres 
artistas, e outros, tivesen importantes coleccións de más-
caras e, en xeral, de arte africana tribal. Mención á parte 
merecen as máscaras do mexicano Germán Cueto, que 
lembran os traballos en cartón pintado de Picasso.

Seica esta peza é a representación dunha corrida de tou-
ros. Picasso tiña unha verdadeira obsesión polo touro 
como símbolo de España. Atribúeselle ao pintor malague-
ño unha frase que define a tauromaquia como «o máis 
español, xunto coa paella, a misa e o bordel». A querenza 
de Picasso polos touros acentuouse co paso dos anos, e 
coleccionou entradas das corridas ás que asistía, divisas 
de gandarías que utilizaba nas súas esculturas e naipes e 
gravados eróticos taurinos, «nos que o touro ou o toureiro 
son un órgano sexual, masculino ou feminino».



M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

The masks of  the Museo do Pobo Galego

Las máscaras del Museo do Pobo Galego

As máscaras do Museo do Pobo Galego



345

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

Entroido, our carnival, is undoubtedly one of 
the most vibrant, diverse, and significant 
cultural expressions in Galicia. Still alive 

today, it is celebrated throughout almost the en-
tire territory. Although some of its customs and 
rituals are shared with other parts of Europe, each 
locality has developed its own distinctive forms 
and identities. Both the tangible and intangible 
elements associated with this celebration fall 
squarely within the areas of interest of the Museo 
do Pobo Galego (MPG). As an ethnographic mu-
seum, our mission is to collect, study, catalogue, 
document, preserve, and disseminate the multi-
ple expressions of Galician culture, among which 
Carnival occupies a prominent place.

To understand the origin and characteristics of the 
objects related to Entroido held in the Museum’s 
collections, it is first necessary to briefly consider 
the history of the institution itself and the process 
through which its collections were conceived 
and formed. In July 1976, the Padroado (Patron-
age) do Museo do Pobo Galego Association was 
founded with the aim of creating and developing a 
museum dedicated to Galician culture, thus reviv-
ing the project initiated by the Seminar of Galician 
Studies (SEG) around 1930. That earlier initiative 
was abruptly interrupted by the 1936 coup d’état, 

when the Francoist regime banned the SEG’s ac-
tivities and dismantled its work. In October 1977, 
just one year after the creation of the Padroado, 
the MPG opened in the former convent of San 
Domingos de Bonaval its first exhibition rooms, 
devoted to basketry, weaving, and pottery.

The work carried out during these early years of 
the democratic Transition was the result of the 
dedication and determination of many individu-
als. The Museum was born out of civil society and 
the shared will of numerous people, including key 
figures in Galician culture, particularly surviving 
members of the SEG who were directly involved 
in shaping and supporting the MPG.

From the outset, the project was ambitious, 
but resources were extremely limited, not only 
financially but also materially. At the time of its 
foundation, the Museum possessed neither a 
collection of its own nor a library or archive. The 
objects displayed in the first galleries had to be 
gathered from scratch, partly through the recov-
ery of materials from the former SEG museum 
and partly through the incorporation of new 
acquisitions. While the initial priority was to as-
semble the collections for the first three rooms, 
objects related to other themes were already be-
ing added in parallel.

Entroido in the collections of the Museo do Pobo Galego



346 347

Within this broader process, the materiality asso-
ciated with Entroido —masks, attire, gastronomic 
items, and other festival-related objects— came 
to be well represented in the Museum’s collec-
tions. Together, they form a rich and varied en-
semble that reflects the diversity of Entroido 
traditions throughout Galicia. Nevertheless, the 
collection is not exhaustive: certain masks, crafts, 
and local expressions are absent. It should be 
borne in mind, however, that as a museum of 
synthesis, the MPG does not seek to gather ev-
ery single manifestation of Entroido, a task more 
appropriate to a monographic institution devoted 
exclusively to the festival.

The earliest Carnival-related objects entered 
the collection through donations from members 
of the first Padroado, individuals noted for their 
commitment to Galician culture and their un-
wavering support for the new institution. Among 
these is the boteiro mask from Vilaseco da Serra 
(Viana do Bolo), originally deposited by the eth-
nographer Xaquín Lorenzo Fernández in the Ar-
chaeological Museum of Ourense and later trans-
ferred to the MPG. The clay masks from Bonxe 
come from the outstanding pottery collection as-
sembled by Luciano García Alén and María Gar-
cía Ayaso; the masks from Xinzo de Limia were 
donated by Salvador García-Bodaño Zunzunegui; 
and the costume and mask of the peliqueiro from 

Laza entered the collection through the generos-
ity of Xesús Taboada Chivite’s family.

Over time, the collection has continued to grow 
thanks to institutional collaborations with mu-
nicipalities in which Entroido holds particular sig-
nificance. Notable examples include the boteiro 
from Vilariño de Conso and a mask from Xinzo 
de Limia, both donated by their respective town 
councils.

In other instances, the Museum has worked di-
rectly with artisans. The costume of the xeneral da 
Ulla was commissioned from María Sabina Silva 
Sánchez, while the costumes of the madama and 
galán from Entroido dos Cobres were made by 
Áurea Palmeiro Fernández. Both are seamstress-
es specializing in the creation of Entroido attire.

The remaining pieces have been incorporated 
through donations from members of the Pa-
droado, Museum members, and individuals be-
yond the institution’s immediate network, who 
recognize the MPG as an appropriate space for 
safeguarding, preserving, and sharing both the 
objects themselves and the family or collective 
memories attached to them. These contributions 
include not only masks and costumes but also 
items associated with the festival’s rituals and, in 
particular, its culinary traditions.

The Museum’s work, however, extends beyond 
the collection of the tangible. Intangible heritage 
plays an equally essential role. To this end, the 
MPG maintains the APOI (Archive of Identitarian 
Oral Heritage), which preserves audiovisual re-
cordings of testimonies, rituals, and interviews 
related to Entroido. The Library and the Docu-
mentary and Graphic Archive also house publica-
tions and documents that contribute to a deeper 
understanding of this cultural expression. Equally 
important is the mediation and outreach work car-
ried out by the Museum’s DEAC (Department of 
Education and Cultural Action), whose Entroido-
related activities foster appreciation of the festival 
and support its intergenerational transmission as 
a living cultural practice.

The Entroido collections remain open to the in-
corporation of new objects, documents, pho-
tographs, audiovisual materials, and significant 
publications that help to build a more comprehen-
sive view of the celebration. The growth of these 
collections follows rigorous technical and museo-
graphic criteria, ensuring proper documentation 
and study of the festival from historical, social, 
and symbolic perspectives.

The ultimate aim is to assemble sufficient records 
to document past manifestations of Entroido, 
trace the transformations it has undergone over 
time, and consider its future trajectory, thus en-

suring its transmission within an ever-changing 
society. In this context, the increasingly prominent 
role of women is fundamental, not only as partici-
pants in masks and rituals, but also as agents of 
change working toward more egalitarian and re-
spectful forms of celebration. The MPG Technical 
Team continues to work steadily toward this goal.

Belén Sáenz-Chas Díaz
Curator of the Museo do Pobo Galego



349

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

El Entroido constituye, sin duda, una de las 
manifestaciones culturales más vistosas, 
diversas y significativas de la cultura galle-

ga. En la actualidad, esta fiesta sigue viva y se ce-
lebra prácticamente en todo el territorio gallego, 
y, aunque algunos aspectos, modos y rituales son 
comunes a otras partes de Europa, en cada loca-
lidad adquieren sus propias expresiones y señas 
de identidad. La materialidad y la inmaterialidad 
asociadas a esta celebración forman parte de los 
ámbitos de interés para nuestra institución. Como 
museo etnográfico, nos dedicamos a recopilar, 
estudiar, catalogar, documentar, conservar y di-
vulgar los distintos aspectos de nuestra cultura, 
entre los que el Entroido ocupa un lugar desta-
cado.

Centrando nuestra atención en la colección de 
objetos del Museo, para poder analizar el origen y 
las características de las piezas relacionadas con 
el Entroido, es necesario hacer, antes de nada, 
una pequeña mención a la historia de la propia 
institución y a la concepción y creación de su co-
lección. En julio de 1976 nace la Asociación Pa-
droado do Museo do Pobo Galego, con el obje-
tivo de crear y desarrollar un museo de la cultura 
gallega, retomando el ideal materializado por el 
Seminario de Estudios Galegos hacia 1930. Esta 
iniciativa del SEG se vio truncada por el golpe 

de Estado de 1936, cuando las fuerzas franquis-
tas prohibieron su actividad y desmantelaron su 
obra. En octubre de 1977, solo un año después 
de la creación del Padroado, el Museo do Pobo 
Galego abría, en el antiguo convento de San Do-
mingos de Bonaval, sus primeras salas, dedica-
das a la cestería, el tejido y la alfarería.

Toda esta labor, desarrollada durante los prime-
ros años de la Transición, es fruto del esfuerzo 
y del empeño de muchas personas. El MPG es 
una institución nacida de la sociedad civil y de la 
suma de múltiples voluntades, entre ellas las de 
ciertas personalidades vinculadas a la cultura ga-
llega, especialmente las personas supervivientes 
del antiguo SEG que se implicaron personalmen-
te en el desarrollo del Museo.

Nace con un proyecto ambicioso pero con re-
cursos muy limitados, no solo económicos, sino 
también materiales. De hecho, cuando surge, el 
Museo no tiene colección propia, biblioteca ni ar-
chivo. Los objetos que integran las primeras salas 
se recopilaron desde cero, recuperando parte de 
la colección del antiguo museo del SEG e incor-
porando nuevas piezas. En un primer momento, 
la prioridad es reunir los materiales correspon-
dientes a las tres primeras salas, aunque, parale-

El Entroido en las colecciones del Museo do Pobo Galego



350 351

lamente, también se van incorporando objetos de 
diferentes temáticas.

Sin embargo, la materialidad vinculada al Entroi-
do —las máscaras, el vestuario, la gastronomía 
y otros objetos asociados a la fiesta— está su-
ficientemente representada en la colección del 
Museo. Se trata de una muestra amplia y signi-
ficativa, que refleja la riqueza y diversidad de las 
expresiones del Entroido en Galicia. Aun así, no 
se trata de una colección completa: faltan más-
caras, artesanías y expresiones locales, aunque 
es importante recordar que, como museo de sín-
tesis, el objetivo del MPG no es recoger todas y 
cada una de las manifestaciones del Entroido, 
pues esa sería la función de un museo monográ-
fico sobre el tema.

Las primeras piezas incorporadas a la colección 
llegan por donación de las personas que forma-
ron parte del primer Padroado, figuras que des-
tacan por su contribución a la puesta en valor de 
la cultura gallega y por su decidido apoyo a esta 
nueva institución. Un ejemplo notable es la más-
cara de boteiro, procedente de Vilaseco da Serra 
(Viana do Bolo), que el insigne etnógrafo Xaquín 
Lorenzo Fernández había depositado en el Mu-
seo Arqueológico de Ourense y decide transferir 
al MPG. De la destacable colección de alfarería 
reunida por Luciano García Alén y María García 
Ayaso proceden las caretas de barro realizadas 
en Bonxe; las pantallas de Xinzo de Limia están 
donadas por Salvador García-Bodaño Zunzune-

gui; y el traje y la máscara de peliqueiro de Laza 
ingresan a la colección de la mano de la familia de 
Xesús Taboada Chivite.

Con el paso de los años, se incorporan nuevos 
ingresos gracias a las relaciones institucionales 
del Museo con los municipios en los que el En-
troido tiene especial relevancia. Es el caso del bo-
teiro de Vilariño de Conso y la pantalla de Xinzo 
de Limia, conjuntos donados por sus respectivos 
consistorios.

En otros casos, se ha contactado directamente 
con artesanas: el traje del xeneral da Ulla se le 
encargó a María Sabina Silva Sánchez, y los de 
madama y galán del Entroido dos Cobres están 
confeccionados por Áurea Palmeiro Fernández, 
ambas costureras especializadas en la confec-
ción de trajes de Entroido.

El resto de las piezas provienen de aportaciones 
de miembros del Padroado, socios y socias del 
museo y de particulares ajenos al tejido asociati-
vo de la institución, que conciben el MPG como el 
lugar idóneo para custodiar, preservar y poner en 
valor tanto los objetos que aportan a la colección 
como las memorias familiares y colectivas aso-
ciadas a ellos. Estas donaciones incluyen tanto 
trajes y máscaras como elementos relacionados 
con la fiesta, especialmente con su vertiente gas-
tronómica.

La labor del MPG no se limita a la recogida de 
la materialidad vinculada al Entroido. El patrimo-

nio inmaterial también es de vital importancia, y 
para ello el Museo cuenta con el APOI (Archivo 
del Patrimonio Oral de la Identidad), en el que se 
recopilan vídeos y audios con testimonios, ritua-
les y entrevistas relacionados con el Entroido. 
La Biblioteca y el Archivo Documental y Gráfico 
también recogen publicaciones y documentos 
que permiten un mayor conocimiento de esta 
manifestación cultural. Y no podemos olvidar la 
labor de mediación y divulgación que desarrolla 
el DEAC (Departamento de Educación y Acción 
Cultural) del Museo a través de actividades en 
torno al Entroido que contribuyen a su puesta en 
valor y a la transmisión intergeneracional de esta 
expresión viva de la cultura del pueblo gallego.

Las colecciones de Entroido siguen abiertas a la 
incorporación de nuevas piezas, documentos, fo-
tografías, registros audiovisuales y publicaciones 
significativas que contribuyan a completar una 
visión general de esta celebración. El crecimien-
to de los diferentes fondos se basa en rigurosos 
criterios técnicos y museográficos, destinados a 
garantizar la documentación y el estudio de esta 
fiesta desde una perspectiva histórica, social y 
simbólica.

El objetivo es contar con suficientes registros 
para documentar las manifestaciones del Entroi-
do en el pasado, las transformaciones ocurridas 
a lo largo del tiempo y su proyección hacia el fu-
turo, garantizando su transmisión en una socie-
dad cambiante. En este sentido es fundamental el 

papel cada vez más relevante de las mujeres, no 
solo como participantes activas en máscaras y ri-
tuales, sino también como impulsoras del cambio 
hacia unas celebraciones más igualitarias y res-
petuosas. En este empeño seguimos trabajando 
desde el Equipo Técnico del MPG.

Belén Sáenz-Chas Díaz
Conservadora del Museo do Pobo Galego



353

M
ASKS

Alas y Viento Collection. Nacho Rovira II

O Entroido constitúe, sen dúbida, unha das 
manifestacións culturais máis vistosas, 
diversas e significativas da cultura gale-

ga. Na actualidade, esta festa segue viva e celé-
brase en practicamente todo o territorio galego, 
compartindo certos aspectos, modos e rituais co-
múns a outras partes de Europa, mais adquirindo 
en cada localidade expresións e signos identita-
rios propios. A materialidade e a inmaterialidade 
asociadas a esta celebración forman parte dos 
ámbitos de interese da nosa institución. Como 
museo etnográfico, dedicámonos a recompilar, 
estudar, catalogar, documentar, conservar e di-
vulgar os diferentes aspectos da nosa cultura, en-
tre os cales o Entroido ocupa un lugar destacado.

Centrando a nosa mirada na colección de obxec-
tos do Museo, para poder analizar a orixe e as 
características das pezas relacionadas co Entroi-
do, cómpre antes facer unha pequena mención 
á historia da propia institución e á concepción e 
creación da súa colección. En xullo de 1976 nace 
a Asociación Padroado do Museo do Pobo Gale-
go, co obxectivo de crear e desenvolver un mu-
seo da cultura galega, retomando o ideal materia-
lizado polo Seminario de Estudos Galegos cara a 
1930. Esta iniciativa do SEG quedara truncada no 
golpe de Estado do 1936, cando as forzas fran-
quistas prohibiron a súa actividade e desmante-

laron o seu traballo. En outubro de 1977, só un 
ano despois da creación do Padroado, o Museo 
do Pobo Galego abría, no antigo convento de San 
Domingos de Bonaval, as súas primeiras salas, 
dedicadas á cestaría, ao tecido e á olaría.

Todo este labor, desenvolvido nos primeiros anos 
da Transición, é froito do esforzo e do empeño de 
moitas persoas. O MPG é unha institución que 
naceu da sociedade civil, da suma de múltiples 
vontades entre as que destacan personalidades 
vinculadas á cultura galega, especialmente as 
persoas sobreviventes do antigo SEG que se im-
plicaron persoalmente no desenvolvemento do 
Museo.

Nace cun proxecto ambicioso pero con recur-
sos moi limitados, non xa económicos, senón 
mesmo materiais. De feito, o Museo xurde sen 
colección propia, sen biblioteca e sen arquivos. 
Os obxectos que integran as primeiras salas fo-
ron recompilados desde cero, recuperando parte 
da colección do antigo museo do SEG e incor-
porando novas pezas. Nun primeiro momento, a 
prioridade é reunir materiais correspondentes ás 
tres primeiras salas, aínda que, de forma paralela, 
vanse incorporando tamén obxectos de diferen-
tes temáticas.

O Entroido nas coleccións do Museo do Pobo Galego



354 355

Porén, a materialidade vinculada ao Entroido 
— as máscaras, os vestiarios, a gastronomía e 
outros obxectos asociados á festa— está sufi-
cientemente representada na colección do Mu-
seo. Trátase dunha mostra ampla e significativa, 
que reflicte a riqueza e a diversidade das expre-
sións do Entroido en Galicia. Con todo, non é 
unha colección completa: faltan máscaras, arte-
sanías e expresións locais, mais cómpre lembrar 
que, como museo de síntese, non é obxectivo do 
MPG recoller todas e cada unha das manifesta-
cións do Entroido, pois esa sería a función dun 
museo monográfico sobre esta temática.

As primeiras pezas incorporadas á colección 
chegan por doazón das persoas que formaron 
parte do primeiro Padroado, figuras destacadas 
pola súa contribución á posta en valor da cultura 
galega e polo seu apoio decidido a esta nova ins-
titución. Un exemplo destacable é a máscara de 
boteiro, procedente de Vilaseco da Serra (Viana 
do Bolo), que o insigne etnógrafo Xaquín Lorenzo 
Fernández tiña depositada no Museo Arqueoló-
xico de Ourense e decide trasladar ao MPG. Da 
salientable colección de olaría reunida por Lucia-
no García Alén e María García Ayaso, proceden 
as caretas de barro realizadas en Bonxe; as pan-
tallas de Xinzo de Limia son doazón de Salvador 
García-Bodaño Zunzunegui; e o traxe e máscara 
de peliqueiro de Laza ingresan na colección da 
man da familia de Xesús Taboada Chivite.

Co paso dos anos, incorpóranse novos ingresos 
grazas ás relacións institucionais do Museo cos 
concellos nos que o Entroido posúe unha espe-
cial relevancia. É o caso do boteiro de Vilariño de 
Conso e da pantalla de Xinzo de Limia, conxuntos 
doados polos respectivos consistorios.

Noutros casos, contactouse directamente con 
artesás: o traxe do xeneral da Ulla foi encarga-
do a María Sabina Silva Sánchez, e os traxes de 
madama e galán do Entroido dos Cobres elabo-
rounos Áurea Palmeiro Fernández, ambas costu-
reiras especializadas na confección de traxes de 
Entroido.

O resto das pezas proceden de achegas de mem-
bros do Padroado, de socios e socias do museo 
e tamén de persoas particulares alleas ao tecido 
asociativo da institución, que conciben o MPG 
como o lugar axeitado para gardar, preservar e 
poñer en valor tanto os obxectos que achegan 
á colección como as memorias familiares e co-
lectivas asociadas a eles. Estas doazóns inclúen 
tanto traxes e máscaras como elementos relacio-
nados coa festa, especialmente coa súa vertente 
gastronómica.

O labor do MPG non se limita á recollida da ma-
terialidade vinculada ao Entroido. O patrimonio 
inmaterial é tamén de vital importancia, e para iso 
o Museo conta co APOI (Arquivo do Patrimonio 
Oral da Identidade), no que se recompilan vídeos 
e audios con testemuños, rituais e entrevistas re-

lacionados co Entroido. A Biblioteca e o Arquivo 
Documental e Gráfico recollen igualmente publi-
cacións e documentos que permiten un maior 
coñecemento desta manifestación cultural. E non 
se pode esquecer o labor de mediación e divulga-
ción desenvolvido polo DEAC (Departamento de 
Educación e Acción Cultural) do Museo mediante 
actividades ao redor do Entroido que contribúen 
á súa posta en valor e á transmisión interxera-
cional desta expresión viva da cultura do pobo 
galego.

As coleccións de Entroido continúan abertas á in-
corporación de novas pezas, documentos, foto-
grafías, rexistros audiovisuais e publicacións que 
resulten significativas e que contribúan a comple-
tar unha visión xeral desta celebración. O crece-
mento dos diferentes fondos baséase en criterios 
técnicos e museográficos rigorosos, orientados a 
garantir a documentación e o estudo desta festa 
desde unha perspectiva histórica, social e sim-
bólica. 

O obxectivo é contar con rexistros suficientes 
para documentar as manifestacións do Entroido 
no pasado, as transformacións que se produciron 
ao longo do tempo e a súa proxección cara ao 
futuro, garantindo a súa transmisión nunha socie-
dade cambiante. Neste sentido, é fundamental o 
papel cada vez máis relevante das mulleres, non 
só como participantes activas das máscaras e 
dos rituais, senón tamén como impulsoras dun 

cambio cara a celebracións máis igualitarias e 
respectuosas. Neste empeño seguimos traba-
llando desde o Equipo Técnico do MPG.

Belén Sáenz-Chas Díaz
Conservadora do Museo do Pobo Galego



356

Careta

Author / Autor: Manuel López Lombao

Material: clay / arcilla / arxila
Dimensions / Dimensiones / Dimensións: 17x29.5x10.5 cm
c. 1977. Bonxe (San Mamede), Outeiro de Rei, Lugo, España



358

Careta

Author / Autor: unknown / desconocido / descoñecido

Material: clay / arcilla / arxila
Dimensions / Dimensiones / Dimensións: 16x18x10.5 cm
c. 1980. Bonxe (San Mamede), Outeiro de Rei, Lugo, España



360

Peliqueiro

Author / Autor: Aurelio Vila Obregón, «Lelo». Painted by / Pintada por 
Ricardo Quintas, «Richar»

Material: wood, brass, leather, wool, faux fur / madera, latón, cuero, lana, piel sintética /
madeira, latón, coiro, la, pel sintética
Dimensions / Dimensiones / Dimensións: 60x50x12.5 cm
c. 1995. Laza, Ourense, España



362

Peliqueiro

Author / Autor: Luis Otero, «Forxo vello»

Material: wood, brass, leather, wool, faux fur / Madera, latón, cuero, lana, piel sintética /
madeira, latón, coiro, la, pel sintética
Dimensions / Dimensiones / Dimensións: 57x47.5x12 cm
c. 1960. Laza, Ourense, España



364

Pantalla

Author / Autor: Xosé Vilariño

Material: cardboard, papier-mâché, polyester fabric / Cartón, papel maché, tela de poliéster /
cartón, papel maxé, tea de poliéster
Dimensions / Dimensiones / Dimensións:
c. 1979. Xinzo de Limia, Ourense, España



366

Pantalla

Author / Autor: Juan

Material: cardboard, papier-mâché, polyester fabric / Cartón, papel maché, tela de poliéster /
cartón, papel maxé, tea de poliéster
Dimensions / Dimensiones / Dimensións:
1997. Xinzo de Limia, Ourense, España



368

Boteiro

Author / Autor: unknown / desconocido / descoñecido

Material: wood / madera / madeira
Dimensions / Dimensiones / Dimensións: 33.2x21x11 cm
c. 1936. Rubiais (San Cibrao), Viana do Bolo, Ourense, España
João Guisan Seixas Deposit / Depósito de João Guisan Seixas



370

Coroza
Author / Autora: Viúda de Bugallo / Viúva de Bugallo

Material: rush / junco / xunco
Dimensions / Dimensiones / Dimensións:
c. 1985. Candosa (San Pedro do Regueiro), O Irixo, Ourense, España



372

Anteface
Author / Autor: unknown / desconocido / descoñecido

Material: cardboard, cotton batiste and viscose satin / cartón, batista de algodón y satén de viscosa /
cartón, batista de algodón e satén de viscosa
Dimensions / Dimensiones / Dimensións: 30x20.5x2.9 cm
No date and no place / Sin fecha y sin lugar / Sen data e sen lugar



374

Anteface
Author / Autor: unknown / desconocido / descoñecido

Material: cardboard, cotton batiste and viscose satin / cartón, batista de algodón e satén de viscosa /
cartón, batista de algodón e satén de viscosa
Dimensions / Dimensiones / Dimensións: 30x20x2.20 cm
No date and no place / Sin fecha y sin lugar / Sen data e sen lugar



376

Anteface
Author / Autor: unknown / desconocido / descoñecido

Material: cardboard, cotton batiste and viscose satin / cartón, batista de algodón e satén de viscosa /
cartón, batista de algodón e satén de viscosa
Dimensions / Dimensiones / Dimensións: 30x20.5x2.5 cm
No date and no place / Sin fecha y sin lugar / Sen data e sen lugar



378

Anteface
Author / Autor: unknown / desconocido / descoñecido

Material: cardboard, cotton batiste and viscose satin / cartón, batista de algodón e satén de viscosa /
cartón, batista de algodón e satén de viscosa
Dimensions / Dimensiones / Dimensións: 29x21x 2.2 cm
No date and no place / Sin fecha y sin lugar / Sen data e sen lugar



Organizan:

Colaboran:


