y Viento Gollection. Nacho Rovira Il

Museo do Pobo Galego

29 January to 26 April 2026
29 de enero a 26 de abril de 2026
29 de xaneiro ao 26 de abril de 2026



=
—
cH
AN
cH

MASS

UNVEILING THE ARTS AND WORKS BEHIND THE MASKS

----------------------------

Co-funded by
the European Union

y Viento Collection. Nacho Rovira Il

UNIVERSITY OF VALLADOLID / UNIVERSIDAD DE VALLADOLID / UNIVERSIDADE DE
VALLADOLID

Government / Gobierno / Goberno

Rector / Rector / Reitor: Antonio Largo Cabrerizo

General Secretary / Secretaria General / Secretaria Xeral: Helena Villarejo Galende
Vice-Rector for Communication, Culture and Sport / Vicerrectora de
Comunicacién, Cultura y Deporte / Vicerreitora de Comunicacién, Cultura e
Deporte: Rebeca San José Cabezudo

MUSEUM OF THE GALICIAN PEOPLE / MUSEQ DO POBO GALEGO

Board / Patronato / Padroado

President / Presidencia: Concha Losada Vazquez
Vicepresident / Vicepresidencia: Maria Xosé Fernandez Cervifio
Secretary / Secretaria: Francisco Sanjiao

Treasurer / Tesoreria / Tesoureria: Lino Lema

EXHIBITION / EXPOSICION

Organises and exhibits / Organiza y expone / Organiza e expon: Catedra de
Estudios sobre la Tradicion (UVa) & Alas y Viento. Seccion Mascaras del Mundo &
Museo do Pobo Galego

Curator / Comisaria: M.? Pilar Panero Garcia

Coordination / Coordinacién: David Conde Lourido, Ana Estévez Lavandeira &
Belén Saenz-Chas Diaz

Accessibility consulting / Asesoria en accesibilidad/ Asesoria en accesibilidade:
Federacion Autismo Galicia

Assembly / Montaje / Montaxe: Equipo Técnico Museo do Pobo Galego & Alas y
Viento. Seccion Mascaras del Mundo

Graphic desing / Disefio grafico / Desefio grafico: Juan Feans

Transporte: expo.gal

CATALOGUE / GATALOGO

Edition / Edicién: Universidad de Valladolid

Coordination / Coordinacién: M.2 Pilar Panero Garcia

Texts / Textos: M.? Pilar Panero Garcia, Ignacio Rovira Benet & Belén Sdenz-Chas Diaz

English translation / Traduccién al inglés / Traducion ao inglés: Ana Alvarez Guillén

Galician translation / Traduccion al gallego / Traducién ao galego: Samuel Solleiro (TraduZebra)
Masks / Mascaras: Alas y Viento. Seccién Mascaras del Mundo

Photography / Fotografia: Jesus Caramanzana Carrera by MASKS

Layout / Maqueta: Luis Vincent Sans by MASKS

Cover / Cubierta / Cuberta: Gaetano Armenio (Editrice L'Imagine)

Carocho, Costantim (Oscar Barros); Cornute, Aliano (Giuseppe Lombardi); Sars&ild, Sivita, (Paul Buta);
Zangarrdn, Montamarta (José Ramon Pérez); y Peliqueiro, Laza (Aurelio Vila Obregén, «Lelo» & Ricardo
Quintas, «Richar»)

ISBN: 978-84-1320-383-6
Legal Deposit / Depdsito Legal: VA 31-2026
DOI: https://doi.org/10.24197/eduva.3142

© Of the texts and their photographs, their authors
© MUVa. University of Valladolid 2026

The Galician edition of this catalogue is sponsored by the Regional Government of Galicia
La edicién gallega de este catalogo esta patrocinada por la Xunta de Galicia
A edicion en galego deste catalogo conta co patrocinio da Xunta de Galicia




=
—
cH
AN
cH

.
MAS

Co-funded by
the European Union

y Viento Collection. Nacho Rovira Il

This publication is part of the project “Unveiling the Arts and Works behind the MASKS (Project acronym: MASKS)”, n° 101139852
funded by the European Education and Culture Executive Agency (EACEA) in the call ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO / 03
May 2023, earmarked for ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-ENTERP - Alliances for Education and Enterprises. Execution
period: 01/02/2024 to 31/01/2027 (duration: 36 moths). Principal Investigator: M.? Pilar Panero Garcia (University of Valladolid).

ILH S THPALY L

Attached to the Recognised Research Group of the University of Valladolid IDINTAR: lD G IDINS S
AYV Alas y Viento. Seccion Mascaras del Mundo

. . g . I IERCA M
Identity and artistic exchanges. From the Middle Ages to the contemporary world. INTAR [ECISTOINGS
https://www.alasyviento.es/mascaras-del-mundo/
PROJECT CODRDINATOR
55Ty sTUD

n E i ':| _\§ /(?,’.-_ T B o

] g0l € _}z“ &/ =5 22 . ' . FOLKLORE ARCINTVE

- - s> 2 S ~—r o ROMANIAN ACADEMY

el : S UNIVERSITY OF BUCHAREST ' A

UniversidaddeValladolid - 1ogh +*

©

Unveiling the Arts and Works behind the MASKS (Project acronym: MASKS)
https://unveilingthemasks.uva.es/

ADEMI ':;.l:i:l Artigiani o \
I e T -
IBERIC ' :I“A Imprenditori |i§i| : ' mas V.
MASCAR (i~ ateatia il Limmaecine

Rl oo Co-funded by
the European Union ZI lI I

Project:
101139852 - MASKS - Unveiling the Arts and Works behind the MASKS -
ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-ENTERP

Funded by the European Union. Views and opinions expressed are however those of the author(s) only and do
not necessarily reflect those of the European Union or the European Education and Culture Executive Agency
[EACEA). Meither the European Union nor EACEA can be held responsible for them



Artisans / Artesanos / Artesans

Amavel Alves Antédo

Arnau Codina

José Javier Sanchez Hernandez
Antoénio Tiza

Paul Buta

Carlos Ferreira

José Ramon Pérez Pérez

Oscar Barros

Michele Vedele

Ernesto Antonio Salgado

Uwe Constantin Boghian
Ermenegildo Gil

Francisco Afel Alonso, «El Sastre de Castro»

Aurelio Vila Obregdn, «Lelo» (& Ricardo Quintas, «Richar»)

Luis Otero, «Forxo vello»

Santiago Martinez Santana

Xosé Vilarifio

Juan

Jorge Dominguez Couso, «Minas»

Manuel Lopez Lombao

Viuda de Bugallo

Marta Delgado Gémez

Xosé Manuel Seixas Ares

Luis Felipe Costa & Sofia Isabel Fernandes
Adao Almeida

Carlos Andrés Santos

JesUs Hernandez Sanchez

Pablo de la Fuente Garcia (& Jacinto Martin)
Giuseppe Lombardi

Domenico Dino Pinnola

Constantin Anghel

Adriana Mariti

Paola Paties

Taller Karta Ruga

Alice Atelier by Prof. Agostino Dessi
Flavio Gervasutti

Taller Ventura & Hosta

Xavi Badia. Taller La Gargola

Escola d’Art d’Olot

Jorge Sancho Santamaria

Ramoén Aumedes i Ferré. Taller Sarandaca

José Maria Naranjo Romeu & Maria del Carmen Almansa

Almansa

Manuel Anténio da Silva Pinto Suzano, «Palheira»

Serban Tertiu
Atelier Russo
Peter Mitdiel
Taller Arlequin (?)

Acknowledgements / Agradecimientos /
Agradecementos

Alba Cuié, Escola d’Art Ondara

Albert Roig, Associacié de Cultura Popular d’Ordino

Isabel de la Fuente, Cucurrumachos, Navalosa

1 Jodo Alfaiate, Lazarim

Pino Di Miceli, Mezzojuso

Jodo Guisan Seixas

Xosé Manuel Seixas Ares

Gabriel Romero Aranda, Asociacion Cultural Pecados y
Danzantes de Camufias

Associaci6 La Processo de Verges

Federacion Provincial de Mascaras de Zamora, MascaraZA
Festival de Danzas y Mascaras Abulenses, Mascaravila
Gaetano Armenio, Editrice L'Imagine (Molffeta-Milan)

Adelina Dogaru, Universitatea din Bucuresti

Vita Santoro, Universita degli Studi della Basilicata

Elena Freire Paz, Universidade de Santiago de Compostela
(Campus Terra Lugo)

Antoénio Tiza, Academia Ibérica da Méascara (Braganga)

Rosario Perricone, Museo internazionale delle marionette Antonio
Pasqualino (Palermo)

Georgiana Vlahbei, Muzeul National al Taranului Roman
(Bucuresti,)

luliana Dumitru, Muzeul National al Taranului Roman (Bucuresti,)
Irune Fiz Fuertes, Museo de la Universidad de Valladolid (MUVa)
Ana |. Mateos Vara, MPG

Elena Mareque, MPG

All the unknown artisans / A todos los artesanos desconocidos /
A todos os artesans descofecidos

And especially to / Y muy especialmente a / Especialmente para:
Conchita Pérez Gil, Alas y Viento

INDEX / INDICE

FOrEWOId .....ceeiieeeeee e 9
Palabras de bienvenida........c..ccooevvviiniiiniiinnnnne. 13
Palabras de benvida.......ccccooeeveiiiieeiiiiiiieee, 17

Between the ancestral and the emergent: the

mask as an agent of cultural hybridization....... 21
Entre lo ancestral y lo emergente. La mascara
como agente de hibridacion cultural................ 31
Entre o ancestral e o emerxente. A mascara
como axente de hibridacion cultural................ 41

l.

Folk Carnival Masks

Mascaras del Carnaval folklorico

Mascaras do Entroido ......ccceeeeeeeeeieiiiiiieeeeieeeees 53

Il.

Masks of the Baroque Courtly Carnival and the
Commedia dell’Arte

Méascaras del Carnaval cortesano barroco y la
Commedia dell’Arte

Mascaras do Carnaval cortesan barroco e da
Commedia dell’Arte..........coeeeeeeeeeeeiieeeeeeeeenen, 205

M.

Masks for Christmas and Holy Week
performances

Mascaras para representaciones de Navidad y
Semana Santa

Mascaras para as representacions de Nadal e
Semana Santa.......ccccceeeiiiiii e 255

IV.

Corpus Christi Masks

Mascaras del Corpus Christi

Méscaras do Corpus Christi.....c...ccceeecveernenn. 275

V.

Battle of Moors and Christians

Morismas
MOUISQUEIIAS......cceeeieeeeeeeeeirre e e 301

VI.

Worship of the Dead and Funerary Masks

Culto a los muertos y méascaras funerarias

Culto aos mortos e mascaras funerarias ....... 309

VIL.

Theatre, Performance and Contemporary Masks
Mascaras para teatro, performances y
contemporaneas

Mascaras para teatro, performances e
CONTEMPOrANEAS .......vveeeeeiieieeeecireeee e 323

The masks of the Museo do Pobo Galego
Las mascaras del Museo do Pobo Galego
As mascaras do Museo do Pobo Galego ...... 343




y Viento Collection. Nacho Rovira Il

=
—
cH
AN
cH

he Museo do Pobo Galego is pleased to

host this new step of the MASKS project,

an interdisciplinary initiative promoted by
the University of Valladolid through the Chair of
Studies on Tradition, coordinated by Professor
Pilar Panero. This European project brings toge-
ther universities, educational centres, cultural ins-
titutions, artisans, and professionals from diverse
fields in a broad international journey centred on
mask culture. Through this collaboration, the mu-
seum joins an initiative that combines research,
dissemination, and creative practice, fostering
dialogue between traditions from multiple terri-
tories and the living present of these festive and
identity-based expressions.

The exhibition presented here is the material
outcome of this encounter within our museum.
It brings together a carefully selected group of
works from the Alas y Viento Collection, assem-
bled over several decades by the collector Na-
cho Rovira. His generosity allows us to present
a representative portion of an exceptional body
of work, comprising masks from more than forty
countries. Alongside these, the exhibition incor-
porates several Galician pieces, some belonging
to the MPG itself, enabling the visiting collection
to engage in a close dialogue with Galician eth-
nographic heritage and with the traditions of En-

Foreword

troido, one of the most significant festive expres-
sions of our culture.

The masks featured in this exhibition convey ce-
lebration, ritual, theatre, memory, and transforma-
tion. They remind us that, even in a technological
and rapidly changing society, the symbolic power
of these objects continues to exert a profound in-
fluence, capable of strengthening social bonds.
Their role in Galician Entroido is central, linking
past and present in a celebration that combines
social critique and creativity, thus ensuring the
continuity of an ancestral tradition.

We would like to express our gratitude to the
University of Valladolid for the coordination and
scholarly direction of the project; to Professor Pi-
lar Panero for her enthusiasm and rigorous ap-
proach to public dissemination; to Nacho Rovira
for sharing his collection; and all those who, from
different contexts and disciplines, have made it
possible for this exhibition to be presented at the
Museo do Pobo Galego. Their contributions allow
this institution to promote this heritage and to
open its doors to a wider cultural horizon.

Concepcién Losada Vazquez
President of the ‘Padroado’ (Board of Trustees)
of the Museo do Pobo Galego



ration with an institution as prestigious as the Museo

do Pobo Galego with great satisfaction. Presented
here is an enhanced and expanded version of the exhibition
previously shown at the University of Valladolid Museum
(MUVa), which we were fortunate to host and which is like-
wise curated by Professor of Anthropology M.2 Pilar Panero
Garcia. This exhibition forms part of the dissemination ac-
tivities of the European project Unveiling the Arts and Works
behind the MASKS, led by Professor Panero as principal
investigator and linked to the Chair of Studies on Tradition
as well as to the University of Valladolid’s Research Group
Identity and Artistic Exchanges: From the Middle Ages to
the Contemporary World (IDINTAR). The realization of this
exhibition has been made possible thanks to the generous
collaboration of Nacho Rovira i Benet, founder and driving
force behind the Alas y Viento. Masks of the World collec-
tion.

F rom the University of Valladolid, we view this collabo-

For the MASKS project, this exhibition represents an out-
standing opportunity to disseminate mask culture and the
art of mask-making from the countries that make up the
consortium —Romania, Italy, Spain, and Portugal— beyond
the territories directly addressed by the partner institutions
and the inherent limitations of a project of this nature. On
this occasion, the integration of the Alas y Viento Collection
with the host institution’s holdings and permanent exhibi-
tion devoted to Entroido offers an extraordinary opportunity
to explore this winter festival in depth. Through its rites of
social inversion, Entroido temporarily disrupts the dominant
cultural order by means of masks, mockery, excess, and
verbal satire, symbolizing the tension between nature, with
its animal corporeality, and culture, shaped by Christian
and social norms that continue to adapt to the present.

10

This educational initiative is distinguished by its research-
driven and collaborative approach, which has successfully
engaged artisans and associations from communities that
sustain masking traditions. MASKS looks toward the future,
with the primary aim of equipping vocational students and
university learners with anthropological, artistic, entrepre-
neurial, and digital skills, while fostering business initia-
tives that contribute to the preservation of mask culture.
Yet preservation and growth must be preceded by knowl-
edge, and this exhibition offers an excellent opportunity in
that regard. The remarkable catalogue, to which these lines
contribute, stands as a testament to the impulse to dis-
seminate an extraordinarily rich ethnological heritage, one
that finds a particularly powerful expression in the culture
of the mask.

MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira Il also pro-
vides an opportunity to explore contexts beyond Carnival in
which masks continue to be used today. Ultimately, the ex-
hibition invites the public to discover and rediscover masks
through unique obijects linked to ritual practices and arti-
sanal processes. These works strengthen the identities of
specific communities and of mask enthusiasts more broad-
ly, while embodying a symbolic capital that is continually
renewed, as its curator has observed.

We would like to express our sincere gratitude to the Pa-
droado (Board of Trustees) of the remarkably beautiful
Museo do Pobo Galego and to its entire team for the warm
and generous reception of this this initiative developed by
our university, on the threshold of the celebration of the mu-
seum’s fiftieth anniversary.
Antonio Largo Cabrerizo
Vice-Chancellor of the University of Valladolid

asks are largely to blame for the fact that, as
Ma child, | devoured the adventures penned by

Emilio Salgari and Jules Verne—and that my
life, in many ways, has unfolded just as | dreamed then. My
passion for masks has been an extraordinary companion in
travel, and travel has become my way of life. They are the
reason | have wandered the world in search of pieces of this
ancient art. That is why | often say that the Alas y Viento Col-
lection of masks from around the globe has already repaid
me a thousandfold—in experiences, in encounters, and in
the enrichment of my life. Today, it is a pleasure to share it.

I cannot say with certainty why | feel such devotion to
masks. Perhaps it has something to do with their connection
to ancestors and the afterlife, and the fact that | was born
on November 2nd, All Souls’ Day. Or perhaps these ob-
jects—so intimately woven into human history —captivate
me because of their powerful personalities and profound
cultural resonance. The truth is that some of the dances
and traditions expressed most vividly through masked cel-
ebrations have already disappeared. Yet in many places,
thanks above all to the extraordinary dedication of local
communities, these customs are regaining strength, pro-
pelled by collective enthusiasm and deep-rooted identity. |
am delighted to contribute, in my own small way, to such a
vital and meaningful endeavour.

In any case, community pride is a powerful emotion, and
communities cling to their traditions, perhaps urged on by
their ancestors; and, perhaps, for artistic reasons, in all its
forms, they have used and continue to use masks as inspi-
ration and a means of expression. This time, our journey
brings us to Galicia, land of the Entroido and the saying

11

“haberlas, haylas” —“they exist; indeed they do” —. Here,
in collaboration with the European project “Unveiling the
Arts and Works behind the Masks” and with the Museo do
Pobo Galego, an institution deeply committed to the pres-
ervation and transmission of popular culture and art, this
exhibition finds its home. This partnership is both a plea-
sure and an honour.

My heartfelt thanks go to Maria Pilar Panero Garcia, direc-
tor of the Chair of Studies on Tradition at the University of
Valladolid and curator of this exhibition. Without her devo-
tion, expertise, contagious enthusiasm, and extraordinary
work ethic, it would not have been possible to present such
a comprehensive collection of Iberian, Italian, and Roma-
nian masks to the public. | would also like to express my
gratitude to the team at the Museo do Pobo Galego, a pio-
neering institution in the safeguarding and dissemination of
ethnological heritage.

Today, the Alas y Viento Collection comprises nearly two
hundred pieces from forty-four countries, many of them di-
rectly linked to elements recognized as Intangible Cultural
Heritage of Humanity. More than fifty of these masks par-
ticipate in traditions corresponding to twenty-one entries
on UNESCOQO’s World Heritage List, representing eighteen
nations.

The art of mask-making is considered by some to be the
earliest of all art forms and is, in any case, the only one
that blends the fine arts of painting and sculpture with the
performing arts of theatre, music, and dance. No small
achievement. Let us enjoy it.
Nacho Rovira
Alas y Viento



=
—
cH
AN
cH

y Viento Collection. Nacho Rovira Il

| Museo do Pobo Galego acoge esta nueva

etapa del proyecto MASKS, una propuesta

interdisciplinar impulsada por la Universi-
dad de Valladolid a través de la Catedra de Estu-
dios sobre la Tradicién coordinada por la profe-
sora Pilar Panero, con gran satisfaccion. Se trata
de un proyecto europeo que relne universidades,
centros educativos, instituciones culturales, arte-
sanos y profesionales de diferentes ambitos en
un amplio recorrido internacional alrededor de la
cultura de la mascara. A través de esta colabora-
cion, el Museo se incorpora a una iniciativa que
combina investigacion, divulgaciéon y creacion,
favoreciendo asi el didlogo entre tradiciones de
multiples territorios y el presente vivo de estas
practicas festivas e identitarias.

La exposicion que ahora presentamos es la con-
creciéon de este encuentro en nuestro Museo.
Reune una seleccién destacada de la coleccién
Alas y Viento, reunida a lo largo de décadas por el
coleccionista Nacho Rovira. Su generosidad nos
permite contemplar una parte representativa de
un conjunto excepcional, compuesto por masca-
ras procedentes de mas de cuarenta paises. Jun-
to a ellas, se incorporan para esta muestra varias
piezas gallegas, algunas pertenecientes al propio
Museo do Pobo Galego, permitiendo que la co-
leccion visitante establezca un estrecho didlogo

13

Palabras de bienvenida

con el patrimonio etnogréafico gallego y con las
tradiciones del Entroido, una de las expresiones
festivas mas significativas de nuestra cultura.

Las mascaras presentes en esta muestra expre-
san celebracién, rito, teatro, memoria y cambio.
Nos recuerdan que, a pesar de vivir en una socie-
dad tecnolodgica y cambiante, el poder simbdlico
de estos objetos aun ejerce una fuerza profunda,
capaz de reforzar los vinculos sociales. Su papel
en el Entroido gallego es central, conectando el
pasado con el presente en una celebracién que
combina critica social y creatividad, manteniendo
viva una tradicion ancestral.

Queremos agradecer a la Universidad de Valla-
dolid la coordinacién y direccién cientifica del
proyecto, a la profesora Pilar Panero por su en-
tusiasmo vy rigor divulgativo, a Nacho Rovira por
compartir su coleccion y a todas las personas
que, desde distintos ambitos, han hecho posible
que esta exposicion llegue al Museo do Pobo Ga-
lego, contribuyendo asi a la difusién de este patri-
monio y abriendo nuestras puertas a un universo
cultural que nos conecta con el mundo entero.

Concepcién Losada Vazquez
Presidenta del Patronato del
Museo do Pobo Galego



esde la Universidad de Valladolid vivimos con mu-

cho agrado esta colaboracion con una institucion

tan prestigiosa como el Museo do Pobo Galego.
Trasladamos aqui, en una versién mejorada y ampliada, la
exposicion que ya tuvimos la fortuna de tener en el MUVa y
que también esta comisariada por la profesora de antropo-
logia M.? Pilar Panero Garcia. Se trata de una actividad de
difusion del proyecto europeo Unveiling the Arts and Works
behind the MASKS, cuya investigadora principal es dicha
profesora y que se vincula a la Catedra de Estudios sobre
la Tradicién y al GIR de la UVa ”Identidad e intercambios
artisticos. De la Edad Media al mundo contemporaneo”
(IDINTAR). Esta exposicion es posible gracias a la generosa
colaboracion de Nacho Rovira i Benet, iniciador y alma de
la coleccidn Alas y Viento. Mascaras del Mundo.

La exposiciéon es una gran oportunidad que ofrece el pro-
yecto MASKS para difundir la cultura de la mascara y el arte
mascarero de los paises que conforman el consorcio —Ru-
mania, Italia, Espafia y Portugal— mas alla de los territorios
abordados con las limitaciones propias de un proyecto de
esta indole por dichos socios. De hecho, la implementacion
en esta ocasion con los fondos y la exposicién permanente
sobre el Entroido de la institucion anfitriona nos brindan
una oportunidad extraordinaria para conocer esta fiesta in-
vernal. El Entroido, con sus ritos de inversién social, rompe
temporalmente el orden cultural dominante mediante las
mascaras, las bromas, los excesos alimenticios y la sati-
ra verbal, y simboliza la tensién entre la naturaleza con su
carnalidad animal y la cultura con sus normas cristianas y
sociales, adaptandose al presente.

14

Esta iniciativa docente destaca por su enfoque investiga-
dor y colaborativo, que ha logrado involucrar a artesanos
y asociaciones de las comunidades que mantienen tradi-
ciones con mascara. MASKS mira al futuro y tiene como
motivacioén principal capacitar a estudiantes de formacién
profesional y de nuestras universidades en competencias
antropologicas, artisticas, emprendedoras y digitales, fo-
mentando proyectos empresariales que preserven la cul-
tura de la mascara. Pero para conservar y agrandar, pri-
mero hay que conocer, y esta exposicidn es una excelente
oportunidad. El extraordinario catalogo para el que esctri-
bo estas lineas queda como testimonio de la motivacion
por difundir el patrimonio etnoldgico, enormemente rico, si
pensamos en la cultura de la mascara.

MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira Il es, ade-
mas, una ocasién para conocer también otros contextos
al margen del Carnaval en los que todavia hoy se usa la
mascara. En definitiva, la exposicién invita al publico a des-
cubrir y redescubrir las mascaras a través de piezas Unicas
ligadas a ritos y procesos artesanales. Estas fortalecen las
identidades de los grupos concretos y de los amantes de la
mascara en general y atesoran un capital simbdlico que se
reinventa cada dia, como explica su comisaria.

Agradecemos la hospitalaria acogida de esta actividad pro-

ducida desde nuestra universidad por parte del Patronato

del bellisimo Museo do Pobo Galego y de todo su equipo

en las visperas de la celebracion de su cincuenta aniver-
sario.

Antonio Largo Cabrerizo

Rector de la Universidad de Valladolid

as mascaras son, en gran parte, las responsables

de que, leyendo de nifio con avidez las aventuras

que narraban escritores como Emilio Salgari y Julio
Verne, mi vida haya sido muy parecida a la que sofaba
entonces.

Mi aficién por las mascaras ha sido una tremenda aliada
para viajar, pues casi vivo viajando. Las mascaras han sido
la razén por la que he deambulado por todo el planeta tras
piezas de este arte ancestral. Es por eso que siempre digo
que la coleccién Alas y Viento. Mascaras del Mundo esta,
para mi, plenamente amortizada en vivencias y experien-
cias que han enriquecido mi vida. Ahora es un placer com-
partirla.

Desconozco totalmente el porqué de esta devocion por las
mascaras. Quizas algo tenga que ver que, estando estas
tan ligadas a los ancestros y el mas alla, yo naciera a la
vida un dia 2 de noviembre, Dia de Difuntos. O quizas, sim-
plemente, esas piezas tan ligadas a la humanidad desde
siempre me apasionan por su enorme personalidad y su
profundidad cultural.

Lo cierto es que, hoy dia, algunas de las danzas y tradi-
ciones que tienen su mayor exponente en las celebracio-
nes con mascaras ya se han extinguido. Sin embargo, en
muchos casos, gracias en especial al ingente trabajo de
las comunidades, los acontecimientos con enmascarados
adquieren cada vez mas fuerza impulsados por la ilusién
de la gente y la fortaleza de sus raices. Yo estoy encantado
de poner mi granito de arena para una labor tan grandiosa
como importante.

1§

En todo caso, el orgullo de pueblo es una emocién podero-
sa y las comunidades se aferran a sus tradiciones, quizas
apremiadas por sus ancestros; y, tal vez, por arte, en todas
sus vertientes, han utilizado y utilizan las mascaras como
inspiracion y forma de expresion.

Esta vez estamos en Galicia, tierra del Entroido y del «ha-
berlas, haylas», en colaboracién con el proyecto europeo
Unveiling the Arts and Works behind the MASKS y en el
Museo do Pobo Galego, también fuertemente comprome-
tido en esta labor de preservacién y difusion de la cultura y
el arte popular. Es un placer y un honor esta colaboracion.

Mi mas sincero agradecimiento a M.? Pilar Panero Gar-
cia, directora de la Céatedra de Estudios sobre la Tradicion
(UVa), que comisaria esta exposicion, sin cuyos desvelos,
conocimientos, contagiosa ilusién y enorme capacidad de
trabajo yo no podria poner a disposicion del publico una
muestra tan completa de mascaras ibéricas, italianas y
rumanas. Deseo también agradecer la acogida al equipo
del Museo do Pobo Galego, institucién pionera en la salva-
guarda y difusion del patrimonio etnoldgico.

Hoy la coleccién Alas y Viento consta de casi 200 piezas
de 44 paises, y muchas de estas estan directamente li-
gadas al Patrimonio Cultural Intangible de la Humanidad.
Concretamente tenemos mas de 50 mascaras utilizadas en
tradiciones correspondientes a 21 entradas en la Lista de
Patrimonio de la Unesco de 18 paises diferentes. Este arte
mascarero es considerado por algunos como el arte primi-
genio y, en todo caso, es el Unico que auna las bellas artes
de la pintura, la escultura, el teatro, la musica y la danza. No
es poco... Disfrutémoslo.

Nacho Rovira

Alas y Viento



=
—
cH
AN
cH

y Viento Collection. Nacho Rovira Il

Museo do Pobo Galego acolle esta nova

etapa do proxecto MASKS, unha pro-

posta interdisciplinar impulsada pola
Universidade de Valladolid a través da Catedra
de Estudos sobre a Tradicidon coordinada pola
profesora Pilar Panero, con enorme satisfaccion.
Tratase dun proxecto europeo que reline universi-
dades, centros educativos, institucions culturais,
artesans e profesionais de diferentes ambitos nun
amplo percorrido internacional arredor da cultura
da mascara. A través desta colaboracion, o Mu-
seo incorpdrase a unha iniciativa que combina in-
vestigacion, divulgacion e creacion, favorecendo
o didlogo entre tradiciéns de multiples territorios
e o presente vivo destas practicas festivas e iden-
titarias.

A exposicidn que agora presentamos é a concre-
cion deste encontro no noso Museo. Reline unha
seleccién destacada da coleccién Alas y Viento,
formada ao longo de décadas polo coleccionis-
ta Nacho Rovira. A slUa xenerosidade permite-
nos contemplar unha parte representativa dun
conxunto excepcional, composto por mascaras
procedentes de mais de corenta paises. Xunto a
elas, incorpéranse para esta mostra varias pezas
galegas, algunhas pertencentes ao propio Museo
do Pobo Galego, permitindo que a coleccién visi-
tante estableza un didlogo estreito co patrimonio

17

Palabras de benvida

etnografico galego e coas tradicions do Entroido,
unha das expresions festivas mais significativas
da nosa cultura.

As mascaras presentes nesta mostra expresan
celebracién, rito, teatro, memoria e cambio. Lém-
brannos que, malia vivirmos nunha sociedade
tecnoloxica e cambiante, o poder simbdlico des-
tes obxectos ainda exerce unha forza profunda,
capaz de reforzar os vinculos sociais. O seu papel
no Entroido galego é central, conectando o pasa-
do co presente nunha celebracién que combina
critica social e creatividade, mantendo viva unha
tradicién ancestral.

Queremos agradecerlle & Universidade de Valla-
dolid a coordinacién e direccidon cientifica do
proxecto, a profesora Pilar Panero polo seu en-
tusiasmo e rigor divulgativo, a Nacho Rovira por
compartir a stia coleccion e a todas as persoas
que, desde distintos dambitos, fixeron posible que
esta exposicion chegase ao Museo do Pobo Ga-
lego contribuindo & difusién deste patrimonio e
abrindo as nosas portas a un universo cultural
que nos conecta co mundo enteiro.

Concepcién Losada Vazquez
Presidenta do Padroado do
Museo do Pobo Galego



esde a Universidade de Valladolid vivimos con

moito agrado esta colaboracién cunha institucion

tan prestixiosa como o Museo do Pobo Galego.
Trasladamos aqui, nunha versién mellorada e ampliada, a
exposicion que xa tivemos a sorte de ter no MUVa e que
tamén esta comisariada pola profesora de antropoloxia M.?
Pilar Panero Garcia. Tratase dunha actividade de difusion
do proxecto europeo Unveiling the Arts and Works behind
the MASKS, cuxa investigadora principal é a mencionada
profesora e que se vincula & Catedra de Estudos sobre
a Tradicién e ao GIR da UVa «ldentidade e intercambios
artisticos. Da Idade Media ao mundo contemporaneo»
(IDINTAR). Esta exposicidn é posible grazas & xenerosa co-
laboracion de Nacho Rovira i Benet, iniciador e alma da
coleccién Alas y Viento. Mascaras del Mundo.

A exposicion é unha grande oportunidade que ofrece o
proxecto MASKS para difundir a cultura da mascara e a
arte mascareira dos paises que conforman o consorcio
—Romania, Italia, Espafia e Portugal—, alén dos territorios
cubertos coas limitacidéns propias dun proxecto desta in-
dole polos socios en cuestién. De feito, a implementacion
nesta ocasién cos fondos e a exposicién permanente sobre
o Carnaval da institucion anfitrioa brindannos unha oportu-
nidade extraordinaria para cofiecer esta festa invernal. O
Carnaval, cos seus ritos de inversién social, rompe tempo-
ralmente a orde cultural dominante mediante as mascaras,
as brincadeiras, os excesos alimenticios e a satira verbal,
e simboliza a tension entre a natureza, coa sua carnalidade
animal, e a cultura, coas slias normas cristias e sociais,
adaptandose ao presente.

18

Esta iniciativa docente destaca polo seu enfoque investi-
gador e colaborativo, que logrou involucrar artesans e aso-
ciaciéns das comunidades que mantefien tradiciéns con
mascara. MASKS mira ao futuro e ten como motivacion
principal capacitar estudantes de formacion profesional
e das nosas universidades en competencias antropoléxi-
cas, artisticas, emprendedoras e dixitais, fomentando pro-
xectos empresariais que preserven a cultura da mascara.
Pero, para conservar e agrandar, primeiro hai que cofiecer,
e esta exposicidon é unha excelente oportunidade. O ex-
traordinario catalogo para o que escribo estas lifias queda
como testemuio da motivacién por difundir o patrimonio
etnoldxico, enormemente rico, se pensamos na cultura da
mascara.

MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira Il é, ade-
mais, unha ocasién para cofiecer tamén outros contextos &
marxe do Carnaval nos que ainda hoxe se usa a mascara.
En definitiva, a exposicion convida o publico a descubrir e
redescubrir as mascaras a través de pezas Unicas ligadas a
ritos e procesos artesanais. Estas pezas fortalecen as iden-
tidades dos grupos concretos e dos amantes da mascara
en xeral e atesouran un capital simbdlico que se reinventa
cada dia, como explica a slla comisaria.

Agradecemos a hospitalaria acollida desta actividade pro-

ducida desde a nosa universidade por parte do Padroado

do fermosisimo Museo do Pobo Galego e de todo o seu

equipo nas vésperas da celebracién do seu cincuenta ani-
versario.

Antonio Largo Cabrerizo

Reitor da Universidade de Valladolid

s mascaras son, en boa medida, as responsables

de que, lendo de neno con avidez as aventuras que

narraban escritores como Emilio Salgari e Jules Ver-
ne, a mifa vida fose moi parecida a que sofiaba daquela.

A mifa afeccién polas mascaras foi unha tremenda aliada
para viaxar, pois practicamente vivo viaxando. As masca-
ras foron a razén pola que deambulei por todo o planeta
na procura de pezas desta arte ancestral. Por iso sempre
digo que a coleccién Alas y Viento. Mascaras del Mundo
estd, para min, plenamente amortizada en vivencias e ex-
periencias que enriqueceron a mifia vida. Agora é un pracer
compartila.

Descofiezo totalmente o motivo desta devocién polas mas-
caras. Talvez algo tefia que ver que, estando estas tan li-
gadas aos devanceiros e ao alén, eu vifiese ao mundo un
2 de novembro, Dia de Defuntos. Ou quizais, simplemente,
esas pezas tan ligadas desde sempre 4 humanidade me
apaixonen pola slia enorme personalidade e a sua profun-
didade cultural.

O certo é que, hoxe en dia, algunhas das danzas e tradi-
ciéns que tefien o seu maior expofiente nas celebraciéns
con mascaras xa se extinguiron. Porén, en moitos casos,
grazas en especial ao inxente traballo das comunidades,
os acontecementos con enmascarados adquiren cada vez
mais forza impulsados pola ilusiéon da xente e a fortaleza
das slas raices. Eu estou encantado de pofier o meu gran
de area para un labor tan grandioso coma importante.

En todo caso, o orgullo de pobo é unha emocion podero-
sa, e as comunidades aférranse as suas tradicions, talvez
apremadas polos seus devanceiros; e, se cadra, por arte,

19

en todas as suUas vertentes, utilizaron e utilizan as mascaras
como inspiracion e forma de expresion.

Desta vez estamos en Galicia, terra do Entroido e do «ha-
belas hainas», en colaboracion co proxecto europeo Unvei-
ling the Arts and Works behind the MASKS e no Museo do
Pobo Galego, tamén fortemente comprometido neste labor
de preservacion e difusién da cultura e a arte popular. E un
pracer e unha honra esta colaboracion.

O meu madis sincero agradecemento a M.? Pilar Panero
Garcia, directora da Céatedra de Estudos sobre a Tradicion
(UVa), que comisaria esta exposicion, sen cuxos desvelos,
coflecementos, contaxiosa ilusion e enorme capacidade
de traballo eu non poderia pofer a disposicién do publico
unha mostra tan completa de mascaras ibéricas, italianas e
romanesas. Desexo tamén agradecerlle a acollida ao equi-
po do Museo do Pobo Galego, institucién pioneira na sal-
vagarda e a difusion do patrimonio etnoldxico.

Hoxe a coleccién Alas y Viento consta de case 200 pe-
zas de 44 paises, e moitas destas estan directamente li-
gadas ao Patrimonio Cultural Intanxible da Humanidade.
Concretamente temos mais de 50 mascaras utilizadas en
tradiciéns correspondentes a 21 entradas na Lista de Patri-
monio da Unesco de 18 paises diferentes. Esta arte masca-
reira esta considerada por alglins como a arte primixenia e,
en todo caso, € o Unico que une as belas artes da pintura,
a escultura, o teatro, a musica e a danza. Non é pouco...
Gocémolo.

Nacho Rovira

Alas y Viento



=
—
cH
AN
cH

y Viento Collection. Nacho Rovira Il

BETWEEN THE ANGESTRAL AND THE EMERGENT: THE MASK AS AN AGENT OF CULTURAL HYBRIDIZATION

rom 12 December 2024 to 21 February
F2025, the exhibition that forms the basis

of this expanded version was on display
at the University of Valladolid Museum (MUVa)'.
Both the collection Wings and Wind: Masks of
the World (AyV) and the project Unveiling the Arts
and Works behind the MASKS (MASKS) share
two fundamental aims: first, to introduce non-
specialist audiences to the richness and diversity
of mask-wearing cultures; and second, to foster
mutual recognition among communities that use
masks in different yet comparable festive or ritual
contexts. As outlined in the catalogue accompa-
nying our first collaboration, conceived from the
same educational, heritage, and outreach per-
spective that informs the present project, we ap-
proach cultural creativity and artistic production
from an ethnological standpoint, paying particular
attention to the ways in which aesthetic expres-
sions and traditional masks are reconfigured in
contemporary settings.

1 M.2 Pilar Panero Garcia and Ignacio Rovira
Benet (2024). MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho
Rovira [Catalogue for the exhibition held at the University
of Valladolid Museum, December 12, 2024 to February 21,
2025]. Valladolid: Ediciones Universidad de Valladolid. DOI:
10.35376/10324/72204. Available at:
https://uvadoc.uva.es/handle/10324/72204

21

Along this trajectory, we have been fortunate to
converge with the Museo do Pobo Galego (Muse-
um of the Galician People), an institution ground-
ed in anthropological methodology. By its very
nature, anthropology is articulated in dialogue
with other fields of knowledge —history, art, the
natural environment, science, and systems of
thought— with the aim of integrating the various
manifestations of Galician culture into a shared
interpretative framework. Within this cultural
spectrum, Entroido occupies a place of particular
significance for the communities of the northwest
of the Iberian Peninsula.

The MASKS project is framed by a commitment
to making the work of artisans and artists visible.
While we do not treat these categories as inter-
changeable, we acknowledge that their bound-
aries are often blurred. From an anthropological
perspective on art, the field has expanded be-
yond earlier associations with primitivism or rural-
ism. They both are closely linked to mask-making
contexts and to the recognition of masks as cul-
tural, symbolic, and economic capital for diverse
groups, both traditional and institutional. Today,
masks continue to be produced for recreational,
ritual, and aesthetic purposes, serving as artistic
supports for traditions in transformation. They
combine inherited materials and techniques with



contemporary innovations, preserving, and at
times subverting, the aesthetic frameworks trans-
mitted by tradition.

In this catalogue, we pursue a line of inquiry that
the exhibition itself cannot fully accommodate:
the possibility of examining both the front and the
interior of objects that are easily recognizable yet
profoundly diverse, even when they belong to the
same typology. We encounter numerous sinners
and dancers, many bugios and loleor, all identifi-
able as such, yet none identical to another. When-
ever possible, we also name the maker, except in
those cases where this information is unavailable
for us. Folk art has never truly been anonymous;
rather, it was rendered so by those who, having
classified folklore and tradition as the culture of
others —*“savages,” “primitives,” “barbarians,”
rural populations— showed little interest in know-
ing or acknowledging its creators. That anonym-
ity now belongs to the past, as mask makers in-
creasingly receive recognition for their work.

Following our initial collaboration, we share the
conviction that it is necessary to examine pro-
cesses such as patrimonialisation and artifica-
tion, which reshape the functions, meanings, and
perceptions of artistic and ritual practices. Taken
together, the masks demonstrate how these ex-
pressions are reinterpreted today as symbols of
identity, instruments of memory, and spaces of
collaboration between artists and anthropolo-
gists. To the thirty-eight masks exhibited at the

MUVa, we now add sixteen additional pieces from
the Alas y Viento Collection, generously contrib-
uted by Nacho Rovira. These works represent
thirteen contexts in which the mask plays a cen-
tral role. Hosting this new exhibition at the MPG
allows us to present Entroido pieces that are not
included in the Museum’s permanent display.
As in the Valladolid edition, the selected masks
from the Alas y Viento Collection, now compris-
ing around two hundred works, originate from
Romania, ltaly, Spain, and Portugal. We have
also included the bear mask from Ordino, in the
Principality of Andorra. This decision reflects the
understanding that the exhibition is not merely a
collection of objects, but an amalgam of the as-
pirations and efforts of the groups who sustain
these traditions and proudly share them. For this
reason, we have added without subtracting: the
bear mask remains as a guest, reminding us of
the universality of masking practices beyond po-
litical boundaries.

Galician traditional culture, subjected to a pro-
found transformation of its fundamental charac-
teristics as a result of accelerated economic, so-
cial, and ideological change, was already facing
the risk of losing its identity nearly half a century
ago, at the time when the MPG was founded.
As Xosé Manuel Gonzélez Reboredo and José
Marifio Ferro observe in their study of the Xen-
erais of the A Ulla region, Entroido has adapted to
modern contexts but has gradually shed certain
ancient ritual elements —such as agrarian rites

22

associated with masks. In their place, it has in-
creasingly taken the form of political and social
satire, aimed at criticizing youthful excesses and
social inequalities, and culminating in the reaffir-
mation of parish unity. This process exemplifies
how rural traditions respond to urbanization and
economic change while continuing to fulfill their
essential function of social cohesion. At the same
time, as in the case of Laza, Entroido has also
been transformed into an ethnic spectacle?.

Not all masquerades manage to maintain con-
tinuity over time. Wars, authoritarian regimes,
migration, and even collective oblivion —often
driven by the stigma attached to rural life during
times of rapid development— have contributed
to the disappearance of many traditional cultural
expressions. However, unexpectedly and at cer-
tain moments in history, revival initiatives emerge.
Driven by associations and groups committed to
preserving intangible heritage, these efforts suc-
ceed in restoring customs once thought extinct.
In this process, pride of belonging and local iden-
tity become powerful forces of renewal. We pres-
ent two Galician masks that follow this pattern: a
volante and a follateiro.

2 José Manuel Gonzélez Reboredo and José Marifio
Ferro (1987). Entroido. Aproximacion a la fiesta del Carnaval
en Galicia. A Coruia: Editorial Diputacion Provincial, p. 27.
See also Josep Marti i Pérez (1996). El folklorismo. Uso y
abuso de la tradicion. Barcelona: Ronsel, p. 117 et seq.

23

The Ribeirao Entroido was traditionally celebrated
in San Pedro de Lincora, Camporramiro, and Fer-
reira de Pantdn, where it eventually disappeared.
In the 1990s, it was revived in several other vil-
lages of the Ribeira Sacra, such as Vilalxe and
Nogueira do Mifio, though these celebrations
were again discontinued. Today, the tradition sur-
vives in Santiago da Riba, where festivities unfold
over four key days: Lambedeiro Sunday, Corre-
doiro Sunday, Entroido Sunday, and finally En-
troido Tuesday. The making of the volante mask
follows a traditional process in which a wooden
mold called forma provides the basic facial form.
A paste made from flour and warm water is ap-
plied in successive layers: first over a sheet of
newspaper, then a layer of linen, and finally a third
sheet. These layers are placed on the mould and
shaped with pieces of corn husk to form the nose
and eye contours. After being baked in the oven,
the mask is coated with egg yolk. The eye, mouth,
and nose openings are burned through with a
red-hot iron, and the final surface may be painted
black or left unpainted, allowing the newspaper to
remain visible.

While traditional masks are often recreated with
the aim of remaining as faithful as possible to the
forms remembered by elders, the follateiro, like
other masks made from plant materials, has un-
dergone a process of formal enrichment superim-
posed upon its traditional base. What was origi-
nally a very simple disguise has gradually evolved
into a more complex object, characterized by in-



creasingly elaborate ornamentation. Its baroque
quality has intensified in order to produce the
“ethnic spectacle” described by Gonzéilez Re-
boredo and Ferro, as well as by Marti®.

The practice of adorning garments with corn
husks was widespread on both sides of the Xurés
mountain range, appearing in both Galician and
Portuguese villages. In 2024, following the exam-
ple of the revival initiated in Lobios in 2018, the
community of Outeiro, in Montealegre (Portugal),
reinstated the Entrudo Folhateiro celebration,
thus reviving a festive tradition that forms part of
the shared cultural heritage of this cross-border
region.

Nevertheless, masks are employed in many rit-
ual and performative contexts beyond Carnival,
making it necessary to adopt an epistemological
framework that enables us to classify and inter-
pret this diversity of practices. Masks function as
visually powerful icons, yet they represent only
the surface of deeply rooted social processes that
sustain a wide range of discourses. On this basis,
the masks presented in the exhibition held at the
MUVa were organized into thematic sections: folk
carnivals; Baroque court carnival and Commedia
dell’Arte; Christmas and Easter representations;
Corpus Christi; funerary masks; and masks cre-
ated for contemporary performance.

3 Idem.

Within the section devoted to funerary masks,
we have added a piece associated with the ven-
eration of the dead: the Canhoto (Diabo) from
Ciddes, Vinhais, in the district of Braganca. This
is a wooden mask of a chilling beauty. Its deeply
carved facial lines, black hair flowing down the
back, and red horns, inspire both fascination and
dread. Dressed in a red jumpsuit and a black cape
adorned with emblems of death, the masked fig-
ure reigns as sovereign of infernal forces. Stand-
ing atop the cart piled with firewood, he stands
before the crowd as the central figure of the ritual
drama. He displays emphatic gestures and bran-
dishes the trident as a sign of dominion. His sym-
bolic presence marks the beginning of disorder:
he commands the crowd, signalling the onset
of ritual disorder and urging participants to join
in the march. Through this inversion of daily life,
chaos becomes the means through which com-
munal balance is ultimately restored. This popular
tradition reinterprets ancient pagan cosmologies,
integrating them into contemporary life as expres-
sions of memory and cultural identity. As Claude
Gaignebet has noted, it evokes another essential
pole of this Celtic calendar, Samhain, the Day of
the Dead on November 1%t. On this day, all rites
favourable to the journey of souls are performed*.

Most of the additions in this exhibition —ten
masks from nine celebrations— are linked to tra-

4 Claude Gaignebet (1984) [1974]. El Carnaval, Joan
Antoni Martinez Schrem (trad.). Barcelona: Alta Fulla, p. 77.

24

ditional Carnival, understood as a period extend-
ing from the beginning of December to Carnival
itself, following the classification proposed by Ju-
lio Caro Baroja®. The newly incorporated masks
include: the Tafarrén from Pozuelo de Tabara
(Zamora); a mask from Ousilhado, in Vinhais (dis-
trict of Braganga); the Zangarron from Montamar-
ta (Zamora); the Carocho from Constantim, in Mi-
randa do Douro (Braganca); the Lole from Cincu,
in the county of Brasov (Transylvania); a follateiro
from Lobios (Ourense); a volante from Santiago
da Riba, Chantada (Lugo); the Cornute and the
Capra from Aliano, in the Basilicata region; and,
finally, the Mastro di Campo from Mezzojuso, in
the province of Palermo. This itinerary highlights
the multiple functions of the mask: as a festive,
ritual, identity-based, pedagogical, dramatic, and
funerary device.

The time of masks, whether Christianized or not,
belongs to a cosmic dimension in which human
existence is interwoven with the cycles of the
universe. Within this realm, every ritual gesture
participates in an ancestral movement: the alter-
nation between union with and separation from
the sacred, the perpetual passage between death
and Nature’s rebirth. Ancient agrarian rites em-
bodied this circular wisdom, in which humankind,
the land, and the divine breathed in unison. This
worldview is vividly expressed in the wintertime

5 Julio Caro Baroja (2005) [1965]. El Carnaval. Analisis
histdrico-cultural. Madrid: Alianza Editorial, passim.

25

whipping masks, such as the Tafarrén of Pozu-
elo and the Zangarrén of Montamarta, which, to-
gether with the mask of Sanzoles, long present
in the Alas y Viento Collection, form the triad of
Zamoran fustigators celebrated during the twelve
magical days between Christmas and Epiphany.
From this same ritual period also come the mas-
caro of Ousilhdo and the Carocho of Constantim.

In the three Zamoran cases, despite their formal
differences, the zangarrones share several funda-
mental features. Spoken language is almost en-
tirely absent: only a few ritualized greetings are
permitted, used to offer seasonal good wishes
and to request the aguinaldo or Christmas pres-
ent. Both the masked participants —one per cel-
ebration—and their companions are also required
to perform physical feats, such as running with
cowbells tied around the waist while chasing vil-
lagers. Yet the key element lies in the participation
of the entire community, which recognizes and
validates the role assigned to its youth. Likewise,
these celebrations unfold through an ordered se-
quence of acts in which the masked character
exercises a form of ritualized violence: harassing,
striking, jostling, and running after people. All of
this takes place within a completely open spatial
framework that encompasses the entire village,
its streets, and the interiors of homes. In the two
Tras-os-Montes examples, these traits are shared
with certain variations: in Constantim, the masked
figure harasses participants with articulated tongs
rather than whipping tools, while in Ousilhdo there



is not a single masked character but many. In
Sanzoles and in Constantim, the masked figure is
also accompanied by a troupe of dancers.

Two masks from the Carnival of Aliano, the Cor-
nuto and the Capra, have been incorporated into
the exhibition. They exemplify how seemingly ar-
chaic elements are mobilized to address contem-
porary needs for participation, dialogue, and the
construction of local identity. Ferdinando Mirizzi®
analyses this and other cases from the Lucanian
Carnival, concluding that through these masks
the community presents itself outwardly as the
custodian of a unique tradition, while simultane-
ously adapting forms and meanings to a context
shaped by cultural tourism and by the networks of
Carnival towns in Basilicata. Horned masks have
thus become the true emblem of the Carnival of
Aliano and, by extension, of its local history and
culture, owing both to the narratives of the writer
and artist Carlo Levi and the anthropologist Vin-
cenzo Spera’, as well as to deliberate policies of
patrimonialisation.

6 Ferdinando Mirizzi (2025). “Las mascaras
tradicionales como simbolos culturales”, Gazeta de
Antropologia, 41 (2). Available at:
https://hdl.handle.net/10481/109210

7 See Vicenzo M. Spera and M.? Pilar Panero Garcia
(2023). “La identidad etnohistérica de las mascaras. Una
conversacion con Vincenzo M. Spera”, Encrucijadas. Revista
Critica de Ciencias Sociales, 23(3), 2305, 35 pp. Available at:
https://recyt.fecyt.es/index.php/encrucijadas/article/view/103067

The lole masked figures are also fustigators. They
are historically associated with Saxon communi-
ties, a Germanic population established in Tran-
sylvania since the Middle Ages, in the southeast-
ern part of the region, where the Fuga Lolelor is
celebrated. Their present-day configuration syn-
thesizes elements of an ancient ritual complex
linked to the winter transition with practices as-
sociated with craft guilds that have been active
in the area since medieval times. This Carnival is
celebrated in late January in Agnita and in early
February in Cincu. In the European popular imagi-
nation, the end of January and the beginning of
February mark the turning point between the ‘old
winter’ and the symbolic announcement of spring.

The staging in Mezzojuso, like that of the Fuga
Lolelor, is framed within a legendary narrative.
It dramatizes the rivalry between the Mastro di
Campo and the King for the Queen’s favor, reen-
acting the assault that the Count of Modica is said
to have led against the castle to win over Blanche
of Navarre. The performance opens with the arriv-
al of the royal procession, which ascends a stage
set as a castle and begins a ceremonial dance.
Soon, traditional masked figures burst onto the
scene. The dance is interrupted by the dramatic
entrance of the Mastro di Campo—accompa-
nied by an engineer charged with surveying the
battlefield, Garibaldi and his followers, bandits, a
magician, and additional characters. The hero ap-
pears in his characteristic red costume: a white
shirt adorned with multi-coloured ribbons, red

26

trousers, and a red cape. Reaching the centre of
the square, he challenges the King, who accepts,
triggering a tumultuous clash filled with gunfire,
noise, and the lively intervention of the various
characters. After choreographed movements and
the enthusiastic participation of the crowd—who
share in the traditional aperitif offered by the pro-
cession—the Mastro di Campo storms the castle.
The King wounds him, and his companions carry
him away, marking the end of the first act. In the
second act, the hero recovers and ultimately tri-
umphs.

It is of little consequence that this martial panto-
mime does not correspond to historical truth, for
what matters in such representations is that the
mask does not replace reality, but rather creates
it. It is not a mirror reflecting a fixed identity, but
instead a windowpane that brings together frag-
ments of many different, and sometimes contra-
dictory, identities. The mask generates a space
for thought and action, while ritual directs action,
creates social relationships, and gives form to
collective experience®.

The Mastro di Campo mask presented here is
crafted in the Lecce papier maché tradition, using

8 Rosario Perricone (2023). “La maéscara fatica.
Agencia, mimesis y representacion de un artefacto
ceremonial”, in M.2 Pilar Panero Garcia y Anténio Pinelo Tiza
(coord.), Méascaras y Patrimonio. Etnografia del Carnaval en
el s. XXl (p. 137-160), Urueiia (Valladolid), Fundacién Joaquin
Diaz, p. 142.

27

parchment paper and strong glue, then prepared
with calcium carbonate and rabbit-skin glue. It
is painted in oil-based red lead tempera and fin-
ished with lacquer glazes; the eyelashes, mous-
tache, and eyebrows are rendered with black
vine pigment. From Salvatore Raccuglia’s writ-
ings we know that, in the past, the performance
unfolded over several days, and that the mask,
then made of wax, was produced using a spe-
cial mould®. In this case, the artwork, through its
figurative reality, avoids reductionism and adopts
non-local artisanal forms, which the performers
assume naturally.

We have also incorporated the Pierrot mask, a
character introduced to France by the mime Jean-
Gaspard Deburau, within the section devoted to
Baroque court Carnival and Commedia dell’Arte.
Carnival masks are linked to this dramatic genre
because it draws directly from Carnival tradi-
tions, while at the same time the archetypes of
Commedia dell’Arte —especially servants and el-
ders— are themselves derived from the Venetian
Carnival model. Over time, this influence became
reciprocal. This formula dates back to the 18th
century, when the treatise writer Giuseppe Baretti
introduced it in an annotated edition of Goldoni.
Many scholars, however, believe that the expres-
sion was already in use earlier, as the word ‘arte’

9 Raccuglia, Salvatore (2007). “La rappresentazione
carnevalesca in Mezzojuso”, in Antonino Buttitta e Antonio
Pasqualino (a la cura di), Il Mastro di Campo a Mezzojuso (pp.
23-29). Palermo: Fondazione Ignazio Buttitta, p. 25.



had been associated with guilds since the Middle
Ages, implying that professional actors working
within established companies were linked to it.
These companies were not confined to courtly
circles, where they also performed privately, but
soon organized themselves to offer public perfor-
mances throughout the year. A variety of names
were used to describe their activity—commedia
d’istrioni, commedia di zanni, commedia di grati-
ani, among others. Beyond their often pejorative
tone, these terms reflect different modes of per-
formance, from improvisation to more structured
work with draft scripts such as commedia improv-
visa, commedia italiana, or commedia a braccio.
Taken together, they refer to popular forms of
theatre that began in Italy, expanded into France,
spread across Europe, and eventually became
universal.

Three masks have been added to the Alas y Vien-
to Collection and to this exhibition that are used in
the celebration of Corpus Christi. All three —Ma-
jor Sin, Sin, and Dancer— come from Camunias, in
the province of Toledo, where the festival displays
an extraordinary ritual density in its allegorical
depiction of the eternal struggle between good
and evil. Before the liturgical celebration, both
groups process through the streets of the town to
collect the local authorities, carrying the banner
and the cross. Their attire clearly distinguishes
each group: sins are dressed in black, wearing
trousers, stockings, and sandals or shoes, while
dancers are dressed in white. The masks further

reinforce this symbolic opposition. Sins wear
masks with horns and flattened noses, whereas
those of the dancers feature prominent aquiline
noses. The papier maché masks are crowned
with silk-satin-embroidered strips adorned with
silk satin flowers, forming the edge of the serene-
ro headscarf that drapes over the Sins’ shoulders.
Each group has a complex internal hierarchy with
specific roles. Among the Sins are figures such as
the Chief Sin, the Pecailla or Little Sin, the Picas
or Lancers, the Buckets, the Strap, as well as the
Leash Carriers and the Novices. The Dancers in-
clude the Captain, the Mayor, the Chief Jew, the
Madam, the Clubs, the Drummer, and the Rope
Carrier, among others.

A series of initiation rites ensures the regeneration
and continuity of the festival. The novices—also
called tiznaos or sooty ones—aspire to join the
group of Sins. On the Friday of Corpus Christi
week, they endure a series of initiation rites,
amidst jokes, blows, and water fights, in a day
of symbolic inversion of the hierarchical order. On
this day, the Correa, who ordinarily represents au-
thority and punishment, becomes the burlesque
figure of the Santo Paparro, embodying the role
reversal typical of popular festive traditions.

To these thematic blocks we have added a new
one devoted to masks used in Moros y Cristianos
battles, or morismas, represented here by a bugio
from Valongo, in the district of Porto. The festival
is lively and exuberant, filling the streets with mu-

28

sic, colour, and crowds. Hundreds of bugios, all
masked, wear wide-brimmed hats decorated with
colourful ribbons. They dress in striking, brightly
coloured —predominantly red— clothing, includ-
ing silk jackets, short capes, gloves, and stock-
ings adorned with bells. They carry castanets,
horns, or dolls. The confrontation between op-
posing groups, bugios and mourisqueiros, admits
several valid interpretations. Particularly compel-
ling is the reading proposed by Luis Cunha', in
which the mourisco group —with its strict rules,
internal hierarchies, and exclusion of those who
are no longer young— represents the emergent,
vigorous, and dominant generation. The bugios,
led by their king, the Velho da Bugiada, embody
the elders, destined to be defeated except for
a supernatural intervention that temporarily re-
stores balance. In this way, the festival stages
each year a form of collective pedagogy centred
on transience, generational succession, loss, and
renewal—an interpretation that helps to explain
the community’s deep identification with this in-
tergenerational celebration.

Today, masks associated with rituals of various
kinds have been transfigured into a form of folk-
lore that survives largely as an echo of their origi-

10 Luis Cunha (2025). “Inversdo e alteridade na
Bugiada e Mouriscada: A festa como pedagogia”, in Rita
Ribeiro e Emilia Araljo (ed.), Festas de Mouros e Crist&os.
Culturas Festivas Ressignificadas (pp. 99-113). Braga: UMinho
Editora/Centro de Estudos de Comunicacéo e Sociedade, p.
109-112. https://doi.org/10.21814/uminho.ed.74.6

29

nal meaning. Linear time —that time advancing
without return and negating myth— has stripped
ritual of its transcendent dimension. As a result,
the relationship between God and humanity dis-
solves into the immediacy of the present, and with
it fades the universal principle that once endowed
the world with mystery and unity. And yet masks
remain effective, for they continue to serve as in-
struments through which actions and thought are
organized for those who wear them. This continu-
ity is made possible by the presence of master
mask-makers, local artisans who meet this need
and ensure the survival of these practices.

This exhibition, conceived as an outreach activ-
ity within the MASKS project, aspires —among
other objectives— to dignify the work of artisans
from a contemporary standpoint, while adopt-
ing a diachronic perspective. We have selected
masks from a specific collection with the aware-
ness that other choices would have been equally
valid in conveying the cultural richness embodied
by masks. Nevertheless, we feel both fortunate
and grateful for the unique combination present-
ed here. We are also uplifted by Nacho Rovira’s
willingness to incorporate pieces produced in
the territories where the MASKS team conducts
its work —such as the Tafarrén, the mascaro of
Ousilhdo, the Zangarrén of Montamarta, the Ca-
rocho, the lole, the Cornuto and Capra, and the
Canhoto (Diabo)— as well as other works that,
coming from different regions, we likewise con-
sider exceptional.



We conclude this introduction by recalling our ad-
mired colleague Professor Perricone’s previously
invoked metaphor: the mask is not a mirror, but
rather a shattered windowpane that can be reas-
sembled in countless ways, just as many as the
identities we seek to construct.

M.2 Pilar Panero Garcia
Director of the Chair of Studies on Tradition
University of Valladolid

30

Entre o ancestral y o emergente. La mascara como agente de hibridacion cultural

esde el 12 de diciembre de 2024 hasta

el 21 de febrero de 2025 se pudo ver en

el Museo de la Universidad de Valladolid
(MUVa) la exposicion que es la base de esta que
ahora presentamos ampliada’'. Tanto la coleccion
Alas y Viento. Mascaras del Mundo (AyV) como el
proyecto Unveiling the Arts and Works behind the
MASKS (MASKS) comparten dos objetivos basi-
cos: por un lado, aproximar a los no iniciados a la
riqueza de las culturas mascareras, y por otro, re-
forzar el reconocimiento mutuo entre comunida-
des que usan mascaras en contextos festivos o
rituales distintos pero comparables. Como expli-
camos en el catdlogo de esta primera colabora-
cion, realizado con la misma perspectiva educa-
tiva, patrimonial y divulgativa que nos mueve en
esta ocasién, exploramos la creatividad cultural y
el arte desde una perspectiva etnoldgica. Esta se
fija en como las expresiones estéticas y las mas-
caras tradicionales se transforman en contextos
contemporaneos.

1 M.? Pilar Panero Garcia e Ignacio Rovira Benet
(2024). MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira
[Catilogo de la exposicion realizada en el Museo de la
Universidad de Valladolid, 12 de diciembre de 2024 a 21
de febrero de 2025]. Valladolid: Ediciones Universidad de
Valladolid. DOI: 10.35376/10324/72204. Disponible en:
https://uvadoc.uva.es/handle/10324/72204

31

En este camino hemos tenido la fortuna de con-
verger con el Museo do Pobo Galego, una institu-
cion que trabaja con una metodologia antropolé-
gica. Esta disciplina, por su propia naturaleza, se
articula con otras areas del conocimiento —histo-
ria, arte, medio natural, ciencia y pensamiento—
con el proposito de integrar en el proyecto global
las manifestaciones de la cultura de Galicia pre-
sentes en cada una de ellas. Y el Entroido tiene
un lugar muy especial en el espectro cultural de
los pueblos del noroeste peninsular.

El marco en el que se desarrolla el proyecto
MASKS es el de visibilizar el trabajo de los ar-
tesanos y los artistas. Si bien estas categorias
no las usamos como sinénimas, si afirmamos
que sus limites son muy difusos, pues desde una
antropologia del arte la mirada se ha expandido
porque ha superado el primitivismo y el ruralis-
mo. Ellos se vinculan a espacios mascareros y
ponen en valor las mascaras como capital cultu-
ral, simbdlico y econémico de distintos grupos,
tanto tradicionales como institucionales. En la
actualidad, las mascaras continian producién-
dose con fines ludicos, rituales y estéticos, ac-
tuando como soportes plasticos de tradiciones
en proceso de transformacioén. En ellas conver-
gen materiales y técnicas heredadas junto con
innovaciones contemporaneas, preservando vy,



en ocasiones, subvirtiendo las categorias es-
téticas transmitidas por la tradicién. Nos sigue
interesando en este catdlogo, puesto que en la
exposicidn no es posible, ver los anversos y los
interiores de objetos muy identificables pero muy
distintos entre si, incluso cuando son la misma
mascara. Vemos desfilar a numerosos pecados y
danzantes, a numerosos bugios, a numerosos /o-
lelor y los identificaremos como pecados y dan-
zantes, bugios, lolelor, pero ninguno sera idénti-
co a otro. También nombramos al artesano, salvo
en alguna ocasion en que lo desconocemos. El
arte popular nunca ha sido anénimo, aunque a
los que podian reconocerlo porque categoriza-
ron el folklore y la tradicién como la cultura de
los otros —salvajes, primitivos, barbaros, rura-
les, etc.— no les haya interesado nunca conocer
y reconocer. Este anonimato ya es historia; los
constructores y constructoras de mascaras tie-
nen reconocimiento por su trabajo.

Tras la primera colaboracién estamos de acuerdo
en que es necesario explorar procesos como la
patrimonializacién y la artificacion, que reconfigu-
ran la funcion, el significado y la percepcion del
arte y de las practicas rituales. Las mascaras, en
conjunto, muestran como estas expresiones se
reinterpretan hoy como simbolos identitarios, dis-
positivos de memoria y espacios de colaboracién
entre artistas y antropdlogos. A las 38 mascaras
que mostramos en el MUVa afadimos ahora 16
mas de la coleccion de Alas y Viento gracias a la
generosidad de Nacho Rovira. Estas correspon-

den a 13 contextos en los que la mascara es cen-
tral. Que esta nueva exposicion se celebre en el
Museo do Pobo Galego nos brinda la ocasion de
exhibir las piezas que no estan en la exposicién
permanente relativas al Entroido. Las selecciona-
das de la coleccion Alas y Viento, que ya ronda
las dos centenas, como en la primera edicién va-
llisoletana, proceden de Rumania, Italia, Espafay
Portugal. Tampoco hemos prescindido de la mas-
cara de osa procedente de Ordino, en el Princi-
pado de Andorra, porgue la exposiciéon no solo
es un conjunto de piezas, sino una amalgama de
ilusiones y trabajo de los grupos que mantienen
las tradiciones y que, orgullosos, las muestran.
Por ello hemos sumado sin restar y esta masca-
ra sigue siendo una invitada que nos recuerda su
universalidad mas alla de los limites politicos.

La cultura tradicional de Galicia, que debido al
acelerado proceso de cambio econémico, social
e ideoldgico estaba experimentando una profun-
da transformacion de sus rasgos fundamentales,
afrontaba hace casi medio siglo, cuando se fun-
dé el Museo do Pobo Galego, los riesgos por la
pérdida de identidad. El Entroido, como sefialan
acertadamente Xosé Manuel Gonzalez Reboredo
y Xosé Marifio Ferro en su estudio sobre los xene-
rais de la comarca de A Ulla, se adapta a contex-
tos modernos, pero pierde elementos rituales an-
tiguos —como ritos agrarios de las mascaras—,
convirtiéndose en satira politica y social que cri-
tica excesos juveniles o desigualdades, siempre
culminando en la unidad parroquial. Esto ilustra

32

cémo las tradiciones rurales evolucionan ante la
urbanizacién y los cambios econémicos, aunque
mantengan las funciones de cohesién comuni-
taria; y, por supuesto, como también sucede en
Laza, el Entroido se ha transformado para con-
vertirse en un espectaculo étnico?.

No todas las mascaradas logran mantener una
continuidad a lo largo del tiempo. Las guerras, los
regimenes autoritarios, los movimientos migra-
torios y el simple olvido, a veces por el estigma
que tuvo lo rural en tiempos de desarrollismo,
han contribuido a la desaparicién de numerosas
manifestaciones culturales tradicionales. Sin em-
bargo, de manera inesperada, en determinados
momentos de la historia surgen iniciativas que,
impulsadas por asociaciones y colectivos com-
prometidos con la preservaciéon del patrimonio
inmaterial, logran devolver la vida a costumbres
que parecian extinguidas. El orgullo de pertenen-
cia y la identidad local son, en este sentido, fuer-
zas profundamente revitalizadoras. Exponemos
dos mascaras gallegas que responden a este pa-
trén: un volante y un follateiro.

El Entroido Ribeirao se celebraba en San Pedro
de Lincora, Camporramiro y Ferreira de Pantén,
donde se perdio. En los afios 90 se recuperd en

2 Xosé Manuel Gonzalez Reboredo y Xosé Marifio
Ferro (1987). Entroido. Aproximacion a la fiesta del Carnaval
en Galicia. A Coruia: Editorial Deputacion Provincial, p. 27.
Véase también Josep Marti i Pérez (1996). El folklorismo. Uso
y abuso de la tradicion. Barcelona: Ronsel, p. 117 y ss.

33

otros lugares de la Ribeira Sacra, como Vilaixe
y Nogueira do Mifio, pero se volvidé a abandonar.
Hoy dia se conserva en Santiago da Riba, que
lo festeja el Domingo Lambedeiro, el Domingo
Corredoiro, el Domingo de Entroido vy, finalmen-
te, el Martes de Entroido. Para la construccion
de la mascara se utiliza un molde de madera que
servird para dar forma de rostro a los humildes
materiales que se usan para hacerla. Se prepara
un engrudo con harina y agua templada. Sobre
una hoja de periddico se aplica este engrudo,
después se hace sobre una segunda hoja en la
tela que antes era de lino y finalmente sobre la
tercera y Ultima hoja. Todo ello se coloca sobre
el molde, llamado forma, se ata colocando trozos
de espigas de maiz para dar forma a la nariz y los
ojos, se mete al horno y, cuando esta cocida, se
saca y se le aplica una capa de yema. Después
se le hacen los agujeros de los ojos, la boca y la
nariz con un hierro al rojo vivo. Se puede pintar de
negro o dejarla con el papel a la vista.

Si el volante se recrea intentando ser lo mas fiel
posible a la mascara que recuerdan los mas an-
cianos, el follateiro, al igual que ocurre con otras
mascaras confeccionadas a partir de materiales
vegetales, experimenta un proceso de enriqueci-
miento formal que se superpone a la base tra-
dicional. Aquello que en su origen constituia un
disfraz sumamente sencillo se transforma progre-
sivamente en una pieza de mayor complejidad y
ornamentacion mas elaborada. Se intensifica su
caracter barroquizante para ofrecer el «especta-



culo étnico» del que nos hablan Gonzéalez Rebo-
redo y Ferro y también Marti.

Esta practica de ornamentar la indumentaria con
hojas de maiz se encontraba ampliamente difun-
dida a ambos lados de la sierra del Xurés, ma-
nifestdndose tanto en las aldeas gallegas como
en las localidades portuguesas. En el afio 2024,
y siguiendo el ejemplo marcado por la recupe-
racion emprendida en Lobios en 2018, la comu-
nidad de Outeiro, en Montealegre (Portugal), ha
reactivado la celebracion del Entrudo Folhateiro,
reinstaurando asi una tradicién festiva que forma
parte del acervo cultural compartido de la regién
transfronteriza.

Sin embargo, la méascara se utiliza en muchos
contextos rituales y performativos fuera del tiem-
po del Carnaval, por lo que precisamos de una
epistemologia que nos permita clasificar la reali-
dad. Lo hacemos a través de las mascaras, ico-
nos muy potentes visualmente, pero estas solo
son la epidermis de practicas sociales arraigadas
que sustentan los mas variados discursos. Por
ello organizamos las mascaras de la exposicién
celebrada en el MUVa en bloques tematicos: car-
navales folkléricos; Carnaval cortesano barroco
y Commedia dell’Arte; representaciones de Na-
vidad y Semana Santa; Corpus Christi; mascaras
funerarias; y méascaras para performances con-
temporaneas.

3 ldem.

En el blogue de las mascaras funerarias hemos
incorporado otra relacionada con la veneracién a
los muertos, el canhoto (diabo) de Cidoes, Vin-
hais, en el distrito de Braganga. Se trata de una
mascara de madera de espeluznante belleza, con
surcos faciales muy marcados, que luce un par
de cuernos rojos y una cabellera negra que le
cae hasta media espalda, que atemoriza y fasci-
na. Ataviado con un mono rojo y una capa negra
adornada con los emblemas de la muerte, el en-
mascarado adopta la apariencia de soberano de
las fuerzas infernales. Desde lo alto de un carro
cargado de lefia, se erige ante la multitud como fi-
gura central del drama ritual, desplegando gestos
enfaticos y blandiendo el tridente en sefial de do-
minio. Su presencia simbodlica marca el inicio del
desorden: exhorta a los participantes a proseguir
la marcha y a desencadenar, mediante la inver-
sion del orden cotidiano, el caos necesario para la
posterior restauracion del equilibrio comunitario.
Se trata de una tradicién popular que reelabora
antiguas cosmologias paganas, incorporandolas
a la vida contemporanea como expresién de me-
moria e identidad cultural. Si seguimos a Claude
Gaignebet, se recrea «otro polo esencial de este
calendario [el céltico], Samhain, dia de los difun-
tos, el 1 de noviembre, el que es investido. Se
llevan a cabo este dia todos los ritos favorables al
viaje de las almas»*.

4 Claude Gaignebet (1984) [1974]. El Carnaval, Joan
Antoni Martinez Schrem (trad.). Barcelona: Alta Fulla, p. 77.

34

La mayor parte de las incorporaciones en esta
edicion —diez mascaras de nueve fiestas— se
asocian al Carnaval tradicional, periodo que se
desarrolla desde principios de diciembre hasta
el Carnaval propiamente dicho segun la clasifica-
cion que hace Julio Caro Baroja®. Las mascaras
nuevas son: el tafarrén de Pozuelo de Tébara en
Zamora; un mascaro de Ousilhdo, también en
Vinhais, en el distrito de Braganca; el zangarrén
de Montamarta en Zamora; el carocho de Cons-
tantim en Miranda do Douro, Braganca; el lole
procedente de Cincu, en el condado de Brasov,
Transilvania; un follateiro de Lobios, Ourense; un
volante de Santiago da Riba, Chantada, Lugo;
el cornuto y la capra de Aliano, en la regién de
Basilicata; y por ultimo, el Mastro di Campo de
Mezzojuso en la provincia de Palermo. A través
de este recorrido se muestra la diversidad de fun-
ciones de la mascara: festiva, ritual, identitaria,
pedagdgica, dramatica y funeraria.

El tiempo de las mascaras, cristianizado o no,
pertenece a una dimension cosmica donde la
existencia humana se entrelaza con los ciclos del
universo. En él, cada gesto ritual participa de un
movimiento ancestral: el de la unién o la separa-
cion con lo sagrado, el transito perpetuo entre la
muerte y el renacer de la Naturaleza. Los antiguos
ritos agrarios encarnaban esta sabiduria circular,
donde el hombre, la tierra y lo divino respiraban

5 Julio Caro Baroja (2005) [1965]. El Carnaval. Analisis
histdrico-cultural. Madrid: Alianza Editorial, passim.

35

en un mismo ritmo. Lo encarnan muy bien las
mascaras invernales fustigadoras, como el tafa-
rron de Pozuelo y el zangarrén de Montamarta,
que, unidos al de Sanzoles, en Alas y Viento des-
de hace tiempo, componen la triada de fustiga-
dores zamoranos que se celebran en los doce
dias magicos que van desde la Navidad hasta la
Epifania. De este periodo son también el mascaro
de Ousilhao y el carocho de Constantim.

En los tres casos zamoranos, pese a sus diferen-
cias, los zangarrones comparten varios rasgos
fundamentales. En primer lugar, casi no hay pa-
labra hablada: solo se permiten algunos saludos
formales para felicitar las Pascuas y solicitar el
aguinaldo. También se exige tanto a los enmasca-
rados —uno por celebracién— como a sus acom-
pafantes la realizaciéon de pruebas fisicas, como
correr llevando cencerros atados a la cintura para
perseguir a los vecinos. Pero el elemento clave es
que toda la comunidad se implica y reconoce el
papel que desempefian sus jovenes.

Asimismo, en estas celebraciones se desarrolla
una cadena de actos ordenados donde el perso-
naje enmascarado despliega una violencia rituali-
zada: hostiga, pega, zarandea y corre tras la gen-
te. Todo ello ocurre en un espacio completamente
abierto, que abarca el conjunto del pueblo, sus
calles y el interior de las casas. En los dos tras-
montanos se comparten estos rasgos con algu-
nas diferencias: en Constantim, el enmascarado
acosa con unas tenazas articuladas en lugar de



con elementos fustigadores, y en Ousilhdo no hay
un enmascarado, sino muchos. En Sanzoles y en
Constantim el enmascarado va acompanado de
una troupe de danzantes.

Se incorporan dos mascaras del carnaval de
Aliano, cornuto y capra, que ejemplifican cémo
se recurre a elementos aparentemente arcaicos
para responder a necesidades actuales de parti-
cipacion, didlogo y construccién de identidad lo-
cal. Ferdinando Mirizzi® analiza este y otros casos
del Carnaval lucano y concluye que, a través de
estas mascaras, la comunidad se presenta hacia
el exterior como depositaria de una tradicién uni-
ca, al tiempo que adapta formas y significados a
un contexto marcado por el turismo cultural y las
redes de «ciudades del Carnaval» de Basilicata.
Las mascaras cornudas se han transformado en
el verdadero emblema del Carnaval de Aliano v,
por extension, de su historia y cultura local, gra-
cias tanto a los relatos del escritor y artista Carlo
Levi y del antropdlogo Vincenzo Spera’” como a
politicas conscientes de patrimonializacion.

6 Ferdinando Mirizzi (2025). «Las mascaras
tradicionales como simbolos culturales», Gazeta de
Antropologia, n.° 41 (2). Disponible en:
https://hdl.handle.net/10481/109210

7 Véase Vicenzo M. Spera y M.? Pilar Panero Garcia
(2023). «La identidad etnohistérica de las mascaras. Una
conversacion con Vincenzo M. Spera», Encrucijadas. Revista
Critica de Ciencias Sociales, 23(3), e2305, 35 pp. Disponible en:
https://recyt.fecyt.es/index.php/encrucijadas/article/view/103067

También son fustigadores los enmascarados lole,
asociados histéricamente a las comunidades
sajonas —comunidad germanica asentada histé-
ricamente en Transilvania desde la Edad Media—
del sudeste de la region que celebran la Fuga
Lolelor. Su configuracion actual sintetiza elemen-
tos de un antiguo complejo ritual de transicién
invernal y practicas vinculadas a las cofradias ar-
tesanales, activas en la zona desde la Edad Me-
dia. Este carnaval se celebra a finales de enero
en Agnita o primeros de febrero en Cincu. El final
de enero y el inicio de febrero representan, en el
imaginario popular europeo, el punto de inflexién
entre el «invierno viejo» y el anuncio simbdlico de
la primavera.

La escenificacion de Mezzojuso, al igual que la de
la Fuga Lolelor, se envuelve en un relato legenda-
rio. Escenifica la rivalidad entre el Mastro di Cam-
po y el rey por el amor de la reina, recreando el
legendario asalto que el conde de Médica habria
dirigido al castillo con la intencién de conquistar
a Blanca de Navarra. La representacion se inicia
con la llegada de la procesion real, que ascien-
de a un escenario dispuesto como castillo y da
comienzo un baile ceremonial. Paralelamente,
irrumpen diversas mascaras tradicionales. El bai-
le se ve interrumpido por la entrada del Mastro
di Campo, acomparfado por el ingeniero —encar-
gado de medir el terreno de la contienda—, por
Garibaldi y sus garibaldinos, asi como por ban-
doleros, un mago y otros personajes. El héroe
porta su mascara roja, una camisa blanca ador-

36

nada con cintas multicolores y pantalén y capa
rojos. Una vez en el centro de la plaza, lanza un
desafio al rey, que este acepta, y se desencadena
un ambiente de estruendo y confusién marcado
por disparos, ruidos y la intervencion de diversos
personajes. Después de una serie de evoluciones
coreograficas y con la participacion activa del pu-
blico —que comparte el aperitivo tradicional de la
procesion—, el Mastro di Campo asalta el castillo,
pero el rey lo hiere y sus hombres lo atienden y
lo retiran, dando fin al primer acto. El héroe se
recompone Y triunfa en el segundo acto.

No importa que el héroe de esta pantomima bé-
lica no responda a una verdad histérica, pues lo
interesante en este tipo de representaciones es
que la mascara no sustituye, sino que crea. No es
un espejo que refleja una identidad fija, sino mas
bien un «cristal» que une pedazos de muchas
identidades distintas, a veces contradictorias. La
mascara genera un espacio para el pensamien-
to y la accidn; y el ritual orienta la accién, crea
relaciones sociales y da forma a la experiencia
colectivad.

La mascara de este Mastro di Campo esta realiza-
da en papel maché segun la tradicién de Lecce,

8 Rosario Perricone (2023). «La mascara fatica.
Agencia, mimesis y representacion de un artefacto
ceremonial», en M.? Pilar Panero Garcia y Anténio Pinelo Tiza
(coords.), Mascaras y Patrimonio. Etnografia del Carnaval en
el s. XXI (pp. 137-160), Urueiia (Valladolid), Fundacion Joaquin
Diaz, p. 142.

37

con papel vegetal y cola fuerte. Usando un prepa-
rado con carbonato de calcio y cola de conejo, se
pinta con una capa de minio oleoso al temple y se
esmalta con lacas. Las pestanas, el bigote y las
cejas estan pintadas con pigmento negro de vid.
Sabemos por Salvatore Raccuglia que en el pa-
sado la representacion se hacia mas dias, que la
mascara era de cera y se construia con un molde
especial®. La obra de arte, en este caso, desde su
realidad figurativa, evita reduccionismos y adopta
otras formas artesanales no locales que los acto-
res asumen con absoluta normalidad.

Incorporamos la mascara Pierrot, personaje que
llega a Francia por el mimo Jean-Gaspard Debu-
rau, en la seccién del Carnaval cortesano barroco
y Commedia dell’Arte. Unimos las mascaras de
Carnaval a este género dramatico porque este
bebe de aquel y, al mismo tiempo, los arqueti-
pos de la Commedia dell’Arte —especialmente
los criados y viejos— se toman del modelo car-
navalesco veneciano. Con el tiempo la influencia
es mutua. Esta férmula se remonta al siglo xvii
y la acuia un tratadista, Giuseppe Baretti, en
una edicién comentada de Goldoni. Sin embar-
go, muchos estudiosos son de la opinién de que
el término ya funcionaba en periodos anteriores
pues «arte» esta vinculado desde la Edad Media a
los gremios. Esto supondria que asociados a ella

9 Raccuglia, Salvatore (2007). «La rappresentazione
carnevalesca in Mezzojuso», en Antonino Buttitta y Antonio
Pasqualino (eds.), Il Mastro di Campo a Mezzojuso (pp. 23-29).
Palermo: Fondazione Ignazio Buttitta, p. 25.


https://recyt.fecyt.es/index.php/encrucijadas/article/view/103067

estarian actores profesionales que trabajaban en
compaiias. Estas no se limitan a las cortes donde
representaban en privado, sino que se establecen
y ofrecen representaciones publicas todo el afo.
Se usan diversos términos para esta actividad:
commedia d’istrioni, commedia di zanni, comme-
dia di gratiani y otros, que, al margen de estos tér-
minos peyorativos, reflejan modos de interpretar
de forma improvisada o estructurada en guiones
como commedia improvvisa, commedia italiana o
commedia a braccio. Estos términos nos remiten
a representaciones populares, primero italianas,
después francesas;—mas tarde europeas y hoy
universales.

Tres son las méascaras que se suman a la colec-
cion Alas y Viento y a esta exposicion y que se
usan en el Corpus Christi. Las tres —el Pecado
Mayor, un pecado y un danzante— pertenecen
a Camuhas, en la provincia de Toledo, donde la
celebracién posee una densidad ritual impresio-
nante para explicar alegéricamente la lucha eter-
na entre el bien y el mal. Antes de la celebracion
litirgica, ambos grupos recorren las calles del
pueblo para recoger a las autoridades portando
el estandarte y la cruz. La indumentaria distingue
claramente a cada conjunto: los pecados visten
de negro, con pantalén, medias y sandalias o za-
patillas, mientras que los danzantes van de blan-
co. Las méscaras también refuerzan esta oposi-
cion simbdlica: los pecados portan caretas con
cuernos y narices chatas, en tanto que las de los
danzantes presentan prominentes narices aguile-

fias. Las mascaras de papel maché se coronan
con las tiras bordadas con flores de seda de raso
que son el arranque del serenero que cubre los
hombros de los pecados. Cada grupo posee una
estructura interna compleja, con cargos y funcio-
nes especificos. Entre los pecados destacan figu-
ras como el Pecado Mayor, la Pecailla, los picas,
los cubos o el Correa, ademas de los ramaleros
y los novicios. Por su parte, entre los danzantes
se encuentran el Capitan, el Alcalde, el Judio Ma-
yor, la Madama, las porras, el Tambor y el Cordel,
entre otros.

Se dan una serie de ritos iniciaticos que sirven
para regenerar y dar continuidad a la fiesta para
los novicios —también llamados tiznaos — aspiren
a incorporarse al grupo de los pecados. Durante
el viernes de la semana del Corpus, soportan una
serie de pruebas iniciaticas, entre bromas, golpes
y agua, en una jornada de inversién simbdlica del
orden jerarquico. Ese dia, el Correa, que repre-
senta la autoridad y el castigo, se transforma en
una figura burlesca conocida como el Santo Pa-
parro, encarnando la inversion ritual propia de las
celebraciones de raiz popular.

A estos bloques incorporamos uno nuevo, el de
las mascaras utilizadas en las luchas de moros
y cristianos o morismas, con un bugio de Valon-
go en el distrito de Oporto. La fiesta es alegre y
bulliciosa. Se desarrolla en la calle y es muy par-
ticipativa. Los bugios, que se cuentan por cien-
tos, van todos enmascarados. Van tocados con

38

sombreros de ala adornados con serpentinas de
colores. Visten con ropas llamativas de vivos co-
lores, especialmente el rojo: chaquetilla de seda,
capa corta, guantes, medias con cascabeles. En
la mano pueden llevar objetos como castafiue-
las, cuernos o mufecas. La lucha de contrarios,
bugios con mourisqueiros, tiene varias interpreta-
ciones validas, pero nos parece muy sugerente la
que propone Luis Cunha'® en la que la estructura
del grupo mourisco —con reglas estrictas, jerar-
quias internas y exclusion de quienes dejan de
ser jbvenes— representa a la generacion emer-
gente, vigorosa y dominante. Los bugios, con su
rey llamado Velho da Bugiada, encarnan a los ma-
yores, destinados a ser derrotados salvo por una
intervencion sobrenatural que restaura momen-
tdneamente el equilibrio. Asi, la fiesta escenifica
cada afo una pedagogia colectiva sobre la tran-
sitoriedad, la sucesién generacional, la pérdida y
la renovacién, lo que explicaria la intensa iden-
tificacion de la comunidad con esta celebracion
intergeneracional.

Hoy dia las méascaras asociadas a ritos de distin-
ta indole se hallan transfiguradas en un folklore
que sobrevive apenas como eco de su sentido

10 Luis Cunha (2025). «Inversdo e alteridade na
Bugiada e Mouriscada: A festa como pedagogia», en Rita
Ribeiro y Emilia Araljo (eds.), Festas de Mouros e Cristdos.
Culturas Festivas Ressignificadas (pp. 99-113). Braga: UMinho
Editora/Centro de Estudos de Comunicagao e Sociedade, pp.
109-112. https://doi.org/10.21814/uminho.ed.74.6

39

original. El tiempo lineal —ese que avanza sin re-
torno, negando el mito— ha despojado al rito de
su dimension trascendente. Asi, la relacién entre
Dios y los hombres se diluye en la inmediatez del
presente, y con ella se desvanece el principio uni-
versal que alguna vez otorgd al mundo su miste-
rio y su unidad. Sin embargo, las méscaras son
utiles, pues son un medio para los que organi-
zan las acciones y pensamientos de aquellos que
las usan. Esto solo es posible porque tenemos
maestros y maestras mascareros o constructores
y constructoras de mascaras locales que cubren
esta necesidad.

Esta exposicién, que es una actividad de difusion
del proyecto MASKS, tiene, entre otras, la aspi-
racion de dignificar el trabajo de los artesanos y
artesanas desde el presente, pero con una pers-
pectiva diacrénica. Hemos seleccionado masca-
ras de una coleccion concreta con la consciencia
de que otras elecciones también serian validas
para explicar la riqueza cultural que atesoran las
mascaras, pero sintiéndonos afortunados y agra-
decidos por gozar de la combinacién resultante.
También nos resulta muy alentador que Nacho
Rovira haya tenido a bien incorporar piezas reali-
zadas en los territorios en los que trabaja el equi-
po de MASKS —tafarron, mascaro de Ousilhao,
zangarron de Montamarta, carocho, lole, cornuto
e capra y canhoto (diabo)— y otras que también
nos parecen extraordinarias de otros territorios.


https://doi.org/10.21814/uminho.ed.74.6

Cerramos esta introduccién recordando la meta-
fora antes mencionada de nuestro admirado pro-
fesor Perricone: la mascara no es un espejo, sino
un cristal hecho anicos que podemos recompo-
ner de muchas formas, tantas como identidades
queramos construir.

M.2 Pilar Panero Garcia
Directora de la Catedra de
Estudios sobre la Tradicion (Uva)
Comisaria de la exposicion

40

Entre 0 ancestral e o emerxente. A mascara como axente de hibridacion cultural

esde o 12 de decembro de 2024 ata o

21 de febreiro de 2025 puido verse no

Museo da Universidade de Vallado-
lid (MUVa) a exposicién que é a base desta que
agora presentamos ampliada'. Tanto a coleccién
Alas y Viento. Mascaras del Mundo (AyV) como
o proxecto Unveiling the Arts and Works behind
the MASKS (MASKS) comparten dous obxecti-
vos bésicos: por unha banda, aproximar os non
iniciados 4 riqueza das culturas mascareiras, e
por outra, reforzar o recofiecemento mutuo entre
comunidades que usan mascaras en contextos
festivos ou rituais distintos pero comparables.
Como explicamos no catalogo desta primeira
colaboracion, realizado coa mesma perspecti-
va educativa, patrimonial e divulgativa que nos
move nesta ocasion, exploramos a creatividade
cultural e a arte desde unha perspectiva etnoldxi-
ca. Esta fixase en como as expresions estéticas e
as mascaras tradicionais se transforman en con-
textos contemporaneos.

1 M.? Pilar Panero Garcia e Ignacio Rovira Benet
(2024). MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira
[Catélogo da exposicion realizada no Museo da Universidade
de Valladolid, 12 de decembro de 2024 a 21 de febreiro de
2025]. Valladolid: Ediciones Universidad de Valladolid. DOI:
10.35376/10324/72204. Dispofiible en:
https://uvadoc.uva.es/handle/10324/72204

41

Neste camifio tivemos a fortuna de converxer co
Museo do Pobo Galego, unha institucién que tra-
balla cunha metodoloxia antropoldxica. Esta dis-
ciplina, pola sua propia natureza, artictlase con
outras areas do cofiecemento —historia, arte,
medio natural, ciencia e pensamento— co pro-
posito de integrar no proxecto global as manifes-
tacions da cultura de Galicia presentes en cada
unha delas. E o Carnaval ten un lugar moi espe-
cial no espectro cultural dos pobos do noroeste
peninsular.

O marco no que se desenvolve o proxecto
MASKS é o de visibilizar o traballo dos artesans
e os artistas. Ainda que non usamos estas ca-
tegorias como sinénimas, si que afirmamos que
os seus limites son moi difusos, pois desde unha
antropoloxia da arte a mirada expandiuse porque
superou o primitivismo e o ruralismo. Eles vincu-
lanse a espazos mascareiros e pofien en valor
as mascaras como capital cultural, simbdlico e
econémico de distintos grupos, tanto tradicionais
coma institucionais. Na actualidade, as mascaras
contindan producindose con fins ludicos, rituais e
estéticos, actuando como soportes plasticos de
tradiciéns en proceso de transformacion. Nelas
converxen materiais e técnicas herdadas xunto
con innovaciéns contemporaneas, preservando
e, en ocasiéns, subvertindo as categorias esté-



ticas transmitidas pola tradicion. Séguenos in-
teresando neste catalogo, xa que na exposicion
non é posible, ver os anversos e os interiores de
obxectos moi identificables pero moi distintos
entre si, mesmo cando son a mesma mascara.
Vemos desfilar numerosos pecados e danzantes,
numerosos bugios, numerosos lolelor, e identifi-
carémolos como pecados e danzantes, bugios,
lolelor, pero ningun serd idéntico a outro. Tamén
nomeamos o artesan, salvo nalgin caso en que
o descofiecemos. A arte popular nunca foi anéni-
ma, ainda que aos que o podian recofiecer por-
que categorizaron o folclore e a tradicién como a
cultura dos outros —salvaxes, primitivos, barba-
ros, rurais etc.— non lles interesou nunca corie-
cer e recofiecer. Este anonimato xa é historia; os
construtores e construtoras de mascaras gozan
de recofiecemento polo seu traballo.

Tras a primeira colaboracion estamos de acordo
en que é necesario explorar procesos como a pa-
trimonializacion e a artificacion, que reconfiguran
a funcioén, o significado e a percepcion da arte e
das practicas rituais. As mascaras, en conxunto,
mostran como estas expresiéns se reinterpretan
hoxe como simbolos identitarios, dispositivos de
memoria e espazos de colaboracién entre artis-
tas e antropdlogos. As 38 mascaras que mostra-
mos no MUVa engadimoslles agora 16 mais da
coleccion de Alas y Viento grazas & xenerosida-
de de Nacho Rovira. Estas corresponden a 13
contextos nos que a mascara é central. Que esta
nova exposicién se celebre no Museo do Pobo

Galego brindanos a ocasién de exhibir as pezas
que non estan na exposicién permanente relati-
vas ao Entroido. As seleccionadas da coleccion
Alas y Viento, que xa andan polas duas centenas,
coma na primeira edicion valisoletana, proceden
de Romania, Italia, Espafa e Portugal. Tampouco
prescindimos da mascara de osa procedente de
Ordino, no Principado de Andorra, porque a ex-
posicién non sé é un conxunto de pezas, senon
unha amalgama de ilusiéns e traballo dos grupos
que mantefien as tradicions e que, orgullosos,
as mostran. Por iso sumamos sen restar, e esta
mascara segue sendo unha convidada que nos
lembra a sUa universalidade alén dos limites po-
liticos.

A cultura tradicional de Galicia, que, debido ao
acelerado proceso de cambio econdmico, social
e ideoléxico, estaba a experimentar unha profun-
da transformacién dos seus trazos fundamen-
tais, afrontaba hai case medio século, cando se
fundou o Museo do Pobo Galego, os riscos da
perda da identidade. O Entroido, como sinalan
acertadamente Xosé Manuel Gonzéalez Reboredo
e Xosé Marifio Ferro no seu estudo sobre os xe-
nerais da comarca da Ulla, adaptase a contextos
modernos, pero perde elementos rituais antigos
—como ritos agrarios das mascaras—, conver-
téndose en satira politica e social que critica ex-
cesos xuvenis ou desigualdades, sempre culmi-
nando na unidade parroquial. Isto ilustra como as
tradiciéns rurais evolucionan ante a urbanizacion
e os cambios econdmicos, ainda que mantefan

42

as funciéns de cohesién comunitaria; e, por su-
posto, como tamén acontece en Laza, o Entroido
transformouse para converterse nun espectaculo
étnico?.

Non todas as mascaradas logran manter unha
continuidade ao longo do tempo. As guerras, 0s
réximes autoritarios, os movementos migratorios
e o simple esquecemento, as veces polo estigma
que tivo o rural en tempos de desenvolvementis-
mo, contribuiron 4 desaparicion de numerosas
manifestacions culturais tradicionais. Asi e todo,
de maneira inesperada, en determinados momen-
tos da historia xorden iniciativas que, impulsadas
por asociacidns e colectivos comprometidos coa
preservacion do patrimonio inmaterial, logran
devolverlles a vida a costumes que parecian ex-
tinguidos. O orgullo de pertenza e a identidade
local son, neste sentido, forzas profundamente
revitalizadoras. Expofiemos duas mascaras gale-
gas que responden a este patrén: un volante e un
follateiro.

O Entroido Ribeirao celebrabase en San Pedro
de Lincora, Camporramiro e Ferreira de Pantdn,
onde se perdeu. Nos anos 90 recuperouse nou-
tros lugares da Ribeira Sacra, como Vilatixe e No-
gueira do Mifo, pero volveuse abandonar. Hoxe

2 Xosé Manuel Gonzélez Reboredo e Xosé Marifio
Ferro (1987). Entroido. Aproximacion a la fiesta del Carnaval
en Galicia. A Coruia: Editorial Deputacion Provincial, p. 27.
Véxase tamén Josep Marti i Pérez (1996). El folklorismo. Uso y
abuso de la tradicion. Barcelona: Ronsel, p. 117 e ss.

43

consérvase en Santiago da Riba, que o festexa o
Domingo Lambedeiro, o Domingo Corredoiro, o
Domingo de Entroido e, finalmente, o Martes de
Entroido. Para a construciéon da mascara utilizase
un molde de madeira que servira para darlles for-
ma de rostro aos humildes materiais que se usan
para facela. Preparase un engrudo con farifia e
auga morna. Sobre unha folla de xornal aplicase
este engrudo, despois faise sobre unha segun-
da folla na tea que antes era de lifio e finalmente
sobre a terceira e Ultima folla. Todo iso colécase
sobre o molde, chamado forma, atase colocando
anacos de espigas de millo para darlles forma ao
nariz e aos ollos, métese no forno e, cando esta
cocida, sacase e aplicaselle unha capa de xema.
Despois fanselle os buracos dos ollos, a boca e
o nariz cun ferro a lume vivo. Pédese pintar de
negro ou deixala co papel a vista.

Mentres que o volante se recrea tratando de ser o
mais fiel posible & mascara que lembran os mais
ancians, o follateiro, igual que sucede con outras
mascaras confeccionadas a partir de materiais
vexetais, experimenta un proceso de enriquece-
mento formal que se superpon a base tradicional.
Aquilo que na sua orixe constituia un disfrace su-
mamente sinxelo transférmase progresivamente
nunha peza de maior complexidade e de orna-
mentacién mais elaborada. Intensificase o seu
caracter barroquizante para ofrecer o «especta-



culo étnico» do que nos falan Gonzalez Reboredo
e Ferro e tamén Marti®.

Esta practica de ornamentar a indumentaria con
follas de millo estaba amplamente difundida a
ambos os dous lados da serra do Xurés, manifes-
tandose tanto nas aldeas galegas coma nas loca-
lidades portuguesas. No ano 2024, e seguindo o
exemplo marcado pola recuperacion emprendida
en Lobios en 2018, a comunidade de Outeiro, en
Montealegre (Portugal), reactivou a celebracion
do Entrudo folhateiro, reinstaurando asi unha tra-
dicién festiva que forma parte do acervo cultural
compartido da rexion transfronteiriza.

A mascara, porén, utilizase en moitos contextos
rituais e performativos féra do tempo do Entroi-
do, polo que precisamos dunha epistemoloxia
que nos permita clasificar a realidade. Facémo-
lo a través das mascaras, iconas moi potentes
visualmente, pero estas son apenas a epiderme
de practicas sociais arraigadas que sustentan os
mais variados discursos. Por iso organizamos as
mascaras da exposicidon celebrada no MUVa en
bloques tematicos: carnavais folcléricos; Carna-
val cortesan barroco e Commedia dell’Arte; re-
presentacions de Nadal e Semana Santa; Corpus
Christi; mascaras funerarias; e mascaras para
performances contemporaneas.

No bloque das mascaras funerarias incorporamos
outra relacionada coa veneracién aos mortos, o

3 ldem.

canhoto (diabo) de Ciddes, Vinhais, no distrito de
Braganca. Tratase dunha mascara de madeira de
beleza arrepiante, con sucos faciais moi marca-
dos, que loce un par de cornos vermellos € unha
cabeleira negra que lle cae ata a metade das cos-
tas, que atemoriza e fascina. Ataviado cun mono
vermello e unha capa negra adornada cos emble-
mas da morte, o enmascarado adopta a aparen-
cia de soberano das forzas infernais. Desde o alto
dun carro cargado de lefia, erixese ante a mul-
titude como figura central do drama ritual, des-
pregando xestos enfaticos e brandindo o tridente
en sinal de dominio. A sUa presenza simbdlica
marca o inicio da desorde: exhorta os participan-
tes a proseguiren a marcha e a desencadearen,
mediante a inversidn da orde cotid, o caos nece-
sario para a posterior restauracion do equilibrio
comunitario. Tratase dunha tradicién popular que
reelabora antigas cosmoloxias pagés, incorpo-
randoas 4 vida contemporanea como expresion
de memoria e identidade cultural. Se seguimos a
Claude Gaignebet, recréase «outro polo esencial
deste calendario [o céltico], o Samain, dia dos de-
funtos, o 1 de novembro, o que é investido. Lé-
vanse a cabo este dia todos os ritos favorables &
viaxe das almas»*.

A maior parte das incorporaciéns nesta edicién
—dez mascaras de nove festas— asocianse ao
Carnaval tradicional, periodo que se desenvol-

4 Claude Gaignebet (1984) [1974]. El Carnaval, Joan
Antoni Martinez Schrem (trad.). Barcelona: Alta Fulla, p. 77.

44

ve desde principios de decembro ata o Carna-
val propiamente dito segundo a clasificacion que
fai Julio Caro Baroja®. As mascaras novas son:
o tafarron de Pozuelo de Tabara en Zamora; un
mascaro de Ousilhdo, tamén en Vinhais, no dis-
trito de Braganca; o zangarron de Montamarta en
Zamora; o carocho de Constantim en Miranda do
Douro, Braganga; o lole procedente de Cincu, no
condado de Brasov, Transilvania; un follateiro de
Lobios, Ourense; un volante de Santiago da Riba,
Chantada, Lugo; o cornuto e a capra de Aliano,
na rexion de Basilicata; e por ultimo, o mastro di
campo de Mezzojuso na provincia de Palermo. A
través deste percorrido méstrase a diversidade
de funciéns da mascara: festiva, ritual, identitaria,
pedagdxica, dramatica e funeraria.

O tempo das mascaras, cristianizado ou non, per-
tence a unha dimensién césmica onde a existen-
cia humana se entrelaza cos ciclos do universo.
Nel, cada xesto ritual participa dun movemento
ancestral: o da unién ou a separacién co sacro,
o trénsito perpetuo entre a morte e o renacer da
Natureza. Os antigos ritos agrarios encarnaban
esta sabedoria circular, onde o home, a terra e
o divino respiraban a un mesmo ritmo. Encarna-
no moi ben as mascaras invernais fustrigadoras,
coma o tafarron de Pozuelo e o zangarron de
Montamarta, que, unidos ao de Sanzoles, en Alas
y Viento desde hai tempo, compofien a triade de

5 Julio Caro Baroja (2005)[1965]. El Carnaval. Analisis
histdrico-cultural. Madrid: Alianza Editorial, passim.

45

fustrigadores zamoranos que se celebran nos
doce dias méaxicos que van desde o Nadal ata a
Epifania. Deste periodo son tamén o mascaro de
Ousilhdo e o carocho de Constantim.

Nos tres casos zamoranos, malia as suas diferen-
zas, 0s zangarrons comparten varios trazos fun-
damentais. En primeiro lugar, case non hai pala-
bra falada: sé se permiten alguns saldos formais
para felicitar as Pascuas e solicitar o aguinaldo.
Tamén se lles esixe tanto aos enmascarados —un
por celebracion— coma aos seus acompafantes
a realizacion de probas fisicas, como correr le-
vando chocas atadas & cintura para perseguiren
os vecifos. Pero o elemento clave é que toda a
comunidade se implica e recofiece o papel que
desempefia a sia mocidade.

Asi mesmo, nestas celebraciéons desenvélvese
unha cadea de actos ordenados onde o persona-
xe enmascarado desprega unha violencia ritua-
lizada: fustriga, golpea, zarandea e corre detras
da xente. Todo iso acontece nun espazo comple-
tamente aberto, que abrangue o conxunto da al-
dea, as sUas ruas e o interior das casas. Nos dous
trasmontanos compartense estes trazos con al-
gunhas diferenzas: en Constantim, o enmascara-
do acosa cunhas tenaces articuladas e non con
elementos fustrigadores, e en Ousilhdo non hai
un enmascarado, senéon moitos. En Sanzoles e
en Constantim, o enmascarado vai acompanado
dunha troupe de danzantes.



Incorpdéranse duas mascaras do Carnaval de
Aliano, cornuto e capra, que exemplifican como
se recorre a elementos aparentemente arcaicos
para responder a necesidades actuais de partici-
pacion, dialogo e construcion de identidade local.
Ferdinando Mirizzi® analiza este e outros casos do
Carnaval lucano e conclle que, a través destas
mascaras, a comunidade se presenta de cara ao
exterior como depositaria dunha tradicién Unica,
a vez que adapta formas e significados a un con-
texto marcado polo turismo cultural e as redes de
«cidades do Carnaval» de Basilicata. As méasca-
ras cornudas transformaronse no verdadeiro em-
blema do Carnaval de Aliano e, por extensién, da
sUa historia e cultura local, grazas tanto aos rela-
tos do escritor e artista Carlo Levi e do antropodlo-
go Vincenzo Spera’ coma a politicas conscientes
de patrimonializacién.

Tamén son fustrigadores os enmascarados
lole, asociados historicamente as comunidades
saxoas —comunidade xermanica asentada histo-
ricamente en Transilvania desde a Idade Media—
do sueste da rexion que celebran a Fuga Lolelor.

6 Ferdinando Mirizzi (2025). «Las mascaras
tradicionales como simbolos culturales», Gazeta de
Antropologia, n.° 41 (2). Dispofiible en:
https://hdl.handle.net/10481/109210

7 Véxase Vicenzo M. Spera e M.? Pilar Panero Garcia
(2023). «La identidad etnohistérica de las mascaras. Una
conversacion con Vincenzo M. Spera», Encrucijadas. Revista
Critica de Ciencias Sociales, 23(3), e2305, 35 pp. Dispofiible en:
https://recyt.fecyt.es/index.php/encrucijadas/article/view/103067

A sla configuracion actual sintetiza elementos
dun antigo complexo ritual de transicién invernal
e practicas vinculadas as confrarias artesanais,
activas na zona desde a ldade Media. Este Car-
naval celébrase a finais de xaneiro en Agnita ou
comezos de febreiro en Cincu. O final de xaneiro
e o0 comezo de febreiro representan, no imaxina-
rio popular europeo, o punto de inflexién entre o
«inverno vello» e o anuncio simbdlico da prima-
vera.

A escenificacién de Mezzojuso, coma a da Fuga
Lolelor, envélvese nun relato lendario. Escenifi-
ca a rivalidade entre o mastro di campo e o rei
polo amor da raifia, recreando o lendario asalto
que o conde de Mddica dirixiria contra o caste-
lo coa intencién de conquistar a Branca de Na-
varra. A representacion iniciase coa chegada da
procesion real, que sobe a un escenario disposto
como castelo e da comezo un baile cerimonial.
Paralelamente, irrompen diversas mascaras tra-
dicionais. O baile vese interrompido pola entrada
do mastro di campo, acompanado polo enxefiei-
ro —encargado de medir o terreo da contenda—,
por Garibaldi e os seus garibaldinos, asi como
por bandoleiros, un mago e outros personaxes.
O heroe porta a stia méascara vermella, unha ca-
misa branca adornada con cintas multicolores e
pantalén e capa vermellos. Unha vez no centro da
praza, lanzalle un desafio ao rei, que este acep-
ta, e desencadéase un ambiente de balbordo e
confusién marcado por disparos, ruidos e a inter-
vencion de diversos personaxes. Despois dunha

46

serie de evoluciéns coreograficas e coa participa-
cién activa do publico —que comparte o aperiti-
vo tradicional da procesién—, o mastro di campo
asalta o castelo, pero o rei féreo e os seus homes
aténdeno e retirano, dando fin asi o primeiro acto.
O heroe recomponse e triunfa no segundo acto.

Non importa que o heroe desta pantomima béli-
ca non responda a unha verdade historica, pois o
interesante neste tipo de representacions é que a
mascara non substitie, sendn que crea. Non é un
espello que reflicte unha identidade fixa, senén
mais ben un «cristal» que une fragmentos de moi-
tas identidades distintas, as veces contraditorias.
A mascara xera un espazo para o pensamento e
a accidn; e o ritual orienta a accién, crea relaciéns
sociais e dalle forma & experiencia colectiva®.

A mascara deste mastro di campo esta realizada
en papel maxé segundo a tradicion de Lecce, con
papel vexetal e cola forte. Usando un preparado
con carbonato de calcio e cola de coello, pintase
cunha capa de minio oleoso & témpera e esmal-
tase con lacas. As pestanas, o bigote e as cellas
estan pintadas con pigmento negro de vide. Sa-
bemos por Salvatore Raccuglia que no pasado a
representacion se facia mais dias, que a mascara

8 Rosario Perricone (2023). «La mascara fatica.
Agencia, mimesis y representacion de un artefacto
ceremonial», en M.? Pilar Panero Garcia e Anténio Pinelo Tiza
(coords.), Mascaras y Patrimonio. Etnografia del Carnaval en
el s. XXI (pp. 137-160), Urueiia (Valladolid), Fundacion Joaquin
Diaz, p. 142.

47

era de cera e se construia cun molde especial®. A
obra de arte, neste caso, desde a sUa realidade
figurativa, evita reducionismos e adopta outras
formas artesanais non locais que os actores asu-
men con absoluta normalidade.

Incorporamos a mascara Pierrot, personaxe que
chega a Francia a través do mimo Jean-Gaspard
Deburau, na secciéon do Carnaval cortesan ba-
rroco e Commedia dell’Arte. Unimos as masca-
ras de Carnaval a este xénero dramatico porque
este bebe daquel e, ao mesmo tempo, os arque-
tipos da Commedia dell’Arte —especialmente
os criados e vellos— estan tomados do modelo
carnavalesco veneciano. Co tempo a influencia
é mutua. Esta férmula reméntase ao século xvii
e acUfiaa un tratadista, Giuseppe Baretti, nunha
edicion comentada de Goldoni. Con todo, moi-
tos estudosos son da opinidon de que o termo xa
funcionaba en periodos anteriores, pois o termo
«arte» esta vinculado desde a Idade Media cos
gremios. Isto suporia que asociados a ela esta-
rian actores profesionais que traballaban en com-
pafias. Estas non se limitan s cortes onde re-
presentaban en privado, senon que se establecen
e ofrecen representacions publicas todo o ano.
Usanse diversos termos para esta actividade:
commedia d’istrioni, commedia di zanni, comme-
dia di gratiani e outros, que, & marxe destes ter-

9 Raccuglia, Salvatore (2007). «La rappresentazione
carnevalesca in Mezzojuso», en Antonino Buttitta e Antonio
Pasqualino (eds.), Il Mastro di Campo a Mezzojuso (pp. 23-29).
Palermo: Fondazione Ignazio Buttitta, p. 25.


https://recyt.fecyt.es/index.php/encrucijadas/article/view/103067

mos pexorativos, reflicten modos de interpretar
de forma improvisada ou estruturada en guiéns
como commedia improvvisa, commedia italiana
ou commediia a braccio. Estes termos remitennos
a representaciéns populares, primeiro italianas,
despois francesas, mais tarde europeas e hoxe
universais.

Tres son as mascaras que se suman a coleccion
Alas y Viento e a esta exposicion e que se usan
no Corpus Christi. As tres —o Pecado Mayor, un
pecado e un danzante— pertencen a Camufas,
na provincia de Toledo, onde a celebracion posue
unha densidade ritual impresionante para expli-
car alegoricamente a loita eterna entre o ben e o
mal. Antes da celebracién liturxica, os dous gru-
pos percorren as ruas da vila para recoller as au-
toridades portando o estandarte e a cruz. A indu-
mentaria distingue claramente cada conxunto: os
pecados visten de negro, con pantalén, medias e
sandalias ou zapatillas, mentres que os danzantes
van de branco. As mascaras tamén reforzan esta
oposicion simbdlica: os pecados portan caretas
con cornos e narices chatos, mentres que as dos
danzantes presentan prominentes narices aquili-
nos. As mascaras de papel maxé coréanse coas
tiras bordadas con flores de seda de raso que
son o arranque da touca que cobre os ombreiros
dos pecados. Cada grupo posue unha estrutura
interna complexa, con cargos e funcions especi-
ficos. Entre os pecados destacan figuras coma o
Pecado Mayor, a Pecailla, os picas, os cubos ou
o Correa, ademais dos ramaleros e os novicios.

Pola sta banda, entre os danzantes atépanse o
Capitan, o Alcalde, o Judio Mayor, a Madama, as
Porras, o Tambor e o Cordel, entre outros.

Danse unha serie de ritos iniciaticos que serven
para rexenerar e darlle continuidade & festa para
que os novicios —tamén chamados tiznaos— as-
piren a incorporarse ao grupo dos pecados. Du-
rante o venres da semana do Corpus, soportan
unha serie de probas iniciaticas, entre bromas,
golpes e auga, nunha xornada de inversién sim-
bolica da orde xerarquica. Ese dia, o Correa, que
representa a autoridade e o castigo, transférma-
se nunha figura burlesca cofiecida como o Santo
Paparro, encarnando asi a inversién ritual propia
das celebracions de raiz popular.

A estes bloques incorporamos un novo, o das
mascaras utilizadas nas loitas de mouros e cris-
tians ou morismas, cun bugio de Valongo no dis-
trito do Porto. A festa é alegre e barullenta. Des-
envélvese na rla e é moi participativa. Os bugios,
que se contan por centos, van todos enmasca-
rados. Van cubertos con chapeus de a adorna-
dos con serpentinas de cores. Visten con rou-
pas rechamantes de cores vivas, especialmente
vermellas: chaquetina de seda, capa curta, lu-
vas, medias con axouxeres. Na man poden levar
obxectos coma castafiolas, cornos ou bonecas.
A loita de contrarios, bugios con mourisqueiros,
ten varias interpretacions validas, pero parécenos

48

moi suxestiva a que propoén Luis Cunha'®, segun-
do a cal a estrutura do grupo mourisco —con re-
gras estritas, xerarquias internas e exclusién dos
que deixan de ser novos— representa a xeracion
emerxente, vigorosa e dominante. Os bugios, co
seu rei chamado Velho da Bugiada, encarnan os
maiores, destinados a ser derrotados salvo por
unha intervencién sobrenatural que restaura mo-
mentaneamente o equilibrio. Asi, a festa esceni-
fica cada ano unha pedagoxia colectiva sobre a
transitoriedade, a sucesion xeracional, a perda e
a renovacion, o que explicaria a intensa identifi-
cacion da comunidade con esta celebracion in-
terxeracional.

Hoxe en dia as mascaras asociadas a ritos de
distinta indole vense transfiguradas nun folclore
que sobrevive apenas como eco do seu sentido
orixinal. O tempo lineal —ese que avanza sen re-
torno, negando o mito— desposuiu o rito da sua
dimension transcendente. Asi, a relacidon entre
Deus e os homes dillese na inmediatez do pre-
sente, e con ela esvaese o principio universal que
algunha vez lle outorgou ao mundo o seu miste-
rio e a slia unidade. Asi e todo, as mascaras son
uatiles, pois son un medio para os que organizan
as acciéns e pensamentos daqueles que as usan.

10 Luis Cunha (2025). «Inversdo e alteridade na Bugia-
da e Mouriscada: A festa como pedagogia», en Rita Ribeiro
e Emilia Araljo (eds.), Festas de Mouros e Cristédos. Culturas
Festivas Ressignificadas (pp. 99-113). Braga: UMinho Editora/
Centro de Estudos de Comunicagao e Sociedade, pp. 109-
112. https://doi.org/10.21814/uminho.ed.74.6

49

Isto sé é posible porque temos mestres e mes-
tras mascareiros ou construtores e construtoras
de mascaras locais que cobren esta necesidade.

Esta exposicién, que é unha actividade de di-
fusion do proxecto MASKS, ten, entre outras, a
aspiracion de dignificar o traballo dos artesans e
artesas desde o presente, pero cunha perspec-
tiva diacronica. Seleccionamos mascaras dunha
colecciéon concreta sendo conscientes de que
outras eleccidns tamén serian vélidas para expli-
car a riqueza cultural que atesouran as masca-
ras, pero sentindonos afortunados e agradecidos
por gozar da combinacion resultante. Tamén nos
resulta moi alentador que Nacho Rovira tivese a
ben incorporar pezas realizadas nos territorios
nos que traballa o equipo de MASKS —tafarrén,
mascaro de Ousilhdo, zangarréon de Montamarta,
carocho, lole, cornuto e capra e canhoto (diabo)—
e outras que tamén nos parecen extraordinarias
doutros territorios.

Pechamos esta introducion lembrando a metafo-
ra antes mencionada do noso admirado profesor
Perricone: a mascara non é un espello, senén un
cristal esnaquizado que podemos recompoiier de
moitas formas, tantas como identidades queira-
mos construir.

M.2 Pilar Panero Garcia
Directora da Catedra de
Estudos sobre a Tradicion (UVa)
Comisaria da exposicion


https://doi.org/10.21814/uminho.ed.74.6

=
—
cH
AN
cH

y Viento Collection. Nacho Rovira Il

the poet are at home with the savage. His

aesthetic sensibility has brought the mod-
ern man closer to this sphere than the «en-
lightened» man of the 18th century ever was.
Think of the peculiar charm that the mask as
an objet d’art has for the modern mind. People
nowadays try to feel the essence of savage
life. This kind of exoticism may sometimes be
a Little affected, but it goes a good deal deeper
than the 1 8th century engouement for Turks,
«Chinamen» and Indians. Modern man is very
sensitive to the far-off and the strange. Nothing
helps him so much in his understanding of sav-
age society as his feeling for masks and dis-
guise. While ethnology has demonstrated their
enormous social importance, they arouse in
the educated layman and art-lover an immedi-
ate aesthetic emotion compounded of beauty,
fright, and mystery. Even for the cultured adult
of to-day the mask still retains something of its
terrifying power, although no religious emotions
are attached to it. The sight of the masked fig-
ure, as a purely aesthetic experience, carries
us beyond «ordinary life» into a world where
something other than daylight reigns; it carries
us back to the world of the savage, the child
and the poet, which is the world of play.

In this sphere of sacred play the child and

Johan Huizinga, Homo ludens, 1938

n esta esfera del juego sagrado se en-

cuentra a sus anchas el nifio, el poeta

y el salvaje. La sensibilidad estética del
hombre moderno le ha aproximado un poco a
esta esfera. Pensamos en la moda que consi-
dera la mascara como objeto artistico. El en-
tusiasmo actual por lo exético puede ser, en
ocasiones, un poco snob, pero tiene, de todos
modos, un peso espiritual mayor y mayor va-
lor cultural que el gusto del siglo xvii en que
turcos, indios y chinos estaban de moda. El
hombre moderno tiene, sin duda, una capa-
cidad muy desarrollada para comprender lo
lejano y extrafio. Nada le ayuda mejor para
ello que su sensibilidad para todo lo que sea
mascara y disfraz. Mientras la etnologia sefiala
su enorme significacion social, el profano cul-
to experimenta la inmediata emocion estética
compuesta de belleza, de espanto y de miste-
rio. También para los adultos cultos hay algo
misterioso en la mascara. La vision de enmas-
carados nos conduce, en la pura percepcién
estética, a la que no se vincula ninguna idea re-
ligiosa definida, fuera de la vida ordinaria, a un
mundo distinto del de todos los dias, al mundo
del salvaje, del nifio, del poeta, a la esfera del
juego.

Johan Huizinga, Homo Iludens, 1938

51

esta esfera do xogo sagrado, o neno,

o poeta e o salvaxe mdvense coma o

peixe na auga. A sensibilidade estética
do home moderno aproximouno a esa esfera
moito mais do que nunca estivo o “ilustrado” do
século xvii. Pensemos no encanto peculiar que
ten a mascara, como obxecto artistico, para a
mentalidade moderna. Hoxe a xente devece por
sentir a esencia da vida salvaxe. Este exotismo
pode resultar, por momentos, un pouco snob,
pero ten, asi e todo, un alcance moito maior ca
a fascinacion do século xvii por turcos, indios e
chineses. O home moderno sente unha profun-
da atraccion polo remoto e o estrafio. Nada lle
resulta mais Util para comprender a sociedade
salvaxe ca a sUa sensibilidade cara 4 mascara e
o disfrace. Mentres que a etnoloxia demostrou
a enorme importancia social destes elemen-
tos, o profano culto e o amante da arte experi-
mentan unha emocion estética mais inmediata,
composta de beleza, espanto e misterio. Mes-
mo para os adultos cultos de hoxe a mascara
conserva algo do seu poder aterrador, ainda
que xa non se lle atriblan emocions relixiosas.
A visidon dos enmascarados, como experiencia
puramente estética, l1évanos mais ala da vida
ordinaria, a un mundo distinto do de todos os
dias; ao mundo do salvaxe, do neno, do poeta;
a esfera do xogo.

Johan Huizinga, Homo ludens, 1938




y Viento Collection. Nacho Rovira Il

L
Folk Carnival Masks

=
—
cH
AN
cH

Mscaras del Carnaval jblklo’rico

Mdscaras do Entroido




L’'ULTIMA OSSA D’ORDINO

Author: Arnau Codina

Material: fiberglass and acrylic enamel
Dimensions: 30x44,5x21

2024, Ordino, Andorra

Masks of the world (135)

he Pyrenees Bear Festival in February is a tra-
I ditional Carnival performance with references to
bears that is celebrated in Andorra —Ordino and
Encamp— and in three villages in Alt Vallespir in France
—Arles, Prats de Mollé and Sant Llorenc de Cerdans—
which were inscribed by UNESCO on the Representa-
tive List of the Intangible Cultural Heritage of Humanity
in 2022. The first written references date back to the be-
ginning of the 19th century, but they have a legendary
background of which oral testimony has been given for
centuries.

The five festivals are considered a single cultural entity
linked to the Catalan linguistic area, which is celebrated
annually in these five villages in the Pyrenees mountain
range. They symbolise the end of winter and the rebirth of
spring with the bear awakening from hibernation, as well
as the relationship between man and nature.

They are satires of power relations in traditional rural soci-
ety and a parody of local current life. A female ganasbear
faces a group of reapers who don not feel like working the
owner’s land, there are some mix ups and characters with
different nuances appear in each town. The bear is finally

54

hunted and dies before being resurrected. Els Grallers i
Tabalers dels Castellers d’Andorra provide the music to-
day. El despertar de I’Osseta, composed for the festivities
by Andreu Ferrer, is the soundtrack of I'Ossa d’Ordino.

This piece is one of the two existing replicas of the head
of the Ossa de Ordino. In 2022, the first replica replaced
the natural head that had been used in the performances
since the beginning of the 20th century, so that it can be
displayed and preserved. After more than a hundred years
of use and given its condition, the Ordino Popular Cul-
ture Association commissioned Arnau Codina, an artist
specialising in festive imagery, to reproduce the historic
head while maintaining the characteristics of the original,
which had already been deformed by the passage of time.
In 2024, with permission from the Ordino Popular Culture
Association, the same artist created this second replica.




L’'ULTIMA OSSA D’ORDINO

Autor: Arnau Codina

Material: fibra de vidrio y esmalte acrilico
Dimensiones: 30x44,5x21

2024, Ordino, Andorra

Méascaras del mundo (135)

as Fiestas del Oso de los Pirineos de febrero son

representaciones tradicionales de Carnaval con re-

ferencias a los 0sos que se celebran en Andorra
—Ordino y Encamp— y en tres pueblos del Alt Vallespir
en Francia —Arles, Prats de Mollé y Sant Llorencg de Cer-
dans— que fueron inscritas en el 2022 por la Unesco en
la Lista Representativa del Patrimonio Cultural Inmaterial
de la Humanidad. Las primeras referencias escritas datan
de principios del siglo xix, pero tienen un fondo legendario
testimoniado oralmente durante siglos.

Las cinco estan consideradas como una sola entidad
cultural ligada al area linguistica catalana, y se celebran
anualmente en esos cinco pueblos de la cordillera de los
Pirineos. Simbolizan el final del invierno y el renacimiento
de la primavera con el oso despertando de su hiberna-
cién, asi como la relacion entre el hombre y la naturaleza.

Son satiras de las relaciones de poder en la sociedad ru-
ral tradicional y una parodia de la actualidad local. Una
osa se enfrenta a un grupo de segadores con pocas ga-
nas de trabajar la tierra del propietario, se producen en-
redos y aparecen personajes con diferentes matices en
cada localidad. La osa finalmente es cazada y muere para

56

después resucitar. Els Grallers i Tabalers dels Castellers
d’Andorra ponen hoy la musica y El despertar de I’'Osseta,
compuesta para la obra por Andreu Ferrer, es la banda
sonora de I’Ossa d’Ordino.

Esta pieza es una de las dos réplicas existentes de la ca-
beza de la Ossa de Ordino. En el 2022 |la primera réplica
sustituyd en las representaciones la cabeza natural con
la que se hacian desde principios del siglo xx, para ex-
ponerla y conservarla. Después de mas de cien afios de
uso, y visto su estado, I’Associacié de Cultura Popular
d’Ordino encargd a Arnau Codina, artista especializado
en imagineria festiva, la reproduccién de la histérica ca-
beza manteniendo las caracteristicas de la original ya de-
formada por el paso del tiempo. En 2024, con permiso de
I’Associacié de Cultura Popular d’Ordino, el mismo artista
cred esta segunda réplica.




L’'ULTIMA OSSA D’ORDINO

Autor: Arnau Codina

Material: fibra de vidro e esmalte acrilico
Dimensions: 30x44,5x21

2024, Ordino, Andorra

Méascaras do mundo (135)

s Festas do Oso dos Pireneos de febreiro son

representacions tradicionais de Carnaval con

referencias aos 0sos que se celebran en Andorra
—Ordino e Encamp— e en tres localidades do Alt
Vallespir en Francia —Arles, Prats de Moll6 e Sant Lloreng
de Cerdans— que foron inscritas en 2022 pola Unesco
na Lista Representativa do Patrimonio Cultural Inmaterial
da Humanidade. As primeiras referencias escritas datan
de comezos do século xix, pero tefien un fondo lendario
testemufiado oralmente durante séculos.

As cinco estan consideradas como unha soa entida-
de cultural ligada a area linguistica catala, e celébranse
anualmente nesas cinco aldeas da cordilleira dos Pire-
neos. Simbolizan o final do inverno e o renacemento da
primavera, co oso espertando da sua hibernacion, asi
como a relacién entre o home e a natureza.

Son sétiras das relacidns de poder na sociedade rural tra-
dicional e unha parodia da actualidade local. Unha osa
enfrontase a un grupo de segadores con pouca gana de
traballar a terra do propietario, prodicense enredos e
aparecen personaxes con diferentes matices en cada lo-
calidade. A osa finalmente é cazada e morre para despois
resucitar. Els Grallers i Tabalers dels Castellers d’Andorra

58

pofien hoxe a musica, e El despertar de I'osseta, com-
posta para a obra por Andreu Ferrer, é a banda sonora da
ossa d’Ordino.

Esta peza é unha das duas réplicas existentes da cabeza
da ossa d’Ordino. En 2022, a primeira réplica substituiu
nas representacions a cabeza natural coa que se facian
desde comezos do século xx, para expofiela e conser-
vala. Despois de mais de cen anos de uso, e dado o seu
estado, a Associacié de Cultura Popular d’Ordino encar-
goulle a Arnau Codina, artista especializado en imaxinaria
festiva, a reproducién da histérica cabeza mantendo as
caracteristicas da orixinal, xa deformada polo paso do
tempo. En 2024, co permiso da Associacié de Cultura
Popular d’Ordino, o mesmo artista creou esta segunda
réplica.




ZANGARRON DE SANZOLES

Author: José Javier Sanchez
Hernandez

Material: leather, horsehair and textiles (satin and velvet
ribbons)

Dimensions: 23x30x100

2022, Sanzoles, Province of Zamora, Spain

Masks of the world (103)

he origin of the Zangarrdn, which is celebrated in
TSanzoles on the evening of December 25th and

on December 26th in honour of Saint Stephen,
is uncertain. Legend has it that the plague was spread-
ing through the town and the locals implored the saint to
free them from it and, as this did not happen, the parish
priest took the saint out in procession. The neighbours,
tired of the saint not listening to their prayers, decided
to stone him. One neighbour, in disagreement with such
acts, dressed up as a masked character, frightening peo-
ple and defending the sacred image.

This mask belongs to the typology of masked whippers.
The Zangarrén is accompanied by other young men who
are two stewards, four dancers, two musicians and three
roasters and they perform four types of dances accom-
panied by a drummer, who is the director of the function.
This is an old party for young people with a request for a
Christmas present and a shared meal, the mutis or silence
meal during which they cannot speak. Whoever breaks
this rule during the feast, he/she receives a strong blow,
this time from the drummer, and pays a fine.

60

This masked celebration has traditionally been associ-
ated with the quintos, marking the transition from youth to
adulthood and functioning as a rite of initiation. Taking on
the role of the Zangarrdn once signified the formal entry of
young men into the adult community. With the disappear-
ance of compulsory military service, the celebration has
gradually shifted toward a broader, collective dimension
and today stands as a key expression of the shared iden-
tity of the village of Sanzoles. At the same time, recent
processes of cultural revaluation and patrimonialisation of
rural life have encouraged the symbolic reappropriation of
this and other masked festivities within the province.

Unlike many comparable traditions, which lack system-
atic historical documentation, Sanzoles preserves an
exceptional record of continuity. The local interpretation
centre holds documents listing the names of young men
who embodied the Zangarrén in specific years —such
as 1907 and 1922 — providing tangible evidence of the
long-standing transmission of the ritual. Nevertheless, the
celebration has experienced interruptions, notably during
the Spanish Civil War, illustrating the impact of sociopoliti-
cal contexts on the persistence of cultural practices. More
recently, during the COVID-19 pandemic, the Zangarrén’s
appearance was partially maintained, with the masked
figure processing alone and without accompaniment.




7ZANGARRON DE SANZOLES

Autor: José Javier Sanchez
Hernandez

Material: cuero, crin de caballo y textiles (cintas de raso
y terciopelo)

Dimensiones: 23x30x100

2022, Sanzoles, Zamora, Espana

Mascaras del mundo (103)

| origen del Zangarrén, que se celebra en Sanzoles

sus visperas el dia 25 de diciembre por la tarde y

su funcién el 26 de diciembre en honor a san Este-
ban, es incierto. Cuenta la leyenda que la peste se exten-
dia por el pueblo y los lugarefios imploraban al santo para
que les librase de ella y, como esto no ocurria, el parroco
sacé al santo en procesion. Los vecinos cansados de que
el santo no escuchase sus plegarias decidieron apedrear-
lo. Un vecino, en desacuerdo con tales actos, se disfrazé
de personaje enmascarado asustando a las gentes y de-
fendiendo la imagen sagrada.

Esta mascara pertenece a la tipologia de enmascarados
fustigadores. El Zangarron que va acompaniado por otros
mozos que son: dos mayordomos, cuatro bailonas, dos
tocadores y tres asadores que ejecutan cuatro tipos de
danzas acompanados de un tamborilero, que es el direc-
tor de la funcion. Se trata de una antigua fiesta de quintos
con peticiéon de aguinaldo y comensalismo, la comida del
mutis en la que no pueden hablar. Si alguien quebranta
esta norma durante el 4gape recibe un vergazo, esta vez
por parte del tamborilero, y paga una multa.

62

Esta festividad ha sido entendida siempre como la cele-
bracién de los quintos, simbolizando el paso de la juven-
tud a la adultez. Participar como quinto constituye, por
tanto, un auténtico rito de iniciacion. En la actualidad, con
la desaparicion del servicio militar obligatorio, la fiesta se
ha transformado en una celebracién colectiva que repre-
senta la identidad de todo el pueblo de Sanzoles. Ade-
mas, los recientes procesos de puesta en valor y patrimo-
nializacion de la antigua vida campesina han propiciado
una apropiacion simbdlica de esta y otras celebraciones
dentro del ambito provincial.

De manera general, no existen registros sistematicos ni
continuos que documenten la celebracion anual de las
fiestas de enmascarados hasta fechas muy recientes. No
obstante, el caso de Sanzoles constituye una excepcion
destacada. En su centro de interpretacion se conservan
documentos con los nombres de los mozos que desem-
pefaron el papel del Zangarrén en distintos afios —como
1907 o0 1922 —, lo que permite establecer una clara con-
tinuidad histérica de esta manifestacion festiva. Aun asi,
se sabe que la celebracién se interrumpid en ciertos pe-
riodos, como durante la Guerra Civil, lo que demuestra
cémo los acontecimientos sociopoliticos pueden influir
en la pervivencia de las expresiones culturales. Durante la
pandemia del COVID-19, la salida del Zangarrén se reali-
z6 de forma simbodlica, con su aparicién en solitario y sin
acompanamiento.




7ZANGARRON DE SANZOLES

Autor: José Javier Sanchez
Hernandez

Material: coiro, crina de cabalo e téxtiles (cintas de satén
e veludo)

Dimensidns: 23x30x100

2022, Sanzoles, Zamora, Espana

Mascaras do mundo (103)

orixe do zangarréon, que celebra en Sanzoles as

slas vésperas o dia 25 de decembro a tarde e a

sua funcién o 26 de decembro na honra de santo
Estevo, é incerta. Conta a lenda que a peste se espallaba
pola aldea e os vecifos lle imploraban ao santo que os
librase dela, e, como isto non sucedia, o parroco sacou o
santo en procesién. Os aldeans, cansos de que o santo
non escoitase as suas pregarias, decidiron apedralo. Un
vecifio, en desacordo con eses actos, disfrazouse de per-
sonaxe enmascarado, asustando as xentes e defendendo
a imaxe sagrada.

Esta méscara pertence a tipoloxia de enmascarados fus-
trigadores. O zangarrdn vai acompafado por outros mo-
zos, que son: dous mordomos, catro bailadeiras, dous
tocadores e tres asadores, que executan catro tipos de
danzas acompanados dun tamborileiro, que é o director
da funcién. Tratase dunha antiga festa de quintos con pe-
ticion de aguinaldo e comensalismo, o «xantar do mutis»,
no que non poden falar. Se alguén quebranta esta norma
durante o agape, recibe unha vergallada, desta vez por
parte do tamborileiro, e paga unha multa.

64

Esta festividade foi entendida sempre como a celebra-
cion dos quintos, simbolizando o paso da mocidade &
adultez. Participar como quinto constitle, por tanto, un
auténtico rito de iniciacion. Na actualidade, coa desapa-
ricion do servizo militar obrigatorio, a festa transformouse
nunha celebracién colectiva que representa a identidade
de toda a vila de Sanzoles. Ademais, os recentes proce-
sos de posta en valor e patrimonializacion da antiga vida
campesifia propiciaron unha apropiacién simbdlica desta
e outras celebracidns dentro do ambito provincial.

De maneira xeral, non existen rexistros sistematicos nin
continuos que documenten a celebracidon anual das fes-
tas de enmascarados ata datas moi recentes. Con todo,
o caso de Sanzoles constitle unha excepcién destacada.
No seu centro de interpretacién consérvanse documen-
tos cos nhomes dos mozos que desempefiaron o papel
do Zangarrén en distintos anos —como 1907 ou 1922 —,
0 que permite establecer unha clara continuidade histé-
rica desta manifestacion festiva. Asi e todo, sabese que
a celebracion se interrompeu en certos periodos, como
durante a Guerra Civil, o que demostra como os aconte-
cementos sociopoliticos poden influir na pervivencia das
expresions culturais. Durante a pandemia do COVID-19,
a saida do Zangarrdn realizouse de forma simbdlica, coa
sUa aparicion en solitario e sen acompafamento.




TAFARRON

Author: José Javier Sanchez
Hernandez

Materials: painted iron sheet, vegetal fibers, and a cotton
towel

Dimensions: 23x30x100

2024, Sanzoles, Province of Zamora, Spain

Masks of the World (168)

afternoon of December 25 and continues late into the

night, though the Tafarrén and his companion, La Ma-
dama, withdraw earlier. Their duties resume at dawn on
the 26th, when they tour the village congratulating Eas-
ter ahead of Saint Stephen’s Mass, in which El Tafarrdn,
La Madama, and the stewards take part. They are also
present at the events held on December 27. The most
distinctive element of the Pozuelo masquerade is the
presence of La Madama alongside the main character, as
well as other supporting figures such as the mayors and
stewards. This organizational structure closely links the
celebration to those of Aliste and Tras-os-Montes, where
characters like La Madama and El Galan are common.

In Pozuelo de Tabara, the celebration begins on the

A striking feature is that the Tafarrén only wears the mask
on his face at a specific moment on the 26th. On the 25th
and most of the 26th, he carries it on his back. On the
27th, he does not wear it. It is also significant that on the
25th, El Tafarron and La Madama symbolically exchange
roles. Historically, the village youth marked this festival by
electing the Bishop-King, a figure comparable to the Boy

66

Bishop or King of Christmas, and by hosting a communal
“village meal,” traditionally consisting of bread and wine.
This shared meal remains one of the festival’s central
communal moments.

El Tafarrén carries a long ladle in one hand and a staff in
the other, from which hangs a striking ball used to deliver
blows. La Madama represents a festive and prestigious
figure, associated with the feast of Saint Stephen—con-
sidered in many regions the patron saint of youth. The
masked whipping man wears a remarkable cape made
of plant fibers, while La Madama carries a doll pinned to
her back.

The Pozuelo mask closely resembles the version created
by José Javier Sdnchez, made of painted sheet iron and
complete with the towel draped over the Tafarrén’s back.
However, the artisan replaced the traditional animal-hair
mustache and goatee with plant fibers, to harmonize with
the vegetal cape, and substituted the original hare’s ears
with iron ears, preserving traditional materials while avoid-
ing the use of animal parts.

Note: This mask is a donation from the artisan to the collection. It was
presented at the closing of the exhibition MASKS. Alas y Viento Collec-
tion. Nacho Rovira, held at the University of Valladolid Museum, Decem-
ber 12, 2024 to February 21, 2025. This activity was carried out within
the framework of the project “Unveiling the Arts and Works behind the
MASKS (Project acronym: MASKS)”, n°® 101139852 (European Educa-
tion and Culture Executive Agency (EACEA), ERASMUS-EDU-2023-PI-
ALL-INNO / 03 May 2023, ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-
ENTERP - Alliances for Education and Enterprises, 01/02/2024 to
31/01/2027, IP: M.2 Pilar Panero Garcia (UVa).




TAFARRON

Autor: José Javier Sanchez
Hernandez

Material: chapa de hierro pintado, fibras vegetales y una
toalla de algoddn

Dimensiones: 23x30x100

2024, Sanzoles, Zamora, Espana

Mascaras del mundo (168)

n Pozuelo de Tabara se inicia la funcién el dia 25 de

diciembre por la tarde y continda hasta bien entra-

da la madrugada, aunque el tafarrén y su acompa-
fiante, la madama, se retiran antes. Estos contindan con
su tarea desde el alba del dia 26 para felicitar las Pascuas
por todo el pueblo antes de la misa a san Esteban, en la
que participan el tafarrén, la madama y los mayordomos
y los actos que se celebran después de la misa del dia 27.
Lo mas singular de la mascarada invernal de Pozuelo de
Téabara es la presencia de la madama junto al personaje
principal, el tafarrén, asi como la participacion de otras
figuras secundarias como los alcaldes y los mayordomos.
Esta configuracion la vincula estrechamente con las cele-
braciones de Aliste y de Tras-os-Montes, donde la mada-
ma y el galan son personajes habituales.

Un rasgo llamativo es que el tafarron solo lleva la careta
en el rostro en algin momento puntual el dia 26. El dia
25 y la mayor parte del 26 la lleva colgada en la espalda.
El 27 no la lleva. También resulta curioso que el dia 25 el
tafarrén y la madama intercambien simbdlicamente sus
papeles. Antiguamente, los jovenes del lugar celebraban

68

esta festividad con la eleccion del obispo-rey —figura
analoga al obispillo o al rey de la Navidad— y con una
comida comunitaria, conocida como «la comida del pue-
blo», en la que el pany el vino eran los protagonistas. Este
acto ha perdurado como uno de los momentos centrales
de comensalismo dentro de la fiesta.

El tafarrén porta en una mano un largo cacillo y en la otra
una vara, de la cual cuelga una pelota con la que agrede.
Por su parte, la madama representa una figura festiva y
de prestigio, asociada también a la festividad de San Es-
teban, considerado en muchas regiones el patrén de la
juventud. El enmascarado fustigador viste una capa de
fibra vegetal muy llamativa y su acompanante lleva pren-
dida en la espalda una mufieca.

La méscara de Pozuelo es basicamente como la que ha
creado José Javier Sanchez en chapa de hierro pintado
y con la toalla que cae sobre la espalda del tafarrén. Sin
embargo, ha sustituido los bigotes y la perilla de cerdas
de animal por fibras vegetales, en consonancia con la
capa que lleva, y las orejas de liebre por orejas en hierro,
manteniendo materiales tradicionales, pero sin usar par-
tes de animal.

Nota: esta méascara es una donacién del artesano a la coleccién. Se
entreg6 en la clausura de la MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho
Rovira, exposicion realizada en el Museo de la Universidad de Vallado-
lid, del 12 de diciembre de 2024 al 21 de febrero de 2025. Esta actividad
se ha realizado en el marco del proyecto “Unveiling the Arts and Works
behind the MASKS (Project acronym: MASKS)”, n°® 101139852 (Euro-
pean Education and Culture Executive Agency (EACEA), ERASMUS-
EDU-2023-PI-ALL-INNO / 03 May 2023, ERASMUS-EDU-2023-PI-
ALL-INNO-EDU-ENTERP - Alliances for Education and Enterprises,
01/02/2024 to 31/01/2027, IP: M.2 Pilar Panero Garcia (UVa).




TAFARRON

Autor: José Javier Sanchez
Hernandez

Material: chapa de ferro pintado, fibras vexetais e unha
toalla de algoddn

Dimensiéns: 23x30x100

2024, Sanzoles, Zamora, Espana

Mascaras do mundo (168)

n Pozuelo de Tabara iniciase a funcién o dia 25

de decembro 4 tarde e continlia ata ben entrada a

madrugada, ainda que o tafarrén e a sia acompa-
fante, a madama, se retiran antes. Estes contintian coa
sUa tarefa desde o amencer do dia 26 para celebrar a
Pascua por toda a aldea antes da misa a santo Estevo, na
que participan o tafarrén, a madama e os mordomos e os
actos que se celebran despois da misa do dia 27.

O mais singular da mascarada invernal de Pozuelo de Ta-
bara é a presenza da madama xunto ao personaxe prin-
cipal, o tafarrdn, asi coma a participacion doutras figu-
ras secundarias, coma os alcaldes e os mordomos. Esta
configuracién vinculaa estreitamente coas celebracions
de Aliste e de Tras-os-Montes, onde a madama e o galan
son personaxes habituais.

Unha caracteristica rechamante é que o tafarron sé leva
a mascara na cara nun momento concreto do dia 26. O
dia 25 e durante a maior parte do dia 26, |évaa &s costas.
O dia 27, non a leva. Tamén resulta curioso que o dia 25
o tafarréon e a madama intercambien simbolicamente os

70

seus papeis. Antigamente, os mozos do lugar celebraban
esta festividade coa eleccion do obispo-rey —figura ana-
loga ao obispillo ou ao rey de la Navidad— e cunha co-
mida comunitaria, cofiecida como «a Comida da Aldea»,
na que o pan € o Vifio eran os protagonistas. Este acto
perdurou como un dos momentos centrais de comensa-
lismo dentro da festa.

O tafarrén porta nunha man un longo cullerén e na outra
unha vara que ten pendurada unha pelota coa que agride.
A madama, 4 sUa vez, representa unha figura festiva e de
prestixio, asociada tamén a festividade de Santo Estevo,
considerado en moitas rexiéns o patrén da mocidade. O
enmascarado fustrigador viste unha capa de fibra vexe-
tal moi rechamante, e a slia acompafiante leva prendida
nas costas unha boneca. A mascara de Pozuelo ¢ basica-
mente coma a que creou José Javier Sanchez en chapa
de ferro pintada e coa toalla que cae sobre as costas do
tafarrén. Porén, substituiu os bigotes e a perilla de pelo de
animal por fibras vexetais, en consonancia coa capa que
leva, e as orellas de lebre por orellas de ferro, mantendo
materiais tradicionais, pero sen usar partes de animal.

Nota: esta mascara é unha doazén do artesan & coleccion. Entregouse
na clausura da MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira, expo-
sicion realizada no Museo da Universidade de Valladolid, do 12 de de-
cembro de 2024 ao 21 de febreiro de 2025. Esta actividade realizouse
no marco do proxecto “Unveiling the Arts and Works behind the MASKS
(Project acronym: MASKS)”, n° 101139852 (European Education and
Culture Executive Agency (EACEA), ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-IN-
NO / 03 May 2023, ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-ENTERP
- Alliances for Education and Enterprises, 01/02/2024 to 31/01/2027, IP:
M.2 Pilar Panero Garcia (UVa).




MASCARO

Author: Antonio A. Pinelo Tiza

Material: Cork and wood
Dimensions: 58x38x3,5

2025, Bragancga, Portugal
Masks of the World (195)

he Festa de Santo Estévao in Ousilhdo, Munici-

pality of Vinhais (Braganga District), begins on

Christmas Day and continues into the following
morning, honoring the protomartyr of Christianity, who
was stoned to death. At the heart of the celebration are
the masked youths, known as mascaros, joined by the
King, his vassals, the stewards, and the musicians who
animate the ritual without pause.

On December 25th, the festivities dedicated to Saint Ste-
phen, the patron saint of youth, open with the traditional
alborada, a morning ritual during which the young men
walk through the town to congratulate their neighbors. At
each home, they perform songs and dances accompa-
nied by castanets, while the hosts offer food and drink.
Four young stewards, the bagpipers, and the mascaros
take part in this first day. The latter wear costumes fash-
ioned from multicolored striped wool blankets and carry
masks, usually made of wood, that are carved either by
local artisans or by the youths themselves throughout the
year. Some masks feature zoomorphic traits. They also
carry a staff called a cojoto, ending in a carved serpent’s
head, along with cowbells tied around their waists. Al-
though the role of masker was traditionally reserved for
young men, nowadays young women can also take on the

72

part. The first day concludes with a final round of greet-
ings to all the villagers.

The festivities on December 26th unfold similarly. At mid-
day, a solemn mass is held, though the masked figures do
not attend, as they are responsible for preparing an oxcart
to fetch the King and his vassals.

After Mass, the Table of Saint Stephen is held in the Plaza
Mayor, a communal meal where, in addition to sharing
food and drinks, the festive officers for the following year
are appointed. Later that night, in an enclosed space, the
celebration draws to a close with the galhofa, a traditional
dance accompanied by the sound of bagpipes.

The period associated with these masks, whether framed
within Christianity or rooted in older traditions, unfolds as
a cosmic and ritual time, deeply intertwined with prac-
tices of approaching or distancing oneself from the sa-
cred. Symbolically, it participates in the cycles of death
and rebirth in Nature, echoing the logic of ancient agrarian
rites. Today, though transformed and adapted to a mod-
ern, linear sense of time that separates human experience
from its original divine ties, these rituals still preserve the
communal energy that shaped them; and the mdscaros,
albeit temporarily, return to Nature.




MASCARO

Autor: Anténio A. Pinelo Tiza

Material: corcho y madera
Dimensiones: 58x38x3,5
2025, Bragancga, Portugal
Méascaras del mundo (195)

a festa de Santo Estévao en Ousilhao, Vinhais (Bra-

gancga), comienza el dia de Navidad y se prolonga

hasta el dia siguiente, para celebrar al protomartir
del cristianismo que fue lapidado. Los protagonistas cen-
trales son los jovenes enmascarados, conocidos como
madscaros, junto con el rey, sus vasallos, los mayordomos
y los musicos que acompaiian ininterrumpidamente el ri-
tual festivo.

El 25 de diciembre se inauguran las fiestas en honor al
patron de la juventud, san Esteban, con la tradicional
alborada, un rito matinal en el que los mozos recorren
la localidad para felicitar a los vecinos. En cada casa in-
terpretan cantos y bailes con castarnuelas, mientras los
anfitriones ofrecen comida y bebida. En esta jornada
participan cuatro mozos, los mayordomos, los gaiteros y
los méascaros. Estos ultimos visten un traje confecciona-
do con colchas de lana de franjas multicolores y portan
mascaras, que generalmente son de madera, elaboradas
por artesanos locales o por los propios jévenes a lo lar-
go del afio. Algunas presentan rasgos zoomorfos. Ade-
mas, llevan un palo denominado cojoto, que termina en
una cabeza de serpiente, y cencerros atados a la cintura.
Aunque tradicionalmente el papel de careto estaba reser-
vado a los varones, en la actualidad las jovenes también

pueden asumir el papel. El dia concluye con una ronda
final de felicitacion a todos los vecinos.

El 26 de diciembre la jornada se desarrolla de modo se-
mejante. Al mediodia tiene lugar la misa solemne, a la que
los mascaros no asisten por estar encargados de prepa-
rar un carro de bueyes con el que recoger al rey y a sus
vasallos. Concluida la misa, tiene lugar en la Plaza Mayor
la Mesa de Santo Estévéo , un acto de comensalismo co-
lectivo en el que, ademas de compartir alimentos y bebi-
das, se designan los cargos festivos para el afio siguiente.
Ya entrada la noche, en un espacio cerrado, la comunidad
cierra la celebracion con la galhofa, un baile tradicional
marcado por el sonido de la gaita.

El tiempo asociado a estas mascaras, ya sea dentro de
un marco cristianizado o anterior a él, se configura como
un tiempo de caracter césmico vy ritual, estrechamente
vinculado con las practicas que buscan la unién o sepa-
racion con lo sagrado. Dicho tiempo interviene simboli-
camente en los procesos de muerte y renacimiento de la
naturaleza, reflejando la I6gica de los antiguos ritos agra-
rios ciclicos. En la actualidad, estos ritos, transformados,
han sido incorporados en una temporalidad lineal moder-
na que disocia la dimensién humana de su relacion origi-
naria con lo divino, aunque siguen manteniendo la fuerza
comunitaria que los propiciaba, y los mascaros, aunque
sea de forma temporal, regresan a la naturaleza.




MASCARO

Autor: Anténio A. Pinelo Tiza

Material: cortiza e madeira
Dimensions: 58x38x3,5
2025, Bragancga, Portugal
Méascaras do mundo (195)

Festa de Santo Estévao en Ousilhao, Vinhais (Bra-

ganga), comeza o dia de Nadal e proléngase ata o

dia seguinte, para celebrar o protomartir do cris-
tianismo que foi lapidado. Os protagonistas centrais son
0s mozos enmascarados, cofiecidos como madscaros,
xunto co rei, os seus vasalos, os mordomos e os musicos
que acompanan ininterrompidamente o ritual festivo.

O 25 de decembro inauguranse as festas na honra do
patrén da mocidade, santo Estevo, coa tradicional albo-
rada, un rito matinal no que os mozos percorren a loca-
lidade para felicitar os vecifios. En cada casa interpretan
cantos e bailes con castariolas, mentres os anfitrions lles
ofrecen comida e bebida. Nesta xornada participan catro
mozos, os mordomos, os gaiteiros e os mascaros. Estes
ultimos visten un traxe confeccionado con colchas de la
de franxas multicolores e portan mascaras, que polo xeral
son de madeira, elaboradas por artesans locais ou polos
propios mozos ao longo do ano. Algunhas presentan tra-
zos zoomorfos. Ademais, levan un pau denominado cojo-
to, que remata nunha cabeza de serpe, e chocas atadas
a cintura. Ainda que tradicionalmente o papel de careto
estaba reservado aos homes, na actualidade as mozas
tamén poden asumir o papel. O dia conclie cunha rolda
final de felicitacion a todos os vecifios.

O 26 de decembro a xornada desenvolvese de modo se-
mellante. Ao mediodia ten lugar a misa solemne, & que
0s mascaros non asisten por estaren encargados de pre-
parar un carro de bois co que recoller o rei e 0s seus va-
salos. Concluida a misa, ten lugar na Praza Maior a Mesa
de Santo Estévao, un acto de comensalismo colectivo no
que, ademais de compartir alimentos e bebidas, se de-
signan os cargos festivos para o ano seguinte. Xa entrada
a noite, nun espazo pechado, a comunidade pecha a ce-
lebracién coa galhofa, un baile tradicional marcado polo
son da gaita.

O tempo asociado a estas mascaras, quer dentro dun
marco cristianizado, quer nun anterior a el, configlrase
como un tempo de caracter cosmico e ritual, estreita-
mente vinculado coas practicas que buscan a unién ou
separacion co sagrado. Este tempo intervén simbolica-
mente nos procesos de morte e renacemento da nature-
za, reflectindo a loxica dos antigos ritos agrarios ciclicos.
Na actualidade, estes ritos, transformados, incorporaron-
se nunha temporalidade lineal moderna que disocia a
dimensién humana da sua relacién orixinaria co divino,
ainda que seguen mantendo a forza comunitaria que os
propiciaba, e os mdscaros, ainda que sexa de forma tem-
poral, regresan & natureza.




SARSAILA

Author: Paul Buta

Material: dyed corn husks, textiles, sheepskin, beans and gourd

Dimensions: 30x15x77
2024, Sivita, Galati County, Romania
Masks of the World (147)

hese masks are from the town of Sivita, in the

commune of Tulucesti, Galati County, but they

are characteristic of the New Year’s Carnival
throughout the region of Moldova. In the context of the
New Year, the mask, transvestism and parody compose
a picture where overflowing fantasy gives life not only to
fantastic and grotesque characters, but also to incarna-
tions of human vices. Greed, envy, cowardice, laziness,
cunning, stupidity, hypocrisy and excess seem to escape
from Pandora’s box, suffocating the world during the few
hours between the new year and the old, evoking the
chaos of beginnings. Alongside grotesque masks and
costumes comes another multicoloured parade: a cari-
cature of the world’s hierarchy with institutions and rules
that must be challenged during the Carnival, and along
with them, comical transvestites, almost trivialised. Above
them all appears Death, waving her symbols, the scythe
and the sickle, and reminding everyone of the irrevers-
ibility of the passage of time. There are also parades of
devils, bears and other zoomorphic masks.

78

A wide variety of materials are used to make these masks:
animal skin, textiles, wooden or bean teeth, hats, feath-
ers, threads, gourd... Some masks are made on a wo-
ven structure of corn leaves on a dense wool fabric or
a contemporary industrially worked substitute. The horns
may be from a ram. The eyes are elaborated out of wal-
nut shells and, for greater consistency, are sewn on both
sides. In the past, the lower part was left free to allow
greater flexibility of expression since the movement of the
wearer made the eyes move more dynamically.

Paul Butad’s masks are characterized by a special atten-
tion to expressiveness. This mask represents Sarsaila, a
popular name for the devil. Tradition says that he is never
depicted angry, but rather the opposite, with a satisfied
expression and always ready to cause trouble. He is the
leader of the devils’ parade.




SARSAILA

Autor: Paul Buta

Material: hojas de maiz tefidas, textiles, piel de oveja, frijoles y calabazas

Dimensiones: 30x15x77
2024, Sivita, Galati, Rumania
Mascaras del mundo (147)

stas mascaras corresponden a la localidad de

Sivita, en la comuna de Tulucesti, condado de

Galati, pero son caracteristicas del Carnaval de
Ao Nuevo en toda la regién de Moldavia. En el contexto
de Afio Nuevo, la mascara, el travestismo y la parodia
componen un cuadro donde la fantasia desbordante da
vida, no solo a personajes fantasticos y grotescos, sino
también a encarnaciones de los vicios humanos. La ava-
ricia, la envidia, la cobardia, la pereza, la astucia, la estu-
pidez, la hipocresia y el desenfreno parecen escapar de
una caja de Pandora, sofocando el mundo durante las
pocas horas entre el afio nuevo y el viejo, evocando el
caos de los comienzos. Junto a las mascaras y disfraces
grotescos viene otro desfile multicolor: una caricatura de
la jerarquia del mundo en el que el Carnaval desafia las
reglas y las instituciones. También desfilan los travestis
cémicos, casi banalizados, y, por encima de todos ellos,
aparece la Muerte, agitando sus simbolos: la guadafa y
la hoz, recordando a todos la irreversibilidad del paso del
tiempo. En el desfile participan diablos, osos y otras mas-
caras zoomorfas.

80

Para la fabricacion de estas méscaras se utilizan una gran
variedad de materiales: piel de animal, textiles, dientes de
madera o de frijoles, sombreros, plumas, hilos, calaba-
za... Algunas mascaras estan hechas con una estructura
trenzada de hojas de maiz sobre un tejido denso de lana
o un sustituto contemporaneo trabajado industrialmente.
Los cuernos pueden ser de carnero. Los ojos estan reali-
zados con céascaras de nuez y, para mayor consistencia,
se cosen en ambos lados. En el pasado la parte inferior
se dejaba libre para permitir una mayor flexibilidad de ex-
presion, ya que el movimiento del portador hacia que los
ojos se movieran de forma mas dinamica.

Las mascaras de Paul Buta se caracterizan por una aten-
cion especial a la expresividad. Esta mascara representa
a Sarsaila, un nombre popular para el diablo. La tradicion
dice que nunca se le representa enfadado sino todo lo
contrario, con una expresion de satisfaccién y siempre
dispuesto a causar problemas. Es el lider del desfile de
los diablos.




SARSAILA

Autor: Paul Buta

Material: follas de millo tinguidas, téxtiles, pel de ovella, feixéns e cabazas

Dimensioéns: 30x15x77
2024, Sivita, Galati, Romania
Méascaras do mundo (147)

stas mascaras corresponden a localidade de

Sivita, na comuna de Tulucesti, condado de Galati,

pero son caracteristicas do Carnaval de Ano Novo
en toda a rexién de Moldavia. No contexto do Ano Novo,
amascara, o travestismo e a parodia compofien un cadro
onde a fantasia desbordante da vida non sé a personaxes
fantésticos e grotescos, sendn tamén a encarnaciéns dos
vicios humanos. A avaricia, a envexa, a covardia, a pre-
guiza, a astucia, a estupidez, a hipocrisia e o desenfreo
parecen escapar dunha caixa de Pandora, sufocando o
mundo durante as poucas horas entre 0 ano novo e o
vello, evocando o caos dos comezos. Xunto coas masca-
ras e os disfraces grotescos vén outro desfile multicolor:
unha caricatura da xerarquia do mundo con instituciéns e
regras que no Carnaval deben ser desafiadas €, canda el,
os travestis comicos, case banalizados. Por riba de todos
eles aparece a Morte, axitando os seus simbolos: a ga-
dafa e a fouce, lembrandolles a todos a irreversibilidade
do paso do tempo. No desfile participan diafos, osos e
outras mascaras zoomorfas.

82

Para a fabricacion destas mascaras emprégase unha gran
variedade de materiais: pel de animais, téxtiles, dentes de
madeira ou de feixéns, chapeus, plumas, fios, cabaza...
Algunhas méscaras estan feitas cunha estrutura trenza-
da de follas de millo sobre un tecido mesto de la ou un
substituto contemporaneo traballado industrialmente. Os
cornos poden ser de carneiro. Os ollos estan elaborados
con cascas de noz e, para unha maior consistencia, c6-
sense en ambos os dous lados. No pasado a parte infe-
rior deixabase libre para permitir unha maior flexibilidade
da expresion, xa que asi o movemento do portador facia
que os ollos se movesen de maneira mais dinamica.

As mascaras de Paul Buta caracterizanse por unha aten-
cion especial & expresividade. Esta mascara representa a
Sarsaila, un nome popular para o diafio. A tradicién di que
nunca se representa enfadado, senén todo o contrario,
con expresién de satisfaccién e sempre disposto a cau-
sar problemas. E o lider do desfile dos diafios.




CHOCALHEIRO

Author: Carlos Ferreira

Material: painted fulharanco (white poplar) wood
and horse tail

Dimensions: 37x15x63

2019, Sendim, Municipality of Miranda do Douro,
Portugal

Masks of the world (102)

he Chocalheiro of Bemposta-Mogadouro, in the
I Portuguese region of Tras-os-Montes, is one of
the most iconic masks in Europe. On Decem-
ber 26th of each year, the “tame” Chocalheiro goes out
through the streets of this town, accompanied by his
stewards, receiving alms for the village’s Virgin, Nossa
Senhora das Neves. On January 1st, it is the “fierce”
Chocalheiro who goes through the streets also asking for
donations, although this time they are for baby Jesus. The
festival is a clear appropriation and adaptation of an an-
cient rite by the Catholic Church, which is also the guard-
ian of the mask during the year.

Prior to the ritual itself, the mandas are held, a kind of auc-
tion led by the steward in which people bid for the right to
choose the neighbour who will embody the Chocalheiro.
The wearer of the mask must remain a secret until the end
of the round.

On New Year’s Day, the same rituals and functions are
repeated, faithfully reproducing the ceremonial performed
on St Stephen’s Day. The symbolic role of the Chocalheiro
is closely associated with the beginning of the new agrar-

84

ian cycle and with the community’s aspiration for collec-
tive well-being. The act of collecting offerings is linked to
a local legend according to which the Devil, after attempt-
ing to tempt the Virgin Mary, was condemned to beg for
alms on behalf of the Virgin and her Son.

The figure takes its name from the chocalhos, or cowbells,
worn at the waist, together with two bells whose sound
marks the rhythm of the procession. The Chocalheiro’s
appearance is quite distinctive: he wears a dark grey lin-
en costume from which brightly coloured ribbons hang,
swaying with each movement and lending the character a
vivid, dynamic presence.

The mask, the central element of the ensemble, depicts
the face of a demon with a goat-like beard. Two oranges
are impaled on the horns, an element of uncertain origin
that reinforces the character’s enigmatic quality. In his
hands, the Chocalheiro carries metal tongs and an inflat-
ed bladder, which he uses during the ritual route to gener-
ate noise, surprise, and playful interaction with the public.

This is a mask full of symbolic elements. It represents
physical and generative force, fertility. The black back-
ground is associated with magic, death, violence and
mystery, and red is associated with fire and blood, love,
attraction and desire, life and heat. The snake that it car-
ries is a symbol of fertility, science, wisdom and, due to
the shedding of its skin, rebirth and the passing of cycles
and seasons. The outwardly extended tongue, especially
in spiritual, esoteric and occultist understandings, repre-
sents the devil. It symbolises mockery, curse, rebellion,
bloodlust and death.




CHOCALHEIRO

Autor: Carlos Ferreira

Material: madera de fulharanco (chopo blanco) pintada
y cola de caballo

Dimensiones: 37x15x63

2019, Sendim, Miranda do Douro, Portugal

Mascaras del mundo (102)

| Chocalheiro de Bemposta-Mogadouro, en la re-

gién portuguesa de Tras-os-Montes, es una de las

mascaras mas icénicas de Europa. El 26 de di-
ciembre de cada afio sale por las calles de este pueblo el
Chocalheiro «<manso», en compariia de sus mayordomos,
recibiendo limosnas para la Virgen del pueblo, Nossa
Senhora das Neves. El 1 de enero es el Chocalheiro «bra-
vo» el que recotre las calles pidiendo igualmente dadivas,
aungue esta vez son para el nifio Jesus. La fiesta es una
clara apropiacion y adaptacién de un rito antiguo por par-
te de la Iglesia catdlica, que, ademas, es la guardiana de
la méascara el resto del afio.

Antes de salir se celebran las mandas, una especie de
subasta que dirige el mayordomo, para ver quién tiene
derecho a elegir al vecino que encarnara al Chocalheiro.
El portador de la mascara debe ser secreto hasta que fi-
naliza la ronda.

El dia de Ao Nuevo se repiten los mismos rituales y fun-
ciones, reproduciendo fielmente el ceremonial del dia de
San Esteban. La funcién simbolica del Chocalheiro esta
estrechamente vinculada al inicio del nuevo ciclo agrario
y ala busqueda del bienestar de la comunidad. La colecta

86

se relaciona con una leyenda local, segun la cual el dia-
blo, tras tentar a la Virgen Maria, fue condenado a pedir
limosna en favor de la Virgen y del Nifio JesuUs.

El Chocalheiro toma su nombre de los chocalhos o cen-
cerros que porta, junto con dos campanas que resuenan
a su paso, marcando el ritmo de la fiesta. Su imagen re-
sulta inconfundible: viste un traje de lino gris oscuro, del
que cuelgan cintas de vivos colores que se agitan con el
movimiento, dotando al personaje de una presencia vi-
brante y dinamica.

Su méscara, elemento central del conjunto, representa el
rostro de un demonio con barba de chivo. En los cuernos
lleva dos naranjas espetadas, un detalle de origen incierto
que refuerza su caracter enigmatico. En sus manos em-
pufa unas tenazas y una vejiga inflada, instrumentos que
utiliza durante el recorrido ritual, provocando ruido, sor-
presa y diversion entre los asistentes.

Esta es una mascara repleta de elementos simbdlicos.
Representa la fuerza fisica y generadora, la fertilidad. El
color negro de fondo se asocia a la magia, la muerte, la
violencia y el misterio, y el rojo encarna el fuego y la san-
gre, el amor, la atraccién y el deseo, la vida y el calor.
La serpiente que porta es simbolo de fertilidad, ciencia,
sabiduria y, por la muda de su piel, del renacer y del trans-
currir de los ciclos y de las estaciones. La lengua sacada
hacia fuera, sobre todo en ambitos espirituales, esotéri-
cos y ocultistas, representa al diablo. Esta es el simbolo
de la burla, la maldicion, la rebeldia, la sed de sangre y la
muerte.




CHOCALHEIRO

Autor: Carlos Ferreira

Material: madeira de fulharanco (chopo branco) pintada
e cola de cabalo

Dimensiéns: 37x15x63

2019, Sendim, Miranda do Douro, Portugal

Mascaras do mundo (102)

chocalheiro de Bemposta-Mogadouro, na rexién

portuguesa de Tras-os-Montes, € unha das

mascaras mais icénicas de Europa. O 26 de de-
cembro de cada ano sae polas rdas desta localidade o
chocalheiro «<manso», na compafia dos seus mordomos,
recibindo esmolas para a Virxe da aldea, a Nossa Senho-
ra das Neves. O 1 de xaneiro é o chocalheiro «bravo» o
que percotre as ruas pedindo igualmente dadivas, ainda
que desta volta son para o Neno Xesus. A festa é unha
clara apropiacion e adaptacion dun rito antigo por parte
da Igrexa catdlica, que, ademais, é a gardia da mascara
o resto do ano.

Antes de sairen, celébranse as mandas, unha especie de
poxa que dirixe o mordomo, para ver quen ten dereito a
escoller o vecifio que encarnara o chocalheiro. O porta-
dor da mascara debe ser secreto ata que finaliza a rolda.

O dia de Ano Novo repitense os mesmos rituais e fun-
cions, reproducindo fielmente o cerimonial do dia de San-
to Estevo. A funcién simbolica do Chocalheiro esta estrei-
tamente vinculada ao comezo do novo ciclo agrario e &
procura do benestar da comunidade. A colecta relacio-
nase cunha lenda local segundo a cal o diafo, tras tentar

88

a Virxe Maria, foi condenado a pedir esmola en favor da
Virxe e do Neno Xesus.

O chocalheiro toma o seu nome dos chocallos que por-
ta, xunto con dldas campas que repenican ao seu paso,
marcando asi o ritmo da festa. A slia imaxe resulta incon-
fundible: viste un traxe de lifilo gris escuro do que colgan
cintas de cores vivas que se axitan co movemento, do-
tando o personaxe dunha presenza vibrante e dinamica.

A sUa mascara, elemento central do conxunto, represen-
ta o rostro dun demo con barba de chibo. Nos cornos
leva espetadas duas laranxas, un detalle de orixe incerta
que reforza o seu caracter enigmatico. Nas mans empuia
unhas tenaces e unha vexiga inchada, instrumentos que
utiliza durante o percorrido ritual, provocando ruido, sor-
presa e diversion entre os asistentes.

Esta é unha méascara cargada de elementos simbdlicos.
Representa a forza fisica e xeradora, a fertilidade. A cor
negra do fondo aséciase & maxia, & morte, 4 violencia e
ao misterio, e o vermello encarna o lume e o sangue, o
amor, a atraccion e o desexo, a vida e a calor. A serpe que
porta é simbolo de fertilidade, ciencia, sabedoria e, pola
muda da sua pel, do renacer e o transcorrer dos ciclos e
das estacions. A lingua de féra, sobre todo en ambitos
espirituais, esotéricos e ocultistas, representa o diafio. E
o simbolo da burla, a maldicion, a rebeldia, a sede de
sangue e a morte.




ZANGARRON DE
MONTAMARTA

Author: José Ramon Pérez Pérez

Materials: Cork, wicker, wood, synthetic hair and skin,
hare ears

2024, Montamarta, Province of Zamora, Spain

Masks of the World (167)

he Zangarrén of Montamarta performs on Janu-

ary 1st and 6th, with notable variations: the young

man who embodies the character changes each
year, as do the costume and mask he wears. The act of
dressing the Zangarrén is a ritual in itself, for the costume
is sewn directly onto the wearer’s body. The trousers are
fashioned from two towels —brown and yellow on the 1st,
yellow and red on the 6th—while the blouse, which also
serves as a pocket, is made from a damask double-bed
bedspread. As of 2025, José Ramoén Pérez Pérez is the
specialist responsible for dressing both masked figures
annually, ensuring the transmission of this striking and
unique tradition.

Two different masks are used in Montamarta. On January
1st, the Zangarrén wears the black “devil mask,” while on
January 6th he dons the red “party mask.” Traditionally,
only the latter was decorated with paper flowers, although
in recent years the custom has been applied to both days.
The trousers and white shoes are likewise embellished
with paper flowers, including a larger flower placed at the
groin—an unmistakable reference to themes of fertility
and virility. The mask reproduced here corresponds to the

90

“party mask,” crafted in painted cork with rushes applied
as a base over which synthetic skin is stretched. The ears
come from a hare obtained through the restaurant trade,
while the wattles are taken from a horse.

One of the most emblematic moments of the celebra-
tion occurs at the end of Mass, which the Zangarrén at-
tends unmasked. As the priest gives the final blessing,
the character pierces two loaves of bread on his trident—
also known as the purridera—and raises them aloft. This
gesture, interpreted as a symbolic act linked to fertility,
echoes a form of ritual communion performed outside the
church. Afterward, the Zangarrén breaks the bread and
distributes it among the crowd, who in turn participate in
this second, symbolic communion.

The number three, charged with magical and symbolic
meaning, permeates the entire masquerade: the trident,
the three cowbells, the triple ritual blows, the three bows,
and the three genuflections underscore the ceremony’s
ritual intensity. Particularly striking is the popular belief
that if the Zangarrén were to die while wearing the mask,
he could not be buried in consecrated ground—an idea
that reveals the profound spiritual significance and ances-
tral depth of this unique tradition.

Note: This mask is a gift from José Ramén Pérez to Pilar Panero after he cre-
ated it for MASKS. She decided to donate it to the collection with the artisan’s
approval. It was presented at the closing of the exhibition MASKS. Alas y Viento
Collection. Nacho Rovira, held at the Museum of the University of Valladolid,
December 12, 2024 to February 21, 2025 within the framework of the project
“Unveiling the Arts and Works behind the MASKS (Project acronym: MASKS)”,
n°® 101139852 (European Education and Culture Executive Agency (EACEA),
ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO / 03 May 2023, ERASMUS-EDU-2023-PI-
ALL-INNO-EDU-ENTERP - Alliances for Education and Enterprises, 01/02/2024
to 31/01/2027, IP: M.2 Pilar Panero Garcia (UVa).




ZANGARRON DE
MONTAMARTA

Autor: José Ramon Pérez Pérez

Material: corcho, mimbre, madera, pelo y piel sintéticas,
orejas de liebre

Dimensiones: 55x44x3

2024, Montamarta, Zamora, Espana

Méascaras del mundo (167)

a funcién del zangarron de Montamarta se repite

los dias 1y 6 de enero, aunque con algunas varia-

ciones significativas: cambia el joven que lo encar-
na, asi como el traje y la mascara que utiliza. La vesticiéon
del personaje es un momento especial, ya que el traje se
cose directamente sobre el cuerpo del joven. El pantalén
se confecciona con dos toallas —una marrén y otra ama-
rilla el dia 1; una amarilla y otra roja el dia 6—, mientras
que la blusa, que también hace las veces de faltrique-
ra, se elabora con una colcha adamascada del tamafio
de una cama de matrimonio. Actualmente [anotamos en
2025] es José Ramon Pérez Pérez el experto que viste a
los dos enmascarados cada afio, manteniendo la memo-
ria de una tradicion tan hermosa como especial.

En cuanto a la méascara, el dia 1 se emplea la negra, cono-
cida como «de diablo», y el dia 6, la roja, llamada «de fies-
ta». Tradicionalmente, solo el dia 6 se adornaba la mas-
cara con flores de papel, aunque en los Ultimos afios esta
practica se ha extendido a ambos dias. Ademas, tanto
el pantalén como las zapatillas blancas se decoran con
flores de papel, entre las que destaca una flor mas grande

92

colocada a la altura del sexo, en una clara alusion a la viri-
lidad y la fecundidad. En esta, el artesano ha reproducido
la «de fiesta» realizada con corcho pintado al que se le
ensamblan unos juncos sobre los que cae la piel, en este
caso sintética. Las orejas son de liebre, procedentes de
un restaurante que la sirve, y los vigores son de equino.
Uno de los momentos mas significativos de la celebracién
tiene lugar al finalizar la misa, a la que el zangarrén asiste
con el rostro descubierto. Cuando el sacerdote imparte
la bendicidn, el personaje pincha dos oblatas de pan con
su tridente —también llamado purridera— y las eleva en
alto. Este gesto puede contener un simbolismo relacio-
nado con la fertilidad, ya que se trata de una especie de
paracomunion realizada fuera del templo. Al concluir la
misa, y ya en el exterior, el zangarrén parte el pan y lo
reparte entre los asistentes, quienes comulgan de nuevo
simbodlicamente.

El nimero tres, cargado de simbolismo y connotaciones
magicas, esta presente a lo largo de toda la mascarada:
el tridente, los tres cencerros, los tres golpes simbdlicos
a las victimas, las tres reverencias y las tres genuflexiones
refuerzan su caracter ritual. Resulta especialmente llama-
tiva la creencia popular de que, si el zangarrén muere con
la mascara puesta, no puede ser enterrado en suelo sa-
grado. Esta idea revela la profunda carga religiosa y la
singularidad de esta tradicion de sustrato ancestral.

Nota: esta mascara es un regalo que José Ramon Pérez hizo a Pilar Panero tras ejecu-
tarla para MASKS. Ella decidié donarla a la coleccion con la aprobacién del artesano.
Se entregd en la clausura de MASKS. Alas y Viento Collection. Nacho Rovira, expo-
sicion realizada en el Museo de la Universidad de Valladolid, del 12 de diciembre de
2024 al 21 de febrero de 2025 en el marco del proyecto “Unveiling the Arts and Works
behind the MASKS (Project acronym: MASKS)”, n°® 101139852 (European Education
and Culture Executive Agency (EACEA), ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO / 03 May
2023, ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-ENTERP - Alliances for Education
and Enterprises, 01/02/2024 to 31/01/2027, IP: M.? Pilar Panero Garcia (UVa).




ZANGARRON DE
MONTAMARTA

Autor: José Ramon Pérez Pérez

Material: cortiza, vimbio, madeira, pelo e pel sintéticas,
orellas de lebre

Dimensidns: 55x44x3

2024, Montamarta, Zamora, Espafa

Mascaras do mundo (167)

funcién do zangarréon de Montamarta repitese os

dias 1 e 6 de xaneiro, ainda que con algunhas

variaciéns significativas: cambia o mozo que o
encarna, asi como o traxe e a mascara que utiliza. A ves-
ticiéon do personaxe é un momento especial, xa que o tra-
xe se cose directamente no corpo do mozo. O pantalén
confeccidnase con duas toallas —unha marrén e outra
amarela o dia 1; unha amarela e outra vermella o dia 6—,
mentres que a blusa, que tamén fai de faldriqueira, se ela-
bora cunha colcha adamascada do tamafio dunha cama
de matrimonio. Actualmente [anotamos en 2025] é José
Ramon Pérez Pérez o experto que viste os dous enmas-
carados cada ano, mantendo a memoria dunha tradicion
tan fermosa coma especial.

No que respecta 4 mascara, o dia 1 emprégase a negra,
cofiecida como «de diafo», e o dia 6, a vermella, chama-
da «de festa». Tradicionalmente, s o dia 6 se adornaba a
mascara con flores de papel, ainda que nos Ultimos anos
esta practica se estendeu aos dous dias. Ademais, tanto
o pantalén coma as zapatillas brancas decéranse con flo-
res de papel, entre as que destaca unha flor méis grande

94

colocada 4 altura do sexo, nunha clara alusion 4 virilidade
e a fecundidade. Nesta, o artesan reproduciu a «de festa»
realizada con cortiza pintada & que se lle ensamblan uns
xuncos sobre os que cae a pel, neste caso sintética. As
orellas son de lebre, procedentes dun restaurante que a
serve, e os testiculos son de equino.

Un dos momentos mais significativos da celebracion ten
lugar ao remate da misa, & que o zangarrén asiste co ros-
tro descuberto. Cando o sacerdote imparte a bendicién, o
personaxe pica duas oblatas de pan co tridente —tamén
chamado purridera— e levantaas. Este xesto pode conter
un simbolismo relacionado coa fertilidade, xa que se trata
dunha especie de paracomuién realizada féra do templo.
Ao concluir a misa, e xa no exterior, o zangarrén parte
0 pan e reparteo entre os asistentes, que comulgan de
novo simbolicamente.

O numero tres, cargado de simbolismo e connotacions
maxicas, esta presente ao longo de toda a mascarada:
o tridente, as tres chocas, os tres golpes simbdlicos as
vitimas, as tres reverencias e as tres xenuflexions reforzan
o seu caracter ritual. Resulta especialmente rechamante
a crenza popular de que, se o zangarrén morre coa mas-
cara posta, non pode ser enterrado en solo sagrado. Esta
idea revela a profunda carga relixiosa e a singularidade
desta tradicién de substrato ancestral.

Nota: esta mascara é un agasallo que José Ramon Pérez lle fixo a Pilar Panero tras
executala para MASKS. Ela decidiu doala & colecciéon coa aprobacion do artesan.
Entregouse na clausura de MASKS. A las y Viento Collection. Nacho Rovira, exposi-
cion realizada no Museo da Universidade de Valladolid, do 12 de decembro de 2024
ao 21 de febreiro de 2025, no marco do proxecto “Unveiling the Arts and Works
behind the MASKS (Project acronym: MASKS)”, n°® 101139852 (European Education
and Culture Executive Agency (EACEA), ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO / 03
May 2023, ERASMUS-EDU-2023-PI-ALL-INNO-EDU-ENTERP - Alliances for Edu-
cation and Enterprises, 01/02/2024 to 31/01/2027, IP: M.2 Pilar Panero Garcia (UVa).




CAROCHO DE
CONSTANTIM

Author: Oscar Barros

Material: leather

Dimensiones: 41x26x16

2025, Constantim, Miranda do Douro (district of
Braganca), Portugal

Masks of the World (186)

elebrated in Constantim from December 27th to
‘ 29th, the Festa das Morcelas ou da Mocidade is one

of the most emblematic winter festivals in the Mi-
randese Plateau. Centered around the feast of Saint John
the Evangelist, it embodies the coexistence of the Christian
liturgical calendar with pre-Christian ritual structures rooted
in the winter solstice and the ancient rites of passage of
Roman and Celtic traditions.

The key figure of the Carocho wears a loose-fitting suit
made of coarse cloth and a hat integrated into his leather
mask. He carries a large wooden fork and wears galoshes
or gaiters and boots made of calfskin. His counterpart,
the Vellha (“Old Woman”), appears in a skirt and a print-
ed calico blouse, with a kerchief and a shawl draped over
her shoulders. Around her neck hangs a rosary of roasted
chestnuts, and she carries a wooden pitchfork in one hand.
At the symbolic heart of the celebration lies the ritual of the
“convite,” a traditional round of visits in which young men
go from house to house offering wishes of health and pros-
perity to their neighbors, while collecting food and gifts for
the communal feast. During this visit, the masked figures

96

of the Carocho and the Vellha accompany them, embody-
ing fertility and renewal. This theatrical masquerade, rich in
gestures of virility, humor, and social satire, creates a lim-
inal space where daily norms are temporarily suspended.

The solstice fire, lit the day before, and the subsequent
communal meal complete the ritual cycle: from collection
(convite) to banquet (convivium), where the gathered offer-
ings are symbolically consumed as a sacred communion
and offering to the deity. This act of communion and sacri-
fice reaffirms social cohesion and marks the rebirth of the
community’s life cycle.

The participation of pauliteiros (traditional stick dancers)
and bagpipers, along with the integration of traditional mu-
sic into the liturgical setting, underscores the syncretism
between Christian sacredness and pagan symbolism. The
rite also contains initiatory elements: young men are for-
mally admitted into the festive brotherhood through a sym-
bolic payment and new stewards are elected; authentic
rites of passage that ensure the institutional and genera-
tional continuity of the tradition. After disappearing in 1958
during a period of rural depopulation and modernization,
the festival was revived in 1979.

In essence, the Festa da Mocidade (Festival of Youth) syn-
thesizes a complex symbolic system in which the commu-
nity stands at the center of a rural worldview that unites
mythic past and religious present. Its endurance reveals
how the people of Tras-os-Montes have managed to pre-
serve—beneath a Christian fagade—a ritual memory that
reaches back to the primordial time of creation and the re-
newal of the world.




CAROCHO DE
CONSTANTIM

Autor: Oscar Barros

Material: cuero

Dimensiones: 41x26x16

2025, Constantim, Miranda do Douro, Braganca,
Portugal

Mascaras del mundo (186)

a Festa das Morcelas ou da Mocidade, celebrada

en Constantim los dias 27 a 29 de diciembre, se

presenta como una de las manifestaciones mas re-
presentativas del ciclo hiemal en la Tierra de Miranda. Su
desarrollo en torno a la festividad de San Juan Evange-
lista revela la coexistencia de un calendario cristiano con
estructuras rituales de raiz precristiana, ligadas al solsti-
cio de invierno y a los antiguos ritos de paso juveniles de
las culturas romana y celta.

El carocho viste un traje holgado de tela basta y va toca-
do con un sombrero que es parte de la mascara de cuero.
Sostiene un gran tenedor de madera y calza chanclos o
polainas con botas de becerro. La velha lleva falda, blusa
de calicoé estampada, pafiuelo chino, chal al hombro, un
rosario de castafas asadas al cuello y en una mano una
estaca.

El nucleo simbdlico del festejo es el ritual del «convite», en
el que los mozos visitan casa por casa ofreciendo salud
y prosperidad a los vecinos, mientras recogen alimentos
y ofrendas destinadas a la celebracién colectiva. Duran-

98

te esta visita participan los personajes enmascarados del
carocho y la velha, figuras agregadas que encarnan las
fuerzas de la fertilidad y la renovacién. La mascarada, de
marcada teatralidad, combina gestos de virilidad, humor
y critica social, constituyendo un espacio liminal donde
se suspenden las normas cotidianas.

El fuego solsticial, encendido la vispera, y la posterior co-
mida comunitaria completan el ciclo ritual: de la colecta
(convite) se pasa al banquete (convivium), momento en
que los productos recogidos son consumidos simbdlica-
mente en ofrenda a la divinidad. Este acto de comunion y
sacrificio reafirma la cohesion del grupo y marca la reno-
vacion del ciclo vital y social de la comunidad.

La participacién de los pauliteiros y de los gaiteros, asi
como la insercién de la musica tradicional dentro del pro-
pio espacio litdrgico, confirman el sincretismo entre lo
sagrado cristiano y las estructuras simbdlicas paganas.
El rito integra, ademas, elementos iniciaticos: la entrada
de los mozos en la hermandad festiva mediante un pago
formal y la eleccién de nuevos mayordomos constituyen
auténticos ritos de paso que aseguran la continuidad ins-
titucional y generacional del culto recuperado en 1979
tras su pérdida, como tantas otras, en tiempos del desa-
rrollismo que vacio los pueblos, concretamente en 1958.

En suma, la Festa da Mocidade sintetiza un complejo sis-
tema simbdlico en el que confluye la comunidad como eje
de una cosmovision rural que articula un pasado mitico y
un presente religioso. Su persistencia demuestra como
las comunidades trasmontanas han sabido conservar,
bajo el ropaje cristiano, una memoria ritual que remite al
tiempo primordial de la creacién y de la renovacién del
mundo.




CAROCHO DE
CONSTANTIM

Autor: Oscar Barros

Material: coiro

Dimensiéns: 41x26x16

2025, Constantim, Miranda do Douro, Braganca,
Portugal

Méascaras do mundo (186)

Festa das Morcelas ou da Mocidade, celebrada

en Constantim entre os dias 27 e 29 de decembro,

preséntase como unha das manifestaciéns mais
representativas do ciclo invernal na Terra de Miranda. O
seu desenvolvemento arredor da festividade de San Xoan
Evanxelista revela a coexistencia dun calendario cristian
con estruturas rituais de raiz precristia, ligadas ao sols-
ticio de inverno e aos antigos ritos de paso xuvenis das
culturas romana e celta.

O carocho viste un traxe folgado de tea basta e vai cu-
berto cun chapeu que forma parte da mascara de coiro.
Sostén un gran garfo de madeira e calza zocos ou po-
lainas con botas de becerro. A velha leva saia, blusa de
calicé estampada, pano chinés, chal polos ombreiros, un
rosario de castafias asadas ao pescozo e unha estaca
nunha man.

O nucleo simbdlico do festexo é o ritual do «convite», no
que 0s mozos visitan casa por casa, ofrecéndolles aos
vecifos salde e prosperidade mentres recollen alimen-
tos e ofrendas destinadas a celebracion colectiva. Du-

100

rante esta visita participan os personaxes enmascarados
do carocho e a velha, figuras agregadas que encarnan
as forzas da fertilidade e a renovacién. A mascarada, de
marcada teatralidade, combina xestos de virilidade, hu-
mor e critica social, constituindo un espazo liminar onde
se suspenden as normas cotias.

O lume solsticial, prendido a véspera, e a posterior comi-
da comunitaria completan o ciclo ritual: da colecta (con-
vite) pasase ao banquete (convivium), momento en que
os produtos recollidos se consomen simbolicamente en
ofrenda & divindade. Este acto de comufidn e sacrificio
reafirma a cohesién do grupo e marca a renovacion do
ciclo vital e social da comunidade.

A participacion dos pauliteiros e dos gaiteiros, asi coma a
insercién da musica tradicional dentro do propio espazo
litdrxico, confirman o sincretismo entre o sagrado cristian
e as estruturas simbolicas pagas. O rito integra, ademais,
elementos inicidticos: a entrada dos mozos na irmanda-
de festiva mediante un pagamento formal e a eleccion
de novos mordomos constitlen auténticos ritos de paso
que aseguran a continuidade institucional e xeracional do
culto recuperado en 1979 tras a sla perda, coma tantas
outras, en tempos do desenvolvementismo que baleirou
as aldeas, concretamente en 1958.

En suma, a Festa da Mocidade sintetiza un complexo sis-
tema simbdlico no que conflle a comunidade como eixo
dunha cosmovision rural que articula un pasado mitico e
un presente relixioso. A sUa persistencia demostra como
as comunidades trasmontanas souberon conservar, baixo
un aspecto cristian, unha memoria ritual que remite ao
tempo primordial da creacién e da renovaciéon do mundo.




BOE AND MERDULE
Author: Michele Vedele

Material: wild pear and black hornbeam woo
Dimensions: 19x10x27/30x12x75

2021, Ottana, Region of Sardinia, Italy
Masks of the world (95 y 96)

he Carnival of Ottana, a celebration that mixes

the sacred and the profane, officially begins on

January 16 with the fire of Sant’Antonio, in Sar-
dinia’s S’Ogulone di Sant’Antoni, and ends on the first
Sunday of Lent. The most characteristic masks of this
Carnival are the Su Boe and the Su Merdule.

The Su Boe caratza is reminiscent of a bull and has a star
carved on the forehead and two leaves on the cheeks.
The colours used in the mask are traditionally red, green
and black, natural colours easy to find in nature. The word
‘Merdule’ is the contraction of the Nuragic mere ‘e su ule,
which translated means “owner of the ox.”

The role of the Merdule is to dominate Su Boe. The re-
lationship between man and animal is a constant in the
agro-pastoral world that this Carnival is inspired by. Dur-
ing the festival, the masks stop to stage scenes in which
the ox rebels and the “master” tries to tame it.

102

In addition to masks depicting oxen and farmers, there
are others representing donkeys and pigs, and —less fre-
quently— roe deer and stags. Among them is Sa Filon-
zana, a female character played by a man who is por-
trayed as an elderly, hunchbacked spinner. She is dressed
in black with her face smeared with soot and she carries a
spindle and weaves wool. She threatens to cut the thread
of life of anyone who fails to offer her a drink.

The carnival of Ottana has its roots in peasant and pas-
toral culture, representing some of its most fundamental
moments. From an anthropological perspective, the de-
piction of rural life is closely linked to archaic ceremonies,
in particular the Dionysian rites centred on the figure of
Dionysus, a deity who is reborn cyclically each spring and
symbolises the awakening of the earth and vegetation.
This motif forms part of a broader set of magical rituals
characteristic of the ancient agrarian civilizations of the
Mediterranean.

The celebration also evokes the ancient Mediterranean
cult of cattle, in which the bull held a symbolic value as-
sociated with strength and vitality. These rites additionally
served an apotropaic function, aimed at warding off evil
spirits and promoting the fertility of the herds. Within this
context, humans, by subjugating and venerating the bull,
symbolically seek to approach the animal condition inher-
ent in the carnivalesque universe; through the grotesque
representation of this transformation, the ritual seeks to
exorcise the threat that such metamorphosis might mani-
fest in everyday life.




BOEY MERDULE

Autor: Michele Vedele

Material: madera de peral silvestre y madera de carpe
negro

Dimensiones: 19x10x27/30x12x75

2021, Ottana, Cerdena, ltalia

Mascaras del mundo (95 y 96)

| Carnaval de Ottana, una celebracion que mezcla

lo sagrado y lo profano, oficialmente empieza el

16 de enero con el Fuego de San Antonio, en sar-
do S’Ogulone di Sant’Antoni, y acaba el primer Domingo
de Cuaresma. Las mascaras mas caracteristicas de este
Carnaval son el Su Boe y el Su Merdule.

La caratza de Su Boe recuerda la figura del toro y tiene ta-
lladas una estrella en la frente y dos hojas en las mejillas.
Los colores usados en la mascara son tradicionalmente
rojo, verde y negro, colores faciles de encontrar en la na-
turaleza. La palabra Merdule es la contraccion de mere ‘e
su ule, que traducida significa «<amo del buey».

La funcién del Merdule es dominar a Su Boe. La relacién
entre el hombre y el animal es una constante en el mun-
do agropastoril en el que se inspira este Carnaval. En la
fiesta las mascaras se detienen para escenificar momen-
tos en los que el buey se rebela y el «<maestro» trata de
domesticarlo.

104

Ademas de mascaras de bueyes y granjeros salen otras
que representan a burros y cerdos, y, menos numerosas,
a corzos y ciervos. Sa Filonzana es un hombre que hace
de hilandera anciana y jorobada, que, vestida de negro y
con la cara pintada de hollin, porta el huso y teje la lana.
Amenaza con cortar el hilo de la vida de quienes no la
asistan dandole bebida.

El Carnaval de Ottana hunde sus raices en la cultura cam-
pesina y pastoral, de la cual representa algunos de sus
momentos fundamentales. Desde una perspectiva antro-
poldgica, la representacion de la vida rural aparece estre-
chamente vinculada a ceremonias arcaicas, en particular
a los ritos dionisiacos, centrados en la figura de Dioniso,
divinidad que renace ciclicamente en primavera y sim-
boliza el despertar de la tierra y de la vegetacion. Este
motivo se inscribe en un conjunto mas amplio de rituales
de caracter magico propios de las antiguas civilizaciones
agrarias del Mediterraneo.

Esta celebracion evoca asimismo el culto antiguo me-
diterrdneo al ganado, en el que el toro asumia un valor
simbdlico asociado a la fuerza y la vitalidad. Dichos ritos
cumplian ademas una funcién apotropaica, orientada a
alejar los espiritus malignos y a propiciar la fertilidad de
los rebafios. En este contexto, el hombre, al someter y
venerar al toro, aspira simbdlicamente a aproximarse a la
condicién animal propia del universo carnavalesco; me-
diante la representacion grotesca de esta transformacion,
se busca exorcizar el peligro de que dicha metamorfosis
se manifieste como una realidad en la vida cotidiana.




BOE E MERDULE

Autor: Michele Vedele

Material: madeira de pereira silvestre e madeira de carpe
negro

Dimensions: 19x10x27/30x12x75

2021, Ottana, Sardefia, ltalia

Mascaras do mundo (95 e 96)

Carnaval de Ottana, unha celebracién que mes-

tura o sagrado e o profano, comeza oficialmente

o 16 de xaneiro co Lume de Santo Antén, en
sardo S’Ogulone di Sant’Antoni, e acaba o primeiro Do-
mingo de Coresma. As mascaras madis caracteristicas
deste Carnaval son o su boe e o su merdule.

A caratza do su boe lembra a figura do touro e ten talla-
das unha estrela na fronte e duas follas nas meixelas. As
cores usadas na mascara son tradicionalmente o verme-
llo, o verde e o negro, cores faciles de atopar na nature-
za. A palabra merdule é a contraccién de mere ‘e su ule,
que traducida significa «amo do boi».

A funcién do merdule é dominar o su boe. A relacién
entre o home e o animal é unha constante no mundo
agropastoril no que se inspira este Carnaval. Na festa as
mascaras detéfiense para escenificar momentos nos que
o boi se rebela e o «<amo» trata de domesticalo.

106

Ademais de mascaras de bois e granxeiros saen outras
que representan burros e porcos, €, con menor frecuen-
cia, corzos e cervos. Sa Filonzana é un home que fai de
fiandeira ancia e chepuda, que, vestida de negro e coa
cara tisnada, porta o fuso e tece a la. Ameaza con cortar
o fio da vida dos que non a asistan dandolle bebida.

O Carnaval de Ottana afunde as sUas raices na cultu-
ra campesifia e pastoral, da cal representa algins dos
seus momentos fundamentais. Desde unha perspectiva
antropoléxica, a representacién da vida rural aparece
estreitamente vinculada a cerimonias arcaicas, en par-
ticular aos ritos dionisiacos, centrados na figura de Dio-
niso, divindade que renace ciclicamente na primavera e
simboliza o espertar da terra e da vexetacion. Este moti-
vo inscribese nun conxunto mais amplo de rituais de ca-
racter maxico propios das antigas civilizaciéns agrarias
do Mediterraneo.

Esta celebracién evoca tamén o culto antigo mediterra-
neo ao gando, no que o touro asumia un valor simbdéli-
co asociado & forza e a vitalidade. Estes ritos cumprian
ademais unha funcién apotropaica, orientada a arredar
os espiritos malignos e a propiciar a fertilidade dos ra-
bafos. Neste contexto, o home, ao someter e venerar o
touro, aspira simbolicamente a aproximarse a condicion
animal propia do universo carnavalesco; mediante a re-
presentacidén grotesca desta transformacion, buscase
exorcizar o perigo de que esta metamorfose se manifes-
te como unha realidade na vida cotia.




JARRAMPLAS

Author: Ernesto Antonio Salgado

Material: cardboard base covered with painted fiberglass
and horse tail

Dimensions: 62x47x78

2021, Piornal, Province of Caceres, Spain

Masks of the world (88)

the highest point in Extremadura in the Jerte Valley,

the Jarramplas festival is held every year on January
19 and 20 in honour of Saint Sebastian. It is one of the
most internationally recognised Spanish masquerades.

In the town of Piornal, in the province of Caceres, at

Although some claim its origins are in the rites of the Vet-
tonian clans or in the Roman Saturnalia, the most wide-
spread popular belief tells the story of a cattle rustler who,
once discovered, was subjected to mockery and punish-
ment by the villagers. What is clear is that, today, Jar-
ramplas embodies evil, and the festival represents the
triumph of good over evil.

During the festival, the masked man receives from all
sides the impacts of hundreds of turnips thrown at him
by the attendees. For this reason, he wears a garment
weighing more than forty kilos that includes the mask and
a fibreglass coat of mail to cushion the blows. However,
despite playing the role of a scapegoat, playing the Jar-
ramplas is a source of pride for the inhabitants of Piornal.
The candidates wait decades for their turn, as there are
only two (up to three) Jarramplas each festival.

108

Beyond the secular legends —Jarramplas as a cattle thief
or a demon— or the religious ones —Jarramplas as an
imitation of Saint Sebastian’s martyrdom—, the festival,
which has been extensively studied by Sebastian Diaz
Iglesias, possesses enormous ritual density. Today, it is
a celebration for everyone and of everyone, encompass-
ing both the Piornal inhabitants and those who accom-
pany them. Popular religiosity in Piornal remains vibrant,
expressed through massive community participation in a
variety of ritual practices, most notably the Alboras Pro-
cession, High Mass on 20 January, and the subsequent
singing of the Rosca to Saint Sebastian. This religiosity
is also evident in rites that take place within the church,
such as the Bajada and Vestimenta (clothing) of the Saint,
the devotional act of Besapiés, and the Saint’s ascend to
his Throne.

Jarramplas wears a multicoloured costume made from
ribbons and fragments of old clothing, to which a tradi-
tional drum (tamboril) is securely attached. His face is
then concealed behind a mask, a crucial element in the
symbolic process of dehumanising the individual and
ritually transforming him into a diabolical figure. In the
streets, he faces a fervent crowd —primarily young men
and women— who await him with songs, brandishing tur-
nips to hurl with merciless force, as though confronting
the most sinister embodiment of evil. The character en-
deavours to withstand the onslaught without ceasing to
play the tamboril, maintaining a proud and defiant stance.
From that moment, a dynamic chase ensues between the
crowd and Jarramplas, who defends himself by intimidat-
ing participants through his presence, physical proximity,
and the wielding of two thick cudgels.




JARRAMPLAS

Autor: Ernesto Antonio Salgado

Material: base de carton recubierta de fibra de vidrio
pintada y cola de caballo

Dimensiones: 62x47x78

2021, Piornal, Céaceres, Espana

Mascaras del mundo (88)

n la localidad de Piornal, provincia de Caceres,

en el punto mas alto de Extremadura, en el Valle

del Jerte, se celebra cada afio, los dias 19 y 20 de
enero, la fiesta de Jarramplas en honor a san Sebastian.
Es una de las mascaradas espariolas con mas reconoci-
miento internacional.

Aunqgue algunos sostienen origenes en ritos de los clanes
vetones o en las Saturnales romanas, la creencia popular
mas extendida habla de la historia de un ladrén de gana-
do que, tras ser descubierto, fue sometido a burlas y cas-
tigos por los aldeanos. Lo que esta claro es que, hoy en
dia, Jarramplas encarna lo maligno y la fiesta representa
el triunfo del bien sobre el mal.

Durante la fiesta el enmascarado recibe por todos lados
los impactos de cientos de nabos que le lanza el publi-
co. Por ello, tiene que llevar una vestimenta de mas de
cuarenta kilos de peso, incluida la mascara, y una malla
(armadura) de fibra de vidrio para amortiguar los golpes.
Sin embargo, a pesar de encarnar a un chivo expiatorio,
interpretar al Jarramplas es un orgullo para los habitantes
de Piornal. Los aspirantes esperan incluso décadas para
que llegue su turno, ya que solo hay dos o tres Jarram-
plas oficiales en cada fiesta.

110

Mas alla de las leyendas profanas —Jarramplas es un la-
drén de ganado o un demonio— o de la religiosa —Ja-
rramplas imita el martirio de san Sebastian—, la fiesta,
que ha sido muy bien estudiada por Sebastian Diaz Igle-
sias, tiene una densidad ritual enorme, y hoy dia es una
celebracién para todos y de todos los piornalejos y los
que los acompanan. La religiosidad popular en Piornal se
mantiene vigente y se manifiesta a través de una parti-
cipacidon masiva de la comunidad en diversas practicas
rituales, entre las que destacan la Procesién de las Albo-
ras, la asistencia a la Misa Mayor del dia 20 de enero y el
posterior Canto de la Rosca a San Sebastian. Asimismo,
esta religiosidad se expresa en los ritos que tienen lugar
en el interior del templo, tales como la Bajada y Vestimen-
ta del Santo, el Besapiés y la Subida del Santo al Trono.

El personaje viste un traje policromado confeccionado a
partir de cintas y fragmentos de ropa usada, al que se
le sujeta convenientemente un tamboril. A continuacién,
oculta su rostro tras la mascara, clave del proceso sim-
bolico de deshumanizacién del individuo y de su transfor-
macidn ritual en figura diabdlica. En la calle, se enfrenta
a una multitud enfervorecida —compuesta fundamental-
mente por hombres y mujeres jévenes— que lo espera
entre canticos, exhibiendo en sus manos los nabos que
le arrojaran sin contemplaciones, como si se tratara de la
encarnaciéon mas perversa del mal. El personaje procura
resistir las acometidas sin dejar de tocar el tamboril, man-
teniendo en todo momento una actitud altiva y provoca-
dora. A partir de ese instante se desencadena un periodo
de persecucion y huida entre la multitud instigadora y Ja-
rramplas, quien se defiende intimidando a los participan-
tes mediante su presencia, su proximidad fisica y el uso
de dos gruesas cachiporras.




JARRAMPLAS

Autor: Ernesto Antonio Salgado

Material: base de carton recuberta de fibra de vidro
pintada e cola de cabalo

Dimensiéns: 62x47x78

2021, Piornal, Céaceres, Espana

Mascaras do mundo (88)

a localidade de Piornal, provincia de Céaceres, no

punto mais alto de Estremadura, no Val do Jerte,

celébrase cada ano, os dias 19 e 20 de xaneiro,
a Festa de Jarramplas na honra de san Sebastian. E unha
das mascaradas espafiolas con mais recofiecemento in-
ternacional.

Ainda que hai quen sostén que ten a sUa orixe en ritos
dos clans veténs ou nas Saturnais romanas, a crenza po-
pular mais estendida fala da historia dun ladrén de gando
que, tras ser descuberto, foi sometido a burlas e castigos
polos aldeans. O que esta claro é que, hoxe en dia, o ja-
rramplas encarna o maligno e a festa representa o triunfo
do ben sobre o mal.

Durante a festa, o enmascarado recibe por todos os lados
o impacto de centos de nabos que lle guinda o publico.
Por iso ten que levar unha vestimenta de mais de coren-
ta quilos de peso, incluida a mascara, e unha malla (ar-
madura) de fibra de vidro para amortecer os golpes. Asi
e todo, malia encarnar un chibo expiatorio, interpretar o
jarramplas é un orgullo para os habitantes de Piornal. Os
aspirantes chegan a esperar décadas a que lles toque a
quenda, xa que sb hai dous ou tres jarramplas oficiais en
cada festa.

112

Alén das lendas profanas —Jarramplas é un ladrén de
gando ou un demo— ou da relixiosa —Jarramplas reme-
da o martirio de san Sebastian—, a festa, que foi moi ben
estudada por Sebastian Diaz Iglesias, ten unha densida-
de ritual enorme, e hoxe en dia é unha celebracion para
todos e de todos os vecifios de Piornal e quen os acom-
panan. A relixiosidade popular en Piornal mantense vi-
xente e maniféstase a través dunha participacion masiva
da comunidade en diversas practicas rituais, entre as que
destacan a Procesién das Alboras, a asistencia & Misa
Maior do dia 20 de xaneiro e o posterior Canto da Rosca
a San Sebastian. Asi mesmo, esta relixiosidade exprésa-
se nos ritos que tefien lugar no interior do templo, como
a Baixada e Vestimenta do Santo, o Beixapé e a Subida
do Santo ao Trono.

O personaxe viste un traxe policromado confeccionado
a partir de cintas e fragmentos de roupa usada, e suxéi-
taselle convenientemente un tamboril. A continuacion,
oculta o seu rostro tras a mascara, clave do proceso sim-
bolico de deshumanizacién do individuo e da sua trans-
formacion ritual en figura diabdlica. Na ria, enfréntase a
unha acalorada multitude —composta fundamentalmente
por homes e mulleres novos— que espera por el entre
céanticos, exhibindo nas mans os nabos que lle guindaran
sen contemplacions, coma se se tratase da encarnacion
mais perversa do mal. O personaxe procura resistir as
acometidas sen deixar de tocar o tamboril, mantendo en
todo momento unha actitude altiva e provocadora. A par-
tir dese instante desencadéase un periodo de persecu-
cion e fuxida entre a multitude instigadora e Jarramplas,
que se defende intimidando os participantes mediante a
sUa presenza, a sUa proximidade fisica e o uso de duas
grosas cachaporras.




LOLE (URZELNLAUF)

Author: Uwe Constantin Boghian

Material: painted metal mesh and synthetic hair
Dimensions: 33x30x5,5

2025, Cincu (Brasov County), Transylvania, Romania
Masks of the World (182)

he Fuga Lolelor tradition dates back to the 17th

century and is rooted in the history of the Transyl-

vanian Saxons: the medieval German settlers and
their descendants who lived in Romania from the 12th to
the 19th centuries. Today, the custom is celebrated annu-
ally in the towns of Agnita and Cincu. The earliest record
of the festival appears in guild archives from 1689 in Ag-
nita (Sibiu County), two years after Cincu, the former re-
gional administrative center, lost its right to host the main
guild offices.

Known as Fuga Lolelor or GroBschenker Urzellauf, the
ritual has pre-Christian origins associated with protec-
tion and purification. During the Middle Ages, it became
closely tied to the craft guilds of Transylvania.. Each Janu-
ary, the guilds held a ceremonial transfer of a chest con-
taining money and trade secrets to the newly appointed
guild master. This solemn act was accompanied by a fes-
tive procession, during which masked figures known as
urzeln or lole guarded the chest.

According to legend, the custom originated during a Turk-
ish invasion. A young woman named Ursula, the daughter
of a local furrier, devised a clever plan to save her town.
Disguised in animal skins and a frightening mask, she

114

armed herself with cowbells and a whip, and charged at
the attackers, letting out terrifying cries. Mistaking her for
a demon, the invaders fled in panic. The name lole, it is
said, derives from the German verb ‘lallen’, meaning ‘to
babble’ or ‘to murmur,’ referring to the strange sounds
emerging from behind the masks.

The urzeln were not only the symbolic guardians of the
guild chest, but also played a ritual role in driving away
winter and evil spirits. Their costumes are made from
patches of black fabric, and they wear headdresses
adorned with hemp braids. Their painted masks, edged
with fur, enhance their eerie appearance. During the rit-
ual, the urzeln roam the streets, cracking braided leather
whips and ringing large cowbells. In Cincu, they parade
through the entire village, where residents welcome them
with brandy and doughnuts as tokens of gratitude for
bringing purification, prosperity to the home, and fertility
to the fields.




LOLE (URZELNLAUF)

Autor: Uwe Constantin Boghian

Material: malla metalica pintada

y pelo sintético

Dimensiones: 33x30x5,5

2025, Cincu, condado de Brasov, Transilvania, Rumania
Mascaras del mundo (182)

a tradicién de la Fuga Lolelor se remonta al siglo

xvil 'y esta arraigada en la historia de los sajones

de Transilvania. Estos son los alemanes medie-
vales y sus descendientes, que estuvieron presentes en
Rumania desde el siglo xi hasta el xix. Actualmente, se
celebra cada afio en Agnita y Cincu. La costumbre esta
registrada en los archivos gremiales desde 1689 en Ag-
nita, en el distrito de Sibiu, dos afios después de que
Cincu, la antigua autoridad administrativa regional, per-
diera el derecho a albergar las oficinas principales de los
gremios en el pueblo.

La Fuga Lolelor / GroBschenker Urzellauf es un ritual con
raices precristianas de proteccion y purificacion que, en
la Edad Media, estaba estrechamente vinculado a las
actividades de los gremios artesanales de Transilvania.
Cada enero se realizaba la transferencia ritual del cofre
que contenia el dinero y los secretos profesionales del
gremio respectivo a su recién nombrado director. Esta
transferencia iba acompanada de una procesién con el
cofre custodiado por unos personajes enmascarados
llamados urzeln/lole.

116

Su origen, segun la leyenda, surge durante una ofensi-
va turca, cuando una joven llamada Ursula, hija de un
trampero (peletero) local, ided un plan ingenioso para
proteger a su pueblo. Se vistié con pieles de animales,
una mascara aterradora y cencerros, se armé con un
latigo y saltd sobre los invasores, emitiendo sonidos ate-
rradores. Estos la confundieron con un diablo y huyeron
aterrorizados. El nombre lole, dicen, deriva del aleman
Lallen, que significa balbucear, murmurar, evocando los
sonidos que provienen desde detras de las mascaras.

Los urzeln no solo custodiaban el preciado cofre, sino
que también tenian la funcién original de ahuyentar al
invierno y a los malos espiritus. Su traje esta hecho de
retazos de tela negra y portan una especie de tocado
como el traje, del que pende una trenza de cafamo.
Su mascara esta pintada y lleva bordes peludos. El ri-
tual consiste en que los urzeln deambulan por las calles
haciendo ruido con latigos de cuero trenzado y enor-
mes cencerros. En Cincu recorren todo el pueblo y son
recibidos por los vecinos con aguardiente y rosquillas
en agradecimiento por traer la purificacion, el bienestar
para el hogar y la fertilidad para las cosechas.




LOLE (URZELNLAUF)

Autor: Uwe Constantin Boghian

Material: malla metdlica pintada e pelo sintético
Dimensiéns: 33x30x5,5

2025, Cincu, condado de Brasov, Transilvania, Romania
Mascaras do mundo (182)

tradiciéon da Fuga Lolelor remoéntase ao século

xvil e estd arraigada na historia dos saxéns de

Transilvania. Tratase dos alemans medievais e os
seus descendentes, que estiveron presentes en Romania
desde o século xi ata o xix. Actualmente, celébrase cada
ano en Agnita e Cincu. O costume esta rexistrado nos
arquivos gremiais desde 1689 en Agnita, no distrito de Si-
biu, dous anos despois de que Cincu, a antiga autoridade
administrativa rexional, perdese o dereito a albergar as
oficinas principais dos gremios na vila.

A Fuga Lolelor / GroBschenker Urzellauf é un ritual con
raices precristias de protecciéon e purificacién que, na
Idade Media, estaba estreitamente vinculado as activida-
des dos gremios artesanais de Transilvania. Cada xaneiro
realizabase a transferencia ritual do cofre que contifia o
difieiro e os segredos profesionais do gremio respectivo
ao seu recentemente nomeado director. Esta transferen-
cia ia acompafiada dunha procesion co cofre custodiado
por uns personaxes enmascarados chamados urzeln/lole.

118

A sUa orixe, segundo a lenda, xorde durante unha ofen-
siva turca, cando unha moza chamada Ursula, filla dun
peleteiro local, ideou un enxefioso plan para protexer a
sUa aldea. Vestiuse con peles de animais, unha mascara
aterradora e chocas, armouse cun latego e saltou sobre
os invasores, emitindo sons aterradores. Estes confundi-
rona cun diafo e fuxiron aterrorizados. O nome lole, din,
deriva do aleman Lallen, que significa balbucir, murmu-
rar, evocando os sons que proveien desde detras das
mascaras.

Os urzeln non s6 custodiaban o prezado cofre, senén que
tamén tifian a funcién orixinal de escorrentar o inverno e
os malos espiritos. O seu traxe estd feito de retallos de
tea negra e portan unha especie de toucado coma o tra-
xe, do que pendura unha trenza de cafamo. A mascara
esta pintada e leva bordos peludos. O ritual consiste en
que os urzeln deambulan polas rdas facendo ruido con
lategos de coiro trenzado e enormes chocas. En Cincu
percorren toda a vila e son recibidos polos vecifios con
augardente e rosquillas en agradecemento por traeren a
purificacién, o benestar para o fogar e a fertilidade para
as colleitas.




BOTARGA

Author: Ermenegildo Gil

Material: walnut wood
Dimensions: 17x10x18
1995, Guadalajara, Spain
Masks of the world (68)

he botarga is a grotesque figure of very ancient

origin, traditionally associated with the realms of

chaos and the forbidden. Over time, the Church
ultimately incorporated it into religious processions as a
representation of evil; however, in the present day it has
largely lost its profound symbolic meaning. From a sym-
bolic perspective, the botarga embodies the “reverse side”
of the social order: anarchy, the inversion of established
values, ambiguity, heterodoxy, and moral transgression,
giving form to that which the community rejects yet simul-
taneously needs to define in order to affirm its own order.
Despite ecclesiastical prohibitions against the presence
of grotesque figures in sacred spaces, the botarga’s
deep roots in popular tradition fostered its adaptation to
the Christian calendar, eventually becoming integrated
into annual festivities accepted by the Church. Over the
course of time, botargas gradually lost their former alle-
gorical significance as incarnations of evil, and in many
cases have been reduced to mere picturesque figures,
deprived of a clearly defined symbolic function.

There are three main types of botargas found in numerous
villages across the province of Guadalajara, where they
play a central role in deeply rooted celebrations. Some
are associated with winter festivals and typically carry ob-
jects used to hit, such as bludgeons or animal bladders.

120

Others are responsible for leading the dances of spring
and summer festivities. A third type appears in /oas and
other forms of popular theatre. They may be more or less
colourful, with or without horns, and more or less expres-
sive, yet all share a face that conveys something distinctly
diabolical.

Each municipality has its own botarga with distinctive
features. This example, from the village of Arbancén in
the northern mountain range of the province, is charac-
terised by its twisted nose. Dressed in a red, white, and
blue costume adorned with rosettes, the character pa-
rades through the village on the feast day of Our Lady
of Candles, ringing cowbells and small bells. The botarga
knocks on the doors of houses to ask the inhabitants for
alms, plays castanets, and strikes with its bludgeon those
who attempt to take the orange it carries in its other hand,
a symbol of fertility that it offers to young women. This
masked individual leads the procession in honor of Can-
dlemas and dances, although the group of dancers that
once accompanied it has since disappeared.

Since 2022, the botargas of Guadalajara have been of-
ficially declared Cultural Interest Asset in the category
of Intangible Cultural Heritage. This designation marks a
departure from the state of neglect in which these tradi-
tions found themselves when Pio and Julio Caro Baroja
filmed, in 1965, an extraordinary documentary capturing
what they described as the “last” botargas, “so that they
might remain preserved in the memory of our folklore:”
the botarga of Montarrén, which performed its vigil and
ceremony for Saint Sebastian; that of Robledillo de Mo-
hernando, dedicated to Our Lady of Peace; and those
of Belefia and Retiendas, also dedicated to Our Lady of
Candles.




BOTARGA

Autor: Ermenegildo Gil

Material: madera de nogal
Dimensiones: 17x10x18

c. 1995, Guadalajara, Espafa
Méascaras del mundo (68)

a botarga es una figura grotesca de origen muy

antiguo, vinculada tradicionalmente al ambito del

caos y de lo prohibido. Con el tiempo, la Iglesia
termind incorporandola a las procesiones como una re-
presentacién del mal; sin embargo, en la actualidad ha
perdido en gran medida su profundo significado simboli-
co. Desde una perspectiva simbdlica, la botarga encarna
el «reverso» del orden social: la anarquia, la inversion de
los valores establecidos, la ambigiiedad, lo heterodoxo y
lo moralmente condenable, dando forma a aquello que la
comunidad rechaza y, al mismo tiempo, necesita delimitar
para afirmar su propio orden.

A pesar de las prohibiciones eclesiasticas contra la pre-
sencia de figuras grotescas en los espacios sagrados, su
fuerte arraigo en la tradicion popular propicié su adapta-
cion al calendario cristiano, integrandose finalmente en
festividades del ciclo anual aceptadas por la Iglesia. Con
el paso del tiempo, las botargas han ido perdiendo su
antiguo significado alegérico como encarnacién del mal,
hasta quedar reducidas, en no pocos casos, a meros fi-
gurantes pintorescos, privados de una funcion simbdlica
definida.

Hay tres grandes tipos de botargas repartidos en numero-
sos pueblos de la provincia de Guadalajara que son cen-

122

trales en muchas celebraciones muy arraigadas. Unas se
vinculan a fiestas del invierno y suelen llevar algun ele-
mento para golpear, como cachiporras o vejigas. Otras
son las encargadas de dirigir las danzas de fiestas de
primavera y verano. Y existe un tercer tipo, que son las
que actuan en las loas y otras obras teatrales populares.
Pueden ser mascaras mas o menos coloridas, tener o no
cuernos, ser mas 0 menos expresivas, pero todas poseen
un rostro que expresa lo diabdlico.

Cada municipio tiene una botarga de formas especificas.
Esta pieza, que corresponde al pueblo de Arbarcén, en
la serrania norte de la provincia, se caracterizada por su
nariz torcida. Este personaje revestido con su traje rojo,
blanco y azul y adornado con florones recorre el pueblo
el dia de la Virgen de las Candelas haciendo sonar sus
cencerros y cascabeles. Llama a las puertas de las casas
para pedir limosna a sus moradores, toca las castafiuelas
y golpea con su cachiporra a los le quieran quitar la na-
ranja que lleva en la otra mano, simbolo de fertilidad que
acerca a las mujeres jovenes. Encabeza la procesion en
honor a la Candelaria y danza, aunque se ha perdido el
grupo de danzantes que lo acompafiaban.

Desde 2022 las botargas de Guadalajara estan decla-
radas Bien de Interés Cultural, con la categoria de Bien
Inmaterial. La declaracién deja atras el abandono en el
que estaban estas tradiciones cuando Pio y Julio Caro
Baroja filmaron en 1965 en un documento extraordinario
las «Ultimas» botargas «para que queden retenidas en la
memoria de nuestro folklore»: la de Montarrén, que hacia
sus visperas y funcion en San Sebastian, en Robledillo de
Mohernando, a la Virgen de la Paz, y en Belefia y Retien-
das, también a la Candelaria.




BOTARGA

Autor: Ermenegildo Gil

Material: madeira de nogueira
Dimensiéns: 17x10x18

ca. 1995, Guadalaxara, Espana
Méascaras do mundo (68)

botarga € unha figura grotesca de orixe moi anti-

ga, vinculada tradicionalmente ao &mbito do caos

e do prohibido. Co tempo, a Igrexa acabouna in-
corporando as procesiéns como unha representacion do
mal; na actualidade, porén, perdeu en boa medida o seu
profundo significado simbdlico. Desde unha perspectiva
simbdlica, a botarga encarna o «reverso» da orde social: a
anarquia, a inversion dos valores establecidos, a ambigui-
dade, o heterodoxo e o moralmente condenable, dando
forma a aquilo que a comunidade rexeita e, a0 mesmo
tempo, necesita delimitar para afirmar a sta propia orde.

Malia as prohibiciéns eclesiasticas contra a presenza de
figuras grotescas nos espazos sagrados, o seu forte arrai-
gamento na tradicion popular propiciou que se adaptase
ao calendario cristian, integrandose finalmente en festi-
vidades do ciclo anual aceptadas pola Igrexa. Co paso
do tempo, as botargas foron perdendo o seu antigo sig-
nificado alegdérico como encarnacion do mal, ata queda-
ren reducidas, en non poucos casos, a meros figurantes
pintorescos, privados dunha funcién simbdlica definida.

Hai tres grandes tipos de botargas repartidos en nume-
rosas aldeas da provincia de Guadalaxara que son cen-

124

trais en moitas celebracidéns moi arraigadas. Unhas estan
vinculadas con festas do inverno e adoitan levar algun
elemento para golpear, como cachaporras ou vexigas.
Outras son as encargadas de dirixir as danzas de festas
de primavera e veran. E existe un terceiro tipo, que son
as que actuan nas loas e outras obras teatrais populares.
Poden ser mascaras mais ou menos coloridas, ter ou non
cornos, ser mais ou menos expresivas, pero todas po-
sUen un rostro que expresa o diabdlico.

Cada municipio ten unha botarga de formas especificas.
Esta peza que corresponde & aldea de Arbarcén, na se-
rra norte da provincia, caracterizase polo seu nariz torto.
Este personaxe revestido co seu traxe vermello, branco e
azul e adornado con floréns percorre a aldea o dia da Vir-
xe das Candeas facendo soar as suas chocas e axéuxe-
res. Peta nas portas das casas para pedirlles esmola aos
seus moradores, toca as castafiolas e bate coa sua ca-
chaporra a quen lle queira quitar a laranxa que leva na
outra man, simbolo de fertilidade que aproxima as mulle-
res novas. Encabeza a procesion na honra da Candeloria
e danza, ainda que se perdeu o grupo de danzantes que
0 acomparaban.

Desde 2022 as botargas de Guadalaxara estan declara-
das Ben de Interese Cultural, coa categoria de Ben In-
material. A declaracién deixa atras o abandono no que
estaban estas tradiciéns cando Pio e Julio Caro Baroja
filmaron en 1965 nun documento extraordinario as «de-
rradeiras» botargas «para que queden retidas na memo-
ria do noso folclore»: a de Montarrén, que facia as suas
vésperas e funcion en San Sebastian, en Robledillo de
Mohernando, & Virxe da Paz, e en Belefia e Retiendas,
tamén & Candeloria.

T




PELIQUEIRO

Author: Francisco Anel Alonso, «The tailor of Castro»

Material: amieiro wood, leather and painted aluminium
Dimensions: 46x15x77

1997, Castro de Laza, Province of Ourense, Spain
Masks of the world (7)

he peliqueiro mask, one of the most striking in

I the Spanish Carnival, maintains a perpetual smile
and an inscrutable gaze. It is topped off with a

kind of mitre decorated with painted animal motifs that
makes them distinctive, each piece being unique. The rest
of the outfit consists of a short jacket, trousers down to

the knees decorated with tassels, cowbells on the back
that announce their arrival and a hand whip.

An eternal debate is the difference between the peliqueiro
of Laza and the cigarrén of Verin. For some, unlike the
peliqueiro, the cigarron does not carry a pelica (a piece
of skin which gives the name to this Carnival character)
behind the mask. This is, in any case, the only difference
that exists between these two characters, almost imper-
ceptible to the uninitiated, and even to many experts. Ac-
tually, the only alteration lies in each master’s style.

According to local tradition, peliqueiros were former tax
collectors who wore masks to avoid being recognised for
fear of people’s reprisals, but for others the origin of this
masquerade is lost in the mists of time.

126

In Laza, where the Galician Carnival, Entroido, is deeply
rooted, around fifty peliqueiros go out and run to all the
houses to ring the cowbells hanging from their waists.

The tailor from Castro, according to most people the best
peliqueiro maker in the country, was determined, when
| visited him, to abandon his craftwork, discouraged by
not finding a successor among the young people in the
surrounding area. In this difficult and degraded area,
the youth are more concerned about finding a job that
guarantees their future than about preserving ancestral
traditions. In many cases, this discouragement is found
among mask artisans, which endangers the survival of
this little-known and undervalued art.




PELIQUEIRO

Autor: Francisco Anel Alonso, «El Sastre de Castro»

Material: madera de amieiro (aliso), piel y aluminio pintado
Dimensiones: 46x15x77

1997, Castro de Laza, Ourense, Espana

Méscaras del mundo (7)

a mascara del peliqueiro, una de las mas vistosas
Ldel Carnaval espafiol, mantiene una perenne son-

risa y mirada inescrutable. Se remata con una es-
pecie de mitra adornada con pinturas de animales que
el artesano individualiza, porque cada pieza es Unica. El
resto de la indumentaria se compone de una chaquetilla
corta, pantalones hasta las rodillas adornados de borlas,
cencerros a la espalda que anuncian su llegada y un lati-
go en la mano.

Un eterno debate es la diferencia entre el peliqueiro de
Laza y el cigarrén de Verin. Para algunos, a diferencia del
peliqueiro, el cigarron de Verin no lleva detras de la més-
cara una pelica (trozo de piel que le da nombre a este
personaje de Carnaval). Esta es, en todo caso, la Unica
diferencia que existe entre los dos personajes, casi im-
perceptible para los no iniciados, e incluso para muchos
entendidos. En realidad, no hay mas diferencia que los
propios estilos de cada maestro.

Los peliqueiros eran, segun la tradicion local, antiguos
cobradores de impuestos que se enmascaraban para no
ser reconocidos por miedo a represalias del pueblo, pero
para otros el origen de este Carnaval se pierde en la no-
che de los tiempos.

128

En Laza, donde el Carnaval gallego, Entroido, se conser-
va con mucho arraigo, salen unos cincuenta peliqueiros
que deben ir a todas las casas corriendo para hacer sonar
los cencerros que rodean su cintura.

El Sastre de Castro, segun la mayoria el mejor creador
de peliqueiros del pais, estaba decidido, cuando lo visi-
tamos, a dejar su trabajo, desanimado por no encontrar
sucesor entre los jovenes de los alrededores. En esta
zona dura y degradada, la juventud esta mas preocupada
por encontrar un trabajo que garantice su futuro, que por
conservar tradiciones ancestrales. En muchos casos se
encuentra este desanimo entre quienes trabajan las mas-
caras, lo cual pone en peligro la supervivencia de este
arte poco conocido y valorado.




PELIQUEIRO

Autor: Francisco Anel Alonso, «O Xastre de Castro»

Material: madeira de amieiro, pel e aluminio pintado
Dimensiéns: 46x15x77

1997, Castro de Laza, Ourense, Espaia

Méascaras do mundo (7)

mascara do peliqueiro, unha das mais vistosas do

Entroido espafriol, mantén un perpetuo sorriso e

unha mirada inescrutable. Remata nunha especie
de mitra adornada con pinturas de animais que o artesan
individualiza, porque cada peza é Unica. O resto da indu-
mentaria estd composto por unha chaquetifia curta, pan-
taléns ata os xeonllos adornados con borlas, chocas as
costas que anuncian a stiia chegada e un latego na man.

Un eterno debate é a diferenza entre o peliqueiro de Laza
e o cigarrén de Verin. Para alguns, a diferenza do peli-
queiro, o cigarrén de Verin non leva detras da mascara
unha pelica, o anaco de pel que lle da nome a este perso-
naxe do Entroido. Esta é, en todo caso, a Unica diferenza
que existe entre os dous personaxes, case imperceptible
para os non iniciados e mesmo para moitos entendidos.
En realidade, non hai mais diferenza ca o propio estilo de
cada mestre.

Os peliqueiros eran, segundo a tradicion local, antigos
cobradores de impostos que se enmascaraban para non
ser recofecidos por medo a represalias do pobo, pero,
para outros, a orixe deste Entroido pérdese na noite dos
tempos.

130

En Laza, onde o Entroido galego segue moi arraigado,
saen uns cincuenta peliqueiros, que deben ir a todas as
casas correndo para facer soar as chocas que levan arre-
dor da cintura.

O Xastre de Castro, segundo a maioria o mellor creador
de peliqueiros do pais, estaba decidido, cando o visita-
mos, a deixar o seu traballo, desanimado por hon encon-
trar sucesor entre os mozos dos arredores. Nesta zona
dura e degradada, a mocidade estd mais preocupada por
atopar un traballo que garanta o seu futuro ca por con-
servar tradiciéns ancestrais. Vese en moitos casos este
desanimo entre os que traballan as méascaras, o que pon
en perigo a supervivencia desta arte pouco corfiecida e
valorada.




PANTALLA

Author: Santiago Martinez Santana

Material: papier maché
Dimensions: 17x37x46
1995, Xinzo de Limia, Province of Ourense, Spain
Masks of the world (63)

tradition of masks. The Carnival of Xinzo de Limia, the

longest running in Spain, is located there. The pantal-
las are protagonists of this every year. They are dressed
in white and wear a red cape with coloured ribbons and
a mask like this piece. The pantallas run around the town,
dancing and jumping to enforce the carnival law.

In the west of the Iberian Peninsula there is a great

This mask is normally described as a diabolical represen-
tation with horns. It is made in a single piece, a sort of
rigid helmet decorated with astral motifs. Even though
the origin of this Carnival and its main mask is unknown,
there are underlying ancient pre-Roman agricultural and
livestock purification rites.

The pantalla can be a mocking devil, an invading soldier
or an extraterrestrial visitor. This may precisely be an-
other unique feature of mask art, the infinite possibilities
of interpretation depending on the point of view of the
beholder. And it is also this aspect that always makes it
extremely difficult to determine an origin. and always, al-
ways, makes it extremely difficult to determine an origin,
but we do know that these traditions evolve and adapt
with history.

132

The Carnival of Xinzo de Limia centres around the pan-
talla, a ritual figure that embodies much of the symbolic
meaning of the celebration. Its costume —never complete
without the traditional inflated bladders, which must be
replaced as they wear out or burst— serves both a per-
formative and coercive function, granting the pantalla the
power to exert symbolic control over the festive and so-
cial order. Through its interventions, a temporary inversion
of everyday norms occurs, a hallmark of carnival rituals.

The festival cycle extends over several weeks, beginning
on Saint Sebastian’s Day, and establishes a progressive
ritual calendar that includes Domingo Fareleiro, Domingo
Oleiro, Domingo Corredoiro, as well as Carnival Monday
and Tuesday. Each day features distinctive practices that
foster community cohesion and collective participation,
through ritualised games and shared symbolic actions
that reinforce social bonds.

The climax takes place on Carnival Tuesday, during a
vast parade led by a large group of pantallas, followed by
bagpipe bands and other musical ensembles, along with
various charangas interspersed among floats and mod-
ern troupes whose costumes evoke characters or scenes
from contemporary life. Despite the diversity of costumes,
the public’s attention remains firmly fixed on the pantallas,
who retain their central role. According to tradition, any
local resident who fails to attend in costume —even if it
is not a traditional one— becomes a ceremonial prey for
the pantallas.




PANTALLA

Autor: Santiago Martinez Santana

Material: papel maché

Dimensiones: 17x37x46

1995, Xinzo de Limia, Ourense, Espafia
Méascaras del mundo (63)

n el oeste de la peninsula ibérica hay una gran tra-

dicion mascarera. Alli se localiza el Carnaval de

Xinzo de Limia, el de mayor duraciéon en Espaiia.
Los protagonistas del mismo cada afio son las/los «pan-
tallas». Estos van vestidos de blanco, llevan una capa roja
con cintas de colores y portan mascaras como esta pie-
za. Las pantallas recorren el pueblo corriendo, bailando y
saltando para imponer la ley carnavalera.

Normalmente se describe esta mascara como una repre-
sentacion diabdlica con cuernos. Esta hecha en una sola
pieza, una especie de casco rigido decorado con moti-
vos astrales, pero el origen de ese Carnaval y su mascara
protagonista es desconocido. Si subyacen antiguos ritos
agricolas y ganaderos prerromanos de purificacion.

La pantalla puede ser un diablillo burlén, un soldado inva-
sor o un visitante extraterrestre. Quizas esa, las infinitas
posibilidades de interpretacion dependiendo del punto de
vista del que la mira, es otra caracteristica intensa y Unica
del arte mascarero. Siempre es complicado determinar
un origen, pero si sabemos que las mascaras evolucionan
y se adaptan con la historia.

134

El Entroido de Xinzo de Limia se organiza en torno a la fi-
gura central de la pantalla, personaje ritual que concentra
gran parte del simbolismo propio de la celebracion. Su
indumentaria —incompleta sin las tradicionales vejigas,
que deben reemplazarse a medida que se desgastan o
rompen— cumple una funcién tanto performativa como
coercitiva, pues confiere a la pantalla la capacidad de
ejercer un control simbdlico sobre el orden festivo y so-
cial. A través de su intervencién se produce una inversion
temporal de las normas cotidianas, rasgo caracteristico
de los rituales carnavalescos.

El ciclo festivo del Entroido se prolonga durante varias
semanas y comienza el dia de san Sebastian, instauran-
do un calendario ritual progresivo que incluye el Domin-
go Fareleiro, el Domingo Oleiro y el Domingo Corredoiro,
junto con el Lunes y Martes de Carnaval. Cada jornada
incorpora practicas singulares que fomentan la cohesién
comunitaria y la participacién colectiva, mediante juegos
ritualizados y acciones simbdlicas compartidas que re-
fuerzan los lazos sociales.

El momento culminante tiene lugar el Martes de Carna-
val, durante un multitudinario desfile encabezado por un
nutrido grupo de pantallas, seguido de bandas de gai-
tas y de musica, asi como de diversas charangas que
se intercalan entre carrozas y comparsas actuales, cu-
yas indumentarias evocan personajes o situaciones de la
vida contemporanea. Pese a la variedad de disfraces, la
atencién del publico se concentra en las pantallas, que
mantienen su papel protagonista. Segun la tradicién, todo
vecino que no acuda disfrazado —aunque el disfraz no
sea necesariamente tradicional— se convierte en presa
ceremonial de las pantallas.




PANTALLA

Autor: Santiago Martinez Santana

Material: papel maxé

Dimensidns: 17x37x46

1995, Xinzo de Limia, Ourense, Espafa
Mascaras do mundo (63)

o oeste da peninsula ibérica hai unha gran tra-

dicién mascareira. Ali localizase o Entroido de

Xinzo de Limia, o de maior duracion en Espania.
A protagonistas cada ano son as pantallas. Van vestidas
de branco, levan unha capa vermella con cintas de cores
e portan mascaras coma esta peza. As pantallas perco-
rren a vila correndo, bailando e saltando para impofier a
lei entroideira.

Normalmente describese esta mascara como unha re-
presentacién diabdlica con cornos. Esté feita nunha soa
peza, unha especie de casco rixido decorado con moti-
vos astrais, pero a orixe dese Entroido e a slia masca-
ra protagonista é descofiecida. Si que subxacen antigos
ritos agricolas e gandeiros de purificacién prerromanos.

A pantalla pode ser un trasno burlén, un soldado invasor
ou un visitante extraterrestre. Talvez esa, a das infinitas
posibilidades de interpretacién dependendo do punto
de vista de quen mira, sexa outra caracteristica intensa
e Unica da arte mascareira. Sempre é complicado deter-
minar unha orixe, pero si que sabemos que as mascaras
evolucionan e se adaptan coa historia.

136

O Entroido de Xinzo de Limia organizase ao redor da fi-
gura central da pantalla, personaxe ritual que concentra
boa parte do simbolismo propio da celebracién. A sua
indumentaria —incompleta sen as tradicionais vexigas,
que se deben substituir a medida que se desgastan ou
rompen— cumpre unha funcién tanto performativa coma
coercitiva, pois confirelle & pantalla a capacidade de exer-
cer un control simbdlico sobre a orde festiva e social. A
través da sua intervencién producese unha inversiéon tem-
poral das normas cotias, trazo caracteristico dos rituais
carnavalescos.

O ciclo festivo do Entroido proléngase durante varias se-
manas e comeza o dia de San Sebastian, instaurando un
calendario ritual progresivo que inclie o Domingo Fare-
leiro, o Domingo Oleiro e o Domingo Corredoiro, xunto
co Luns e Martes de Entroido. Cada xornada incorpora
practicas singulares que fomentan a cohesién comunita-
ria e a participacidon colectiva, mediante xogos ritualiza-
dos e acciéns simbodlicas compartidas que reforzan os
lazos sociais.

O momento culminante ten lugar o Martes de Entroido,
durante un multitudinario desfile encabezado por un cum-
prido grupo de pantallas, seguido de bandas de gaitas e
de musica, asi como de diversas charangas que se inter-
calan entre carrozas e comparsas actuais, cuxas indu-
mentarias evocan personaxes ou situaciéns da vida con-
temporanea. Malia a variedade dos disfraces, a atencion
do publico concéntrase nas pantallas, que conservan o
seu papel protagonista. Segundo a tradicién, todo veci-
fio que non acuda disfrazado —ainda que o disfrace non
sexa necesariamente tradicional— convértese en presa
cerimonial das pantallas.




BOTEIRO

Author: Jorge Dominguez Couso, «Minas»

Material: painted walnut wood

Dimensions: 21x10x23,5

2024, Viana do Bolo, Province of Ourense, Spain
Masks of the world (137)

he boteiro is the most representative character of

the Carnival of Viana do Bolo, a town of about

3,000 inhabitants located in the region known
as the Pais do Bibei, located between two iconic natural
spaces, Monte do Invernadeiro and Pefa Trevinca. It is
one of the oldest Entroidos or Galician Carnival with dif-
ferentiating elements that make it unique and, although
it is not documented, it seems to have its roots in pre-
Roman agricultural and livestock purification rites.

The functions of the boteiro are linked to the folidn, a
troupe formed by a group of neighbours playing tra-
ditional instruments such as drums and hoes. To move
the public aside and make way for the folidn, the boteiro
pushes, charges and drags some along the ground. He
runs forwards aided by a coloured pole, the monca, which
limits the space that must be left free with spectators. He
also trots to ring the bells or performs jumps leaning on
the monca.

138

The expression on the boteiro‘s mask usually ranges from
mockery to sly smiles with well-marked teeth that show
aggression to instil with fear. The boteiro has a reptile
sticking out of the corner of his mouth. The most wide-
spread tradition is that the face is painted black. On the
sides of the wooden mask there are two leather straps
that fasten the mask to the boteiro‘s neck and are hidden
under several folds of tissue paper that act as hair. When
the mask is fastened, the boteiro puts on a screen made
of a wire and cardboard frame covered with strips of co-
loured paper that can weigh up to 7 kilos.

Since the 1980s, the comparsas, groups of neighbours
who travelled through the villages to perform humorous
theatre pieces called disputas, declined due to the lack of
young people until they disappeared in the 1990s. It is in
this performance that the boteiro, foliéon and the vellos of
handbells typical of the comparsas come together.




BOTEIRO

Autor: Jorge Dominguez Couso, «Minas»

Material: madera de nogal pintada
Dimensiones: 21x10x23,5

2024, Viana do Bolo, Ourense, Espana
Méascaras del mundo (137)

| boteiro es el personaje mas representativo del

Carnaval de Viana do Bolo, una localidad de unos

3000 habitantes situada en la comarca conocida
como el Pais do Bibei. Esta situada entre dos espacios
naturales iconicos, el monte do Invernadeiro y la Pefa
Trevinca. Es uno de los Entroidos mas antiguos con ele-
mentos diferenciadores que lo hacen unico y, aunque no
esta documentado, parece tener sus raices en ritos agri-
colas y ganaderos prerromanos de purificacion.

Las funciones del Boteiro estan ligadas al fulién, comitiva
formada por un grupo de vecinos tocando instrumentos
tradicionales como bombos y azadas. Para apartar al pu-
blico y abrir paso al folidn, el boteiro empuja, embiste y
arrastra por el suelo, y corre hacia delante ayudado de
una pértiga de colores, la monca, que limita a los espec-
tadores el espacio que debe quedar libre. También trota
para hacer sonar las esquilas o efectla saltos apoyando-
se en la monca.

140

La expresion de la mascara del boteiro oscila entre la
burla y la sonrisa socarrona. Marca bien sus dientes que
muestran la agresividad que infunde miedo. Al boteiro le
sale un reptil por la comisura de la boca. La tradicién mas
extendida es que la cara se pinte de color negro. En los
laterales de la mascara de madera hay dos correas de
cuero que cifien la careta al cuello del boteiro y que que-
dan ocultas bajo varios pliegues de papel de seda que
hacen la funcién de pelo. Cuando se fija la mascara, el
boteiro se coloca una pantalla hecha de un armazén de
alambre y carton forrada de tiras de papel de colores que
puede llegar a pesar unos siete kilos.

Desde los afios ochenta, las comparsas, grupos de veci-
nos que se desplazaban por las aldeas para representar
piezas teatrales humoristicas llamadas disputas, fueron a
menos por la falta de jovenes hasta desaparecer en los
anos noventa. Es en ese momento cuando se unen bo-
teiro, folién y los vellos de esquilas propios de las com-
parsas.




BOTEIRO

Autor: Jorge Dominguez Couso, «Minas»

Material: madeira de nogueira pintada
Dimensions: 21x10x23,5

2024, Viana do Bolo, Ourense, Espana
Méascaras do mundo (137)

boteiro é o personaxe mais representativo do

Entroido de Viana do Bolo, unha localidade duns

3000 habitantes situada na comarca cofiecida
como o Pais do Bibei. Esta situada entre dous espazos
naturais iconicos, o monte do Invernadeiro e a Pena Tre-
vinca. E un dos entroidos mais antigos, con elementos
diferenciadores que o fan Unico, e, ainda que non esta
documentado, parece ter as suas raices en ritos agricolas
e gandeiros de purificacion prerromanos.

As funciéns do boteiro estan ligadas ao fulién, comitiva
formada por un grupo de vecifios que tocan instrumentos
tradicionais, como bombos e sachos. Para apartar o pu-
blico e abrirlle paso ao fulién, o boteiro empurra, arremete
€ arrastra polo chan, e corre cara a adiante axudado dun-
ha pértega de cores, a monca, que limita para os espec-
tadores o espazo que debe quedar libre. Tamén trota para
facer soar as chocas ou da saltos apoiandose na monca.

142

A expresidén da mascara do boteiro adoita oscilar entre
a burla, con sorrisos retranqueiros de dentes ben mar-
cados que mostran agresividade para infundir medo. Ao
boteiro séelle un réptil pola comisura da boca. A tradicién
mais estendida é que a cara estea pintada de cor negra.
Nos laterais da mascara de madeira hai duas correas de
coiro que cinguen a careta ao pescozo do boteiro e que
quedan ocultas baixo varios pregos de papel de seda que
fan as veces de pelo. Cando se fixa a mascara, o boteiro
coloca unha pantalla feita cun armazén de arame e car-
t6n forrado de tiras de papel de cores que pode chegar a
pesar uns sete quilos.

Desde os anos oitenta, as comparsas, grupos de vecifios
que se desprazaban polas aldeas para representar pezas
teatrais humoristicas chamadas disputas, foron a menos
pola falta de mozas ata desapareceren nos anos noventa.
E nese momento cando se unen boteiro, fulién e os vellos
de esquilas propios das comparsas.

- B

>
) =)
Ty - i-’

& il - 4 ’ P .--ﬁ >

—



FOLLATEIRO

Author: Marta Delgado Gomez

Material: cardboard and corn

Dimensions: 46x54x12

2025, Lobios, Province of Ourense, Galicia, Spain
(Europe)

Masks of the World (189)

he province of Ourense takes pride in preserving

a, Entroido or Carnival tradition that has endured

for centuries. While many local expressions have
faded, others persist or are now being revived as com-
munities increasingly reclaim their cultural past. One re-
markable example is the follateiros of Lobios, a case of
heritage recovery in the province of Ourense since 2018.

Thanks to oral tradition, the residents of Lobios —particu-
larly those from the parish of Grou—have made possible
the birth, or rather the somewhat folklorized revival of a
unique figure within the Ourense Carnival: the follateiros
and follateiras. This ancient custom involved covering and
disguising oneself with corn husks (follatos). The practice
of decorating clothing with these husks once extended
across both sides of the Xurés mountain range, shared
by Galician and Portuguese villages. Following the lead of
Lobios, Outeiro, in the Portuguese municipality of Mon-
tealegre, also revived the Entroido follateiro in 2024.

As with other masks originally made from plant materi-
als, the traditional design has evolved. What was once
a simple rural costume has become more elaborate and
baroque, now featuring a mask made of corn. The cos-

144

tume is entirely crafted from corn materials: husks replace
the old rags that once formed the outfit, while belts and
bodices are made from cobs. The cardboard masks are
adorned with colored kernels of five varieties to achieve
a vivid, multicolored effect: white, corvo (a local black or
purple variety), rei (maroon), raifia (orange), and amarello
(yellow). In the past, men used to carry sticks with which
they playfully tried to lift the women’s skirts, while women
defended themselves using toxo (gorse) branches fixed
to the end of their own sticks. These “weapons” remain a
distinctive feature of the tradition today.

This mask, named Laugh to Keep from Crying by its cre-
ator, is a smiling mask made in the summer of 2025. De-
signed during the devastating wildfires that struck the
northwest of the Iberian Peninsula, the mask sheds tears
shaped like a Celtic triskelion—a symbol of the Galician
people, who grieve as they watch their land burn year af-
ter year due to destructive capitalist interests that sow
chaos and devastation.

The mask also bears the symbols of the four elements
—earth, air, water, and fire— to which the people entrust
their survival and resilience. The triskelion represents evo-
lution, balance, and the connection of humankind and na-
ture and the elements. It also embodies the idea of the
Trinity, symbolizing the unity of body, mind, and spirit, as
well as the continuity of time, linking past, present, and
future.




FOLLATEIRO

Autora: Marta Delgado Gomez

Material: cartén y maiz.

Dimensiones: 46x54x12

2025, Lobios, Ourense, Galicia, Espafa
Méascaras del mundo (189)

a provincia de Ourense se enorgullece de con-

servar un Entroido con siglos de historia, que ha

perdurado en muchos lugares, aunque en otros se
haya ido perdiendo con el paso del tiempo. Algunas de
estas manifestaciones quizas no vuelvan a resurgir, pero
otras si lo han hecho, en un contexto en el que cada vez
mas comunidades reivindican su pasado cultural. Este es
el caso de los follateiros de Lobios, ejemplo destacado
de recuperacion patrimonial en la provincia de Ourense
desde 2018.

Gracias a la tradicion oral de los vecinos de Lobios —es-
pecialmente los de la parroquia de Grou—, ha sido posi-
ble el nacimiento, o mas bien el renacimiento un tanto fo-
Iklorizado, como es habitual, de una figura singular dentro
del Entroido ourensano: los follateiros y follateiras. Esta
antigua costumbre consistia en cubrirse y enmascararse
con hojas de maiz, follatos. Esta practica de adornar la
vestimenta con hojas de maiz se extendia a ambos lados
de la sierra del Xurés, tanto en las aldeas gallegas como
en las portuguesas. En 2024, siguiendo la estela de Lo-
bios, en Outeiro, Montealegre (Portugal), han recuperado
el Entrudo folhateiro.

146

Como sucede con otras mascaras hechas con vegetales,
la base tradicional se recarga, y donde habia un disfraz
muy sencillo, ahora se elabora con mayor barroquismo
y se aflade una mascara de maiz. El traje se confecciona
integramente a partir del maiz: los follatos cubren hoy las
prendas modernas que han sustituido a los harapos; y
los cinturones o corpifios femeninos se elaboran con el
carozo de la mazorca. Los granos de colores decoran las
mascaras de cartén, y se ocupan de sembrar cinco varie-
dades para tener un efecto mas plastico: blanco, corvo
(variedad autéctona de color negro o morado), rei (gra-
nate), raifia (anaranjado) y amarelo. En el pasado, durante
las celebraciones, los hombres portaban un palo con el
que, de forma festiva, trataban de levantar las faldas de
las mujeres, mientras que estas, para evitarlo, llevaban
en la punta de su propio palo una rama de toxo (aliaga).
Estas «armas» son un elemento distintivo hoy dia.

Esta mascara ha sido nombrada por su constructora Reir
por no llorar. Es una mascara sonriente que se hizo en el
verano de 2025 coincidiendo con los tragicos incendios
que devastaron el noroeste peninsular. Esta llora lagrimas
en forma de trisquel celta, que representa al pueblo ga-
laico, que sufre por ver su tierra quemada afo tras afno
gracias a mezquinos intereses capitalistas que siembran
el caos y la maldad. La mascara lleva los simbolos de los
cuatro elementos —tierra, aire, agua y fuego— a los que
se encomiendan para seguir viviendo y luchando en su
territorio. El trisquel simboliza la evolucion, el equilibrio
y la conexién del ser humano con la naturaleza y los ele-
mentos. Asimismo, encarna la idea de trinidad, represen-
tando la unidad entre cuerpo, mente y espiritu, asi como
la continuidad entre pasado, presente y futuro.




FOLLATEIRO

Autora: Marta Delgado Gomez

Material: carton e millo

Dimensidéns: 46x54x1

2025, Lobios, Ourense, Galicia, Espafa
Méascaras do mundo (189)

provincia de Ourense presume de conservar un

Entroido con séculos de historia, que perdurou en

moitos lugares, ainda que noutros se foi perden-
do co paso do tempo. Algunhas destas manifestacions
talvez nunca volvan rexurdir, pero outras si que o fixeron,
nun contexto no que cada vez mais comunidades reivin-
dican o seu pasado cultural. Este é o caso dos follateiros
de Lobios, exemplo destacado de recuperacion patrimo-
nial na provincia de Ourense desde 2018.

Grazas & tradicion oral dos vecifios de Lobios —espe-
cialmente os da parroquia de Grou—, foi posible o nace-
mento, ou mais ben o renacemento un tanto folclorizado,
como é habitual, dunha figura singular dentro do Entroido
ourensan: os follateiros e follateiras. Este antigo costume
consistia en cubrirse e enmascararse con follas de millo,
follatos. Esta practica de adornar a vestimenta con follas
de millo estendiase a ambos os dous lados da serra do
Xurés, tanto nas aldeas galegas coma nas portuguesas.
En 2024, seguindo o ronsel de Lobios, en Outeiro, Mon-
tealegre (Portugal), recuperaron o Entrudo folhateiro.

Como acontece con outras mascaras feitas con vexetais,
a base tradicional recargase, e o que era un disfrace moi
sinxelo agora elaboérase cun maior barroquismo e enga-

148

deselle unha mascara de millo. O traxe confecciénase in-
tegramente a partir do millo: os follatos cobren hoxe as
pezas modernas que substituiron os farrapos, e os cintos
ou corpifios femininos elabdranse co carozo da mazaro-
ca. Os grans de cores decoran as mascaras de cartén, e
ocupanse de sementar cinco variedades para ter un efec-
to mais plastico: branco, corvo (variedade autdctona de
cor negra ou morada), rei (granate), raifia (alaranxado) e
amarelo. No pasado, durante as celebracions, os homes
portaban un pau co que, de forma festiva, trataban de
levantarlles a saia 4s mulleres, mentres que estas, para
evitalo, levaban na punta do seu propio pau unha rama
de toxo. Estas «armas» son hoxe en dia un elemento dis-
tintivo.

Esta méascara foi nomeada pola slia construtora Rir por
non chorar. E unha mascara sorrinte que se fixo no ve-
ran de 2025, coincidindo cos traxicos incendios que de-
vastaron o noroeste peninsular. Esta chora bagoas en
forma de triscele celta, que representa o pobo galaico,
que sofre por ver a sUa terra queimada ano tras ano por
mor de mesquifios intereses capitalistas que sementan o
caos e a maldade. A mascara leva os simbolos dos catro
elementos —terra, aire, auga e lume— aos que se enco-
mendan para seguir vivindo e loitando no seu territorio.
O triscele simboliza a evolucion, o equilibrio e a conexion
do ser humano coa natureza e os elementos. Ao mesmo
tempo, encarna a idea de trindade, representando a uni-
dade entre corpo, mente e espirito, asi coma a continui-
dade entre pasado, presente e futuro.




VOLANTE

Author: Xosé Manuel Seixas Ares

Material: Newspaper and fabric

Dimensions: 14x9x22

2025, Santiago da Riba Parish, Municipality of Chantada
(Lugo), Spain

Masks of the World (194)

Sunday with a grand parade departing from the cen-

tral Plaza de Santa Ana. During this procession, nu-
merous participants dressed in animal costumes roam the
streets, evoking the end of hibernation and the cyclical re-
newal that accompanies the coming festive season. This
opening parade also brings together various Entroido or
Carnival groups from surrounding towns, highlighting the
intercultural and communal character of the celebration.

In Chantada, the celebrations begin on Lambedeiro

Corredoiro Sunday is one of the most emblematic mo-
ments of the festive cycle. On this day, traditional masked
figures, the volantes and peliqueiros, fill the streets with
colour, rhythm, and vitality. Popular games and short the-
atrical performances known as oficios maintain a lively,
participatory atmosphere, ensuring that the spirit of cel-
ebration never wanes. The oficios are brief satirical pieces
that comment on contemporary events or aspects of daily
life. These performances feature mute characters called
mecos, who convey their characteristic humour or criti-
cism through gestures and expressive movement rather
than spoken dialogue.

150

Among the most iconic figures of this Entroido are the
volantes, distinguished by the striking puchos they wear
—imposing headdresses said to evoke the shape of the
Virgin Mary’s dressing room. From these puchos cascade
wide, long, multicolored ribbons known as colonias, which
enhance their graceful, kinetic presence. Draped over the
volante’s shoulders is a traditional Portuguese scarf and
fastened at their waist is a leather belt from which twenty-
four bells hang, marking their steps with a rhythmic, reso-
nant chime.

Contrasting sharply with the elegance of the volantes are
the peliqueiros, whose appearance and symbolic role dif-
fer significantly. Their attire is intentionally ragged, com-
posed of worn and mismatched garments. Their faces are
concealed by a leather mask, and on their backs they car-
ry a large ox-yoke bell. They also wear a pelliza, a sheep-
skin coat from which their name derives. Throughout the
celebration, peliqueiros clear the way for the volantes, as-
serting their authority by flicking a leather strap.




VOLANTE

Autor: Xosé Manuel Seixas Ares

Material: papel de periddico y tela

Dimensiones: 14x9x22

2025, Santiago da Riba, Chantada, Lugo, Espafia
Méascaras del mundo (194)

n Chantada, las festividades se inauguran el Do-

mingo Lambedeiro de manera destacada con un

pasacalles multitudinario que tiene su punto de
partida en la céntrica plaza de Santa Ana. Durante este
desfile, numerosas personas, ataviadas con disfraces de
animales, recorren las calles en un ambiente festivo que
simboliza el fin del periodo de hibernacién y el renacimien-
to ciclico asociado a la llegada del nuevo tiempo festivo.
Asimismo, este desfile inicial cuenta con la participacion
de otros entroidos procedentes de distintas localidades,
lo que contribuye a reforzar el caracter intercultural y co-
munitario de la celebracion.

El Domingo Corredoiro constituye una de las jornadas
mas representativas del ciclo festivo, durante la cual los
tradicionales volantes y peliqueiros llenan las calles de
colorido, alegria y vitalidad. A lo largo de esta celebra-
cion, los juegos populares y las representaciones teatra-
les conocidas como oficios contribuyen a mantener un
ambiente dindmico y participativo, eliminando cualquier
espacio para el tedio.

Entre los personajes mas representativos de este entroi-
do destacan, por encima de todos, los volantes, quienes
portan sobre la cabeza los caracteristicos puchos, unos

152

imponentes gorros que, segun la tradicién, evocan la for-
ma del camarin de la Virgen. De estos puchos cuelgan
numerosas cintas —conocidas como colonias— de gran
anchura, longitud y variado colorido, que contribuyen a
realzar la vistosidad del conjunto. Sobre los hombros,
los volantes lucen un pafiuelo denominado portugués y
llevan cefido un cinturdn de cuero del que penden vein-
ticuatro campanillas, cuya sonoridad acompafa su des-
plazamiento y aflade un componente sonoro caracteristi-
co a la celebracion.

Los otros protagonistas del Entroido Ribeirao son los
peliqueiros, figuras que contrastan notablemente con
la de los volantes tanto en apariencia como en funcién
simbdlica. Su indumentaria se caracteriza por un aspecto
harapiento y descuidado, y estad compuesta siempre por
ropas viejas. Suelen cubrirse el rostro y la cabeza con una
careta confeccionada en piel, y en la parte posterior de su
vestimenta llevan una gran campana procedente del yugo
de los bueyes. Ademas, portan una pelliza, elemento que
da origen a su denominacién. En el desarrollo festivo, el
peliqueiro desempena el papel de abrir paso a los volan-
tes, valiéndose de una correa de cuero con la que marca
simbdlicamente su autoridad sobre las personas que en-
cuentra a su paso.




VOLANTE

Autor: Xosé Manuel Seixas Ares

Material: papel de xornal e tea

Dimensidns: 14x9x22

2025, Santiago da Riba, Chantada, Lugo, Espafia
Méascaras do mundo (194)

n Chantada, as festividades inaugdranse o Domin-

go Lambedeiro de maneira destacada cuns pasa-

rrias multitudinario que ten o seu punto de parti-
da na céntrica praza de Santa Ana. Durante este desfile,
numerosas persoas, ataviadas con disfraces de animais,
percorren as rdas nun ambiente festivo que simboliza a
fin do periodo de hibernacién e o renacemento ciclico
asociado coa chegada do novo tempo festivo. Asi mes-
mo, este desfile inicial conta coa participacion doutros
entroidos procedentes de distintas localidades, o que
contrible a reforzar o caracter intercultural e comunitario
da celebracion.

O Domingo Corredoiro constitle unha das xornadas mais
representativas do ciclo festivo, durante a cal os tradi-
cionais volantes e peliqueiros enchen as rdas de cor, ale-
gria e vitalidade. Ao longo desta celebracion, os xogos
populares e as representacions teatrais cofiecidas como
oficios contriblen a manter un ambiente dinamico e parti-
cipativo, eliminando calquera espazo para o tedio.

Entre os personaxes mais representativos deste Entroi-
do destacan, por riba de todos, os volantes, que portan
na cabeza os caracteristicos puchos, uns impofientes
gorros que, segundo a tradicion, evocan a forma do ca-

154

marin da Virxe. Destes puchos colgan numerosas cintas
—cofecidas como colonias— moi anchas, longas e de
cores variadas, que contriblen a realzar a vistosidade do
conxunto. Sobre os ombros, os volantes locen un pano
denominado portugués e levan cinguido un cinto de coiro
do que penduran vinte e catro campaifias, cuxa sonorida-
de acompafa o seu desprazamento e engade unha com-
pofiente sonora caracteristica a celebracion.

Os outros protagonistas do Entroido Ribeirao son os pe-
liqueiros, figuras que contrastan notablemente coa dos
volantes, tanto en aparencia coma en funcion simbdlica.
A sUa indumentaria caracterizase por un aspecto farra-
pento e descoidado, e estd composta sempre por roupas
vellas. Adoitan cubrir o rostro e a cabeza cunha careta
confeccionada con pel, e na parte posterior da vestimen-
ta levan unha gran campa procedente do xugo dos bois.
Ademais, portan unha pelica, elemento que esta na orixe
do seu nome. No desenvolvemento da festa, o peliqueiro
desempefia o papel de abrirlles paso aos volantes, va-
Iéndose dunha correa de coiro coa que marca simbolica-
mente a sUa autoridade sobre as persoas que atopa ao
Seu paso.

pra xepl G
Tl pligenid

Ujdirou At

R
,i ydeas: 0 co &
e i
A




CARETOS DE PODENCE

Authors: Luis Felipe Costa y Sofia Isabel Fernandes

Material: tin and leather
Dimensions: 14x10x21/15,5x10x22

2019, Podence, Municipality of Macedo de Cabaleiros, Portugal

Masks of the world (64 and 65)

he Caretos of the village of Podence are masked

men who run and jump, especially after women,

in a Carnival of ancestral origins that mixes pro-
fane, religious and magical elements. They form a fes-
tive and euphoric procession in which the colour of their
clothes stands out by ringing the cowbells on their waists.
Children dressed as Caretos, the facanitos, are also part
of the Carnival group by following and imitating the el-
ders. They learn and ensure the continuity of the Entrudo
Chocalheiro.

UNESCO, which declared them Intangible Cultural Heri-
tage of Humanity in December 2019, links them to ancient
fertility rites, but their origins have been lost in time. Now-
adays the Entrudo Chocalheiro of Podence celebrates the
end of winter.

Caretos are also associated with the figure of the “devil
on the loose” who leaves his prison and represents the
excesses and joy that are allowed at this time of year.
Alcohol, dancing and sex are as common now as they
were thousands of years ago, when ancient civilizations
celebrated the so-called ‘meat feast,” which, according
to some studies, dates back to the Greco-Roman period
(4th and 3rd centuries BC).

156

Despite the profound social transformations experienced
by Podence, like many villages in north-western l|beria
—such as depopulation, migration, and the perception
that traditional festivities were fading—, the festival of the
caretos remains vibrant and, in many respects, renewed.
Young artisans continue to craft the costumes and masks,
devotedly reinterpreting ancestral rural techniques. Many
young people return to this village, some solely for Carni-
val, and tourists have become an established part of the
celebration, even decades after Benjamim E. Pereira’s
Mascaras Portuguesas (1973), which was based on field-
work conducted in the 1960s.

In recent decades, processes of globalization, digitalisa-
tion, and tourism have generated new forms of engage-
ment with and consumption of popular culture, in which
local traditions coexist alongside global dynamics.




CARETOS DE PODENCE

Autores: Luis Felipe Costa y Sofia Isabel Fernandes

Material: hojalata y cuero

Dimensiones: 14x10x21/15,5x10x22

2019, Podence, Macedo de Cabaleiros, Portugal
Mascaras del mundo (64 y 65)

os caretos de la aldea de Podence son hombres

enmascarados que, en un Carnaval de origenes

ancestrales que mezcla elementos profanos, reli-
giosos y magicos, corren y saltan, especialmente tras las
mujeres. Forman un cortejo festivo y euférico en el que
destaca el colorido de sus vestidos haciendo sonar los
cencerros que llevan en la cintura. También forman parte
del grupo carnavalero nifios vestidos de careto, los faca-
nitos, que siguen e imitan a los mayores aprendiendo y
asegurando la continuidad del Entrudo Chocalheiro.

La Unesco, que los declar6 en diciembre de 2019 Patri-
monio Cultural Inmaterial de la Humanidad, los vincula a
antiquisimos ritos de fertilidad, pero sus origenes se han
perdido en los tiempos. Hoy dia, desde luego, el Entrudo
Chocalheiro de Podence festeja el fin del invierno.

A los caretos se les asocia también con la figura del «dia-
blo suelto» que sale de su prisidon y que representa los
excesos Y la alegria que se permiten en esta época del
afio. Las bebidas alcohdlicas, el baile y el sexo son tan
comunes ahora como lo eran hace miles de afos, cuando
antiguas civilizaciones celebraban la denominada «fiesta
de la carne», que, segun algunos estudios, se remonta al
periodo grecorromano (siglos vy i a. C.).

158

A pesar de los profundos cambios sociales que, como
tantas otras del noroeste peninsular, ha sufrido la aldea
de Podence —despoblacion, migracién y la sensacion de
que las viejas festividades estaban desapareciendo—, la
fiesta de los caretos sigue viva y, en muchos aspectos,
renovada. Jévenes artesanas y artesanos confeccionan
los disfraces y las méascaras, que reinterpretan con entu-
siasmo antiguas técnicas rurales. Los jovenes retornan al
pueblo —algunos solo para el Carnaval—, y los turistas
son parte de la celebracion muchos afios después del li-
bro de Benjamim Pereira Mascaras Portuguesas (1973),
basado en trabajo de campo realizado en los afios sesen-
ta del pasado siglo.

En las ultimas décadas, la globalizacion, la digitalizacién
y el turismo han dado lugar a nuevas formas de consumo
y recreacion de lo popular, donde las tradiciones locales
conviven con dinamicas globales.




CARETOS DE PODENCE

Autores: Luis Felipe Costa y Sofia Isabel Fernandes

Material: folla de lata e coiro

Dimensiéns: 14x10x21/15,5x10x22

2019, Podence, Macedo de Cabaleiros, Portugal
Mascaras do mundo (64 e 65)

s caretos da aldea de Podence son homes en-

mascarados que, nun Carnaval de orixes ances-

trais que mestura elementos profanos, relixiosos
e maxicos, corren e saltan, especialmente atras das mu-
lleres. Forman un cortexo festivo e euférico no que desta-
can os seus coloridos vestidos e fan soar as chocas que
levan na cintura. Tamén forman parte do grupo entroidei-
ro nenos vestidos de careto, os facanitos, que seguen e
imitan os maiores aprendendo e asegurando a continui-
dade do Entrudo Chocalheiro.

A Unesco, que os declarou en decembro de 2019 Pa-
trimonio Cultural Inmaterial da Humanidade, vinculaos a
antiquisimos ritos de fertilidade, pero as suas orixes pér-
dense na noite dos tempos. Hoxe en dia, desde logo, o
Entrudo Chocalheiro de Podence celebra a fin do inverno.

Os caretos asocianse tamén coa figura do «diafio solto»
que sae da sUa prision e representa os excesos e a ale-
gria que se permiten nesta época do ano. As bebidas al-
cohdlicas, o baile e o sexo son tan comuns agora como
o eran hai milleiros de anos, cando antigas civilizacions
celebraban a denominada «festa da carne», que, segun-
do alguns estudos, se remonta ao periodo grecorromano
(séculos v e m a. C.).

160

Malia os profundos cambios sociais que, coma tantas
outras do noroeste peninsular, sufriu a aldea de Poden-
ce —despoboamento, migracién e a sensacién de que
as vellas festividades estaban desaparecendo—, a festa
dos caretos segue viva e, en moitos aspectos, renovada.
Artesas e artesans novos confeccionan os disfraces e as
mascaras, que reinterpretan con entusiasmo antigas téc-
nicas rurais. Os mozos retornan 4 aldea —alguns s para
o Carnaval—, e os turistas forman parte da celebracion
moitos anos despois do libro de Benjamim Pereira Mas-
caras Portuguesas (1973), baseado en traballo de campo
realizado nos anos sesenta do pasado século.

Nas Ultimas décadas, a globalizacion, a dixitalizacién e o
turismo deron lugar a novas formas de consumo e recrea-
cion do popular, onde as tradiciéns locais conviven con
dinamicas globais.




DIABO DE LAZARIM
Author: Adao Almeida

Material: alder wood
Dimensions: 22x16x76

2019, Lazarim, Lamego, Portugal
Masks of the world (108)

are on the loose. All the authentic masks of Lazarim
are “baptized”, that is, used in the Carnival. This piece
was danced by Jodo Alfaiate.

In Lazarim, in the municipality of Lamego, the demons

The Carnival of Lazarim is celebrated on “Fat Sunday”
and, in addition to the famous and multitudinous appear-
ance of the masked people by the population in a spec-
tacular parade with joyful interaction with the public, a
“war” is established between men and women in a fun at-
mosphere. It is the moment of the reading of the carnival
testament: A girl reads the godfather’s will and a boy the
godmother’s. It is a peaceful confrontation between the
sexes during which the truths kept throughout the year
are told. No one is safe from satire. The dolls representing
the characters of the godmather and the godfather are
burned in front of everyone as a sign of renewal, a “clean
slate”, a story already in the past that will be rewritten dur-
ing the rest of the year until the next Carnival.

The festival ends with a caldo de farinha (flour broth) and a
large feijoada (black bean and pork stew), popular dishes
cooked for the whole town and visitors in the traditional
way: on embers and in large cauldrons.

162

In Lazarim, three generations of artisans have coexisted,
each embodying distinct aesthetic expressions that trans-
form trunks of alder —trees that grow along the banks of
the River Varosa— into emblematic figures of local tradi-
tion, as documented by Professor Dulce Simoes. These
craftspeople have symbolically inscribed their own cul-
tural universe and imaginative world into their masks, and
memories of childhood carnival practices confer a deeply
personal character on their work. The devil mask created
by Afonso de Almeida e Castro, the oldest known artisan,
awakened in Adao, at the age of fourteen, an interest in
mask carving, initially pursued experimentally and later
sustained over time, purely for the pleasure of the prac-
tice.

The public reading of the testamentos of comadres and
compadres constitute a carnivalesque ritual that symboli-
cally inverts gender and class hierarchies. Through sa-
tirical and obscene folk songs, men and women stage a
ritualised confrontation that, for a single day, places rich
and poor on an equal footing. The metaphorical distribu-
tion of a donkey and a she-donkey results in a grotesque
body that combines mockery, ritual humiliation, and so-
cial commentary on sexuality. Collective laughter, set
against the solemnity of those reading the testamentos,
emphasises the liminal nature of the rite as a temporary
space of critique and transgression, sustained through its
annual repetition.




DIABO DE LAZARIM

Autor: Adao Almeida

Material: madera de aliso
Dimensiones: 22x16x76

2019, Lazarim, Lamego, Portugal
Méascaras del mundo (108)

n Lazarim, en el municipio de Lamego, los demo-

nios andan sueltos. Todas las mascaras auténticas

de Lazarim son «bautizadas», es decir, usadas en
el Carnaval. Esta pieza fue bailada por Joao Alfaiate.

En el Carnaval de Lazarim se celebra el «<Domingo Gor-
do» y, ademas de la famosa y multitudinaria aparicién de
los enmascarados por la poblacién en un espectacular
desfile con alegre interaccién con el publico, se estable-
ce una «guerra» entre hombres y mujeres en un ambien-
te divertido. Es el momento de la lectura del testamento
carnavalesco: una chica lee el testamento del compadre
y un chico el de la comadre. Se trata de un pacifico en-
frentamiento entre sexos durante el cual se dicen las ver-
dades guardadas durante todo el afio. Nadie se salva de
la satira. Los muiecos que representan a los personajes
de la comadre y del compadre seran quemados ante to-
dos como sefial de renovacion, como «borrdn y cuenta
nueva», una historia que ya es pasado y que volvera a
escribirse durante el resto del afio hasta los préximos car-
navales.

164

La fiesta acaba en torno a un caldo de farinha y una gran
feijoada, comida popular cocinada para todo el pueblo y
visitantes, que se elabora al estilo tradicional sobre las
brasas y en grandes calderos.

En Lazarim han convivido tres generaciones de artesa-
nos, portadoras de expresiones estéticas distintas, que
convierten un tronco de aliso —arbol que crece en las ori-
llas del rio Varosa— en figuras emblematicas de la tradi-
cion local, como ha estudiado la profesora Dulce Simdes.
Cada uno de estos hombres ha imprimido simbdlicamen-
te en sus mascaras su propio universo cultural y su ima-
ginario. Las practicas carnavalescas de su infancia dotan
a su obra de un caracter personal. La mascara de diablo
de Afonso de Almeida e Castro, el artesano conocido de
mayor edad, desperté en Adao, a los catorce afios, su
interés por la talla de mascaras, que comenzd primero de
forma experimental y luego de manera continuada, por
puro placer.

Los testamentos de comadres y compadres constituyen
un ritual carnavalesco que invierte simbdlicamente las
jerarquias de género y clase. Mediante coplas satiricas
y obscenas, hombres y mujeres escenifican un enfrenta-
miento ritual que, por un dia, iguala a ricos y pobres. El
reparto metaférico de un burro y una burra produce un
cuerpo grotesco que combina burla, humillacién ritual y
comentario social sobre la sexualidad. La risa colectiva,
frente a la solemnidad de los lectores, subraya el caracter
liminar del rito como espacio temporal de critica y trans-
gresion, sostenido por su repeticion anual.




DIABO DE LAZARIM

Autor: Adao Almeida

Material: madeira de amieiro
Dimensiéns: 22x16x76

2019, Lazarim, Lamego, Portugal
Méascaras do mundo (108)

n Lazarim, no municipio de Lamego, os demos an-

dan soltos. Todas as mascaras auténticas de Laza-

rim son «bautizadas», isto €, usadas no Carnaval.
Esta peza foi bailada por Jodo Alfaiate.

O Carnaval de Lazarim celébrase no Domingo Gordo e,
ademais da famosa e multitudinaria aparicion dos enmas-
carados pola localidade, nun espectacular desfile cunha
alegre interaccién co publico, establécese unha «gue-
rra» entre homes e mulleres nun ambiente divertido. E o
momento da lectura do testamento carnavalesco: unha
rapaza le o testamento do compadre e un rapaz o da co-
madre. Tratase dun pacifico enfrontamento entre sexos
durante o cal se din as verdades gardadas durante todo
o ano. Ninguén se salva da satira. Os bonecos que repre-
sentan os personaxes da comadre e do compadre seran
queimados diante de todos como sinal de renovacién, a
modo de taboa rasa, unha historia que xa é pasado e que
se volvera escribir durante o resto do ano ata o préximo
Carnaval.

A festa acaba arredor dun caldo de farinha e unha gran
feijoada, un xantar popular que se cocifia para toda a al-
dea e os visitantes e que se elabora ao estilo tradicional,
sobre as brasas e en grandes caldeiros.

166

En Lazarim conviviron tres xeracions de artesans, porta-
doras de expresions estéticas distintas, que converten un
tronco de amieiro —arbore que crece nas beiras do rio Va-
rosa— en figuras emblematicas da tradicion local, como
estudou a profesora Dulce Simdes. Cada un destes ho-
mes imprimiu simbolicamente nas slas mascaras o seu
propio universo cultural e o seu imaxinario. As practicas
carnavalescas da sUa infancia dotan a stUa obra dun ca-
racter persoal. A mascara de diafio de Afonso de Aimeida
e Castro, o artesan cofecido de maior idade, espertou
en Adao, aos catorce anos, o seu interese pola talla de
mascaras, que comezou primeiro de forma experimental
e logo de maneira continuada, por puro pracer.

Os testamentos de comadres e compadres constitlen un
ritual carnavalesco que inverte simbolicamente as xerar-
quias de xénero e clase. Mediante coplas satiricas e obs-
cenas, homes e mulleres escenifican un enfrontamento
ritual que, por un dia, iguala ricos e pobres. A particién
metaférica dun burro e unha burra produce un corpo gro-
tesco que combina burla, humillacién ritual e comentario
social sobre a sexualidade. A risa colectiva, fronte & so-
lemnidade dos lectores, sublifia o caracter liminar do rito
como espazo temporal de critica e transgresién, sostido
pola sua repeticion anual.




CARETAS

Author: Carlos Andrés Santos

Material: leather and papier maché
Dimensions:

Leather cencerro: 24x16x9

Papier maché cencerro: 25x16x10

2016 and 20283, Villanueva de Valrojo, Province of Zamora, Spain

Masks of the world (150 y 151)

he Antruejo of Villanueva de Valrojo, in the Sier-
I ra de la Culebra, has its origin in ancient pagan
practices that survive with Christianity. It is cel-
ebrated annually in February, in the three days before Ash
Wednesday, during which the sounds of cowbells can be
heard and at all hours masked and costumed characters
can be seen throughout town: they are the cencerros that
run through its streets threatening with articulated pin-
cers, hayforks, whips, sticks or simply with their hands.
Whoever does not wear a costume will be pranked.

It is a tradition that, after the festivities, young people visit
the village houses asking for Christmas presents and cho-
rizo to eat afterwards in fun festive dinners. This tradition
moves away from pre-established rituals, favoring spon-
taneity. There are no rules or timetables and not even spe-
cific costumes or cowbells. It is in the hayloft of Antruejo
where the town people gather their costumes, cowbells
and masks. Anyone who wants to can go there and dress
up to run around town.

168

In the post-war period, carnivals were banned throughout
the country, Villanueva de Valrojo being one of the places
where they continued to be held, in part, they say, thanks
to the goodwill of successive mayors who never objected.
They also say, although it is improbable that during the
period of greater repression this town was an Arcadia,
that in the most important days of Carnival, one mayor
would leave the village pretending not to know when the
Civil Guard arrived, or another would invite the agents to
his house to eat and drink so that the villagers could have
fun outside. These stories show that it is a Carnival that is
tremendously integrated into a community in which par-
ticipation is not lacking.

On Tuesday, the end of the festivities, the devils appear,
like lost souls. They are three of them, wearing cork masks
with tinplate and leather appliques, brown cloaks and
mournful appearance, carrying torches and a cauldron
with burning sulfur. The figure of the devil symbolizes the
end of excesses and the beginning of Lent, reminding all
participants of the transience of fun and the importance
of sacrifice.




CARETAS

Autor: Carlos Andrés Santos

Material: cuero y papel maché

Dimensiones:

Cencerro en cuero: 24x16x9

Cencerro en papel maché: 25x16x10

2016 y 2023, Villanueva de Valrojo, Zamora, Espafa
Méascaras del mundo (150 y 151)

| Antruejo de Villanueva de Valrojo, en la sierra de

la Culebra, tiene su origen en antiguas practicas

paganas que sobreviven con el cristianismo. Se
celebra anualmente en febrero, en los tres dias previos
al Miércoles de Ceniza durante los que se oiran sonidos
de cencerros por todo el pueblo y a todas horas se ve-
ran unos personajes enmascarados y disfrazados: son
los cencerros que corren por sus calles amenazando con
tenazas articuladas, tornaderas, latigos, palos o, simple-
mente, con las manos. Todo el que estd sin disfrazar va a
ser objeto de sus bromas.

Es tradicion que, después del Carnaval, los mozos visiten
las casas del pueblo pidiendo aguinaldos y chorizos para
comerlos después en divertidas cenas festivas.

Esta tradicion se aleja de rituales preestablecidos preva-
leciendo la espontaneidad. No hay normas ni horarios y
ni siquiera trajes ni cencerros propios. Es en el pajar del
Antruejo donde la gente del pueblo retne los trajes, cen-
cerros y caretas. Todo el que quiera, puede ir alli y disfra-
zarse para salir a correr por el pueblo.

170

En la posguerra, los carnavales fueron prohibidos en todo
el pais, siendo Villanueva de Valrojo uno de los lugares
donde siguieron realizandose, en parte, dicen, gracias a
la buena voluntad de los sucesivos alcaldes, que nunca
se opusieron. Cuentan, aunque resulta inverosimil que
durante la época de mayor represion este pueblo fuera
un Arcadia, que en los dias mas importantes de Carnaval,
un alcalde se iba del pueblo con el fin de hacerse el des-
entendido cuando llegara la Guardia Civil, y otro invitaba
a los agentes a su casa a comer y beber para que, en
la calle, el pueblo se divirtiera. Estos relatos demuestran
que es un Carnaval tremendamente integrado en la co-
munidad que participa de forma generalizada.

El Martes, punto final de las fiestas, aparecen los diablos,
como almas en pena. Son tres diablos, con mascaras de
corcho y apliques de hojalata y cuero, capas pardas y
aspecto funebre, llevando tornaderas y un caldero con
azufre ardiendo. La figura del demonio simboliza el fin
de los excesos y el inicio de la Cuaresma, recordando a
todos los participantes la fugacidad de la diversion y la
importancia del sacrificio.




CARETAS

Autor: Carlos Andrés Santos

Material: coiro e papel maxé

Dimensidns:

Cencerro de coiro: 24x16x9

Cencerro de papel maxé: 25x16x10

2016 e 2023, Villanueva de Valrojo, Zamora, Espafa
Mascaras do mundo (150 e 151)

Antruejo de Villanueva de Valrojo, na serra da

Culebra, ten a sla orixe en antigas practicas pa-

gas que sobreviven co cristianismo. Celébrase
anualmente en febreiro, nos tres dias previos ao Mérco-
res de Cinza, durante os que se oen sons de chocas por
toda a aldea e se ven constantemente uns personaxes
enmascarados e disfrazados: son 0s cencerros, que co-
rren polas suas ruas ameazando con tenaces articuladas,
forquitas, lategos, paus ou simplemente coas mans. Todo
aquel que estea sen disfrazar é obxecto das suas brinca-
deiras.

E tradicién que, despois do Carnaval, os mozos visiten
as casas da aldea pedindo aguinaldos e chourizos para
comelos despois en divertidas ceas festivas.

Esta tradicion afastase de rituais preestablecidos, e pre-
valece a espontaneidade. Non hai normas nin horarios,
nin sequera traxes nin chocas propios. E na palleira do
Antruejo onde a xente da aldea xunta os traxes, chocas
e caretas. Todo aquel que queira pode ir ali e disfrazarse
para sair a correr pola aldea.

172

Na posguerra prohibironse os carnavais en todo o pais, e
Villanueva de Valrojo foi un dos lugares onde se seguiron
celebrando, en parte, disque, grazas a boa vontade dos
sucesivos alcaldes, que nunca se opuxeron. Contan, ain-
da que resulta inverosimil que durante a época de maior
represion esta aldea fose unha Arcadia, que nos dias
mais importantes do Carnaval un alcalde marchaba da
aldea co fin de desentenderse cando chegase a Garda
Civil, e outro convidaba os axentes a sGia casa a comer e
beber para que, na rda, o pobo se divertise. Estes relatos
demostran que é un Carnaval tremendamente integrado
na comunidade, que participa de forma xeneralizada.

O martes, punto final das festas, aparecen os diafos,
como almas en pena. Son tres diafios, con mascaras de
cortiza e apliques de folla de lata e coiro, capas pardas
e aspecto funebre, que levan forquitas e un caldeiro con
xofre ardendo. A figura do demo simboliza a fin dos ex-
cesos e o inicio da Coresma, lembrandolles a todos os
participantes a fugacidade da diversion e a importancia
do sacrificio.




MACHURRERO

Author: Jesus Hernandez Sanchez

Material: waxed and burnished linden wood
Dimensions: 28x17,5x14

2024, Pedro Bernardo, Province of Avila, Spain
Masks of the world (155)

he masquerade of Machurreros is a popular tra-
I dition in Pedro Bernardo, province of Avila, re-
covered by Siempreviva Association in 2013, al-

though its origins are ancient.

It is perhaps the oldest of the town’s traditions along with
the Quintos Bonfire that takes place during dawn on San
Silvestre, on January 1st of each year. The two are fes-
tive traditions of pre-Christian origin of great ethnographic
and cultural value, adapted to current times and circum-
stances. The tradition is part of the winter masquerades
present in many parts of the Iberian Peninsula. According
to Professor Calvo Brioso’s typology, that of the machur-
reros would be a demonic type of masquerade, labelled
within the zangarrones subtype.

It is not known when the machurreros date back, but the
celebration of the Carnival of Souls in Pedro Bernardo has
been documented since the 17th century, as well as the
existence of Saint Sebastian Brotherhood since the 16th
century.

Nowadays, the masquerade is celebrated in a single out-
ing on Carnival Saturday, but in the past the machurreros
went out every Sunday from the early hours of January

174

15t until the month of February. Fat Sunday or Carnival
Sunday was and is the big day. The machurreros dress up
in a military suit, wooden mask, black scarf on the head
and cowbells that hang from military harnesses, belts and
ropes. They carry a wicker rod, formerly topped by a pig,
goat or sheep bladder.

The word “machurrero” is also of unknown origin, al-
though two hypotheses are currently being proposed.
Professor Bernardo Calvo, who helped with the recovery
work, maintains that it could derive from the contraction
of “machos churreros” (churrero males), a name that in
certain areas of the region is used to designate sheep
stallions (rams). The ram and the he-goat have represent-
ed the devil since ancient times. The masked ones would
primitively symbolize, as in other masquerades, demons
or devils. On the other hand, Pedro Javier Granado ar-
gues that “machurrero” could be a term from the Spanish
Arabic muharrag which means jester or burlesque char-
acter. From that root come the words “moharrache” and
“mamarracho”, used in old Castilian to refer to motley
fools and buffoons.

.




MACHURRERO

Autor: JesUs Hernandez Sanchez

Material: madera de tilo encerada y brufida
Dimensiones: 28x17,5x14

2024, Pedro Bernardo, Avila, Espafa
Mascaras del mundo (155)

a mascarada de Machurreros es una tradicién po-

pular de Pedro Bernardo, provincia de Avila, recu-

perada por la Asociacién Siempreviva en el 2013,
aungue sus origenes son antiguos.

Es quizas la mas antigua de las tradiciones del pueblo
junto con la Hoguera de Quintos que tiene lugar durante
la madrugada de san Silvestre, el 1 de enero de cada afo.
Son tradiciones festivas de origen precristiano de gran
valor etnografico y cultural, adaptadas a los tiempos y cir-
cunstancias actuales. La tradicion se enmarca dentro de
las mascaradas de invierno presentes en muchos puntos
de la peninsula ibérica. De acuerdo con las clasificacio-
nes del profesor Calvo Brioso, la de los machurreros se-
ria una mascarada de tipo demoniaco, del subtipo de los
zangarrones.

No se sabe a cuando se remontan los machurreros, pero
est4 documentada la celebracién del Carnaval de Animas
de Pedro Bernardo desde el siglo xvi, asi como la exis-
tencia de la Cofradia de San Sebastian desde el siglo xw..

La mascarada se celebra hoy dia en una Unica salida el
Sabado de Carnaval, pero antiguamente los machurreros
salian cada domingo desde la madrugada del 1 de enero

176

hasta el mes de febrero. El Domingo Gordo o Domingo
de Carnaval era y es el dia grande. Los machurreros se
disfrazan con traje militar, mascara de madera, pafiuelo
negro en la cabeza y cencerros que cuelgan de trinchas,
cinturones y cuerdas. Portan una vara de mimbre, rema-
tada antiguamente por una vejiga de cerdo, cabra u oveja.

La palabra «machurrero» es igualmente de origen desco-
nocido, si bien en la actualidad se plantean dos hipétesis.
El profesor Bernardo Calvo, que ayudo en las labores de
recuperacion, sostiene que podria derivar de la contrac-
cion de «machos churreros», nombre que en ciertas zo-
nas de la region se emplea para designar a los sementales
ovinos (carneros). El carnero y el macho cabrio represen-
tan desde la antigiedad al demonio. Los enmascarados
simbolizarian primitivamente, como en otras mascaradas,
a los demonios o diablos. Por otra parte, Pedro Javier
Granado sostiene que machurrero podria ser un térmi-
no procedente del arabe hispano muharrdg, que significa
bufén o personaje burlesco. De esa raiz proceden las pa-
labras moharrache y mamarracho, empleadas en caste-
llano antiguo para referirse a botargas y bufones.




MACHURRERO

Autor: JesUs Hernandez Sanchez

Material: madeira de tileiro encerada e brunida
Dimensions: 28x17,5x14

2024, Pedro Bernardo, Avila, Espafia
Méascaras do mundo (155)

mascarada de machurreros é unha tradicion po-

pular de Pedro Bernardo, provincia de Avila, re-

cuperada pola Asociacion Siempreviva en 2013,
ainda que as slas orixes son antigas.

E, talvez, a mais antiga das tradiciéns da vila xunto coa
Fogueira de Quintos, que ten lugar durante a madrugada
de San Silvestre, o 1 de xaneiro de cada ano. Son tradi-
cions festivas de orixe precristia de gran valor etnografico
e cultural, adaptadas aos tempos e circunstancias ac-
tuais. A tradicién enmarcase dentro das mascaradas de
inverno presentes en moitos puntos da peninsula ibérica.
De acordo coas clasificacions do profesor Calvo Brioso,
a dos machurreros seria unha mascarada de tipo demo-
niaco, do subtipo dos zangarréns.

Non se sabe a cando se remontan os machurreros, pero
esta documentada a celebracién do Carnaval de Animas
de Pedro Bernardo desde o século xvi, asi coma a exis-
tencia da Confraria de San Sebastian desde o século xvi.

A mascarada celébrase hoxe en dia nunha Unica saida o
Sabado de Carnaval, pero antigamente os machurreros
saian cada domingo desde a madrugada do 1 de xaneiro
ata o mes de febreiro. O Domingo Gordo ou Domingo de

178

Carnaval era e é o dia grande. Os machurreros disfrazan-
se con traxe militar, mascara de madeira, pano negro na
cabeza e chocas que penduran de correas, cintos e cor-
das. Portan unha vara de vimbio, rematada antigamente
nunha vexiga de porco, cabra ou ovella.

A palabra machurrero é igualmente de orixe descofecida,
ainda que na actualidade hai sobre a mesa duas hipote-
ses. O profesor Bernardo Calvo, que axudou nos labores
de recuperacion, sostén que poderia derivar da contrac-
cion de «machos churreros», nome que en certas zonas
da rexién se emprega para designar os sementais ovi-
nos (carneiros). O carneiro e o castron representan desde
a Antiglidade o demo. Os enmascarados simbolizarian
primitivamente, coma noutras mascaradas, os demos ou
diafios. Por outra banda, Pedro Javier Granado sostén
que machurrero poderia ser un termo procedente do ara-
be hispano muharrag, que significa buféon ou personaxe
burlesco. Desa raiz proceden as palabras moharrache e
mamarracho, empregadas en castelan antigo para referir-
se a botargas e buféns.




CUCURRUMACHO

Author: Pablo de la Fuente Garcia (2024 by Jacinto Martin)

Material: ash wood and horse mane and cow fur
Dimensions: 13x10x24

Mid 20th century, Navalosa, Province of Avila, Spain
Masks of the world (136)

avalosa is a small and lovely town in the Sierra
Nde Gredos, in the Alto Alberche Valley, Avila.

Here, cucurrumachos come out on Fat Sunday
or Carnival Sunday, covered with blankets, with cowbells
around their waists and their faces hidden by a mask,
called a carilla, made of wood and with animal hair and,
in some cases, bones, horns and animal skins. They also
carry pitchforks or grim banners to inspire fear. The fes-
tival, which has very ancient origins, began to be docu-
mented in 1783, when requests for Christmas gifts were
made on the day of the Three Wise Men and part of the
income went to the parish.

The quintos, eighteen-year-olds, and their mothers also
participate, helping with the tasks of logistics and cook-
ing. The young men wear suits, hats with cockades and
their faces painted with two red rouges on their cheeks.
For a few years now, quintas, the eighteen-year-old girls,
also participate, wearing the typical mountain dweller
costume of the town. Quintos and quintas’ functions vary
from looking for a house, gathering firewood by cutting
poplars, to collecting money.

180

The most important moment is when they spin around the
cut down tree in the afternoon. The Vaquilla is a quinto
who collects the donated cash, keeps the festival ac-
counts and has the leading role when in the afternoon,
around the tree, the bear dies and is resurrected.

In Navalosa, in 2008, at 87 years old, the author of this
carilla, Pablo de la Fuente, showed it for the last time at a
craft fair together with “his stuff”, work and kitchen equip-
ment, yokes and ploughs. It is a danced mask, the last
time at Mascaravila 2024, an associative project that cel-
ebrates the traditions of Avila. The mask contains all the
energies that both he and the dancers have contributed,
turning it into a unique and irreplaceable piece that, with
its humility and greatness, honours this collection.




CUCURRUMACHO

Autor: Pablo de la Fuente Garcia

(mantenimiento en 2024 por Jacinto Martin)

Material: madera de fresno y crin de caballo y vaca
Dimensiones: 13x10x24

Mediados siglo xx, Navalosa, Avila, Espafia
Mascaras del mundo (136)

avalosa es un pequefio y precioso pueblo de la

sierra de Gredos, localizado en el Valle del Alto

Alberche, Avila. Aqui, los cucurrumachos salen
el Domingo Gordo o Domingo de Carnaval, cubiertos con
mantas, cencerros en la cintura y la cara oculta por una
mascara, llamada «carilla», hecha de madera con afadi-
dos de crin de animal y, en algunos casos, huesos, cuer-
nos y pieles de animales. También portan horcas o estan-
dartes lugubres para provocar miedo. La fiesta de origen
antiquisimo comenz6 a documentarse en 1783, cuando
se hacia peticién de aguinaldos el dia de Reyes y una
parte de los ingresos iba a la parroquia.

También participan los quintos del afio y sus madres,
quienes ayudan en las tareas de la intendencia y cocina.
Los mozos visten traje, sombrero con escarapelay la cara
pintada con dos coloretes rojos en las mejillas. Desde
hace unos afios, también participan quintas, vistiendo el
traje de serrana propio de la localidad. Las funciones de
los quintos y quintas son variadas, y consisten en buscar
casa, lefia o cortar el chopo hasta realizar la cuestacion.

182

El momento mas importante es cuando giran en torno al
arbol cortado por la tarde. La Vaquilla es uno de los quin-
tos que recoge el dinero metalico recibido, lleva la con-
tabilidad de la fiesta y tiene el papel protagonista cuando
por la tarde, en torno al arbol, muere y resucita.

En Navalosa, en el 2008, con 87 afios, el autor de esta
carilla, Pablo de la Fuente, la mostraba por Ultima vez en
una feria de artesania junto a «lo suyo», aparejos de tra-
bajo, cocina, yugos y arados. Es una mascara bailada, la
ultima vez en Mascaravila 2024, un proyecto asociativo
para poner en valor las tradiciones abulenses, que contie-
ne todas las energias que, tanto él como los bailarines, le
han aportado convirtiéndola en una pieza Unica e insus-
tituible que, con su humildad y su grandeza, honra esta
coleccién.




CUCURRUMACHO

Autor: Pablo de la Fuente Garcia

(mantemento en 2024 por Jacinto Martin)

Material: madeira de freixo e crina de cabalo e vaca
Dimensiéns: 13x10x24

Mediados do século xx, Navalosa, Avila, Espafia
Mascaras do mundo (136)

avalosa é unha pequena e fermosa aldea da

serra de Gredos, localizada no val do alto Al-

berche, Avila. Aqui, os cucurrumachos saen o
Domingo Gordo ou Domingo de Carnaval, cubertos con
mantas, chocas na cintura e a cara oculta por unha mas-
cara, chamada carilla, feita de madeira con engadidos de
crina de animal e, nalglns casos, 0sos, cornos e peles
de animais. Tamén levan forcas ou estandartes ligubres
para provocar medo. A festa, de orixe antiquisima, em-
pezouse a documentar en 1783, cando se facia peticion
de aguinaldos o dia de Reis e unha parte dos ingresos ia
para a parroquia.

Tamén participan os quintos do ano e as sUas nais, que
axudan nas tarefas da intendencia e a cocifia. Os mo-
zos visten traxe, chapeu con escarapela e a cara pinta-
da con dous coloretes vermellos nas fazulas. Desde hai
uns anos, tamén participan quintas, que visten o traxe de
serrana propio da localidade. As funciéns dos quintos e
quintas son variadas, e consisten en buscar casa, lefia ou
cortar o chopo ata realizar a recadacion.

184

O momento mais importante é cando dan voltas arredor
da arbore cortada pola tarde. A vaquilla € un dos quintos,
que recolle o difieiro metalico recibido, leva a contabili-
dade da festa e ten o papel protagonista cando a tarde,
arredor da arbore, morre e resucita.

En Navalosa, en 2008, aos 87 anos, o autor desta cari-
lla, Pablo de la Fuente, mostrabaa por ultima vez nunha
feira de artesania canda «o seu»: aparellos de traballo,
cocifia, xugos e arados. E unha mascara bailada —a Ulti-
ma vez en Mascaravila 2024, un proxecto asociativo para
pofier en valor as tradicions abulenses—, e contén todas
as enerxias que, tanto el coma os bailarins, lle confiaron,
converténdoa nunha peza Unica e insubstituible que, coa
sla humildade e a sua grandeza, honra esta coleccion.




CORNUTO AND CAPRA
Author: Giuseppe Lombardi

Material: Hand-painted papier maché
Dimensions: 40x27,5x17,5 / 34,5x33,5x17,5
2025, Aliano, Basilicata Region, Italy

Masks of the World (183 and 184)

he region of Basilicata is rich in traditional car-
I nivals, many of which have been preserved and
revitalized by cultural associations and by the
Pro-Loco local associations. Since the 1980s, these as-
sociations have revitalized pre-existing ritual models with
enormous anthropological and cultural value in various
locations such as Cirigliano, San Mauro Forte, Tricarico,
Satriano di Lucania, Teana, Calciano, and Montescaglio-
so. The revival of the Carnival in these towns has spurred
others in the region. Rooted in the agro-pastoral traditions
of southern Italy, the masks and rituals of these carnivals
remain closely linked to both the social and occupational
structures of rural life and to the collective imagination of
local communities.

These celebrations demonstrate a distinctive form of cul-
tural creativity —the ability to renew and reinterpret inher-
ited models from history and tradition. They are collec-
tive acts that strengthen community bonds and stimulate
cultural identity. A particularly striking example is found
in Aliano, the village where Carlo Levi was confined by
the Fascist regime between 1935 and 1936. In his splen-
did autobiographical novel Christ Stopped at Eboli (1945),

186

Levi offers the first literary description of Aliano’s Carnival.
The masks he witnesses are telluric figures, interpreted as
souls of the dead returning to earth during Carnival, sow-
ing chaos, fear, and bewilderment among the living.

In 1982, inspired by Levi’s account, Professor Vincenzo
Spera visited the Carnival of Aliano. He found that the
white ghosts had disappeared from local memory, but
groups of masked youths still animated the celebration.
Some wore simple plastic masks over balaclavas, while
others donned papier-maché masks—handcrafted with
rudimentary techniques yet highly expressive and impact-
ful. These masks featured horns, exaggerated chins and
noses, and were painted in vivid colors, blending human
and animal traits in forms that were both monstrous and
hybrid. Spera named these figures “the horned ones.”

Costumes included long white wool long johns and un-
dershirts, cowbells tied to their backs and waists, and
conical headdresses decorated with artificial flowers and
multicolored paper strips, as worn by earlier generations.

They carry containers of flour and ash to sprinkle on pass-
ersby, along with a club called the zoca peligna, made of
fur or rope. Their procession is accompanied by accordi-
ons and a friction drum known as the cupa-cupa or pu-
tipa. Today, the horned masks have become an enduring
symbol and cultural heritage of Aliano.




CORNUTOY CAPRA

Autor: Giuseppe Lombardi

Material: papel maché pintado a mano
Dimensiones: 40x27,5x17,5 / 34,5x33,5x17,5
2025, Aliano, Basilicata, Italia

Méscaras del mundo (183 y 184)

a region italiana de Basilicata es una region rica en

carnavales tradicionales, asociados y protegidos

por organizaciones culturales y por las Pro-Loco,
asociaciones locales. Estas han revitalizado a partir de
los afos ochenta del siglo pasado modelos de rituales
prexistentes con un enorme valor antropologico y cultural
en diversos lugares: Cirigliano, San Mauro Forte, Tricari-
co, Satriano di Lucania, Teana, Calciano y Montescaglio-
so. La reactivacion del Carnaval de estos pueblos ha sido
acicate para otros de la region. Dentro de la tradicion ita-
liana meridional, vinculada a una sociedad de base agro-
pastoril, las méascaras guardan una estrecha conexién
tanto con la estructura social y laboral como con el imagi-
nario propio de la comunidad.

En estos carnavales se da una creatividad cultural enten-
dida como la capacidad de renovar modelos heredados
de la historia y la tradiciéon. Se trata de acciones enca-
minadas a construir experiencias y estimulos comunita-
rios. Un ejemplo impactante lo encontramos en Aliano,
el pueblo donde Carlo Levi permanecié confinado por el
régimen fascista que lo desterrd entre 1935 y 1936. Este,
en su bellisima novela autobiografica Cristo se detuvo en
Eboli (publicada en 1945), hace la primera descripcion de
su Carnaval. Las mascaras que presencia Levi son una in-

188

terpretacion de las mascaras tellricas como almas de los
muertos que regresan a la tierra con motivo del Carnaval,
sembrando el caos y provocando pavor y desconcierto
entre los vivos.

En 1982, animado por la lectura de Levi, el profesor Vin-
cenzo Spera visitd el Carnaval de Aliano y ya no vio a
los fantasmas blancos, ni los mayores le dieron noticias
de ellos. Sin embargo, si vio a diversos grupos de jove-
nes enmascarados, entre los cuales, junto a aquellos que
utilizaban mascaras de plastico sobre pasamontanas,
se identificaron otros que portaban mascaras de carton
piedra. Estas mascaras, confeccionadas mediante una
técnica rudimentaria, eran muy eficaces desde el punto
de vista expresivo y generaban un fuerte impacto visual.
Estaban dotadas de cuernos, mentones y narices promi-
nentes, y se caracterizaban por el uso de colores vivos,
representando asi rostros que combinaban de manera
ambivalente elementos humanos y bestiales, con una
cualidad simultineamente monstruosa y cornuda. Spera
las bautizé6 como cornute.

En la cabeza llevan unos aparatosos tocados cénicos con
la punta adornada con flores artificiales y tiras de papel
multicolor, como llevaban las generaciones precedentes.
Visten calzones largos de lana blanca y camisetas interio-
res, también de lana blanca. Portan cencerros atados a la
espalday la cintura, llevan recipientes con harina y ceniza
para esparcir a los que se cruzan en su camino y una es-
pecie de porras, zoca peligna, hechas de pelo animal o de
cuerda. La musica del desfile la ponen acordeones y un
instrumento de friccién llamado cupa-cupa (o putipt). Las
mascaras cornudas son hoy dia un simbolo y patrimonio
de Aliano.




CORNUTO E CAPRA

Autor: Giuseppe Lombardi

Material: papel maxé pintado a man
Dimensions: 40x27,5x17,5 / 34,5x33,5x17,5
2025, Aliano, Basilicata, Italia

Mascaras do mundo (183 e 184)

rexion italiana de Basilicata é unha rexion rica en

entroidos tradicionais, asociados e protexidos por

organizaciéns culturais e polas Pro-Loco, asocia-
cions locais. Estas revitalizaron a partir dos anos oitenta
do século pasado modelos de rituais preexistentes cun
enorme valor antropoldxico e cultural en diversos luga-
res: Cirigliano, San Mauro Forte, Tricarico, Satriano di Lu-
cania, Teana, Calciano e Montescaglioso. A reactivacion
do Carnaval destas aldeas foi un estimulo para outras da
rexion. Dentro da tradicion italiana meridional, vinculada
a unha sociedade de base agropastoril, as mascaras gar-
dan unha estreita conexién tanto coa estrutura social e
laboral coma co imaxinario propio da comunidade.

Nestes carnavais dase unha creatividade cultural enten-
dida como a capacidade de renovar modelos herdados
da historia e da tradicién. Tratase de acciéns encamifia-
das a construir experiencias e estimulos comunitarios. Un
exemplo impactante atopamolo en Aliano, a aldea onde
Carlo Levi permaneceu confinado polo réxime fascista
que o desterrou entre 1935 e 1936. Este, na sua fermo-
sa novela autobiografica Cristo parou en Eboli (publicada
en 1945), fai a primeira descricién do seu Carnaval. As
mascaras que presencia Levi son unha interpretacion das
mascaras telliricas como almas dos mortos que regresan

190

a terra con motivo do Carnaval, sementando o caos e
provocando pavor e desconcerto entre os vivos.

En 1982, animado pola lectura de Levi, o profesor Vin-
cenzo Spera visitou o Carnaval de Aliano e xa non viu os
fantasmas brancos, nin os maiores lle deron noticia deles.
En cambio, si que viu diversos grupos de mozos enmas-
carados, entre os cales, xunto a aqueles que utilizaban
mascaras de plastico sobre pasamontanas, se identifi-
caron outros que portaban mascaras de carton pedra.
Estas mascaras, confeccionadas mediante unha técnica
rudimentaria, eran moi eficaces desde o punto de vista
expresivo e provocaban un forte impacto visual. Estaban
dotadas de cornos, queixos e narices prominentes, e ca-
racterizabanse polo uso de cores vivas, representando asi
rostros que combinaban de maneira ambivalente elemen-
tos humanos e bestiais, cunha calidade simultaneamente
monstruosa e cornuda. Spera bautizounas como cornute.

Na cabeza levan uns aparatosos toucados coénicos coa
punta adornada con flores artificiais e tiras de papel mul-
ticolor, como levaban as xeracions precedentes. Visten
calzéns longos de la branca e camisetas interiores, tamén
de la branca. Portan chocas atadas as costas e a cintura,
levan recipientes con farifia e cinza para esparexer so-
bre os que se cruzan no seu camifio e unha especie de
porras, zoca peligna, feitas de pelo animal ou de corda.
A musica do desfile péfiena acordedns e un instrumento
de friccidon chamado cupa-cupa (ou putipt). As mascaras
cornudas son hoxe en dia un simbolo e patrimonio de
Aliano.




MASTRO DI CAMPO

Author: Domenico Dino Pinnola

Material: papier maché
Dimensions: 22x16x13

2025, Mezzojuso, Palermo (ltaly)
Masks of the World (193)

his Carnival pantomime traces its origins to a leg-
I endary episode. In the early 15th century, Ber-
nardo IV de Cabrera, an influential Aragonese no-
bleman and Count of Modica, attempted to force Queen
Blanche | of Navarre, widow of Martin | of Sicily (the
Younger), to accept a marriage proposal she had already
refused. The attempted abduction unfolded at Solanto
Castle, near Palermo. In the performance, the Mastro di
Campo embodies the Count of Modica who, contrary to
historical events, succeeds in winning the favor of the in-
telligent and beautiful queen. Documented in Mezzojuso
as early as the 17th century —though likely performed
earlier—, this pantomime was celebrated in the old Pal-
ermo districts of Kalsa or I’Albergaria under the title Atto
di Castello.

Over the centuries, the Carnival celebration evolved, al-
lowing it to endure into the modern era. Two key accounts
from the last century attest to its survival: the first, by Sal-
vatore Raccuglia, published in 1913 by Giuseppe Pitre;
the second, written by Ignazio Gattuso in 1926 and later
published in 1938. In 2007, the Fondazione Ignazio Buttit-
ta reissued both texts in booklet no. 14 —originally printed
in 1984 by the Associazione per gli “Studi e materiali per
la storia della cultura popolare.” This edition includes texts

192

by Antonino Buttitta and Antonio Pasqualino, along with
images of the festivities captured in the early 1900s, the
1970s and 1980s, and during the 2005 celebration.

In the Mezzojuso staging, the plot dramatizes the rival-
ry between the Mastro di Campo and the King for the
Queen’s favor, reenacting the assault that the Count of
Modica is said to have led against the castle to win over
Blanche of Navarre. In the second act, the now-recovered
protagonist returns with his army and initiates a confron-
tation mirroring the structure of the first. As the action in-
tensifies within the castle, the Mastro di Campo and the
Garibaldians seize an opportunity: climbing the familiar
staircase, they surround the court and chain the King. At
last, the Mastro di Campo removes his mask and embrac-
es the Queen. The festivities conclude with a procession
through the town’s main streets, where the hero offers his
arm to the Queen while the King follows in chains. This
triumphant ending evokes the spirit of the Italian Risorgi-
mento and the ideals of political independence and na-
tional unity, embodied by Blanche of Navarre.




MASTRO DI CAMPO

Autor: Domenico Dino Pinnola

Material: papel maché
Dimensiones: 22x16x13

2025, Mezzojuso, Palermo, Italia
Mascaras del mundo (193)

esta pantomima de Carnaval se le atribuye un ori-

gen legendario, cuando en los primeros afios del

siglo xv el poderoso Bernardo IV de Cabrera, no-
ble aragonés que entre otros titulos ostenté el de conde
de Mddica, pretendié obligar a la reina Blanca de Navarra
—viuda de Martin | de Sicilia, conocido como El Joven—
a aceptar una propuesta de matrimonio que ella ya habia
rechazado. El intento de rapto se produjo en el castillo de
Solanto, préximo a Palermo. En la representacion, el mas-
tro di campo encarna al conde de Médica, que, contra-
riamente a lo que sucedio en la realidad, se gana el favor
de la hermosa e inteligente reina. Esta pantomima, que en
Mezzojuso esta documentada en el siglo xvi, aunque tal
vez se represento antes alli, se celebraba en los antiguos
barrios palermitanos de Kalsa o Albergaria con el nombre
de Atto di Castello.

La celebracion carnavalesca se ha trasformado con el
tiempo, lo que le permite perpetuarse en este siglo. Lo
sabemos porque conservamos dos testimonios del siglo
pasado. El primero es de Salvatore Raccuglia y lo publica
en 1913 Giuseppe Pitre; mientras que el segundo lo es-
cribe Ignazio Gattuso y es de 1926, aunque lo publica en
1938. En 2007 la Fondazione Ignazio Buttitta los reedita
con el cuaderno n.° 14 que en 1984 publica la Associazio-

194

ne per gli Studi e Materiali per la Storia della Cultura Po-
polare con textos de Antonino Buttitta y Antonio Pasqua-
lino e imagenes de la celebracion de los primeros afios de
la década de 1900, de los afios setenta y ochenta y de la
fiesta en 2005.

La escenificacion de Mezzojuso representa la rivalidad
entre el mastro di campo y el rey por el favor de la reina,
recreando el asalto que el conde de Mddica habria diri-
gido contra el castillo para conquistar a Blanca de Nava-
rra. En el segundo acto, el protagonista, ya restablecido,
retorna con su ejército e inicia un nuevo enfrentamiento,
estructurado de manera similar al anterior. A medida que
avanza la accidn, crece la tension en el castillo. Aprove-
chando la confusion, el mastro di campo y los garibaldi-
nos ascienden sigilosamente por la escalera habitual, cer-
can a la corte y encadenan al rey. Finalmente, el mastro di
campo se despoja de la méascara y abraza a la reina. La
celebracién concluye con una procesion que recorre las
calles principales, en la que el protagonista ofrece su bra-
zo a la reina mientras el rey avanza encadenado. Este final
esta alineado con la heroina del Risorgimento italiano, la
de la independencia politica y de la unidad nacional, que
encarna Blanca de Navarra.




MASTRO DI CAMPO

Autor: Domenico Dino Pinnola

Material: papel maxé
Dimensiéns: 22x16x13

2025, Mezzojuso, Palermo, Italia
Mascaras do mundo (193)

esta pantomima de Carnaval atribleselle unha

orixe lendaria, cando nos primeiros anos do sé-

culo xv o poderoso Bernardo IV de Cabrera, nobre
aragonés que entre outros titulos ostentou o de conde de
Maédica, pretendeu obrigar a raifia Branca de Navarra —
vilva de Martifio | de Sicilia, cofiecido como O Novo— a
aceptar unha proposta de matrimonio que ela xa rexei-
tara. O intento de rapto produciuse no castelo de Solan-
to, préximo a Palermo. Na representacion, o mastro di
campo encarna o conde de Mddica, que, contrariamente
ao que sucedeu na realidade, obtén os favores da fermo-
sa e intelixente raifia. Esta pantomima, que en Mezzoju-
so esta documentada no século xvi, ainda que talvez se
representase antes ali, celebrabase nos antigos barrios
palermitanos de Kalsa ou Albergaria co nome de Atto di
Castello.

A celebracion carnavalesca transformouse co tempo, o
que lle permite perpetuarse neste século. Sabémolo por-
que conservamos dous testemunos do século pasado.
O primeiro é de Salvatore Raccuglia e publicao en 1913
Giuseppe Pitre; mentres que o segundo o escribe Ignazio
Gattuso e é de 1926, ainda que o publica en 1938. En
2007 a Fondazione Ignazio Buttitta reeditaos co caderno
n.° 14 que en 1984 publica a Associazione per gli Studi

196

e Materiali per la Storia della Cultura Popolare con textos
de Antonino Buttitta e Antonio Pasqualino e imaxes da
celebracién dos primeiros anos da década de 1900, dos
anos setenta e oitenta e da festa en 2005.

A escenificacién de Mezzojuso representa a rivalidade
entre o mastro di campo e o rei polo favor da raifia, re-
creando o asalto que o conde de Mddica dirixiria contra o
castelo para conquistar a Branca de Navarra. No segun-
do acto, o protagonista, xa restablecido, retorna co seu
exército e inicia un novo enfrontamento, estruturado de
maneira similar ao anterior. Conforme avanza a accion,
crece a tension no castelo. Aproveitando a confusién, o
mastro di campo e os garibaldinos ascenden silandeiros
pola escaleira habitual, rodean a corte e encadean o rei.
Finalmente, o mastro di campo quita a mascara e abraza
a raifa. A celebracién conclie cunha procesion que per-
corre as ruas principais, na que o protagonista lle ofrece o
brazo & raifia mentres o rei avanza encadeado. Este final
estd alifado coa heroina do Risorgimento italiano, a da in-
dependencia politica e da unidade nacional, que encarna
Branca de Navarra.




CUCI AND CUCOAICE

Author: Constantin Anghel

Material: cardboard, crepe paper, corn husks, feathers,
rabbit fur, cereal grains, wicker, mirrors and sequins
Dimensions: 40x51x82 / 24x15x31

2024, Branesti, lifov County, Romania

Masks of the World (148 y 149)

hristian festivals often coincide with ancestral tra-
ditions, some of which are related to the agricul-
tural cycle. Near Bucharest, in Branesti, in lifov

County, one such tradition of Bulgarian origin is celebrat-
ed: Cuckoos’ Day.

In many other parts of the Christian world, the beginning
of Lent is celebrated with carnival rituals such as this one,
which is at the same time a spring rite with an apotropaic
and fertility function.

The two main types of traditional masks used in Ziua
Cucilor are the cuci, large bird-shaped masks with a spe-
cific costume, and the cucoaice, who cross-dress in an-
thropomorphic masks looking like an old woman. A third
type is spontaneous masking, with disguises that embody
public figures or parody, for instance, weddings and fu-
nerals.

As in many European traditions, the masked individuals
typically wear belts with bells and cowbells attached to
them, and playfully beat passers-by. In the past, these
blows were not so light, as they used pamatuf, object
made of wood and leather. In any case, the ritual gesture

198

of beating is considered to bring health and prosperity,
while the tinkling of bells and cowbells drives away evil
spirits.

This custom has been preserved in several villages in the
[Ifov region where Bulgarian communities once existed.
The name of the ritual itself comes from the Bulgarian term
kukeri, probably derived from the Latin cuculla, meaning
‘hood,” and was wrongly translated into Romanian as
cuci, meaning ‘cuckoos.” Today, these traditions do not
have the vivacity they once had due to the loss of ethnic
identity of the originally Bulgarian community. However,
with the support of close relations with masking com-
munities from Bulgaria who participate in the Cuckoos’
Day festival, efforts are being made to revive the traditions
through the intervention of local authorities, support for
artisans and the involvement of teachers in schools.

These masks used to be made of leather. With modernisa-
tion, the materials used are easier to work with and more
accessible, and the dimensions of the cuci, whose upper
part is a cylindrical wicker basket decorated with natural
elements, have increased.




CUCIY CUCOAICE

Autor: Constantin Anghel

Material: cartén, papel crepé, hojas de maiz, plumas,
pelaje de conejo, granos de cereales, mimbre, espejos y
lentejuelas

Dimensiones: 40x51x82 / 24x15x31

2024, Branesti, lifov, Rumania

Méascaras del mundo (148 y 149)

as fiestas cristianas coinciden a menudo con tra-

diciones ancestrales, algunas relacionadas con el

ciclo agricola. Cerca de Bucarest, en Branesti, en
el condado de llIfov, se celebra una de esas tradiciones de
origen bulgaro, el Dia de los Cucos.

En muchas otras partes del mundo cristiano el comien-
zo de la Cuaresma se celebra con rituales carnavalescos
como este que, al mismo tiempo, es un rito de primavera
con funcién apotropaica y de fertilidad.

Los dos tipos principales de méascaras tradicionales que
se utilizan en el Ziua Cucilor son los cuci, grandes mas-
caras avimérficas acompanadas de un traje especifico; y
las cucoaice, personas travestidas con mascaras antro-
pomorficas que simbolizan a una mujer anciana. Un ter-
cer tipo es el enmascaramiento espontaneo, que incluye
mascaras que representan a personalidades publicas o
parodian, por ejemplo, bodas y funerales.

Como en muchas tradiciones europeas, son caracteris-
ticos en los enmascarados los cinturones a los que se
sujetan campanillas y cencerros con los que golpean de

200

forma divertida a los transeuntes. En el pasado estos gol-
pes no eran tan leves, pues utilizaban pamatuf hecho de
madera y cuero. En todo caso, el gesto ritual de golpear
se considera que trae salud y prosperidad, mientras que
el tintineo de las campanillas y cencerros aleja a los espi-
ritus malignos.

Esta costumbre se ha conservado en varios pueblos del
departamento de lifov donde existieron comunidades
bulgaras. El mismo nombre del ritual proviene del término
bulgaro kukeri, probablemente derivado del latin cuculla,
que significa capucha y fue traducido errbneamente al ru-
mano como cuci, que significa cucos. Hoy en dia estas
tradiciones no tienen la vitalidad de antafio por la pérdida
de identidad étnica de la comunidad originariamente bul-
gara. Sin embargo, con apoyo en las estrechas relaciones
con grupos enmascarados de Bulgaria que participan en
el festival del Dia de los Cucos, se estd apostando por
su revitalizacién, con la intervencién de las autoridades
locales, el apoyo a los artesanos y la implicacién de los
docentes en las escuelas.

Las mascaras mas antiguas se elaboraban con cuero.
Con la modernizacién, los materiales utilizados son mas
faciles de trabajar y accesibles, y las dimensiones de los
cuci, cuya parte superior es un cesto cilindrico de mimbre
decorado con elementos naturales, han aumentado.




CUCI E CUCOAICE

Autor: Constantin Anghel

Material: cartén, papel crepé, follas de millo, plumas,
pelame de coello, grans de cereais, vimbio, espellos e
abelorios

Dimensidns: 40x51x82 / 24x15x31

2024, Branesti, lifov, Romania

Mascaras do mundo (148 e 149)

s festas cristias coinciden a mitdo con tradicions

ancestrais, algunhas relacionadas co ciclo agrico-

la. Preto de Bucarest, en Branesti, no condado de
lIfov, celébrase unha desas tradicions de orixe bulgara, o
Dia dos Cucos.

En moitas outras partes do mundo cristian, o comezo da
Coresma celébrase con rituais carnavalescos coma este,
que, ao mesmo tempo, € un rito de primavera con funcién
apotropaica e de fertilidade.

Os dous tipos principais de mascaras tradicionais que se
utilizan no Ziua Cucilor son os cuci, grandes mascaras
avimoérficas acompafadas dun traxe especifico; e as cu-
coaice, persoas travestidas con mascaras antropomorfi-
cas gue simbolizan unha muller ancia. Un terceiro tipo é o
enmascaramento espontaneo, que inclie mascaras que
representan persoeiros publicos ou parodian, por exem-
plo, vodas e funerais.

Coma en moitas tradiciéns europeas, son caracteristicos
nos enmascarados os cintos, nos que se prenden cam-
paifias e chocas e cos que lles zorregan de forma diver-

202

tida aos transeulntes. No pasado, estes golpes non eran
tan leves, pois utilizaban un pamatuf feito de madeira e
coiro. En todo caso, considérase que o xesto ritual de
zorregar trae saude e prosperidade, mentres que o tintin
das campaifas e chocas afasta os espiritos malignos.

Este costume conservouse en varias aldeas do departa-
mento de lifov onde existiron comunidades bulgaras. O
mesmo nome do ritual provén do termo bulgaro kukeri,
probablemente derivado do latin cuculla, que significa ca-
rapucha, e foi traducido erroneamente ao romanés como
cuci, que significa cucos. Hoxe en dia, estas tradicions
non tefien a vitalidade de antano pola perda de identida-
de étnica da comunidade orixinariamente bulgara. Asi e
todo, grazas é&s estreitas relaciéns con grupos enmasca-
rados de Bulgaria que participan no festival do Dia dos
Cucos, estase apostando pola sua revitalizacion, coa in-
tervencién das autoridades locais, o apoio aos artesans e
a implicacién dos docentes nas escolas.

As mascaras mais antigas elaborabanse con coiro. Coa
modernizacién, os materiais utilizados son mais faciles
de traballar e accesibles, e as dimensions dos cuci, cuxa
parte superior é un cesto cilindrico de vimbio decorado
con elementos naturais, aumentaron.




y Viento Collection. Nacho Rovira Il

Masks of the Baroque Courtly Carnival and the Commedia dell’Arte

Mascaras dEl Carnaval cortesano l?dTTOCO)l ld Commedia dell’Arte

=
—
AN
cH

Mascaras dO C&lTﬂdV&ll cortesan l%lﬂ’OCO (4 dcl Commedia dell’Arte




VOLTO WITH DOMINO
MASK AND FEATHER
HEADGEAR

Author: Adriana Mariti

Material: papier maché with golden foglia and rooster
feathers

Dimensions: 50x15x50

1990, Venice, Italy

Masks of the world (1)

he origin of masks can be found in the rituals of

purification from Evil and propitiation of earth fer-

tility that used to take place at the beginning of
the annual cycle, and which constitute the birth of Car-
nival festivities. It was necessary that, at the beginning of
the year, the deceased returned for a day to the world of
the living and participated in soil fertility rites. The mask’s
unique capacity to turn a self into another also has its
origin in these rites. In that ancient mentality, and still to-
day, the mask has the power to completely transform the
individual who wears it and who, in this way, becomes a
being from the underworld, an animal or a god.

However, despite this interpretation that the purpose of
the mask is to turn the wearer into another being, the op-
posite is also arguable. Many experts consider that one
is more sincerely oneself when wearing a mask that en-
ables anonymity and, therefore, makes criticism, mockery
or social condemnation impossible, allowing one to make
one’s wishes and fantasies come true without fearing the
consequences.

206

The Carnival of Venice has its origins in the late thirteenth
century and reached its height during the eighteenth cen-
tury, when numerous aristocrats with a taste for refine-
ment, arriving from across Europe, travelled to Venice
to take part in the festivities. Although it has traditionally
been interpreted as a festive celebration, various sources
indicate that in its early stages it also fulfilled a political
function, enabling the government to mingle with the pop-
ulation and gauge public opinion regarding the political
and social control exercised by the authorities of the Re-
public of Venice. Over time, however, the Carnival came
to acquire a broader social significance for Venetians,
constituting a symbolic space of temporary equality. Ano-
nymity encouraged the transgression of social norms and
facilitated interaction between social groups that, in ev-
eryday life, remained strictly segregated.

Deeply embedded in urban life, the Carnival of Venice
was celebrated continuously until the arrival of Napoleon
Bonaparte, who, fearing potential conspiracies, decreed
its prohibition. After a prolonged period of interruption, the
celebration was revived in 1979 and has since become an
event of international prominence, attracting thousands of
visitors each year. Among the most emblematic traditions
of the Carnival is the Volo dell’Angelo or flight of the angel,
a spectacle in which a figure dressed as an angel glides
on a wire from St. Mark’s Bell Tower to the stage in the
square below, forming the opening event of the contem-
porary festive programme.

Among the oldest models of Venetian masks, traditionally
worn by the wealthiest nobility for their visual impact and
luxurious character during Carnival and other Venetian
festivities, are feathered masks, long regarded as some
of the most admired and captivating ones of this tradition.




VOLTO CON ANTIFAZY
TOCADO DE PLUMAS

Autora: Adriana Mariti

Material: papel maché con foglia dorada y plumas de gallo
Dimensiones: 50x15x50

1990, Venecia, Italia

Mascaras del mundo (1)

| origen de las mascaras se situa en los ritos de pu-

rificacion del mal y de propiciacién de la fecundidad

de la tierra que se desarrollaban al comienzo del ci-
clo anual y que constituyen la cuna de las fiestas del Car-
naval. Era necesario que, al comienzo del afo, los difuntos
volvieran por un dia al mundo de los vivos y participaran
en los ritos de fecundidad del suelo. También la particular
capacidad de la mascara para convertirte en «otro» tiene su
comienzo en estos ritos. En aquella mentalidad antigua, y
todavia en la actualidad, la mascara tiene el poder de trans-
formar completamente al individuo que la porta y que, de
este modo, se convierte en un ser de los infiernos, animal
o dios.

Sin embargo, a pesar de esta interpretacion de la finalidad
de la mascara en cuanto a convertir al portador en otro se,
también es defendible la contraria, ya que, muchos exper-
tos consideran que se es mas sinceramente uno mismo
cuando se lleva una mascara. Esta te convierte en anénimo
y, por tanto, imposibilita las criticas, burlas o condenas so-
ciales, permitiéndote hacer realidad tus deseos y fantasias
sin miedo a las consecuencias.

El Carnaval de Venecia tiene sus origenes a finales del si-
glo xu y alcanza su maximo esplendor durante el siglo xvi,

208

cuando numerosos aristocratas amantes del refinamiento,
que procedian de distintos puntos de Europa, acudian a
Venecia para participar en los festejos. Aunque tradicio-
nalmente se ha interpretado como una celebracién festi-
va, diversas fuentes sefialan que, en sus inicios, también
cumplié una funcién politica, al permitir a los gobernantes
infiltrarse entre la poblacién y conocer la opinién de los
ciudadanos sobre el control politico y social que ejercia el
gobierno de la Republica de Venecia. Con el tiempo, no
obstante, el Carnaval adquirié para los venecianos un sig-
nificado social mas amplio, al constituirse como un espacio
simbdlico de igualdad temporal. El anonimato favorecia la
transgresién de las normas sociales y la interacciéon entre
grupos sociales que, en la vida cotidiana, permanecian es-
trictamente separados.

El Carnaval de Venecia fue una festividad profundamente
arraigada en la vida urbana y se celebré de manera conti-
nuada hasta la llegada de Napoledn Bonaparte, quien, ante
el temor de posibles conspiraciones, decreté su prohibi-
cion. Tras un largo periodo de interrupcion, la celebracién
se recuperd en 1979 y, desde entonces, se ha consolida-
do como un acontecimiento de proyeccion internacional,
atrayendo anualmente a miles de visitantes. Entre las tra-
diciones mas emblematicas del Carnaval destaca el Volo
dell’Angelo, un espectaculo en el que una figura ataviada
como angel desciende desde lo alto del campanario de
San Marcos hasta la plaza homénima, constituyéndose
como uno de los actos centrales del programa festivo con-
temporaneo.

Uno de los modelos mas antiguos de la mascara venecia-
na, tradicionalmente utilizado por la nobleza mas adinerada
por su vistosidad y lujo durante el Carnaval y otras fiestas
venecianas, son las mascaras de plumas, que han sido de
las mas admiradas y fascinantes.




VOLTO CON ANTEFACE E
TOUCADO DE PLUMAS

Autora: Adriana Mariti

Material: papel maxé con foglia dourada e plumas de galo
Dimensiéns: 50x15x50

1990, Venecia, Italia

Mascaras do mundo (1)

orixe das mascaras sitlase nos ritos de purifi-

cacion do mal e de propiciacion da fecundidade

da terra que se desenvolvian ao comezo do ciclo
anual e que constitlen o berce das festas do Carnaval.
Era necesario que, ao comezo do ano, os defuntos vol-
vesen por un dia ao mundo dos vivos e participasen nos
ritos de fecundidade do solo. Tamén a particular capaci-
dade da mascara para te converter en «outro» ten a sta
orixe nestes ritos. Naquela mentalidade antiga, e ainda na
actualidade, a mascara ten o poder de transformar com-
pletamente o individuo que a porta e que, deste xeito, se
converte nun ser dos infernos, animal ou deus.

Con todo, malia esta interpretacion da finalidade da mas-
cara para converter o portador noutro ser, tamén é defen-
dible a contraria, xa que moitos expertos consideran que
se é mais sinceramente un mesmo cando se leva unha
mascara. Esta volvete andnimo e, por tanto, imposibilita as
criticas, burlas ou condenas sociais, permitindoche facer
realidade os teus desexos e fantasias sen medo as con-
secuencias.

O Carnaval de Venecia ten as suas orixes a finais do sécu-
lo xm e alcanza o seu maximo esplendor durante o século

210

xviil, cando numerosos aristdcratas amantes do refinamen-
to, que procedian de distintos puntos de Europa, acudian
a Venecia para participar nos festexos. Ainda que tradi-
cionalmente se interpretou como unha celebracién festi-
va, diversas fontes sinalan que, nos seus inicios, tamén
cumpriu unha funcién politica, ao permitirlles aos gober-
nantes infiltrarse entre a poboacién e cofiecer a opinion
da cidadania sobre o control politico e social que exercia
o goberno da Republica de Venecia. Co tempo, porén, o
Carnaval adquiriu para os venecianos un significado social
mais amplo, ao constituirse como un espazo simbdlico de
igualdade temporal. O anonimato favorecia a transgresion
das normas sociais e a interaccion entre grupos sociais
que, na vida cotia, permanecian estritamente separados.

O Carnaval de Venecia foi unha festividade profundamente
arraigada na vida urbana e celebrouse de maneira conti-
nuada ata a chegada de Napoledn Bonaparte, quen, ante
o temor a posibles conspiracions, decretou a sua prohibi-
cion. Tras un longo periodo de interrupcion, a celebracion
recuperouse en 1979 e, desde entdn, consolidouse como
un acontecemento de proxeccién internacional, atraendo
anualmente milleiros de visitantes. Entre as tradicions mais
emblematicas do Carnaval destaca o Volo dell’Angelo, un
espectaculo no que unha figura ataviada como un anxo
descende desde o alto do campanario de San Marco ata a
praza homénima, constituindose como un dos actos cen-
trais do programa festivo contemporaneo.

Un dos modelos mais antigos da méascara veneciana, tra-
dicionalmente utilizado pola nobreza mais adifieirada pola
sUa vistosidade e luxo durante o Carnaval e outras festas
venecianas, son as mascaras de plumas, que foron das
mais admiradas e fascinantes.




MEDUSA

Author: Paola Paties

Material: velvet lined papier maché with bastone
Dimensions: 28x18x60

1987, Venice, Italy

Masks of the world (14)

ythology is a common motif for masks around
Mthe world. In this case, the myth represented
is that of Medusa. According to one version of
the myth, Medusa was a Greek priestess who, after mat-
ing with Zeus, was turned by a jealous goddess into a

repulsive being, half woman, half snake, who irrepressibly
turned everyone she looked at into stone.

The bastone was used, above all, by ladies at parties and
by the nobility in their strolls, free of the discomfort that a
fixed mask always entails, but at the expense of its main
attraction: a continuous incognito.

212

From the 14th to the 17th century, various laws were en-
acted that regulated the use of masks in Venice to avoid,
as far as possible, crimes that were committed thanks to
the guaranteed anonymity of the fixed mask. For this rea-
son, attempts were made to limit its use by threatening
transgressors not only with fines, but even with sentences
of up to two years in prison.




MEDUSA

Autora: Paola Paties

Material: papel maché forrado de terciopelo con bastone
Dimensiones: 28x18x60

1987, Venecia, ltalia

Méascaras del mundo (14)

a mitologia es un motivo usual de las mascaras en

todo el mundo. En este caso, el mito representado

es el de Medusa. Segun una de las versiones, esta
era una sacerdotisa griega que, por yacer con Zeus, fue
convertida por una diosa celosa en un ser repulsivo, me-
dio mujer, medio serpiente, que, irreprimiblemente, con-
vertia en piedra a todo ser al que miraba.

El bastone era utilizado, sobre todo, por las sefioras en
fiestas y paseos de la nobleza eliminando la incomodidad
que siempre supone una mascara fija, pero haciéndole
perder uno de los principales atractivos de las mascaras:
la incognita continuada.

214

Desde los siglos xiv a xvi se promulgaron diversas leyes
que regulaban el uso de las mascaras en Venecia para
evitar, en lo posible, los delitos que se cometian con la
garantia de ese anonimato ofrecido por la mascara fija.
Por ello se intentd limitar su uso amenazando a los trans-
gresores, no sblo con multas, sino con penas de hasta
dos afos de prisién.




MEDUSA

Autora: Paola Paties

Material: papel maxé forrado de veludo con bastone
Dimensidns: 28x18x60

1987, Venecia, Italia

Méascaras do mundo (14)

mitoloxia € un motivo habitual das mascaras en

todo o mundo. Neste caso, o mito representado

é o de Medusa. Segundo unha das versiéns, era
unha sacerdotisa grega que, por xacer con Zeus, foi con-
vertida por unha deusa celosa nun ser repulsivo, medio
muller, medio serpe, que, irreprimiblemente, convertia en
pedra todos os seres que miraba.

O bastone era utilizado, sobre todo, polas sefioras en fes-
tas e paseos da nobreza, eliminando a incomodidade que
sempre supon unha mascara fixa, pero facéndolle perder
un dos principais atractivos das mascaras: a incognita
continuada.

216

Entre os séculos xiv e xvi, promulgaronse diversas leis que
regulaban o uso das mascaras en Venecia para evitar, na
medida do posible, os delitos que se cometian coa ga-
rantia dese anonimato que ofrecia a mascara fixa. Por iso
tratou de limitarse o seu uso ameazando os transgresores
non s6 con multas, senén con penas de ata dous anos
de prisién.




BAUTA

Author: unknown

Material: papier maché
Dimensions: 12x12x14
1990, Venice, Italy

Masks of the world (32)

he bauta is the noblest mask in Venice. This cos-

tume consists of a black cape, an equally black

short cloak, a tricorn hat and a mask cut at the
mouth called volto or larva.

The bauta was not only a Carnival costume, but a garment
for all occasions, “the elegant protagonist of every Vene-
tian adventure.” It was worn, without distinction, by men
and women and, thanks to its peculiar shape, it allowed
drinking, eating, speaking and breathing while maintain-
ing anonymity.

The historical figure who most popularized this mask was
Giacomo Casanova, an adventurer and beyond with a pe-
culiar life. His autobiography Histoire de ma vie or The
Memoirs of Jacques Casanova, is of great documentary
value regarding the history of social customs in 18th cen-
tury Europe, although the origin of its popularity is else-
where. What makes both the character and his book fa-
mous is, of course, the eroticism that they exude and that
makes him an icon as a womanizer, seducer, libertine and
a precursor of the no less successful Don Juan Tenorio.

218

However, in addition to his skills as a lover, Casanova,
like all post-Renaissance men, was a cultured man with
an insatiable curiosity. It seems that he was a seminarian,
abbot, adventurer, fraudster and forger, soldier, lawyer,
mathematician, violinist, spy, philosopher, alchemist, dip-
lomat, writer and patron. He also practiced esotericism,
Kabbalah and Freemasonry in the difficult era of the Inqui-
sition. After all, his seducer side is closer to legend than
reality because he is credited with ‘just’ over one hundred
and thirty conquests.




BAUTA

Autor: desconocido

Material: papel maché
Dimensiones: 12x12x14
1990, Venecia, ltalia
Méscaras del mundo (32)

a bauta es la mascara mas noble de Venecia. Este

disfraz se compone de una capa negra, una man-

teleta igualmente negra, un sombrero tricornio y
una mascara cortada a la altura de la boca llamada volto
o larva.

La bauta no era Unicamente un disfraz de Carnaval, sino
una vestimenta para todas las ocasiones, «la protagonista
elegante de toda aventura veneciana». Era utilizada, sin
distincién, por hombres y mujeres y, gracias a su pecu-
liar forma, permitia beber, comer, hablar y respirar mante-
niendo el anonimato.

El personaje histérico que popularizd esta mascara fue
Giacomo Casanova, un aventurero y muchas cosas mas
con una vida curiosa. Su autobiografia, Histoire de ma vie
o0 Memorias de Casanova, posee gran valor documental
para la historia de las costumbres sociales de la Europa
del siglo xvii, aunque su popularidad no se debe a esto.
Lo que hace famoso al personaje y a su libro es, cobmo no,
la erética que desprende y que lo convierte en un icono
de mujeriego conquistador, libertino y precursor del no
menos «exitoso» don Juan.

220

Sin embargo, demés de su «talento» como amante, Ca-
sanova, como todos los hombres del pos-Renacimiento,
era un hombre culto con una curiosidad insaciable. Pa-
rece ser que fue seminarista, abad, aventurero, defrau-
dador vy falsificador, soldado, abogado, matematico, vio-
linista, espia, filésofo, alquimista, diplomatico, escritor y
mecenas. Practicd también el esoterismo, la cabala y la
masoneria en la dificil época de la Inquisicion. Al fin y al
cabo, su vertiente de conquistador, es mas leyenda que
realidad porque «solo» se le cuentan algo més de ciento
treinta conquistas.




BAUTA

Autor: desconecido

Material: papel maxé
Dimensions: 12x12x14
1990, Venecia, ltalia
Méscaras do mundo (32)

bauta é a mascara mais nobre de Venecia. Este

disfrace componse dunha capa negra, unha man-

teleta igualmente negra, un chapeu tricorne e
unha mascara cortada & altura da boca chamada volto
ou larva.

A bauta non era unicamente un disfrace de Carnaval, se-
nén unha vestimenta para todas as ocasiéns, «a prota-
gonista elegante de toda aventura veneciana». Era utili-
zada, sen distincidn, por homes e mulleres e, grazas a
sUa peculiar forma, permitia beber, comer, falar e respirar
mantendo o anonimato.

O personaxe histérico que popularizou esta mascara foi
Giacomo Casanova, aventureiro e moitas cousas mais,
cunha vida curiosa. A sUa autobiografia, Histoire de ma
vie ou Memorias de Casanova, ten un gran valor docu-
mental para a historia dos costumes sociais da Europa do
século xvii, ainda que a sUa popularidade non se debe a
isto. O que fai famosos o personaxe e o seu libro é, como
non, a erética que desprende, que o converte nun simbo-
lo de mullereiro conquistador, libertino e precursor do non
menos «triunfal» Don Juan Tenorio.

222

Con todo, ademais do seu «talento» como amante, Ca-
sanova, como todos os homes do pos-Renacemento, era
un home culto cunha curiosidade insaciable. Seica foi se-
minarista, abade, aventureiro, defraudador e falsificador,
soldado, avogado, matematico, violinista, espia, filosofo,
alguimista, diplomatico, escritor e mecenas. Practicou ta-
mén o esoterismo, a cabala e a masoneria na dificil época
da Inquisicién. A fin, a sta vertente de conquistador é
mais lenda ca realidade, porque «sé» se lle contan algo
mais de cento trinta conquistas.




DAY AND NIGHT

Autor: unknown

Material: papier maché
Dimensions: 29x7,5x33
1985, Vilanova i la Geltrd, Province of Barcelona, Spain
Masks of the world (35)

very ancient tradition. King Carnastoltes, born under

different names, is a character associated with Judas
in some towns, with the devil, with a Moor, and even with
Muhammad in others. The essence of all his speeches
and proclamations, with which Carnastoltes or Carnival
is inaugurated here, is always more or less the same: “As
long as my reign lasts, the poor can behave as if they
were rich, the timid as the most daring of mortals, the un-
happy with the arrogance of the successful... Everything
is possible behind a mask.” The power of transformation
is priceless, even if only for a few days.

In Catalonia, masks and Carnival also come from a

The Carnival of Vilanova is one of the best known in Cata-
lonia, with two hundred years of uninterrupted festive tra-
dition. Starting on Fat Thursday, there are feasts, street
parties, parades, masked and costumed balls and candy
battles up until Ash Wednesday. King Carnastoltes is con-
demned to death for all his partying and excess, and his
solemn funeral is celebrated. There are forty days (Lent)
left until the first spring moon, which announces the cel-
ebration of Holy Week.

The Carnival of Vilanova i la Geltrd is one of the most
prominent carnivalesque celebrations in Catalonia, with

224

documented origins dating back at least to the eighteenth
century. The earliest known written reference dates from
1790, describing the presence of costumed groups and
the celebrated ‘comfit wars,” during which large quanti-
ties of sweets were thrown among participants. At the
time, more than one hundred arrobas —approximately 1.1
metric tonnes— of comfit were used, a figure that today
seems modest in comparison with the nearly 100 tonnes
of sweets thrown nowadays during the Comparsa.

The period of greatest splendour for the Vilanova carni-
val occurred between 1850 and 1880, coinciding with
an economic boom driven by the return of the so-called
indianos, whose prosperity played a decisive role in the
consolidation and organisation of the festivities. From the
mid-nineteenth century onwards, abundant documenta-
tion is available, including programmes published in the
Diario de Villanueva y Geltrd, which reveal a festive struc-
ture closely resembling that of the present day. During
these years, numerous recreational and cultural societies
also emerged, assuming responsibility for organising the
Carnival.

The celebration continued with intensity until 1936, when
the outbreak of the Spanish Civil War brought it to a halt.
Subsequently, the Francoist regime prohibited Carnival,
which survived in a latent form within private settings until
its public revival in 1955, driven by local organisations.
Its definitive normalisation took place between 1976 and
1981. A century ago, the Comparsa was held on Tuesday
rather than Sunday, a shift that illustrates the adaptability
of the festive calendar in ensuring the continued vitality of
the celebration.




DIA Y NOCHE

Autor: desconocido

Material: papel maché

Dimensiones: 29x7,5x33

1985, Vilanova i la Geltrd, Barcelona, Espafia
Méascaras del mundo (35)

n Cataluia, también la mascara y el Carnaval pro-

vienen de una antiquisima tradicién. El Carnestol-

tes, nacido con diferentes nombres, en algunos
pueblos se asocia con Judas, en otros con el demonio,
con un moro e, incluso, con Mahoma. La esencia de to-
dos los discursos y bandos al inicio del Carnestoltes, con
los que aqui se inaugura el Carnaval, es siempre, mas
0 menos, la misma: «Mientras dure mi reinado, el pobre
podra comportarse como si fuera rico, el timido como el
mas osado de los mortales, el infeliz con la arrogancia de
los triunfadores... Todo es posible detrds de una mas-
cara». Es impagable el poder de transformacion, aunque
solo sea por unos pocos dias.

El Carnaval de Vilanova es uno de los mas conocidos
de Catalufia, con doscientos afios de tradicion festiva
ininterrumpida. Desde el Jueves Lardero se suceden las
comilonas, las rdas, las comparsas, los bailes de masca-
ras y disfraces y la batalla de caramelos hasta llegar al
Miércoles de Ceniza. El rey Carnestoltes morira harto de
tanta comida, juerga y excesos, y se organizan entonces
sus solemnes funerales. Cuarenta dias (la Cuaresma) nos
separan de la primera luna de primavera que marca la
celebracion de la Semana Santa.

226

El Carnaval de Vilanova i la Geltru es una de las celebra-
ciones carnavalescas mas destacadas de Cataluia, con
unos origenes documentados que se remontan, al menos,
al siglo xvii. La primera referencia escrita conocida data
de 1790, cuando se describe la existencia de cuadrillas
disfrazadas y las célebres «guerras de confites», en las
que se lanzaban grandes cantidades de dulces entre los
participantes. En aquella época, se llegaban a emplear
mas de cien arrobas de confites —alrededor de 1,1 tone-
ladas—, una cifra que, en comparacién con la actualidad,
resulta modesta frente a las cerca de cien toneladas de
caramelos que se arrojan hoy durante la Comparsa.

El periodo de mayor esplendor del Carnaval vilanovr se si-
tda entre 1850 y 1880, coincidiendo con el auge econémi-
co derivado del retorno de los llamados «indianos», cuya
prosperidad influyé decisivamente en la consolidacion y
organizacién de la fiesta. Desde mediados del siglo xix se
dispone de abundante documentacién, como los progra-
mas publicados en el Diario de Villanueva y Geltrd, que
muestran una estructura festiva muy similar a la actual.
En estos afios también surgieron numerosas sociedades
recreativas y culturales que asumieron la organizacion del
Carnaval.

La celebracién se mantuvo con intensidad hasta 1936,
cuando la Guerra Civil provocé su interrupcién. Poste-
riormente, el régimen franquista prohibié el Carnaval, que
subsistié de forma latente en ambitos privados hasta su
recuperacion publica en 1955, impulsada por entidades
locales. La normalizacién definitiva tuvo lugar entre 1976
y 1981. Hace un siglo la Comparsa se celebraba el Martes
y no el Domingo, lo que evidencia la evolucion del calen-
dario festivo para conservar todo su vigor.




DIiA E NOITE

Autor: desconecido

Material: papel maxé

Dimensiéns: 29x7,5x33

1985, Vilanova i la Geltrd, Barcelona, Espafia
Mascaras do mundo (35)

n Cataluia, tamén a mascara e o Carnaval prove-

fien dunha antiquisima tradiciéon. O Carnestoltes,

nado con diferentes nomes, nalgunhas vilas asé-
ciase con Xudas, noutras co demo, cun mouro e mesmo
con Mahoma. A esencia de todos os discursos e bandos
ao comezo do Carnestoltes, cos que aqui se inaugura o
Carnaval, é sempre, mais ou menos, a mesma: «Mentres
dure o meu reinado, o pobre poderase comportar coma
se fose rico, o timido coma o mais ousado dos mortais,
o infeliz coa arrogancia dos triunfadores... Todo é posible
detras dunha mascara». E impagable o poder de trans-
formacion, ainda que sé sexa durante uns poucos dias.

O Carnaval de Vilanova é un dos mais cofecidos de Ca-
taluia, con douscentos anos de tradicién festiva inin-
terrompida. Desde o Xoves Lardeiro sucédense as en-
chentes, as rues, as comparsas, os bailes de mascaras
e disfraces e a batalla de caramelos ata chegar ao Mér-
cores de Cinza. O rei Carnestoltes morrera farto de tanta
comida, esmorga e excesos, e organizanse enton os seus
solemnes funerais. Corenta dias (a Coresma) separannos
da primeira lUa de primavera que marca a celebracién da
Semana Santa.

2238

O Carnaval de Vilanova i la Geltrd é unha das celebra-
cions carnavalescas mais destacadas de Catalufia, cun-
has orixes documentadas que se remontan, polo menos,
ao século xvii. A primeira referencia escrita cofiecida data
de 1790, cando se describe a existencia de cuadrillas dis-
frazadas e as célebres «guerras de confeitos», nas que se
lanzaban grandes cantidades de doces entre os partici-
pantes. Naquela época chegabanse a empregar mais de
cen arrobas de confeitos —arredor de 1,1 toneladas—,
unha cifra que, en comparacién coa actualidade, resulta
modesta fronte as preto de cen toneladas de caramelos
que se lanzan hoxe durante a Comparsa.

O periodo de maior esplendor do Carnaval vilanovino si-
tlase entre 1850 e 1880, coincidindo co auxe econdémi-
co derivado do retorno dos chamados «indianos», cuxa
prosperidade influiu decisivamente na consolidaciéon
e organizacion da festa. Desde mediados do século xix
disponse de abundante documentaciéon, como os pro-
gramas publicados no Diario de Villanueva y Geltru, que
mostran unha estrutura festiva moi similar & actual. Nes-
tes anos tamén xurdiron numerosas sociedades recreati-
vas e culturais que asumiron a organizaciéon do Carnaval.

A celebracion mantivose con intensidade ata 1936, cando
a Guerra Civil provocou a sla interrupcion. Posteriormen-
te, o réxime franquista prohibiu o Carnaval, que subsistiu
de forma latente en ambitos privados ata a sua recupera-
cion publica en 1955, impulsada por entidades locais. A
normalizacién definitiva tivo lugar entre 1976 e 1981. Hai
un século a Comparsa celebrabase o martes e non o do-
mingo, o que evidencia a evolucion do calendario festivo
para conservar todo o seu vigor.

s




VENETIAN DOMINO MASK

Author: Kartaruga Workshop

Material: cartapesta (papier maché) and glass beads
Dimensions: 18x10x11

Late 20™ century, Venice, Italy

Masks of the world (37)

any historical documents indicate that it was The streets and canals of Venice are packed during the

in Venice where the Carnival as we know it to- ten days of Carnival and parties or parades spring up on

day was officially born. Since the 13th century, every corner, but there is another, much more exclusive
the Venetian Carnival has evolved to become a unique side to the celebration: the palaces and ballrooms in the
version in the world, always maintaining a civil character islands, which celebrate, during those days, luxurious and
without a hint of religiosity. exclusive parties.

Its main attraction is that it preserves intact a 17th century
baroque and luxurious aesthetic. The decorated masks
and domino masks and the elegant period garments fill
the city. During these dates it is possible to lose oneself in
the mysterious atmosphere that is created and, above all,
to let oneself be carried away sheltered under anonymity.

In 1797 Napoleon banned Venetian Carnival because he
feared that the use of masks and the lack of control during
those days would be used to conspire against him. The
celebration would not fully recover until the 20th century,
when in 1979 it acquired its status as an official holiday.
Although it currently lasts ten days and serves as a pre-
lude to Lent, during the 18th century, when it was at its
peak, the celebration lasted up to six months, from Octo-
ber to the first days of March.

230



ANTIFAZ VENECIANO

Autor: Taller Karta Ruga

Material: cartapesta y abalorios
Dimensiones: 18x10x11
Finales siglo xx, Venecia, Italia
Méascaras del mundo (37)

uchos documentos histéricos apuntan a que

fue en Venecia donde el Carnaval naci6é de ma-

nera oficial tal como lo conocemos hoy en dia.
Desde el siglo xii, el Carnaval veneciano ha ido evolucio-
nando hasta convertirse en una versién Unica en todo el
mundo, conservando siempre un caracter civil sin asomo
de religiosidad.

Su principal atractivo es que conserva intacta una estéti-
ca barroca y lujosa del siglo xvii. Los antifaces y mascaras
decoradas y las elegantes vestimentas de época llenan la
ciudad durante unas fechas en las que es posible perder-
se en la misteriosa atmdsfera que genera y, sobre todo,
dejarse llevar al amparo del anonimato.

En 1797 Napoledn prohibié el Carnaval de Venecia de-
bido a que temia que se aprovechara el uso de las mas-
caras y el descontrol de esos dias para conspirar contra
él. La celebracién no volveria a recuperarse plenamente
hasta el siglo xx, cuando, en 1979, adquirié su caracter de
fiesta oficial.

232

Aunque actualmente tiene una duracién de diez dias y
sirve como preludio a la Cuaresma, durante el siglo xvii,
momento de su apogeo, la celebracién duraba hasta seis
meses, desde octubre hasta los primeros dias de marzo.

Las calles y canales venecianos estan a rebosar durante
los diez dias de Carnaval y las fiestas o desfiles surgen en
cada esquina, pero existe otra cara mucho mas exclusiva
de la celebracién: los palacetes y salones de baile de las
islas, que celebran, durante esos dias, fiestas lujosas y
exclusivas.




ANTEFACE VENECIANO

Autor: Taller Karta Ruga

Material: cartapesta e abelorios
Dimensidns: 18x10x11

Finais do século xx, Venecia, Italia
Méscaras do mundo (37)

oitos documentos histéricos sinalan que foi en

Venecia onde naceu o Carnaval de maneira ofi-

cial tal e como o cofiecemos hoxe en dia. Des-
de o século xm, o Carnaval veneciano foi evolucionando
ata converterse nunha versién Unica en todo o mundo,
conservando sempre un caracter civil sen asomo de re-
lixiosidade.

O seu principal atractivo é que conserva intacta unha es-
tética barroca e luxosa do século xvi. Os antifaces e mas-
caras decoradas e as elegantes vestimentas de época
enchen a cidade durante unhas datas nas que é posible
perderse na misteriosa atmosfera que crea e, sobre todo,
deixarse levar, ao abeiro do anonimato.

En 1797 Napoledn prohibiu o Carnaval de Venecia porque
temia que se aproveitase o uso das mascaras e o des-
control deses dias para conspirar contra el. A celebracion
non se volveria recuperar plenamente ata o século xx,
cando, en 1979, adquiriu o seu caracter de festa oficial.

234

Ainda que actualmente ten unha duraciéon de dez dias
e serve como preludio da Coresma, durante o século
xvill, N0 momento do seu apoxeo, a celebraciéon duraba
ata seis meses, desde outubro ata os primeiros dias de
marzo.

As rlas e canais venecianos estan ateigados durante os
dez dias do Carnaval, e xorden festas ou desfiles en cada
esquina, pero existe outra cara moito mais exclusiva da
celebracién: os palacetes e saléns de baile das illas, que
celebran durante eses dias festas luxosas e exclusivas.




CAT

Author: Agostino Dessi (Alice’s Masks Studio)

Material: papier maché
Dimensions: 18,5x10x19
2001, Florence, Italy
Masks of the world (40)

ue to the worldwide relevance acquired by the
Carnival of Venice and its mascareri workshops,
as well as the Commedia dell’Arte, extraordinary

mask makers can be found throughout ltaly, despite the
challenge to make a living from this craft.

Masks are a difficult art, which fits between painting and
sculpture. But it is an art of a subtlety beyond all norms
and even understanding. It is said that the most expres-
sive part of a person is their eyes. That is the only thing
that a mask does not hide incognito. Your personality is a
mask, representing “something” with your eyes. In volto
masks, the wearer also lends his mouth to the mask or the
mask its face to the wearer. Yes, it is all very, very subtle.

236

Supposedly, at a Carnival, one chooses a mask that rep-
resents, in one way or another, to a large or small extent, a
figure or something one feels identified with, or what one
considers oneself to be or would like to be. In this case,
the cat is popularly identified as a hunter, independent,
nocturnal, unpredictable, and also cuddly, but with claws.
For this reason, this feline is an attractive personality for
Carnival, which is also chaotically festive, with or without
nocturnality, and always with malice, viciousness and dis-
guise. Cat and Carnival combine perfectly.




GATO/A

Autor: Taller Alice, Prof. Agostino Dessi

Material: papel maché
Dimensiones: 18,5x10x19
2001, Florencia, Italia
Méascaras del mundo (40)

ALICE ATEI IER

DEG
a relevancia mundial adquirida por el Carnaval de Supuestamente, en un Carnaval se elige una mascara - - ard cinemg),

Yary,

Venecia y sus talleres de mascareri, asi como la

Commedia dell'Arte, hacen que en toda ltalia se
puedan encontrar extraordinarios artesanos de la masca-
ra a pesar de lo dificil que es vivir de ello.

La mascara es un arte dificil, que tiene acomodo entre
la pintura y la escultura. Pero es un arte de una sutilidad
fuera de toda norma e incluso comprensién. Se dice que
lo méas expresivo de una persona son sus o0jos. Eso es lo
Unico que una mascara no reviste de incégnito. Tu per-
sonalidad es una méscara, representando «algo» con tus
ojos. En las méascaras volto, también el portador presta su
boca a la mascara o la mascara su cara al portador. Si, es
todo muy, muy sutil.

238

que representan, de una forma u otra, en mayor o me-
nor medida, una figura o algo con lo que uno se siente
identificado o con lo que considera que es o le gustaria
ser. En este caso, el gato esta popularmente identificado
como cazador, independiente, nocturno, imprevisible y
también mimoso, pero con garras. Por ello, este felino es
una atractiva personalidad para el Carnaval, que, igual-
mente, es cadticamente fiestero, con y sin nocturnidad, y
siempre con alevosia, ensafiamiento y disfraz. El gato o la
gata y el Carnaval combinan perfectamente.




GATO/A

Autor: Taller Alice, Prof. Agostino Dessi

Material: papel maxé
Dimensions: 18,5x10x19
2001, Florencia, Italia
Mascaras do mundo (40)

relevancia mundial que cobraron o Carnaval de

Venecia e os seus talleres de mascareri, asi coma

a Commedia dell’Arte, fan que en toda ltalia se
poidan atopar extraordinarios artesans da mascara malia
o dificil que é vivir disto.

A da mascara é unha arte complexa, que atopa acomo-
do entre a pintura e a escultura. Pero é unha arte dunha
sutileza fora de toda norma e mesmo comprension. Dise
que o mais expresivo dunha persoa son os ollos. Iso é
o Unico que unha mascara non reviste de incégnito. A
tla personalidade é unha mascara, e representa «algo»
cos teus ollos. Nas méascaras volto, tamén o portador lle
presta a slia boca 4 mascara, ou a mascara a sUa cara ao
portador. Si, é todo moi, moi sutil.

240

Supostamente, nun Carnaval escéllese unha masca-
ra que representa, dunha forma ou outra, en maior ou
menos medida, unha figura ou algo co que un se sente
identificado ou que considera que é ou lle gustaria ser.
Neste caso, o gato esta popularmente identificado como
cazador, independente, nocturno, imprevisible e tamén
mequeiro, pero con garras. Por iso, este felino é unha
atractiva personalidade para o Carnaval, que tamén é
caoticamente festivo, con e sen nocturnidade e sempre
con aleivosia, asafiamento e disfrace. O gato ou gata e o
Carnaval combinan & perfeccion.




JOLLY

Author: Flavio Gervasutti

Material: papier maché
Dimensions: 28x18x27
1990, Venice, Italy
Masks of the world (9)

atre developed in Italy in which mask types were the

protagonists. It was called La Commedia dell’arte,
and was performed by actors specialising in one of the
character archetypes that are part of the plots of all these
commedia sketches: Arlecchino, Polichinela, Pantalone, il
Dottore, Zanni, etc.

Between the 16th and 18th centuries, a form of the-

These artists did not act according to well-defined plots
but rather improvised scripts that followed the basic char-
acteristics of the archetype. The masks of this type of the-
atre are normally simple and not very ostentatious, all cut
at the mouth so that actors can speak. This is not the case
with this fine piece, more artistic than utilitarian and more
carnival-like than theatrical.

Arlecchino, the Harlequin, is one of the most emblematic
characters of the Commedia dell’arte. He represents one
of the zanni: a poor servant, and above all a perpetually
hungry one. This condition shapes his cunning, resource-
ful, and scheming personality. He acts as a mediator be-
tween masters and servants and pursues the maid Co-
lombina —companion to the servants, temptation and lure
for the wealthy, and confidante of her mistress. Arlecchino
is characterised by his checkered costume, adorned with
multicoloured lozenges. In its earliest form, the outfit con-

242

sisted of patched rags that alluded to his humble status,
later evolving into the geometric pattern, so identifiable
today. While jester is a general term for the medieval court
fool who satirised the powerful, Arlecchino is a specific
character of ltalian Commedia dell’arte. Both, however,
share roots in grotesque humour, making Arlecchino a
theatrical and stereotyped form of the jester.

Arlecchino has left a lasting imprint on a wide range of
cultural expressions. His eccentric aesthetic influenced
the Belle Epoque and the avant-gardes, appearing in the
work of artists such as Pettoruti, Béraud, Dali, and Picas-
so, and even inspiring the names of colourful prints and
desserts. He is also an iconic carnival figure, particularly
in Venice, where his costumes often incorporate confetti
and flour. In modern popular culture, his playful and cha-
otic spirit served as inspiration for the Joker, the iconic vil-
lain of the Batman universe. In theatre and dance, Arlec-
chino remains an enduring archetype, combining comic
and dramatic elements and exploring the perennial duality
between joy and melancholy.

Classically made of leather and black in colour, its light-
ness facilitated the character’s nimbleness on stage. Dis-
tinctive features include an upturned or rounded nose and
facial traits that evoke feline qualities associated with agil-
ity and cunning. Some models incorporate a frontal protu-
berance, a symbolic remnant of origins linked to horned,
diabolical figures —specifically the medieval demon
Hellequin. Within the context of the Carnival of Venice,
the Arlecchino mask takes on a more ornamental charac-
ter: it is often made of papier maché and decorated with
multicoloured lozenges, cheerful bells, and gilded details,
emphasising its festive and spectacular dimension. Jolly
embodies this sense of joy.




JOLLY

Autor: Flavio Gervasutti

Material: papel maché
Dimensiones: 28x18x27
1990, Venecia, ltalia
Mascaras del mundo (9)

ntre los siglos xvi y xvii se desarrollo en ltalia una

forma de espectaculo que tuvo de protagonis-

tas a las mascaras. Se denomin6é La Commedia
dell’Arte, y estaba interpretada por actores especializa-
dos en uno u otro de los personajes que forman parte de
los argumentos de todas estas obras: Arlequin, Polichine-
la, Pantalon, il Docttore, Zanni, etc.

Estos artistas no actuaban de acuerdo con argumentos
bien definidos, sino con guiones que desarrollaban im-
provisando, siempre siguiendo unas caracteristicas ba-
sicas del personaje. Las mascaras de este tipo de teatro
son, normalmente, sencillas y poco vistosas, todas cor-
tadas a la altura de la boca con el fin de permitir hablar a
los actores. No es el caso de esta fina pieza, mas artistica
que utilitaria y mas carnavalera que teatral.

Arlecchino es uno de los personajes mas emblematicos
de la Commedia dell’Arte. Representa a uno de los zanni,
un sirviente pobre y, sobre todo, hambriento. Esto con-
diciona su personalidad astuta e intrigante. Actia como
mediador entre los amos y pretende a la criada Colombi-
na, comparnera de los sirvientes, tentacion y sefiuelo para
los ricos, confidente de las amas. Arlequin se caracteriza
por su indumentaria decorada con rombos multicolores.
En sus origenes, el traje estaba compuesto por harapos

244

remendados que aludian a su condicién humilde, y evo-
lucion6 hasta convertirse en el actual estampado geomé-
trico. Si «bufén» es un término general para un cémico
cortesano medieval que satirizaba a los poderosos, Arle-
quin es un personaje especifico de la Commedia dell’Arte
italiana, aunque ambos comparten raices en la diversion
grotesca, por lo que el segundo es un tipo de bufén este-
reotipado y teatral.

Arlequin ha dejado una huella perdurable en distintas ma-
nifestaciones culturales. Su estética excéntrica marco la
Belle Epoque y las vanguardias, reflejandose en pinturas
de artistas como Pettoruti, Béraud, Dali o Picasso e inspi-
rando incluso nombres de tejidos y postres coloridos. Es
también un personaje emblematico de diversos carnava-
les, especialmente del de Venecia, donde sus disfraces a
menudo incluyen confeti y harina. En la cultura moderna,
su espiritu bromista y cadtico sirvié de inspiracién para
el Joker, el iconico villano de Batman. En teatro y danza,
sigue siendo un arquetipo que combina lo cémico vy lo
dramatico, explorando la eterna dualidad entre alegria y
tristeza.

Clasicamente elaborada en cuero y de color negro, su li-
gereza favorecia la movilidad escénica del personaje. En-
tre sus rasgos distintivos destacan la nariz respingona o
redondeada y unas facciones que evocan cualidades feli-
nas asociadas a la agilidad y la astucia. Algunos modelos
incorporan una protuberancia frontal, vestigio simbdlico
de sus origenes vinculados a figuras diabdlicas cornudas
—demonio medieval Hellequin—. En el contexto del Car-
naval de Venecia, la mascara de Arlequin adquiere un ca-
racter mas ornamental: suele fabricarse en papel maché
y decorarse con rombos policromos, alegres cascabeles
y detalles dorados, enfatizando su dimension festiva y es-
pectacular. Jolly representa esta alegria.




JOLLY

Autor: Flavio Gervasutti

Material: papel maxé
Dimensidns: 28x18x27
1990, Venecia, Italia
Mascaras do mundo (9)

ntre os séculos xvi e xvii desenvolveuse en ltalia

unha forma de espectaculo que tivo como prota-

gonistas as mascaras. Denominouse Commedia
dell’Arte, e interpretdbana actores especializados nun ou
noutro dos personaxes que forman parte dos argumentos
de todas estas obras: Arlequin, Polichinela, Pantalone, il
Dottore, Zanni etc.

Estes artistas non actuaban de acordo con argumentos
ben definidos, senén con guidns que desenvolvian impro-
visando, sempre seguindo unhas caracteristicas basicas
do personaxe. As mascaras deste tipo de teatro son, nor-
malmente, sinxelas e pouco vistosas, todas cortadas &
altura da boca co fin de permitirlles falar aos actores. Non
é o caso desta fina peza, mais artistica ca utilitaria e mais
carnavalesca ca teatral.

Arlecchino é un dos personaxes mais emblematicos da
Commedia dell’Arte. Representa un dos zanni, un serven-
te pobre e, sobre todo, famento. Isto condiciona a sua
personalidade astuta e intrigante. Actia como mediador
entre os amos e pretende a criada Colombina, compa-
fieira dos serventes, tentacion e engado para os ricos,
confidente das amas. Arlequin caracterizase pola sua in-
dumentaria decorada con rombos multicolores. Nas suas
orixes, o traxe estaba composto por farrapos remendados

246

que aludian & sua condicion humilde, e evolucionou ata
converterse no actual estampado xeométrico. Mentres
«bufén» é un termo xeral para un comico cortesan medie-
val que satirizaba os poderosos, Arlequin é un personaxe
especifico da Commedia dell’Arte italiana, ainda que am-
bos os dous comparten raices na diversién grotesca, polo
que o segundo é un tipo de bufén estereotipado e teatral.

Arlequin deixou unha pegada perdurable en distintas ma-
nifestacions culturais. A sUa estética excéntrica marcou
a Belle Epoque e as vangardas, reflectindose en pinturas
de artistas como Pettoruti, Béraud, Dali ou Picasso e ins-
pirando mesmo nomes de tecidos e doces coloridos. E
tamén un personaxe emblematico de diversos carnavais,
especialmente o de Venecia, onde os disfraces inclien a
miudo confeti e farifia. Na cultura moderna, o seu espirito
algareiro e caodtico serviu de inspiracion para o Joker, o
icénico vilan de Batman. En teatro e danza, segue sendo
un arquetipo que combina o comico e o dramatico, explo-
rando a eterna dualidade entre alegria e tristeza.

Clasicamente elaborada en coiro e de cor negra, a slua
lixeireza favorecia a mobilidade escénica do personaxe.
Entre os seus trazos distintivos destacan o nariz recacha-
do ou redondeado e unhas facciéns que evocan caracte-
risticas felinas asociadas & axilidade e a astucia. Alguns
modelos incorporan unha protuberancia frontal, vestixio
simbdlico das suas orixes vinculadas a figuras diabdlicas
cornudas —demo medieval Hellequin—. No contexto do
Carnaval de Venecia, a mascara de Arlequin adquire un ca-
racter mais ornamental: adoita fabricarse en papel maxé
e decorarse con rombos policromos, alegres axouxeres e
detalles dourados, para destacar a sta dimension festiva
e espectacular. Jolly representa esta alegria.




PIERROT

Author: Unknown

Material: Papier maché
Dimensions: 14x 9x 22
1990, Venice, Italy
Masks of the World (34)

aschere—masks—were tools adopted by ac-
Mtors to embody the characteristic and arche-

typal figures of the Commedia dell’arte. Drawn
from literary tradition but reshaped with a popular, color-
ful, and often dialectal spirit, these characters include mi-
serly old men, young lovers, cunning servants, and quick-
witted maids. The mask functions as an archetype, and
each character reveals their nature through their speech
—pompous for the elderly and pedantic, coarse or dia-
lectal for servants, refined for lovers— as well as through
costume, gesture, and ultimately, the social class they
represent.

Broadly speaking, the characters of the Commedia
dell’arte fall into two groups: the ridiculous or grotesque
figures —zanni, servants— akin to jesters, and the more
serious figures: the old men or vecchi, Pantalone, the Cap-
tain, the Doctor, and the lovers or innamorati. The former
generally represent the lower classes or the bourgeoisie;
the latter embody the aristocracy. The zanni typically ap-
pear in pairs: one clever and skilled in plotting on behalf
of his master, the other foolish. These clever servants, or
harlequins, wear wide white trousers and a loose blouse
with a prominent ruff. Burattino, Pedrolino, Sganarelle,
and Mezzetino belong to this lineage, from which the

248

French characters Mezzetin, Pierrot, and Scaramouche,
as well as the English Punch, later evolved.

The French Pierrot originated from Pedrolino, a figure of
the Italian Commedia, and underwent a profound transfor-
mation before becoming an icon of 19th-century French
pantomime, especially through the work of the mime
Jean-Gaspard Deburau. In his 16th-century beginnings,
Pedrolino was a young and naive zanni. He was honest,
gentle, and clumsy and, like the later Pierrot, performed
without a mask, his face painted white. By the late 17th
century, the character had reached France with the Italian
troupes performing in Paris, joined the Comédie Italienne,
and gradually developed distinct traits within the French
theatrical context.

Deburau reimagined Pierrot as a melancholic clown
marked by emotional fragility and frequent romantic mis-
fortune, especially his unrequited love for Columbine, who
often favored Harlequin. Through this French reinterpreta-
tion Pierrot became enshrined as a symbol of impossible
love and quiet sorrow concealed beneath a comic exte-
rior. This image has endured across artistic expressions,
this mask among them.




PIERROT

Autor: desconocido

Material: papel maché
Dimensiones: 14x9x22
1990, Venecia, Italia
Méascaras del mundo (34)

as maschere son una anadidura que utilizan los ac-

tores para interpretar a personajes caracteristicos

y prototipicos de la Commedia dell’Arte. Esta los
adopta de obras literarias y les da un aire popular, coloris-
ta y dialectal: viejos avaros, jovenes enamorados, criados
picaros y criadas avispadas. La méascara es un arquetipo
y los personajes se muestran tal y como son por su forma
de hablar —engolada si se trata de los viejos y pedantes,
dialectal y obscena si se trata de los sirvientes, elegante
si hablan los enamorados y enamoradas—, por su indu-
mentaria, por su gestualidad y, en definitiva, por la clase
social a la que representan.

En general, los personajes de la Commedia dell’Arte se
pueden agrupar en personajes ridiculos o grotescos —los
zanniy las criadas— en linea con los bufones, o en perso-
najes serios —los viejos, Pantalén, el Capitan, el Doctor
y los enamorados y enamoradas—. Los primeros, en su
mayoria, representan a las clases bajas o a los burgueses,
mientras que los segundos personifican a aristocratas.

Los zanni operan en parejas en las que uno es astuto y
maneja bien las intrigas en favor de su amo y el otro es
un necio. Estos criados astutos, o arlequines, llevan unos
pantalones blancos holgados y una blusa ancha con una

250

notable gorguera. Burattino, Pedrolino, Sganarelle y Mez-
zetino son arlequines, y de ellos se derivaran Mezzetin,
Pierrot y Scaramouche en Francia y Punch en Inglaterra.

El personaje francés de Pierrot tiene su origen en Pedro-
lino, figura de la Commedia dell’Arte italiana, y experi-
ment6 una profunda transformacion hasta consolidarse
como un icono de la pantomima francesa en el siglo xix,
especialmente gracias al mimo Jean-Gaspard Deburau.
En sus origenes (siglo xvi), Pedrolino era un zanni joven e
ingenuo, honesto, amable y torpe, y, al igual que el poste-
rior Pierrot, actuaba sin mascara, con el rostro maquillado
de blanco. Hacia finales del siglo xvi, el personaje llegd
a Francia junto con las compaiiias italianas que actua-
ban en Paris, donde se integré en la Comédie ltalienne y
comenzdé a adquirir rasgos propios dentro del contexto
escénico francés.

Deburau transformé a Pierrot en un payaso triste, mar-
cado por la fragilidad emocional y, con frecuencia, por
la desgracia amorosa, especialmente en su relacion no
correspondida con Colombina, quien solia preferir a Ar-
lequin. Gracias a esta reinterpretacion francesa, Pierrot
quedd consagrado como simbolo del amor imposible y
de la tristeza velada por la apariencia cémica. Esta ima-
gen se ha fijado y perdurado en numerosas manifestacio-
nes artisticas. Esta mascara es una de ellas.




PIERROT

Autor: desconecido

Material: papel maxé
Dimensioéns: 14x9x22
1990, Venecia, ltalia
Mascaras do mundo (34)

s maschere son un engadido que utilizan os ac-

tores para interpretar personaxes caracteristicos

e prototipicos da Commedia dell’Arte. Esta addp-
taos de obras literarias e délles un aire popular, colorista
e dialectal: vellos avaros, mozos namorados, criados pi-
caros e criadas arteiras. A mascara € un arquetipo e os
personaxes mdstranse tal e como son pola sua forma de
falar —afectada se se trata dos vellos e pedantes, dialec-
tal e obscena se se trata dos serventes, elegante se falan
os namorados e namoradas—, pola sta indumentaria,
pola sla xestualidade e, en definitiva, pola clase social
que representan.

En xeral, os personaxes da Commedia dell’Arte pdédense
agrupar en personaxes ridiculos ou grotescos —os zanni
e as criadas—, en lifa cos buféns, ou personaxes serios
—os vellos, Pantalén, o Capitan, o Doutor e os namora-
dos e namoradas—. Os primeiros, na sUa maioria, repre-
sentan as clases baixas ou os burgueses, mentres que os
segundos personifican os aristécratas.

Os zanni operan en parellas nas que un é astuto e manexa
ben as intrigas en favor do seu amo e o outro é un necio.
Estes criados astutos, ou arlequins, levan uns pantaléns
brancos frouxos e unha blusa ancha cunha notable gor-

252

gueira. Burattino, Pedrolino, Sganarelle e Mezzetino son
arlequins, e deles derivaran Mezzetin, Pierrot e Scara-
mouche en Francia e Punch en Inglaterra.

O personaxe francés de Pierrot ten a sla orixe en Pe-
drolino, figura da Commedia dell’Arte italiana, e experi-
mentou unha profunda transformacién ata consolidarse
como unha icona da pantomima francesa no século xix,
especialmente grazas ao mimo Jean-Gaspard Deburau.
Nas suas orixes (século xvi), Pedrolino era un zanni novo e
inxenuo, honesto, amable e torpe, e, igual ca o posterior
Pierrot, actuaba sen mascara, co rostro maquillado de
branco. Cara a finais do século xvi, o personaxe chegou
a Francia xunto coas compaiiias italianas que actuaban
en Paris, onde se integrou na Comédie Italienne e come-
zou a adquirir trazos propios dentro do contexto escénico
francés.

Deburau transformou a Pierrot nun pallaso triste, mar-
cado pola fraxilidade emocional e, con frecuencia, pola
desgraza amorosa, especialmente na sua relacion non
correspondida con Colombina, quen adoitaba preferir a
Arlequin. Grazas a esta reinterpretacion francesa, Pierrot
quedou consagrado como simbolo do amor imposible
e da tristeza velada pola aparencia cémica. Esta imaxe
plasmouse e perdurou en numerosas manifestacions ar-
tisticas. Esta mascara é unha delas.




y Viento Collection. Nacho Rovira Il

Masks Sfor Christinas and Holy Week performances

Mdscaras para representaciones de Navidad y Semana Santa

=
—
AN
cH

Mascaras Pclﬂl as representacio’ns dt? Ndd&ll e Semana Santa




DIMONI

Author: Ventura & Hosta Studio

Material: papier maché
Dimensions: 19x11x29
1998, Navata, Province of Girona, Spain
Masks of the world (21)

his piece is used in Els Pastorets, a typical Christ-
I mas play performed in many towns in Catalonia.
The plot revolves around the birth of Jesus in the

midst of a fight between Good and Evil.

Els pastorets have their origins in medieval performances
that were held inside churches on December 25, Christ-
mas Day, and especially during the Matiners mass that
would later become the Missa del Gall. The first texts in
Catalan for this type of theatre are from the 15th century,
although it does not gain strength until the end of the 19th
century, with the publication of Miquel Saurina’s Los Pas-
torets de Betlem, o sia, lo naixement de Nostre Senyor
Jesucrist (1887) and Federic Soler ‘Pitarra”s El bressol de
Jesus, o, En Garrofa i en Pallanga (1901).

There is evidence of non-liturgical performances of this
work in noble houses at the end of the 18th century and
beginning of the 19th century. Nowadays they are per-
formed in social centres, parishes, casinos and theatres
throughout Catalonia, a true source of Catalan theatre to-
day.

256

Performances of Els Pastorets are structured around three
interrelated narrative axes that combine religious and so-
ciocultural dimensions. First, the evangelical account of
the Nativity unfolds, from the Annunciation and the mar-
riage of Joseph and Mary to the birth of Jesus in Beth-
lehem, forming the central thread that provides biblical
legitimacy and doctrinal grounding to the play. Secondly,
the confrontation between angels and demons is intro-
duced, adding a moral and spiritual dimension as well as
dramatic dynamism based on the struggle between good
and evil. Finally, comic and costumbrista episodes cen-
tred on the shepherds are incorporated. Their presence
not only provides humour but also reproduces popular
traditions and everyday rural life, establishing a dialogue
between religious solemnity and popular culture. This tri-
partite structure renders Els Pastorets a complex theatri-
cal work that integrates moral instruction, dramatic spec-
tacle, and social observation within a single performance.




DIMONI

Autor: Taller Ventura & Hosta

Material: papel maché
Dimensiones: 19x11x29
1998, Navata, Girona, Espaia
Méscaras del mundo (21)

sta pieza se utiliza en Els pastorets, una obra tea-

tral tipica de la Navidad representada en muchas

localidades de Catalufia. El argumento gira alrede-
dor del nacimiento de JesUs en medio de una lucha del
bien contra el mal.

Els pastorets tiene su origen en las representaciones me-
dievales que se celebraban en el interior de las iglesias el
25 de diciembre, dia de Navidad y, sobre todo, durante
la misa de Matiners que, mas tarde, se convertiria en la
Missa del Gall. Los primeros textos en cataldn de este
tipo de teatro son del siglo xv, aunque no es hasta finales
del xix, con la publicacién de la obra de Miquel Saurina
Los pastorets de Betlem, o sia, lo naixement de Nostre
Senyor Jesucrist (1887) y la de Frederic Soler, «Pitarra», E/
bressol de Jesus o En Garrofa i en Pallanga (1901) cuando
la representacién vuelve a tomar fuerza.

A finales del siglo xvin y principios del xix ya hay noticias
de las representaciones de esta obra en la casa de los
nobles, desligadas de la liturgia, y hoy se representan en
centros sociales, parroquiales, casinos y teatros de toda
Catalufia habiéndose convertido en una verdadera cante-
ra del teatro catalan.

258

Las representaciones de Els Pastorets se estructuran en
torno a tres ejes narrativos interrelacionados, que combi-
nan dimensiones religiosas y socioculturales. En primer
lugar, se desarrolla el relato evangélico de la Navidad,
desde la Anunciacion y la boda de José y Maria hasta el
nacimiento de JesUs en Belén, constituyendo el hilo cen-
tral que aporta legitimidad y fundamento biblico a la obra.
En segundo término, se presenta la confrontacion entre
angeles y demonios, que introduce un componente moral
y espiritual, asi como un dinamismo dramatico basado
en la lucha entre el bien y el mal. Finalmente, se incluyen
episodios de caracter comico y costumbrista centrados
en los pastores, cuya presencia no solo proporciona hu-
mor, sino que también refleja tradiciones populares y la
vida cotidiana del pueblo, estableciendo un didlogo entre
la solemnidad religiosa y la cultura popular. Esta articula-
cion tripartita convierte a Els Pastorets en un texto teatral
complejo, capaz de integrar ensefianza moral, especta-
culo draméatico y observacién social en una misma repre-
sentacion.




DIMONI

Autor: Taller Ventura & Hosta

Material: papel maxé
Dimensions: 19x11x29

1998, Navata, Xirona, Espafia
Méascaras do mundo (21)

sta peza utilizase en Els pastorets, unha obra tea-

tral tipica do Nadal, representada en moitas loca-

lidades de Cataluiia. O argumento xira arredor do
nacemento de XesUs no medio dunha loita do ben contra
o mal.

Els pastorets ten a sUa orixe nas representacions medie-
vais que se celebraban no interior das igrexas o 25 de
decembro, dia de Nadal e, sobre todo, durante a misa
de Matiners, que mais tarde se converteria na Missa del
Gall. Os primeiros textos en catalan deste tipo de teatro
son do século xv, ainda que non ¢ ata finais do xix, coa
publicacion da obra de Miquel Saurina Los pastorets de
Betlem, o sia, lo naixement de Nostre Senyor Jesucrist
(1887) e a de Frederic Soler, «Pitarra», El bressol de Jesus
o En Garrofa i en Pallanga (1901), cando a representacion
volve cobrar forza.

A finais do século xvii e comezos do xix xa hai noticias das
representacions desta obra nas casas dos nobres, desli-
gadas da liturxia, e hoxe represéntase en centros sociais
e parroquiais, casinos e teatros de toda Catalufia, consti-
tuindo asi unha verdadeira canteira do teatro catalan.

260

As representacions de Els Pastorets estrutlranse en torno
a tres eixos narrativos interrelacionados, que combinan
dimensiéns relixiosas e socioculturais. En primeiro lu-
gar, desenvolvese o relato evanxélico do Nadal, desde a
anunciacion e a voda de Xosé e Maria ata o nacemento
de XesUs en Belén, constituindo o fio central que lle con-
fire & obra lexitimidade e fundamento biblico. En segundo
termo, preséntase a confrontacion entre anxos e demos,
que introduce unha compofiente moral e espiritual, asi
como un dinamismo dramatico baseado na loita entre o
ben e o mal. Finalmente, incliense episodios de carac-
ter comico e costumista centrados nos pastores, cuxa
presenza non sé proporciona humor, senén que tamén
reflicte tradicidns populares e a vida cotia da vila, estable-
cendo un didlogo entre a solemnidade relixiosa e a cultura
popular. Esta articulacién tripartita converte Els Pastorets
nun texto teatral complexo, capaz de integrar ensino mo-
ral, espectaculo dramatico e observaciéon social nunha
mesma representacion.




LUCIFER

Author: Xavi Badia. La Gargola
Workshop

Material: papier maché

Dimensions: 23x12x29

2022, Cervera, Province of Lleida, Espana
Masks of the world (114)

of the medieval Misterio de la Pasion that was per-

formed from 1477 to 1545, when performances in
churches were banned, in the parish of Santa Maria de
Cervera and which is based on an original text from 1534.
This work has been performed since 2016 as a historical
recovery that is an important part of the cultural identity
of the town.

I a Passio de Cervera is a historical reconstruction

In this work, the characters appear and disappear through
the boca de I’infern or mouth of hell located at the foot of
the church of Santa Maria, in the west, as is required in
Christian symbolism. Usually, the resurrection of Christ is
represented in the passions, but, in this one, the text that
inspired it refers to the arrival of Christ to limbo, while his
body is still on the cross. Lucifer remains chained by or-
der of Christ, the mouth of hell opens and Adam and Eve
and all the souls of the righteous come out awaiting the
redemption of humanity as well as the souls of the unbap-
tized who die in infancy. Then they all ascend to Heaven,
where the angelic guardians or cherubim, as well as Elijah
and Enoch, await them. Jesus will ascend to paradise and
sit at the right hand of the Father.

262

In medieval representations, masks were usually present
only as symbols of demonic forces. The ecclesiastical tra-
dition saw the use of these as an intervention of the devil
because it was a type of “falsification”, a lie of, like all lies,
infernal origin. At the same time, the clergy considered
these masks a rejection of divine work because they al-
tered the appearance given to the human being by God.

The masks used in the play are four plus the reference
mask, which was used in the performances of 2016, 2017
and 2018, and was inspired by the wooden sculpture of
San Miquel vencent el diable from the altarpiece in the
chapel of the Paeria de Cervera, now in the Regional
Museum. Out of those five original masks, four are half
masks that leave the mouth and lower part of the face
exposed, while this one, the main devil, is the only full
coverage one with its characteristic tongue hanging like
that of the figure in the original altarpiece.




LUCIFER

Autor: Xavi Badia. Taller La Gargola

Material: papel maché
Dimensiones: 23x12x29
2022, Cervera, Lleida, Espafia
Mascaras del mundo (114)

a Passi6 de Cervera es una reconstrucciéon histo-

rica del medieval Misterio de la Pasidn, que se re-

presenté desde 1477 hasta 1545, fecha en la que
se prohibieron las representaciones en los templos, en la
parroquia de Santa Maria de Cervera, basada en un texto
original de 1534. Esta obra se representa desde el afio
2016 como una recuperacion histérica que forma parte
importante de la identidad cultural del pueblo.

En esta obra los personajes van apareciendo y desapare-
ciendo por la boca de l'infern situada a los pies de la igle-
sia de Santa Maria, en el oeste, tal como es preceptivo en
el simbolismo cristiano. Habitualmente, en las pasiones
se representa la resurreccion de Cristo, pero, en esta, el
texto que la inspira hace referencia a la llegada de Cris-
to al limbo, mientras su cuerpo todavia esta en la cruz.
Lucifer permanece encadenado por orden de Cristo, la
boca del infierno se abre y salen los Santos Padres, Adan
y Eva y todas las almas de los justos esperando la reden-
cién del género humano y también las almas de los nifios
muertos sin haber sido bautizados. Después todos suben
al cielo, donde los guardianes Cerubi, Elies y Enoch los
esperan. JesUs ascenderd al paraiso y se sentara a la de-
recha del Padre.

264

En las representaciones medievales las mascaras solian
estar presentes sélo como simbolos de las fuerzas de-
moniacas. La tradicién eclesiastica veia la utilizacion de
estas como una intervencién del demonio por ser un tipo
de «falseamiento», una mentira, y que, como todas las
mentiras, tenia origen infernal. Al mismo tiempo, esas
mascaras constituian para el clero un rechazo de la obra
divina por alterar el aspecto que Dios dio al ser humano.

Las mascaras que intervienen en la obra son cuatro mas
la de referencia, que fue utilizada en las representaciones
de los anos 2016, 2017 y 2018, y se inspiraron en la talla
de madera San Miquel vencent el diable del retablo de la
capilla de la Paeria de Cervera, hoy en el Museo Comar-
cal. De las cinco mascaras originales que se utilizan en
la obra, cuatro son medias mascaras que dejan la boca
y parte inferior de la cara al descubierto, mientras que
esta, la del demonio principal, es la Unica completa con
la caracteristica lengua colgante como la de la figura del
retablo original.




LUCIFER

Autor: Xavi Badia. Taller La Gargola

Material: cartén pedra
Dimensidéns: 23x12x29

2022, Cervera, Lleida, Espafia
Mascaras do mundo (114)

Passié de Cervera € unha reconstrucién histérica

do medieval Misterio da Paixon, que se represen-

tou desde 1477 ata 1545, data na que se prohibi-
ron as representaciéns nos templos na parroquia de San-
ta Maria de Cervera, baseada nun texto orixinal de 1534.
Esta obra represéntase desde o ano 2016 como unha re-
cuperacion histoérica que desempefia un papel importante
na identidade cultural da vila.

Nesta obra os personaxes van aparecendo e desapare-
cendo pola boca de l’infern, situada aos pés da igrexa de
Santa Maria, no oeste, tal como é preceptivo no simbo-
lismo cristian. Habitualmente, nas paixdns represéntase a
resurreccion de Cristo, pero nesta, o texto que a inspira
fai referencia 4 chegada de Cristo ao limbo, mentres o seu
corpo ainda esté na cruz. Lucifer permanece encadeado
por orde de Cristo, a boca do inferno abrese e saen os
Santos Pais, Adan e Eva e todas as almas dos xustos
esperando a redencién do xénero humano, e tamén as
almas dos nenos mortos sen bautizar. Despois todos so-
ben ao ceo, onde os esperan os gardians Cerubi, Elies e
Enoch. XesUs ascendera ao paraiso e sentara a dereita
do Pai.

266

Nas representacions medievais, as mascaras adoitaban
estar presentes sé como simbolo das forzas demoniacas.
A tradicién eclesiastica via a utilizacion destas como unha
intervencion do demo por ser un tipo de «falseamento»,
unha mentira, que, como todas as mentiras, tifia orixe in-
fernal. Ao mesmo tempo, esas mascaras constituian para
o clero un rexeitamento da obra divina por alterar o as-
pecto que Deus lle deu ao ser humano.

As mascaras que intervefien na obra son catro mais a de
referencia, que foi utilizada nas representaciéons dos anos
2016, 2017 e 2018, e inspiraronse na talla de madeira San
Miquel vencent el diable do retablo da capela da Paeria
de Cervera, hoxe no Museo Comarcal. Das cinco mas-
caras orixinais que se utilizan na obra, catro son medias
mascaras gue deixan a boca e parte inferior da cara ao
descuberto, mentres que esta, a do demo principal, é a
Unica completa, coa caracteristica lingua colgante coma
a da figura do retablo orixinal.




LA MORT
Author: Escola d’Art d’Olot

Material: fiberglass

Dimensions: 22x30x25

1998-1999, Verges, Province of Girona, Spain
Masks of the world (121)

he Dansa de la Mort de Verges, in Baix Emporda,

I is part of the Holy Thursday procession. It has

its origins in the Middle Ages, when this type of

dance, in which skeletons dance to the sound of a drum,
was widespread throughout Western Europe after the rav-
ages of the Black Death (1347-1352). The oldest docu-

ment referring to the Verges Procession dates back to
1666.

The body of this dance is made up of two groups of five
members. The first dancer or skeleton is an adult, leads
the group and carries a scythe with the inscription Ne-
mini Parco, «| spare no one.» He is the only dancer who
makes a complete 360° turn with the scythe pointing in
all directions in each evolution. He is followed by another
adult skeleton who carries a black banner with a draw-
ing of a skull and two crossed bones and the inscription
Lo temps és breu, the Catalan translation of the Latin
expression Tempus Fugit. Two child skeletons carry sau-
cers with ashes to remind those present quia pulvis es et
in pulverem reverteris, “They are dust and to dust they
shall return.” Another child skeleton carries a clock with-
out hands to remind us that we do not know the time.

268

During the dance he randomly points out hours to remind
us that death comes at any moment. Two adult skeletons
and two children carry the torches and flank the drum-
mer skeleton. They all wear a black tunic and a purple
hood; they wear gloves and black espadrilles with painted
bones and a skull-shaped helmet.

At the end of the procession, Death bows before the
Blessed Sacrament inside the church as well as in the fi-
nal scene of the crucifixion, thus showing that our life and
the decision of when our time comes are in God’s hands.




LA MORT

Autor: Escola d’Art d’Olot

Material: fibra de vidrio
Dimensiones: 22x30x25
1998-1999, Verges, Girona, Espafa
Méascaras del mundo (121)

a Dansa de la Mort de Verges, en el Baix Emporda,

esta integrada en la procesién del Jueves Santo.

Tiene origen medieval, cuando este género de dan-
za, en el que unos esqueletos bailan al son de un tambor,
estaba extendido por toda la Europa occidental después
de los estragos de la Peste Negra (1347-1352). El docu-
mento mas antiguo que hace referencia a la Procesién de
Verges data de 1666.

El cuerpo de esta danza esta formado por dos grupos de
cinco miembros. El primer danzador o esqueleto es adul-
to, lidera el grupo y lleva una guadafia con la inscripcién
Nemini parco, «No perdono a nadie». Es el Unico danzan-
te que en cada evolucion da un giro completo de 360°
con la guadafia apuntando en todas las direcciones. Le
sigue otro esqueleto adulto que porta un estandarte ne-
gro con el dibujo de una calavera y dos huesos cruzados
y la inscripcion «Lo temps és breu», traduccion en catalan
de la expresion latina Tempus fugit. Dos esqueletos nifios
llevan sendos platillos con ceniza para recordar a los pre-
sentes que Memento homo quia pulvis es et in pulverem
reverteris, «Polvo son y en polvo se convertiran»; y otro
esqueleto nifio porta un reloj sin manecillas que recuerda

270

que la hora no la sabemos, mientras que en la danza se-
fala horas de forma aleatoria para recordar que la muer-
te llega en cualquier momento. Dos esqueletos adultos y
dos nifios llevan las antorchas y flanquean al esqueleto
del tambor. Todos visten una tunica negra y capucha lila,
llevan guantes y alpargatas negras con los huesos pinta-
dos y un casco con forma de calavera.

Al final de la procesién, la Muerte se rinde haciendo una
reverencia ante el Santisimo en el interior de la iglesia y
también en la escena final de la crucifixién, manifestando
asi que nuestra vida y la decisién de cuando nos llega la
hora esta en manos de Dios.




LA MORT

Autor: Escola d’Art d’Olot

Material: fibra de vidro
Dimensidéns: 22x30x25
1998-1999, Verges, Xirona
Méascaras do mundo (121)

Dansa de la Mort de Verges, no Baix Emporda,

esta integrada na procesion do Xoves Santo. Ten

orixe medieval, cando este xénero de danza, no
que uns esqueletos bailan ao son dun tambor, estaba es-
tendido por toda Europa occidental despois dos estragos
da Peste Negra (1347-1352). O documento mais antigo
que fai referencia a Procesion de Verges data de 1666.

O corpo desta danza esta formado por dous grupos de
cinco membros. O primeiro danzante ou esqueleto é
adulto, lidera o grupo e leva unha gadafa coa inscricion
«Nemini parco», non perdoo a ninguén. E o Gnico danzan-
te que en cada evolucién da un xiro completo de 360° coa
gadaia apuntando en todas as direcciéns. Ségueo outro
esqueleto adulto que porta un estandarte negro co de-
buxo dunha caveira e dous ésos cruzados e a inscricién
«Lo temps és breu», traducidon ao catalan da expresion
latina Tempus fugit. Dous esqueletos nenos levan cadan-
seu prato con cinza para lembrarlles aos presentes que
«Memento homo quia pulvis es et in pulverem reverteris»,
que son po e ao po tefien que volver; e outro esqueleto
neno porta un reloxo sen agullas que lembra que a hora
non a sabemos, mentres que na danza sinala horas de

272

forma aleatoria para lembrar que a morte chega en cal-
quera momento. Dous esqueletos adultos e dous nenos
levan os fachos e flanquean o esqueleto do tambor. To-
dos visten tunica negra e carapucha lila, levan luvas e al-
pargatas negras cos 0sos pintados e un casco con forma
de caveira.

Ao final da procesién, a Morte réndese facendo unha re-
verencia ante o Santisimo no interior da igrexa e tamén na
escena final da crucifixion, manifestando asi que a nosa
vida e a decisién de cando nos chega a hora esta nas
mans de Deus.




y Viento Collection. Nacho Rovira Il

Corpus Christi Masks

Miscaras del Corpus Christi

=
—
AN
cH

Mdscaras do Corpus Christi




PLEN

Author: unknown

Material: press paper and iron
Dimensions: 27x12x40

2002, Berga, Province of Barcelona, Spain
Masks of the world (60)

he Patum de Berga was declared a Masterpiece

of the Oral and Intangible Heritage of Humanity

by UNESCO in 2005. lts origin dates back to the
festivities that accompanied the Corpus Christi proces-
sions in the Middle Ages.

The sound of the tabal, a large emblematic drum, begins
the festivities. In the following days there are theatrical
performances and parades of various characters until ev-
eryone gathers to participate in the final dance, the tirabol.

This mask is a plen, the most characteristic characters of
the Patum. They are dressed in green and red fireproof
clothing (the colours of nature and fire). Their face is cov-
ered with a dark green mask, their head is protected with
a covering of a special type of grass and they have two
iron horns that hold six rockets called fuets. They are in
charge of lighting the great infernal sphere that Sant Pere
de Berga square becomes during each Salt de Plens, the
most spectacular moment of the Patum.

Once the plens are placed among the people, the lights
are turned off and silence falls. The fuets are lit, the music
starts and for ten minutes all the people in the square spin

276

frantically among smoke and fire, always counterclock-
wise. This collective dance lasts until the rockets explode
marking the end of the act. It is the collective catharsis of
an entire town, hair-rising and apotheotic.

Tere is a bunch of unwritten protocols for those in the role
of plens of the Patum. It is an honour and it also implies
assuming the responsibility of being intermediaries be-
tween divinity and human beings for the delivery of fire to
the community.




PLEN

Autor: desconocido

Material: papel prensado y hierro
Dimensiones: 27x12x40

2002, Berga, Barcelona, Espana
Méascaras del mundo (60)

a Patum de Berga fue declarada por la Unesco

Obra Maestra del Patrimonio Oral e Inmaterial de

la Humanidad en el 2005. Su origen se remonta a
las festividades que acompanaban a las procesiones del
Corpus Christi en la Edad Media.

El sonido del tabal, gran tambor emblematico, inicia los
festejos, y en los dias siguientes se desarrollan represen-
taciones teatrales y desfiles de diversos personajes hasta
que todos se relinen para participar en el baile final, el
tirabol.

Esta mascara es un plen, los personajes mas caracteristi-
cos de la Patum. Estos van ataviados con un vestido igni-
fugo verde y rojo (los colores de la naturaleza y el fuego),
llevan la cara tapada con una mascara de color verde os-
curo, protegen la cabeza con un revestimiento de un tipo
especial de hierba y tienen dos cuernos de hierro para
sujetar seis cohetes llamados fuets. Son los encargados
de encender la gran esfera infernal en que se convierte la
plaza de Sant Pere de Berga durante cada Salt de Plens,
el momento mas espectacular de la Patum.

278

Una vez que los plens se colocan entre la gente, se apa-
gan las luces y se hace el silencio. Se encienden los fuets,
empieza la musica y durante diez minutos toda la gente
en la plaza gira frenéticamente entre humo y fuego, siem-
pre en sentido contrario a las agujas del reloj. Esta danza
colectiva dura hasta que explotan los cohetes que mar-
can el fin del acto, que es la catarsis colectiva de todo un
pueblo en unos momentos apotedsicos y escalofriantes.

Hacer de plen de la Patum esta sujeto a toda una serie
de protocolos no escritos, es un honor e implica asumir la
responsabilidad de ser intermediarios entre la divinidad y
el ser humano para la entrega del fuego a la comunidad.




PLEN

Autor: desconocido

Material: papel prensado e ferro
Dimensidns: 27x12x40

2002, Berga, Barcelona, Espana
Mascaras do mundo (60)

Patum de Berga foi declarada pola Unesco Obra

Mestra do Patrimonio Oral e Inmaterial da Huma-

nidade en 2005. A sUa orixe remdntase as fes-
tividades que acompafaban as procesiéns do Corpus
Christi na Idade Media.

O son do tabal, gran tambor emblematico, inicia os fes-
texos, e nos dias seguintes desenvolvense representa-
cions teatrais e desfiles de diversos personaxes ata que
todos se relinen para participar no baile final, o tirabol.

Esta mascara é un plen, os personaxes mais caracteristi-
cos da Patum. Van ataviados cun vestido ignifugo verde
e vermello (as cores da natureza e o lume), levan a cara
tapada cunha mascara verde escura, protexen a cabe-
za cun revestimento dun tipo especial de herba e tefien
dous cornos de ferro para suxeitar seis foguetes chama-
dos fuets. Son os encargados de prender a gran esfera
infernal en que se converte a praza de Sant Pere de Berga
durante cada Salt de Plens, o momento mais espectacu-
lar da Patum.

280

Unha vez que os plens se sitlan entre a xente, apaganse
as luces e faise o silencio. Préndense os fuets, da comezo
a musica e, durante dez minutos, toda a xente na praza
xira freneticamente entre fume e lume, sempre en sentido
contrario as agullas do reloxo. Esta danza colectiva dura
ata que estoupan os foguetes que marcan a fin do acto,
que é a catarse colectiva de todo un pobo nuns momen-
tos apotedticos e arrepiantes.

Facer de plen da Patum esta suxeito a toda unha serie de
protocolos non escritos; é unha honra e implica asumir a
responsabilidade de ser intermediario entre a divindade e
o ser humano para a entrega do lume a comunidade.




THE COLACHO

Author: Jorge Sancho Santamaria

Material: polylactic acid (PLA) plastic

Dimensions: 24x15x9

2024, Castrillo de Murcia, Province of Burgos, Spain
Masks of the world (152)

he Colacho is a festival that is celebrated in Cas-
I trillo de Murcia, Burgos, annually and uninterrupt-
edly since 1621 on Corpus Christi. The Colacho,
properly speaking, is a grotesque devil, dressed in a yel-
low, red and green costume and a yellow, black and red
mask. He carries in his hands some large castanets called
terrafiuelas, and a whip made from a horse’s tail. During
the festivities, representing the devil, he leaps to interrupt
villager’'s worshiping to the Holy Sacrament, whipping
those who heckle him with insults.

The high point of the tradition occurs during the Sun-
day procession that takes place amidst songs and the
clamour of bells and kettledrums. The procession stops
and silence falls. Several babies lie on mattresses on the
floor, the colachos get ready and, after a short run, they
jump cleanly over the children. Then, one of the priests
approaches and blesses the infants. Good and Evil want
to exert their influence on the innocence of children but
the diabolical influence flees with the Colacho’s jump and
Good triumphs.

282

Once the procession comes to an end, people go to the
threshing floor where dances are held, the drummer gives
a speech and, finally, the local churrillo wine is drunk ac-
companied by Sasamon cheese and bread distributed by
the Brotherhood of the Holy Sacrament.

This mask was previously made with plaster, but now
Jorge Sancho makes them with 3D printers and a plastic
base. For some, this may not seem handmade or natural
enough. It is the evolution of the times and accepted by
the local guardians of tradition. This thermoplastic poly-
mer that serves as a base is obtained from the fermen-
tation of vegetables such as corn, yucca or sugar cane.
In addition, PLA plastic is a polyester and is made up of
lactic acid units. This acid is soluble in ether, syrupy and
colourless, a material that, when well made, is biodegrad-
able through composting.




EL COLACHO

Autor: Jorge Sancho Santamaria

Material: plastico (PLA)

Dimensiones: 24x15x9

2024, Castrillo de Murcia, Burgos, Espafa
Méscaras del mundo (152)

| Colacho es una fiesta que se celebra en Castrillo

de Murcia, Burgos, anual e ininterrumpidamente

desde 1621 en el Corpus Christi. El colacho, pro-
piamente dicho, es un diablo grotesco, ataviado con un
traje de botarga de colores amarillo, rojo y verde y mas-
cara amarilla, negra y roja. Lleva en las manos unas cas-
tafiuelas de gran tamano, las terrafiuelas y un zurriago
hecho con cola de caballo. Se lanza durante los festejos,
en representacion del diablo, a interrumpir las alabanzas
de la gente del pueblo al Santisimo, fustigando a los asis-
tentes que le increpan con insultos.

El momento algido de la tradicion se produce durante la
procesién del domingo que discurre entre los cantos y los
clamores de campanas y atabal. La comitiva se detiene
y se hace el silencio. Varios bebés yacen encima de col-
chones dispuestos en el suelo, los colachos se preparan
y, después de una carrerilla, saltan limpiamente por enci-
ma de los nifios. Después, uno de los sacerdotes se acer-
ca y bendice a los infantes. El bien y el mal quieren ejer-
cer su influencia sobre la inocencia infantil, pero el influjo
diabolico huye con el salto del colacho y triunfa el bien.

284

Tras finalizar la procesion, la gente va a las eras, donde
se celebran bailes, el atabalero pronuncia un discurso vy,
finalmente, se bebe vino, el churrillo local, acompafado
de queso de Sasamon y pan que reparte la Cofradia del
Santisimo Sacramento.

Esta mascara se hacia antes con yeso, pero ahora Jorge
Sancho las hace con impresoras 3D y con base de plas-
tico. Para algunos eso puede parecer poco artesanal o
natural. Es la evolucién de los tiempos, y los guardianes
nativos de la tradicién lo aceptan. Este polimero termo-
plastico que sirve de base se obtiene a partir de la fer-
mentacién de vegetales como el maiz, la yuca o la cafa
de azlcar. Ademas, el plastico PLA es un poliéster y esta
formado por unidades de acido lactico. Este acido es so-
luble en éter, siruposo e incoloro, un material que, bien
hecho, es biodegradable mediante compostaje.




O COLACHO

Autor: Jorge Sancho Santamaria

Material: plastico (PLA)

Dimensiéns: 24x15x9

2024, Castrillo de Murcia, Burgos, Espafa
Méascaras do mundo (152)

Colacho é unha festa que se celebra en Castrillo

de Murcia, Burgos, de forma anual e ininterrom-

pida desde 1621, polo Corpus Christi. O cola-
cho propiamente dito é un diafio grotesco, ataviado cun
traxe de botarga de cores amarela, vermella e verde e
mascara amarela, negra e vermella. Leva nas mans unhas
castafolas de gran tamafio, as terrafiuelas, e unha xostra
feita con cola de cabalo. Lanzase durante os festexos, en
representacion do diafio, e interrompe os encomios da
xente da aldea ao Santisimo, fustrigando os asistentes,
que o increpan con insultos.

O momento alxido da tradicion ten lugar durante a proce-
sién do domingo, que transcorre entre cantos e clamores
de campas e atabal. A comitiva detense e faise o silencio.
Varios bebés xacen en colchoéns dispostos sobre o chan,
os colachos preparanse e, despois de coller impulso,
saltan limpamente por riba dos nenos. Despois, un dos
sacerdotes achégase e bendi os infantes. O ben e o mal
queren exercer a sua influencia sobre a inocencia infantil,
pero o influxo diabdlico foxe co salto do colacho e triunfa
o ben.

286

Tras finalizar a procesién, a xente vai as eiras, onde se
celebran bailes, o atabaleiro pronuncia un discurso e,
finalmente, bébese viiio, o churrillo local, acompariado
de queixo de Sasamoén e pan que reparte a Confraria do
Santisimo Sacramento.

Esta mascara antes faciase con xeso, pero agora Jorge
Sancho fainas con impresoras 3D e base de plastico.
Para algins pode parecer pouco artesanal ou natural. E
a evolucién dos tempos, e os gardians nativos da tradi-
cion acéptano. Este polimero termoplastico que serve de
base obtense a partir da fermentacion de vexetais coma
o millo, a iuca ou a cana de azucre. Ademais, o plastico
PLA é un poliéster e esta formado por unidades de acido
lactico. Este acido é soluble en éter, siruposo e incolo-
ro, un material que, ben feito, é biodegradable mediante
compostaxe.




CAPGROS

Author: Ramon Aumedes i Ferré. Sarandaca Workshop

Material: polyester and fiberglass
Dimensions: 65x74x97

2022, Begur, Province of Girona, Spain
Masks of the world (112)

rocessional giants and cabezudos are a popu-
Plar tradition that is predominantly experienced in

many towns and cities in Western Europe and Latin
America. During the celebration, people on stilts carry-
ing an oversized, carton-pierre head parade, dance, and
cheer or chase the public. Festivals with giants and cab-
ezudos exist in almost half of the countries on the planet
with very diverse origins. Some of the figures date back to
the 15th century and are documented in various places in
Africa, Asia and America.

In the Iberian Peninsula, their origin dates to the Middle
Ages. The lands of the peninsula in the Muslim zone were
banned by the Quran from representing living beings,
much less spiritual, transcendent or divine beings. As the
reconquest of Al-Andalus advanced, the Christian set-
tlers, as they displaced Muslim settlers or settled in sepa-
rate towns, brought their traditions with them. The oldest
known documented record of the giants and cabezudos
in the Peninsula is that of the Corpus Christi procession
in Evora, Portugal, in 1265. The snake, the devil and the
dragon were the figures that symbolically embodied the
vices that the Blessed Sacrament had overcome.

2838

In Catalonia, els capgrossos are a tradition that has spread
since the end of the 17th century and in the large city of
Barcelona there is evidence of their existence since 1769,
where a polychrome table by Joan Amat represents a
troupe of five capgrossos taking part in the Corpus Christi
procession.

This tradition began as an accompaniment to the giants,
but today they already have their own groups. The function
they have in the festival is very diverse depending on the
area and locality. In some, they open the way and main-
tain order in the processions and, for this reason, some
of the oldest capgrossos carry or have carried sticks and
bladders for this. This particular capgross was baptized in
Begur on June 11, 2022 and named Capita Aranya.




CAPGROS

Autor: Ramon Aumedes i Ferré. Taller Sarandaca

Material: poliéster y fibra de vidrio
Dimensiones: 65x74x97

2022, Begur, Girona, Espafa
Méscaras del mundo (112)

os gigantes y cabezudos son una tradicion popular

que se vive especialmente en muchos pueblos y

ciudades de Europa occidental y América Latina.
En la celebracién desfilan, bailan y animan o persiguen
al publico unas personas gue se mueven sobre zancos y
portan una gran cabeza. Las fiestas con gigantes y cabe-
zudos existen en casi la mitad de los paises del planeta
con origenes muy diversos. Algunas de las figuras ya se
documentan en el siglo xv, y en diversos lugares de Africa,
Asia y América estan muy extendidas.

En la peninsula ibérica su origen data de la Edad Media.
Las tierras de la peninsula en la zona musulmana tenian
prohibido por el Coran representar seres vivos y, mucho
menos, espirituales, trascendentes o divinos. Al avanzar
la reconquista, los repobladores cristianos, desplazando
a los pobladores musulmanes o asentandose en pobla-
ciones separadas, llevaron consigo sus tradiciones. El re-
gistro documental mas antiguo conocido de los gigantes
y cabezudos en la peninsula es el de la procesién del Cor-
pus Christi en Evora (Portugal) en el afio 1265. La serpien-
te, el demonio y el dragén eran las figuras que simbdlica-
mente encarnaban los vicios que Cristo Sacramentado
habia vencido.

290

Els capgrossos en Catalufia son una tradicidon que se
extendida desde finales del siglo xvi, y en una gran ciudad
como Barcelona hay constancia de la existencia de
capgrossos desde 1769, donde una mesa policromada de
Joan Amat representa una comparsa de cinco capgrossos
participando en la procesion de Corpus.

Esta tradicién empezd como un acompariamiento de los
gigantes, pero hoy dia ya tienen colles, comparsas, pro-
pias. La funcion que tienen en la fiesta es muy diversa de-
pendiendo de la zona y localidad. En algunas abren paso
y mantienen el orden en las procesiones y, por eso, algu-
nos de los capgrossos mas antiguos llevan o han llevado
bastones y vejigas. Este capgros en concreto fue bauti-
zado en Begur el dia 11 de junio del 2022 con el nombre
de Capita Aranya.




CAPGROS

Autor: Ramon Aumedes i Ferré. Taller Sarandaca

Material: poliéster e fibra de vidro
Dimensions: 65x74x97

2022, Begur, Xirona, Espafa
Méascaras do mundo (112)

s xigantes e os cabezudos son unha tradicién

popular particularmente arraigada en moitas vi-

las e cidades de Europa occidental e América
Latina. Na celebracién desfilan, bailan e animan ou perse-
guen o publico unhas persoas que se moven sobre zan-
cos e portan unha gran cabeza. As festas con xigantes e
cabezudos existen case na metade dos paises do planeta
e tefien orixes moi diversas. Algunhas das figuras xa se
documentan no século xv, e en diversos lugares de Africa,
Asia e América estdn moi estendidas.

Na peninsula ibérica, a sla orixe data da ldade Media. As
terras da peninsula na zona musulma tifian prohibido polo
Coran representar seres vivos, e moito menos espirituais,
transcendentes ou divinos. Co avance da reconquista,
os repoboadores cristians, desprazando os poboadores
musulmans ou asentandose en poboaciéns separadas,
levaron con eles as suas tradicidns. O rexistro documen-
tal mais antigo cofiecido dos xigantes e cabezudos na
peninsula é o da procesién do Corpus Christi en Evora
(Portugal) no ano 1265. A serpe, o demo e o dragon eran
as figuras que simbolicamente encarnaban os vicios que
Cristo Sacramentado vencera.

292

Os capgrossos en Catalufia son unha tradicion estendida
desde finais do século xvi, e nunha gran cidade como
Barcelona hai constancia da existencia de capgrossos
desde 1769, onde unha mesa policromada de Joan Amat
representa unha comparsa de cinco capgrossos que par-
ticipan na procesion do Corpus.

Esta tradicion empezou como un acompafiamento dos
xigantes, pero hoxe dia xa tefien colles, comparsas, de
seu. A funcién que tefien na festa é moi diversa depen-
dendo da zona e da localidade. Nalgunhas abren paso e
mantefien a orde nas procesiéns, e por iso algins dos ca-
pgrossos mais antigos levan ou levaban bastons e vexi-
gas. Este capgros en concreto foi bautizado en Begur o
dia 11 de xufo de 2022 co nome de Capita Aranya.




MAJOR SIN, SIN AND
DANCER

Authors: Mask maker José Maria
Naranjo Romero and dressmaker
Maria del Carmen Almansa
Almansa

Material: Papier maché and silk satin
Dimensions: 25x18x20 / 34x18x15 / 25x30x38
2025, Camunas, province of Toledo, Spain
Masks of the World: (190, 191, and 192)

amunas, like other towns in the province of Toledo,
‘ such as the capital and Lagartera, celebrates the

Feast of Corpus Christi, popularly known as Habe-
as, with exceptional fervor. The festival, declared of Tour-
ist Interest and Property of Cultural Interest, is a unique
commemoration deeply tied to the town’s collective iden-
tity. Its strength lies in the involvement and devotion of the
members of the Brotherhood of the Blessed Sacrament
“Sins and Dancers.” Until the 18th century, this brother-
hood consisted of two independent confraternities, later
united under a single governing board. In practice, how-
ever, both groups maintain separate structures and head-
quarters, coming together only during this celebration of
such remarkable ethnographic richness.

The festival is rooted in an ancient tradition that reen-
acts the symbolic struggle between good and evil. At the
center of this performance are the Sins and the Dancers
whose colorful masks accentuate their allegorical nature.

294

The Sins, barred from entering the church during the Eu-
charist, remain outside, dragging their staffs along the
ground and howling at key moments of the Mass, ges-
tures they repeat during ritual runs along the procession
route. The Dancers, by contrast, take an active role in the
Mass and hold a prominent position near the altar.

After Mass, the procession winds through Camufas’ dec-
orated streets. The Dancers accompany the priest bear-
ing the Blessed Sacrament, while the Sins perform their
characteristic leaps and dashes, known as echar el brin-
co. In a gesture of symbolic submission, they run toward
the monstrance, jump before it, and fall to their knees.

The festival’s climax is the performance known as Tejer el
cordon (Weaving the Cord). Although its exact origins are
uncertain, the most widespread interpretation sees it as
a dramatization of the eternal conflict between good and
evil. The Sins personify the infernal forces that attempt to
drag humanity downward, while the Dancers embody the
virtues that guide the soul toward salvation. The Madama,
portrayed by a man dressed as a woman, plays a central
role in the ritual.

The rite reaches its highest point on Corpus Christi Day,
when the dance is performed in the Plaza del Reloj, mark-
ing the beginning of the procession. Before the Blessed
Sacrament—enshrined in a monumental monstrance—
the Sins leap, followed by the Dancers, who execute
the ‘weaving the cord’ choreography. The swirling white
handkerchiefs, together with the steady rhythm of sticks,
rattles, and drums, bring the performance to its conclu-
sion, after which the Sins dash off once more.




PECADO MAYOR, PECADO Y
DANZANTE

Autores: José Maria Naranjo
Romero, mascarero, y Maria del
Carmen Almansa Almansa, modista

Material: papel maché y seda de raso
Dimensiones: 25x18x20 / 34x18x15 / 25x30x38
2025, Camufias, Toledo, Espafia

Mascaras del mundo: (190, 191y 192)

amunas, al igual que otras localidades de la provin-

cia de Toledo, como la capital o Lagartera, celebra

de forma especialmente intensa la festividad del
Corpus Christi, conocida popularmente como el Habeas,
declarada de Interés Turistico y Bien de Interés Cultural.
Se trata de una conmemoracién de caracter excepcio-
nal, dotada de una profunda personalidad colectiva, cuya
fuerza reside en la implicacién y fervor de los miembros
de la Hermandad del Santisimo Sacramento «Pecados y
Danzantes». Hasta el siglo xvii, dicha hermandad estu-
vo conformada por dos cofradias independientes, que se
unificaron como una sola asociacioén religiosa que tiene
su junta directiva. Sin embargo, de facto funcionan como
dos grupos diferentes que tienen dos sedes, pero que se
unen en una celebracion que involucra a toda la comuni-
dad y que posee un valor etnografico excepcional.

La fiesta se fundamenta en una antigua tradicién que
recrea la lucha simbdlica entre el bien y el mal. En este
contexto, los pecados y los danzantes son el eje central
de la representacion. Ambos grupos portan caretas colo-

296

ridas que refuerzan su caracter alegérico. Los pecados,
excluidos del templo durante la eucaristia, permanecen
en el exterior, donde arrastran sus varas contra el suelo y
lanzan aullidos en los momentos importantes de la misa,
gestos que repiten durante sus carreras rituales a lo largo
del recorrido procesional.

Tras la misa, la procesion recorre las engalanadas calles
de Camufas. Los danzantes acompafian al sacerdote
portador del Santisimo, mientras los pecados ejecutan
sus caracteristicos saltos y carreras, conocidos como
«echar el brinco». En un gesto de sumision simbdlica, co-
rren hacia la custodia, saltan ante ella y caen de rodillas.

El momento culminante de la festividad lo constituye la
representacion denominada «tejer el cordén». Aunque su
origen resulta incierto, la interpretacion mas extendida
entiende el acto como una dramatizacién del combate
eterno entre el bien y el mal. Los pecados encarnan las
fuerzas infernales que buscan arrastrar al ser humano,
mientras que los danzantes representan el bien que con-
duce al alma hacia la salvacién. La figura de la Madama,
interpretada por un hombre vestido de mujer, ocupa un
papel esencial dentro del ritual.

El rito alcanza su maxima expresion el dia del Corpus
Christi, cuando la danza se representa en la plaza del Re-
loj, dando inicio a la procesién. Ante el Santisimo, custo-
diado en una monumental custodia, los pecados «echan
el brinco», seguidos de los danzantes, que ejecutan la
coreografia de «tejer el cordén». EI movimiento de los
pafiuelos blancos, acompasado por el ritmo mondtono
de porras, sonajas y tambor, marca el desenlace de la
representacion, que culmina con nuevas carreras de los
pecados.




PECADO MAYOR, PECADO E
DANZANTE

Autores: José Maria Naranjo
Romeu, mascareiro, e Maria del
Carmen Almansa Almansa, modista

Material: papel maxé e seda de raso
Dimensidns: 25x18x20 / 34x18x15 / 25x30x38
2025, Camufias, Toledo, Espafia

Méascaras do mundo: (190, 191 e 192)

amunas, igual que outras localidades da provincia

de Toledo, coma a capital ou Lagartera, celebra

de forma especialmente intensa a festividade do
Corpus Christi, cofiecida popularmente como o Habeas,
declarada de Interese Turistico e Ben de Interese Cultural.
Tratase dunha conmemoracion de caracter excepcional,
dotada dunha profunda personalidade colectiva, cuxa
forza reside na implicacién e fervor dos membros da Ir-
mandade do Santisimo Sacramento «Pecados y Danzan-
tes». Ata o século xvii, a irmandade en cuestion estivo
conformada por duas confrarias independentes, que se
unificaron como unha soa asociacion relixiosa que ten a
sUa xunta directiva. Porén, funcionan na practica como
dous grupos diferentes que tefien duas sedes, pero que
se unen nunha celebracion que involucra toda a comuni-
dade e posue un valor etnografico excepcional.

A festa fundaméntase nunha antiga tradicion que recrea
a loita simbdlica entre o ben e o mal. Neste contexto, os
pecados e os danzantes son o eixo central da represen-
tacion. Os dous grupos portan caretas coloridas que re-

298

forzan o seu caracter alegérico. Os pecados, excluidos
do templo durante a eucaristia, permanecen no exterior,
onde arrastran as sUas varas contra o chan e ouvean nos
momentos importantes da misa, xestos que repiten du-
rante as sUas carreiras rituais ao longo do percorrido pro-
cesional.

Tras a misa, a procesion percorre as engalanadas rdas de
Camunas. Os danzantes acompaian o sacerdote porta-
dor do Santisimo, mentres os pecados executan os seus
caracteristicos saltos e carreiras, cofiecidos como «botar
o brinco». Nun xesto de submisién simbolica, corren cara
a custodia, saltan ante ela e caen de xeonllos.

O momento culminante da festividade constitieo a re-
presentacién denominada «tecer o cord6on». Ainda que a
sUa orixe resulta incerta, a interpretacion mais estendi-
da entende o acto como una dramatizacién do combate
eterno entre o ben e o mal. Os pecados encarnan as for-
zas infernais que buscan arrastrar o ser humano, mentres
que os danzantes representan o ben que conduce a alma
cara & salvacion. A figura da Madama, interpretada por un
home vestido de muller, ocupa un papel esencial dentro
do ritual.

O rito alcanza a sa maxima expresion o dia do Corpus
Christi, cando a danza se representa na praza do Reloxo,
dando inicio & procesién. Ante o Santisimo, gardado nun-
ha monumental custodia, os pecados «botan o brinco»,
seguidos dos danzantes, que executan a coreografia
de «tecer o cordén». O movemento dos panos brancos,
compasado polo ritmo mondtono de porras, ferrefias e
tambor, marca o desenlace da representacion, que culmi-
na con novas carreiras dos pecados.




y Viento Collection. Nacho Rovira Il

Battle of Moors and Christians

Morismas

=
—
cH :
AN
cH

Mourisqueims




BUGIO

Author: Manuel Antonio da Silva
Pinto Suzano, «Palheira»

Material: Papier maché

Dimensions: 29x15x12

2025, Sobrado, Municipality of Valongo, Portugal
Masks of the World (185)

umerous Moors and Christians festivals were
Nheld throughout the northwest of the lberian

Peninsula —Galicia, Asturias, Leén, Zamora,
and Northern Portugal— considered together as a cul-
tural region. These celebrations also take place in many
other parts of Spain, especially the Levante and eastern
Andalusia, in the Americas —such as Mexico, Peru, and
Bolivia—, in the North American New Mexico, and in other
countries that once were Portuguese or Spanish colonies
such as Sao Tomé or the Philippines.

The Sdo Jodo de Sobrado Festival, Bugiada e Mouriscada
de Sobrado, is one of these celebrations and it is held
every June 24th, in honour of Saint John the Baptist, in
Sobrado, in the municipality of Valongo within the Porto
metropolitan area. It is thematically linked to the Baile dos
Turcos, celebrated during Corpus Christi in the northern
Portuguese municipality of Penafiel, and to other Portu-
guese folk performances.

This deeply rooted tradition reenacts the classic struggle
between opposing forces, in this case between the Chris-
tians —Bugios—, and the Moors —Mourisqueiros—. The

302

Bugiada dramatizes a legend about the daughter of the
Moorish king, the Reimoeiro, who falls gravely ill and, per-
sumed dead, is miraculously cured after borrowing the
image of Saint John from the Bugios. However, when the
young woman recovers, the Reimoeiro refuses to return
the image and, to add insult to injury, serves the Christians
the leftovers from a banquet held in Saint John’s honour.
War breaks out, messages are exchanged, lawyers at-
tempt mediation in vain, and the Moors capture the Velho
da Bugiada (Old Man of the Bugiada). When all seems
lost and generosity appears to have been punished, Saint
John sends a gigantic serpent that causes the Moors to
flee and frees the Christians. Order is restored and good
triumphs once more.

The Mourisqueiros, who parade with uncovered faces,
wear cylindrical hats adorned with ribbons and fringes,
white shirts with ties, colourful trousers, red sashes, and
riding boots with gaiters. Each carries a foil at his side.
Their leader, the Reimoeiro, dresses in similar fashion but
more elegantly, evoking the style of 19th-century military
uniforms.

The entire town participates with pride in this vibrant fu-
sion of festivity and faith, which grows more fervent each
year. Though passed down orally for generations, the
tradition has been carefully preserved since 2014 by the
Bugiada and Mouriscada Documentation Center, which
has undertaken outstanding work in its study and con-
servation.




BUGIO

Autor: Manuel Antdnio da Silva
Pinto Suzano, «Palheira»

Material: papel maché
Dimensiones: 29x15x12

2025, Sobrado, Valongo, Portugal
Mascaras del mundo (185)

ueron numerosas las fiestas de moros y cristianos

del noroeste peninsular —Galicia, Asturias, Ledn,

Zamora y norte de Portugal— entendido como re-
gién cultural, como lo son en muchos lugares de Espafia,
especialmente Levante y Andalucia oriental; de América,
como Meéxico, Peru, Bolivia, etc.; de EE. UU. (Nuevo Mé-
xico) y de otros que fueron colonia portuguesa o espafio-
la, como Santo Tomé o Filipinas.

La fiesta de Sao Jodo de Sobrado, la Bugiada y Mouris-
cada de Sobrado, es una morisma que se celebra cada
24 de junio, en honor a san Juan Bautista, en Sobrado,
municipio de Valongo, en el drea metropolitana de Opor-
to. Esta relacionada por la tematica con el Baile dos Tur-
cos que se celebra en el Corpus en Penafiel y con otras
representaciones portuguesas.

Se trata de una tradicién muy arraigada que desarrolla la
clasica lucha de contrarios, en este caso entre los cristia-
nos, bugios, y los moros, mourisqueiros. La Bugiada es
la escenificacidon de una leyenda. Esta cuenta que la hija
del rey de los moros, el Reimoeiro, enferma gravemente
y, desahuciada, pide prestada la imagen milagrosa de san

304

Juan a los bugios, los cristianos. La joven mejora, pero
el Reimoeiro se niega a devolver la imagen vy, para mas
afrenta, sirve a los cristianos las sobras de un banquete
en honor a san Juan. Estalla la guerra, se intercambian
mensajes, los abogados intervienen sin éxito y los moros
apresan al velho da Bugiada. Cuando parece que todo
esta perdido y que se ha castigado la generosidad, san
Juan envia una serpiente gigantesca que provoca la huida
de los moros y la liberacién milagrosa de los cristianos.
Se restablece el orden y triunfa el bien.

Los mourisqueiros desfilan con la cara descubierta y cu-
bren su cabeza con un sombrero cilindrico adornado con
cintas y flecos. Van con una camisa blanca, corbata, en el
pecho llevan una banda roja cruzada, visten pantalones
de diversos colores y calzan botas con polainas de mon-
tar. Portan un florete colgado de su empufadura. El jefe
de la danza, el Reimoeiro, viste de forma semejante, pero
mas elegante. Su indumentaria recuerda a los uniformes
del siglo xix.

Todo el pueblo se implica en la fiesta ludica y religiosa
con orgullo y han logrado celebrarla cada afio con mas
impetu. La tradicién se ha transmitido oralmente de ge-
neracién en generacién, ya que no existen documentos
escritos al respecto, pero desde 2014, el Centro de Docu-
mentacién de la Bugiada y Mouriscada esté haciendo una
magnifica labor para su estudio y preservacion.




BUGIO

Autor: Manuel Antdnio da Silva
Pinto Suzano, «Palheira»

Material: papel maxé
Dimensiéns: 29x15x12

2025, Sobrado, Valongo, Portugal
Mascaras do mundo (185)

oron numerosas as festas de mouros e cristians do

noroeste peninsular —Galicia, Asturias, Ledn, Za-

mora e norte de Portugal— entendido como rexion
cultural, como o son en moitos lugares de Espafa, es-
pecialmente Levante e Andalucia oriental; de América,
como Meéxico, Peru, Bolivia etc.; dos EUA (Novo México)
e doutros que foron colonias portuguesas ou espafolas,
como San Tomé ou as Filipinas.

A festa de Sdo Jodo de Sobrado, a Bugiada e Mouriscada
de Sobrado, é unha morisma que celébrase cada 24 de
Xufo, na honra de san Xoan Bautista, en Sobrado, mu-
nicipio de Valongo, na area metropolitana do Porto. Estd
relacionada pola tematica co Baile dos Turcos que se ce-
lebra no Corpus en Penafiel e con outras representaciéns
portuguesas.

Tratase dunha tradicién moi arraigada que desenvolve a
clasica loita de contrarios, neste caso entre os cristians,
bugios, e os mouros, mourisqueiros. A Bugiada é a esce-
nificacién dunha lenda. Esta conta que a filla do rei dos
mouros, o Reimoeiro, enferma gravemente e, desafiuza-
da, pidelles emprestada a imaxe milagrosa de san Xoan

306

aos bugios, os cristians. A moza mellora, pero o Reimoei-
ro négase a devolver a imaxe e, para maior aldraxe, sér-
velles aos cristidns as sobras dun banquete na honra de
san Xoan. Estala a guerra, intercambianse mensaxes, os
avogados intervefien sen éxito e os mouros apresan o
velho da Bugiada. Cando parece que todo esta perdido
e que se castigou a xenerosidade, san Xoan envia unha
serpe xigantesca que provoca a fuxida dos mouros e a
liberacion milagrosa dos cristians. Restablécese a orde e
triunfa o ben.

Os mourisqueiros desfilan coa cara descuberta e cobren
a cabeza cun chapeu cilindrico adornado con cintas e flo-
cos. Van cunha camisa branca, gravata, no peito levan
unha banda vermella cruzada, visten pantaléns de diver-
sas cores e calzan botas con polainas de montar. Portan
un florete pendurado da empufiadura. O xefe da danza,
o Reimoeiro, viste de forma similar, pero mais elegante. A
slia indumentaria lembra os uniformes do século xix.

Toda a aldea implicase na festa ludica e relixiosa con or-
gullo, e logran celebrala cada ano con mais impeto. A tra-
dicién transmitiuse oralmente de xeracion en xeracion, xa
que non existen documentos escritos ao respecto, pero
desde 2014, o Centro de Documentacdo da Bugiada e
Mouriscada esta a facer un magnifico labor para o seu
estudo e preservacion.




y Viento Collection. Nacho Rovira Il

Worship of the Dead and Funerary Masks

Culto a los muertos y mdscaras funemrias

=
—
AN
cH

Culto aos mortos e mdscaras funemrias




CANHOTO (DIABO) DE
CIDOES

Author: Amavel Alves Antao

Material: Painted wood

Dimensions: 43x19x16

2025, Ciddes, Municipality of Vinhais (district of
Braganca), Portugal

Masks of the World (187)

very October 31st, the small village of Cidoes,
Elocated in Portugal’s Tras-os-Montes region and

home to only about twenty permanent residents,
celebrates the Goat and Canhoto Festival. Originally or-
ganized by unmarried young men, the festival intertwined
social transgression —acts such as “stealing” firewood —,
animal sacrifice, and collective communion. The central
ritual involved cooking an old, barren goat—a symbol of
regenerative sacrifice—in large iron cauldrons. The light-
ing of a massive bonfire representing solar power puri-
fied the community and marked the beginning of the dark
season.

As darkness deepens, the Canhoto appears —a masked,
demonic figure who presides over the ritual chaos—. His
arrival marks the time of symbolic inversion: young vil-
lagers parade through the village with an oxcart carrying
the Canhoto, disrupting domestic spaces and enacting
the rupture of social order. This chaos, however, serves a
restorative purpose: with the dawn of All Saints’ Day, the
renewal of the cycle is completed, and collective harmony
is re-established through sacrifice and community.

Beyond its folkloric dimension, the Goat and Canhoto Fes-
tival preserves a profoundly archaic symbolic structure. It
embodies the fundamental axes of rural religiosity in Tras-
os-Montes: fire as a purifying principle; the consumption
of roasted chestnuts and abundant wine as magosto, of-
ferings for the dead; and the community as the agent of
collective regeneration. It stands as a paradigmatic ex-
ample of how popular traditions reinterpret ancient pagan
cosmologies, integrating them into contemporary life as
living expressions of memory and cultural identity.

In the current festival, all the Celtic mythological elements
remain present: the lighting of a giant star, the sound of
bagpipes, and dances evoking ancient rites. A druid and
his goddesses enact spells and prepare the bonfire, ban-
ishing bodily and spiritual evils while invoking prosperity,
fertility, and good fortune for the dark season” that will
soon begin.

Today, the festival has acquired a dimension that tran-
scends the local sphere, since villagers and visitors alike
participate in the preparations. Yet despite these modern
influences, what remains unchanged is the festival’s es-
sence: it is experienced as the Celtic New Year, the true
New Year’s Eve. While the so-called Samhain has trivially
been transformed into the globalized and commercialized
Halloween, stripped of its original mysticism in a process
of cultural colonization, the people of Ciddes proudly
maintain that their ancestral Halloween endures, sacred
and undiminished.




CANHOTO (DIABO) DE
CIDOES

Autor: Amavel Alves Antao

Material: madera pintada

Dimensiones: 43x19x16

2025, Cidoes, Vinhais, Braganga, Portugal
Mascaras del mundo (187)

a Festa da Cabra e do Canhoto se celebra cada

31 de octubre en la pequefa aldea trasmontana de

Cidodes, que tiene una poblacién fija de veinte ha-
bitantes. Originariamente estaba organizada por los mo-
Zos solteros, por lo que la fiesta combinaba elementos de
transgresién social —pues se «robaba» lefia—, sacrificio
animal y comunién colectiva. El rito central consistia en la
coccion en potes de hierro de una cabra gigante, vieja y
estéril —simbolo del sacrificio regenerador— y en la en-
cendida de una gran hoguera que purificaba la comuni-
dad y celebraba el poder solar en el inicio de la estacion
oscura.

La aparicidén nocturna del canhoto —figura demoniaca
enmascarada que preside el caos ritual— introduce el
momento de inversion simbdlica: los jovenes recorren el
pueblo con un carro de bueyes en el que va el canho-
to, desordenan los espacios domésticos y escenifican la
ruptura del orden social. Este descontrol, sin embargo,
tiene una finalidad restauradora: con el amanecer del dia
de Todos los Santos se consuma la renovacién del ciclo
y se restablece la armonia colectiva mediante el sacrificio
y la convivencia.

312

Mas alla de su dimension folclérica, la Festa da Cabra e
do Canhoto conserva una estructura simbdlica profunda-
mente arcaica. En ella convergen los ejes fundamentales
de la religiosidad campesina trasmontana: el fuego como
principio purificador, la castafia consumida con abun-
dante vino como magosto, alimento de los muertos, y la
comunidad como sujeto ritual de regeneracion. Se tra-
ta, en suma, de un ejemplo paradigmatico de cémo las
tradiciones populares reinterpretan antiguas cosmologias
paganas, integrandolas en la vida contemporanea como
forma de memoria e identidad cultural.

En la fiesta actual se exhiben todos aquellos elementos
que el mito del celtismo promueve: se enciende una estre-
lla gigante y grupos de gaiteros tocan para que se ejecuten
danzas. No falta el druida y sus diosas, que hacen el con-
juro y preparan la quema, ahuyentan los males del cuerpo
y del alma e invocan la prosperidad, la fertilidad y la suerte
para la «estacién oscura» que comenzara pronto.

Hoy en dia, la fiesta ha ido adquiriendo una dimensién
que trasciende el ambito local con la participacion de
todo el pueblo en determinadas tareas, pero también con
la intervencién de personas forasteras. Lo que si resue-
na es que los participantes lo viven como el Aiio Nuevo
Celta, en realidad la verdadera Nochevieja. La celebra-
cion, bajo la denominacién de Samhain, se transformoé en
el Halloween globalizado, comercializado, banalizado y
despojado del misticismo original en un proceso de co-
lonizacion cultural. En Ciddes presumen de que su Ha-
lloween «ancestral» se mantiene irreductible.




CANHOTO (DIABO) DE
CIDOES

Autor: Amavel Alves Antao

Material: madeira pintada

Dimensions: 43x19x16

2025, Cidoes, Vinhais, Braganga, Portugal
Mascaras do mundo (187)

Festa da Cabra e do Canhoto celébrase cada 31

de outubro na pequena aldea trasmontana de Ci-

ddes, que ten unha poboacién fixa de vinte ha-
bitantes. Orixinariamente estaba organizada polos mo-
zos solteiros, polo que a festa combinaba elementos de
transgresion social —pois se «roubaba» lefia—, sacrificio
animal e comuién colectiva. O rito central consistia na
coccién en potes de ferro dunha cabra xigante, vella e es-
téril —simbolo do sacrificio rexenerador— e no acende-
mento dunha gran fogueira que purificaba a comunidade
e celebraba o poder solar no inicio da estacién escura.

A aparicién nocturna do canhoto —figura demoniaca en-
mascarada que preside o caos ritual— introduce o mo-
mento de inversidon simbdlica: os mozos percorren a al-
dea cun carro de bois no que vai o canhoto, desordenan
os espazos domésticos e escenifican a ruptura da orde
social. Este descontrol, con todo, ten unha finalidade res-
tauradora: co amencer do dia de Todos os Santos con-
siimase a renovacion do ciclo e restablécese a harmonia
colectiva mediante o sacrificio e a convivencia.

Alén da sua dimension folclorica, a Festa da Cabra e do
Canhoto conserva unha estrutura simbdlica profunda-
mente arcaica. Nela converxen os eixos fundamentais
da relixiosidade campesifia trasmontana: o lume como
principio purificador, a castafia consumida con abundan-
te vilo como magosto, alimento dos mortos, e a comu-
nidade como suxeito ritual de rexeneracion. Tratase, en
suma, dun exemplo paradigmatico de como as tradicions
populares reinterpretan antigas cosmoloxias pagas, inte-
grandoas na vida contemporanea como forma de memo-
ria e identidade cultural.

Na festa actual exhibense todos aqueles elementos que
promove o mito do celtismo: acéndese unha estrela xi-
gante e grupos de gaiteiros tocan para que se executen
danzas. Non faltan o druida e as suas deusas, que fan o
CONXUro e preparan a queima, escorrentan os males do
corpo e da alma e invocan a prosperidade, a fertilidade e
a sorte para a «estacion escura» que esta para comezar.

Hoxe en dia, a festa foi adquirindo unha dimensién que
transcende o ambito local coa participacion de toda a
aldea en determinadas tarefas, pero tamén coa interven-
cion de persoas forasteiras. O mais relevante é que os
participantes o viven como o Ano Novo Celta, en reali-
dade a verdadeira Noitevella. A celebracion, baixo a
denominaciéon de Samain, transformouse no Halloween
globalizado, comercializado, banalizado e desposuido do
misticismo orixinal nun proceso de colonizacion cultural.
En Ciddes presumen de que o seu Halloween «ancestral»
se mantén irredutible.




CHIPARUS

Author: Serban Tertiu

Material: leather and wool and sheep hair / wood and
leather, wool and sheep hair

Dimensions: 30x20x47 / 27x24x62

2024, Nereju, Vrancea County, Romania

Masks of the World (145 y 146)

hese are masks used in a popular funeral dance

I from the commune of Nereju, Vrancea. They rep-
resent an important element in Romanian culture,
although today the custom is no longer preserved in its

genuine form of wake, support for the family and help in
transmutation to another world.

This funeral ritual, unique in Europe, was practiced since
pre-Christian times and consisted of performing a dance
in front of the house of the deceased person and an invo-
cation. Masked men tied with a rope, perhaps the chain
of life, danced around a fire and jumped over it to drive
away evil spirits and as a symbol of purification of the
deceased’s soul.

The dancers represent the ancestors who return to take
with them the soul of the deceased. When suddenly
changing direction of the dance, some of the dancers lost
their balance and fell, amusing the audience. Jokes and
pranks, in this context, represented a way of warding off
death and avoiding suffering for the relatives. Nowadays,
this ritual is no longer in line with morality and customary
behavior in the funeral environment, so the community no
longer usually practices the Chiparus dance, although it

316

preserves it as a highly appreciated cultural value and is
performed as folklore.

According to tradition, Chiparus was performed exclu-
sively at funerals for elderly people whose death is con-
sidered a natural event, while there were other special
practices for funerals of young people that require par-
ticular drama and more sober behavior.

The oldest masks were made of sheepskin using a sim-
ple technique, scraping part of the wool off the leather to
suggest a human face, sewing a nose on it, cutting out
the eyes and adding a moustache made of hair. Later on,
polychrome wooden masks also began to be used and
they include horns made of bone or wood.

In 2018, the mask-making craftsman Serban Tertiu was
recognized as a Living Human Treasure by the National
Commission for the Safeguarding of UNESCO’s Intangi-
ble Cultural Heritage of the Romanian Ministry of Culture.
He makes leather and wood masks, as he learned from
his father Pavel Tertiu, also very well-known in the country.




CHIPARUS

Autor: Serban Tertiu

Material: cuero y lana y pelo de oveja/ madera y cuero, lana y pelo de oveja

Dimensiones: 30x20x47 / 27x24x62
2024, Nereju, Vrancea, Rumania
Mascaras del mundo (145 y 146)

stas son mascaras utilizadas en una danza funebre

popular de la comuna de Nereju (Vrancea). Repre-

sentan un elemento importante en la cultura ruma-
na, aunque hoy dia la costumbre ya no se conserva en
su forma genuina de velatorio, como apoyo a la familia y
ayuda a la transmutacion a otro mundo.

Este ritual funerario, Unico en Europa, se practicaba des-
de la época precristiana y consistia en realizar una danza
frente a la casa del difunto y una invocacién. Hombres
enmascarados y agarrandose del cinturén de la perso-
na que iba delante, danzaban alrededor de un fuego y
saltaban sobre él para ahuyentar los espiritus malignos y
como simbolo de la purificacion del alma del difunto.

Los bailarines representan a los ancestros que vuelven
para llevarse con ellos el alma del fallecido. Al cambiar
bruscamente de direccién del baile, algunos de los
bailarines perdian el equilibrio y caian, divirtiendo
al publico. Bromas y travesuras, en este contexto,
representaban una forma de alejar la muerte y evitar
sufrimiento a los familiares. En la actualidad, este ritual ya
no esta en consonancia con la moral y el comportamiento
habitual en el ambito funerario por lo que la comunidad
ya no suele practicar el baile del chiparus, aunque lo

318

conserva como un valor cultural muy apreciado y se
representa como folklore.

Segun la tradicidn el chiparus se llevaba a cabo exclu-
sivamente en los velatorios de personas mayores cuya
muerte se consideraba un acontecimiento natural, mien-
tras que habia otras practicas especiales para funerales
de jévenes que requerian un dramatismo particular y un
comportamiento mas sobrio.

Las mascaras mas antiguas se hacian de piel de oveja
con una técnica mas sencilla, raspando al cuero parte del
pelo para sugerir una cara humana, se le cosia una nariz,
se recortaban los ojos y se afiadian los bigotes hechos
de pelo. Posteriormente también se comenzaron a usar
mascaras de madera policromada que incluyen cuernos
de hueso o de madera.

El artesano mascarero Serban Tertiu en el 2018 fue reco-
nocido como Tesoro Humano Vivo por la Comision Nacio-
nal para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial
de la Unesco del Ministerio de Cultura rumano. Fabrica
mascaras de cuero y madera, como aprendié de su pa-
dre, Pavel Tertiu, también muy reconocido en el pais.




CHIPARUS

Autor: Serban Tertiu

Material: coiro e la e pelo de ovella / madeira e coiro, la e pelo de ovella

Dimensidns: 30x20x47 / 27x24x62
2024, Nereju, Vrancea, Romania
Mascaras do mundo (145 e 146)

stas son mascaras utilizadas nunha danza funebre

popular da comuna de Nereju (Vrancea). Repre-

sentan un elemento importante na cultura roma-
nesa, ainda que hoxe en dia o costume xa non se conser-
va na sUa forma xenuina de velorio, como apoio & familia
e axuda a transmutacién a outro mundo.

Este ritual funerario, Unico en Europa, practicabase desde
a época precristia e consistia en realizar unha danza fron-
te & casa do defunto e unha invocacién. Homes enmas-
carados, agarrandose do cinto da persoa que ia diante,
bailaban arredor dunha fogueira e saltaban sobre ela para
escorrentar os espiritos malignos e como simbolo da pu-
rificacion da alma do defunto.

Os bailarins representan os devanceiros que volven para
levar con eles a alma do finado. Ao cambiar bruscamente
a direccion do baile, alglns dos bailarins perdian o equi-
librio e caian, divertindo o publico. Bromas e travesuras,
neste contexto, representaban unha forma de arredar a
morte e evitarlles sufrimento aos familiares. Na actualida-
de, este ritual xa non esta en consonancia coa moral e o
comportamento habituais no ambito funerario, polo que a
comunidade xa non adoita practicar o baile do chiparus,

320

ainda que o conserva como un valor cultural moi aprecia-
do e o representa como folclore.

Segundo a tradicién, o chiparus levabase a cabo exclu-
sivamente nos velorios de persoas maiores, cuxa morte
se consideraba un acontecemento natural, mentres que
habia outras practicas especiais para funerais da xente
nova que requirian un dramatismo particular e un com-
portamento mais sobrio.

As mascaras mais antigas facianse de pel de ovella cun-
ha técnica mais sinxela, raspandolle ao coiro parte do
pelo para suxerir unha cara humana. Cosiaselle un nariz,
recortdbanse os ollos e engadianse os bigotes feitos de
pelo. Posteriormente tamén se comezaron a usar masca-
ras de madeira policromada que inclien cornos de éso
ou de madeira.

O artesan mascareiro Serban Tertiu en 2018 foi recofieci-
do como Tesouro Humano Vivo pola Comisién Nacional
para a Salvagarda do Patrimonio Cultural Inmaterial da
Unesco do Ministerio de Cultura romanés. Fabrica mas-
caras de coiro e madeira, como aprendeu do seu pai, Pa-
vel Tertiu, tamén moi recofiecido no pais.




y Viento Collection. Nacho Rovira Il

Theatre, Performance and Contemporary Masks

Mdscaras para teatro, performances y contempordneas

=
,—
w VIL
AN
oo

Miscaras para teatro, performances e contempordneas




GIULLARE COLLARE

Author: Atelier Russo

Material: painted papier maché
Dimensions: 62x30x45

1990, Venice, Italy

Masks of the world (44)

esters and minstrels are not exactly the same thing,

of course. And we can further complicate the distinc-

tions by including troubadours, but all three have the
same origin.

The term jester refers to all those artists who, in the Mid-
dle Ages, earned their living by performing in front of an
audience, whether at court, at private parties or in town
squares: actors, magicians, mimes, musicians, storytell-
ers, animal trainers, dancers, jugglers. Between the 13th
and 14th centuries, men who lived their daily live as story-
tellers, clowns and acrobats became the bridge between
literature and the people.

For some, minstrels are considered the first true literary
professionals because they made a living from this art
and played an essential role in the dissemination of news,
ideas and entertainment. They carried out their activities
in different ways and used the most disparate techniques,
whether it was words or music, mime or singing. For oth-
ers, minstrels were lower-class travelling musicians and
clowns. Far from being considered composers, they were

324

said to merely copy and plagiarise troubadours’ songs.
They did not perform in castles or palaces, where they
were considered vulgar and foul-mouthed, but rather in
town squares.

In any case, they were all itinerant individuals who travelled
from town to town without a fixed place of residence. Min-
strels were tireless travellers, nomads by profession, who
made a living in the more or less refined entertainment
world by telling stories from more or less distant places.




GIULLARE COLLARE

Autor: Atelier Russo

Material: papel maché pintado
Dimensiones: 62x30x45

1990, Venecia, Italia
Méascaras del mundo (44)

ufones y juglares no son exactamente lo mismo,

desde luego. Y podemos complicar mas las distin-

ciones si incorporamos a los trovadores, pero los
tres tienen el mismo origen.

El término bufén se refiere a todos aquellos artistas que,
en la Edad Media, se ganaban la vida actuando frente a
una audiencia, ya fuera en la corte, en fiestas privadas
o en las plazas de los pueblos: actores, magos, mimos,
musicos, cuentacuentos, entrenadores de animales, bai-
larines, malabaristas. Entre los siglos xu y xiv, los hombres
que vivian el dia a dia haciendo de narradores, payasos y
acrébatas, se convirtieron en el Unico elemento de union
entre la literatura y el pueblo.

Para algunos, los juglares son considerados los primeros
verdaderos profesionales literarios porque vivian de ese
arte y desempefaron un papel muy importante en la difu-
sién de noticias, ideas y formas de entretenimiento. Rea-
lizaban sus actividades de diferentes maneras y utilizaban
las técnicas mas dispares, de la palabra a la musica y de
la mimica al canto. Para otros, los juglares eran musicos

326

y payasos ambulantes de clase baja, y no eran composi-
tores, ya que se limitaban a copiar y plagiar las canciones
de los trovadores. No actuaban en castillos ni palacios,
donde eran considerados vulgares y soeces, sino que lo
hacian en las plazas de los pueblos.

En todo caso, todos ellos eran personajes itinerantes que
viajaban de pueblo en pueblo sin un lugar de residencia
fijo. Los juglares fueron viajeros incansables, némadas
por profesidén, que se ganaban la vida en la farandula,
mas o menos refinada, y contando historias de lugares
mas o0 menos lejanos.




GIULLARE COLLARE

Autor: Atelier Russo

Material: papel maxé pintado
Dimensidns: 62x30x45

1990, Venecia, Italia
Mascaras do mundo (44)

uféns e xograres non son exactamente o mesmo,

abofé. E podemos complicar mais a distincion se

incorporamos os trobadores, pero os tres tefien a
mesma orixe.

O termo bufdn refirese a todos aqueles artistas que, na
Idade Media, gafiaban a vida actuando fronte a unha au-
diencia, tanto na corte coma en festas privadas ou nas
prazas das aldeas: actores, magos, mimos, musicos,
contadores, adestradores de animais, bailarins, mala-
baristas. Entre os séculos xii e xiv, 0s homes que vivian
no dia a dia facendo de narradores, pallasos e acrobatas
convertéronse no Unico elemento de unién entre a litera-
tura e o pobo.

Alguns consideran que os xograres foron os primeiros au-
ténticos profesionais literarios, porque vivian desa arte e
desempefiaron un papel moi importante na difusion de
noticias, ideas e formas de entretemento. Levaban a cabo
as sUas actividades de diferentes maneiras e utilizaban as
técnicas mais dispares, da palabra & musica e da mimica
ao canto. Para outros, os xograres eran musicos e palla-
sos ambulantes de clase baixa, € non eran compositores,

328

xa que se limitaban a copiar e plaxiar as canciéns dos
trobadores. Non actuaban en castelos nin en palacios,
onde eran considerados vulgares e groseiros, senén nas
prazas das aldeas.

En todo caso, todos eles eran personaxes itinerantes que
viaxaban de aldea en aldea sen un lugar de residencia
fixo. Os xograres foron viaxeiros incansables, nomades
por profesion, que gafiaban a vida na farandula, mais ou
menos refinada, e contando historias de lugares mais ou
menos distantes.




OLA
Author: designed by Peter Mitdiel

Material: plastic
Dimensions: 22,5x23x32
1992, Barcelona, Spain
Masks of the world (28)

his mask was used in Mediterraneo, mar olim-
I pico, by the theatrical group La Fura dels Baus.
The show was the core moment of the opening
ceremony of the 1992 Barcelona Olympic Games and in
which more than 1500 people participated. The Barce-
lona Olympic Stadium staged the myth of the founding of
Barcelona by Hercules after crossing the Mediterranean
Sea in his ship La Copa del Sol (according to others, Bar-
ca-nona). This myth was corroborated even by Alfonso
X of Castile in the Primera cronica general, the first His-
tory of Spain. Evidently, Barcelona was not founded by a
mythological god, but Hercules could have been a king
or, simply, a navigator discoverer who, in that case, would
certainly have been Phoenician. After conquering the land
and imposing his religion, upon returning to his homeland,
he was rewarded or recognized with a kind of glorification
that, over the centuries, became a myth.

330

The Barcelona Olympics were inaugurated on June 25,
1992, and this show, along with the already legendary in-
terpretation of the song “Barcelona” by Montserrat Ca-
ballé and Freddie Mercury, who were unable to perform
live due to the death of the British singer a few months
earlier, is an important part of the city’s history. This is,
therefore, a piece from the Alas y Viento Collection that is
especially loved when recalling its meaning.




OLA

Autor: diseno de Peter Mitdiel

Material: plastico

Dimensiones: 22,5x23x32
1992, Barcelona, Espafia
Méscaras del mundo (28)

sta mascara fue utilizada en Mediterraneo, mar
Eoll’mpico, de la Fura dels Baus, espectaculo que

constituyd el ndcleo principal de la ceremonia de
inauguracion de los Juegos Olimpicos de Barcelona de
1992 y en cuyo montaje participaron mas de 1500 perso-
nas. En el estadio de Montjuic se escenografié el mito de
la fundacion de Barcelona por Hércules tras cruzar el mar
Mediterraneo en su nave La Copa del Sol (segln otros,
Barca-nona). Este mito fue recogido como cierto incluso
por Alfonso X, «El sabio», en la Primera crdnica general, la
primera historia de Espafia. Evidentemente, Barcelona no
fue fundada por un dios mitolégico, pero Hércules pudo
ser un rey o, simplemente, un navegante descubridor
que, en ese caso, seguramente fuera fenicio. Este, tras
conquistar el terreno e implantar su religién, al regresar a
su patria fue premiado o reconocido con una especie de
glorificacion y, con el transcurso de los siglos, se convirtié
en un mito.

332

Las Olimpiadas de Barcelona se inauguraron el 25 de ju-
nio de 1992, y este espectaculo, junto a la ya también
legendaria interpretacion de la cancién «Barcelona» por
Montserrat Caballé y Freddie Mercuri, que no pudieron
actuar en directo por la muerte del cantante unos meses
antes, forma parte importante de la historia de la ciudad.
Esta es, por ello, una pieza de la coleccion Alas y Viento
especialmente querida al recordar su significado.




OLA

Autor: deseno de Peter Mitdiel

Material: plastico

Dimensions: 22,5x23x32
1992, Barcelona, Espafia
Mascaras do mundo (28)

sta mascara foi utilizada en Mediterraneo, mar

olimpico, de La Fura dels Baus, espectaculo que

constituiu o nucleo principal da cerimonia de inau-
guracion dos Xogos Olimpicos de Barcelona de 1992 e
en cuxa montaxe participaron mais de 1500 persoas. No
estadio de Montjuic escenificouse o mito da fundacion de
Barcelona por Hércules tras cruzar o mar Mediterraneo na
sta nave A Copa do Sol (segundo outros, Barca-nona).
Este mito foi recollido como certo mesmo por Afonso X,
«O sabio», na Primera crénica general, a primeira historia
de Espafa. Evidentemente, Barcelona non foi fundada
por un deus mitoldxico, pero Hércules puido ser un rei ou,
simplemente, un navegante descubridor que, nese caso,
seguramente fose fenicio. Este, tras conquistar o terreo e
implantar a sta relixién, ao regresar 4 sua patria foi pre-
miado ou recofiecido cunha especie de glorificacion e, co
transcurso dos séculos, converteuse nun mito.

334

As Olimpiadas de Barcelona inauguraronse o 25 de xufio
de 1992, e este espectaculo, xunto a xa tamén lenda-
ria interpretacion da cancién «Barcelona» por Montserrat
Caballé e Freddie Mercury, que non puideron actuar en
directo pola morte do cantante uns meses antes, forma
parte importante da historia da cidade. Esta &, por iso,
unha peza da coleccién Alas y Viento especialmente que-
rida pola lembranza do seu significado.




TRIANGLE COLLAGE

Author: Taller Arlequin (?)

Material: Papier maché
Dimensions: 25x9x26,5
1988, Peretallada, Province of Girona, Spain
Masks of the world (53)

his is a Picasso mask. Painting has clearly influ-
Tenced the manufacture of contemporary masks,

just as various artistic movements such as the
avant-garde were nourished by mask related cultures. Pi-
casso himself took as a model a Congolese Mahongwe
mask from the beginning of the last century in his work
Les demoiselles d’Avignon, painted in a brothel on Aviny6
street in Barcelona. Other painters and sculptors such as
Braque and Epstein have works with profound similarities
with primitive African art. It is not surprising that these
three artists, and others, had important collections of
masks and, in general, tribal African art. Special mention
should be made of the masks by the Mexican German
Cueto that recall Picasso’s painted cardboard works.

336

It seems that this piece is the representation of a bullfight.
Picasso had a real obsession with the bull as a symbol
of Spain. The Malaga painter is credited with a phrase
that defines bullfighting as “the most Spanish thing, along
with paella, mass and the brothel.” Picasso’s fondness for
bulls became more pronounced over the years and he col-
lected tickets to the bullfights he attended, the emblems
of the bullfighting ranches that he used in his sculptures
and bullfighting cards and erotic engravings, “in which the
bull or the bullfighter are a sexual organ, male or female.”




TRIANGLE COLLAGE

Autor: Taller Arlequin (?)

Material: Papel maché
Dimensiones: 25x9x26,5

1988, Peretallada, Girona, Espafa
Méascaras del mundo (53)

sta es una mascara picassiana. La pintura ha influi-

do evidentemente en la manufactura de mascaras

contemporaneas, al igual que diversos movimien-
tos artisticos como las vanguardias se nutrieron de las
culturas con mascaras. El propio Picasso tomé como mo-
delo una mascara congolefia mahongwe de principios del
siglo pasado en su obra Les demoiselles d’Avignon, pin-
tada en una casa de citas de la calle Aviny6 de Barcelona.
Otros pintores y escultores, como Braque y Epstein,tienen
obras de profundas similitudes con el arte africano pri-
mitivo. No es pues de extrafiar que estos tres artistas, y
otros, tuvieran importantes colecciones de mascaras v,
en general, arte africano tribal. Mencién aparte merecen
las mascaras del mexicano German Cueto que recuerdan
los trabajos en cartén pintado de Picasso.

338

Parece ser que esta pieza es la representacién de una
corrida de toros. Picasso tenia una verdadera obsesion
por el toro como simbolo de Esparia. Se adjudica al pin-
tor malaguefio una frase que define la tauromaquia como
«lo mas espariol, junto a la paella, la misa y el burdel».
La querencia de Picasso por los toros se acentud con el
paso de los afios y colecciond entradas de las corridas a
las que asistia, divisas de ganaderias que utilizaba en sus
esculturas y naipes y grabados eréticos taurinos, «en los
que el toro o el torero son un érgano sexual, masculino o
femenino».




TRIANGLE COLLAGE

Autor: Taller Arlequin (?)

Material: Papel maxé
Dimensions: 25x9x26,5

1988, Peretallada, Xirona, Espana
Méascaras do mundo (53)

sta é unha mascara picassiana. A pintura influiu

evidentemente na manufactura das mascaras

contemporaneas, do mesmo xeito que diversos
movementos artisticos, coma as vangardas, se nutriron
das culturas con mascaras. O propio Picasso tomou
como modelo unha mascara congolesa mahongwe de
comezos do século pasado na sua obra Les demoiselles
d’Avignon, pintada nunha casa de citas da rda Avinyé de
Barcelona. Outros pintores e escultores, como Braque e
Epstein, tefien obras de profundas semellanzas coa arte
africana primitiva. Non é de estraar, logo, que estes tres
artistas, e outros, tivesen importantes colecciéns de mas-
caras e, en xeral, de arte africana tribal. Mencion & parte
merecen as mascaras do mexicano German Cueto, que
lembran os traballos en cartén pintado de Picasso.

340

Seica esta peza é a representacién dunha corrida de tou-
ros. Picasso tifia unha verdadeira obsesion polo touro
como simbolo de Espaiia. Atribleselle ao pintor malague-
fio unha frase que define a tauromaquia como «o mais
espafol, xunto coa paella, a misa e o bordel». A querenza
de Picasso polos touros acentuouse co paso dos anos, e
coleccionou entradas das corridas as que asistia, divisas
de gandarias que utilizaba nas stas esculturas e naipes e
gravados eréticos taurinos, «nos que o touro ou o toureiro
son un 6rgano sexual, masculino ou feminino».




y Viento Collection. Nacho Rovira Il

The masks of the Museo do Pobo Galego

=
—
cH
AN
cH

Las mdscaras del Museo do Pobo Calego

As mdscaras do Museo do Pobo Galego




=
—
cH
AN
cH

y Viento Collection. Nacho Rovira Il

Entroido In the collections of the Museo do Pobo Galego

ntroido, our carnival, is undoubtedly one of
Ethe most vibrant, diverse, and significant

cultural expressions in Galicia. Still alive
today, it is celebrated throughout almost the en-
tire territory. Although some of its customs and
rituals are shared with other parts of Europe, each
locality has developed its own distinctive forms
and identities. Both the tangible and intangible
elements associated with this celebration fall
squarely within the areas of interest of the Museo
do Pobo Galego (MPG). As an ethnographic mu-
seum, our mission is to collect, study, catalogue,
document, preserve, and disseminate the multi-
ple expressions of Galician culture, among which
Carnival occupies a prominent place.

To understand the origin and characteristics of the
objects related to Entroido held in the Museum’s
collections, it is first necessary to briefly consider
the history of the institution itself and the process
through which its collections were conceived
and formed. In July 1976, the Padroado (Patron-
age) do Museo do Pobo Galego Association was
founded with the aim of creating and developing a
museum dedicated to Galician culture, thus reviv-
ing the project initiated by the Seminar of Galician
Studies (SEG) around 1930. That earlier initiative
was abruptly interrupted by the 1936 coup d’état,

345

when the Francoist regime banned the SEG’s ac-
tivities and dismantled its work. In October 1977,
just one year after the creation of the Padroado,
the MPG opened in the former convent of San
Domingos de Bonaval its first exhibition rooms,
devoted to basketry, weaving, and pottery.

The work carried out during these early years of
the democratic Transition was the result of the
dedication and determination of many individu-
als. The Museum was born out of civil society and
the shared will of numerous people, including key
figures in Galician culture, particularly surviving
members of the SEG who were directly involved
in shaping and supporting the MPG.

From the outset, the project was ambitious,
but resources were extremely limited, not only
financially but also materially. At the time of its
foundation, the Museum possessed neither a
collection of its own nor a library or archive. The
objects displayed in the first galleries had to be
gathered from scratch, partly through the recov-
ery of materials from the former SEG museum
and partly through the incorporation of new
acquisitions. While the initial priority was to as-
semble the collections for the first three rooms,
objects related to other themes were already be-
ing added in parallel.



Within this broader process, the materiality asso-
ciated with Entroido —masks, attire, gastronomic
items, and other festival-related objects— came
to be well represented in the Museum’s collec-
tions. Together, they form a rich and varied en-
semble that reflects the diversity of Entroido
traditions throughout Galicia. Nevertheless, the
collection is not exhaustive: certain masks, crafts,
and local expressions are absent. It should be
borne in mind, however, that as a museum of
synthesis, the MPG does not seek to gather ev-
ery single manifestation of Entroido, a task more
appropriate to a monographic institution devoted
exclusively to the festival.

The earliest Carnival-related objects entered
the collection through donations from members
of the first Padroado, individuals noted for their
commitment to Galician culture and their un-
wavering support for the new institution. Among
these is the boteiro mask from Vilaseco da Serra
(Viana do Bolo), originally deposited by the eth-
nographer Xaquin Lorenzo Fernandez in the Ar-
chaeological Museum of Ourense and later trans-
ferred to the MPG. The clay masks from Bonxe
come from the outstanding pottery collection as-
sembled by Luciano Garcia Alén and Maria Gar-
cia Ayaso; the masks from Xinzo de Limia were
donated by Salvador Garcia-Bodario Zunzunegui;
and the costume and mask of the peliqueiro from

Laza entered the collection through the generos-
ity of Xesus Taboada Chivite’s family.

Over time, the collection has continued to grow
thanks to institutional collaborations with mu-
nicipalities in which Entroido holds particular sig-
nificance. Notable examples include the boteiro
from Vilarino de Conso and a mask from Xinzo
de Limia, both donated by their respective town
councils.

In other instances, the Museum has worked di-
rectly with artisans. The costume of the xeneral da
Ulla was commissioned from Maria Sabina Silva
Sanchez, while the costumes of the madama and
galan from Entroido dos Cobres were made by
Aurea Palmeiro Fernandez. Both are seamstress-
es specializing in the creation of Entroido attire.

The remaining pieces have been incorporated
through donations from members of the Pa-
droado, Museum members, and individuals be-
yond the institution’s immediate network, who
recognize the MPG as an appropriate space for
safeguarding, preserving, and sharing both the
objects themselves and the family or collective
memories attached to them. These contributions
include not only masks and costumes but also
items associated with the festival’s rituals and, in
particular, its culinary traditions.

346

The Museum’s work, however, extends beyond
the collection of the tangible. Intangible heritage
plays an equally essential role. To this end, the
MPG maintains the APOI (Archive of Identitarian
Oral Heritage), which preserves audiovisual re-
cordings of testimonies, rituals, and interviews
related to Entroido. The Library and the Docu-
mentary and Graphic Archive also house publica-
tions and documents that contribute to a deeper
understanding of this cultural expression. Equally
important is the mediation and outreach work car-
ried out by the Museum’s DEAC (Department of
Education and Cultural Action), whose Entroido-
related activities foster appreciation of the festival
and support its intergenerational transmission as
a living cultural practice.

The Entroido collections remain open to the in-
corporation of new objects, documents, pho-
tographs, audiovisual materials, and significant
publications that help to build a more comprehen-
sive view of the celebration. The growth of these
collections follows rigorous technical and museo-
graphic criteria, ensuring proper documentation
and study of the festival from historical, social,
and symbolic perspectives.

The ultimate aim is to assemble sufficient records
to document past manifestations of Entroido,
trace the transformations it has undergone over
time, and consider its future trajectory, thus en-

347

suring its transmission within an ever-changing
society. In this context, the increasingly prominent
role of women is fundamental, not only as partici-
pants in masks and rituals, but also as agents of
change working toward more egalitarian and re-
spectful forms of celebration. The MPG Technical
Team continues to work steadily toward this goal.

Belén Saenz-Chas Diaz
Curator of the Museo do Pobo Galego



=
—
cH
AN
cH

y Viento Collection. Nacho Rovira Il

El Entroido en [as colecciones del Museo do Pobo Galego

| Entroido constituye, sin duda, una de las

manifestaciones culturales mas vistosas,

diversas y significativas de la cultura galle-
ga. En la actualidad, esta fiesta sigue viva y se ce-
lebra practicamente en todo el territorio gallego,
y, aunque algunos aspectos, modos y rituales son
comunes a otras partes de Europa, en cada loca-
lidad adquieren sus propias expresiones y sefias
de identidad. La materialidad y la inmaterialidad
asociadas a esta celebracion forman parte de los
ambitos de interés para nuestra institucion. Como
museo etnografico, nos dedicamos a recopilar,
estudiar, catalogar, documentar, conservar y di-
vulgar los distintos aspectos de nuestra cultura,
entre los que el Entroido ocupa un lugar desta-
cado.

Centrando nuestra atencién en la coleccién de
objetos del Museo, para poder analizar el origen y
las caracteristicas de las piezas relacionadas con
el Entroido, es necesario hacer, antes de nada,
una pequefia mencién a la historia de la propia
institucién y a la concepcion y creacién de su co-
leccién. En julio de 1976 nace la Asociacion Pa-
droado do Museo do Pobo Galego, con el obje-
tivo de crear y desarrollar un museo de la cultura
gallega, retomando el ideal materializado por el
Seminario de Estudios Galegos hacia 1930. Esta
iniciativa del SEG se vio truncada por el golpe

349

de Estado de 1936, cuando las fuerzas franquis-
tas prohibieron su actividad y desmantelaron su
obra. En octubre de 1977, solo un afio después
de la creacion del Padroado, el Museo do Pobo
Galego abria, en el antiguo convento de San Do-
mingos de Bonaval, sus primeras salas, dedica-
das a la cesteria, el tejido y la alfareria.

Toda esta labor, desarrollada durante los prime-
ros anos de la Transicion, es fruto del esfuerzo
y del empefio de muchas personas. El MPG es
una institucion nacida de la sociedad civil y de la
suma de multiples voluntades, entre ellas las de
ciertas personalidades vinculadas a la cultura ga-
llega, especialmente las personas supervivientes
del antiguo SEG que se implicaron personalmen-
te en el desarrollo del Museo.

Nace con un proyecto ambicioso pero con re-
cursos muy limitados, no solo econdmicos, sino
también materiales. De hecho, cuando surge, el
Museo no tiene coleccioén propia, biblioteca ni ar-
chivo. Los objetos que integran las primeras salas
se recopilaron desde cero, recuperando parte de
la coleccién del antiguo museo del SEG e incor-
porando nuevas piezas. En un primer momento,
la prioridad es reunir los materiales correspon-
dientes a las tres primeras salas, aunque, parale-



lamente, también se van incorporando objetos de
diferentes tematicas.

Sin embargo, la materialidad vinculada al Entroi-
do —las mascaras, el vestuario, la gastronomia
y otros objetos asociados a la fiesta— esta su-
ficientemente representada en la coleccion del
Museo. Se trata de una muestra amplia y signi-
ficativa, que refleja la riqueza y diversidad de las
expresiones del Entroido en Galicia. Aun asi, no
se trata de una coleccién completa: faltan mas-
caras, artesanias y expresiones locales, aunque
es importante recordar que, como museo de sin-
tesis, el objetivo del MPG no es recoger todas y
cada una de las manifestaciones del Entroido,
pues esa seria la funcion de un museo monogra-
fico sobre el tema.

Las primeras piezas incorporadas a la coleccion
llegan por donacién de las personas que forma-
ron parte del primer Padroado, figuras que des-
tacan por su contribucion a la puesta en valor de
la cultura gallega y por su decidido apoyo a esta
nueva institucién. Un ejemplo notable es la mas-
cara de boteiro, procedente de Vilaseco da Serra
(Viana do Bolo), que el insigne etndgrafo Xaquin
Lorenzo Fernandez habia depositado en el Mu-
seo Argueoldgico de Ourense y decide transferir
al MPG. De la destacable coleccion de alfareria
reunida por Luciano Garcia Alén y Maria Garcia
Ayaso proceden las caretas de barro realizadas
en Bonxe; las pantallas de Xinzo de Limia estan
donadas por Salvador Garcia-Bodafio Zunzune-

gui; y el traje y la méascara de peliqueiro de Laza
ingresan a la coleccion de la mano de la familia de
XesUs Taboada Chivite.

Con el paso de los afios, se incorporan nuevos
ingresos gracias a las relaciones institucionales
del Museo con los municipios en los que el En-
troido tiene especial relevancia. Es el caso del bo-
teiro de Vilariio de Conso y la pantalla de Xinzo
de Limia, conjuntos donados por sus respectivos
consistorios.

En otros casos, se ha contactado directamente
con artesanas: el traje del xeneral da Ulla se le
encargd a Maria Sabina Silva Sanchez, y los de
madama y galan del Entroido dos Cobres estan
confeccionados por Aurea Palmeiro Fernandez,
ambas costureras especializadas en la confec-
cion de trajes de Entroido.

El resto de las piezas provienen de aportaciones
de miembros del Padroado, socios y socias del
museo Yy de particulares ajenos al tejido asociati-
vo de la institucién, que conciben el MPG como el
lugar idéneo para custodiar, preservar y poner en
valor tanto los objetos que aportan a la coleccién
como las memorias familiares y colectivas aso-
ciadas a ellos. Estas donaciones incluyen tanto
trajes y mascaras como elementos relacionados
con la fiesta, especialmente con su vertiente gas-
tronémica.

La labor del MPG no se limita a la recogida de
la materialidad vinculada al Entroido. El patrimo-

350

nio inmaterial también es de vital importancia, y
para ello el Museo cuenta con el APOI (Archivo
del Patrimonio Oral de la Identidad), en el que se
recopilan videos y audios con testimonios, ritua-
les y entrevistas relacionados con el Entroido.
La Biblioteca y el Archivo Documental y Grafico
también recogen publicaciones y documentos
que permiten un mayor conocimiento de esta
manifestacion cultural. Y no podemos olvidar la
labor de mediacion y divulgacion que desarrolla
el DEAC (Departamento de Educacion y Accién
Cultural) del Museo a través de actividades en
torno al Entroido que contribuyen a su puesta en
valor y a la transmisién intergeneracional de esta
expresion viva de la cultura del pueblo gallego.

Las colecciones de Entroido siguen abiertas a la
incorporacion de nuevas piezas, documentos, fo-
tografias, registros audiovisuales y publicaciones
significativas que contribuyan a completar una
vision general de esta celebracion. El crecimien-
to de los diferentes fondos se basa en rigurosos
criterios técnicos y museograficos, destinados a
garantizar la documentacion y el estudio de esta
fiesta desde una perspectiva historica, social y
simbdlica.

El objetivo es contar con suficientes registros
para documentar las manifestaciones del Entroi-
do en el pasado, las transformaciones ocurridas
a lo largo del tiempo y su proyeccién hacia el fu-
turo, garantizando su transmision en una socie-
dad cambiante. En este sentido es fundamental el

351

papel cada vez mas relevante de las mujeres, no
solo como participantes activas en mascaras vy ri-
tuales, sino también como impulsoras del cambio
hacia unas celebraciones mas igualitarias y res-
petuosas. En este empefio seguimos trabajando
desde el Equipo Técnico del MPG.

Belén Saenz-Chas Diaz
Conservadora del Museo do Pobo Galego



=
—
cH
AN
cH

y Viento Collection. Nacho Rovira Il

0 Entroido nas coleccions do Museo do Pobo Galego

Entroido constitle, sen dubida, unha das

manifestacions culturais mais vistosas,

diversas e significativas da cultura gale-
ga. Na actualidade, esta festa segue viva e celé-
brase en practicamente todo o territorio galego,
compartindo certos aspectos, modos e rituais co-
muns a outras partes de Europa, mais adquirindo
en cada localidade expresions e signos identita-
rios propios. A materialidade e a inmaterialidade
asociadas a esta celebracion forman parte dos
ambitos de interese da nosa institucién. Como
museo etnografico, dedicamonos a recompilar,
estudar, catalogar, documentar, conservar e di-
vulgar os diferentes aspectos da nosa cultura, en-
tre os cales o Entroido ocupa un lugar destacado.

Centrando a nosa mirada na coleccion de obxec-
tos do Museo, para poder analizar a orixe e as
caracteristicas das pezas relacionadas co Entroi-
do, compre antes facer unha pequena mencion
a historia da propia institucién e & concepcién e
creacién da sua coleccién. En xullo de 1976 nace
a Asociacién Padroado do Museo do Pobo Gale-
go, co obxectivo de crear e desenvolver un mu-
seo da cultura galega, retomando o ideal materia-
lizado polo Seminario de Estudos Galegos cara a
1930. Esta iniciativa do SEG quedara truncada no
golpe de Estado do 1936, cando as forzas fran-
quistas prohibiron a sta actividade e desmante-

353

laron o seu traballo. En outubro de 1977, s6 un
ano despois da creacién do Padroado, o Museo
do Pobo Galego abria, no antigo convento de San
Domingos de Bonaval, as sUas primeiras salas,
dedicadas a cestaria, ao tecido e a olaria.

Todo este labor, desenvolvido nos primeiros anos
da Transicion, é froito do esforzo e do empeiio de
moitas persoas. O MPG ¢ unha institucion que
naceu da sociedade civil, da suma de mudltiples
vontades entre as que destacan personalidades
vinculadas & cultura galega, especialmente as
persoas sobreviventes do antigo SEG que se im-
plicaron persoalmente no desenvolvemento do
Museo.

Nace cun proxecto ambicioso pero con recur-
sos moi limitados, non xa econdémicos, sendn
mesmo materiais. De feito, o Museo xurde sen
coleccioén propia, sen biblioteca e sen arquivos.
Os obxectos que integran as primeiras salas fo-
ron recompilados desde cero, recuperando parte
da coleccién do antigo museo do SEG e incor-
porando novas pezas. Nun primeiro momento, a
prioridade é reunir materiais correspondentes as
tres primeiras salas, ainda que, de forma paralela,
vanse incorporando tamén obxectos de diferen-
tes tematicas.



Porén, a materialidade vinculada ao Entroido
—as mascaras, os vestiarios, a gastronomia e
outros obxectos asociados a festa— esta sufi-
cientemente representada na coleccién do Mu-
seo. Tratase dunha mostra ampla e significativa,
que reflicte a riqueza e a diversidade das expre-
sions do Entroido en Galicia. Con todo, non é
unha coleccién completa: faltan mascaras, arte-
sanias e expresions locais, mais cémpre lembrar
que, como museo de sintese, non é obxectivo do
MPG recoller todas e cada unha das manifesta-
cions do Entroido, pois esa seria a funcién dun
museo monografico sobre esta tematica.

As primeiras pezas incorporadas a coleccion
chegan por doazén das persoas que formaron
parte do primeiro Padroado, figuras destacadas
pola sua contribucion a posta en valor da cultura
galega e polo seu apoio decidido a esta nova ins-
titucién. Un exemplo destacable é a mascara de
boteiro, procedente de Vilaseco da Serra (Viana
do Bolo), que o insigne etnégrafo Xaquin Lorenzo
Fernandez tifia depositada no Museo Arqueolo-
xico de Ourense e decide trasladar ao MPG. Da
salientable coleccion de olaria reunida por Lucia-
no Garcia Alén e Maria Garcia Ayaso, proceden
as caretas de barro realizadas en Bonxe; as pan-
tallas de Xinzo de Limia son doazdn de Salvador
Garcia-Bodafo Zunzunegui; e o traxe e mascara
de peliqueiro de Laza ingresan na coleccion da
man da familia de XesUs Taboada Chivite.

Co paso dos anos, incorpéranse novos ingresos
grazas as relacions institucionais do Museo cos
concellos nos que o Entroido posule unha espe-
cial relevancia. E o caso do boteiro de Vilarifio de
Conso e da pantalla de Xinzo de Limia, conxuntos
doados polos respectivos consistorios.

Noutros casos, contactouse directamente con
artesas: o traxe do xeneral da Ulla foi encarga-
do a Maria Sabina Silva Sanchez, e os traxes de
madama e galan do Entroido dos Cobres elabo-
rounos Aurea Palmeiro Fernandez, ambas costu-
reiras especializadas na confeccién de traxes de
Entroido.

O resto das pezas proceden de achegas de mem-
bros do Padroado, de socios e socias do museo
e tamén de persoas particulares alleas ao tecido
asociativo da institucién, que conciben o MPG
como o lugar axeitado para gardar, preservar e
pofier en valor tanto os obxectos que achegan
a coleccién como as memorias familiares e co-
lectivas asociadas a eles. Estas doazéns inclien
tanto traxes e mascaras como elementos relacio-
nados coa festa, especialmente coa sua vertente
gastronémica.

O labor do MPG non se limita & recollida da ma-
terialidade vinculada ao Entroido. O patrimonio
inmaterial é tamén de vital importancia, e para iso
0 Museo conta co APOI (Arquivo do Patrimonio
Oral da Identidade), no que se recompilan videos
e audios con testemunios, rituais e entrevistas re-

354

lacionados co Entroido. A Biblioteca e o Arquivo
Documental e Gréfico recollen igualmente publi-
cacions e documentos que permiten un maior
cofiecemento desta manifestacion cultural. E non
se pode esquecer o labor de mediacién e divulga-
cion desenvolvido polo DEAC (Departamento de
Educacién e Accién Cultural) do Museo mediante
actividades ao redor do Entroido que contriblen
4 sla posta en valor e a transmision interxera-
cional desta expresion viva da cultura do pobo
galego.

As coleccions de Entroido continlian abertas & in-
corporacién de novas pezas, documentos, foto-
grafias, rexistros audiovisuais e publicaciéns que
resulten significativas e que contriblan a comple-
tar unha visién xeral desta celebracion. O crece-
mento dos diferentes fondos baséase en criterios
técnicos e museograficos rigorosos, orientados a
garantir a documentacion e o estudo desta festa
desde unha perspectiva histérica, social e sim-
bolica.

O obxectivo é contar con rexistros suficientes
para documentar as manifestaciéns do Entroido
no pasado, as transformacions que se produciron
ao longo do tempo e a sua proxeccién cara ao
futuro, garantindo a sua transmisién nunha socie-
dade cambiante. Neste sentido, é fundamental o
papel cada vez mais relevante das mulleres, non
sb6 como participantes activas das mascaras e
dos rituais, senén tamén como impulsoras dun

355

cambio cara a celebraciéns mais igualitarias e
respectuosas. Neste empefio seguimos traba-
llando desde o Equipo Técnico do MPG.

Belén Saenz-Chas Diaz
Conservadora do Museo do Pobo Galego



CARETA

Author / Autor: Manuel Lépez Lombao

Material: clay / arcilla / arxila
Dimensions / Dimensiones / Dimensidns: 17x29.5x10.5 cm
c. 1977. Bonxe (San Mamede), Outeiro de Rei, Lugo, Espafna




CARETA

Author / Autor: unknown / desconocido / descofnecido

Material: clay / arcilla / arxila
Dimensions / Dimensiones / Dimensidns: 16x18x10.5 cm
c. 1980. Bonxe (San Mamede), Outeiro de Rei, Lugo, Espafna




PELIQUEIRO

Author / Autor: Aurelio Vila Obregén, «Lelo». Painted by / Pintada por
Ricardo Quintas, «Richar»

Material: wood, brass, leather, wool, faux fur / madera, laton, cuero, lana, piel sintética /
madeira, latén, coiro, la, pel sintética

Dimensions / Dimensiones / Dimensiéns: 60x50x12.5 cm

c. 1995. Laza, Ourense, Espana




PELIQUEIRO

Author / Autor: Luis Otero, «Forxo vello»

Material: wood, brass, leather, wool, faux fur / Madera, laton, cuero, lana, piel sintética /
madeira, latén, coiro, la, pel sintética

Dimensions / Dimensiones / Dimensiéns: 57x47.5x12 cm

c. 1960. Laza, Ourense, Espana

362



PANTALLA

Author / Autor: Xosé Vilarino

Material: cardboard, papier-maché, polyester fabric / Cartén, papel maché, tela de poliéster /
cartén, papel maxé, tea de poliéster

Dimensions / Dimensiones / Dimensions:

c. 1979. Xinzo de Limia, Ourense, Espafa




PANTALLA

Author / Autor: Juan

Material: cardboard, papier-maché, polyester fabric / Cartén, papel maché, tela de poliéster /
carton, papel maxé, tea de poliéster

Dimensions / Dimensiones / Dimensions:

1997. Xinzo de Limia, Ourense, Espafa




BOTEIRO

Author / Autor: unknown / desconocido / desconecido

Material: wood / madera / madeira

Dimensions / Dimensiones / Dimensiéns: 33.2x21x11 cm

c. 1936. Rubiais (San Cibrao), Viana do Bolo, Ourense, Espafa
Jodo Guisan Seixas Deposit / Depésito de Jodo Guisan Seixas

368



COROZA
Author / Autora: Viuda de Bugallo / Viuva de Bugallo

Material: rush / junco / xunco
Dimensions / Dimensiones / Dimensions:
c. 1985. Candosa (San Pedro do Regueiro), O Irixo, Ourense, Espafa

370



ANTEFACE
Author / Autor: unknown / desconocido / desconecido

Material: cardboard, cotton batiste and viscose satin / carton, batista de algoddn y satén de viscosa /
cartdn, batista de algodén e satén de viscosa

Dimensions / Dimensiones / Dimensidns: 30x20.5x2.9 cm

No date and no place / Sin fecha y sin lugar / Sen data e sen lugar




ANTEFACE
Author / Autor: unknown / desconocido / desconecido

Material: cardboard, cotton batiste and viscose satin / carton, batista de algodén e satén de viscosa /
carton, batista de algodén e satén de viscosa

Dimensions / Dimensiones / Dimensiéns: 30x20x2.20 cm

No date and no place / Sin fecha y sin lugar / Sen data e sen lugar




ANTEFACE
Author / Autor: unknown / desconocido / desconecido

Material: cardboard, cotton batiste and viscose satin / cartdn, batista de algodén e satén de viscosa /
cartdn, batista de algoddn e satén de viscosa

Dimensions / Dimensiones / Dimensidns: 30x20.5x2.5 cm

No date and no place / Sin fecha y sin lugar / Sen data e sen lugar




Author / Autor: unknown / desconocido / desconecido :

Material: cardboard, cotton batiste and viscose satin / carton, batista de algodén e satén de viscosa /
carton, batista de algodon e satén de viscosa

Dimensions / Dimensiones / Dimensiéns: 29x21x 2.2 cm

No date and no place / Sin fecha y sin lugar / Sen data e sen lugar

378




Organizan:

©

GIR IDINTAR

IDENTIDAD E

INTERCAMBIOS
IREVEY .l ARTISTICOS

Universidad deValladolid
Museo do Pobo Galego

Catedra de
Estudios sobre la Tradicion

Golaboran:

= XUNTA Ll
. DE GALICIA CONCELLO DE
< SANTIAGO




